
Manuel S. Hubacher

Staatenlose Gesellschaft?
Die anarchistische Herausforderung und  
die Grenzen staatlicher Autorität

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Manuel S. Hubacher

Staatenlose Gesellschaft?
Die anarchistische Herausforderung und  
die Grenzen staatlicher Autorität

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  
Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

Zugl.: Bern, Univ., Diss., 2023

1. Auflage 2024

© Manuel S. Hubacher

Publiziert von 
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG 
Waldseestraße 3 – 5 | 76530 Baden-Baden 
www.nomos.de

Gesamtherstellung:  
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG 
Waldseestraße 3 – 5 | 76530 Baden-Baden

ISBN (Print):	 978-3-7560-1785-0 
ISBN (ePDF):	978-3-7489-4460-7

DOI: https://doi.org/10.5771/9783748944607

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 
4.0 International Lizenz.

Publiziert mit Unterstützung des Schweizerischen Nationalfonds zur Förderung der 
wissenschaftlichen Forschung.

Onlineversion
Nomos eLibrary

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenfassung

In den westlichen Demokratien erleben wir tagtäglich, welche Vorteile und
Annehmlichkeiten sich daraus ergeben, in einer staatlich organisierten Ge‐
sellschaft zu leben. Daher überrascht die zentrale Rolle kaum, die der Staat
in der politischen Philosophie spielt. Viele zeitgenössische Autor*innen
sehen in diesem den geeigneten Akteur für Gerechtigkeit oder Reformen.
Staatlichkeit argumentationslos als gegeben anzusehen ist aber problema‐
tisch und verhindert sowohl eine kritische Auseinandersetzung mit dem
Status quo als auch eine ernsthafte Beschäftigung mit Alternativen. Dies
spricht dafür, sich mit den dezidiertesten Kritiker*innen von Staatlichkeit
auseinanderzusetzen: den Anarchist*innen. Diese weisen den staatlichen
Anspruch auf legitime politische Autorität zurück und bilden damit die
negative Hintergrundherausforderung gegen Staatlichkeit. Darüber hinaus
bietet der Anarchismus im Sinne einer positiven Herausforderung eine al‐
ternative Vorstellung davon, wie sich eine Gesellschaft politisch herrschafts‐
frei organisieren lässt.

Durch eine Beschäftigung mit den philosophischen Anarchisten Robert
Paul Wolff und A. John Simmons sowie unter Rückgriff auf Joseph Raz
formuliere ich in dieser Arbeit eine überzeugende negative und positive
anarchistische Herausforderung. Nehmen wir diese ernst, dann lässt sich
lediglich jenes staatliche Handeln legitimieren, das uns ein selbstbestimm‐
tes und emanzipiertes Leben ermöglicht.

5

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Danksagungen

All denjenigen, die mich beim Verfassen dieser Arbeit unterstützt, beglei‐
tet und motiviert haben, bin ich zu grossem Dank verpflichtet. Zunächst
danke ich Prof. Dr. Markus Stepanians, der diese Arbeit betreut hat. Seine
Rückmeldungen und Hinweise haben mir neue Perspektiven und Einsich‐
ten eröffnet, ohne die diese Arbeit nicht möglich gewesen wäre. Bei meiner
Familie, meinen Freunden und meinen Bekannten bedanke ich mich herz‐
lich dafür, dass sie an mich geglaubt und mich während dem Verfassen
dieser Arbeit motiviert haben. Zu guter Letzt bedanke ich mich bei meiner
Partnerin Irina Döring, die mir mit Rat und Tat zur Seite gestanden, stets
an mich geglaubt hat und damit massgeblich dazu beigetragen hat, meine
Ideen aufs Papier zu bringen.

7

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhaltsverzeichnis

Danksagungen 7

Einleitung1 13

Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran2 27
Der staatliche Autoritätsanspruch2.1 32

Staats- und Nationenbildung2.1.1 33
Der moderne Staat2.1.2 37
Das Konzept politischer Autorität2.1.3 41

Das Problem der politischen Pflicht2.2 49
Eine politische Pflicht durch Zustimmung2.2.1 54
Fairness: Den gerechten Anteil tragen2.2.2 57
Dankbarkeit verpflichtet2.2.3 62
Natürliche Pflicht: Gerechte Institutionen sind zu
unterstützen

2.2.4
65

Mitgliedschaft als Grundlage der politischen Pflicht2.2.5 66
Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen
staatliche Autorität

2.3
69

Weshalb sollte man sich mit dem Anarchismus
beschäftigen?

2.3.1
69

Der Anarchismus im Allgemeinen2.3.2 74
Der philosophische Anarchismus2.3.3 88

Erstes Zwischenfazit: Anarchistische Kritik am staatlichen
Autoritätsanspruch

2.4
97

Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?3 101
Den Anarchismus verteidigen3.1 103

Die Frage: Autonomie oder Autorität?3.1.1 103
Eine republikanische Lösung: Wolff über Jean-Jacques
Rousseau

3.1.2
112

Autonomie und Autorität sind doch vereinbar3.1.3 120
Die politische Pflicht und das Selbst3.2 132

9

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zweites Zwischenfazit: Autonomie ist zentral, aber nicht
zentral genug

3.3
141

Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?4 145
Keine Begründung der politischen Pflicht kann überzeugen,
oder?

4.1
148

Weil wir Bürger*innen sind?4.1.1 149
Eine Frage der Gerechtigkeit?4.1.2 164
Rechtsgehorsam aus Dankbarkeit?4.1.3 171
Begründet Fairness eine politische Pflicht?4.1.4 174
Hat wer zugestimmt?4.1.5 181

Das Individuum zwischen Naturzustand und Staat4.2 194
Ohne Legitimation kann staatliches Handeln gerechtfertigt
sein

4.3
203

Wie überzeugend ist Simmons’ Anarchismus lockeanischer
Prägung?

4.4
209

Ist Zustimmung relevant?4.4.1 211
Zahmer Anarchismus? Blutleerer Anarchismus? Kein
Anarchismus?

4.4.2
216

Drittes Zwischenfazit: Die politische Pflicht eignet sich nicht
für das konservative etatistische Projekt

4.5
230

Autorität als Dienstleistung?5 235
Autoritäten als Dienstleister: Raz’ Dienstleistungskonzeption5.1 236

Die Rechtfertigung von Autorität5.1.1 236
Können Staaten Dienstleister in Raz’ Sinne sein?5.1.2 240

Sind politische Autoritäten wirklich Dienstleister?5.2 245
Ist das Recht ein nahtloses Netz?5.2.1 247
Führt der Stückwerkscharakter zu Unsicherheit?5.2.2 256
Können ungerechte Regimes legitime politische
Autorität erlangen?

5.2.3
259

Welche Rolle spielt die Autorität demokratischer
Entscheide?

5.2.4
262

Verschiebt sich das Überforderungsproblem lediglich?5.2.5 267
Neue und alte Autoritäten nebeneinander?5.3 271

Inhaltsverzeichnis

10

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine Herausforderung auf Basis von Raz’
Dienstleistungskonzeption?

5.4
277

Simmons’ skeptischer Ansatz oder Raz’
Dienstleistungskonzeption?

5.4.1
278

Mit was korreliert Autorität?5.4.2 286
Dienstleistungskonzeption als Grundlage für die
positive Herausforderung

5.4.3
291

Viertes Zwischenfazit: Die Dienstleistungskonzeption
legitimiert nicht ausschliesslich staatliche Autorität

5.5
293

Alternative zu Staatlichkeit?6 301
Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“
Gesellschaft?

6.1
304

Die anarchistische Gesellschaft gibt es nicht6.1.1 305
Der anarchistische Freiheitsbegriff6.1.2 311
Anarchistische Institutionen?6.1.3 331

Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht
naiv?

6.2
337

Setzen anarchistische Gesellschaften nicht zu „gute“
Menschen voraus?

6.2.1
338

Ist politische Organisation ohne Souveränität naiv?6.2.2 343
Fünftes Zwischenfazit: Die anarchistische Alternative zu
Staatlichkeit

6.3
372

Progressive Sicherheit7 377
Eine liberale Antwort auf die anarchistische
Herausforderung

7.1
379

Sicherheit progressiv interpretiert7.2 395
Sozialstaat7.2.1 397
Bildungssystem7.2.2 401
Einwände gegen die progressive Sicherheit7.2.3 412

Fazit: Staatenlose Gesellschaft?8 417

Literatur9 435

Inhaltsverzeichnis

11

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Einleitung

Louf i am Bundeshus sider verby
Mues i gäng dänke, s’steit numen uf Zyt
S’länge fürs z’spränge paar Seck Dynamit1

– Mani Matter, Dynamit.

Im Chanson „Dynamit“ des Berner Chansoniers Mani Matter begegnet der
Ich-Erzähler bei seinem abendlichen Spaziergang durch Bern einem Mann,
der das Schweizer Bundeshaus sprengen und damit einer anarchistischen
Ordnung zum Durchbruch verhelfen will.2 Der Erzähler interveniert und
hält dem Anarchisten darauf eine glühende Rede über die Vorteile, welche
die Schweiz ihren Bürger*innen biete. Das Rütli3, die Freiheit und die De‐
mokratie beschwörend gelingt es dem Erzähler am Ende, den Anarchisten
umzustimmen und dadurch den Staat zu retten. Als der Erzähler später im
Bett liegt, beglückwünscht er sich zunächst zu seiner Tat und spricht sich
für seine Verteidigung der Schweiz einen Orden zu. Und weshalb sollte
er nicht? Staatliche Institutionen sind für plurale Gesellschaften essenziell
und sichern unser tägliches Zusammenleben. Die politischen Institutionen
und Instrumente erlauben uns, Konflikte gewaltfrei auszutragen und allge‐
mein verbindliche Regelungen zu finden. Wir erhalten Zugang zu Bildung
und die Grundversorgung stellt uns Infrastrukturen und Einrichtungen zur
Verfügung, die unser tägliches Leben einfacher gestalten. Der öffentliche
Verkehr oder die Verkehrsinfrastruktur für den Individualverkehr erlauben
uns, von A nach B zu gelangen. Das Stromnetz versorgt uns mit Elektrizität,
Wasserleitungen geben uns Zugang zu sauberem Trinkwasser und durch
die Kommunikationsinfrastruktur können wir nicht nur jederzeit mitein‐

1 Hochdeutsch: Gehe ich seitdem am Bundeshaus vorbei, muss ich stets daran denken,
dass dieses nur auf Zeit steht. Zum Sprengen reichen einige Säcke Dynamit.

2 Damit bedient Mani Matter das klassische Vorurteil, Anarchist*innen seien gewalttätig.
Obwohl das Klischee, Anarchismus weise eine enge Verbindung zu Gewalt und Terro‐
rismus auf, eine gewisse historische Grundlage hat, haben zu jeder Zeit die meisten
Anarchist*innen Gewalt abgelehnt (vgl. Abschn. 2.3.2).

3 Das Rütli ist ein Wieslandkomplex am Ostabhang des Seelisbergs oberhalb des Ur‐
nersees. Der Ort spielt im Gründungsmythos der Schweiz eine wichtige Rolle. Dort
sollen die heimlichen Zusammenkünfte der Urschweizer Eidgenossen aus Uri, Schwyz
und Unterwalden bei ihrer Verschwörung gegen die Landvögte stattgefunden haben
(Stadler 2012).

13

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ander sprechen, wir können auch jederzeit Informationen abrufen. Der
Abfall wird entsorgt, das Abwasser wird beseitigt und Gesundheitsdienst‐
leistungen werden bereitgestellt. Die Demokratien westlicher Prägung ge‐
ben uns die Möglichkeit, politisch zu partizipieren und garantieren uns
einen breiten Katalog an politischen und sozialen Grundrechten. Diese
sichern uns unter anderem, sollten wir mit dem Gesetz in Konflikt kom‐
men, ein faires Verfahren zu oder gestehen uns Gedanken-, Gewissens- und
Religionsfreiheit sowie freie Meinungsäusserung zu. Werden unsere Rechte
verletzt, haben wir alle zustehende Möglichkeiten, dagegen vorzugehen.
Durch die Sozialpolitik ist ein minimaler Lebensstandard garantiert, indem
wir Zugang zu finanziellen Mitteln oder zu Dienstleistungen erhalten, Insti‐
tutionen der sozialen Sicherheit sichern uns gegen materielle Risiken durch
Unfall, Krankheit, Alter oder Arbeitslosigkeit ab und durch verschiedene
Instrumente ist der Staat vielerorts ein Garant für eine (minimale) Chan‐
cengleichheit, die in einem gewissen Grad klassen- und statusunabhängi‐
gen Zugang zu sozialen und kulturellen Dienstleistungen gibt. Institutionen
wie die Polizei schützen unser Leib und Leben, indem sie beispielswei‐
se Verbrechen verhindern oder aufklären und dazu beitragen, Lösungen
zu Koordinationsproblemen (z. B. im Strassenverkehr) aufrechtzuerhalten.
Die Liste der Vorteile und Möglichkeiten, die uns moderne Staaten bieten,
liesse sich beliebig erweitern, und lässt die Verteidigung der Errungenschaf‐
ten, die uns eine staatlich verfasste Gesellschaft gebracht hat, als ein Muss
erscheinen.

Daher überrascht die zentrale Rolle kaum, die der Staat in der poli‐
tischen Philosophie spielt. Ein Beispiel dafür ist John Rawls’ (1999, 7)
Argumentation, wonach der primäre Gegenstand der Gerechtigkeit die
Grundstruktur der Gesellschaft sei. Eine Gesellschaft versteht Rawls im
Rahmen seiner Argumentation in A Theory of Justice als ein geschlossenes,
von anderen Gesellschaften isoliertes System (7), dessen Grenzen durch die
Vorstellung einer in sich geschlossenen nationalen Gemeinschaft gegeben
sind (401). Viele zeitgenössische Autor*innen folgen diesem Fokus auf den
Staat und sehen in diesem – trotz Uneinigkeit über das richtige oder gute
staatliche Handeln – den geeigneten Akteur für Gerechtigkeit oder Refor‐
men (Morris 2011, 544). Dieses Verständnis deckt sich mit unserem Alltags‐
verständnis. Staaten sind vielerorts die Form politischer Organisation und
für viele Menschen ist das Konzept Politik untrennbar mit Staatlichkeit
verknüpft. Damit stellt dieses Konzept ein epistemisches Regime dar, das
den Diskurs über politische Organisationsformen beschränkt (Kinna und
Prichard 2019, 234–35; Loick 2012, 21). Dies ist, führen wir uns die geopo‐

1 Einleitung

14

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


litische Realität vor Augen, nicht weiter verwunderlich. Mit wenigen Aus‐
nahmen (z. B. die Antarktis) ist faktisch die gesamte Landmasse der Erde
(formell) Teil eines staatlichen Territoriums (Loick 2012, 29; Morris 2011,
544). Diese augenscheinliche empirische Evidenz für die Performanz von
Staaten in Kombination mit den massiven Vorteilen, die sie uns bringen,
sprechen dafür, die Existenz von Staaten als gegeben anzusehen. Zudem
haben wir gute moralische Gründe, Staatlichkeit als einzig angemessene
Form politischer Organisation zu akzeptieren. Beispielsweise ist für Imma‐
nuel Kant (MS, AA VI:264) die Schaffung einer „bürgerlichen Verfassung“
eine moralische Pflicht. Lediglich eine staatliche Ordnung ist für ihn in der
Lage, das Recht durchzusetzen und damit ein geregeltes Nebeneinander der
Bürger*innen zu garantieren sowie deren Eigentumsansprüche zu sichern.
Das Recht definiert die „[…] Bedingungen, unter denen die Willkür des
einen mit der Willkür des andern nach einem allgemeinen Gesetze der
Freiheit zusammen vereinigt werden kann“ (Kant, MS, AA VI:219). Verblei‐
ben wir in einem Zustand ohne staatliche Ordnung, wären unsere indivi‐
duellen Freiheiten nicht ausreichend geschützt. Wollten die Menschen in
diesem Zustand verbleiben, täten sie unrecht und handelten unmoralisch
(Kant, MS, AA VI:307–8).

All dies lässt einerseits die Handlung des Anarchisten in Mani Matters
Chanson als irrational und unmoralisch erscheinen und spricht anderer‐
seits für den Orden, den sich der Erzähler zuspricht. Ist das Gebot der
Stunde nicht, die Errungenschaften der modernen Demokratien westlicher
Prägung gegen radikale Angriffe zu verteidigen? Zumal solche Angriffe
nicht mehr nur hypothetischer Art, sondern tatsächlich im Gange sind,
wie die Situation in Ungarn oder die Ereignisse rund um den Sturm auf
das Kapitol in Washington, D.C. am 6. Januar 2021 bezeugen. Derweil wir
gute Gründe haben, den westlichen Rechtsstaat gegen Angriffe zu verteidi‐
gen, die auf Ideologien der Ausgrenzung basieren, dürfen wir darüber die
Schattenseiten staatlichen Handelns nicht ausblenden. Dies kommt in Mani
Matters Chanson ebenfalls zum Ausdruck. Denn dem Erzähler kommen
am nächsten Tag Zweifel, ob er die Schweiz berechtigterweise gelobt hat.
Dazu gesellt sich die Erkenntnis, dass der politische Status quo – im Chan‐
son symbolisiert durch das Bundeshaus – nicht bis in alle Ewigkeit gegeben
ist.

Staatlichkeit bietet uns, in anderen Worten, nicht nur Vorteile, aus ihr
ergeben sich auch massive Nachteile, Probleme und Herausforderungen.
Erstens müssen wir uns fragen, ob die Gräuel des 20. Jahrhunderts ohne
staatliche Organisation möglich gewesen wären. Die Übel des modernen

1 Einleitung

15

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Staates sind frappierend und erschreckend (Morris 1998, 14). Dieser ist
Schauplatz, wenn nicht sogar der Verursacher von ausserordentlichen Ver‐
brechen. Ein trauriges Bespiel dafür sind die Internierungs- und Konzen‐
trationslager. Deren Zweck und Funktion unterscheidet diese von anderen
Formen und Institutionen des Freiheitsentzugs: Personen werden meistens
nicht aufgrund ihrer Taten, sondern aufgrund persönlicher Merkmale wie
Ethnie oder politischer Gesinnung inhaftiert. Die Praxis ist dabei nicht
lediglich ein verabscheuungswürdiges Kapitel des Zweiten Weltkrieges, für
das die Unrechtsregime in Nazideutschland oder im faschistischen Italien
verantwortlich gemacht werden können. Die Konzentrationslager der Nazis
wie Auschwitz oder die Gulags in der UdSSR sind vielmehr Teil einer
globalen Praxis. Diese begann in einem kolonialen Kontext Ende des 19.
Jahrhunderts und breitete sich im Laufe des 20. Jahrhunderts über den
Globus aus (Mühlhahn 2010; Stone 2017). Internierungs- und Konzentra‐
tionslager sind nicht die einzigen Beispiele, die belegen, dass das Instru‐
mentarium staatlicher Zwangs- und Gewaltmittel genutzt wurde und wird,
um gegen Andersdenkende, Oppositionelle oder Minderheiten vorzugehen.
Angesichts der Machtfülle moderner Staaten ist der enorme Massstab staat‐
lichen Unrechts nicht überraschend (Morris 1998, 14). Der Umfang der
Bereiche, in denen Staaten ein Recht zum Regieren in Anspruch nehmen,
ist immens. So beanspruchen Staaten für sich, bestimmen zu können, wel‐
che Lebensweise und -pläne akzeptierbar sind und welche nicht. Beispiele
dafür sind Assimilationspolitiken wie in Australien (die Gestohlenen Gene‐
rationen) oder den USA (Amerikanisierung der amerikanischen Ureinwoh‐
ner*innen). Der Umgang mit Homosexualität ist ein weiteres Beispiel dafür,
wie staatliche Repressalien genutzt werden, um Menschen bis ins Intimste
hinein vorzugeben, was normales Verhalten ist.

Staaten mögen nicht die einzigen Organisationsformen sein, die für sich
beanspruchen, Menschen vorgeben zu dürfen, wie diese zu leben haben.
Was Staaten aber von anderen Organisationen wie der Kirche unterschei‐
det, ist der zwangsbewehrte Charakter rechtlicher Normen. Das Recht ist –
folgen wir Joseph Raz (1986, 70) – das Instrument, durch welches Staaten
einen Grossteil ihrer politischen Macht ausüben. Die darin festgeschriebe‐
nen Rechtspflichten sind zwangsbewehrt und können oder müssen bei
Nichterfüllung durch staatliche Anordnung oder Androhung durchgesetzt
werden (Hoerster 2006, 12; vgl. ebenfalls Benjamin [1921] 2018, 251). Die
Durchsetzung obliegt dabei exklusiv staatlichen Organen, da Staaten für
sich reklamieren, das Monopol legitimer Gewalt und Souveränität zu be‐
sitzen (Morris 1998, 15–16). In seiner bekannten Staatsdefinition macht

1 Einleitung

16

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Max Weber (1919, 5) folglich auch die Fähigkeit, das Monopol legitimer
physischer Gewaltsamkeit erfolgreich zu beanspruchen, zum entscheiden‐
den Merkmal des Staates. Dies illustriert, wie eng Staatlichkeit respektive
Souveränität mit Gewalt verknüpft ist, und teilt in der politischen Sphäre
Gewalt in legitime staatliche und nicht legitime, nicht staatliche Gewalt auf.
Dieser Unterschied ist aber lediglich symbolischer Natur, da im Grunde
genommen – neben der Frage, ob die Zwangsanwendung rechtmässig ist –
bloss ein Symbol wie eine Polizeimarke darüber entscheidet, ob Gewalt
legitim oder nicht legitim ist (Loick 2012, 20). Und bleibt Gewalt nicht Ge‐
walt, egal ob und wie sie gerechtfertigt wird? Auch wenn wir dies verneinen
und die Möglichkeit legitimer Gewalt akzeptieren, müssen wir den zwangs‐
bewehrten Charakter rechtlicher Normen als empirische Tatsache anerken‐
nen. Dies erlaubt, Macht über die Bürger*innen auszuüben. Menschen wi‐
der ihre Einstellungen, Überzeugungen und moralischen Überlegungen zu
zwingen, eine Handlung (nicht) auszuführen, einen Lebensentwurf (nicht)
zu verfolgen usw. greift aber tief ins Selbst einer Person ein und stellt deren
Autor*innenschaft über ihr Leben infrage und schränkt ihre Freiheiten ein.

Neben Souveränität – die sich intern in einem Anspruch auf Letztin‐
stanzlichkeit und Omnikompetenz (Loick 2012, 41) und extern in einem
Anspruch auf Immunität gegen Einmischung von aussen in interne Ange‐
legenheiten (Goldmann 2001, 63; Morris 1998, 41) ausdrückt – erwarten
Staaten von „ihren“ Bürger*innen Loyalität (Morris 1998, 45). Dies deckt
sich mit der Vorstellung, Bürger*innen hätten eine Pflicht gegenüber ihrem
Staat. Derweil keine Einigkeit über den genauen Umfang besteht, besteht in
der philosophischen Diskussion die Tendenz, eine solche politische Pflicht
mindestens mit einer moralischen Verpflichtung gleichzusetzen, das Recht
eines Staates zu befolgen, weil es sich um Recht handelt (Dagger und
Lefkowitz 2014; Dworkin 2011, 317; Klosko 2011, 712; Mokrosińska 2012,
1; Simmons 1979, 5). Die Autor*innen nehmen in vielen Fällen an, dieses
Sollen sei pro tanto, komme umfassend zur Anwendung, gelte gegenüber al‐
len und sei inhaltsunabhängig (Kramer 2008b, 179). Insbesondere der letzte
Aspekt scheint dabei für eine Person problematisch zu sein. Besitzen wir
eine politische Pflicht, dann ist der moralische Grund, eine Rechtsnorm zu
befolgen, nicht deren Gerechtigkeit, Effizienz etc., sondern deren Charakter
als eine durch das Rechtssystem definierte Norm. Damit ist nicht deren
Inhalt, sondern deren Natur das Handlungsmotiv (McLaughlin 2007, 56),
was die Handlungen eines Individuums von seinen Überlegungen abkop‐
pelt (Mokrosińska 2012, 5). Verlangt die politische Pflicht dadurch aber
nicht, die individuelle Kontrolle über die eigenen Handlungen aufzugeben?

1 Einleitung

17

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist dies der Fall, dann stellt sich die Frage, wie eine politische Pflicht mit
der Idee des selbstständig handelnden Individuums zusammengehen kann.
Auf dieses wird unter anderem im politischen Diskurs mit dem Schlagwort
Selbstverantwortung referenziert, was – zumindest oberflächlich – für eine
breite Akzeptanz des Konzepts spricht. Wenn Selbstverantwortung eine
grundlegende Handlungsmaxime sein soll, ist dies nicht inkompatibel mit
dem staatlichen Anspruch auf Souveränität? Auf der einen Seite steht der
Staat – und mit ihm sein Rechtssystem –, welcher Regeln definiert, wie
wir zusammenzuleben haben, und uns diverse Einschränkungen auferlegt.
Auf der anderen Seite steht die Idee, autonome Personen besässen eine
Verpflichtung gegenüber sich selbst, Verantwortung für ihre Handlungen
zu übernehmen. Im Einzelfall bedeutet dies unter anderem, herauszufin‐
den, was jeweils die richtige moralische Handlung ist. Doch was ist, wenn
moralisch und rechtlich Gesolltes nicht übereinstimmen oder unsere mora‐
lischen Überlegungen uns zum Schluss führen, eine verbotene Handlung
sei angezeigt?

Wie diese Überlegungen zeigen, ist die Frage nach der Legitimation
staatlichen Handelns weiterhin relevant. In Anbetracht der Machtfülle mo‐
derner Staaten und dem sich daraus ergebenden Missbrauchspotenzial tun
wir gut daran, den staatlichen Anspruch, die politische Autorität eines
Territoriums zu sein, kritisch zu hinterfragen. Staaten schreiben uns nicht
nur vor, welche Handlungen (nicht) auszuführen oder welche Lebensent‐
würfe (nicht) zu verfolgen sind, sie setzen dies durch verschiedene Zwangs‐
mittel durch. Allein dies verlangt nach einer Rechtfertigung. Nehmen wir
darüber hinaus die Idee der Selbstverantwortung ernst, dann müssen wir
uns fragen, welche Bereiche ein Staat in welchem Umfang regulieren darf.
Zu viel Regulierung liesse uns keinen Raum, um selbstverantwortlich zu
handeln. Zu wenig Regulierung droht uns aber die nötige Sicherheit zu
nehmen, die wir benötigen, um unsere Lebensentwürfe zu verfolgen. Um
darauf Antworten geben zu können, braucht es eine Vorstellung davon,
welchem Zweck staatliches Handeln dienen soll. Sich mit diesen Fragen zu
beschäftigen, ist angesichts des Drucks auf die Institutionen des westlichen
Rechtsstaats liberaldemokratischer Prägung keine akademische Spielerei,
sondern besitzt eine hohe praktische Relevanz. Wie uns nicht nur die
Ereignisse in den USA vor Augen führen, ist die Akzeptanz des Status quo
alles andere als gegeben. Viele Bürger*innen scheinen sich in „ihren“ In‐
stitutionen nicht mehr wiederzufinden und Politiker*innen unterlaufen de‐
mokratische Spielregeln bewusst, indem sie beispielsweise Desinformation
verbreiten (Jaster und Lanius 2019), demonstrativen Bullshit von sich geben

1 Einleitung

18

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(Jaster und Lanius 2021) und allgemein postfaktische Politik (MacMullen
2020) betreiben. Dies spricht dafür, dass sich auch Verteidiger*innen des
politischen Status quo mit der Legitimationsfrage auseinandersetzen.

Zu dieser gesellt sich noch eine weitere, damit verbundene Frage. Da‐
raus, einen Staat legitimieren zu können, folgt nicht, dessen Überlegenheit
gegenüber anderen Formen politischer Organisation zu belegen. Wir müs‐
sen ebenfalls die Frage nach Alternativen stellen. Aber weshalb sollten
wir uns mit dieser auseinandersetzen? Hat die Geschichte nicht die Über‐
legenheit von Staatlichkeit gegenüber anderen Formen politischer Organi‐
sation belegt? Zunächst spricht die Gefahr eines Status-quo-Bias dafür,
eine staatliche Organisation ohne Argument vorauszusetzen. Einen solchen
Bias können wir als eine Form eines Sein-Sollen-Fehlschlusses oder als
eine Verletzung von Humes Gesetz verstehen. Unter diesem metaethischen
Prinzip, das auf eine kritische Bemerkung Humes ([1739] 1888, 469) zu zeit‐
genössischen Moralsystemen zurückgeht, wird üblicherweise verstanden,
dass man nicht ohne Weiteres von deskriptiven Feststellungen auf eine
normative Aussage schliessen kann (Cohon 2018, Abschn. 5). Dieses Prin‐
zip scheinen wir aber zu verletzen, wenn wir aus der Tatsache schliessen,
dass faktisch die gesamte Landmasse Teil eines staatlichen Territoriums ist,
Staatlichkeit sei normativ gesollt. Deshalb dürfen wir Staatlichkeit nicht
als epistemisches Regime akzeptieren, das den Diskurs über politische
Organisationsformen einengt. Man muss damit nicht so weit gehen wie
David Mitrany (1976, 98) und den meisten politischen Philosoph*innen der
letzten Generationen vorwerfen, sie litten an einer Staatsfixation, um eine
argumentationslose Annahme zugunsten von Staatlichkeit zurückzuweisen.

Dazu kommt ein weiterer Punkt, der für die Frage nach Alternativen
spricht. Staaten im modernen Sinne sind historisch gesehen eine junge
Entwicklung und haben sich erst im 19. Jahrhundert gegen andere Formen
politischer Organisation durchgesetzt (Loick 2012, 21; Mommsen 1990, 210;
Morris 1998, 2–4). Zudem gibt es keinen Grund anzunehmen, diese Ent‐
wicklung sei eine historische Notwendigkeit gewesen. Eine solche Position
ist wenig überzeugend und zeugt von einem teleologischen Geschichts‐
verständnis, das aber nur schwerlich mit der Zufälligkeit der Geschichte
vereinbart werden kann. Vielversprechender ist zu argumentieren, eine
Gesellschaft staatlich zu organisieren sei die beste Lösung. Will eine solche
Argumentation überzeugend sein und nicht dem Status-quo-Bias unterlie‐
gen, braucht es folglich eine Beschäftigung mit Alternativen.

Zu den schärfsten Kritiker*innen von Staatlichkeit zählen die Anar‐
chist*innen. Anarchismus bezeichnet dabei sowohl eine diverse politische

1 Einleitung

19

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bewegung, eine politische Kultur als auch eine politische Philosophie oder
Ideologie (Gordon 2008, 3–4; Loick 2017, 11), die sich mit diversen Brüchen
und Neuanfängen seit dem 19. Jahrhundert entwickelt haben. Verstanden
als politische Philosophie handelt es sich beim Anarchismus um eine
Familie von Theorien und nicht um eine geschlossene und einheitliche
Theorie (Jun 2010, 50). Deshalb sollte man sich den Anarchismus als einen
breiten Fluss mit unterschiedlichen Strömungen vorstellen, die je nach his‐
torischem, geografischem oder politischem Kontext an Relevanz gewinnen
oder verlieren (Marshall 2010, 6). Obwohl sich anarchistische Gedanken
bis in die Antike zurückverfolgen lassen, entwickelte sich die anarchistische
Theorienfamilie ab dem 19. Jahrhundert als ein dritter Weg zwischen Libe‐
ralismus und Marxismus (Jun 2010, 45). In diesem Sinne ist die verbreitete
Einschätzung angemessen, Anarchismus sei entweder eine radikale Form
des Liberalismus oder des Sozialismus (Loick 2017, 21). Dies darf aber nicht
darüber hinwegtäuschen, dass anarchistische Konzepte (z.B. Verständnis
von Freiheit oder das Verständnis gesellschaftlicher Transformation) sich
dezidiert vom Sozialismus respektive Liberalismus unterscheiden. Trotz
aller Unterschiede sind den verschiedenen Anarchismen einige anarchisti‐
sche Kernwerte gemein.

Ein die diversen anarchistischen Strömungen vereinender Wert ist die
Ablehnung oder Kritik von Herrschaft (De George 1978, 92; Gordon 2008,
29–34; Jun 2010, 53; 2016, 556–57; Lazar 2018, 170; May 2007, 21), die
zusammen mit Unterdrückung für Anarchist*innen verwerflich ist (Jun
2019, 30–32; McLaughlin 2007, 28). Die Ablehnung von Herrschaft drückt
sich unter anderem in einer ablehnenden Haltung gegenüber staatlicher
Autorität aus (McLaughlin 2007, Abschn. 1.1). Anarchist*innen fokussieren
aber nicht ausschliesslich auf diese. Denn auch wenn Staaten in gewissen
Kontexten durch ihre Machtkonzentration als die Träger von Herrschaft
hervorstechen, sind sie weder die einzige Quelle von Herrschaft noch der
hauptsächliche Grund für Unterdrückung (May 2007, 21). Die Ablehnung
von Herrschaft informiert und kontextualisiert damit die anarchistische
Position gegenüber dem Staat und nicht vice versa (Jun 2019).4 Weil gewisse
Formen hierarchischer Institutionen, wie man sie in modernen Staaten
findet, unmoralisch sind (Jun 2016, 556–57), besitzen diese keine legitime
politische Autorität, weshalb Staaten für die meisten Anarchist*innen abzu‐

4 In diesem Sinn lässt sich eine Handlung als „anarchistisch“ qualifizieren, wenn die
handelnde Akteur*in diese als einen partikularen Ausdruck einer systematischen Op‐
position gegen Herrschaft wahrnimmt (Gordon 2008, 33).

1 Einleitung

20

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaffen sind (Shatz 2011, 725). Einige Autor*innen wie A. John Simmons
(1979, 1993) oder Robert Paul Wolff ([1970] 1998), die in der philosophi‐
schen Diskussion dem sogenannten philosophischem Anarchismus zuge‐
ordnet werden, gehen weniger weit. Wie alle Anarchist*innen sprechen
sie allen existierenden Staaten politische Autorität ab. Für sie gibt es aber
moralische Gründe, gewissen illegitimen Staaten keinen Widerstand zu
leisten (Simmons [1996] 2001, 109) und gewisse staatliche Anweisungen
zu befolgen (Simmons 1979, 193). Dies deckt sich mit dem Pragmatismus,
der sich aus dem Fokus auf die Praxis in der anarchistischen Praxis ergibt
(Graeber 2004, 6). So ist es mit einer anarchistischen Position grundsätz‐
lich vereinbar, sich für den Moment für den Wohlfahrtsstaat oder gegen
Privatisierungen einzusetzen (Franks 2012, 63).

Indem die verschiedenen anarchistischen Theorien den staatlichen An‐
spruch auf legitime politische Autorität zurückweisen, bilden sie die skep‐
tische Hintergrundherausforderung, gegen die alle Ansätze, welche einen
Staat legitimieren möchten, argumentieren müssen (Simmons [1999] 2001,
126). Dies macht die Beschäftigung mit dem Anarchismus relevant, um sich
mit der Legitimationsfrage auseinanderzusetzen. Darüber hinaus bietet der
Anarchismus im Sinne einer positiven Herausforderung eine interessan‐
te alternative Vorstellung davon, wie sich eine Gesellschaft politisch herr‐
schaftsfrei organisieren lässt. Denn entgegen dem marxistischen Vorurteil,
der Anarchismus lehne jegliche Form von Autorität ab und könne damit
keine stabile Basis für eine Gesellschaft sein (McLaughlin 2007, 11–13),
folgt aus der Kritik an Herrschaft kein zwingender Antiautoritarismus (De
George 1978, 92; Jun 2019, 33; McLaughlin 2007, Abschn. 1.2). Eine anarchi‐
sche Position schliesst damit legitime Autorität nicht notwendigerweise a
priori aus. Denn contra dem akademischen Vorurteil, dem Anarchismus
fehle es aufgrund seiner vermeintlichen Theoriefeindlichkeit an einem ad‐
äquaten theoretischen Unterbau (McLaughlin 2007, 13–14), folgt aus einer
anarchistischen Position keine grundsätzliche Ablehnung jeglicher Form
intellektueller Auseinandersetzungen. Folgen wir beispielsweise David Gra‐
ebers (Graeber 2004, 4–8) Argumentation, dann besteht das anarchisti‐
sche Projekt darin, innerhalb der bestehenden Ordnung die Institutionen
einer neuen Ordnung zu entwickeln und zu leben, was die existierenden
Herrschaftsstrukturen subversiv unterläuft. Ein solches Unterfangen ist auf
theoretische und analytische Überlegungen angewiesen, um erfolgreich
zu sein. Da es sich beim Anarchismus um einen ethischen Diskurs über
revolutionäre Praxis handelt, streben die Anarchist*innen nicht nach einer
allgemeinen anarchistischen Theorie (vgl. dazu ebenfalls Gordon 2008, 34–

1 Einleitung

21

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40). Sie suchen eher nach Antworten auf die unmittelbaren praktischen
Fragen, die sich aus dem anarchistischen Transformationsprojekt ergeben.

Die daraus folgende Diversität hat dem Anarchismus den Vorwurf einge‐
bracht, voller Paradoxe und Widersprüche zu sein (z.B. Ball und Dagger
2014, 15; Miller 1984, 2). Vielmals rührt diese Einschätzung aber eher von
Missverständnissen und Fehlkonzeptionen der Kritiker*innen her und ist
nicht die Schuld der Anarchist*innen (Jun 2018, 56). Die Diversität der
anarchistischen Theorie ist nicht das Resultat einer theoretischen Unfähig‐
keit, sondern ist einerseits tief in der Überzeugung verankert, die Freiheit
aller Beteiligten zu wahren. Dies äussert sich unter anderem im bewussten
Verzicht, von vornherein zu definieren, wie eine anarchistische Gesellschaft
auszusehen hat (Kühnis 2015, 102; De George 1978, 96). Die Diversität
zieht sich durch alle Dimensionen des Anarchismus und resultiert in
einer Unübersichtlichkeit, die eine Auseinandersetzung mit anarchistischen
Theorien erschwert. Daher erstaunt es nicht, wenn in der Literatur die
anarchistische Herausforderung nur spärlich und oftmals oberflächlich be‐
handelt wird (Franks 2010, 1; Leipold 2015, 310; Simmons [1996] 2001, 103).5
Angesichts der eigenständigen Sicht aufs Politische, die der Anarchismus
bietet, ist dies mehr als bedauerlich. Trotz oder gerade wegen der Diversität
der anarchistischen Überlegungen, Konzepte und Ansätze ermöglichen uns
diese, die Grenzen staatlicher Autorität sowie die Möglichkeiten einer herr‐
schaftsfrei(er)en auszuloten.

Das Ziel dieser Arbeit ist damit, eine überzeugende negative und positi‐
ve anarchistische Herausforderung zu formulieren, an der sich Theorien
legitimer staatlicher Autorität zu messen haben. Indem wir uns mit der
Hintergrundherausforderung befassen, können wir den Status-quo-Bias
vermeiden, gegebenenfalls relevante Konzepte wie politische und staatliche
Autorität besser fassen und Aspekte identifizieren, die nach Verbesserungen
verlangen. In einem ersten Schritt gehe ich im Abschn. 2 auf grundlegende
Konzepte ein. Sind Staaten historisch gesehen eine junge Entwicklung,
dann stellt sich zunächst die Frage, was moderne Staaten sind und wo‐

5 Erfreulicherweise gab es in den letzten Jahren ein gestiegenes Interesse an einer ge‐
haltvollen Beschäftigung mit anarchistischen Theorien und Ansätzen. Davon zeugen
beispielsweise die anthropologischen und theoretischen Arbeiten von David Graeber
(2002, 2004, 2009), der einer der wenigen Personen aus der akademischen Sphäre
war, die sich offen zu einer anarchistischen Position bekennen. Weitere Beispiele einer
durchdachten Auseinandersetzung sind die Arbeiten von Magda Egoumenides (2014),
Nathan Jun (z. B. 2012) und Paul McLaughlin (z. B. 2007) sowie diverse Sammelbände
(z. B. Anarchism: A Conceptual Approach, Franks, Jun, und Williams 2018).

1 Einleitung

22

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rin der Unterschied zu früheren Formen politischer Organisation besteht
(Abschn. 2.1). Dazu gehört ebenfalls zu klären, welche Rechte mit dem
staatlichen Anspruch auf Souveränität einhergehen. Damit korreliert die
Frage, ob und welche Pflichten Bürger*innen gegenüber ihren Staaten be‐
sitzen (Abschn. 2.2): Gibt es eine politische Pflicht und wie lässt sich diese
begründen? Und wie hängt diese mit politischer Autorität zusammen? Auf
dieser Basis lässt sich ein Standardverständnis politischer Autorität als ein
komplexes Recht zum Regieren formulieren, das Staaten mit dem Anspruch
kombinieren, ihren Bürger*innen als Einzigen bindende Rechtspflichten
aufzuerlegen. Die Anarchist*innen weisen diese Sicht – wie gesehen –
zurück und formulieren ausgehend von den Kernwerten der Ablehnung
von Herrschaft, Diversität und dem Fokus auf die Praxis eine alternative
Sicht aufs Politische.

Doch was ist Anarchismus? Wie sind die Kernwerte zu interpretieren, die
sich die verschiedenen Anarchismen miteinander teilen? Und was macht
Anarchismus philosophisch? Diesen Fragen gehe ich im Abschn. 2.3 nach.
Analytisch gesehen lassen sich dabei innerhalb des anarchistischen Pro‐
jekts zwei Herausforderungen identifizieren. Die negative Herausforderung
stellt in Bezug auf staatliche Autorität deren Legitimation infrage. Dieses
Unterfangen negiert jede Annahme zugunsten des Gehorsams gegenüber
etablierten politischen Institutionen (Simmons 1979, 200; 1993, 263). David
Miller (1984, 18) bezeichnet dies als die subversive Kampagne des philo‐
sophischen Anarchismus. In Anlehnung an John Horton (1992, 124) und
A. John Simmons ([1996] 2001, 105) können wir Argumentationslinien
für eine solche Kampagne identifizieren. Eine prinzipielle Argumentation
ist die anspruchsvollere und stärkere Position. Eine solche versucht, eine
Erklärung dafür zu geben, weshalb Staaten moralisch unmöglich sind.
Dies Ablehnung von Staaten bezieht sich mindestens auf alle existieren‐
den Staaten, kann aber auch alle möglichen Formen von Staatlichkeit
umfassen. Eine prinzipielle anarcho-philosophische Theorie kann dafür
argumentieren, legitime staatliche Autorität sei theoretisch möglich. Die
Voraussetzungen dafür können aber so hoch angesetzt sein, dass kaum je
ein Staat existieren wird, der diese zu erfüllen vermag. Ein*e Vertreter*in
einer prinzipiellen Theorie kann auch argumentieren, legitime staatliche
Autorität sei theoretisch unmöglich. Fokus prinzipieller Ansätze liegt eher
auf der Frage nach Legitimation. Eine skeptische Argumentation ist dagegen
weniger anspruchsvoll und legt das Augenmerk eher auf die politische
Pflicht. Vertreter*innen dieser Position argumentieren, theoretisch sei eine
politische Pflicht durchaus vorstellbar. Bisher waren aber einige der intel‐

1 Einleitung

23

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ligentesten Theoretiker*innen nicht in der Lage, ein überzeugendes Argu‐
ment dafür hervorzubringen. Diese Tatsache lässt sie an der Möglichkeit
zweifeln, staatliche Autorität effektiv legitimieren zu können.

Daran anschliessend beschäftige ich mich im Abschn. 3 mit Robert Paul
Wolffs sowie Matthew Noah Smiths Argumentationen, bei denen es sich
um ein Beispiel eines prinzipiellen Ansatzes handelt. Für Robert Paul Wolff
besitzen wir eine Pflicht, autonom zu handeln und Verantwortung für
unsere Handlungen und Entscheidungen zu übernehmen. Die Pflicht lässt
sich aber lediglich im Fall einer auf Einstimmigkeit basierenden Direkt‐
demokratie mit politischer Autorität vereinbaren (Abschn. 3.1). Matthew
Noah Smith vertritt die These, existiere eine Verpflichtung zum Rechtsge‐
horsam, bedrohe diese den moralischen Status unseres Ichs (Abschn. 3.2).
Derweil beide Autoren zeigen können, dass politische Autorität respektive
eine politische Pflicht das Potenzial haben, unsere Autonomie sowie unser
Selbst zu gefährden, ist die Position, Staaten seien aufgrund moralischer
Überlegungen grundsätzlich unmöglich, nicht plausibel (Abschn. 3.3).

Die Diskussion von Simmons’ Ansatz im Abschn. 4 wird aber zeigen,
dass damit die negative Herausforderung nicht zurückgewiesen ist. Der
Fokus von Simmons’ skeptischer Argumentation liegt auf den Begründun‐
gen einer politischen Pflicht (Abschn. 4.1). Wie sich zeigen wird, haben die
üblichen Ansätze mit Problemen zu kämpfen, wenn sie versuchen, eine
umfassend zur Anwendung kommende, gegenüber allen geltende politische
Pflicht gegenüber existierenden Staaten zu begründen. Darüber hinaus
hat für Simmons einzig Zustimmung jemals eine Chance, eine politische
Pflicht zu begründen. Simmons’ Projekt ist aber nicht ausschliesslich ein
skeptisches. Ausgehend von einer naturrechtlichen, stark von John Lockes
Philosophie geprägten Position entwirf Simmons ein Bild einer hochkom‐
plexen Gesellschaft im Naturzustand (Abschn. 4.2) und argumentiert, staat‐
liches Handeln sei zwar nicht gerechtfertigt, aber legitimiert (Abschn. 4.3).
Eine kritische Auseinandersetzung mit Simmons’ Ansatz stellt aber erstens
infrage, ob Zustimmung die zentrale Rolle spielen kann, die Simmons ihr
zugedacht hat (Abschn. 4.4). Zweitens stellt sich die Frage, inwiefern die
positiven Aspekte von Simmons Anarchismus lockeanischer Prägung sind.

Akzeptieren wir Simmons’ Konklusion, müssen wir das konservative
Projekt zurückweisen, eine politische Pflicht gegenüber bestehenden Staa‐
ten zu begründen. Damit ist aber noch nicht restlos geklärt, ob bestehende
Staaten nicht doch noch legitime Autorität erlangen können. Lässt sich
Autorität vielleicht auch ohne politische Pflicht legitimieren? Dem gehe
ich im Abschn. 5 nach und beschäftige mich mit Joseph Raz’ (1986) Dienst‐

1 Einleitung

24

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


leistungskonzeption. Einerseits vertritt Raz (1981, 105) gemäss eigenen Aus‐
sagen eine schwache anarchistische Position, da er die Existenz einer politi‐
schen Pflicht ablehnt. Andererseits argumentiert er, trotzdem sei legitime
politische Autorität im Bereich des Möglichen (Raz 1986, 2006). Ebenso
wie Wolff ist Raz davon überzeugt, dass Autorität mit individueller Autono‐
mie vereinbar sein muss. Für Raz geben wir aber – contra Wolff – unseren
Willen nicht auf, akzeptieren wir eine legitime Autorität. Gar das Gegen‐
teil ist der Fall. Autoritäten sind eine Voraussetzung für ein autonomes
Leben, was sich mit der Konklusion im Abschn. 3 deckt. Wie die Diskussi‐
on verschiedener Kritiken an der Dienstleistungskonzeption zeigen wird,
können wir politische Autoritäten als Dienstleister verstehen (Abschn. 5.2).
Dies zu akzeptieren, hat aber weitreichende Konsequenzen für die Legiti‐
mation von Staatlichkeit. Denn eine radikale Interpretation der Dienstleis‐
tungskonzeption schafft nicht nur eine Basis, um staatliches Handeln ohne
politische Pflicht legitimeren zu können. Sie gibt den Anarchist*innen eine
solide Grundlage, um den Raum einzufordern, den sie benötigen, damit sie
die Legitimität ihrer Institutionen beweisen können (Abschn. 5.3). Folglich
lässt sich unter Rückgriff auf die Dienstleistungskonzeption die normative
Grundlage für eine überzeugende positive Herausforderung formulieren
(Abschn. 5.4).

Abschn. 6 geht als Konsequenz davon der Frage nach, wie wir uns
eine Alternative zu Staatlichkeit vorstellen können. Zwar hüten sich Anar‐
chist*innen aus normativen und konzeptionellen Gründen davor, im Hier
und Jetzt zu definieren, wie die anarchistische Gesellschaft auszusehen
hat (Abschn. 6.1). Bedenken wir zudem die Diversität der anarchistischen
Theorienfamilie, scheint die Vorstellung nicht haltbar, es gebe die eine
anarchistische Gesellschaft. Dies bedeutet aber nicht, man könne nicht
gewisse Tendenzen identifizieren und ausgehend vom anarchistischen Frei‐
heitsbegriff sowie der anarchistischen Praxis Prinzipien und grundlegende
Funktionsweisen anarchistischer Institutionen skizzieren. Diesen ist das
Konzept der Souveränität ebenso fremd wie jenes eines zwangsbewehrten
Rechts. Dies führt unweigerlich zur Frage, ob die Vorstellung einer anar‐
chistischen Gesellschaft nicht naiv und utopisch sei (Abschn. 6.2).

Abschn. 7 ist der Frage gewidmet, ob und wie wir Staatlichkeit gegen
eine negative Herausforderung in der Art Simmons’ und gegen eine positive
Herausforderung auf Basis einer radikalen Interpretation von Raz’ Dienst‐
leistungskonzeption verteidigen können. Ausgehend vom Konzept der pro‐
gressiven Sicherheit argumentiere ich, dass sich eine etwas andere Art des
Minimalstaats legitimieren lässt. Dieser fokussiert seine Aktivitäten auf jene

1 Einleitung

25

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bereiche und Handlungsfelder, die uns helfen, ein autonomes Leben zu
führen (Abschn. 7.1, 7.2). Abschn. 8 führt die Argumentation dieser Arbeit
in einem Fazit zusammen.

1 Einleitung

26

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

Verantwortung ist ein Begriff, welcher oft und in unterschiedlichsten Berei‐
chen fällt. Er stösst nicht nur in der Wissenschaft auf Interesse, auch im
politischen oder wirtschaftlichen Diskurs lässt sich eine nahezu inflationäre
Verwendung des Begriffs feststellen (Buddeberg 2016, 233). Die Forderung
nach mehr Eigenverantwortung wird zum Beispiel oftmals dann laut, wenn
für einen Abbau des Sozialstaates argumentiert wird. Dieser führe, so die
Kritiker*innen, zu einer individuellen Bevormundung und schränke neben
der Selbstverantwortung ebenfalls die Eigeninitiative ein.6 Im Rahmen der
COVID-19-Pandemie fiel der Begriff regelmässig, wenn es darum ging,
zu begründen, weshalb auf Schutzmassnahmen wie das zwingende Tra‐
gen von medizinischen Gesichtsmasken, das Verbot von Veranstaltungen
und Versammlungen oder eine Impfpflicht zu verzichten sei. Ein Grund,
weshalb der Begriff in unterschiedlichsten Kontexten Verwendung findet,
dürfte dessen grosser und vielfältiger Bedeutungsumfang sein. Schlagen wir
im Duden den Grundbegriff Verantwortung nach, dann finden wir dort
Umschreibungen wie Verantwortung sei eine „[…] Verpflichtung, dafür zu
sorgen, dass […] alles einen möglichst guten Verlauf nimmt, das jeweils
Notwendige und Richtige getan wird und möglichst kein Schaden entsteht“
oder eine „[…] Verpflichtung, für etwas Geschehenes einzustehen“ („Verant‐
wortung, die“ o. J.).

Auf individueller Ebene stellt sich einerseits die Frage, was es bedeutet,
(selbst‑)verantwortlich zu handeln. Andererseits steht die Frage im Raum,
wie viel „selbst“ aus Selbstverantwortung folgt. Handle ich lediglich dann
selbstverantwortlich, wenn ich frei vom Einfluss Dritter handle? Die Kritik
am Sozialstaat impliziert etwa, selbstverantwortlich zu sein, sei nicht damit
vereinbar, staatliche Sozialleistungen zu beziehen. Das Problematische da‐
ran scheint das Abhängigkeitsverhältnis zu sein, das sich daraus ergibt. Der
Rückgriff auf Selbstverantwortung, um gegen die Massnahmen zu argu‐
mentieren, welche die Regierungen im Rahmen der COVID-19-Pandemie
ergriffen haben, verweist auf die in der Einleitung genannte Problematik
des Zwangs. Wir mussten Schutzmasken tragen und wir mussten während

6 Ich komme auf dieses Argument im Abschn. 7.2.1 zurück.

27

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Lockdowns unsere Kontakte einschränken. Nicht unsere freie Entschei‐
dung war die Grundlage dafür, sondern die rechtlichen Erlasse, welche
die COVID-19-Massnahmen begründeten. Die Problematik ist dabei nicht
auf diese Massnahmen beschränkt, sondern ist in anderen Bereichen eben‐
falls präsent. Wir alle sehen uns in unserem Alltag einer Vielzahl von
Rechtspflichten gegenüber. In faktisch allen Rechtssystemen nehmen sie
eine zentrale Stellung für die soziale Rolle des Rechts ein und es ist, wie
beispielsweise Leslie Green (2010) betont, faktisch unmöglich, das Recht
ohne sie zu verstehen. Einige dieser Pflichten mögen eher unproblematisch
sein, da wir ein starkes Selbstinteresse haben, ihnen nachzukommen. Ein
Beispiel dafür ist, Motorräder mit aufgesetztem Schutzhelm zu führen.7 An‐
dere, wie beispielsweise die Verpflichtung, Militärdienst zu leisen, scheinen
wiederum problematischer. Je nachdem, wie eine Rechtspflicht ausgestattet
ist, verlangt sie von uns, konträr zu unseren moralischen Überzeugungen
zu handeln. Tun wir dies nicht, zwingt uns der Staat durch seine Institutio‐
nen dazu.

Was bedeutet dies für eine Person, die selbstverantwortlich handeln
möchte? Auf der einen Seite steht der Staat – und mit ihm sein Rechtssys‐
tem –, welcher Regeln definiert, wie wir zusammenzuleben haben, und uns
diverse Einschränkungen auferlegt. Auf der anderen Seite steht die Idee,
autonome Personen besässen eine Verpflichtung gegenüber sich selbst, Ver‐
antwortung für ihre Handlungen zu übernehmen. Im Einzelfall bedeutet
dies unter anderem, herauszufinden, was jeweils die richtige moralische
Handlung ist. Darf man diese Pflicht ganz oder teilweise an politische
Institutionen delegieren? Und welche Normen gehen im Konfliktfall vor?

Ein einfaches – und damit auch ein vereinfachendes – Beispiel vermag
die Ausgangslage dieser Arbeit weiter zu konkretisieren: Nehmen wir an, B
sei eine Bürgerin des Staates S. Als informierte Person ist sich B bewusst,
dass S – ansonsten grundsätzlich gerecht – einen moralisch nicht vertretba‐
ren Krieg führt. Da in S eine allgemeine Dienstpflicht existiert, erhält B ein
Aufgebot. Sie kommt aber nach reiflichen und reflektierten Überlegungen
zum Schluss, sie könne dieser Rechtspflicht unter genannten Umständen
nicht nachkommen. S – oder besser gesagt seine Institutionen – bestehen
aber darauf und verweisen auf die Rechtslage, welche den Militärdienst vor‐
schreibt. Wie soll sich B verhalten? Leistet sie den Dienst, verletzt sie ihre
Pflicht zur Selbstverantwortung bzw. ihre moralischen Überzeugungen. Tut

7 In der Schweiz ist diese Pflicht in Art. 3b Abs. 1 der Verkehrsregelnverordnung (VRV)
festgehalten.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

28

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie es nicht, verletzt sie ihre Rechtspflicht, welche der Staat mit Berufung
auf seine legitime Autorität ihr auferlegte.

Um zu bestimmen, welche Handlung für B moralisch angezeigt ist, müs‐
sen wir herausfinden, welche Gründe sie hat, das Recht zu befolgen. Ronald
Dworkin (2011, 318) argumentiert, zunächst besässen wir den Wunsch, Stra‐
fen zu vermeiden. Neben diesem pragmatischen Motiv haben wir zudem
vom Recht unabhängige Gründe. So ist beispielsweise das Töten eines Men‐
schen nicht nur rechtlich verboten, sondern auch moralisch verwerflich.
Dworkin erklärt darüber hinaus, wir besässen ebenfalls eine politische
Pflicht. Darunter versteht man in der philosophischen Diskussion im Allge‐
meinen eine moralische Verpflichtung, das Recht eines Staates zu befolgen,
weil es sich um Recht handelt (Dagger und Lefkowitz 2014; Dworkin 2011,
317; Klosko 2011, 712; Mokrosińska 2012, 1; Simmons 1979, 5). Die Autor*in‐
nen nehmen in vielen Fällen an, dieses Sollen sei pro tanto, komme um‐
fassend zur Anwendung, gelte gegenüber allen und sei inhaltsunabhängig
(Kramer 2008b, 179).8 Trifft ferner die sogenannte Korrelationsthese zu,
dann ist die Pflicht zum Rechtsgehorsam dasselbe, wie staatliche Autorität
zu legitimieren (Egoumenides 2014, 20).

Die meisten Menschen anerkennen eine gewisse Autorität des Staates.
Diese Annahme ist aber, wie Peter Rinderle (2005, 3) hervorhebt, alles
andere als selbstverständlich, benehmen sich einige Staaten doch eher wie
„Räuberbanden“. Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 12) argumentiert in In
Defense of Anarchism denn auch, die Idee, eine Person sei verantwortlich
für ihre Handlungen – die für ihn eine fundamentale Annahme der prakti‐
schen Philosophie ist –, liesse sich nicht mit politischer Autorität vereinba‐
ren. Dies führt zur Frage, was an staatlicher Autorität problematisch ist.
Mag es zu früheren Zeiten noch möglich gewesen sein, sich staatlicher
Autorität zu entziehen, ist dies heute faktisch unmöglich.9 Denn mit weni‐
gen Ausnahmen ist die gesamte Landmasse Teil eines Staatsterritoriums
(Morris 2011, 544; Rinderle 2005, 1). Diese Tatsache illustriert, dass Staaten
heutzutage die dominierende Form politischer Organisation sind. Zweitens

8 Kramer selbst verwendet den Begriff „prima facie“. Es gibt aber gute Gründe „pro
tanto“ diesem vorzuziehen. Siehe dazu Abschn. 2.2.

9 Hier könnte man den Einwand einwerfen, es sei möglich, sich staatlicher Autorität zu
entziehen. Eine Möglichkeit sei beispielsweise, als Einsiedler*in in einer abgelegenen
Gegend zu leben. Faktisch mag dies zwar zutreffen. Nichtsdestotrotz lebte man dann
weiterhin auf einem Gebiet, das von einem Staat beansprucht wird. Darüber hinaus
stellte sich die Frage, ob man von jemanden verlangen kann, soweit gehen zu müssen,
um sich staatlicher Autorität zu entziehen.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

29

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist die politische Pflicht aufgrund ihres inhaltsunabhängigen Charakters
problematisch. Denn wenn nicht der Inhalt einer Pflicht, sondern deren
Charakter entscheidend ist, droht dies, die Handlungen eines Individuums
von seinen Überlegungen abzukoppeln (Mokrosińska 2012, 5; Utz 2004,
290–91). Wie kann ich unter diesen Voraussetzungen selbstverantwortlich –
d. h. autonom – handeln?

Trotz dieser guten Gründen, um gegenüber dem staatlichen Autoritäts‐
anspruch skeptisch zu sein, sehen viele zeitgenössischen Philosoph*innen
den Staat als gegebenen Akteur der Gerechtigkeit an (Morris 2011, 544).
Auch wenn heute die meisten Gesellschaften staatlich verfasst sind, dürfen
wir nicht vergessen, dass Staaten im heutigen Sinn historisch gesehen eine
junge Erscheinung sind. Sie entspringen den Entwicklungen des 19. Jahr‐
hunderts und haben erst ab diesem Zeitpunkt andere Formen politischer
Autorität endgültig verdrängt (Mommsen 1990, 210). Es ist demnach aus
historischen Gründen übereilt, Staatlichkeit als eine gegebene Vorausset‐
zung menschlicher Gesellschaften anzusehen. Zudem könnte ein Sein-Sol‐
len-Fehlschluss vorliegen, werden Staaten ohne normative Begründung als
gegeben angesehen. Dies spricht dafür, in einem ersten Schritt auf den
staatlichen Autoritätsanspruch einzugehen (Abschn. 2.1) und im Anschluss
übersichtsmässig die Versuche vorzustellen, diesen Anspruch durch die
politische Pflicht zu legitimieren (Abschn. 2.2).

Deren Existenz war lange Zeit weitestgehend unbestritten und es
herrschte die Meinung vor, wir müssten das Recht – egal ob dies mensch‐
lichen oder göttlichen Ursprungs sei – befolgen (Klosko 2011, 712). Diese
nicht hinterfragte Akzeptanz einer politischen Pflicht und damit der poli‐
tischen Autorität wird heute kaum noch vertreten. Vielmehr hat sich die
Ansicht durchgesetzt, politische Autorität und politische Pflicht bedürfen
der Legitimation. Eine Vielzahl von Autor*innen haben Begründungen für
eine politische Pflicht präsentiert (vgl. Abschn. 2.2.1 – 2.2.5). Die Zahl der
Autor*innen, welche die Existenz einer politische Pflicht respektive deren
erfolgreiche Begründung verneinen, hat in den letzten Jahren zugenommen
(Dagger und Lefkowitz 2014, Abschn. 3; Kramer 2008b, 179; Raz 1981;
Simmons [1996] 2001, 102). Matthew Noah Smith (2013, 347) sieht in der
Überzeugung, es gäbe heute keine existierende moralische Pflicht zum
Rechtsgehorsam, einen Konsens in der philosophischen Diskussion. Er ver‐
weist dabei nicht ausschliesslich auf anarchistische Autor*innen, sondern
beruft sich ebenfalls auf „gemässigtere“ Positionen. In der Rechtsphiloso‐
phie sei etwa die Verneinung einer allgemeinen politischen Pflicht ebenfalls
weitverbreitet. Als Beispiel dafür nennt er Joseph Raz. Daraus folgt für

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

30

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diesen aber nicht, staatliche Autorität liesse sich nicht begründen (vgl. dazu
Abschn. 5).

Anarchistische Autor*innen gehen darüber hinaus und argumentieren,
Staaten seien illegitime sowie amoralische Institutionen, besässen keine
legitime Autorität und seien abzuschaffen, damit sich die Menschheit ent‐
wickeln könne (Shatz 2011, 725). Daraus folgern einige anarchistische Au‐
tor*innen, man besässe eine starke Pflicht, Staaten und ihren Institutionen
Widerstand zu leisten (Simmons [1996] 2001, 109). Andere gehen weniger
weit. Für sie lässt sich staatliche Autorität ebenso wenig rechtfertigen. Doch
sie argumentieren, es gäbe gute Gründe, bestimmten illegitimen Staaten
keinen Widerstand zu leisten (Simmons [1996] 2001, 109) oder staatlichen
Anweisungen Folge zu leisten (Simmons 1979, 193). Diese Verneinung legiti‐
mer staatlicher Autorität stellt die negative anarchistische Herausforderung
dar. Damit sind anarchistischen Theorien und Ansätze die „Hintergrund‐
herausforderung“ (Simmons [1999] 2001, 126), an welcher sich Theorien,
die staatliche Autorität zu legitimieren suchen, messen müssen. Die Hinter‐
grundherausforderung nicht als utopisch oder unrealistisch abzutun und
sich an ihr abzuarbeiten, kann für diese Theorien dabei hilfreich sein,
um einerseits das Verständnis über Konzepte wie Staatlichkeit, Politik und
Gesellschaft zu verbessern, und andererseits deren Zusammenhang besser
zu verstehen:

[T]he anarchist reminds us, domination and coercion can never be
desirable in themselves, without proper motivation. […] The very fact
that obligations are requirements, which involve a „pressure to per‐
form,“ makes explicit the tie between obligation, domination, and coer‐
cion, thus pressing the demand for proper justification. (Egoumenides
2014, 21).

Anarchistischen Theorien sind aber mehr als lediglich eine skeptische
Infragestellung staatlicher Autorität. Anarchist*innen sind nicht nur Skep‐
tiker*innen, sie bieten ebenfalls ein alternatives Menschen- und Gesell‐
schaftsbild an: Eine anarchistische Gesellschaft zielt darauf ab, frei von
Zwang und Gewalt zu sein sowie die Freiheit ihrer Mitglieder zu verwirkli‐
chen. Daraus ergibt sich eine zweite, positive Dimension der Hintergrund‐
herausforderung: Denn selbst wenn staatliche Autorität legitimiert werden
kann, stellt sich die Frage, ob eine anarchistische einer staatlich verfassten
Gesellschaft nicht vorzuziehen ist. Daher arbeite ich im Abschn. 2.3 heraus,
weshalb man sich mit anarchistischen Ansätzen beschäftigen sollte, was

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

31

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verbindende Elemente der verschiedenen anarchistischen Positionen sind
und welche Argumentationslinien sich gegen staatliche Autorität anbieten.

2.1 Der staatliche Autoritätsanspruch

Sowohl der Begriff Staat als auch Autorität sind einige Male gefallen. Der‐
weil wir uns alle etwas unter diesen Begriffen vorstellen können, ist ange‐
sichts der zentralen Stellung angebracht, welche sie in dieser Untersuchung
einnehmen, den Versuch zu unternehmen, Staat und Autorität genauer zu
fassen. Dabei geht es nicht darum, notwendigerweise jeweils das endgültige
Konzept zu erarbeiten. Vielmehr dienen die folgenden Abschnitte dazu,
eine Art Arbeitsdefinition der Begriffe Staat und staatliche Autorität aufzu‐
stellen, die als Ausgangspunkt unserer Untersuchung dienen sollen. Im
Verlaufe der vorliegenden Arbeit werde ich wiederholte Male auf diese zu‐
rückkommen, diese anpassen und ausbauen. Man könnte zugegebenermas‐
sen zuerst versuchen, diese Konzepte so genau wie möglich zu fassen, und
sich erst danach mit anarchistischen Theorien auseinandersetzen. Da aber
die Frage nach Autorität sowie ihrer Grenze ein essenzieller Bestandteil
anarchistischer Ansätze ist, kann es hilfreich sein, in einem ersten Schritt
die Konzepte Staat und Autorität bis zu einem gewissen Grad „ad-hoc“ zu
untersuchen. Der Vorteil davon ist unter anderem, dass wir im Idealfall
eine Standardsicht formulieren können, gegen die sich die anarchistische
Hintergrundherausforderung richtet.

Wie zu Beginn erwähnt, stellt das Konzept des modernen Staates ein
epistemisches Regime dar, welches den Diskurs über politische Organisa‐
tionsformen beschränkt (Kinna und Prichard 2019, 234–35; Loick 2012,
21). So argumentiert beispielsweise John Rawls (1999, 7), der primäre Ge‐
genstand der Gerechtigkeit sei die Grundstruktur der Gesellschaft. Eine
Gesellschaft versteht Rawls im Rahmen seiner Argumentation in A Theo‐
ry of Justice als ein geschlossenes, von anderen Gesellschaften isoliertes
System (7), dessen Grenzen durch die Vorstellung einer in sich geschlos‐
senen nationalen Gemeinschaft gegeben sind (401). Viele zeitgenössische
Autor*innen folgen diesem Fokus auf den Staat und sehen in ihm – trotz
Uneinigkeit über das richtige oder gute staatliche Handeln – den geeigne‐
ten Akteur für Gerechtigkeit oder Reformen (Morris 2011, 544). Zunächst
spricht ein empirisches Argument für diese Annahme. Faktisch die gesamte
Landmasse der Erde ist in einer oder anderer Form Teil eines Staates (Loick
2012, 29; Morris 2011, 544). Ebenfalls sprechen Koordinationsprobleme

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

32

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dafür, eine Gesellschaft staatlich zu organisieren und durch staatliche Insti‐
tutionen unsere Interaktionen zu koordinieren bzw. zu regulieren. Weitere
Gründe können moralischer Natur sein. So ist beispielsweise für Immanuel
Kant (MS, AA VI:264) die Schaffung einer „bürgerliche Verfassung“ eine
moralische Pflicht.

Es gibt aber auch einiges, was gegen diese Annahme spricht. Morris
(1998, 14–15) verweist einerseits auf die Untaten moderner Staaten wie
Auschwitz oder den Gulag. Andererseits erwähnt er die Möglichkeiten
zur systematischen Ausbeutung, welche staatliche Institutionen erlauben.
Darüber hinaus muss man sich in Erinnerung rufen, wie jung Staaten
historisch gesehen sind (vgl. dazu etwa Jansen und Borggräfe 2007, 10–16;
Mommsen 1990, 210; Morris 1998, Kap. 2.1). Gegen die letzte Aussage
könnte man einwenden, es hätte bereits vor dem 19. Jahrhundert Staaten ge‐
geben. Beispiele antiker oder vorneuzeitlicher Staaten sind etwa die Poleis
im antiken Griechenland, das Römische Reich oder die Republik Venedig.
Es mag angebracht sein, bei diesen politischen Gemeinwesen von Staaten
zu sprechen, wie ich aber zeigen werde, gibt es grundlegende Unterschiede
zwischen vorneuzeitlichen und modernen Staaten. In einem ersten Schritt
gehe ich in Abschn. 2.1.1 auf die Entwicklung moderner Staaten ein und
erarbeite in Abschn. 2.1.2 die Charakteristika, die moderne Staatlichkeit
auszeichnet. Auf dieser Grundlage umreisse ich im Anschluss das Konzept
der Autorität (Abschn. 2.1.3).

2.1.1 Staats- und Nationenbildung

Wenn ich von Staat, staatlichen Institutionen o. Ä spreche, dann meine
ich damit jene Form politischer Organisation, welche wir heute antreffen.
Folglich gilt es zunächst zu klären, in welchen Punkten sich moderne
Staaten von ihren vorneuzeitlichen Vorläufern unterscheiden. Ich lege den
Fokus auf die Entwicklung in Europa. Diese Entscheidung ist nicht etwa
einem normativen Eurozentrismus geschuldet, sondern der historischen
Entwicklung. Charles Tilly (1990, 181) argumentiert, das System moderner
Nationalstaaten mit klar definierten Grenzen habe sich von Europa aus
nahezu auf der gesamten Welt verbreitet.

Staaten im Sinn eines Gefüges von expliziten, komplexen und formalen
Institutionen entwickeln sich zunächst unter anderem im alten Ägypten
und in Mesopotamien (Morris 1998, 26). Das China der Shang-Dynastie
oder das Imperium der Inka werden ebenfalls oft als Staaten oder zumin‐

2.1 Der staatliche Autoritätsanspruch

33

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dest frühe Staaten klassifiziert (Graeber und Wengrow 2022, 359). In der
Antike zeigten dann insbesondere die griechischen Poleis Aspekte moder‐
ner Staaten. Im Gegensatz zu diesen vermochten die Poleis aber weder,
grössere Territorien an sich zu binden, noch verstanden die antiken Grie‐
chen ihre Polis als eigenständiges, von anderen Poleis unabhängiges politi‐
sches Gebilde (Morris 1998, 28). Die Poleis waren zusammen Teil einer
griechischen Gesellschaft, die sich durch eine gemeinsame Kultur auszeich‐
nete. Das Römische Reich konnte seinen Einflussbereich im Gegensatz zu
den griechischen Poleis auf ein enormes Territorium ausdehnen. Zu Zeiten
seiner grössten Ausdehnung umfasste das Reich Gebiete um das Mittelmeer
auf drei Kontinenten und reichte von grossen Teilen Grossbritanniens bis
zu Territorien am Schwarzen Meer. Das Reich konnte aber nicht auf die‐
selbe Loyalität seiner Bürger zählen wie die griechischen Poleis. Zudem
wirkte die Autorität des Reiches vielerorts indirekt durch die teilweise
romanisierten lokalen Eliten. Ebenfalls fehlte die Idee gleichberechtigter,
sich gegenseitig anerkennender Staaten.

Trotzdem gehen diverse, insbesondere rechtliche Eigenschaften moder‐
ner Staaten auf das Römische Reich zurück (Morris 1998, 29–31). Obwohl
Aspekte der griechischen Poleis und des Römischen Reiches heutige Staa‐
ten beeinflusst oder inspiriert haben, darf darüber aber nicht vergessen
gehen, dass es keine direkte historische Verbindung zwischen den antiken
und den modernen Staaten gab. Dies wird klar, wenn wir an die Entwick‐
lungen nach dem Zerfall des Römischen Reiches im 5. Jahrhundert denken.
In Europa kam es in der Folge zu einer Fragmentierung der politischen
Gemeinschaften (Morris 1998, 33). Das mittelalterliche Westeuropa war
geprägt von einem System komplexer, sich überschneidender Zuständigkei‐
ten, Gerichtsbarkeiten und Einflusssphären von Städten, Fürsten, Königen,
Kaisern, Päpsten und Bischöfen. Politische Autorität war fragmentiert, was
sich darin ausdrückte, dass eine Person mehreren Herren Loyalität oder
Gefolgschaft schuldig sein konnte und eine klar definierte Autoritätshierar‐
chie fehlte. Huldigung sowie Treue und nicht geografische Zugehörigkeit
waren die Basis politischer Autorität (Chengdan 2010, 6684). Herrschaft
war in mindestens zweierlei Hinsicht persönlich (Morris 1998, 33–35):
Erstens fusste sie auf spezifischen Beziehungen zwischen Individuen. Zwei‐
tens regierte man über Personen und nicht über Territorien. Es existierten
zudem keine einheitlichen Rechtsräume oder eine eindeutige gerichtliche
Hierarchie. Ebenfalls fehlte im Mittelalter die Idee, die verschiedenen
Städte, Fürstentümer, Abteien etc. seien unabhängige und voneinander

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

34

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verschiedene Rechtsräume. Vielmehr waren sie alle Teil einer durch das
Christentum zusammengehaltenen Ordnung.

The complexity of relations of authority means that rule was not, for
the most part, „direct“ and institutions did not „penetrate“ society in the
ways characteristic of our states. There were no „self-sufficient“ polities
and consequently no „international relations“. (Morris 1998, 36).

Anstelle dieses Neben-, Über- und Miteinanders verschiedener politischer
Autoritäten tritt im Laufe der Entwicklung des modernen Staates die Idee
einer zentralisierten, gebündelten oder verdichteten politischen Autorität
(z. B. Axtmann 2004, 260; Hochedlinger 2007, 251). Eine wichtige legitima‐
torische Rolle spielte dabei das Konzept der Souveränität, nach welchem
staatliche Autorität Vorrang vor anderen Autoritäten besitzt (Axtmann
2004, 260). Ab dem 18. Jahrhundert entstanden dann die Voraussetzungen,
welche die Durchsetzung der Idee der Nation – d. h. die Idee, eine Masse
von Menschen könne sich als ein Volk verstehen – erlaubten. Derweil sich
Vaterlandsliebe, Heimatverbundenheit oder andere Zugehörigkeitsgefühle
in der Antike, im Mittelalter sowie der Frühen Neuzeit ebenfalls finden las‐
sen, kann man erst ab der Moderne von Nationalismus sprechen. Erst mo‐
derne Kommunikationsmittel, die Alphabetisierung breiter Bevölkerungs‐
schichten, welche wiederum entscheidend dazu beitrug, eine einheitliche
Sprache und Grammatik durchzusetzen, die Einführung zuverlässiger Post‐
verbindungen, welche die überlokale Kommunikation erleichterten, sowie
neue Verkehrsmittel ermöglichten die Entwicklung des Nationalismus als
politische Strömung (Jansen und Borggräfe 2007, 24–25). Die innere Natio‐
nenbildung – d. h. „[…] die Durchsetzung des nationalen Gedankens in der
Bevölkerung“ (Jansen und Borggräfe 2007, 28) – mündete dann in vielen
Fällen in der Entstehung eines Nationalstaates, was Jansen und Borggräfe
als äussere Nationenbildung bezeichnen.10 Dies verbindet spätestens ab dem
19. Jahrhundert die Konzepte Nation und Staat, und fusst auf der Idee,
leidlich nationale Selbstbestimmung könne eine Grundlage für die Legiti‐
mation des Staates sein. Daraus folgt das Ideal, Nation und Staat sollen
sich decken (Axtmann 2004, 260). Davon zeugt bis heute die Tendenz in
der deutschen Sprache, beide Begriffe als Synonyme zu verwenden (vgl.

10 Hier ist wichtig, Folgendes anzumerken: Dieser hier verkürzt dargestellte Prozess war
weder historisch notwendig noch so einfach, wie hier dargestellt. Die Nationenbil‐
dung war äusserst komplex und lief nicht überall nach demselben Schema ab (Jansen
und Borggräfe 2007, 28).

2.1 Der staatliche Autoritätsanspruch

35

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Nation, die“, o. J.).11 Zudem kam es zu einer Verknüpfung der Konzepte
Gesellschaft und Staat, wodurch letzterer eine Zentripetalkraft entwickeln
konnte. In der Konsequenz war es faktisch nicht mehr möglich, dem Staat
zu entkommen, was die Aneignung juridischer Rechte wichtig macht (Axt‐
mann 2004, 261).

Trotzt dieser Verbindungen zwischen den genannten Konzepten, müssen
wir uns davor hüten, diese auf analytischer Ebene zu vermischen. Denn
Staat und Nation müssen nicht zwingend zusammenfallen (Morris 1998,
42). Moderne Staaten besitzen zwar definierte Territorien, was aber nicht
bedeutet, diese seien – wie etwa Belgien oder die Schweiz verdeutlichen –
national definiert. Zudem besitzen einige Nationen wie die Katalan*innen
oder die Tibeter*innen keinen eignen Staat und einige Nationen verteilen
sich über mehrere Staaten (z. B. Deutschland vor der Wiedervereinigung).
Daher ist es analytisch angebracht, die Termini Nation, Nationalismus und
Staat voneinander abzugrenzen.

Der Begriff Nation leitet sich von lateinisch natio ab, was „Geburt“, „Her‐
kunft“ aber auch „Volk(sstamm)“ bedeutet („natio“, o. J.). Wie Jansen und
Borggräfe (2007, 10) darlegen, wurde der Terminus als eine Bezeichnung
für eine Verwandtschaftsgruppe innerhalb eines Territoriums erstmals im
14. Jahrhundert nachgewiesen und erst ab dem 18. Jahrhundert findet sich
die moderne, politische Verwendung des Begriffes. Es gibt verschiedene
Definitionen und Konzepte, wer Teil einer Nation ist und wer nicht. Die
klassische ethnische Variante versteht eine Nation als eine Gemeinschaft
mit gemeinsamer Herkunft und Kultur, wobei insbesondere Sprache und
Bräuche eine besondere Rolle spielen (Miscevic 2014, Abschn. 1.2). Ich ver‐
wende den Begriff Nation, um eine kulturell, sprachlich oder sonst wie
umrissene Gruppe von Menschen zu bezeichnen. Nationalismus bezeichnet
für mich entweder eine Verflechtung politischer Ideen, Gefühle sowie Ein‐
stellungen, die Mitglieder einer Nation besitzen, oder eine politische Bewe‐
gung, welche für ihre Nation eine Form politischer Souveränität anstrebt
(vgl. dazu etwa Jansen und Borggräfe 2007, Abschn. 1.2.1, Abschnitt 1.2.2;
Miscevic 2014, Abschn. 1). Dies lässt den Begriff Staat offen, welchem ich
mich im nächsten Abschnitt zuwende.

11 Interessanterweise wandelte sich das Konzept des Nationalstaates im Laufe des 19.
und frühen 20. Jahrhunderts. Wie Mommsen (1990, 212) darlegt, besass dieses zu‐
nächst einen emanzipatorischen Charakter, verlor diesen aber mit der Zeit und nahm
antiliberale Charakteristika an. Nationalstaaten wurden zusehends militaristischer
und aggressiver gegen aussen sowie autoritärer und repressiver gegen innen.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

36

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.1.2 Der moderne Staat

Was ist der moderne Staat? Diese Frage lässt sich zunächst auf zwei Ebenen
beantworten. Einerseits können wir uns darauf konzentrieren, existierende
Staaten und deren Funktionsweisen, Institutionen usw. zu beschreiben.
Andererseits können wir auf die dahinter liegenden Konzepte fokussieren
und versuchen, das Konzept moderner Staatlichkeit zu erfassen. Da dieses
die normativen Aspekte davon beinhaltet, was ein Staat sein soll respektive
sein will, konzentriere ich mich nachfolgend darauf. Die oben dargelegte
Entwicklung von Staaten verdeutlicht, was moderne Staatlichkeit nicht ist.
Moderne Staaten unterscheiden sich von jenen Formen politischer Organi‐
sation, welche in der Antike oder im Europa des Mittelalters existieren.
Auch wenn wir diese als Staaten bezeichnen können und sie sich gewisse
Aspekte mit modernen Staaten teilen, so unterscheiden sich antike oder
mittelalterliche politische Gebilde von heutigen. Dies zeigt sich bereits im
Begriff Staat. Dieser ist erst seit dem späten 16 Jahrhundert Teil des allge‐
meinen Sprachgebrauchs (Graeber und Wengrow 2022, 359). Die Autorität
vormoderner Staaten war indirekt und durchdrang die Gesellschaft nicht
in dem Masse, wie moderne Staaten dies heute vermögen. Ebenso fehlte es
an der Verdichtung politischer Autorität, die im Konzept der Souveränität
ihre normative Begründung findet. Staat ist darüber hinaus von Nation
zu unterscheiden, auch wenn in der effektiven Umsetzung eine historisch
begründete Verknüpfung besteht.

Eine Eigenheit moderner Staatlichkeit ist ihre Territorialität. In unserer
heutigen Welt ist politische Herrschaft territorial und die meisten Staaten
besitzen mehrheitlich klar definierte Grenzen, welche wiederum ein Herr‐
schaftsgebiet bzw. einen Rechtsraum von einem anderen abgrenzen (Morris
1998, 36). So erstaunt es nicht, wenn Max Weber (1919) in seiner viel zitier‐
ten Definition den Staat als „[…] diejenige menschliche Gemeinschaft, wel‐
che innerhalb eines bestimmten Gebietes – dies: das ‚Gebiet‘, gehört zum
Merkmal – das Monopol legitimer physischer Gewaltsamkeit für sich (mit
Erfolg) beansprucht» (5), beschreibt. Weber erklärt weiter, „Verbände oder
Einzelpersonen“ können zwar das Recht erhalten, Gewalt anzuwenden,
aber nur soweit ihnen dies der Staat zugesteht. Demnach besitzen Staaten
das Gewaltmonopol sowie das alleinige Recht zu bestimmen, wer legitime
Gewalt anwenden darf. Dieser Anspruch ist normativ und in der effekti‐
ven Durchsetzung ist das Gewaltmonopol in der Realität nicht zwingend
absolut. Alle Staaten sehen sich mit Organisationen konfrontiert, welche
ihnen das Monopol streitig machen (Morris 1998, 44). Hier zeigt sich somit

2.1 Der staatliche Autoritätsanspruch

37

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Diskrepanz zwischen dem Ideal und der Realität. Im Rahmen meiner
Arbeit fokussiere ich auf das Konzept von Staatlichkeit und gehe nicht
weiter auf dessen empirische Umsetzung ein.

Eine weitere Eigenheit moderner Staatlichkeit ist der Unterschied zwi‐
schen den Herrschenden oder Regierenden auf der einen und deren Amt
oder Institution auf der anderen Seite. Die Idee, der Staat sei eine von
seinen Akteur*innen sowie Institutionen unterschiedliche, zentralisierte
und territoriale Ordnung, datiert nicht weiter zurück als in das 16. Jahr‐
hundert (Morris 1998, 37). Die Idee einer zentralisierten, gebündelten oder
verdichteten politischen Autorität zeigt sich zudem darin, wie politische
Herrschaft gestaltet wird. An die Stelle einer indirekten, auf lokale Eliten
abstellenden Herrschaft, tritt eine direkte, die reklamiert, alle Bürger*innen
ohne Vermittlung oder Zwischenstufen zu regieren (Morris 1998, 38). Ne‐
ben der Territorialität spielt für die Durchdringung der Gesellschaft sowie
für direkte Herrschaft das Konzept der Souveränität eine entscheidende
Rolle. Dieses setzt sich spätestens ab dem Westfälischen Frieden in der
politischen Theorie durch (Axtmann 2004, 260) und ist heute eng mit
Staatlichkeit verbunden. Ein Staat ist erst dann souverän, wenn er über das
Gewaltmonopol verfügt, und damit in letzter Instanz über ein Territorium
herrscht (Loick 2012, 29–30). Zuerst reklamierten Landesherren, dann in
deren Nachfolge Staaten für sich, die einzige Form politischer Autorität
und die alleinige Quelle politischer Macht in ihrem Territorium zu sein
(Morris 1998, 38–39). Neben Letztinstanzlichkeit ist Omnikompetenz oder
Kompetenz-Kompetenz ein weiteres Element von Souveränität (siehe z.B.
Loick 2012, 41–43). Souveräne beanspruchen für sich, als letzte Instanz
abschliessend entscheiden zu können und die Kompetenz zu besitzen, die
Grenzen der eigenen Kompetenzen festzulegen. Souveränität wird dabei
als ein Mittel präsentiert, um das Soziale regierbar zu machen und um
den konfliktreichen Naturzustand zu überwinden. Dies soll die Menschen
von (willkürlicher) Fremdherrschaft befreien.12 Von dieser inneren ist die
äussere Souveränität zu unterscheiden. Diese bezeichnet den Anspruch, von

12 Ob sich dieser Anspruch verwirklichen lässt, ist aber fraglich. Daniel Loick (2012) ar‐
gumentiert in Kritik der Souveränität, Souveränität sei zwangsbewehrt und dadurch
mit dem Konzept der Gewalt verknüpft. Diese äussere sich in fünf Formen staatlicher
Gewalt: rechtssetzende, rechtserhaltende, rechtsvorenthaltende, rechtsinterpretieren‐
de und rechtsspaltende Gewalt. Im Anschluss an seine kritische Auseinandersetzung
mit diesen vier Gewalten kommt Loick zum Schluss, Souveränität könne ihr Ziel –
die Menschen vor Gewalt zu schützen – aus konzeptionellen Gründen kaum errei‐
chen. Vielmehr werde die Natur- lediglich durch die Staatsgewalt ersetzt.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

38

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anderen Staaten als legitimer Träger von Rechten anerkannt zu werden,
welche unter anderem die Immunität gegen Einmischung von aussen in
interne Angelegenheiten beinhalten (Goldmann 2001, 63; Morris 1998, 41).
Ein zusätzliches Element moderner Staatlichkeit ist die hierarchische Orga‐
nisationsform (Leipold 2015, 315), die eine Konsequenz aus dem Konzept
der Souveränität ist. Soll es eine Person oder Institution geben, die letztin‐
stanzlich entscheidet, dann muss diese über anderen Personen oder Insti‐
tutionen stehen. Ebenfalls verlangt Kompetenz-Kompetenz danach, keine
Person oder Institution über oder neben sich zu haben, die mitentscheidet,
wo Kompetenzen des Souveräns enden.13

Die bisher besprochenen Elemente finden sich zum Teil auch in der
sogenannten Drei-Elementen-Lehre, die im Völkerrecht die Merkmale eines
Staates nennt (Geiß und Baghai 2017, 904–5): Dieser ist eine politische
Organisationsform, die in einem Segment der Erdoberfläche (Staatsgebiet)
effektive politische Herrschaft (Staatsgewalt) über die darin lebenden Bür‐
ger*innen (Staatsvolk) ausübt. Dies reicht aber noch nicht, um damit mo‐
derne Staatlichkeit zu beschreiben, da beispielsweise das Römische Reich in
einem Territorium effektive politische Herrschaft über Bürger*innen auszu‐
üben vermochte. Für Morris (1998, 45) zeichnet sich moderne Staatlichkeit
durch fünf ineinander verschränkte Eigenschaften aus. Moderne Staatlich‐
keit weist erstens eine (gewisse) zeitliche und örtliche Kontinuität auf. Weil
Staat respektive Amt und Amtsträger*in entkoppelt sind, existiert der Staat
weiter, wenn die Amtsträger*innen wechseln. Moderne Staatlichkeit ist mit
der Vorstellung verbunden, ein Staat regiere ein durch klare Grenzen um‐
rissenes Territorium. Zweitens transzendiert der Staat sowohl Regierte als
auch Regierende. Heutige Staaten stellen eine einheitliche, handlungsfähige
öffentliche Ordnung dar, die sowohl von Regierenden als auch Regierten
verschieden ist. Die Institutionen, die wir heute mit dem Staat assoziie‐
ren (Regierungen, Gerichte, Parlamente oder Behörden), konstituieren
folglich auch nicht den Staat, sondern sind Akteur*innen im staatlichen
Institutionengefüge. Drittens ist ein Staat eine Form politischer Organisati‐
on, dessen Institutionen sich von anderen politischen Organisationen und
Vereinigungen unterscheiden. Die Stichwörter sind ein hoher Grad an Zen‐
tralisierung, hierarchische Autoritätsbeziehungen, direkte und territoriale

13 Wie das Beispiel der Schweiz aber zeigt, kann in föderalistischen Staaten Souveränität
auf verschiedene Ebenen verteilt sein. So haben die Schweizer Kantone selbst nach
der Bundesstaatsgründung 1848 ihre Souveränität teilweise behalten (Vatter 2014,
428).

2.1 Der staatliche Autoritätsanspruch

39

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herrschaft sowie eine starke juristische und administrative Durchdringung
der Gesellschaft. Viertens beansprucht der Staat, die höchste politische Au‐
torität zu sein. Damit reklamieren Staaten Souveränität, über alle Personen
in ihrem Territorium zu regieren. Dies kombinieren sie mit dem Anspruch,
über das Monopol auf legitime Gewalt- respektiv Zwangsanwendung zu
verfügen. Gegen aussen drückt sich der Souveränitätsanspruch darin aus,
ein autonomes Völkerrechtssubjekt zu sein. Fünftens erwarten moderne
Staaten Loyalität von „ihren“ Bürger*innen und verstehen diese als dazu
verpflichtet, qua deren Bürger*inschaft das Recht zu befolgen.

Spreche ich vom Konzept Staat respektive Staatlichkeit, dann verwende
ich dies im hier umrissenen, modernen Sinn. Anders gesagt, verstehe ich
unter modernen Staaten eine territoriale, hierarchische, einheitliche und
transzendentale Form politischer Organisation, welche für sich innere und
äussere Souveränität sowie das Gewaltmonopol beansprucht. Sie ist einer‐
seits von den Konzepten „Gesellschaft“ und „Nation“ zu unterscheiden.
Andererseits ist – in Übereinstimmung mit Raz (1986, 70) – zwischen Staat
(Form politischer Organisation), Behörden/Institutionen (Akteure staatli‐
chen Handelns) und dem Recht (Instrument staatlicher Machtausübung)
zu differenzieren. Bei der so verstandenen modernen Staatlichkeit handelt
es sich um ein Ideal, dem realexistierende Staaten nicht vollständig entspre‐
chen – und es auch nicht per se erreichen müssen, um Staatlichkeit im
empirischen Sinn zu besitzen.

Man könnte an dieser Stelle einwenden, die Unterscheidung zwischen
vormoderner und moderner Staatlichkeit sei nicht relevant und verführe
darüber hinaus dazu, historischen politischen Gebilden wie beispielsweise
dem Römischen Reich abzusprechen, ein Staat zu sein. Die Unterscheidung
hat aber einen analytischen Mehrwert. Auf der deskriptiven Ebene erlaubt
sie uns, zwischen politischen Organisationsformen in unterschiedlichen
historischen Kontexten zu unterscheiden. Damit können wir die Gefahr
mindern, heutige respektive historisch moderne Diskurse eins zu eins auf
die Vergangenheit zu übertragen, und dies hilft uns, den Fokus zu schärfen.
Zudem folgt daraus, Staat in einem modernen Sinn zu verstehen, nicht, die
Möglichkeit vormoderner Staatlichkeit abzulehnen. Wir können historische
politische Gebilde wie das Römische Reich als vormodernen Staat klas‐
sifizieren, was dem historischen Kontext sowie den Selbstverständnissen
dieser Gebilde gerechter wird. Damit verhindert die Differenzierung eine
argumentationslose retroperspektive Übertragung unserer Vorstellungen
politischer Organisation auf die Vergangenheit, was sie relevant macht.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

40

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.1.3 Das Konzept politischer Autorität

Wie wir gesehen haben, ist moderne Staatlichkeit mit dem Anspruch ver‐
bunden, die oberste politische Autorität zu sein. Wie können wir dieses
Konzept verstehen? Der Duden umschreibt Autorität als „auf Leistung oder
Tradition beruhender Einfluss einer Person oder Institution und daraus
erwachsendes Ansehen“ oder „Persönlichkeit mit massgeblichem Einfluss
und hohem (fachlichem) Ansehen“ („Autorität, die“ o. J.). Damit ist ein
Aspekt einer Autorität genannt. Sie vermag andere in ihrem Handeln und
Denken zu beeinflussen. Beispiele dafür sind Eltern, welche die Schlafens‐
zeit festlegen, oder anerkannte Expert*innen, die uns bei komplexen Sach‐
zusammenhängen erklären, mit welchen Konsequenzen wir zu rechnen
haben. Thomas Christiano (2013, Abschn. 1) oder Robert Paul Wolff ([1970]
1998, 5) argumentieren, Autorität habe sowohl eine normative als auch
eine deskriptive Bedeutung. Letztere können wir empirisch prüfen. Ist ein
Staat in der Lage, die öffentliche Ordnung aufrechtzuerhalten, dann besitzt
er de facto Autorität (Christiano 2013, Abschn. 1). Bei dieser handelt es
sich um einen sozialen Fakt, welcher sich unter anderem im erfolgreich
beanspruchten Gewaltmonopol äussert. Unter anderem durch dieses ist ein
Staat in der Lage, seine Ansprüche und Regelungen durchzusetzen. Die
Fähigkeit an sich, andere zu beeinflussen und zu Handlungen zu zwingen,
beschreibt aber nicht Autorität, sondern eine Form von Macht.

Max Weber (1947, 28) versteht unter Macht „[…] jede Chance, inner‐
halb einer sozialen Beziehung den eigenen Willen auch gegen Widerstand
durchzusetzen, gleichviel worauf diese Chance beruht.“ Robert A. Dahls
(1957, 202–3) Definition geht in eine ähnliche Richtung. Er erklärt, die
Macht einer Akteurin A sei deren Fähigkeit, Akteur B zu einer Handlung
zu bewegen, abzüglich der Wahrscheinlichkeit, dass sich B – ohne As
Einflussnahme – von sich aus entsprechend von As Wünschen verhalten
hätte. Beim letzten Punkt handelt es sich in meinen Augen um ein wich‐
tiges Element.14 Von dieser Macht-über sind andere Ausprägungen von
Macht zu unterscheiden. Hanna F. Pitkin (1972), [276] beschreibt Macht
als Fähigkeit, Potential oder Können, was unter anderem auf das emanzipa‐
torische Potenzial von Macht verweist. Ob und wie diese Macht-zu und

14 Dies lässt sich sehr gut mit einem Beispiel aus Antoine de Saint-Exupérys Roman Der
kleine Prinz illustrieren. Der kleine Prinz landet auf dem Planeten eines Königs, wel‐
cher sich damit brüstet, der Sonne befehlen zu können, wann sie aufgehe. Doch die
Wahrscheinlichkeit, dass sich die Sonne anders verhält, weil der König ihr befiehlt,
aufzugehen, ist nun aber verschwindend klein.

2.1 Der staatliche Autoritätsanspruch

41

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Macht-über zusammenhängen, wird kontrovers diskutiert. Es gibt aber
gute Gründe, Macht-zu als notwendige Voraussetzung von Macht-über zu
verstehen. In diesem Sinn handelt es sich bei Macht-zu um die (oder
eine) Grundform von Macht, die allen Überlegungen von Macht zugrun‐
de liegt. Niemand kann Macht-über besitzen, ohne die Macht-zu zu ha‐
ben, die gewünschten Ergebnisse auch zu erreichen (vgl. dazu z. B. Lukes
2004, 27–28; Russell 1938, 27–28). Auf welche Art und Weise Macht-über
ausgeübt wird, kann unterschiedlicher Natur sein. Steven Lukes (2004)
folgend können wir drei Dimensionen identifizieren: Dahls und Webers
Definitionen nehmen die direkte Einflussnahme in den Blick, d. h. die
Fähigkeit, „[…] den eigenen Willen auch gegen Widerstand durchzusetzen
[…]“ (Weber 1947, 28). Beschränkten wir unser Verständnis von Macht-über
lediglich auf diese Dimension, könnten wir die indirekte Ausübung von
Macht nicht beschreiben. Akteur*innen müssen Macht-über nicht direkt
ausüben. Sie können sich auch darauf konzentrieren, soziale oder politische
Werte oder institutionelle Praktiken zu schaffen oder zu verstärken, die den
öffentlichen Diskurs sowie den (institutionellen) politischen Prozess auf
jene Themen beschränken, die für sie akzeptabel oder unbedenklich sind
(Bachrach und Baratz 1962, 948). Bei dieser zweiten Position handelt es
sich demnach um die Macht, die politische Agenda sowie das politische
Setting zu bestimmen. Ohne eine weitere Dimension wäre unser Verständ‐
nis von Macht-über aber unterkomplex, da wir ohne diese auf offenkun‐
diges tatsächliches Verhalten fokussieren, welches wir durch konkrete Ent‐
scheidungen und Konfliktfälle beobachten können (Lukes 2004, 25–26).
Akteur*innen können Macht-über auch versteckt ausüben, indem sie etwa
ein falsches Pflichtgefühl schaffen und Personen dazu bringen, die Agenda
der machtausübenden Akteur*innen als die ihre anzuschauen; selbst wenn
diese den eigenen Interessen entgegenläuft (Lukes 2004, 28).

Macht-über umfasst somit die Fähigkeit, die eigenen Ziele, Werte, Wün‐
sche usw. direkt, indirekt oder versteckt gegen die Interessen anderer
durchzusetzen. Sozialwissenschaftler*innen (z.B. Dahl und Stinebrickner
2003, 38–43) nennen verschiedene Arten, wie Akteur*innen Macht-über
ausüben können. Eine Art ist Gewalt. Dabei erreicht Akteurin A ihre Ziele
auch gegen Bs Widerstand, indem A B die Wahl zwischen Befolgung und
Nichtbefolgung nimmt. Eine weitere Art, Macht-über auszuüben, ist durch
Zwang. In diesem Fall befolgt B die Anweisungen von A, weil A gegenüber B
die Gefahr einer Sanktion glaubhaft machen kann, falls B die Anweisungen
nicht befolgen will. Manipulation ist eine weitere Möglichkeit, Macht-über
auszuüben. Dazu kommt es beispielsweise, wenn A bewusst lügt, Informa‐

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

42

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tionen auslässt oder die eigenen Ziele, Werte, Wünsche usw. auf eine Weise
formuliert, die bei B den Anschein erwecken, As Ziele, Werte, Wünsche
usw. deckten sich mit den eigenen. Kann A mit diesen Handlungen jene
von B beeinflussen oder kontrollieren, übt A Macht über B aus. Autorität
wird ebenfalls als Möglichkeit gesehen, Macht-über auszuüben.

Wie wir im letzten Abschnitt gesehen haben, beanspruchen Staaten ei‐
nerseits das Monopol auf legitime Gewalt- respektiv Zwangsanwendung
und andererseits auf politische Autorität. Können sie diese Ansprüche auch
durchsetzen, üben Staaten Macht-über aus. Ist zudem Autorität ebenfalls
eine Form der Machtausübung, dann stellt sich die Frage, ob eine starke
Differenzierung zwischen Macht-über und de facto Autorität möglich ist.
Denn handelt es sich dabei nicht bloss um mögliche Form der Machtaus‐
übung? In de facto Autorität aber lediglich eine Möglichkeit zu sehen,
wie Akteur*in Macht-über ausüben kann, verkennt aber die normative
Dimension, die dem Konzept Autorität innewohnt. Zwei kurze Beispiele
illustrieren, worin der Unterschied liegt.

• Situation A: Stellen wir uns vor, wir gingen abends durch einen Park.
Plötzlich steht ein Mann vor uns, bedroht uns mit einer Waffe und
verlangt, ihm unsere Wertgegenstände auszuliefern. Wir tun dies und er
lässt uns gehen.

• Situation B: Stellen wir uns eine andere Situation vor. Nachdem wir mit
überhöhter Geschwindigkeit gefahren sind, werden wir von der Polizei
angehalten. Diese verlangt von uns, ein Bussgeld zu bezahlen, bevor sie
uns weiterfahren lässt.

Sowohl in Situation A und Situation B übt eine Person bzw. eine Gruppe
von Personen Macht über uns aus, indem sie uns – entgegen unserem Wil‐
len – unsere Wertgegenstände respektive unser Geld abnehmen. In Situati‐
on A erfolgt die Machtausübung durch Gewalt, da uns der Mann durch sei‐
ne Waffe die Möglichkeit nimmt (oder zumindest stark einschränkt), seinen
Forderungen nicht nachzukommen. Die Polizei in Situation B wendet zwar
nicht notwendigerweise Gewalt an, um uns dazu zu bewegen, das Bussgeld
zu begleichen. Sie zwingt uns aber dazu, indem wir von einer Sanktion (bei
der es sich um Gewaltanwendung handeln kann) ausgehen müssen, falls
wir die Aufforderung der Polizei nicht befolgen. Beide Situationen mögen
sich in der Form unterschieden, wie Macht ausgeübt wird, aber in beiden
kommt es zu einer Machtausübung. Ziehen wir das Konzept Autorität
hinzu, dann zeigt sich aber ein Unterschied. Der Räuber in Situation A be‐
ansprucht keine Autorität über uns. Die Polizei in Situation B beansprucht

2.1 Der staatliche Autoritätsanspruch

43

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dagegen, Autorität über uns zu haben – d. h. sie reklamiert das Recht für
sich, uns büssen zu dürfen. Damit muss de facto Autorität mehr sein, als
lediglich die Fähigkeit, den eigenen Willen durchzusetzen. Autorität für
sich zu beanspruchen verbindet, ein Können mit einem Dürfen.

Wie Joseph Raz (1981, 106) darlegt, sind, um eine Autorität zu sein, die
rationalen Überlegungen einer Person zu beeinflussen, womit ein Verweis
auf de jure Autorität notwendig wird. Leslie Greens (1990, 42) Verständnis
geht in eine ähnliche Richtung: A besitzt Autorität über B dann, und nur
dann, wenn die Tatsache, dass A von B φ verlangt, B erstens einen inhalts‐
unabhängigen Grund für φ gibt und zweitens einige der Gründe gegen φ
ausschliesst. Ein Staat kann die Fähigkeit besitzen, seine Bürger*innen zu
einem Verhalten zu zwingen und ihnen Gründe für φ geben. Die Mafia
kann dies aber ebenso gut. Aus normativer Sicht ist die Frage daher, ob
eine Machtausübung legitim ist oder nicht. Sprechen wir davon, jemand
besässe die Autorität, uns zu Verhalten V zu zwingen, dann sagen wir
damit, diese Person dürfe Macht ausüben, um V durchzusetzen. Das macht
Autorität weniger zu einer Form der Machtausübung, sondern vielmehr
zu einem legitimierenden oder rechtfertigenden Konzept, das zwischen
legitimer oder gerechtfertigter und illegitimer oder nicht gerechtfertigter
Ausübung von Macht unterscheidet. Damit stellt ein Rückgriff auf Autorität
jeweils die Frage in den Raum, ob die Handlungen, die dadurch legitimiert
oder gerechtfertigt werden sollen, auch tatsächlich legitimiert oder gerecht‐
fertigt sind. Auf den Staat übertragen, stellt sich somit die Frage, ob er das
beanspruchte Recht zu regieren legitimierweise ausübt.

Eine de facto Autorität beansprucht für sich ein Befehls- oder Herr‐
schaftsrecht und kann dieses durchsetzen. Ist ebendieser Anspruch und
dessen Umfang legitimiert, dann haben wir es mit einer de jure Autorität
zu tun (Raz 1985a, 5). Unweigerlich stellt sich im Anschluss die Frage,
ob wir als Bürger*innen eine moralische Verpflichtung besitzen, staatliche
Anweisungen zu befolgen, falls es sich bei diesem um eine de jure Autorität
handelt.

Neben der diskutierten Differenzierung zwischen de facto und de jure
Autorität ist noch eine weitere Differenzierung zu beachten, die sich daraus
ergibt, worauf eine Autorität einwirkt. Denn Autorität muss nicht zwingend
auf unsere Handlungen einwirken. Gibt uns eine Autorität Gründe, φ
(nicht) zu glauben, können wir von einer theoretischen Autorität sprechen.
Diese beruht damit auf Expertise (Christiano 2013, Abschn. 1.1). Es gibt ver‐
schiedene Aspekte, die Personen als Expert*innen auszeichnen. Sie haben
etwa eine überlegende Wahrnehmung, bevorzugten Zugang zu Informatio‐

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

44

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen oder besitzen überlegene Fähigkeiten, Beweise zu finden sowie diese
zu interpretieren (Raz 1981, 110). Daraus beziehen die Aussagen solcher
Personen ihr besonderes moralisches Gewicht. Erklärt mir zum Beispiel
eine Fachfrau für Verkehrsfragen, weshalb eine Umfahrungsstrasse sinnvoll
ist, dann sollte die Tatsache, dass sie sich mit Mobilität auskennt und dass
sie sich mit der Situation auseinandergesetzt hat, ihren Erläuterungen in
meiner eigenen Deliberation einen stärkeren Einfluss verleihen. Praktische
Autorität beruht dagegen darauf, dass diese uns Gründe gibt, (nicht) zu
φ-en (McLaughlin 2007, 67–73). Ein Beispiel dafür ist etwa ein Vater, der
seinem Kind verbietet, bei Rot die Strasse zu überqueren. Sein Kind hat
damit einen Grund, von ebendieser Handlung abzusehen. Bedenken wir
die vielen rechtlichen Normen, die uns vorschreiben, welche Handlungen
geboten und welche verboten sind, ist es nicht weiter erstaunlich, dass
viele Autor*innen politische Autorität als eine besondere Form praktischer
Autorität verstehen (Christiano 2013, Abschn. 1.1). Darüber dürfen wir aber
nicht vergessen, dass Staaten nicht exklusiv durch Gebote und Verbote han‐
deln, sondern durch die Expertise ihrer Organe ebenfalls Gründe geben,
φ (nicht) zu glauben. Dies erhärtet beispielsweise Raz’ (1984, 106, 146) Ar‐
gument, ein Staat könne theoretische Autorität beanspruchen. Als Beispiel
nennt er Sicherheitsbestimmungen, welche staatliche Institutionen erlassen.

Auch wenn der staatliche Autoritätsanspruch sich nicht ausschliesslich
auf praktische Autorität beschränkt, stellt sich die Frage, was ein Staat
damit effektiv beansprucht. John Locke beschreibt politische Autorität bei‐
spielsweise wie folgt:

Politische Gewalt […] halte ich für das Recht, zur Regelung und Erhal‐
tung des Eigentums Gesetze zu schaffen und die Todesstrafe und folglich
auch alle geringeren Strafen anzusetzen, wie auch das Recht, bei der
Vollstreckung dieser Gesetze und bei der Verteidigung des Staates gegen
fremdes Unrecht die Gewalt der Gemeinschaft zu gebrauchen – und
zwar einzig zugunsten des gemeinen Wohls. (Locke [1689] 2012, II, § 3).

Locke versteht folglich unter politischer Autorität15 ein weitreichendes
Recht. Einerseits darf der Staat Gesetze erlassen und auf diese Weise die Re‐
geln definieren, wie seine Bürger*innen zusammenleben. Andererseits darf

15 Auch wenn Locke von politischer Gewalt spricht, wäre es falsch, darin eine Vermi‐
schung von Macht und Autorität erkennen zu wollen. Denn was Locke beschreibt,
ist nicht nur die Fähigkeit, jemanden zu zwingen (Macht), sondern das Recht dazu
(Autorität).

2.1 Der staatliche Autoritätsanspruch

45

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Staat auch Gewalt bzw. Zwang anwenden, um ebendiese Rechtsnormen
durchzusetzen. Politische Autorität ist in Lockes Augen darauf gerichtet,
Eigentum zu regulieren und zu beschützen. Darin liegt denn auch der
Grund, weshalb die Menschen sich dafür entscheiden, den Naturzustand
zu verlassen, was wiederum zur Entstehung von Staatlichkeit führt. Damit
tönt Locke die Grenzen staatlicher Autorität an. Sie soll nicht zwingend
allumfassend, sondern zielgerichtet sein. Wie Uzgalis (2015, Abschn. 4.5)
ausführt, ist Herrschaft bei Locke dann – und nur dann – legitim, wenn
sie darauf zielt, das Leben, die Gesundheit, Freiheit sowie das Eigentum
der Bürger*innen zu schützen, solange dies im Interesse der Allgemeinheit
liegt. Werden dagegen die natürlichen Rechte der Bürger*innen verletzt,
dann sind sie einem Staat keinen Gehorsam schuldig. Die Idee, legitime
politische Autorität sei am besten als ein Recht zu verstehen, findet sich
auch in zeitgenössischen Definitionen. Gemäss Simmons ([1999] 2001,
130) ergibt sich beispielsweise für einen Staat aus seiner Legitimation ein
komplexes moralisches Recht, seinen Bürger*innen als einzigen bindende
Pflichten aufzuerlegen.16 Der Korrelationsthese folgend ist die politische
Pflicht das (oder zumindest ein) Gegenstück zu legitimer Herrschaft (vgl.
dazu Abschn. 2.2), was die Bürger*innen moralisch verpflichtet, das Recht
eines Staates zu befolgen, weil es sich um Recht handelt (Dagger und
Lefkowitz 2014; Dworkin 2011, 317; Klosko 2011, 712; Mokrosińska 2012, 1;
Simmons 1979, 5).

Doch muss legitime staatliche Autorität zwingend mit einer politischen
Pflicht zusammenfallen? Raz antwortete auf diese Frage mit einem Nein. In
seinem Essay „Authority and Consent“ (1981) vertritt er beispielsweise die
These, es gebe keine allgemeine politische Pflicht. Dies muss aber Autorität
nicht ausschliessen. Er argumentiert, wenn Staaten ihren Bürger*innen hel‐
fen, besser zu handeln, als sie es allein täten, können staatliche Institutionen
Autorität beanspruchen. Ein entscheidender Grund dafür ist ihre Fähigkeit,
Koordinationsprobleme zu lösen (Raz 1985a, 21; 1986, 49–51; 2006, 1031).

Ein typisches Beispiel eines Koordinationsproblemes ist der Strassenver‐
kehr. Prinzipiell ist sowohl der Rechts- als auch der Linksverkehr eine sinn‐
volle Option. Es wird aber für alle Verkehrsteilnehmerinnen und -teilneh‐
mer äusserst gefährlich, kann man sich nicht auf eine bestimmte Strassen‐
seite einigen, auf welcher in einem bestimmten Land, Region o. Ä zu fahren

16 Interessanterweise muss für Simmons ([1999] 2001, 122, 125, 130) staatliche Autorität
nicht zwingend legitim sein, auch wenn sie gerechtfertigt ist. Aber nur legitime
Staaten kreieren eine politische Pflicht für ihre Bürger*innen.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

46

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist. Ein Weg, diesem Umstand zu begegnen, ist eine staatliche Regelung.
Ein Staat – beispielsweise die Schweiz in Art. 34 Strassenverkehrsgesetz –
bestimmt für alle Personen in seinem Territorium das Rechtsfahren. Staatli‐
che Institutionen wie die Polizei setzen dieses dann durch. Für Raz (2006,
1031) ist aber nicht nur die Fähigkeit entscheidend, Koordinationsprobleme
zu lösen, damit Staaten seiner Dienstleistungskonzeption gerecht werden.
Sie sind darüber hinaus durch ihre Expertise oft besser in der Lage, die
optimale Lösung zu identifizieren.

Für Raz (1985a, 13–14) sind legitime autoritative Anordnungen präemp‐
tiv. D. h. die Tatsache, dass eine Autorität von mir ein bestimmtes Verhal‐
ten V verlangt, ist ein Grund für V, welcher nicht zusätzlich zu anderen
Motiven hinzukommt, sondern einige davon ausschliessen und ersetzen
sollte. Aber weshalb sollten wir die Anweisungen staatlicher Organe befol‐
gen? Darauf antwortet Raz mit der normalen Rechtfertigungsthese (siehe
dazu Abschn. 5.1.1). Bei dieser handelt es sich um eine Begründung erster
Ordnung: Vermag nun ein Staat, uns zu helfen, besser zu handeln, als
wir es ohne ihn täten, dann kann er seine beanspruchte Autorität über
uns normalerweise rechtfertigen.17 Eine weitere, mit der normalen Recht‐
fertigungsthese verbundene und diese verstärkende Annahme ist Raz’ Ab‐
hängigkeitsthese. Er argumentiert, alle autoritativen Anordnungen sollten
hauptsächlich auf Gründen beruhen, welche bereits unabhängig von dieser
für Personen gelten und relevant für deren Handlungen sind. Nun ist es
in den meisten Fällen nicht möglich, eine normale Rechtfertigung für eine
Autorität zu etablieren, wenn diese nicht bereits einen de facto Status – d. h.
ein gewisses Mass an Anerkennung und Macht aufweist – besitzt. Um für
die Legitimität einer bestimmten politischen Autorität zu argumentieren, ist
deren Fähigkeit, Koordinationsprobleme zu lösen und die Bevölkerung vor
Gefangenendilemmatasituationen zu bewahren, entscheidend.

Eine Argumentation für eine Autorität darf sich aber nicht nur auf die
Gründe fokussieren, welche für diese sprechen, sondern muss auch diejeni‐
gen berücksichtigen, die dagegensprechen. Es gilt nämlich zu zeigen, dass
Autorität A nicht nur die Rechtfertigungsthese erfüllt. Sie muss dies auch
besser als die konkurrierende Autorität B tun bzw. bessere Gründe vorwei‐

17 Daneben kann es auch weitere Gründe zweiter Ordnung (z. B. Identifikation mit
einem Staat) geben, die für eine Autorität sprechen. Unter normalen Umständen
sind sie nicht in der Lage, eine Rechtfertigung zu liefern; sie vermindern aber die
Beweislast der normalen Rechtfertigung.

2.1 Der staatliche Autoritätsanspruch

47

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen können, weshalb man sie anerkennen sollte.18 Ein weiterer Cluster von
Gründen gegen A, denen man als Befürworter*in einer Autorität begegnen
muss, steht im Zusammenhang mit der Annahme, es sei wünschenswert,
wenn Menschen ihr Leben nach eigenem Gutdünken leben.19

An Raz’ Autoritätsverständnis sind einige Punkte bemerkenswert: Ers‐
tens ist dieses nicht auf staatliche Institutionen beschränkt. Man kann sich
alternative Strukturen, die legitime Autorität zu besitzen vermögen, vorstel‐
len. Denn nicht die Struktur oder das Institutionengefüge einer Autorität
ist relevant, sondern ihre Fähigkeit, eine Dienstleistung zu erbringen (siehe
dazu Abschn. 5.3). Zweitens kann man Raz’ Konzeption dahingehend inter‐
pretieren, dass diese mit dem Subsidiaritätsprinzip vereinbar ist. Die Frage
ist, wann es für eine Person Sinn macht, sich in ihren Handlungsentschei‐
dungen auf eine Autorität abzustützen. Es scheint dann, und nur dann,
die korrekte Entscheidung zu sein, wenn autoritative Aussagen mich wahr‐
scheinlicher richtig handeln lassen. Je besser ich darin bin, den moralisch
gebotenen Akt zu erkennen, desto schwächer wird die normale Rechtferti‐
gung. Aus diesen beiden ergibt der dritte Punkt: Autoritäten sind nicht –
um es etwas salopp zu sagen – in Stein gemeisselt. Nur weil Autorität A
zu Zeitpunkt t1 im Stande ist, die normale Rechtfertigung zu erbringen,
folgt daraus nicht, sie könne dies auch bei t2, t3 oder tn. A muss ihren
Legitimitätsanspruch stets aufs Neue begründen. Nicht nur das, A muss
auch immerzu beweisen, ihre Dienstleistung am Individuum besser als
konkurrierende Autoritäten zu erbringen. Viertens schliesst Raz’ Konzept
selbstständiges Denken nicht aus. Denn er argumentiert mit keinem Wort
dafür, aus der Legitimität einer Autorität ergäbe sich eine Art Verpflichtung,
sein eigenes Urteil aufzugeben. Es gibt, wie Raz explizit sagt, von seinem
Standpunkt aus keinen Einwand, sich selbst Gedanken zu einem Thema
zu machen. Eine legitime autoritative Weisung stellt aber für ihn einen
sehr starken Grund dar, gegebenenfalls ganz oder teilweise entgegen mei‐
nem eigenen Verdikt zu handeln.20 Mit diesen Überlegungen sind wir nun

18 Das Argument, Autorität B sei besser darin, die normale Rechtfertigung zu erfüllen
als A, ist dann – und nur dann – ein Grund gegen A, wenn A und B inkompatibel sind
(Raz 1985a, 22).

19 Für eine vertiefte Auseinandersetzung mit Raz’ Dienstleistungskonzeption siehe
Abschn. 5.

20 Es ist auch falsch, davon zu sprechen, man verlöre die Möglichkeit, sich selbst ein
Urteil zu bilden, wenn man am Ende entgegen diesem handeln sollte, weil eine
legitime Autorität dies von mir verlangt. (Raz 1985a, 8)

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

48

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gewappnet, um auf eine mit der Autorität verknüpften Frage – derjenigen
nach der politischen Pflicht nämlich – einzugehen.

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

Das Problem der politischen Pflicht umfasst die Frage, ob die Bürger*innen
eine moralische Verpflichtung besitzen, den rechtlichen Regelungen Folge
zu leisten, weil es sich dabei um Rechtsnormen handelt (Kramer 2008b,
179). In Anlehnung an Egoumenides (2014, 20–21) lässt sich die Ausgangs‐
lage auch folgendermassen beschreiben: Es ist das Problem, eine spezielle
Rechtfertigung für die unzähligen Verpflichtungen zu finden, welche Staa‐
ten ihren Bürger*innen auferlegen. Sowohl Staaten als auch deren Recht
und politische Institutionen besitzen einen speziellen Charakter und Status.
Erstens ergibt sich die Validität politischer Strukturen aus politischen bzw.
rechtlichen Strukturen und basiert auf rechtlichen Kriterien und Standards
(Ursprungsthese). Zweitens besitzen die Bürger*innen eine spezielle Bezie‐
hung zu ihrem Staat (Besonderheitsthese).21 Drittens können Rechtspflich‐
ten zwangsbewehrt sein (Zwangsthese). Viertens muss eine überzeugende
politische Theorie Kriterien beinhalten, welche die unabhängige Natur des
Politischen aufzeigen, und die Begründung der politischen Pflicht muss
sich auf diese essenzielle politische Natur von Institutionen beziehen (Un‐
abhängigkeitsthese). Die autoritativen Äusserungen der politischen Institu‐
tionen, welchen wir uns gegenübersehen, zielen darauf ab, unser Verhalten
in der Öffentlichkeit zu beeinflussen. Daher muss eine Rechtfertigung einer
politischen Pflicht moralische Gründe dafür geben können, politische Insti‐
tutionen zu unterstützen.

Wie Kramer (2008b, 179) erklärt, vermuten die meisten Autor*innen, die
politische Pflicht gelte prima facie. D. h. ich kann – im Sinne von W. D.
Ross (2002, Kap. 2) – eine moralische Pflicht P1 besitzen, die im Einzelfall
durch eine alternative Verpflichtung P2 übertrumpft wird. Der Ausdruck,
der auf Deutsch so viel wie „auf den ersten Blick“ bedeutet, besitzt aber eine
gewisse Unschärfe. Denn eine moralische prima facie Verpflichtung kann
auch eine sein, welche sich auf den zweiten Blick als gar keine moralische

21 Dieser von Simmons formulierte Punkt gilt inzwischen als Standard in der Literatur
über die politische Pflicht (Klosko 2007, 1). Er formulierte sie aber nicht als These,
sondern als Bedingung: Eine politische Pflicht ist eine moralische Anforderung,
welche eine Person an einen spezifischen Staat bindet (Simmons 1979, 31). Für eine
kritische Auseinandersetzung mit dieser bietet sich z. B. Walton (2013) an.

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

49

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Pflicht entpuppt. Edmundson (2004, 215) bevorzugt aus diesem Grund
auch den Ausdruck „pro tanto Pflicht“. Ich folge dieser Terminologie und
verwende in Anlehnung an Shelly Kagan (1989, 17) die beiden Begriffe
folgendermassen: Eine Verpflichtung V nenne ich pro tanto, wenn sie zwar
über moralisches Gewicht verfügt, aber trotzdem von anderen Pflichten
übertrumpft werden kann. Als prima facie bezeichne ich V, wenn sie wie
eine Pflicht erscheint, bei genauem Hinsehen sich aber als kein moralisches
Sollen herausstellt.

Heutzutage werden die Begriffe „politische Pflicht“ und „Pflicht zum
Rechtsgehorsam“ oft als Synonyme verwendet. Doch verschiedene Au‐
tor*innen denken, die politische Pflicht umfasse mehr. Raz (2009, 127)
nennt beispielsweise Verpflichtungen dazu, gute Bürger*innen zu sein.
Simmons (1979, 5) erwähnt eine Pflicht, politische Institutionen mittels
Partizipation zu unterstützen. Auch Edmundson (2004, 217) versteht unter
der politischen Pflicht ebenfalls mehr als lediglich eine Verpflichtung, das
Recht zu befolgen. Er nennt beispielsweise ein diffuses Sollen, den Staat,
dem man als Bürger*in angehört, zu unterstützen und zu verteidigen. Ob
der Inhalt der politischen Pflicht mehr umfasst als Rechtsgehorsam oder
nicht, lasse ich für diese Arbeit bewusst offen. Einerseits ist die Pflicht, das
Recht zu befolgen, das zentrale Element eines allfälligen politischen Sol‐
lens. Klosko (1989, 358) erklärt etwa, Gehorsam spiele eine gewichtige Rolle
in der fortdauernden Existenz eines Staates und seiner Bürger*innen. An‐
dererseits werden staatliche Zwangsmassnahmen gerade damit begründet,
jemand sei seinen Rechtspflichten nicht nachgekommen. Und staatlicher
Zwang widerstrebt – zumindest auf den ersten Blick – den Anarchist*innen
besonders. Aus diesem Grund verwende ich – wenn ich nicht explizit von
der politischen Pflicht im weiteren Sinne spreche – die Begriffe „politische
Pflicht“, „Pflicht zum Rechtsgehorsam“ und „Gehorsamspflicht gegenüber
dem Recht“ als Synonyme.

Von einem individuellen Standpunkt aus ist nun insbesondere der in‐
haltsunabhängige Charakter der Pflicht zum Rechtsgehorsam problema‐
tisch. Besitzen wir eine solche Verpflichtung, dann ist der moralische
Grund, eine Rechtsnorm zu befolgen, nicht deren Gerechtigkeit, Effizienz
etc., sondern deren Charakter als eine durch das Rechtssystem definierte
Norm.22 Kurzum, muss man dem Recht Folge leisten, weil es sich um
Recht handelt, so ist nicht dessen Inhalt, sondern seine Natur das Hand‐

22 Das bedeutet aber nicht, diese Gründe seien irrelevant und spielten in unseren mora‐
lischen Überlegungen keine Rolle. Auch meine ich mit der obigen Aussage nicht, die

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

50

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lungsmotiv (McLaughlin 2007, 56). Dies scheint – weil auf diese Weise
die Handlungen eines Individuums von seinen Überlegungen abgekoppelt
werden (Mokrosińska 2012, 5) – äusserst problematisch. Dadurch verlangt
die politische Pflicht auf den ersten Blick danach, die individuelle Kontrolle
über die eigenen Handlungen aufzugeben. Genau an diesem Punkt setzt
zum Beispiel Robert Paul Wolff ([1970] 1998) ein (vgl. Abschn. 3.1).

In welchem Bezug steht die politische Pflicht zum Konzept der poli‐
tischen Autorität? Wie wir in Abschn. 2.1.2 gesehen haben, reklamieren
Staaten Souveränität. Damit beanspruchen sie unter anderem, die oberste
politische Autorität zu sein. Ebenfalls verstehen die Staaten die Bürger*in‐
nen als dazu verpflichtet, dem Recht Folge zu leisten. Gemäss der Korrela‐
tionsthese besteht entweder ein logischer oder normativer Zusammenhang
zwischen der politischen Pflicht und politischer Autorität (Egoumenides
2014, 19–20): Oft wird das Recht zum Regieren eines Staates als das logi‐
sche Korrelat zu einer Pflicht zum Gehorsam präsentiert. Sprechen wir
dem Staat das Recht zu regieren zu, dann anerkennen wir automatisch
die politische Pflicht der Bürger*innen. Man kann die Korrelationsthese
aber auch als normative Aussage verstehen. Haben wir das eine, sollten
wir ebenfalls das andere besitzen. Von dieser Warte aus ist die politische
Pflicht – verstanden als ein komplexes Konglomerat von Verpflichtungen –
entweder eine normative Voraussetzung oder die normative Konsequenz
politischer Autorität.

Die Korrelation zwischen politischer Autorität und politischer Pflicht ist
eine Grundannahme, soll letztere das Recht zum Regieren von Staaten
(oder anderen politischen Organisationsformen) legitimieren. Die Idee
dahinter ist, dass wenn wir eine moralische Pflicht besitzen, das Recht
zu befolgen, welches ein Staat erlassen hat, dann müsse dieser dazu be‐
rechtigt sein. Daran anschliessend können wir eine Standardansicht über
den Zusammenhang zwischen politischer Autorität und politischer Pflicht
formulieren. Entscheidend dafür ist zunächst, was ein Recht ist. Mein
Verständnis eines Rechts orientiert sich an einer modifizierten Version
der „Hohfeld’schen Inzidenzien“ (Cassee 2016, 21–22; für die ursprüngli‐
che Position siehe Hohfeld 1917), wie sie Leif Wenar (2005) verteidigt,
und die sowohl im juristischen als auch moralischen Kontext anwendbar
sind. Wenar unterscheidet mit Privilegien (privileges), Ansprüchen (claims),
Befugnissen (powers) und Immunitäten (immunities) vier Bausteintypen,

politische Pflicht – falls eine solche existiert – übertrumpfe die anderen genannten
Motive zwingend.

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

51

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


welche die Grundlage komplexer Rechte bilden. Die beiden erstgenannten
sind Typen erster, die beiden letztgenannten Typen zweiter Ordnung. Ein
Privileg ist eine Erlaubnis, etwas zu tun. Hat demnach A ein Privileg zu
Φ-ten, so ist A nicht verpflichtet, nicht zu Φ-ten. Ein Beispiel dafür ist
etwa eine Polizistin, die ein (juristisches) Recht hat, in die Wohnung eines
flüchtenden Verbrechers einzudringen. Privilegien können einzeln in Form
einer Erlaubnis (Ausnahmen von einer generellen Pflicht) oder gekoppelt
als „Freiheit“ (man besitzt sowohl die Erlaubnis, zu Φ-en als auch nicht
zu Φ-en) auftreten. (225–28) Ansprüche beziehen sich dagegen nicht auf
die Rechtsträgerin bzw. den Rechtsträger, sondern verpflichten eine Person
gegenüber einer anderen. Hat A einen Anspruch darauf, dass B (nicht)
Φ-t, dann ist B gegenüber A verpflichtet (nicht) zu Φ-en. Ein so geartetes
„Anspruchsrecht“ (claim-right) kann entweder ein Anspruch auf Schutz
vor Schaden oder Paternalismus, auf Versorgung im Bedarfsfall sowie auf
eine bestimmte Handlung sein. (229–30) Befugnisse sind Rechtbausteine
höherer Ordnung. Ein „Befugnisrecht“ ist die Fähigkeit, seine und frem‐
de Rechte zu verändern (231). A kann beispielsweise B einen Teil seines
Vermögens versprechen. Auf diese Weise „kreiert“ A Bs Anspruchsrecht
auf einen Vermögensanteil. Oder A kann B das Privileg entziehen, sich in
ihrer Wohnung aufzuhalten. Solche Befugnisse sind nicht grenzenlos. Eine
Immunität schützt vor der Veränderung von Rechten (232). Ein Beispiel
dafür ist etwa das in Art. 16 BV verbürgte Recht der Schweizer*innen auf
Meinungs- und Informationsfreiheit, welches die Kompetenzen der Bun‐
desversammlung, Rechtspflichten zu schaffen, einschränkt.

Gemäss der Standardsicht legitimer politischer Autorität folgt aus dieser
ein komplexes Recht zum Regieren. Diese beinhaltet erstens die Befug‐
nis, in ihrem Territorium Rechtspflichten zu kreieren, zu ändern und
aufzuheben, zweitens das exklusive Privileg, diese Rechtspflichten (nicht)
mit Zwang durchzusetzen, und drittens einen Anspruch auf den Gehor‐
sam ihrer Bürger*innen. Dieser Anspruch korreliert mit einer politischen
Pflicht der Bürger*innen. Dazu kommt der Anspruch, nicht an der Ausfüh‐
rung des Rechts zum Regieren gehindert zu werden, der sich wiederum da‐
raus ergibt, innere und äussere Souveränität zu reklamieren. Daraus ergibt
sich unter anderem ein moralisches Verbot gegenüber Dritten, eine legitime
Autorität zu behindern. Aus Standardsicht ist legitime Autorität ohne dieses
Verbot sowie eine moralische Pflicht zum Rechtsgehorsam nicht denkbar
(Applbaum 2010, 217–18).

Die Zahl jener, die die Existenz des politischen Sollens gegenüber beste‐
henden Staaten verneinen, hat aber in den letzten Jahren zugenommen

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

52

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(z. B. Raz 1981; Simmons 1979). Für Matthew Noah Smith (2013, 347) ist die
Position, eine moralische Pflicht zum Rechtsgehorsam existiere nicht, gar
ein Konsens in der aktuellen philosophischen Diskussion. Grundsätzlich
stehen uns zwei Optionen zur Verfügung, um darauf zu reagieren. Eine ers‐
te Variante ist, eine überzeugende Begründung für die politische Pflicht zu
präsentieren. Eine Übersicht darüber geben die nachfolgenden Abschnitte.
Die zweite Variante ist, in den sprichwörtlichen sauren Apfel zu beissen
und die Möglichkeit zu verwerfen, ein politisches Sollen zu begründen. In
diesem Fall stehen wiederum zwei Strategien zur Verfügung. Man kann ent‐
weder die Korrelation zwischen politischer Pflicht und politischer Autorität
verwerfen oder die Möglichkeit legitimer Staaten ablehnen (Edmundson
2004, 218).

So könnte man die Standardsicht anpassen, indem man auf die Kor‐
relation zwischen politischer Autorität und politischer Pflicht verzichtet
(z. B. Applbaum 2010). Ein ausreichend legitimer Staat besitzt in dieser
modifizierten Version ein Recht zum Regieren, welches erstens die Befug‐
nis, in seinem Territorium Rechtspflichten zu kreieren, zu ändern und
aufzuheben, zweitens das Privileg, diese Rechtspflichten (nicht) mit Zwang
durchzusetzen, und drittens einen Anspruch auf Nichtintervention der
Bürger*innen umfasst. Die Rechtspflichten, welche die Autorität begründet,
können mit einer Pflicht zum Befolgen korrelieren. Ein Beispiel dafür ist
Raz’ Pflicht zum Rechtsgehorsam (vgl. Abschn. 5.4.2). Man kann noch
einen Schritt weitergehen und das Recht zum Regieren lediglich als ein
Privileg verstehen, mit dem keine wie auch immer geartete Pflicht korre‐
liert (vgl. Rinderle 2005, 356). Im Gegensatz zu dieser revisionistischen
Strategie (siehe z. B. Dagger 2018 für deren Rekonstruktion) lehnen die
Anarchist*innen die Möglichkeit legitimierter Staaten ab (vgl. Abschn. 2.3).

Bevor wir uns aber der anarchistischen Position zuwenden, gehe ich
zunächst auf die fünf Hauptargumentationslinien für die Begründung der
Pflicht zum Rechtsgehorsam ein: Zustimmung (z. B. Locke [1689] 2012),
Fairness (z. B. Hart 1955), Dankbarkeit (z. B. Walker 1988) sowie eine natür‐
liche (z. B. Rawls 1999) oder eine assoziative Pflicht (z. B. Dworkin 1986).
Auch die Kombination verschiedener Prinzipien ist möglich. Etwa Klosko
(2004) oder Mokrosińska (2012) vertreten (mehr oder weniger explizit)
einen solchen Ansatz. Wie aber Dagger und Lefkowitz (2014, Abschn. 5)
festhalten, hatten bis jetzt solche Legitimationsversuche kaum Einfluss auf
die Diskussion.

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

53

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2.1 Eine politische Pflicht durch Zustimmung23

John Lockes Über die Regierung ([1689] 2012) ist der Klassiker, wenn man
über Zustimmung als Basis der politischen Pflicht spricht (Klosko 2011,
719). Die Idee der individuellen Zustimmung nimmt spätestens seit diesem
Werk in Überlegungen über unsere politischen Bindungen eine gewichti‐
ge Stellung ein (Simmons 1979, 57). Die Grundidee ist folgende: Indem
man entweder explizit oder implizit zustimmt, staatliche Institutionen zu
unterstützen, ist man dazu verpflichtet, deren Anforderungen Folge zu
leisten (Kramer 2008b, 180). Doch was bedeutet dies ganz genau? Lockes
Überlegungen als Illustration zustimmungsbasierter Ansätze sollten helfen,
die Implikationen dieser Grundthese zu verstehen.

Lockes Ausgangspunkt bildet der sogenannte Naturzustand. In diesem
leben die von Natur aus freien und gleichen Menschen relativ friedlich
(Braun, Heine, und Opolka 2008, 189; Klosko 2011, 719), aber – da die Men‐
schen dazu neigen, die natürlichen Gesetze eigennützig zu interpretieren –
nicht völlig konfliktfrei zusammen (Klosko 2011, 719). Dazu gesellt sich der
individuelle Wunsch, das Eigentum – darunter fällt auch unsere eigene Per‐
son (Uzgalis 2015, Abschn. 4.2) – zu schützen (Braun, Heine, und Opolka
2008, 201). Um Konflikten und dem potenziellen Verlust des Eigentums
entgegenzuwirken, entscheiden sich die Menschen in Lockes Naturzustand
schlussendlich dazu, ihre natürlichen Rechte auf Selbstdurchsetzung aufzu‐
geben. Sie schliessen sich mit anderen Individuen zu einer Gemeinschaft24

zusammen. Fasst eine Person den Entschluss, dieser beizutreten, stimmt sie
zu, deren Recht zu gehorchen (Klosko 2011, 719).25 Auf diese Weise entsteht
staatliche Autorität durch die Einwilligung der Bürger*innen (Simmons

23 Diesen sowie die nächsten Abschnitte über die möglichen Argumentationslinien für
eine politische Pflicht stammen – in abgeänderter Form – aus meiner Masterarbeit
(vgl. Hubacher 2014, 4–12).

24 Man kann an dieser Stelle einwerfen, eine Gemeinschaft könne man nicht zwin‐
gend mit einem Staat gleichsetzen. Es ist aber wohl anzunehmen, Locke habe eine
(pro-)etatische Ordnung vor Augen. Aus diesem Grund spreche ich im weiteren Ver‐
lauf jeweils von „Staat“; auch dann, wenn in der Quelle ein anderer Begriff verwendet
wurde.

25 Bei Locke werden – wo nicht explizit anders vereinbart – Entschlüsse mittels des
Mehrheitsprinzips gefasst. Die Entscheidungsgewalt der Mehrheit ist dabei aber nicht
unbegrenzt, sondern besteht nur in jenen Bereichen, welche die Zustimmenden als
staatliche Aufgabenbereiche definiert haben. Des Weiteren begrenzen die Naturrechte
die staatliche Macht (Braun, Heine, und Opolka 2008, 204–7; Klosko 2011, 719).
Aus heutiger Sicht fraglich ist die beschränkte Anzahl Personen, welche entscheiden

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

54

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1979, 58) und mit ihr – gemäss der Korrelationsthese – die Pflicht zum
Rechtsgehorsam.

In Simmons’ (1979, 63–69) Augen basieren Zustimmungstheorien auf
vier Grundannahmen. Erstens besitzt jede Person ein natürliches Recht
auf Freiheit. Dies berechtigt dazu, sich – innerhalb der Grenzen des Natur‐
rechts – nach eigenem Gutdünken zu verhalten. Zweitens kann dieses Frei‐
heitsrecht nur durch eine überlegte und freiwillige Zustimmung zu einer
die individuelle Freiheit einschränkenden Pflicht begrenzt werden. Drittens
besitzt die Zustimmung eine Schutzfunktion, indem sie die Bürger*innen
vor Schaden seitens des Staates bewahrt. Denn nur eine Regierung, welche
sich ein Individuum ausgesucht und welcher es zugestimmt hat, besitzt
legitime Autorität: Man kann nicht aufgrund seines Geburtsortes an einen
unter Umständen tyrannischen Staat gebunden sein. Viertens ist der Staat
ein Instrument, um den Interessen seiner Bürger*innen zu dienen. Man
wird nur dann rechtmässig regiert, wenn man dem Staat (sowie seiner Exe‐
kutive) zustimmt und damit impliziert, die staatlichen Organe handelten
im Interesse der Bevölkerung. Auf diese Weise stellen die zustimmungsba‐
sierten Ansätze die Interessen der Bürger*innen ins Zentrum.

Ein bedeutendes Problem für die Zustimmungsansätze bildet die fehlen‐
de explizite Zustimmung zu staatlicher Autorität vieler Bürger*innen in
existierenden Staaten (Kramer 2008b, 180). Bereits Locke erkannte diese
Problematik, weshalb er auf das Konzept der stillschweigenden Zustimmung
verwiesen hat. Gemäss ihm reicht Besitz oder aus der Gemeinschaft ge‐
zogener Nutzen für eine politische Pflicht aus (Klosko 2011, 719). Wäre
Locke mit dieser Argumentationslinie erfolgreich, besässen fast alle Bewoh‐
ner*innen eines Staates automatisch eine politische Pflicht. Klosko (2011,
720) argumentiert, auf diese Weise beraube Locke aber die Zustimmung
ihrer moralischen Signifikanz. Die gesamte Argumentation, wie aus dem
Naturzustand mittels Zustimmung ein Staat entsteht, scheint ziemlich un‐
nötig, wenn am Ende (fast) alle automatisch eine Gehorsamspflicht besit‐
zen.26 Lockes Argument der stillschweigenden Zustimmung verweist eher
auf andere Prinzipien wie Fairness (vgl. Abschn. 2.2.2) oder Dankbarkeit

darf. Bei Locke ist dieses Recht auf die „Vollbürger“ – d. h. Männer mit Eigentum –
limitiert (Schmidt 2019, 49).

26 Es mag Fälle geben, in denen man durch Inaktivität Zustimmung ausdrücken kann.
Doch bezüglich einer inhaltsunabhängigen und so weitreichenden Pflicht, ist impli‐
zite Einwilligung in meinen Augen eine äusserst fragwürdige und schwache Begrün‐
dung der Verpflichtung zum Rechtsgehorsam.

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

55

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(vgl. Abschn. 2.2.3). Doch selbst wenn es sich bei „stillschweigender“ um
„echte“ Zustimmung handelt, ist es fraglich, ob sie eine Person zum Rechts‐
gehorsam zu verpflichten vermag. So weist Dworkin (1986, 192–93) auf ein
praktisches Problem hin: Heutzutage ist faktisch die gesamte Landmasse
Teil eines staatlichen Territoriums.27 So kann man nur einen Staat gegen
einen anderen eintauschen. Überdies ist es schwierig, gewissen staatlichen
Dienstleistungen (öffentliche Sicherheit oder Landesverteidigung) auszu‐
weichen. Und selbst wenn man dies kann, wären die „Kosten“ bzw. der
Aufwand dafür enorm hoch.

Eine Alternative zu stillschweigender wäre hypothetische Zustimmung.
Man könnte sagen, die Bürger*innen willigten als rationale Individuen –
etwa aufgrund ihres Eigeninteresses – ein, dem Staat die Autorität zu ver‐
leihen, für sie bindende Gesetze zu erlassen. Anstelle davon, danach zu
fragen, ob die Bürger*innen dem heutigen staatlichen Institutionengefüge
zugestimmt haben, ist die Frage eher, zu welchen gesellschaftlichen Arran‐
gements idealisierte Bürger*innen ihre Einwilligung gäben (D’Agostino,
Gaus, und Thrasher 2012). Ein Beispiel eines solchen Ansatzes ist Rawls’
(2002, 357) Theorie, die auf einen Gesellschaftsvertrag zwischen rationalen
Individuen setzt. Die Menschen treten im Urzustand hinter den „Schleier
des Nichtwissens“28, um die grundlegenden Prinzipien der Gerechtigkeit
zu bestimmen. Gegen die Idee eines auf hypothetischer Zustimmung ba‐
sierenden Vertrages wenden Kritiker*innen oft ein, ein solcher sei nie
geschlossen worden. Aus diesem Grund könne er weder den Staat noch die
Bürger*innen zu gewissen Handlungen verpflichten (Kymlicka 2002, 61;
Stemmer 2002, 14). Ronald Dworkin (1984, 253) äussert sich bezüglich des
Rawls’schen Gesellschaftsvertrages ebenfalls in diese Richtung: Ein hypo‐
thetischer stellt keinen eigentlichen, bindenden Vertrag dar. Eine mögliche
Antwort auf diese Kritik ist – wie dies beispielsweise Stemmer (2002) in
seinem Essay „Moralischer Kontraktualismus“ tut – sich vom Vertrag als
Grundlage für Rechte und Pflichten zu entfernen. Das rationale Interesse
aller Beteiligten selbst begründet bindende moralische Normen. Auf diese
Weise scheint es möglich, dem hier beschriebenen Einwand zu begegnen.

27 Die Ausnahmen sind klein an der Zahl (z. B. die Antarktis). Einige weitere Gebiete –
etwa Kashmir – werden von mehreren Staaten beansprucht (Morris 2011, 544).

28 Dieser Schleier ist eine künstliche Informationsbeschränkung. Dadurch sollen unfai‐
re Regelungen verhindert werden. Egoistische Interessensabwägungen sind aus dem
Entscheidungsprozess ausgeschlossen, da alles relevante Wissen über die eigene Posi‐
tion sowie jene der Vertragspartnerinnen und -partner in der Gesellschaft gelöscht ist
(Braun, Heine, und Opolka 2008, 464).

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

56

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denn nicht die hypothetische Zustimmung konstruiert die moralische
Verpflichtung. Sie ist lediglich ein Gedankenexperiment, welches auf den
rationalen Charakter eines Sollens hinweist. Dieser legitimiert erst eine
moralische Pflicht.

2.2.2 Fairness: Den gerechten Anteil tragen

Bereits im Zusammenhang mit stillschweigender Zustimmung habe ich
Fairness als ein mögliches Prinzip, welches die politische Pflicht zu begrün‐
den vermag, erwähnt. Es wurde in der philosophischen Diskussion insbe‐
sondere in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts ziemlich prominent
(Kramer 2008b, 180). Unter anderem die empirische Sozialpsychologie lie‐
fert Indizien für die Relevanz des Prinzips, da Fairness für Menschen eine
wichtige Stellung einnimmt, wenn es um die Motivation geht, die Gesetze
zu befolgen (Rinderle 2005, 167). Die Hauptfragen, welche Fairnessansätze
beantworten müssen, sind, in welchem Kontext das Prinzip relevant ist
und wie es in diesem eine bindende Pflicht zu begründen vermag (Klosko
1987b, 354).

Eine breit rezipierte Formulierung des Fairnessprinzips stammt von
H. L. A. Hart (1955):

[W]hen a number of persons conduct any joint enterprise according to
rules and thus restrict their liberty, those who have submitted to these re‐
strictions when required have a right to a similar submission from those
who have benefited by their submission. The rules may provide that
officials should have authority to enforce obedience and make further
rules, and this will create a structure of legal rights and duties, but the
moral obligation to obey the rules in such circumstances is due to the
co-operating members of the society, and they have the correlative moral
right to obedience. (185).

Für Hart entsteht somit aus den gewährten Vorteilen eine Pflicht, seinen
fairen Anteil an den „Kosten“ einer kooperativen Unternehmung zu tra‐
gen und sich deren Regeln zu beugen. Das Sollen besteht gegenüber den
anderen Teilnehmenden, weil erst die gemeinsame Kooperation Vorteile
ermöglicht. Eine weitere breit rezipierte Formulierung des Fairnessprinzips
stammt von Rawls ([1964] 1999):

Suppose there is a mutually beneficial and just scheme of social cooper‐
ation, and that the advantages it yields can only be obtained if every‐

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

57

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


one, or nearly everyone, cooperates. Suppose further that cooperation
requires a certain sacrifice from each person, or at least involves a certain
restriction of his liberty. Suppose finally that the benefits produced by
cooperation are, up to a certain point, free: that is, the scheme of cooper‐
ation is unstable in the sense that if any one person knows that all (or
nearly all) of the others will continue to do their part, he will still be able
to share a gain from the scheme even if he does not do his part. Under
these conditions person who has accepted the benefits of the scheme is a
bound by a duty of fair play to do his part and not to take advantage of
the free benefit by not cooperating. (122).

Ähnlich wie bei Hart, so muss bei Rawls ebenfalls ein aktives kooperatives
Unterfangen vorhanden sein. Dieses muss für alle Beteiligten von Vorteil
sowie gerecht sein. Durch die Kooperation im Rahmen des Unternehmens
werden die Freiheiten der Involvierten zumindest beschränkt und der
Erhalt von Vorteilen ist nicht (in jedem Fall) davon abhängig, dass alle
ihren Teil beitragen. Im Gegensatz zu Hart fügt Rawls mit dem expliziten
Verweis, Vorteile müssten akzeptiert sein, einen voluntaristischen Unterton
hinzu.29 Rawls’ und Harts Formulierungen folgend können wir die Idee
hinter dem Fairnessprinzip folgendermassen fassen: Profitieren wir von
einem kooperativen Unterfangen besitzen wir eine Pflicht, unseren ange‐
messenen Anteil an diesem beizutragen. Fairness impliziert Gegenseitigkeit
in Bezug auf die Verteilung von Nutzen sowie Lasten und begründet eine
Pflicht, nicht als Trittbrettfahrer*in von den Bemühungen anderer zu pro‐
fitieren (J. Wolff 1995, 92). Wollen wir dieses Prinzip als Grundlage für
die politische Pflicht nutzen, hat dies Konsequenzen für unser Verständnis
politischer Gemeinschaften. Bei diesen muss es sich um ein System der
sozialen Zusammenarbeit (nach Rawls) oder ein gemeinsames Unterfangen
(nach Hart) handeln. Damit sind politische Gemeinschaften gezwungener‐
massen kooperative Unterfangen im grossen Massstab (Simmons 1979, 116).
Ferner bindet in diesem Kontext eine politische Pflicht nicht gegenüber
dem Staat respektive gegenüber der politischen Gemeinschaft, sondern
gegenüber den Mitbürger*innen als Teilnehmer*innen des kooperativen
Systems. Simmons (1979, 115) weist auf gewisse Gemeinsamkeiten zu den
Zustimmungsansätzen hin. Wie deren Vertreter*innen betonen jene, die auf

29 Simmons (1979, 90–95) plädiert dafür, Harts Formulierungen ebenfalls auf eine Art
zu lesen, die Akzeptanz als Voraussetzung für Pflichten aufgrund des Fairnessprinzips
vorsieht (vgl. Abschn. 4.1.4).

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

58

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fairness setzen, ebenfalls die freiwillige Entstehung der Pflicht.30 Dies be‐
deutet aber nicht, Fairness sei eine spezielle Art der Zustimmung. Schliess‐
lich beruht die Verpflichtung nicht auf einer zustimmenden Handlung,
einem Versprechen, einem Vertrag oder etwas Ähnlichem. Die bewusste
oder unbewusste Akzeptanz von Vorteilen begründet die Verpflichtung.

Die Idee, von einem kooperativen Unterfangen zu profitieren, verpflichte
dazu, seinen angemessenen Teil beizutragen, mag vielen intuitiv angemes‐
sen erscheinen. Fairness als Grundlage für eine Pflicht ist insbesondere
dann überzeugend, wenn es um exklusive oder ausschliessbare Vorteile
geht. Georg Klosko (1987b, 355) nennt als Beispiel eine Person, die an
einem gemeinsamen Abendessen unter Freunden teilnimmt, bei dem jeder
etwas zu Essen mitbringt. Wie Robert Nozick (1974, 90–95) mit seiner
Kritik zeigen kann, ist ein Verständnis von Fairness problematisch, das al‐
leinig auf Erhalt von Vorteilen abstellt. Reicht es aus, argumentiert Nozick,
lediglich von einer kooperativen Praxis oder Institution zu profitieren, da‐
mit eine Gehorsamspflicht entsteht, gilt dies auch für ungewollte Vorteile.
Muss ich, fragt sich Nozick beispielsweise, einer Person ein Buch bezahlen,
welches diese ohne mein Wissen in meinen Garten wirft? Intuitiv stimmten
die meisten wohl zu, dass dies nicht der Fall sein kann. Neben diesem
Gegenbeispiel führt er noch ein weiteres komplexeres an. Nozick stellt sich
eine Gruppe von Nachbar*innen vor, welche sich zusammenschliessen, um
ein Unterhaltungsprogramm zu organisieren. Sie vereinbaren, jede Person
aus der Nachbarschaft soll an einem Tag im Jahr das Programm organisie‐
ren. N lebt in dieser Nachbarschaft und hat manchmal das Fenster geöffnet,
um zuzuhören. Somit kam N in den Genuss von Musik, guten Witzen
usw. Nach 138 Tagen wäre es an N, das Programm zu organisieren. Ist
N dazu verpflichtet, dies zu tun? Nozick verneint dies in meinen Augen
gerechtfertigterweise. Denn weshalb sollte N die Nachteile für etwas tragen,
dem sie sich nicht entziehen kann?

Obwohl ich Nozick zustimme, in beiden Fällen eine Verpflichtung abzu‐
lehnen, sprechen seine Beispiele nicht zwingend gegen das Fairnessprinzip.
Beim ersten Beispiel des Bücherwerfens fällt zum Beispiel auf, dass es sich
um einen vergleichsweisen trivialen Vorteil handelt. (Je nach Qualität der
Bücher muss man vielleicht gar von einem Nachteil sprechen.) Der geringe

30 Eine freiwillige Handlung begründet die politische Bande zwischen dem Individu‐
um und der Gesellschaft. Derweil aber bei den zustimmungsbasierten Ansätzen die
Handlung überlegt sein muss, entfällt diese Bedingung bei den Fairnessbefürwor‐
ter*innen (Simmons 1979, 115).

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

59

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wert der erhaltenen Vorteile ist nicht nur im ersten Beispiel gegeben, es
ist ein Problem in allen Beispielen, die Nozick gegen das Fairnessprinzip
anführt (Klosko 1987a, 246; Simmons 1979, 119). Diesem Gedanken folgend
können wir eine Einschränkung formulieren, welche die Kraft von Nozicks
Kritik zu schwächen vermag: Erhaltene Vorteile müssen nicht trivialer Na‐
tur sein, um über das Fairnessprinzip eine Pflicht zu begründen. Nozick
(1974, 94) nennt dies Einschränkung selbst als eine (minimale) Verbesse‐
rung des Fairnessprinzips. Befürworter*innen des Fairnessansatzes können
in der Konsequenz argumentieren, der Erhalt von Vorteilen entfalte nur im
Fall von gewichtigen Vorteilen verpflichtende Kraft (z. B. Klosko 1987a).31

Eine weitere Möglichkeit ist, Rawls’ Hinweis auf Akzeptanz aufzuneh‐
men. So weist etwa Simmons (1979, 129) auf diese Unterscheidung hin.
Einen Vorteil zu erhalten ist nicht dasselbe, wie einen zu akzeptieren.
Widersetzt man sich (erfolglos) einem Vorteil oder kommt ohne sein Wis‐
sen in dessen Genuss, so fällt der Nutzen in die erste Kategorie. Von
„akzeptiert“ kann man dagegensprechen, wenn man aktiv versucht hat,
den Vorteil zu erhalten, oder bewusst und willentlich zu diesem Nutzen
gekommen ist. Intuitiv scheint das Fairnessprinzip nur auf den zweiten
Fall zuzutreffen. Man könnte argumentieren, es sei unfair, eine Person
durch einen unbewussten oder ungewollten Nutzen zu verpflichten. Folg‐
lich besitzt man einerseits keine Pflicht, das Buch zu bezahlen, selbst
wenn man das Fairnessprinzip akzeptiert. Das Beispiel mit dem Unterhal‐
tungsprogramm präsentiert sich komplexer. Weder wurden die Vorteile
aufgezwungen noch haben andere, ausserhalb der individuellen Kontrolle
liegende Gründe zu ihrem Erhalt geführt. Gemäss Simmons (1979, 129–30)
ist es grundsätzlich möglich, sich solchen Vorteilen32 zu entziehen, der
Aufwand dafür ist aber äusserst gross.33 Es scheint daher auch in diesem
Fall nicht fair zu sein, N zu verpflichten, das Programm zu organisieren,

31 Im Abschn. 4.1.4 gehe ich auf Simmons’ Kritik dieser Position ein. Er argumentiert,
die Autor*innen, die diese Strategie wählen, würden im Grunde genommen auf
andere Prinzipien und Pflichten ausweichen, um ihre Position zu begründen.

32 Wirtschaftswissenschaftler*innen denken gemäss Simmons (1979, 129–30) an solche
„offenen“ Vorteile, wenn sie von öffentlichen Gütern sprechen. Diese zeichnen sich
durch zwei Eigenschaften aus. Erstens sind sie nicht rivalisierend, ihr Konsum beein‐
trächtigt deren Nutzung durch andere Personen nicht. Zweitens handelt es sich um
nicht ausschliessbare Güter, man kann niemanden an der Nutzung hindern (Brunetti
2006, 75).

33 Um mich dem Schweizer „Gut“ öffentliche Sicherheit zu entziehen, wäre ich bei‐
spielsweise gezwungen das Land zu verlassen.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

60

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur weil sie ihren Lebensstil nicht veränderte, um sich dem Programm zu
entziehen.34 In diesem Punkt kann man mit Nozick einig sein, ohne das
Fairnessprinzip abzulehnen. Sein Beispiel deutet aber auf einen wichtigen
Aspekt hin. Stellt man sich nämlich die Frage, unter welchen Bedingungen
N eine Pflicht besässe, kommt man schnell auf eine Antwort: Wenn sie
Teil der kooperativen Unternehmung ist. Dabei ist es aus dem Fairness‐
blickwinkel nicht relevant, ob sie sich der Anforderung bewusst war, einen
Tag für das Unterhaltungsprogramm aufwenden zu müssen. Ausreichend
ist Ns Verhalten, welches sie mindestens als Passivmitglied ausweist. Sie
muss demnach die Vorteile akzeptiert haben oder anderweitig in einem
moralisch relevanten Sinn Mitglied des Unterfangens sein. Daraus lassen
sich Ansprüche der anderen Mitglieder auf angemessene Unterstützung
ableiten. Diese können auch beinhalten, Zeit für das Unternehmen aufzu‐
wenden, weil dies sich im richtigen Kontext etwa aus der Rolle als Mitglied
ergibt. Es können auch andere moralische Prinzipien wie Güte oder eine
natürliche Pflicht, gerechte Institutionen zu unterstützen, sein, die hier eine
Pflicht generierende Rolle spielen. Folglich kann der Erhalt von Vorteilen
zwar verpflichten; nicht aber auf Basis von Fairness. Trifft diese Überlegung
zu, so widerspricht dies der Argumentation von Autor*innen wie Klosko
(1987a). Kann lediglich Akzeptanz Pflichten begründen, ist es aber fraglich,
ob genügend Bürger*innen die Vorteile akzeptiert haben, die ihnen Staaten
bieten (vgl. Abschn. 4.1.4). Damit ist es fraglich, ob Fairnessansätze unter
dem Status quo eine politische Pflicht zu begründen vermögen.

Falls Fairness trotzdem – für sich allein genommen – eine politische
Pflicht begründen kann, ergeben sich weitere Probleme. M. B. E. Smith
(1973, 957) argumentiert, Fairnessüberlegungen seien nur dann relevant,
wenn individuelle Regelverletzungen die kooperative Unternehmung ge‐
fährdeten. Gehorchen einige Personen dem Recht nicht, entstehen daraus
aber für die anderen Bürger*innen weder zwingend Nachteile noch ist der
Staat als Ganzes gefährdet. Deshalb schlussfolgert Smith, man könne mit
Fairness keine politische Pflicht begründen.35 Ronald Dworkin (1986, 194)

34 Sie hätte sich dem Programm entziehen können. So wäre es ihr möglich gewesen, auf
offene Fenster zu verzichten oder ihr Haus nicht mehr zu verlassen. Ebenfalls hätte
sie aus der Nachbarschaft fortziehen können.

35 Man könnte hier antworten, es sei vom Standpunkt der Fairness aus immer amora‐
lisch, die Regeln zu verletzen (Dagger und Lefkowitz 2014). Ob dies zutrifft, hängt
meiner Meinung nach von der Frage ab, was „seinen fairen Anteil tragen“ bedeutet.
Nimmt man an, die Gewährung von Vorteilen sei ein zentrales Element des Fairness‐
prinzips, kann man argumentieren, Fairness verpflichte, diese nicht zu gefährden.

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

61

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weist auf eine weitere Schwierigkeit hin. Für ihn profitieren wir dann von
einer Gemeinschaft, wenn wir – im Vergleich wie es sonst wäre – besser‐
gestellt werden. Doch was bedeutet es, zu sagen, man sei, im Vergleich
dazu, wie es sonst wäre, bessergestellt? Das Prinzip ist zu stark, wenn man
zeigen muss, dass jede*r Bürger*in im politischen System X bessergestellt
ist als in allen anderen möglichen, welche sich an Xs Stelle hätten entwi‐
ckeln können. Unter dieser Voraussetzung ist es äusserst unwahrscheinlich,
eine politische Pflicht zu legitimieren. Reicht es aus, sagen zu können,
alle Bürger*innen seien im Vergleich zu einer Situation ohne politische
Organisation bessergestellt, ist das Prinzip zu schwach. Denn dann ist eine
politische Pflicht zu einfach zu begründen.

Sollten auch diese Punkte unbegründet sein, stellt sich die Frage, ob
wir Staaten als kooperative Unterfangen im grossen Massstab verstehen
können. Angesichts des Charakters und der Organisation moderner Staa‐
ten (unpersönlich, zwangsbewehrtes Recht) sowie der Tendenz, nicht zu
kooperieren, ist Simmons (2001, 40–42) skeptisch, ob modernen Demokra‐
tien ein kooperativer Charakter zuzusprechen ist. Im Rahmen des konser‐
vativen Projektes, die Autorität existierender Staaten zu begründen, müssen
Vertreter*innen eines Fairnessansatzes folglich diverse Herausforderungen
meistern.

2.2.3 Dankbarkeit verpflichtet

Dankbarkeit als Grundlage der politischen Pflicht ist in der zeitgenössi‐
schen Literatur eher selten (Dagger und Lefkowitz 2014, Abschn. 4.2).36

Eine dieser wenigen Autor*innen, welche auf dieses Prinzip setzen, ist
Walker (1988). Ausgangspunkt ist der Nutzen, welchen Individuen aus dem
Staat ziehen (Klosko 1989, 352); darin besteht eine gewisse Ähnlichkeit zu

Verletzt man nun einige wenige Regeln, dann sind die Vorteile in einem Staat nicht
automatisch in Gefahr. Trifft dies zu, muss man dann – und nur dann – dem
Recht gehorchen, wenn ein Nichtbefolgen die zu gewährenden Vorteile gefährdet.
Demnach bräuchte man ein anderes Prinzip, um eine allgemeine politische Pflicht zu
begründen.

36 Die Idee, Dankbarkeit sei relevant dafür, eine politische Pflicht zu begründen, ist
indes aber nicht neu und findet sich bereits in Platons Dialog Kriton. Sie ist aber
kaum die einzige oder primäre Begründung für ein politisches Sollen (Dagger und
Lefkowitz 2014, Abschn. 4.2). Ein aktuelles Beispiel eines solchen Ansatzes findet sich
etwa bei Rinderle (2005), für welchen Dankbarkeit eine entscheidende Rolle in seiner
Argumentation spielt.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

62

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fairnessansätzen. Walker (1988, 205) argumentiert folgendermassen: Eine
Person, welche von X profitiert hat, besitzt aufgrund ihrer Dankbarkeit
eine Pflicht, nicht entgegen Xs Interessen zu handeln.37 Jede*r Bürger*in
hat in der einen oder anderen Form einen Nutzen aus dem Staat gezogen.
Deshalb besitzen sie diesem gegenüber eine Dankbarkeitspflicht, nicht ent‐
gegen seinen Interessen zu handeln. Rechtsbrüche laufen diesen zuwider.
Ergo ist jede*r Bürger*in verpflichtet, dem Recht Folge zu leisten.

Ab wann soll man dankbar sein? Für den hier angestrebten Überblick
reicht es aus, eine kurze – und dadurch auch etwas undifferenzierte – Ant‐
wort zu geben. Dankbarkeit im engeren Sinne schulden wir einer Person,
deren Verhalten uns einerseits einen Vorteil gebracht und anderseits für
sie einen signifikanten Aufwand bedeutet hat.38 Was „signifikant“ genau be‐
deutet, lasse ich bewusst offen. Es ist momentan ausreichend, zu sagen, ab
einem bestimmten Punkt habe man eine Dankbarkeitspflicht, ohne diesen
weiter zu bestimmen.

Zwei Punkte sind, wie Dagger und Lefkowitz (2014, Abschn. 4.2) beto‐
nen, zentral, damit Dankbarkeit eine allgemeine politische Pflicht zu be‐
gründen vermag. Erstens muss man darlegen, ob man überhaupt gegenüber
(staatlichen) Institutionen dankbar sein kann. Viele Personen bejahten dies
wohl intuitiv. Für sie besitzt ein Individuum, welches von einer Instituti‐
on in einer Form profitiert hat, eine Dankbarkeitspflicht. Für Simmons
(1979, 188) ist dies aber ein Fehler, der sich daraus ergibt, eine Institution
als eine – wenn auch komplexe – Gruppe von Individuen zu verstehen.
Aus soziologischer Sicht erbringen Institutionen Leistungen für die Gesell‐
schaft und bestehen nach innen aus routinierten Verhaltensmustern und
Rollenbeziehungen (Weymann 2007, 127). Demnach ist eine Institution ein
informeller oder formeller Beziehungs- und Verhaltenskomplex. Gegenüber
einem solchen Dankbarkeit zu verspüren, ist kontraintuitiv. Simmons (1979,
188) erklärt weiter, das Gefühl, Institutionen Dankbarkeit zu schulden, be‐
ruhe auf einer Verwechslung. Man ist einer Person und nicht der Institution

37 Hier könnte man einwenden, der Staat sei keine Entität und könne folglich keine
eigenen Interessen besitzen. Im Zusammenhang mit der politischen Pflicht wider‐
spricht etwa Dworkin (1986, 186–89) dieser „pragmatischen“ Kritik. Für ihn schränkt
die pragmatische Sichtweise die Möglichkeiten, gegen allfällige Verletzungen der
rechtlichen Integrität bzw. Kohärenz zu argumentieren, ein.

38 Die zweite Bedingung unterscheidet Dankbarkeit im engeren von jener im weiteren
Sinne. Ergibt sich für ein Individuum aus dem Verhalten einer Person ein Vorteil,
ohne dass diese dafür einen signifikanten Aufwand auf sich nehmen musste, entsteht
kaum eine wirklich starke Pflicht. Ein „Danke“ dürfte dann ausreichen, um dieser
nachzukommen.

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

63

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an sich dankbar. Handelt diese Person aber ohne signifikanten Aufwand,
so besitzt man nur eine schwache Dankbarkeitspflicht. Erst wenn sie mehr
tut, als sie im Rahmen ihrer Funktion müsste, entsteht eine starke Dankbar‐
keitspflicht (vgl. auch Abschn. 4.1.3). In den meisten Fällen, in welchen wir
durch eine Person einen Vorteil erhalten, ist diese Bedingung wohl nicht
erfüllt. Folglich liegt „nur“ eine schwache Dankbarkeitspflicht vor.

Der zweite Punkt, welchen Dagger und Lefkowitz (2014) erwähnen,
betrifft die „Stärke“ der Dankbarkeitspflicht. Die Bürger*innen haben
durch den Staat einen signifikanten Nutzen. Klosko (1989, 353) deutet
in diesem Zusammenhang auf ein ähnliches Problem hin, welches Smith
bezüglich des Fairnessprinzips erwähnt (vgl. Abschn. 2.2.2). Befolgt eine
Person die Gesetzte nicht, so gefährdet dies die staatlichen Vorteile nicht
automatisch.39 Man könnte daher argumentieren, eine politische Pflicht
aufgrund von Dankbarkeit bände uns nur in jenen Fällen, in denen sich
eine Regelverletzung negativ auf die Vorteile auswirkt; was sich auf den
Umfang der politischen Pflicht auswirkt. Dankbarkeitspflichten scheinen
grundsätzlich keinen „starken“ Charakter zu besitzen. In Fällen, in denen
die politische mit einer anderen moralischen Pflicht im Konflikt steht,
drückt sich die „Stärke“ der Pflicht zum Rechtsgehorsam darin aus, ob sie
das konkurrierende Sollen übertrumpft. Je schwächer sie ist, desto seltener
wird dies zutreffen. Dankbarkeitspflichten sind laut Klosko (1989, 355) eher
schwach und diffus. Er verweist auf Simmons, für welchen es sich um
eine moralische Anforderung handelt, die Interessen der Gönnerin bzw.
des Gönners zu berücksichtigen. Übertragen auf den Staat bedeutet dies,
dass es für Bürger*innen ausreicht, Rücksicht auf Gesetze zu nehmen, um
ihrer Dankbarkeitspflicht nachzukommen. Dem Recht effektiv gehorchen
müssen sie nicht.

Selbst wenn die genannten Punkte nicht gegen Dankbarkeit als Grundla‐
ge für die politische Pflicht sprächen, so scheint sie die Legitimität einer
Autorität vorauszusetzen. Nehmen wir einmal arguendo an, eine Dank‐
barkeitspflicht wäre in der Lage, uns gegenüber einer Autorität politisch
zu binden. Haben wir von A profitiert, besitzen wir folglich eine Pflicht
gegenüber A, nicht entgegen ihrer Interessen zu handeln. Doch was ist,
wenn es sich bei A um eine mafiöse Organisation handelt, die nach einem
Bürgerkrieg in einer Stadt wieder für Ruhe und Ordnung sorgt? Davon

39 Bezahlt beispielsweise ein Individuum seine Steuern nicht, hat dies für den Staat aufs
Gesamtbudget gesehen kaum Folgen (Klosko 1989, 353).

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

64

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


profitiere ich zwar und vielleicht bin ich A dafür sogar dankbar. Es ist aber
kontraintuitiv, wenn daraus eine Gehorsamspflicht gegenüber A erwächst.
Erst wenn A einen gewissen Legitimitätsgrad aufweist, entsteht eine (star‐
ke) Verpflichtung gegenüber A.40

2.2.4 Natürliche Pflicht: Gerechte Institutionen sind zu unterstützen

Bisher habe ich die Begriffe „Pflicht“ und „Verpflichtung“ als Synonyme ver‐
wendet. Für John Rawls besteht jedoch ein Unterschied (Dagger und Lef‐
kowitz 2014, Abschn. 4.5). Um eine Verpflichtung (obligation) zu besitzen,
muss man entsprechend handeln; beispielsweise einen Vertrag abschliessen
oder ein Versprechen abgeben. Eine Pflicht (duty) dagegen hat man auch
ohne sein Zutun. Laut Rawls besitzen nun die wenigsten Bürger*innen
eine politische Verpflichtung, da sie die Voraussetzungen dafür nicht erfüllt
haben. Jede Person, so Rawls weiter, hat aber eine natürliche, auf Gerech‐
tigkeit beruhende Pflicht, gerechte Institutionen zu unterstützen und sich
diesen zu „unterwerfen“. Bei Rawls tritt folglich diese natürliche Pflicht an
die Stelle der politischen Verpflichtung.

Daraus ergeben sich mindestens zwei Probleme. Erstens liegt ein sprach‐
liches vor. Sowohl im philosophischen als auch im alltäglichen Sprachge‐
brauch besteht die Tendenz, „Pflicht“ und „Verpflichtung“ als Synonyme
zu verwenden. So sprechen wir oft von einer Pflicht, ein Versprechen zu
halten, oder von einer Verpflichtung, die Wahrheit zu sagen (Dagger und
Lefkowitz 2014, Abschn. 4.5). An sich ist dies kein wirkliches Argument,
sondern eher ein Indiz gegen die strikte Differenzierung zwischen „Pflicht“
und „Verpflichtung“.41 Des Weiteren, so etwa Dagger und Lefkowitz (2014),
argumentieren jene, welche den Rawls’schen Ansatz wählen, meistens, die
politische Verpflichtung basiere auf einer natürlichen Pflicht. Deshalb kom‐
men Sie zum Schluss, aus dieser scharfen Trennung ergäbe sich kein Mehr‐

40 Diesen Kritikpunkt hat eine gewisse Ähnlichkeit zum Problem des „Gruppencharak‐
ters“ (vgl. Abschn. 2.2.5), sowie zu Joseph Raz’ (1987) Kritik an der Rolle, welche
Zustimmung in der Legitimation von Autoritäten spielt (vgl. Abschn. 4.4.1). Zusam‐
men weisen sie auf die Schwierigkeiten hin, die sich daraus ergeben, die Frage
nach legitimer politischer Autorität und jene danach, ob wir eine politische Pflicht
besitzen, zu vermischen (vgl. Abschn. 2.2)

41 Nur weil die sprachliche Praxis die beiden Begriffe „Pflicht“ und „Verpflichtung“ als
Synonyme verwendet, kann daraus nicht automatisch folgen, dass dies auch so sein
soll.

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

65

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wert.42 Das zweite Problem ergibt sich aus der Besonderheitsbedingung.
Laut Simmons (1979, 31) ist eine politische Pflicht eine moralische Anforde‐
rung, welche eine Person an einen spezifischen Staat bindet. Eine natürli‐
che Pflicht in Rawls Sinn erfüllt dies aber nicht, da sie uns gegenüber allen
gerechten Institutionen verpflichtet. Gemäss Dworkin (1986, 193) ist dies
wegen der Legitimationsfunktion politischer Autorität problematisch. Er
argumentiert, Rawls natürliche Pflicht könne die politische Verpflichtung
nicht stark genug an einen Staat binden. Somit kann Rawls’ natürliche
Pflicht zwar ein allgemeines Sollen begründen, gerechten Institutionen zu
gehorchen, doch vermag es nicht die besondere Verbindung zwischen Indi‐
viduum und Staat zu erklären.

[The duty to be just …] does not show why Britons have any special
duty to support the institutions of Britain. We can construct a practical,
contingent argument for the special duty. Britons have more opportunity
to aid British institutions than those of other nations whose institutions
they also think mainly just. But this practical argument fails to capture
the intimacy of the special duty. It fails to show how legitimacy flows
from and defines citizenship. (Dworkin 1986, 193).

2.2.5 Mitgliedschaft als Grundlage der politischen Pflicht

Befürworter*innen eines auf Mitgliedschaft basierenden Ansatzes verstehen
die politische Pflicht als ein „assoziatives“ Sollen (Dagger 2000, 104). Kra‐
mer (2008b, 181) argumentiert, assoziative Ansätze zielten nicht darauf ab,
eine „Blankopflicht“ zu begründen, sondern suchten eine politische pro
tanto Verpflichtung, welche weder vollkommen umfassend anwendbar ist
noch einen völlig inhaltsunabhängigen Charakter besitzt. Etwa für Ronald
Dworkin (1986, 176–216) handelt es sich beim politischen Sollen um eine
Pflicht, welche von unserer Zustimmung unabhängig ist. Relevant ist eine
spezielle Verantwortung, welche die soziale Praxis einer Mitgliedschaft in
einer biologisch oder sozial definierten Gruppe beimisst. Pflichtinhalt und
-umfang muss man mittels eines interpretativen Prozesses identifizieren.
Damit aber überhaupt eine Verpflichtung besteht, muss die Gesellschaft
bestimmte Voraussetzungen erfüllen: Ein Staat hat die oberste Verpflich‐

42 In dieser Arbeit verwende ich daher die Begriffe „Pflicht“ und „Verpflichtung“ eben‐
falls als Synonyme.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

66

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tung, jeder Person in seinem Einflussbereich mit gleichwertiger Sorge und
gleichwertigem Respekt zu begegnen.

Vertreter*innen einer Theorie, die Freiwilligkeit nicht voraussetzt, haben
gemäss Simmons (1996, 248–49) kein Problem damit, dass heutige politi‐
sche Gemeinschaften keine freiwilligen Zusammenschlüsse sind. Meistens
wird man in eine bestehende Gesellschaft hineingeboren und wird ein*e
Bürger*in, ohne sich frei dazu entschieden zu haben. Vom Standpunkt
einer assoziativen politischen Pflicht aus bedeutet dies aber – wie in der Fa‐
milie auch – nicht zwingend, die Mitgliedschaft sei aufgezwungen (Dagger
2000, 106–7).

Dagger (2000, 107) weist auf weitere Punkte hin, welche assoziative An‐
sätze attraktiv machen. Erstens deckt sich diese Argumentation mit der In‐
tuition vieler Personen, sie besässen eine Pflicht gegenüber dem Staat, weil
sie dessen Bürger*in seien. Für ein assoziatives politisches Sollen spricht
zweitens auch die Art und Weise, wie die Pflicht zum Rechtsgehorsam aus
dem Zugehörigkeitsgefühl zu einer Gesellschaft erwächst. Ist man ein Mit‐
glied einer Gemeinschaft und denkt einerseits, deren Anliegen sei etwas,
was man sich als Mitglieder teilt, und identifiziert andererseits deren Regie‐
rung als die seine, ist es einfach zu denken, man besässe eine politische
Pflicht.

Die erste Schwierigkeit, welche sich für assoziative Ansätze ergibt, ist
die Analogie zwischen Staat und Familie (Dagger 2000, 107–8). Einerseits
fehlt meistens eine enge und intime Beziehung – wie man sie oft zwischen
Familienmitgliedern vorfindet – zwischen den Bürger*innen. Andererseits
könnte durch diese Analogie ein in der Familie unter gewissen Umständen
angebrachter Paternalismus auf die staatliche Ebene übertragen werden.
Meiner Meinung nach verkennt diese Kritik aber die Rolle, welche die
Familienanalogie spielt. Es geht nicht darum zu postulieren, das politische
Sollen sei dieselbe Art Rollenpflicht, wie man sie in der Familie vorfindet.
Die Argumentation zielt vielmehr darauf ab, zu zeigen, dass es sich um
eine Rollenpflicht handelt. Dies verpflichtet nicht automatisch dazu, einen
im familiären Umfeld legitimierten Paternalismus auf staatlicher Ebene
zu verteidigen.43 Darüber hinaus sind nicht die Gefühle der Mitglieder,
sondern deren Attitüde relevant, d. h. eine enge und intime Beziehung ist
nicht zwingend notwendig.

43 Gegen diese Argumentation wendete Dagger (2000, 108) wohl ein, sie reduziere die
Analogie zu stark.

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

67

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein weiterer an assoziativen Ansätzen kritisierter Punkt zielt auf die
Intuition, aufgrund der Staatsbürgerschaft eine politische Pflicht zu besit‐
zen (Dagger 2000, 108–9). Simmons (1996, 256–57) weist in diesem Zu‐
sammenhang auf die Verwechslung einer gefühlten mit einer genuinen Ver‐
pflichtung hin. Nur weil Personen von „unserer Regierung“ sprechen oder
ein vages Gefühl haben, „unserem Land“ verpflichtet zu sein, muss nicht
zwingend eine echte politische Pflicht vorhanden sein. Folglich muss eine
assoziative Theorie zeigen können, dass es sich bei einer auf Mitgliedschaft
basierenden politischen Pflicht um eine tatsächliche Verpflichtung handelt.
Es reicht nicht, bloss auf das Gefühl einiger Individuen zu verweisen.

Gemäss Dagger (2000, 110–12) ist auch der „Gruppencharakter“ pro‐
blematisch.44 Damit man von einer Gruppe sprechen kann, muss diese
zwingend Mitglieder haben. Dies gilt auch für moralisch verwerfliche Ver‐
einigungen wie die Mafia, NSDAP etc. aber auch für ungerechte Staaten.
Entsteht aus Mitgliedschaft eine moralische Pflicht zum Gehorsam, so be‐
sitzen diese auch Angehörige amoralischer Vereinigungen. Dies ist aber
meiner Meinung nach nur ein wirkliches Problem, wenn man assoziative
Pflichten als absolut oder enorm „stark“ versteht. Handelt es sich aber nicht
um eine absolute Pflicht, so kann eine andere sie übertrumpfen. Stellen wir
uns folgende Situation vor: X ist Mitglied in der mafiösen Organisation M.
Y war ebenfalls Angehörige von M, hat sich aber davon distanziert. Nun
gilt in M die Regel D, Dissident*innen seien umzubringen. X erhält in der
Folge den Auftrag, Y zu töten. Er besitzt die Pflicht zum Regelgehorsam.
Aus diesem Grund hat er D Folge zu leisten. Daneben besitzt er aber
eine grundsätzliche Pflicht P, Menschen nicht zu verletzen und/oder zu
töten. In Xs Fall scheint P die Verpflichtung, D gehorchen zu müssen,
zu übertrumpfen. Was wäre aber nun, wenn D weniger dramatisch wäre?
Ob die Regeln zu befolgen sind, hängt von der „Stärke“ der assoziativen
Pflicht ab.45 Man kann sich zudem fragen, ob aus jeder Mitgliedschaft
in einer Gruppe eine Gehorsamspflicht entsteht. Dworkin (1986, 198–201;
2011, 315) – wie oben bereits erwähnt – verneint dies. Für ihn kann aus
dem Ist, dem Mitgliedsein, nicht automatisch ein Sollen, eine Verpflichtung

44 Wie das Problem, dass Dankbarkeit Legitimität voraussetzt (vgl. Abschn. 2.2.3), und
Raz’ (1987) Kritik an Zustimmung (vgl. Abschn. 4.4.1), so stellt auch diese Schwierig‐
keit die Korrelationsthese infrage (vgl. Abschn. 2.2).

45 Yael Tamir nimmt eine vergleichbare Position ein. Für Dagger (2000, 110–11) löst dies
aber das Problem des Gruppencharakters nicht, da ein solcher Ansatz nicht zeigen
kann, dass Mitgliedschaft an und für sich wirklich eine politische Pflicht begründet.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

68

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zum Regelgehorsam, folgen. Erst wenn eine Gruppe bestimmte moralische
Bedingungen erfüllt, besitzen ihre Mitglieder ein assoziatives Sollen.

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität

In den letzten Jahren hat die Zahl jener zugenommen, welche die Exis‐
tenz einer politischen Pflicht respektive deren erfolgreiche Begründung
verneinen (z. B. Raz 1981; Simmons 1979). Dies stellt ebenfalls die Möglich‐
keit infrage, staatliche Autorität zu legitimieren. Die Kritiker*innen der
politischen Pflicht respektive derer Begründungen verstehen sich zumeist
nicht als Anarchist*innen, auch wenn man ihre Position als schwach an‐
archistisch qualifizieren kann. Dies impliziert folglich ein – wenn auch
schwaches – anarchistisches Momentum in der Ablehnung der politischen
Pflicht und zeugt von der Präsenz der anarchistischen Hintergrundheraus‐
forderung in dieser Diskussion.

Nachfolgend lege ich dar, weshalb es angebracht ist, sich mit der Hin‐
tergrundherausforderung zu beschäftigen (Abschn. 2.3.1), und diskutiere
im Anschluss, ob sich Elemente identifizieren lassen, welche sich die ver‐
schiedenen anarchistischen Strömungen teilen (Abschn. 2.3.2). Angesichts
der Diversität anarchistischer Theorien kann es aber nicht darum gehen,
auf alle Facetten und ideengeschichtlichen Entwicklungen einzugehen (für
eine Übersicht über Hauptströmungen und Diskurse, siehe z. B. Loick
2017). Danach bespreche ich, in welchem Verhältnis philosophischer und
politischer Anarchismus stehen und wie sich beide differenzieren lassen
(Abschn. 2.3.3).

2.3.1 Weshalb sollte man sich mit dem Anarchismus beschäftigen?

Gemäss Freedom House (2024) nahm im Jahr 2023 die globale Freiheit
zum 18. Mal in Folge ab. Zwar lebten gemäss dem Bericht 62 % der Weltbe‐
völkerung in als teilweise frei oder frei eingestuften Staaten. In 52 Staaten
wurden aber politische Rechte und Grundrechte beschnitten. Selbst wenn
ein Staat als eine Demokratie eingestuft wird, kann man daraus nicht auf
eine freie und demokratische Gesellschaft schliessen. Colin Crouchs (2015)
Konzept der Postdemokratie besagt, heutige demokratische Staaten seien
von privilegierten Eliten gelenkt; auch wenn formell das demokratische
Prozedere noch weiterhin eingehalten wird (vgl. dazu etwa Jörke 2011;

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität

69

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mouffe 2011). Tiefgreifende Kritiken bestehender Verhältnisse – wie sie der
Anarchismus anbietet – sind aber noch immer eher die Ausnahme und
werden zudem oft als nicht praktikabel, unrealistisch oder gar naiv abgetan.

Sowohl die negativen als auch die positiven Implikationen anarchisti‐
scher Theorien werden – wenn überhaupt – in der philosophischen Dis‐
kussion häufig nur oberflächlich behandelt (Franks 2010, 1; Leipold 2015,
310; Simmons [1996] 2001, 103).46 Diese Forschungslücke gilt es zu schlies‐
sen. Für die Relevanz dieses Unterfangens sprechen in meinen Augen min‐
destens drei Gründe.

Der erste betrifft die Tendenz, Staaten als natürliche Tatsache zu behan‐
deln. Die meisten heutigen Philosoph*innen sehen den Staat als gegebenen
Akteur der Gerechtigkeit an (Morris 2011, 544). Von dieser Position aus
kommt die Frage nicht auf, ob Staaten in einer Form legitimiert werden
können, sondern unter welchen Voraussetzungen sie legitim sind. Man
muss nicht so weit gehen wie David Mitrany (1976, 98) und den meisten
politischen Philosoph*innen der letzten paar Generationen vorwerfen, sie
litten an einer „Staatsfixation“. Dennoch haben wir gute Gründe, die fak‐
tische Gleichsetzung von Politik oder dem Politischen und Staatlichkeit
infrage zu stellen. Erstens sind Staaten im modernen Sinne, wie wir in
Abschn. 2.1.1 gesehen haben, eine Entwicklung des 19. Jahrhunderts. Trotz‐
dem hat sich Staatlichkeit als die Form politischer Organisation etabliert
und beschränkt heute als epistemisches Regime die Diskussion. Es wäre
aber falsch, aus der effektiven historischen Entwicklung zu schliessen,
diese habe zwingend so ablaufen müssen. Staaten sind eine menschliche
Erfindung, die es nicht immer gegeben hat – und auch nicht immer gege‐
ben haben muss (Loick 2012, 29). Dies allein rechtfertigt die Frage, ob
eine Gesellschaft zwingend staatlich verfasst sein muss. Zweitens mögen
staatliche Institutionen für die Bürger*innen vorteilhaft sein. Der Staat
löst aber nicht nur Probleme, er schafft auch welche, die wir ohne ihn
wohl nicht hätten. Um abschätzen zu können, ob die Vor‑ die Nachteile

46 In den letzten Jahren ist aber das Interesse am Anarchismus gestiegen, wovon bei‐
spielsweise die anthropologischen und theoretischen Arbeiten von David Graeber
(2002, 2004, 2009) oder Arbeiten von Magda Egoumenides (2014), Nathan Jun (z. B.
2012) und Paul McLaughlin (z. B. 2007) sowie Peter Rinderle (2005) zeugen. Dazu
kommen Sammelbände wie Anarchism: A Conceptual Approach, (Franks, Jun, und
Williams 2018) oder Anarchism and Moral Philosophy (Franks und Wilson 2010).
Diese „akademischen“ Werke stellen die sprichwörtliche Spitze des Eisberges dar.
Denn ausserhalb linker Gruppierungen besteht oft wenig Bewusstsein über das Mehr
an anarchistischer Literatur und Diskussion in den letzten Jahren (Gordon 2008, 6).

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

70

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


überwiegen, müssen wir uns mit Alternativen beschäftigen. Anarchistische
Ansätze sind vielversprechend, weil sie uns einen Kontrastpunkt geben,
der erlaubt, Bestehendes kritisch zu hinterfragen. Nur wenn wir bereit
sind, den aktuellen politischen Status quo kritisch zu hinterfragen, können
wir uns bewusst und basierend auf rationalen Gründen für oder gegen
den Status quo entscheiden. Ohne diese kritische Abwägung drohen wir,
einem Staus-quo-Bias zu unterliegen. Menschen haben in vielen Bereichen
die Tendenz, Entscheidungen zu bevorzugen, die den (wahrgenommen)
Status quo oder Normalzustand bevorzugen. Diese Bevorzugung beruht
nicht auf einer rationalen Abwägung, sondern auf anderen Gründen wie
beispielsweise Verlustängsten (z.B. Kahneman, Knetsch, und Thaler 1991;
Samuelson und Zeckhauser 1988). Ein Status-quo-Bias bremst politische
Veränderungen aus (Samuelson und Zeckhauser 1988) und kann die Unter‐
stützung und Rechtfertigung für ungerechtes oder moralisch fragwürdiges
staatliches Handeln steigern (z.B. Crandall et al. 2009).47 Dies unterstreicht,
wie wichtig eine kritische Auseinandersetzung mit dem Status quo ist;
insbesondere dann, wenn es sich bei diesem um ein epistemisches Regime
handelt. Einen Status-quo-Bias zugunsten des Staates zu vermeiden kann
uns helfen, allfällige Probleme besser zu identifizieren, denen wir uns auf‐
grund staatlicher Institutionen gegenübersehen. Die anarchistische Skepsis
gegenüber Staatlichkeit ist unter diesen Voraussetzungen ein analytisches
Hilfsmittel.

Soll die kritische Auseinandersetzung mit dem Status quo produktiv
sein, muss sie über einen skeptischen Blick hinausgehen. Ein solcher Blick
ist zwar wichtig, um Herausforderungen zu erkennen, jedoch nicht ausrei‐
chend, um diese anzugehen. Soll das Politische die Sphäre sein, in der wir
gesellschaftliche und politische Fragen und Herausforderungen verhandeln
und versuchen, diese zu beantworten, ist es notwendig, diese Herausforde‐
rungen anzugehen. Wollen wir keine Antipolitik48 und damit Opposition
um der Opposition willen betreiben, dann müssen wir die kritische Aus‐

47 So haben beispielsweise Crandall et al. (2009) in einer repräsentativen Studie im
us-amerikanischen Kontext festgestellt, dass die Studienteilnehmenden Folter eher
unterstützen und als gerechtfertigt anschauen, wenn diese gängige und langjährige
Praxis präsentiert wird. Eine Auswirkung auf die Akzeptanz konnten die Autor*innen
aber nicht feststellen.

48 Antipolitik beschreibt – Jacques de Saint-Victor (2015) folgend – eine Haltung des
pauschalen Einspruchs, der sich über demokratische Standards sowie Regeln hin‐
wegsetzt und Opposition um der Opposition willen betreibt. Es geht schlicht und
ergreifend darum, dagegen zu sein. Damit führt Antipolitik demokratische Prozesse

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität

71

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einandersetzung mit Vorschlägen verbinden, wie man den identifizierten
Herausforderungen begegnen kann. Dafür müssen wir aber Wahlmöglich‐
keiten haben und dürfen nicht in die Falle alternativloser Politik tappen. In
diesem Sinne kann uns eine Beschäftigung mit dem Anarchismus unseren
Möglichkeitshorizont erweitern. Alternativen zum Status quo zu haben,
ist eine notwendige Voraussetzung für eine politische Politik, d. h. eine
Politik, die mehr ist, als ein Instrument, um den Status quo zu verwalten.
Eine anarchistische Gesellschaft wäre radikal anders aufgebaut, als wir
dies aus unserer Lebenswelt kennen, und käme ohne Staat aus (vgl. dazu
Abschn. 6.1). Aus der Abwesenheit staatlicher Institutionen wie der Polizei,
der Gerichte etc. zu schliessen, eine Gesellschaft versinke automatisch in
Chaos, erscheint aus anarchistischer Warte äusserst abwegig. Inwieweit
man nun glaubt, anarchistische Gesellschaften seien funktionsfähig, hängt
bis zu einem gewissen Grad vom Menschenbild ab, welches man besitzt.
Man kann skeptisch sein, ob menschliche Beziehungen in einer staaten‐
losen Gesellschaft beispielsweise wirklich von gegenseitiger Hilfe geprägt
wären. Es gibt aber eine gewisse historische Evidenz, dass der Anarchismus
unter bestimmten Umständen nicht nur funktioniert, sondern auch die
bessere Gesellschaftsform sein könnte (Leipold 2015, 323). Beispiele dafür
sind die Kollektive während des spanischen Bürgerkrieges. Trifft dies zu,
haben wir mehr Möglichkeiten, um gesellschaftliche Probleme zu lösen.
In Zeiten zunehmender Fremdenfeindlichkeit, staatlicher Überwachung
und ökonomischer und gesellschaftlicher Krisen sind alternative Lösungs‐
ansätze und Handlungsoptionen nicht nur von theoretischem Interesse;
sie sind auch von hoher gesellschaftlicher Relevanz. Zudem bietet das
anarchistische Transformationsverständnis einen Blick auf gesellschaftliche
Veränderungen, der ohne die Idee der Alternativlosigkeit auskommt (vgl.
Abschn. 2.3.2). Denn als politische Ideologie geht der Anarchismus nicht
von einem Endzustand aus, der – sobald erreicht – alternativlos ist. Sich
eingehend mit dem Anarchismus und insbesondere seiner positiven He‐
rausforderung zu beschäftigen, eröffnet neue Perspektiven.

Der dritte Punkt betrifft die Schwierigkeit, welche sich aus den beiden
Konzepten staatliche Autorität und individuelle Autonomie bzw. Selbstver‐
antwortung ergeben. Nimmt man den anarchistischen Skeptizismus ernst,
dann zwingt dieser hinzuschauen. Möchte man in der Lage sein, den Anar‐

ab absurdum. Denn es steht – frei mit Hannah Arendt gesprochen – nicht mehr
darum, gemeinsam zu sprechen und zu handeln, sondern sich zu widersprechen.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

72

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chist*innen zu widersprechen, muss man die beiden Konzepte so fassen
können, dass diese miteinander vereinbar sind. Dies verlangt ebenfalls, die
Beziehung zwischen Staat und Individuum zu hinterfragen. Folglich ist
der Anarchismus selbst für Etatist*innen49 ein wertvolles und nützliches
Instrument, um ihre Theorien zu schärfen und Widersprüche auszumer‐
zen. Auch wenn dieser Punkt auf den ersten Blick primär auf die negative
Herausforderung zutrifft, so kann auch die positive als ein argumentatives
Werkzeug dienen, um die Überlegenheit etatistischer Gesellschaften zu
demonstrieren.

Die drei hier genannten Punkte zeigen, weshalb es sinnvoll und notwen‐
dig ist, sich mit anarchistischen Theorien zu beschäftigen. Sie verdeutlichen
aber auch, weshalb ein ganzheitlicher Zugang notwendig ist, der sowohl
die negative als auch die positive Herausforderung in den Blick nimmt.
Man muss dafür keine anarchistische Position vertreten. Eine kritische und
skeptische Einstellung gegenüber der Idee legitimer staatlicher Autorität
ist für Vertreter*innen etatistischer Ansätze zudem relevant und ist ihnen
in vielen Fällen nicht fremd. Für zeitgenössische liberale Autor*innen ist
Freiheit beispielsweise a priori gesetzt und die Beweislast liegt bei der
Person, die Freiheiten einschränken will (Gaus, Courtland, und Schmidtz
2020, Abschn. 1.1). In der Konsequenz ist Freiheit einschränkende politische
Autorität und Herrschaft legitimationsbedürftig. Die Tendenz, Staatlichkeit
implizit oder explizit vorauszusetzen, schwächt aber die Skepsis gegenüber
staatlich verfasster politischer Autorität. Soll die Auseinandersetzung damit
kritisch sein, braucht es somit eine möglichst starke und überzeugend for‐
mulierte Hintergrundherausforderung, welche Staatlichkeit nicht voraus‐
setzt. Der philosophische Anarchismus ist dabei von besonderem Interesse,
weil er am besten als argumentatives Instrument dienen kann. Es wäre
aber ebenfalls falsch, den politischen Anarchismus, welcher stark mit der
positiven Herausforderung verknüpft ist, aussen vor zu lassen.

49 Ich folge in der Art, wie ich Etatist*in und Etatismus verwende, Rinderle (2005, 4). Er
beschreibt damit all jene Theorien, für welche man staatliche Autorität legitimieren
kann. Man könnte auch von einem Etatismus im weiteren Sinne sprechen, welcher
von jenem im engeren Sinne zu unterscheiden ist. Letzteren kann man als Sammelbe‐
griff für autoritäre oder totalitäre Staatsauffassungen verwenden.

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität

73

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3.2 Der Anarchismus im Allgemeinen

Nimmt man das Wort Anarchist*in in den Mund, weckt man bei vielen
das Bild einer destruktiven, auch vor Gewalt und Terror nicht zurückschre‐
ckenden Person (Kühnis 2015, 93; Loick 2017, 10; Miller 1984, 2). Die
sogenannte Propaganda der Tat50 – obwohl nur von einer Minderheit der
Anarchist*innen bejaht und von Einzelpersonen ausgeführt – dürfte einen
gewichtigen Teil zu diesem Bild beigetragen haben (Kühnis 2015, 103–4).51

Neben diesem klassischen Vorurteil nennt McLaughlin (2007, 5–11) noch
drei weitere: Dem zeitgenössischen Vorurteil nach besitzt der Anarchismus
keine aktuelle politische Relevanz und ist höchstens eine Kuriosität oder
eine Fussnote in der Entwicklungsgeschichte politischer Ideologien wie des
Marxismus, Kommunismus oder Libertarismus. Ein traditionelles marxis‐
tisches Vorurteil besagt, Anarchismus sei strikt antiautoritär und lehne a
priori jegliche Form von Autorität ab. Dies sei, so geht das Argument wei‐
ter, augenscheinlich keine stabile Basis für eine Gesellschaft, und es wäre
naiv, kindlich oder utopisch, eine solche Ideologie zu vertreten. Als viertes
Vorurteil nennt McLaughlin (2007, 13) das akademische: Anarchismus sei
belanglos, da eine solche Position theoretische Unterfangen grundsätzlich
ablehne. Anarchist*innen sähen jegliche Form intellektueller Tätigkeit als
eine Ablenkung oder als reaktionär an, weshalb die anarchistische Sache
auf keinem adäquaten Fundament stehe.

Demgegenüber steht das Selbstverständnis anarchistischer Aktivist*in‐
nen, die ihre Position als konstruktiv verstehen (Miller 1984, 2). Auch
dürften Anarchist*innen diese als politisch relevant verstehen, und es gibt
keinen Grund, anzunehmen, Anarchismus und Antiautoritarismus seien
ein und dasselbe. Doch nicht nur diese Widersprüche zwischen Selbst‑
und Fremdwahrnehmung bereiten Probleme. Möchte man sich mit dem

50 Mit der Propaganda der Tat werden in den meisten Fällen terroristische Akte mit
(vermeintlichem) anarchistischem Hintergrund betitelt (Kühnis 2015, 103). Zwar gab
es gemäss Woodcock (1962, 21) seitens pazifistischer Anarchist*innen auch „friedli‐
che“ Varianten in der Form libertärer Agrargemeinschaften. Diese auch unter der
Propaganda der Tat zu subsumieren, halte ich aber nicht für sinnvoll. Versteht man
sie dagegen als eine Unterform der Direkten Aktion, welche auch beinhaltet, (anar‐
chistische) Kooperationen mit Modellcharakter zu schaffen, dann ist es besser, unter
Propaganda der Tat lediglich „anarchistischen“ Terror zu verstehen.

51 Der mit Bomben bewaffnete Anarchist findet sich auch in der Populärkultur wieder.
Ein Beispiel dafür ist etwa der Protagonist V in der Graphic Novel V for Vendetta
von Alan Moore und David Lloyd sowie der gleichnamigen Verfilmung von James
McTeigue.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

74

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anarchismus beschäftigen, sieht man sich noch weiteren Schwierigkeiten
gegenüber. Die anarchistische Theorienfamilie ist pluralistisch, einzelne
Projekte sind oft kurzlebig und die ideengeschichtliche Entwicklung ist
alles andere als linear (Kühnis 2015, 94–95). George Woodcock (1962,
15) sieht in der Diskontinuität der anarchistischen Bewegung eine ihrer
unübersehbarsten Eigenschaften. In seiner Arbeit Anarchisten!, welche sich
mit der Entwicklung der kollektiven Identität anarchistischer Gruppierun‐
gen in der Schweiz zwischen 1885 und 1914 beschäftigt, fasst Nino Kühnis
die Situation folgendermassen zusammen:

Überblickend lässt sich sagen, dass die Geschichte des Anarchismus
von einer inhaltlichen Diffusität und einer geschichtlichen Diskontinui‐
tät charakterisiert ist. Beides, die inhaltlichen und die chronologischen
Zäsuren[,] sind zu einem guten Teil in der permanenten staatlichen
Repression begründet, die der Bewegung gegenüberstand. Es wäre aber
verfehlt, diese monokausal für den Verlauf der Anarchismusgeschichte
verantwortlich zu machen. Für die abermaligen Brüche und Neuanfänge,
für die ideengeschichtliche Auffächerung, für die zahlreichen Strömun‐
gen, Splittergruppen und Schulen ist vielmehr auch die dem Anarchis‐
mus immanente Theorie- und Organisationslosigkeit verantwortlich zu
machen. Sie ist es, die den Anarchismus im Singular unwirklich und
einen übergreifenden Bewegungscharakter undefinierbar mach[t]. (Küh‐
nis 2015, 124).

Die Entwicklung des Anarchismus verlief alles andere als linear. Die zu
erzählende Geschichte ist vielmehr eine von Brüchen, Neuanfängen und
Wiederentdeckungen. Begriffsgeschichtlich findet sich der Ursprung des
Anarchismusbegriffes im antiken Griechenland. Der altgriechische Begriff
an-archia lässt sich als „Herrschaftslosigkeit“ übersetzen und bezeichnete
als deskriptiver Term führer- oder herrscherlose Gruppen (Kühnis 2015,
125). Es lassen sich aber auch Positionen identifizieren, die Tugenden für
ethische Exzellenz und individuelles Glück entwickeln, welche sich von
den etablierten Normen distanzieren und einen „anarchistischen“ Charak‐
ter haben (Loick 2017, 17). Der bewegungsnahe Historiker Max Nettlau
(1980) argumentiert, es fänden sich beispielsweise bei Zenon von Kition
(These des grundsätzlich guten Menschen) oder Karpokrates von Alex‐
andrien (Parallelen zu Kropotkin) Anknüpfungspunkte. Peter Kropotkin
(1911) bezeichnet Zenon gar als besten Exponent anarchistischer Philoso‐
phie in der Antike. Platons etatistische Utopie habe Zenon seine Konzep‐

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität

75

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tion einer freien Gemeinschaft ohne Regierung entgegengehalten. Diese
kommt ohne Gerichte, Polizei, Tempel und ohne Geld aus, weil in ihr der
menschliche Gemeinschaftssinn stärker als der menschliche Egoismus wir‐
ke. Im Mittelalter identifiziert Nettlau ebenfalls libertäre Bewegungen (z.B.
die Böhmisch-Mährischen Brüder).52 In der frühen Neuzeit nennt Nettlau
u. a. die französischen Utopisten, die den Grundsatz vertreten, zu tun, was
man will. Der Versuch, Elemente anarchistischer Theorie in der Antike,
Mittelalter oder der frühen Neuzeit zu finden, ist – wie Kühnis (2015, 96)
in Bezug auf Nettlau feststellt – der Suche nach Traditionalität geschuldet.
Dadurch droht aber der historische Kontext vergessen zu gehen. Dies zeigt
sich an Kropotkins Verweis auf Zenon. Indem Kropotkin aus Zenon und
Platon Repräsentanten des Streits zwischen Etatist*innen und Anarchist*in‐
nen macht, unterläuft ihm ein Anachronismus. Die Idee, ein gesellschaftli‐
cher Zusammenhalt sei auf rechtlichen Zwang angewiesen, ist dem antiken
Denken in dieser Form fremd und ist neueren Datums (Loick 2017, 16).
Der Widerstand gegen staatliche Autorität und dem damit verbundenen
Gewaltmonopol kann damit aber nicht vormodernen Ursprungs sein.

Als die Geburtsstunde des Anarchismus im engeren Sinn kann die Auf‐
klärung (McLaughlin 2007, 101–2) oder die davon inspirierte Französische
Revolution gelten (Miller 1984, 2–3). Der Kerngedanke der Aufklärung –
nichts ist über jeden Verdacht erhaben – findet sich ebenfalls im anarchisti‐
schen Denken (McLaughlin 2007, 105). Von den aufklärerischen Denkern
hatte wahrscheinlich Jean-Jacques Rousseau den grössten Einfluss auf anar‐
chistische Positionen: Vorrang Freiheit gegenüber Autorität (ethischer Ein‐
fluss) sowie der Fokus auf die Frage der Legitimation (politischer Einfluss);
wobei Anarchist*innen nicht hinter Rousseaus autoritären Schlussfolgerun‐
gen stehen (McLaughlin 2007, 106–7). Die Französische Revolution war
einerseits inspirierend, indem sie den Status quo hinterfragte, zeigte aber
andererseits, dass eine politische Revolution nicht das richtige Mittel ist,
um sozialen Fortschritt zu verwirklichen. Neben der Aufklärung hatte das
junghegelianische Denken die anarchistische Theorie beeinflusst, was die
vorher eher individualistische Theoriefamilie um eher kommunitaristische
Positionen ergänzte (McLaughlin 2007, 116).

Ab dem 19. Jahrhundert entwickelte sich die Vorstellung von Anarchie als
eine politische Ordnung, womit man vom Anarchismus als politische Phi‐

52 Kühnis (2015, 96–97) nennt als weiteres Beispiel die Täuferbewegung, welche neben
Gott keine andere Autorität akzeptierten und als Folge davon brutal verfolgt wurden
(für die Täufer, siehe z.B. Jecker 2012).

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

76

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


losophie im engeren Sinn sprechen kann (Loick 2017, 19). Damit zusammen
fällt die Entwicklung des Anarchismus als politische Bewegung. Diese hat
ihren Ursprung in der sozialistischen Bewegung der 1860er. Der grosse Un‐
terschied zwischen den restlichen Sozialist*innen und den Anarchist*innen
ist deren Einstellung zu staatlichen Institutionen: Sie suchen eine Alterna‐
tive zum Staat und keinen Machtwechsel in diesem (Graeber 2009, 210;
Leipold 2015, 316).53 Hatte die anarchistische Bewegung bis zum Ersten
Weltkrieg einen gewissen Einfluss auf die politische Landschaft, markiert
des Ende des Zweiten Weltkrieges ihr faktisches Verschwinden (Gordon
2008, 29). Die Zerschlagung des „klassischen“ Anarchismus hat zur Folge,
dass viele die anarchistische Bewegung lange für tot hielten (Williams 2007,
297).

Die 1960er sahen dann eine Wiederentdeckung oder ‑belebung des Anar‐
chismus, als Aktivist*innen im linken Spektrum – auch ohne sich selbst
als Anarchist*innen zu verstehen – grundlegende anarchistische Ideen auf‐
nahmen (Gordon 2008, 30). In der Folge ist der moderne Anarchismus
stark in radikal-feministischen, ökologischen und antirassistischen Bewe‐
gungen sowie der LGBT-Bewegung und deren Anstrengungen verwurzelt.
Aktivist*innen aus diesen Bewegungen begannen in den 1990er Jahren
vermehrt zu kooperieren, um gegen die Politik und die Institutionen der
neoliberalen Globalisierung zu protestieren. Dies führte zu einer engma‐
schigeren Verknüpfung zwischen Personen und Gruppierungen, die von
anarchistischen Ideen und Konzepten inspiriert waren (Gordon 2008, 31–
32). Dies hat sich unter anderem in einer Renaissance anarchistischer Mo‐
tive in der linken Theorie niedergeschlagen (vgl. Loick 2017, 25). Derweil
es damit inhaltliche und konzeptionelle Verbindungen zwischen dem alten
Anarchismus des 19. Jahrhunderts und dem neuen Anarchismus des 20.
und 21. Jahrhundert gibt, ist eine direkte ideengeschichtliche Kontinuität
zwischen den beiden Bewegungen nicht gegeben (Gordon 2008, 5). Dies
ist mitunter ein Grund, gegenüber der Tendenz in der Literatur skeptisch
zu sein, den Anarchismus anhand einiger Denker*innen wie Pierre-Joseph
Proudhon, Michail Bakunin oder Emma Goldman bestimmen zu wollen.

Die unweigerliche Frage ist in der Konsequenz, ob und wie man die
Begriffe Anarchismus, anarchistisch oder Anarchist*in fassen kann. Der
obige kurze ideengeschichtliche Abriss legt nahe, von der Idee Abstand
zu nehmen, es gebe den Anarchismus. Die anarchistische Ideen- und

53 Die Grundzüge, wie eine anarchistische politische Ordnung aussieht, skizziere ich in
Abschn. 6.1.3.

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität

77

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bewegungsgeschichte ist zu sehr von Widersprüchen, Brüchen und Neu‐
anfängen geprägt. Dies bedeutet im Umkehrschluss aber nicht, es sei
unmöglich, grundlegende Motive, Elemente oder Werte zu identifizieren,
welche den verschiedenen anarchistischen Strömungen zugrunde liegen.
Grundsätzlich haben wir drei miteinander verknüpfte Möglichkeiten, uns
diesen Kernwerten zu nähern. Wir können Anarchismus entweder als einen
Überbegriff für eine diverse politische Bewegung, politische Kultur oder
politische Philosophie verstehen (Gordon 2008, 3–4; Loick 2017, Kap. 1).
Den Anarchismus als politische Bewegung können wir nicht nur aus einer
historischen Perspektive betrachten, wir können uns auch fragen, inwie‐
fern es Handlungsmuster oder Ähnliches gibt, welches uns erlaubt, einen
Überblick über die pluralistische anarchistische Bewegung zu erhalten. An‐
archistische Aktivist*innen messen der Praxis einen grossen Stellenwert
bei (Graeber 2004, 6). Der Anarchokommunist Albert Meltzer (1996, 10)
beschreibt Anarchismus beispielsweise als Kredo, welches eher durch Pra‐
xis als durch theoretische Überlegungen herausgearbeitet wurde. In der
Folge überraschte es wenig, dass sich die verschiedenen anarchistischen
Bewegungen, Gruppierungen, Denkrichtungen usw. hauptsächlich übers
Tun (und wie sie sich dafür organisieren) differenzieren (Graeber 2004, 5;
Williams 2007, 298).

Anarchismus verstanden als eine politische Kultur oder Lebensform be‐
schäftigt sich mit der Frage nach einem guten Leben (Gordon 2008, 4;
Loick 2017, Abschn. 1.2). Anarchist*innen zweifeln, ob ein solches in der jet‐
zigen Gesellschaft verwirklicht werden kann und ob man nicht besser aus
der Gesellschaft aussteigt (z.B. mit einer individualistischen Begründung
Thoreau 1849). Die anarchistische Kultur zielt darauf ab, überkommene
Traditionen und Entfremdung zu überwinden (Loick 2017, 40–41) und
bereits im Hier und Jetzt ein gutes Leben zu führen (Loick 2017, 38). Dies
drückt sich im Ethos der direkten Aktion aus, der eine Form präfigurativer
Politik ist. Diese will die gesetzten Ziele möglichst mit Mitteln erreichen,
welche die angestrebte Gesellschaft verkörpern, vorwegnehmen oder „prä‐
figurieren“ (Leach 2013). In diesem Sinne geht es darum, durch praktisch
umgesetzte anarchistische Lebensweisen einerseits zu plausibilisieren, dass
anarchistisches Zusammenleben gerechter und moralischer ist, und ande‐
rerseits zu zeigen, dass Anarchismus funktioniert und Freude macht (Loick
2017, 13). Der Blick aufs Ethische mündet auch darin, dass Anarchist*innen
sich nicht nur mit dem Staat und dem Kapital, sondern ebenfalls mit
Themen wie Umwelt, Technologie, Arbeit und Gender beschäftigen (Wil‐
liams 2007, 300; für einen Überblick, siehe z.B. Loick 2017, Kap. 3). Damit

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

78

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist anarchistische Kultur nicht bloss eine Begleiterscheinung der anarchis‐
tischen Bewegung, sondern ein Ausdruck eines expliziten anarchistischen
Programms und Zugriffs aufs Politische (Loick 2017, 13).

Aus der Diversität der anarchistischen Bewegung und Kultur ergibt sich
eine Konsequenz für den Anarchismus verstanden als politische Philosophie.
In diesem Sinne bezeichnet Anarchismus eine Familie von Theorien und
keine geschlossene einheitliche Theorie (Jun 2010, 50). Vielmehr handelt
es sich beim Anarchismus um einen breiten Fluss mit unterschiedlichen
Strömungen, die je nach historischem oder geografischem Kontext mal
mehr, mal weniger relevant sind (Marshall 2010, 6). Die anarchistische
politische Theorie entwickelte sich historisch als dritter Weg zwischen Li‐
beralismus und Marxismus (Jun 2010, 45), woraus oft geschlossen wird,
beim Anarchismus handle es sich entweder um eine radikale Form des
Liberalismus oder um eine kollektivistische Variante des Sozialismus (z. B.
Heywood 2017, 140). Ebenfalls gibt es ideengeschichtliche Verbindungen
zum Republikanismus54, was sich etwa in der genutzten Sprache sowie in
der Idee von Freiheit als Abwesenheit von Herrschaft zeigt (Kinna und
Prichard 2019, 224–25).55 Daraus zu schliessen, beim Anarchismus handle
es sich nicht um eine eigenständige politische Theorie, verkenne aber des‐
sen selbstständige Auseinandersetzung mit dem Politischen. Anarchismus
ist eine eigenständige politische Theorie mit einem eigenständigen Zugang,
der sich von liberalen, marxistischen usw. Zugängen unterscheidet (Jun
2010, 60). Dieser haftet aber – insbesondere im akademischen Diskurs –
der Ruf an, theoretisch nicht relevant zu sein. Kühnis (2015, 124) ist nicht
allein, wenn er dem Anarchismus immanente Theorie- und Organisations‐
losigkeit attestiert. Ein Grund für diese Wahrnehmung ist im oben identi‐
fizierten Fokus auf die Praxis zu suchen. Dazu kommt der Hang anarchis‐
tischer Autor*innen, „schön“ oder „poetisch“ und damit nicht unbedingt
akademisch zu schreiben. Dies taten unter anderem die wissenschaftlichen

54 Der Begriff Republikanismus kann man auf zwei Weisen verstehen (Lovett 2018).
Einerseits handelt es sich hierbei um eine lose Tradition von Autor*innen wie Ma‐
chiavelli, englische Republikaner*innen (Milton, Harrington, Sidney usw.), Montes‐
quieu und Blackstone sowie US-amerikanische Gründerväter wie Jefferson, Madision
und Adams. Andererseits verstehen sich Autor*innen als Republikaner*innen, die
den traditionellen Republikanismus neu interpretieren und zu einer attraktiven zeit‐
genössischen politischen Position machen wollen. Diese Gruppe von Autor*innen
um Exponenten wie Philip Pettit oder Quentin Skinner nenne ich zeitgenössische
Republikaner*innen.

55 Auf den republikanischen und den anarchistischen Freiheitsbegriff sowie deren Ge‐
meinsamkeiten und Unterschiede gehe ich im Abschn. 6.1.2 vertieft ein.

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität

79

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sozialist*innen als albern ab, was stark zum Vorurteil beigetragen hat (Jun
2010, 61). Ebenfalls nicht vergessen werden darf, dass anarchistische Texte,
die zu einem grossen Teil im Selbstverlag erscheinen, oftmals auch bewusst
kein akademischer Text über politische Theorie sein wollen (Gordon 2008,
6). Anarchist*innen sind zudem in Anbetracht ihres Fokus auf die Praxis
wenig an strategischen und abstrak-philosophischen Fragen interessiert
(Graeber 2004, 5). Für sie stehen taktische Fragen im Zentrum (Williams
2007, 299) und sie wollen ihre Kritik der bestehenden Verhältnisse mit
konkreten Vorschlägen zur Intervention verbindet (Jun 2010, 60).

Die Orientierung an der Praxis zeichnet somit die anarchistische Theo‐
rie aus. Diese ist in der Folge stark durch die praktischen Handlungen
der Aktivist*innen geprägt, welche in unterschiedlichsten Kontexten unter‐
schiedlichste Taktiken anwenden. Dadurch ist es kaum möglich, eine oder
mehrere Gruppen anarchistischer Denker*innen zu identifizieren, deren
Ideen jeder „anarchistischen“ Bewegung zugrunde liegen. Aber auch wenn
dies möglich wäre, widerspräche dies der anarchistischen Einstellung, nicht
blind vermeintlichen theoretischen Autoritäten zu folgen. In der Folge
bedeutet Anarchismus für unterschiedliche Menschen Unterschiedliches
(Williams 2007, 299). Der fehlende Kanon sowie die Distanzierung der
Anarchist*innen vom akademischen Diskurs dürfen uns aber nicht zum
Fehlschluss verleiten, es gebe keine geteilten anarchistischen Werte oder
Motive. Es gibt genügend Gemeinsamkeiten zwischen den verschiedenen
Anarchismen, die uns erlauben, von Anarchismus als einem Diskurs zu
sprechen (Graeber 2004, 5–6; Williams 2007, 300). Innerhalb dieses Dis‐
kurses lassen sich gemeinsame Motive und Fragestellungen identifizieren.
Kühnis (2015, 94–95) nennt das Streben nach Gleichheit, Gerechtigkeit
sowie einer staaten-, klassen- und herrschaftslosen Gesellschaft, die in fö‐
deralistischen Kommunen organisiert ist.56 Weitere konstitutive Elemente
anarchistischer Theorien, welche Kühnis (2015, 99–102) aufzählt, sind das
(grundsätzlich) positive Menschenbild sowie der bedingungslose Glaube
an die Güte im Menschen. Wie Judith Suissa (2006, Kap. 2) in ihrer
Diskussion des anarchistischen Menschenbilds feststellt, schliessen Anar‐
chist*innen aus der menschlichen Güte aber nicht, in einer anarchistischen
Gesellschaft überlebten nur unsere positiven moralischen Eigenschaften.

56 Auf die Tendenzen und grundlegenden Elemente einer anarchistischen Gesell‐
schaft gehe ich im Rahmen meiner Diskussion einer positiven Herausforderung in
Abschn. 6.1 vertieft ein.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

80

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vielmehr argumentieren sie, diese kommen in einer solchen besser zum
Ausdruck.57

Neben diesen positiven Aspekten fokussieren Autor*innen oftmals auf
jene Elemente, welche Anarchist*innen ablehnen. Genannt werden die
Ablehnung jeglicher Form von Gemeinschaft, die Verneinung jeglicher
Form von Autorität oder Ähnliches (McLaughlin 2007, 25). Für Heywood
(2017, 140) ist Antietatismus eines der zentralen anarchistischen Themen.
David Miller (1984, 5–6) definiert in seiner Kritik anarchistischer Theo‐
rien diese ebenfalls über ihre Feindseligkeit gegenüber dem Staat. Viele
Definitionen – insbesondere in der anglo-amerikanischen philosophischen
Diskussion – reduzieren den Anarchismus auf diesen Aspekt (Jun 2010,
51). So argumentiert der philosophische „Anarchist“ A. John Simmons
([1996] 2001, 103) beispielsweise, das Bekenntnis, dass alle bestehenden
Staaten illegitim sind, sei allen Formen anarchistischer politischer Philo‐
sophie gemein. Daraus schliesst er, der minimale moralische Inhalt des
Anarchismus erschöpfe sich in der Aussage, für Bürger*innen illegitimer
Staaten gäbe es keine politische Pflicht. Für Benjamin Franks (2012, 62) ist
die Ablehnung von Staaten und staatsähnliche Körperschaften ebenfalls ein
anarchistischer Kernwert.

Anarchismus lässt sich aber nicht auf Antietatismus reduzieren (Jun 2010,
50–51; 2018, 45). Eine solche Verkürzung ist angesichts der anarchistischen
Traditionen sowie anarchistischen Praxis, jegliche Art zwangsbewehrter
Autorität abzulehnen, nicht angebracht (Gordon 2008, 32; Jun 2010, 51).
Zwar stehen Anarchist*innen dem modernen (National‑)Staat ablehnend
gegenüber. Zudem mag der Staat für viele Anarchist*innen aus dem 19.
und frühen 20. Jahrhundert der Fokus ihrer Kritik gewesen sein. Bakunin
([1867] 1972) stellt sich beispielsweise auf folgenden Standpunkt:

The State […] is the most flagrant, the most cynical, and the most com‐
plete negation of humanity. It shatters the universal solidarity of all men
on the earth, and brings some of them into association only for the
purpose of destroying, conquering, and enslaving all the rest. (133).

Der heutige Anarchismus besitzt aber, wie wir gesehen haben, lediglich
in kleinen Teilen eine direkte Verbindung zu früheren Anarchismen, und
fusst vielmehr auf verschiedensten, nicht explizit anarchistischen Bewegun‐
gen der radikalen Linken, die ab den 1960er-Jahren entstanden sind. Und
auch, dass Anarchist*innen Staatlichkeit weiterhin abschaffen wollen, ist

57 Für eine vertiefte Diskussion siehe Abschn. 6.2.1.

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität

81

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht eine Eigenschaft des anarchistischen Diskurses, sondern eine Konse‐
quenz aus grundlegenden Überzeugungen gegenüber hierarchischen Insti‐
tutionen (Sylvan und Sparrow 2007). Folglich ist Antietatismus respektive
eine skeptische Position gegenüber moderner Staatlichkeit ein einendes
Element anarchistischer Theorien, aber nicht jede antietatistsiche Position
ist eine anarchistische. Nathan Jun (2016, 556–57; 2019) argumentiert, der
anarchistische Antietatismus folge aus der Ablehnung von Herrschaft und
Unterdrückung, welche beide intrinsisch moralisch verwerflich sind (siehe
ebenfalls McLaughlin 2007, 28). Weil staatliche Autorität nicht ohne Perso‐
nen auskommt, die „regulieren“ (respektive regieren), und die Machtfülle,
welche mit dem Regulieren verbunden ist, die Tendenz hat, Menschen zu
korrumpieren, mündet jede Form von Staatlichkeit über kurz oder lang in
Unterdrückung und Herrschaft (Jun 2019, 34–35). Auf dieser Basis können
Staaten aber keine legitime politische Autorität besitzen, weshalb sie abzu‐
schaffen sind (Shatz 2011, 725). Anarchist*innen sind damit Skeptiker*in‐
nen, die auf die Legitimation eines politischen Systems pochen, bevor sie
es akzeptieren (De George 1978, 91). Deshalb ist Paul McLaughlins (2007,
29, 34) Verständnis von Anarchismus als skeptische Einstellung gegenüber
Autorität angebracht. Dies bedeutet aber nicht, Anarchist*innen lehnten
die Möglichkeit legitimierter Autorität a priori ab. Gewisse Autoritäten
können legitim sein in den Augen von Anarchist*innen. McLaughlin nennt
beispielsweise elterliche Autorität und Miller (1984, 57) argumentiert, kom‐
munitaristische Anarchist*innen gestünden der Gemeinschaft eine gewisse
Form nicht zwangsbewehrter, zwingender und funktionsspezifischer politi‐
scher Autorität zu.

Bruno Leipold argumentiert in seinem Essay „Political Anarchism and
Raz’s Theory of Authority“ (2015), der politische Anarchismus vertrete
die Position, eine anarchistische Ordnung sei – um Joseph Raz Terminolo‐
gie zu verwenden (vgl. Abschn. 2.1, 5.1) – besser darin, Personen dazu zu
bringen, richtig zu handeln, als der Staat.58 Raz’ Dienstleistungskonzeption
schränkt, wie Leipold erklärt, potenzielle legitime staatliche Autorität in
zweierlei Hinsicht ein: Erstens kann der Staat nur in jenen Bereichen Auto‐

58 Leipold folgt in seiner Unterscheidung zwischen philosophischem (Staaten besitzen
keine Autorität und es gibt keine (starke) Widerstandspflicht) und politischem An‐
archismus (Staaten besitzen keine Autorität und es gibt eine (starke) Widerstands‐
pflicht) der in der Literatur üblichen Differenzierung. Wie ich in Abschn. 2.3.3 argu‐
mentiert habe, läuft eine solche Differenzierung aber Gefahr, vielen anarchistischen
Positionen ihren theoretischen Wert abzusprechen. Doch auch wenn ich in diesem
Punkt nicht mit Leipold einig gehe, so ist sein restliches Argument überzeugend.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

82

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rität beanspruchen, in denen er Individuen helfen kann, besser im Einklang
mit moralischen Gründen zu handeln. Zweitens endet staatliche Autorität
dort, wo eine bessere Alternative zu ihr besteht; ist dies für eine anarchisti‐
sche Ordnung der Fall, dann kann diese legitime Autorität beanspruchen.
Mit dem Verweis u. a. auf die anarchosyndikalischen Kollektive während
des Spanischen Bürgerkrieges erbringt Leipold eine gewisse Evidenz für
seine Ausführungen. Ob man mit ihm in diesem Punkt einig ist oder nicht,
Leipold verdeutlicht trotzdem, dass politische Autorität und Anarchismus
sich nicht zwingend ausschliessen. Ferner demonstriert er auch den Nutzen
der Dienstleistungskonzeption für anarchistische Überlegungen.59

Damit folgt aus einer anarchistischen nicht zwingend eine antiautoritäre
Position. Vielmehr lehnen Anarchist*innen eine bestimmte Art von Autori‐
tät ab. Jun (2010, 51–53) argumentiert, der ethische Kern anarchistischer
Philosophie bestünde darin, zwangsbewehrte Autorität (Az) zurückzuwei‐
sen. Diese Position ist dabei eher evaluativer als normativer Natur, d. h.
es geht um Werte und darum, wie man sein Leben führen soll. Folglich
ist Az essenziell schlecht. In anarchistischen Texten findet man, wie Jun
weiter ausführt, diese Ablehnung so oft wiederholt, dass sie die Form eines
Mantras annimmt.

Demnach fussen die verschiedenen Anarchismen nicht primär auf einer
Vorstellung des Richtigen, sondern auf einer des Guten. Aber worin be‐
steht diese? Die Verneinung von Az ist eine negative Aussage und verweist
nicht zwingend darauf, was positiv oder „gut“ ist. Können gewisse Auto‐
ritäten aus anarchistischer Sicht legitim oder angebracht sein, stellt sich
die Frage, was für Anarchist*innen problematische von unproblematischen
Autoritäten unterscheidet. Bereits der Rückgriff auf Zwang ist verwerflich,
um autoritative Aussagen durchzusetzen. Daneben gibt es aber noch eine
weitere Dimension zu berücksichtigen (vgl. Sylvan und Sparrow 2007).
Betrachten wir die Beziehung zwischen einem Studenten des Faches φ
und einer Expertin in φ, die ihre Expertise durch beurteilbare Fakten,
Wahrheiten, Beweise usw. belegen kann. Eine solche Autorität können wir
als transparent oder offen bezeichnen, weil es dem Studenten möglich ist
(solange er die notwendigen Fähigkeiten besitzt, die Aussagen der Expertin
zu beurteilen). Das Gegenteil sind demnach intransparente oder geschlosse‐
ne Autoritäten, welche keine genuinen Gründe geben, weshalb wir ihnen
folgen sollten. Solche Autoritäten sind für Anarchist*innen verwerflich und

59 Auf Leipolds Überlegungen und deren Bedeutung für diese Arbeit werde ich in
Abschn. 5.3 nochmals vertieft eingehen.

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität

83

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


können höchstens de facto Autoritäten sein. Einer zwangsbewehrten und/
oder einer versteckten Autorität zu gehorchen verletzt unseren Selbstre‐
spekt und unsere Unabhängigkeit. In anderen Worten stehen diese Art von
Autoritäten und Freiheit in einem Widerspruchsverhältnis. Demnach ist es
das herrschaftsfreie Leben, welches das anarchistische Konzept des Guten
darstellt.

Dies Überlegungen verdeutlichen, dass die anarchistische Skepsis gegen‐
über Autorität nicht auf einem Antiautoritarismus beruht, sondern auf
einen anderen Aspekt der anarchistischen Diskussion zurückgehen muss.
Eine der Quellen dieser Skepsis dürfte sich aus dem Konzept der Freiheit
ergeben. Dieses nimmt im anarchistischen Denken einen hohen Stellen‐
wert ein (siehe dazu Abschn. 6.1.2). Der anarchistische Freiheitsbegriff ent‐
hält zwei miteinander verbundene Eigenschaften (Jun 2010, 55): Einerseits
involviert Freiheit die individuelle Möglichkeit, sein Ich selbst zu bestim‐
men. Zweitens – hier liegt für Jun der entscheidende Unterschied zwischen
Liberalismus und Anarchismus – ist die „Schaffung eines Menschen“ ein
kollektiver Prozess. In liberalen Theorien lieg der Fokus für Jun eher auf
rationalen, egoistischen und atomisierten Akteur*innen, die darauf hinar‐
beiten, ihre identifizierten Interessen zu verwirklichen.

In sum, freedom and equality are, for the anarchists, symbiotic concepts:
individual freedom is positively constituted by and through social rela‐
tions, which are in turn positively constituted by and through individual
freedom. (Jun 2010, 55).

Damit Freiheit und Gleichheit umgesetzt werden können, braucht es aber
eine herrschaftsfreie Gesellschaft. Im anarchistischen Sinn handelt es sich
bei Herrschaft um ein generisches Konzept, welches die verschiedenen
systematischen Charakteristika einer Gesellschaft beschreibt, die zum Zug
kommen, um Personen zu kontrollieren, zu zwingen, auszubeuten, zu de‐
mütigen, zu diskriminieren usw. (Gordon 2008, 32). Was die Rückweisung
von Herrschaft in der Konsequenz bedeutet, diskutieren die Anarchist*in‐
nen kontrovers. Grundsätzlich lassen sich in Bezug auf diese Kontroverse
zwei Argumentationslinien identifizieren (Egoumenides 2014, 2–3; Loick
2017, 11–12; Miller 1984, 59): Der individualistische Anarchismus fokussiert
auf individuelle Autonomie und Freiheit, die als Abwesenheit von Ein‐
schränkungen respektive Zwang verstanden wird. Herrschaft drückt sich
durch die Unterdrückung des Individuums aus, weshalb Anarchie für
die Befreiung des Individuums von gesellschaftlichen Zwängen steht. Der
soziale oder kommunitaristische Anarchismus fokussiert dagegen auf den

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

84

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sozialen Charakter des menschlichen Lebens. Freiheit ist Zugang zu den
Voraussetzungen für Glück und Gerechtigkeit ist Verteilungsgerechtigkeit
entsprechend den Bedürfnissen. Durch die Auflösung von Herrschaft ent‐
stehen echte Gemeinschaften, weshalb Anarchie als Befreiung des Individu‐
ums zur Gesellschaft zu verstehen ist.

Die Ablehnung von Herrschaft ist folglich ein Kernwert des Anarchismus
(Gordon 2008, Kap. 2). Diese richtet sich nicht nur gegen Staatlichkeit,
sondern auch gegen andere hierarchische und zwangsbewehrte Normen-
und Praxissysteme wie zum Beispiel den Kapitalismus (Franks 2012, 62;
Loick 2017, Abschn. 3.3).60 Aus der Ablehnung von Herrschaft speist sich
gemäss Kühnis (2015, 99–102) die dem Anarchismus inhärente Instituti‐
ons-, Staats- und Ideologiefeindlichkeit. Diese Feindlichkeitsthese müssen
wir aber differenzieren, um nicht dem marxistischen Vorurteil zu erliegen.
Erstens sind für Anarchist*innen Institutionen, welche gesamtgesellschaftli‐
che Ziele verfolgen im Bereich des Möglichen – diese besitzen aber andere
Charakteristika als jene Institutionen, welche wir aus unserer Lebenswelt
kennen (Miller 1984, 7). Es wäre ebenfalls fehl am Platz, anzunehmen, an‐
archistische Überzeugungen müssten zwingend zur Ablehnung staatlicher
Institutionen führen. So kann es mit einer anarchistischen Position verein‐
bar sein, sich – jedenfalls im heutigen Kontext – für den Wohlfahrtsstaat
oder gegen Privatisierungen einzusetzen (Franks 2012, 63). Anarchist*in‐
nen können gegenüber den Etatist*innen die guten Gründe anerkennen,
die für staatliche Institutionen sprechen, weil sie uns helfen, ernsthafte
soziale Probleme zu vermeiden und weil ihre Vor- und nicht ihre Nachteile
für den Moment überwiegen. Aber das Potenzial von Staaten, jene Werte
zu bedrohen, die sie unterstützen sollten, verlangt nach einer ständigen
Rechtfertigung (Egoumenides 2014, 202–3). Man kann sich darüber hinaus
gar einen anarchistischen „Staat“ vorstellen, vorausgesetzt dessen politische
Autorität genügt den Ansprüchen der Anarchist*innen (vgl. dazu z. B. De

60 Dies schliesst in der Konsequenz anarcho-kapitalistische Positionen aus. Anarchoka‐
pitalismus beschreibt eine Position, die sich für eine kapitalistisch, aber staatenlos
organisierte Gesellschaft ausspricht und die manchmal dem Anarchismus zugeordnet
wird. Diese Zuordnung ist aber umstritten. So argumentiert beispielsweise McKay
(2012, 2:638), Anarchokapitalismus sei nicht vereinbar mit den grundlegenden anar‐
chistischen Prinzipien. Auch handelt es sich bei der Ablehnung der anarcho-kapita‐
listischen Position nicht um eine Diskussion innerhalb der anarchistischen Theorie‐
familie, sondern um eine zwischen dem Anarchismus und dem Kapitalismus, was
sich auch an den unterschiedlichen Zielen und Analysen zeigt (McKay 2008, 1:478).
Dies ist eine Einschätzung, die ich teile.

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität

85

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


George 1978). Die Institutions-, Staats- und Ideologiefeindlichkeit richtet
sich demnach gegen bestehende oder zukünftige hierarchische und zwangs‐
bewehrte Normen- und Praxissysteme und nicht gegen Institutionen und
gesellschaftliche Organisation per se.61

Das sich aus dem Fokus auf die Praxis ergebende Ethos der direkten
Aktion ist ein weiterer Kernwert (Gordon 2008, 34–40). Als ein Ansatz prä‐
figurativer Politik geht es darum, im Hier-und-Jetzt anarchistische Grund‐
sätze umzusetzen und diese zu plausibilisieren (Loick 2017, 13). Für David
Graeber (2009, 203, 210) besteht die Essenz der direkten Aktion in einer
bestimmten Attitüde gegenüber nicht legitimer Autorität: Man tut so, als
ob man bereits frei sei. Diese Attitüde muss man nicht notwendigerweise
durch grosse Gesten des Widerstands ausdrücken. Direkte Aktion unter‐
scheidet sich damit auch vom Konzept des zivilen Ungehorsams. Derweil
beide den Status quo durch praktisches Handeln infrage stellen, ist das Ziel
der direkten Aktion die Etablierung alternativer Strukturen. Dadurch wird
das Mittel zur Zielerreichung mit dem Ziel verschmolzen, indem das Mit‐
tel ein Ausdruck oder Modell des anvisierten Zieles ist. Das präfigurative
Element folgt aus einer grundlegenden anarchistischen Einsicht (Gordon
2008, 37–38; Graeber 2009, 210): Den Status quo durch eine militaristische
Kampagne zu überwinden, schafft keine geeignete Grundlage für eine freie
Gesellschaft glücklicher und kreativer Individuen. Die von den Aktivisten
durch direkte Aktion geschaffenen Möglichkeitsräume können zudem die
individuelle Selbstverwirklichung fördern und ein Umfeld bieten, in dem
Personen Entfremdung und eingefahrene unterdrückerische Verhaltenswei‐
sen überwinden können (Gordon 2008, 38).

Der dritte Kernwert der Diversität ist eng mit der anarchistischen Ideen-
und Bewegungsgeschichte verknüpft aber auch eine Folge aus dem Fokus
aufs Hier und Jetzt. Das anarchistische Projekt ist divers und ergebnisoffen,
weshalb Anarchist*innen detaillierte Voraussagen und Zukunftspläne zu‐
rückweisen (Gordon 2008, 21). Anarchist*innen streben nicht nach theore‐
tischer Einigkeit, sondern bevorzugen einen Bottom-up-Ansatz, der Plura‐
lismus und Kreativität im Kampf gegen Unterdrückung betont. Aus diesem
Grund ist es hilfreich, Anarchismus bzw. eine anarchistische Gesellschaft
nicht als ein Utopia – das dann das Ende der Geschichte darstellt –, son‐
dern als nie endenden Prozess zu verstehen, der darauf zielt, eine egalitäre

61 Auf „anarchistische“ Institutionen gehe ich im Abschn. 6.1.3 ein.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

86

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesellschaft zu schaffen, und diese zu erhalten (Loick 2017, 38; Gordon
2008, 44–45; Graeber 2004, 54–56).62

Oft fehlen klar ausformulierte anarchistische Vorstellungen, wie alter‐
native Gesellschaftsformen aussähen. Dies ist im Wunsch anarchistischer
Autor*innen begründet, der freien Entfaltung der Gedanken und Möglich‐
keiten, nachdem der Staat überwunden ist, nicht im Wege zu stehen (De
George 1978, 96; Kühnis 2015, 102). Diese Zurückhaltung ist ebenfalls die
logische Konsequenz daraus, Diversität als Kernwert zu definieren. Die
Folgen davon sind die ausgeprägte Heterogenität und der inhärente Plura‐
lismus anarchistischer Ansätze (Gordon 2008, 40). Es wäre aber falsch,
daraus zu schliessen, der Anarchismus sei theoriefeindlich. Entgegen dem
akademischen Vorurteil sind intellektuelle Tätigkeiten für Anarchist*innen
weder eine Ablenkung noch notwendigerweise reaktionär. In der anarchis‐
tischen Bewegung findet eine hochwertige Auseinandersetzung mit politi‐
schen Fragen und gehaltvolle Theorieentwicklung statt (Gordon 2008, 6).
Für Graeber (2004, 4–12) ist anarchistische Theorie aber nicht darauf aus,
eine korrekte strategische Analyse vorzulegen, wie man den Status quo
überwinden kann. Vielmehr soll anarchistische Theorie Anarchist*innen
helfen, sich mit für sie unter anderem aus pragmatischen Gründen relevan‐
ten Fragen auseinandersetzen zu können. Gemäss Graeber beschäftigten
sich Anarchist*innen damit, wie Treffen demokratisch organisiert werden
können oder wie Gegenmacht ethisch genutzt werden kann. In diesem
Sinne handelt es sich beim Anarchismus um einen diversen, manchmal
widersprüchlichen ethischen Diskurs über revolutionäre Praxis.

[… the anarchist project] will not need one single, Anarchist High The‐
ory. That would be completely inimical to its spirit. Much better […],
something more in the spirit of anarchist decision-making processes,
employed in anything from tiny affinity groups to gigantic spokescoun‐
cils of thousands of people. Most anarchist groups operate by a con‐
sensus process which has been developed, in many ways, to be the exact
opposite of the high-handed, divisive, sectarian style so popular amongst
other radical groups. Applied to theory, this would mean accepting the

62 Zwar verzichten Anarchist*innen bewusst auf eine „detaillierte“ Ausformulierung,
wie sie sich eine anarchistische Gesellschaft vorstellen. Es gibt aber gewisse Tenden‐
zen, die uns eine Vorstellung davon geben können, in welche Richtung sich eine
anarchistische Gesellschaft bewegen soll. Ich gehe auf diese Aspekte im Abschn. 6.1.1
ein.

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität

87

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


need for a diversity of high theoretical perspectives, united only by cer‐
tain shared commitments and understandings. (Graeber 2004, 8).

Die führt unweigerlich zur Frage, in welchem Verhältnis der sogenannte
philosophische Anarchismus zu diesem anarchistischen Theorieverständnis
und steht.

2.3.3 Der philosophische Anarchismus

Wie passt der philosophische Anarchismus ins oben gezeichnete Bild? In
der zeitgenössischen philosophischen Diskussion bezeichnet der Begriff
philosophischer Anarchismus eine Position, wie sie beispielsweise Robert
Paul Wolff in In Defense of Anarchism (vgl. Abschn. 3), Robert Nozick
(1974) in Anarchy, State and Utopia oder A. John Simmons in seinem
Projekt (vgl. Abschn. 4) vertreten. Diese Position zeichnet sich durch einen
prinzipiellen Skeptizismus gegenüber der Möglichkeit aus, staatliche Auto‐
rität zu legitimieren (Jun 2016, 552–53; McLaughlin 2010, 15). Für A. John
Simmons ([1996] 2001, 104–9) ergibt sich daraus, die Möglichkeit staatliche
Autorität zurückzuweisen, für philosophische Anarchist*innen – im Ge‐
gensatz zu ihren „politischen“ Pendants – keine Widerstandspflicht gegen
staatliche Institutionen. Aus deren fehlender Legitimation folgt für philoso‐
phische Anarchist*innen in der Regel lediglich, dass die Annahme nicht
haltbar ist, wir hätten eine moralische Pflicht, staatlichen Anweisungen zu
folgen oder „unseren“ Staat zu unterstützen. Da es gute moralische Gründe
geben kann, sich zumindest einigen Arten illegitimer Staaten nicht entge‐
genzustellen oder sie zu stören, und diese Gründe eine Widerstandspflicht
übertrumpfen können, folgt aus einer anarcho-philosophischen Position
bestenfalls eine schwache Widerstandspflicht. Im Gegensatz dazu folgt für
Simmons aus dem politischen Anarchismus eine starke Widerstandspflicht.
Diese Position wird in der philosophischen Literatur aber äusserst selten
verteidigt (eine Ausnahme ist z. B. A. Carter 2011) und lediglich dem phi‐
losophischen Anarchismus sprechen Autor*innen zu, eine glaubwürdige
Position zu sein, die eine ernsthafte Auseinandersetzung verdient (Jun 2016,
553–54). Dieses Verständnis läuft aber Gefahr, einen Grossteil der zeitge‐
nössischen anarchistischen Theoriebildung als nicht philosophisch bzw.
als theoretisch nicht relevant abzutun. Dies gibt uns gute Gründe, nach
anderen Differenzierungen zu suchen.

Dazu kommt ein weiterer Punkt, der das obige Verständnis aus anarchis‐
tischer Sicht infrage stellt: der starke Individualismus von Autor*innen wie

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

88

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Robert Paul Wolff oder A. John Simmons. Paul McLaughlin (2010, 14–19)
rekonstruiert in seinem Essay „In Defence of Philosophical Anarchism“
drei verschiedene Verständnisse von philosophischem Anarchismus, die
sich im Laufe der Zeit entwickelt haben. Das klassische Verständnis begreift
philosophischen Anarchismus als fundamentale Kritik an der Idee von
Autorität: William Godwin, Max Stirner und Pierre-Joseph Proudhon, die
sich mit den grundlegenden sozio-politischen Fragen hinsichtlich Legiti‐
mität und Autorität beschäftigten, werden dieser Richtung zugerechnet.
Auf theoretischer Ebene nennen Kritiker*innen zwei Hauptpunkte gegen
den philosophischen Anarchismus im klassischen Sinne: Auf der theore‐
tischen Ebene wird diesem erstens vorgeworfen, er sei absolutistisch in
seiner Ablehnung jeglicher Autorität. Zweitens fehle es auf praktischer
Ebene an einer Herausforderung bestehender Autoritäten. Zweitens nennt
McLaughlin ein kulturelles Verständnis, welches philosophischen mit ame‐
rikanischem Anarchismus gleichsetzt. Diesem ist ein ideologisch begründe‐
tes Bekenntnis zu individueller Freiheit und einem freien Markt eigen. Vie‐
le politische Anarchist*innen weisen diese Anarchismusvariante aufgrund
ihres übertriebenen Individualismus, ihres irrationalen Glaubens an den
Markt als Instrument der Befreiung und ihres allgemeinen Stillschweigens
angesichts sozialer Ungerechtigkeit zurück. Drittens gibt es das oben be‐
sprochene zeitgenössisches Verständnis, das den akademischen Anarchismus
eines Robert Paul Wolf, A. John Simmons u. a. in den Blick nimmt. Dieser
hatte einen nachhaltigen Einfluss auf die politische Philosophie und hat
beispielsweise Autor*innen wie Joseph Raz dazu bewegt, eine ausgeklügelte
Verteidigung politischer Autorität zu entwickeln (vgl. Abschn. 5). Für poli‐
tische Anarchist*innen ist Robert Paul Wolff aber zu abstrakt und absolu‐
tistisch. Seine abstrakte Behandlung von Autonomie und Autorität erlaubt
es ihm, für einen absoluten Primat der Autonomie zu argumentieren (vgl.
Abschn. 3.1.1). Für McLaughlin ist dies mitunter ein Grund, weshalb Wolff
aus anarchistischer Sicht nichts von praktischem Interesse zu sagen hat.
Dazu kommt – wie auch im Fall von Simmons’ anarchistischem Projekt –
ein starker Individualismus, dem politische Anarchist*innen kritisch gegen‐
überstehen. Damit ist allen drei Deutungen eine individualistische Position
eigen.

Derweil nicht gegen eine solche spricht, müssen wir uns aber fragen, ob
wir qua Definition nicht individualistischen Ansätzen absprechen wollen,
„philosophisch“ und damit einer ernsthaften Auseinandersetzung würdig
zu sein. Für McLaughlin (2010, 20) scheint es auch höchst unwahrschein‐
lich, dass ein philosophischer Anarchismus nicht sozialistisch sein könnte.

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität

89

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dafür müsste man davon ausgehen, einzig Individualismus könne theore‐
tisch gestützt werden und sozialistische Prinzipien seien von Natur aus
„unphilosophisch“. Philosophischer Anarchismus kann auch kommunita‐
ristisch sein, solange er, wie McLaughlin argumentiert, auf philosophischen
Überlegungen fusst. Er nennt Alen Carters analytischen Anarchismus als
nicht individualistisches, nicht akademisches Beispiel. A. Carter (2000,
232) versteht Anarchismus als normativen Widerstand gegen bestimmte
substanzielle politische Ungleichheiten, kombiniert mit der empirischen
Überzeugung, der Staat verkörpere, erzeuge und/oder erhalte diese zwangs‐
läufig. Die zentrale Aussage ist nachfolgende:

[…] political relations select economic relations that develop economic
forces that enable the development of the political forces—these political
forces stabilizing economic relations that provide them with the surplus
they require. [This draws] attention to the tremendous power that the
state can exert, [and can predict] accurately the outcome of statist and
vanguardist revolutions. (A. Carter 2000, 247, 250).

Was macht nun aber philosophischen Anarchismus „philosophisch“? Um
eine Antwort darauf zu finden, brauchen wir ein – zumindest oberflächli‐
ches – Konzept davon, was Philosophie ist. Man kann diese etwa als Unter‐
suchung abstrakter und allgemeiner Probleme, die sich mit der Natur des
Seins, des Wissens, der Moral, der Vernunft etc. auseinandersetzt, verstehen
(Teichman und Evans 1999, 1). Zentrale Elemente sind der argumentative
Prozess sowie die Suche nach konzeptueller Klarheit (McLaughlin 2010,
22). Gehen wir von diesem Verständnis aus, können wir philosophischen
Anarchismus als starken oder schwachen, individualistischen oder kommu‐
nitaristischen Anarchismus fassen, der sich philosophischer Methodik in
seiner Auseinandersetzung mit Autorität, Herrschaft usw. bedient.

Ist das Politische Ziel der Untersuchung, dann rückt die politische Autori‐
tät ins Schlaglicht. Wie Jun (2010, 51) argumentiert, ist der ethische Kern
des Anarchismus die Behauptung, jegliche Form zwangsbewehrter Autori‐
tät sei verwerflich. Dies könnte somit – wenigstens teilweise – auch auf
staatliche zutreffen. Wie in Abschn. 2.3.2 dargestellt, lehnen Anarchist*in‐
nen nicht jegliche Form von Autorität ab. Somit stellen sich grundsätzlich
zwei, gemäss McLaughlin (2010, 27) verbundene Fragen: Erstens ist dies
jene nach Legitimation: Darf eine Person, eine Gruppe von Personen, eine
Institution o. Ä. ein autoritatives Recht besitzen? Zweitens die Frage nach
einer Verpflichtung: Gibt es eine mit legitimierter Autorität korrelierende
Pflicht respektive sollen wir eine solche anerkennen?

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

90

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Zahl der Autor*innen, die eine allgemeine – d. h. für alle Bürger*in‐
nen geltende – politische Pflicht ablehnen oder verneinen, hat in den letz‐
ten Jahrzehnten zugenommen (Kramer 2008b, 179; Raz 1981, 103; Simmons
[1996] 2001, 102; vgl. auch Abschn. 2.2). Aufgrund der sogenannten Korre‐
lationsthese (vgl. Abschn. 2.2) stellt dies staatliche Autorität grundsätzlich
infrage. Handelt es sich nun bei allen Autor*innen, welche die politische
Pflicht verneinen, um Anarchist*innen? Wenig überraschend lautet die
Antwort darauf „nein“. Allerdings haben gerade deren Ansätze die Tendenz,
den Glauben daran, man könne staatliche Autorität in irgendeiner Form
legitimieren, als einen Trugschluss abzutun (Miller 1984, 15). Dies lässt den
Anarchismus als eine „Hintergrundherausforderung“ erscheinen (Simmons
[1999] 2001, 126). Besteht – wie etwa R. P. Wolff ([1970] 1998, 5) argumen‐
tiert – die Aufgabe der politischen Philosophie darin, die Form und Prinzi‐
pien legitimer Autorität zu bestimmen, zu analysieren und demonstrieren,
dann ist es unumgänglich, sich mit der anarchistischen These zu beschäfti‐
gen. Robert Nozick bringt dies zu Beginn seines Buches Anarchy, State, and
Utopia (1974) folgendermassen auf den Punkt:

The fundamental question of political philosophy, one that precedes
questions about how the state should be organized, is whether there
should be any state at all. Why not anarchy? (4).

Nun kann es aber nicht ausreichend sein, die politische Pflicht zu vernei‐
nen, um als Anarchist*in zu gelten. Beispielsweise argumentiert William
A. Edmundson (1998) im Essay „Legitimate Authority Without Political
Obligation“, es gebe zwar keine allgemeine politische Pflicht, aus der Legiti‐
mität einer politischen Autorität ergebe sich aber eine Verpflichtung, die
bona fide administrative Durchsetzung von Gesetzen nicht zu behindern.
Wie Raz’ Aussagen in Authority and Consent (1981) illustrieren, ist die Un‐
terscheidung zwischen Anarchist*innen sowie Etatist*innen nicht immer
trennscharf. Auf der einen Seite qualifiziert Raz seine Position, es gäbe
keine generelle politische Verpflichtung, selbst als eine schwache anarchisti‐
sche Aussage (103, 105). Auf der anderen Seite können Menschen nicht nur
gerechte Staaten schaffen (Raz 1981, 105), wie er in The Morality of Freedom
(1986) darlegt, können diese auch legitime Autorität besitzen (53).

Das Unterscheidungsmerkmal zwischen Anarchismus – egal ob in einer
philosophischen Form oder nicht – und etatistischen Ansätzen ist demnach
nicht, die politische Pflicht zu verneinen. Es muss demnach die Position
bezüglich Autoritäten sein. Die kritische Einstellung gegenüber diesen tei‐

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität

91

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


len sich Anarchist*innen mit Liberalen (McLaughlin 2007, 36). Für diese
ist Freiheit a priori gesetzt und deren Einschränkung ist zu begründen.
In diesem Sinn geht Freiheit gegenüber staatlichem Handeln vor und be‐
schränkt dieses. Dies negiert aber nicht die Notwendigkeit einer staatlichen
Ordnung. Eher das Gegenteil ist der Fall. So soll der Staat durch rechts‐
staatliche Institutionen wie die Grundrechte sowie durch die Schaffung
von Rechtssicherheit die individuelle Freiheit der Bürger*innen sicherstel‐
len.63 Im Gegensatz dazu wollen Anarchist*innen staatliche im Speziellen
und politische Autorität im Allgemeinen nicht nur beschränken. Sie leh‐
nen jegliche Form zwangsbewehrter und willkürlicher Autorität ab. Dies
erlaubt uns, jene Autor*innen zu identifizieren, die einen philosophischen
Anarchismus im weiten Sinn vertreten. Diese verneinen sowohl eine politi‐
sche Pflicht als auch die politische Autorität aller existierenden und/oder
potenziellen Staaten. Hier könnte man nun einwenden, dieses Verständ‐
nis widerspreche den bisherigen Überlegungen. Denn zu Beginn dieses
Abschnitts habe ich argumentiert, philosophischer sei starker oder schwa‐
cher, individualistischer oder kommunitaristischer Anarchismus, welcher
sich philosophischer Methodik in seinen Auseinandersetzungen bedient.
Man könnte daran anschliessend argumentieren, dies verlange, lediglich
jene Autor*innen dem philosophischen Anarchismus zuzuordnen, welche
anarchistische Prinzipien, Überzeugungen o. Ä vertreten. Dieser Ausschluss
qua Definition ist aber als Ausgangspunkt für diese Arbeit wenig dienlich
und zu einschränkend, denn die Argumente von Autor*innen wie Wolff
oder Simmons haben das Potenzial, uns dabei zu helfen, eine kohärente
und überzeugende negative Herausforderung zu formulieren.

63 Hierbei ist zu bedenken, dass es den Liberalismus ebenso wenig gibt, wie den Anar‐
chismus. Innerhalb der liberalen Theorietradition gibt es verschiedenste Positionen
zum Thema Staat. Derweil dieser für einige Autor*innen zentral ist, um eine freie
Gesellschaft aufrechtzuerhalten, nehmen andere eine fast schon anarchistische oder
libertäre Position ein. Der Nachtwächterstaat ist beispielsweise bei Nozick (1974)
alleinig dafür da, um die individuellen Rechte zu schützen und durchzusetzen. Dem
liberalen Freiheitsverständnis folgend sind Sozialliberale in der Tendenz ebenfalls
staatskritisch oder ‑skeptisch, lehnen aber das Konzept des Minimalstaats oder den
Marktradikalismus des Anarchokapitalismus ab (Sturn 2021, 344). Für Ordoliberale
ist eine liberale Ordnung kein Selbstläufer, sondern benötigt einen starken und un‐
abhängigen Staat, welcher sie aufrechterhält (Ötsch und Pühringer 2021, 380). Wie
diese nicht abschliessende Aufzählung illustriert, kommt dem Staat je nach liberaler
Position eine andere Rolle zu. Dass es einen Staat braucht, scheint aber innerhalb der
liberalen Tradition ein breiter Konsens zu sein.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

92

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Je nachdem, aus welchen Gründen sie allen bestehenden Staaten die
Legitimation absprechen, lassen sie sich in zwei Gruppen unterteilen. John
Horton (1992, 124) nennt diese positive und negative Ansätze. Positive
Ansätze sind die „anspruchsvollere“ und „stärkere“ Position, weil sie ver‐
suchen, eine Erklärung dafür zu geben, weshalb Staaten moralisch unmög‐
lich sind. Dabei muss eine positive anarcho-philosophische Theorie nicht
notwendigerweise legitime staatliche Autorität als theoretisch unmöglich
zurückweisen. Deren theoretische Möglichkeit kann akzeptiert werden. Die
Voraussetzungen dafür können aber – darauf läuft Wolffs Ansatz hinaus
(vgl. Abschn. 3) – so hoch angesetzt sein, dass ein Staat, der diese zu
erfüllen vermag, unwahrscheinlich ist. Andererseits finden sich negative
Ansätze. Solche sind weniger anspruchsvoll als ihre positiven Pendants.
Vertreter*innen dieser Position argumentieren, theoretisch sei eine politi‐
sche Pflicht und damit legitime Staatlichkeit im Bereich des Möglichen.
Negative Projekte verneinen aber, dass bisher, u. a. von einigen der intel‐
ligentesten Theoretiker*innen präsentierte Ansätze eine politische Pflicht
zu begründen vermochten. Diese Tatsache lässt sie an der Möglichkeit
zweifeln, staatliche Autorität effektiv legitimieren zu können. Ein weiterer
Unterschied zwischen den beiden Gruppen ist der leicht andere Fokus.
Erstere legt ihr Augenmerk in der Tendenz auf die Frage nach Legitimität,
zweitere auf jene nach einer Verpflichtung.

Simmons ([1996] 2001, 105) schlägt eine vergleichbare Typologisierung
anarchistischer Philosoph*innen vor. Er unterscheidet zwischen a priori
und a posteriori Ansätzen. Apriorische Projekte – zu diesen zählt Simmons
Robert Paul Wolffs Ansatz –64 schliessen staatliche Autorität a priori aus,
weil diese sich nicht mit anderen grundlegenden Prinzipien (z. B. individu‐
elle Autonomie) vereinbaren lässt. A posteriori Ansätze verneinen dagegen
die Möglichkeit legitimer staatlicher Autorität nicht von vornherein, wei‐
sen die bisher hervorgebrachten Argumente für die politische Pflicht aber
zurück (Simmons [1996] 2001, 105). Damit korrespondiert Simmons’ Typ
des philosophischen Anarchismus a posteriori mit dem negativen philoso‐
phischen Anarchismus in Hortons Typologisierung. Zwischen dem apriori‐
schen und dem positiven philosophischen Anarchismus gibt es ebenfalls
eine Überschneidung. Der kleine Unterschied – in Hortons Typologie

64 Simmons begründet seine Einteilung Wolffs mit dessen Aussage, das Konzept legiti‐
mierter Staaten erscheine nichtssagend und Anarchismus sei die einzige vernünftige
Alternative. Im Englischen verwendet Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 19) die For‐
mulierung „[…] the concept […] would appear to be vacuous […].“ Da diese im
Konjunktiv steht, erscheint Simmons’ Einschätzung etwas übereilt.

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität

93

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


umfasst der positive Typ sowohl apriorischen als auch aposteriorischen
philosophischen Anarchismus – verschiebt aber den Blickwinkel auf den
typologisierten Gegenstand entscheidend.

Mit Simmons’ Typologisierung lässt sich zum einen Wolffs Ansatz nicht
korrekt erfassen. Wolff verneint nicht die Möglichkeit legitimer staatlicher
Autorität. Diese ist theoretisch möglich, muss aber mit individueller Auto‐
nomie vereinbar sein (siehe Abschn. 3.1.2). Zum anderen erfasst Simmons’
Typologie die entscheidende Frage nicht. Ob Autorität von vornherein
abgelehnt wird oder nicht, ist (zumindest für meine Untersuchung) nicht
der relevante Punkt. Wichtiger ist vielmehr, den Blick sowie die Ziele der
Autor*innen zu erfassen. Den ersten Aspekt erfasst Simmons mit seiner
Typologisierung zwar, diese vernachlässigt aber den zweiten Aspekt. Geht
es den Autor*innen darum, lediglich zu zeigen, dass keine zurzeit bekannte
Begründung der politischen Pflicht zu überzeugen vermag? Oder möch‐
ten sie ein nicht skeptisches Argument präsentieren? Dies erfasst Hortons
Unterscheidung in positiven und negativen philosophischen Anarchismus
besser. In Abweichung zu Horten, dessen Typologisierung wie jene von
Simmons lediglich auf die skeptischen, d. h. politische Autorität verneinen‐
de Elemente fokussiert, fasse ich „positiv“ aber weiter. Denn in Anbetracht
der Stossrichtung des politischen Anarchismus, der entgegen den Vorur‐
teilen nicht (dogmatisch) antiautoritär ist und damit politische Autorität
nicht notwendigerweise ablehnt, müssen unter die positiven (d. h. nicht
skeptischen) Ansätze auch jene Projekte fallen, die alternative Formen poli‐
tischer Autorität begründen. Um terminologische Überschneidungen mit
der Unterscheidung zwischen der negativen und der positiven anarchisti‐
schen Herausforderung zu vermeiden, verwende ich prinzipielle Ansätze
oder Argumentation anstelle von „positive Ansätze“ und skeptische Ansätze
oder Argumentation anstelle von „negative Ansätze“.

Damit ist nun noch die Frage zu klären, in welchem Verhältnis der
philosophische Anarchismus zur anarchistischen Theorietradition steht.
Wie im Abschn. 2.3.2 argumentiert, handelt es sich beim Anarchismus um
eine diverse und manchmal widersprüchliche ethische Diskussion über
revolutionäre Praxis. Auf theoretischer Ebene drückt sich dies durch eine
Vielzahl theoretischer Perspektiven aus, die lediglich durch gewisse geteilte
Überzeugungen und Verständnisse zusammengehalten werden (Graeber
2004, 8). Einen dieser Kernwerte – Ablehnung von Herrschaft – teilen sich
politische Anarchist*innen und philosophische Anarchist*innen im weiten
Sinn. Die beiden weiteren Kernwerte – Diversität und Ethos der direkten

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

94

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aktion – sind nicht notwendigerweise Werte, die Autor*innen vertreten,
die wir dem philosophischen Anarchismus im weiten Sinn zuschreiben. Sie
sind aber Werte, welche die Theoriebildung der anarchistischen Bewegung
informieren und über eine exklusiv negative Herausforderung hinauswei‐
sen. Anarchist*innen wollen nicht nur zeigen, dass der Status quo nicht
legitim ist. Für sie sind ihre Institutionen dem Status quo überlegen und
dies wollen sie durch ihre Praxis plausibilisieren. Folglich kann ein genuin
anarchistisches Projekt nicht ausschliesslich negativ sein und muss die
Kernwerte – implizit oder explizit – aufnehmen. In diesem Sinn handelt
es sich bei den Kernwerten um notwendige Aspekte des philosophischen
Anarchismus im engeren Sinn.65

Die philosophischen Anarchist*innen formulieren aber nicht nur eine
Herausforderung, sie sehen sich selbst einigen gegenüber. Erstens kann
man insbesondere Vertreter*innen eines philosophischen Anarchismus im
weiten Sinn vorwerfen, es handle sich lediglich um ein skeptisches Projekt
ohne Mehrwert für eine Debatte, welche darauf zielt, unsere Gesellschaft
voranzubringen, zu optimieren etc. (vgl. dazu z. B. J. Wolff 1996). In der
Tat ist der Skeptizismus gegenüber Autorität im Sinne einer Ablehnung von
Herrschaft ein konstitutives Element anarchistischer Theorien und viele in
meinen Augen überzeugende Argumente basieren darauf. Dies entkräftet
aber die Relevanz der Frage nicht, ob eine rein skeptische Theorie einen
wertvollen Beitrag zur Diskussion zu leisten vermag. Weshalb sollte man
sich mit dem philosophischen Anarchismus beschäftigen, wenn er uns
lediglich zweifeln lässt? Um dieser Kritik zu begegnen und den philosophi‐
schen Anarchismus als relevante und interessante Theorienfamilie darzu‐
stellen, muss man explizit die positiven Aspekte philosophisch-anarchisti‐

65 Mein Verständnis des philosophischen Anarchismus im engeren Sinn weist gewisse
Überschneidungen mit dem kritischen philosophischen Anarchismus auf, den Egou‐
menides (2014, 4) verteidigt. Sie definiert diesen als eine Position, welche die viel‐
versprechendsten Theorien untersucht, welche die Existenz einer politischen Pflicht
verteidigen wollen. Aus deren Scheitern leitet diese Position als konstruktive Folge‐
rung ab, dass es keine allgemeine politische Pflicht gibt und dass damit staatliche
Autorität nicht legitimiert ist. Diese Kritik ist dabei mit einer Vorstellung davon ver‐
bunden, wie eine ideale legitime Gesellschaft beschaffen sein sollte. Dies informiert
das Verständnis davon, wie politische Gesellschaften nicht organisiert sein dürfen,
um als legitim zu gelten. Der kritische philosophische Anarchismus betrachtet alle
bestehenden Staaten als illegitim, da sie diesem Ideal – insbesondere der Forderung
nach Herrschaftsfreiheit nicht entsprechen. Darin steht er im Einklang mit dem
politischen Anarchismus. Letztlich ist die Position des kritischen philosophischen
Anarchismus eine Mischung aus philosophischem und politischem Anarchismus.

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität

95

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scher Ansätze herausarbeiten respektive eine rein oder primär skeptische
Position um positive Aspekte ergänzen. Diese spricht dafür, die theoreti‐
schen Überlegungen zu anarchistischen Gesellschaften aufzunehmen und
so eine Herausforderung zu formulieren, die einem philosophischen Anar‐
chismus im engeren Sinn entspricht.

Ein weiterer möglicher – und bis zu einem gewissen Grad „verwand‐
ter“ – Kritikpunkt bringt Miller (1984, 15) auf den Punkt: Philosophischer
Anarchismus sei ein „blutleerer Vertreter“ anarchistischer Theorien. So
gibt A. John Simmons selbst zu, philosophischer Anarchismus stelle beste‐
hende Institutionen nicht infrage und habe vermutlich kaum Einfluss auf
bestehende soziale Praktiken (Egoumenides 2014, 43–45). Weshalb sollte
man sich mit dieser Theorie auseinandersetzen, wenn diese keinerlei prak‐
tische Auswirkungen besitzt? Man könnte gar argumentieren, philosophi‐
sche Anarchist*innen verneinen zuerst legitime staatliche Autorität, nur
um sie danach durch die sprichwörtliche Hintertüre wieder einzuführen.
Zwar besitzen wir in ihren Augen keine politische Pflicht, haben aber
gute Gründe, Staaten nicht nur nicht abzuschaffen, sondern ihnen auch
keinen Widerstand zu leisten. Um diesem Kritikpunkt zu begegnen, muss
man zeigen können, dass eine anarcho-philosophische Haltung praktische
Auswirkungen – z. B. auf die individuelle Attitüde gegenüber staatlichen
Institutionen – besitzt. Dies spricht ebenfalls dafür, eine Herausforderung
zu formulieren, die sowohl negative und positive Aspekte umfasst.

Ein dritter Kritikpunkt bezieht sich nicht nur auf den philosophischen,
sondern auch auf den politischen Anarchismus. In ihrem Streben, den Staat
abzuschaffen oder ihm zumindest legitime Autorität zu verweigern, verfeh‐
len die Anarchist*innen ihr Ziel: Ihre Ansätze verringern Ungerechtigkeiten
nicht, sie fördern sie sogar. Beispielsweise argumentiert Luara Ferracioli
(2015) in ihrem Essay „The Anarchist’s Myth: Autonomy, Children, and
State Legitimacy“, die philosophischen Anarchist*innen mögen korrekt sein
in ihrer Annahme, in einem Naturzustand würden natürliche Rechte nicht
systematisch verletzt.66 Doch dieser ist nicht zwingend deckungsgleich mit
einem Kontext, in welchem Kinder erlernen können, autonom zu sein
(382). Ohne Staat bzw. staatliche Autorität überlässt man die Entwicklung
individueller Autonomie der Laune der Eltern, da staatliche Institutionen
Kinder nicht mehr vor potenziellen schädlichen familiären Eingriffen in die
natürliche Entwicklung der Kinder zu autonomen moralischen Akteur*in‐

66 Auf Ferraciolis Argumentation gehe ich im Abschn. 3.1.3 vertieft ein.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

96

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen schützen könnten (376). Ferraciolis Kritik ist mit jener von Jonathan
Wolff (2016, 47–48) vergleichbar: Ohne externe Autorität müssen Anar‐
chist*innen auf das moralische Urteil jedes Einzelnen abstellen. Das Prob‐
lem widersprüchlicher Urteile oder antisozialen Verhaltens wird in der ana‐
lytischen Tradition gelöst, indem Anarchist*innen „gütiger Essentialismus“
unterstellt wird (Franks 2012, 60–61). Ohne den verfälschenden Einfluss
des Staates respektierten die Menschen individuelle Freiheiten von sich
aus und kooperierten selbstverständlicherweise miteinander. Um diesem
und vergleichbaren Argumenten entgegenzutreten, gilt es, die „wahre“ Mo‐
tivation hinter dem (philosophischen) Anarchismus zu zeigen und deren
praktische Schlussfolgerungen zu interpretieren. Daraus ergeben sich einige
Fragen: Erstens ist zu bestimmen, inwieweit der Anarchismus auf diese
essentialistische Grundannahme angewiesen ist.67 Zweitens muss man zei‐
gen, wie solche allfälligen anarchistischen Annahmen, welche unter idea‐
len Umständen überzeugend sein können, auf unsere „unvollkommene“
Lebenswelt zu übertragen wären?

Zusammenfassend kann man demnach sagen, anarcho-philosophische
Theorien sehen sich mindestens drei Hauptkritikpunkten gegenüber: Ers‐
tens fehle ihnen die theoretische und zweitens die praktische Relevanz. Als
dritter Punkt können ihnen ihre zu idealisierten Annahmen vorgeworfen
werden. Um das Ziel zu erreichen, eine möglichst überzeugende Form des
philosophischen Anarchismus zu formulieren, sind folglich Antworten auf
diese Kritik zu finden.

2.4 Erstes Zwischenfazit: Anarchistische Kritik am staatlichen
Autoritätsanspruch

In diesem Kapitel habe ich einerseits die zentralen Konzepte, welcher mei‐
ner Arbeit zugrunde liegen, skizziert und andererseits die Gründe, welche
dafürsprechen, sich vertieft mit anarchistischen Theorien zu beschäftigen,
umrissen. Dabei ist ein Punkt klar geworden: „Den“ Anarchismus gibt es
nicht. Beim Anarchismus – verstanden als eine Sammlung politischer Ideen
und Konzepte – handelt es sich um eine Theorienfamilie, die sich die Ab‐

67 Wie Franks (2012, 61) richtigerweise feststellt, ergeben sich aus solchen idealisieren‐
den Überlegungen zum einen ein epistemologisches (können wir überhaupt die
„universelle“ menschliche Natur erkennen?) und zum anderen ein praktisches Prob‐
lem (weshalb haben die „gutmütigen“ Menschen überhaupt einen Staat geschaffen?).
Siehe dazu Abschn. 6.2.

2.4 Erstes Zwischenfazit: Anarchistische Kritik am staatlichen Autoritätsanspruch

97

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lehnung von Herrschaft teilt sowie eine gemeinsame Idee des Guten – der
freie Mensch – besitzt. Dies motiviert den Angriff auf den (real existieren‐
den) Staat. Dieser ist aber nicht das einzige Ziel anarchistischer Kritik. Im
Fokus liegen z. B. ebenfalls der Kapitalismus, organisierte Religion sowie
weitere auf Herrschaft, Unterdrückung oder Ausbeutung beruhende sozia‐
le Organisationsformen. Als Mittel, um ihre Ziele umzusetzen, dient den
Anarchist*innen die direkte Aktion, die man am besten als eine Form präfi‐
gurativer Politik begreift. Diese zielt darauf, im Hier und Jetzt anarchistisch
zu leben und damit unter anderem die Performanz anarchistischer Lebens‐
weisen zu plausibilisieren. Deren effektive Ausgestaltung ist divers und
vielfältig. Daraus zu schliessen, der Anarchismus sei theoriefeindlich und/
oder inkohärent, wäre falsch und wird der Tatsache, dass Diversität ein
anarchistisches Kernkonzept ist, nicht gerecht. Ferner zielen anarchistische
Ansätze nicht auf eine utopische Vorstellung ab, wie eine ideale Gesellschaft
auszusehen hat. Das anarchistische Transformationsverständnis versteht
die direkte Aktion als einen nie endenden Prozess, um herrschaftsfreie
Organisationsformen zu schaffen. Die Idee ist, den Wandel im Hier und
Jetzt durch das Leben herrschaftsfreier Alternativen direkt umzusetzen (vgl.
Abschn. 2.3.2).

In diesem Sinne handelt es sich beim Anarchismus um eine auf die
Praxis gerichtete Ideologie. Wie passt da der „philosophische“ Anarchismus
ins Bild? Ich habe diesen als starken oder schwachen, individualistischen
oder kommunitaristischen Anarchismus beschrieben, der sich philosophi‐
scher Methodik in seiner Auseinandersetzung mit Autorität bedient (vgl.
Abschn. 2.3.3). Philosophische Anarchist*innen im weiten Sinn verneinen
sowohl eine politische Pflicht als auch die politische Autorität aller existie‐
renden und/oder potenziellen Staaten. Diese rein oder primär skeptische
Herangehensweise wirf aber Fragen über die Relevanz auf. Dies ist insbe‐
sondere dann der Fall, wenn dieser Skeptizismus mit der These verknüpft
wird, wir hätten aber gute Gründe, Staaten nicht nur nicht abzuschaffen,
sondern ihnen auch keinen Widerstand zu leisten. Diese spricht dafür,
einen holistischeren Zugang zu wählen und die negative um eine positive
Herausforderung zu ergänzen. Und hier ist es angebracht, auf anarchisti‐
sche Überlegungen darüber zurückzugreifen, wie unser Zusammenleben
herrschaftsfrei oder ‑arm gestaltet werden kann. Dieser Anspruch verweist
auf einen philosophischen Anarchismus im engen Sinn, d. h. um einen
philosophischen Anarchismus, der anarchistische Kernwerte zumindest
implizit aufnimmt. Somit handelt es sich bei diesem um einen Metaanar‐
chismus, der sich auf die theoretischen Aspekte konzentriert. Denn auch als

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

98

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


praktische Ideologie ist der Anarchismus auf einen normativen Unterbau
angewiesen.

Die vielfältigen Gegenentwürfe zum Status quo, welche die anarchisti‐
sche Bewegung hervorgebracht hat, sind ein Grund, sich mit anarchisti‐
schen Theorien zu befassen (vgl. Abschn. 2.3.1). Weitere beziehen sich auf
die Idee, der Anarchismus sei die Hintergrundherausforderung etatistischer
Ansätze. Zum einen hilft er dabei, einen Status-quo-Bias zugunsten des
Staates zu vermeiden und zeigt uns Alternativen zu diesem auf. Zum
anderen zwingt er dazu, die Beziehung zwischen Staat und Individuum
zu hinterfragen, was ihn zu einem wertvollen Argumentationsinstrument
macht.

Die nachfolgenden Kapitel fokussieren nun anhand einiger exemplari‐
scher Autor*innen auf den philosophischen Anarchismus. Dieser kann,
wie gesehen, einerseits eine prinzipielle Argumentation verfolgen und ver‐
suchen, eine Erklärung dafür zu geben, weshalb Staaten moralisch unmög‐
lich sind. In diese Kategorie fällt Robert Paul Wolffs Ansatz, auf den ich
im nächsten Kapitel eingehe. Philosophischer Anarchismus kann aber auch
eine skeptische Argumentation verfolgen und argumentieren, theoretisch
sei eine politische Pflicht und damit legitime Staatlichkeit im Bereich des
Möglichen, aber bisher seien einige der intelligentesten Theoretiker*innen
an überzeugenden Ansätzen gescheitert. Diese Tatsache muss uns an der
Möglichkeit zweifeln lassen, ob sich staatliche Autorität legitimieren lässt.
Diesen Ansatz wählt A. John Simmons in seinem Projekt, auf das ich
im Abschn. 4 eingehe. Dabei gilt es unter anderem, Gegenargumente für
die drei identifizierten Hauptkritikpunkte – anarchistischen Theorien fehle
die theoretische sowie die praktische Relevanz und ihre Vorstellung des
Menschen sei zu idealisiert – zu finden (vgl. Abschn. 2.3.3).

2.4 Erstes Zwischenfazit: Anarchistische Kritik am staatlichen Autoritätsanspruch

99

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

Im vorherigen Kapitel habe ich das zentrale Problem, welchem sich eine
Theorie der politischen Pflicht gegenübersieht, skizziert: deren inhaltsun‐
abhängiger Charakter. Eine Pflicht, das Recht zu befolgen, weil es sich um
Recht handelt, erscheint von einem individuellen Standpunkt aus proble‐
matisch. Besitzen wir nämlich eine solch geartete politische Verpflichtung,
dann ist der Grund, der Rechtsnorm X zu gehorchen, nicht deren Inhalt,
sondern Xs Status. Dies ist, wie etwa Mokrosińska (2012, 5) zu Beginn ihrer
Untersuchung feststellt, beunruhigend, weil dadurch die Handlungen eines
Individuums von seinen moralischen Überlegungen abgekoppelt werden.
Eine Möglichkeit wäre, an dieser Stelle darauf zu verweisen, dass es sich um
eine pro tanto Pflicht handelt. Folglich können andere moralische Gründe
relevant sein und die politische Pflicht übertrumpfen. Doch selbst wenn
dies das Problem entschärft, verbleibt der Kern der Problematik. Selbst eine
moralisch fragwürdige Rechtsnorm erhält über den Umweg der politischen
Pflicht einen moralisch begründeten Handlungsgrund. Es ist nicht mehr
ausreichend, z. B. zu argumentieren, aufgrund von Gerechtigkeitsüberle‐
gungen sei X zu ignorieren. Man muss nun auch noch moralische Gründe
finden, weshalb das, was gegen X spricht, stärker als die politische Pflicht
ist. Ein vergleichbares Problem offenbart sich auch, wenn man sich mit
Autorität beschäftigt. Wie Raz (1985a, 13–14) erklärt, ist eine autoritative
Aussage präemptiv. Dies birgt wiederum die Gefahr, individuelle Urteile zu
verunmöglichen oder mindestens von der effektiven Handlung zu entbin‐
den.

Der inhaltsunabhängige Charakter des politischen Sollens macht dieses,
wie Mokrosińska (2012, 5) feststellt, für die Anarchist*innen unakzeptabel.
Für sie gibt es, wie Mokrosińska weiter ausführt, verschiedene rationale
und/oder moralische – von der politischen Verpflichtung verschiedene –
Gründe, dem Recht im Einzelfall Folge zu leisten. Die Pflicht, grundsätzlich
nicht zu töten, gilt für Anarchisten*innen, weil es moralisch verwerflich
ist, eine andere Person umzubringen, und nicht, weil uns der Staat eine
gleichlautende Rechtspflicht auferlegt.

101

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwei Grundfragen helfen, auf die relevanten Themen und Konzepte zu
fokussieren:

1. Welcher Zusammenhang besteht zwischen der politischen Pflicht und
Autorität? Es ist die Frage, ob die Korrelationsthese zutrifft oder ob –
wenn überhaupt – eine andere Verbindung besteht (vgl. Abschn. 2.2).
Eine Korrelation zwischen politischer Pflicht und Autorität zu verneinen,
ist aber kein Ausweg, um der anarchistischen Kritik zu entkommen.
Selbst wenn eine Verpflichtung zum Regelgehorsam wegfiele, haben An‐
archist*innen das notwendige Instrumentarium, um staatliche Autorität
weiterhin kritisieren zu können.

2. Ist die zu Beginn des letzten Kapitels erwähnte Idee, Menschen sollen
Verantwortung übernehmen, überhaupt mit der politischen Pflicht und/
oder mit legitimer staatlicher Autorität vereinbar? Diese Frage legt den
Fokus auf die Beziehung zwischen Individuum und Staat und hilft
uns unter anderem, herauszufinden, was der Staat überhaupt von uns
verlangen darf. Des Weiteren rückt diese Frage das moralisch richtige
Handeln gegenüber staatlichen Institutionen in den Vordergrund. Muss
man, möchte man eine selbstverantwortliche Person sein, sich staatlicher
Autorität entziehen, ihr (manchmal) Widerstand leisten oder sie gewäh‐
ren lassen?

Diese in der zweiten Grundfrage umrissene Kernthematik behandelt Ro‐
bert Paul Wolff in seinem Essay In Defense of Anarchism ([1970] 1998),
welches man als einen „Klassiker“ der anarcho-philosophischen Literatur
bezeichnen kann.

Insofar as a man fulfills his obligation to make himself the author of his
decisions, he will resist the state’s claim to have authority over him. That
is to say, he will deny that he has a duty to obey the laws of the state
simply because they are the laws. (R. P. Wolff [1970] 1998, 18).

Dieses Zitat verdeutlicht die radikale Kernthese Wolffs: Es gilt der (fast)
uneingeschränkte Primat der individuellen moralischen Autonomie. Eine
wichtige Stellung in seinen Überlegungen nehmen Kants Theorien und
Konzepte ein. Daher überrascht es auch nicht, wenn Miller (1984, 26)
in Wolff einen radikalen Kantianer sieht. Derweil diese Einschätzung auf
den ersten Blick zu überzeugen vermag, zeigt sich auf den zweiten deren
Schwäche. Denn eine zentrale These Kants ist bekanntlich, das Individuum

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

102

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


besitze eine moralische Pflicht dazu, den Naturzustand zu verlassen.68 Wolff
verneint diesen Punkt. Staatliche Autorität kann zwar unter bestimmten,
sehr restriktiven Umständen mit individueller Autonomie vereinbar sein,
die Anforderungen dafür sind aber – wie Wolff mit einem Rückgriff auf
Rousseaus Gesellschaftsvertrag zu zeigen versucht – ausserordentlich hoch.

In einem ersten Schritt rekonstruiere ich Wolffs Argument. Dabei fo‐
kussiere ich nicht nur – wie es viele andere Autor*innen tun – auf
den ersten Teil des Essays (Abschn. 3.1.1), sondern diskutiere auch den
zweiten (Abschn. 3.1.2). Nach einer Kritik von Wolffs Argumentationslinie
(Abschn. 3.1.3) bespreche ich eine Möglichkeit, Wolffs Ansatz (oder Teile
davon) gegen bestimmte Kritikpunkte zu verteidigen (Abschn. 3.2). Dies
erlaubt mir dann, in einem dritten Schritt, Wolffs Kerngehalt, welcher für
meinen Ansatz relevant ist, herauszustreichen (Abschn. 3.3).

3.1 Den Anarchismus verteidigen

3.1.1 Die Frage: Autonomie oder Autorität?

Für Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 3) bedeutet Politik die staatliche Aus‐
übung von Macht oder den Versuch, diese zu beeinflussen. Diese Definition
gleicht jener, welche Max Weber (1919) anbietet. Er versteht unter Politik
das „[…] Streben nach Machtanteil oder nach Beeinflussung der Machtver‐
teilung, sei es zwischen Staaten, sei es innerhalb eines Staates zwischen den
Menschengruppen, die er umschliesst“ (4). Politische Philosophie ist daher
für Wolff die Philosophie des Staates. In dieser Aussage offenbart Wolff
einen äusserst engen Politikbegriff. Ist dieser auf Staatlichkeit beschränkt,
dann ist eine staaten- auch eine politiklose Gesellschaft. Dies ist aber keine
zielführende Definition. Erstens limitiert sie die politische Philosophie zu
sehr und verunmöglicht es ihr, sich mit nicht etatistischen Alternativen
zu beschäftigen, was Staatlichkeit als epistemisches Regime stärkt. Es ist
vorschnell anzunehmen, in einer anarchistischen Gesellschaft gäbe es keine
Strukturen mehr, welche sich mit gesamtgesellschaftlichen Herausforderun‐
gen beschäftigen. Zweitens ist der Fokus auf Macht – verstanden als die
Fähigkeit, den eigenen Willen durchzusetzen (vgl. Abschn. 2.1.3) – unglück‐

68 So sagt Kant etwa in der Metaphysik der Sitten folgendes: „Die bürgerliche Verfas‐
sung, obzwar ihre Wirklichkeit subjectiv zufällig ist, ist gleichwohl objectiv, d. i. als
Pflicht, nothwendig“ (MS, AA VI:264).

3.1 Den Anarchismus verteidigen

103

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lich. Sie mag im täglichen Politikbetrieb, wie wir ihn heute kennen, ein
zentraler Erfolgsfaktor sein. Existierende politische Systeme sind macht-
oder herrschaftsförmig organisiert, womit eine Beschäftigung mit Politik
auch jeweils eine mit Macht ist. Daraus folgen zwei Schlüsse (Hubacher
2021, 34): Erstens ist, um sich in bestehenden Gesellschaften orientieren
zu können, das Erkennen und Verstehen formeller und informeller Macht‐
strukturen notwendig. Zweitens – und darauf aufbauend – muss man so‐
wohl die Macht der Gegenseite als auch die eigene Macht und die damit
verbundenen Möglichkeiten verstehen, um eigene Handlungsoptionen zu
erkennen. Somit ist das Konzept Macht von essenzieller Bedeutung, um be‐
schreiben zu können, wie politische Prozesse funktionieren, und um poli‐
tisch partizipieren zu können. Der politische Prozess sowie das Politische69

beinhalten aber mehr, als lediglich Macht-über zu erlangen. Viele verbinden
Politik mit Diskutieren und Argumentieren, was wiederum auf die Idee, das
beste Argument sei in der Lage, zu überzeugen, verweist. Dies impliziert,
dass das Konzept Politik von Macht verschieden ist. Daher schlage ich
vor, Politik offener zu definieren; nämlich als ein institutionelles Gefüge,
welches sich damit befasst, gesamtgesellschaftliche Herausforderungen zu
lösen. Mit einem solchen Politikverständnis ist denn auch eine „anarchisti‐
sche“ Politik möglich.

Doch weshalb verwendet Wolff einen solchen engen, auf Macht fokus‐
sierten Politikbegriff? Ich denke, es bieten sich verschiedene Interpretatio‐
nen an. So könnte man sich einerseits auf den Standpunkt stellen, er
orientiere sich lediglich an soziologischen oder juristischen Definitionen
(vgl. Abschn. 2.1.3). Eine andere, in meinen Augen weitaus überzeugendere
Deutung ist, anzunehmen, Wolff versuche auf die Problematik unserer
heutigen politischen Systeme und deren hierarchisch-autoritäre Strukturen
hinzuweisen. Heutige Staaten sind nicht egalitär verfasst, sondern umfassen
eine – manchmal gewählte – „Elite“, welche die politischen Schlüsselpo‐
sitionen besetzt. Eine so strukturierte Politik läuft dem anarchistischen
Anspruch, eine Gesellschaftsordnung dürfe keine zwangsbewehrte Autori‐
tät besitzen, sowie der Ablehnung von Herrschaft konträr entgegen (vgl.
Abschn. 2.3.2). Dies impliziert, bei Wolffs Politikbegriff liege der Fokus auf

69 Das Politische verwende ich, um die Sphäre gesellschaftlicher und politischer Fragen
zu bezeichnen, die sich mit politischen Werten und Grundfragen (Gerechtigkeit, De‐
mokratie, Gleichheit …) befassen. Die Differenzierung zwischen der Politik und dem
Politischen hat einen analytischen Mehrwert, weil damit zwischen den konkreten
politischen Systemen, die uns im Alltag begegnen, und den Merkmalen, die Politik
ausmachen, unterschieden werden kann (Gloe und Oeftering 2017, 420).

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

104

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Ist-Zustand und nicht auf möglichen, unter Umständen nicht etatisti‐
schen politischen Ordnungen.

Ist für Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 3–11) die politische Philosophie
jene des Staates, stellt sich die Frage, was er unter diesem versteht. Ein
Staat ist für ihn eine Gruppe von Personen, welche die höchste Autorität in
einem bestimmten Territorium über eine bestimmte Bevölkerung besitzen
und ausüben. Damit orientiert sich Wolff an der sogenannten Drei-Ele‐
menten-Lehre (vgl. Abschn. 2.1.2). Autorität beschreibt er wiederum als
ein Befehlsrecht, mit welchem ein Recht auf Gehorsam korreliert. Beide
Termini können für ihn sowohl normativ als auch deskriptiv verstanden
werden. Derweil sich die Politikwissenschaft – quasi arbeitsteilig mit der
Philosophie – mit der deskriptiven Dimension befasst, zielt die politische
Philosophie darauf ab, die Form sowie die Prinzipien legitimier Autorität –
d. h. dem Recht zu regieren – zu finden, zu analysieren und zu zeigen.
Die Gründe, weshalb Menschen eine Autorität anerkennen, sind vielfältig.
Über die Geschichte hinweg gesehen ist Tradition wohl ein wichtiges Mo‐
tiv, doch auch aus Charisma einzelner Führungspersonen oder, insbesonde‐
re in unserer heutigen Zeit, aus einem öffentlichen Amt ergibt sich eine
gewisse Autorität.70 Dass Menschen jemanden das Recht zum Regieren
zusprechen, ist eine soziale und historische Tatsache, die Frage ist aber,
ob sie dieses überhaupt jemanden zusprechen sollen. Denn – von einem
moralischen Standpunkt aus gesehen – ist das Gehorchen nicht eine Frage
davon, ob man macht, was von einem verlangt wird. Es geht darum, ob wir
einer autoritativen Forderung Folge leisten, weil sie geäussert wurde. Zwar
glauben die Menschen, legitime Autorität existiere, doch diese Überzeugun‐
gen könnten falsch sein. Nichtsdestotrotz scheint ihr Glaube aber eine gute
Grundlage zu sein, um zu argumentieren, Menschen besässen ein Konzept
von de jure Autorität.

70 Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 7) orientiert sich hier an Max Weber (1947, 124) und
dessen drei reinen Typen legitimer Herrschaft. Diese hat entweder einen rationalen
Charakter und beruht „auf Glauben an die Legalität gesatzter Ordnungen und des
Anweisungsrechts der durch sie zur Ausübung der Herrschaft Berufenen ruhen (lega‐
le Herrschaft)“, einen traditionellen Charakter und beruht „auf dem Alltagsglauben
an die Heiligkeit von jeher geltender Traditionen und die Legitimität der durch sie
zur Autorität Berufenen ruhen (traditionale Herrschaft)“ oder einen charismatischen
Charakter und beruht „auf der ausseralltäglichen Hingabe an die Heiligkeit oder die
Heldenkraft oder die Vorbildlichkeit einer Person und der durch sie offenbarten oder
geschaffenen Ordnungen (charismatische Herrschaft)“.

3.1 Den Anarchismus verteidigen

105

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Somit hat Wolff in meinen Augen relevante Punkte angesprochen: Es
scheint ein grundsätzliches Verständnis zu geben, was legitime Herrschaft
bedeutet. Dies lässt sich auch von einer interpretativen Warte aus stützen.
Wird über ein neues Gesetz diskutiert, dann ist oft zu hören, der Staat müs‐
se eingreifen, um Problem X zu lösen. Es wird dann zumeist argumentiert,
dies sei aufgrund bestimmter Gerechtigkeits- oder Fairnessüberlegungen
geboten. Was bei solchen Aussagen implizit mitschwingt, ist die Annahme,
staatliche Regelung sei nicht nur geboten, sondern auch erlaubt. In anderen
Worten fussen diese Argumente auf dem Konzept legitimer staatlicher Au‐
torität.71 Unter welchen Voraussetzungen können staatliche Institutionen
ein Recht zum Regieren effektiv beanspruchen? Oder, anders gesagt, wann
besitzt ein Staat politische Autorität?

Wolffs Antwort darauf ist, wenn sich Autonomie und Autorität verein‐
baren lassen. D. h. es gilt, eine Verfassung zu finden, welche Individuen
erlaubt, auch dann autonom zu handeln, wenn sie sich einer Autorität
gegenübersehen. Bisher wissen wir nun, was er unter Autorität versteht.
Für das zweite Konzept greift er auf Kant zurück. Ausgangsthese für Wolffs
Überlegungen bildet die Aussage, Individuen seien für ihre Handlungen
verantwortlich, woraus zwingend folge, Menschen seien metaphysisch frei
(12–13). Dies bedeutet in einem gewissen Sinne, zu argumentieren, Indivi‐
duen seien grundsätzlich in der Lage, selbst zu entscheiden, wie sie zu
handeln gedenken. Um aber Verantwortung zu übernehmen, wie Wolff
weiter ausführt, reicht es nicht aus, sich lediglich zu entscheiden; man muss
versuchen, herauszufinden, wie man handeln soll. Dies verlangt wiederum
danach, relevantes Wissen zu erlangen, Motive zu hinterfragen, mögliche
Auswirkungen abzuschätzen, Prinzipien zu kritisieren etc. Damit wir dies
tun können, reicht der freie Wille oder individuelle Freiheit allein nicht
aus. Man muss auch die Fähigkeit besitzen, rationale Überlegungen anzu‐
stellen. Alle, die beides aufweisen, haben eine Pflicht, Verantwortung für
ihre Handlungen zu übernehmen. Beschreiben wir eine Person als verant‐
wortungsbewusst, dann implizieren wir damit nicht, sie handle unablässig

71 Hier könnte man argumentieren, dies sei unserer Sozialisation geschuldet. Nur weil
wir es uns „gewöhnt“ sind, gesamtgesellschaftliche Herausforderungen durch den
Staat zu lösen, so könnte dieses Argument fortgeführt werden, muss dies noch
nicht zwingend durch ebendiesen geschehen. Dieses Sozialisationsargument triff auf
deskriptiver Ebene zu. Dass wir ein Konzept legitimer politischer Autorität haben,
ist wohl in unserer Sozialisation begründet. Die hat aber keine direkten normativen
Konsequenzen. Daraus, ein Konzept φ zu haben, folgt nicht zwingend, man finde φ
erstrebenswert oder a priori legitimiert.

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

106

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


richtig. Wir sprechen eher die Tatsache an, dass ein Individuum seine
Pflicht, herauszufinden zu versuchen, was richtig ist, nicht vernachlässigt.

Für Wolff ist somit moralische Autonomie eine Kombination aus zwei
Voraussetzungen. Erstens handelt es sich dabei um Freiheit bzw. freien
Willen. Wir müssen die Möglichkeit haben, selbst zu entscheiden. Ohne Al‐
ternativen, zwischen denen wir wählen können, ist Autonomie nicht mög‐
lich. Doch dies allein reicht nicht aus, wir benötigen, zweitens, ebenfalls
die dazu notwendigen entsprechenden mentalen Kapazitäten. Diese beiden
Aspekte von Wolffs Verständnis der moralischen Autonomie mögen wenig
spektakulär scheinen. Bemerkenswerter ist vielmehr die Aussage, wenn eine
Person fähig dazu sei, über ihre Handlungen nachzudenken, stünde sie un‐
ter einer ständigen Verpflichtung, Verantwortung für diese zu übernehmen.
Diese Pflicht ist somit nicht voluntärer Natur. Kann ich mich einerseits zwi‐
schen verschiedenen Handlungsoptionen entscheiden und bin andererseits
geistig dazu in der Lage, die Situation zu analysieren, dann kann ich mich
meiner Verantwortlichkeit nicht entziehen, indem ich sie beispielsweise an
eine Autorität delegiere. In diesem Sinne hat Verantwortung Auswirkungen
auf den politischen Diskurs. So erklärt Wolff etwa, Bürger*innen hätten
eine Pflicht, sich genug modernes wissenschaftliches Wissen anzueignen,
um sich über die Atomenergie eine eigene Meinung bilden zu können
(17). Anders gesagt verlangt unsere Verantwortungspflicht zweierlei. Erstens
müssen wir uns relevantes Faktenwissen aneignen, um verstehen zu kön‐
nen, was um uns herum passiert. Um in der Lage zu sein, richtige Hand‐
lungen zu identifizieren, müssen wir dann zweitens die Fähigkeit besitzen,
unser Wissen anzuwenden.

Zunächst muss man sich fragen, gegenüber wem wir verpflichtet sind,
Verantwortung zu übernehmen. Handelt es sich hier um eine Selbstver‐
pflichtung, welche ich qua Menschsein besitze, oder sind andere deren
Ursprung? Ferner, trifft Letzteres zu, gegenüber welchen Personen bzw.
Personengruppen gilt dieses Sollen? Wolff versteht unter Verantwortung
zunächst einen reflektierenden Prozess, d. h. eine Person muss darüber
nachdenken, was die richtige Handlung ist. Ein Blick auf unsere soziale
Praxis zeigt aber die Grenzen einer solchen Konzeption.72 Sprechen wir da‐
von, jemand handle verantwortungsvoll, dann erwarten wir auf der einen

72 Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 12) spricht davon, Verantwortung zu übernehmen
beinhalte den Versuch, herauszufinden was die richtige Handlung ist. Diese Formu‐
lierung weist zugegebenermassen darauf hin, dass auch Wolff sich der Multidimen‐
sionalität von Verantwortung bewusst ist. Da er aber keine Beispiele o. Ä. gibt, kann
man davon ausgehen, er lege den Fokus auf die Reflexion.

3.1 Den Anarchismus verteidigen

107

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Seite, dass die Person sich Gedanken über die moralischen Implikationen
ihrer Handlungen gemacht hat. Diese können sowohl deren Konsequenzen
als auch deren intrinsischen Status beinhalten. Bei diesem Aspekt handelt
es sich um die vorwärts gerichtete Dimension, da sich diese Überlegungen
auf zukünftige Handlungen beziehen. Auf der anderen Seite sagen wir auch,
jemand müsse Verantwortung für vergangene Handlungen übernehmen.
Wir verlangen in diesen Fällen nach einer Begründung, wieso man die
Handlung H1, den Handlungen H2, H3 usw. vorgezogen hat. Ein Rückgriff
auf die Geschichte des Begriffes „Verantwortung“ verdeutlicht diese Aussa‐
ge: Die Rechtfertigung von Handlungen bzw. Unterlassungen kann man,
wie Buddeberg (2016, 234) argumentiert, als Kerngehalt von Verantwor‐
tung definieren. In der philosophischen Diskussion wird darunter auch die
Zuschreibung von Handlungen verstanden. Zusammenfassend ist Verant‐
wortung

[…] eine Praxis der Zurechnung vollzogener Handlungen oder noch zu
übernehmender Aufgabenbereiche, für die entweder jetzt oder zu einem
späteren Zeitpunkt Rechtfertigungen verlangt werden können. (Budde‐
berg 2016, 234).

Dies spricht gegen Wolffs Fokus. Die reflexive Komponente ist wichtig.
Eine Person, die zuerst handelt und erst danach darüber nachdenkt, wie
sie ihr Tun rechtfertigen kann, handelt alles andere als verantwortungsvoll.
Dasselbe gilt aber auch für jemanden, der nicht bereit ist, seine Handlungs‐
weise zu begründen. Eine Verantwortungspflicht muss beide Dimensionen
umfassen.

Buddeberg (2016, 235) beschreibt Verantwortung weiter als eine sprach‐
lich verfasste Zurechnungsrelation zwischen mindestens drei Elementen:
Das Subjekt, welches sein Handeln – das Objekt – vor einer Instanz –
welche Handlungsgründe einfordert – verantwortet. Wie Buddeberg weiter
ausführt, können wir bei keinem Handeln ausschliessen, dass dies einen
Einfluss auf andere Personen hat. Somit steht jegliches Tun grundsätzlich
unter dem Anspruch, vor anderen begründet werden zu müssen. In Bezug
auf Wolff ist die Frage nun, ob Subjekt und Instanz deckungsgleich sein
können. Folgen wir dem diskursiven Verständnis Buddebergs, können wir
dies bejahen. Zwar ist durch den potenziellen Sprachakt des Rechtferti‐
gens – wie mit jeder sprachlichen Interaktion – neben dem Sprecher auch
immer mindestens eine weitere Person angesprochen; diese kann aber auch
abstrakter Natur (z. B. ein Kollektiv oder das eigene Ich) sein (Buddeberg
2016, 235). Demnach kann, jedenfalls in einigen Kontexten, Autonomie

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

108

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


darauf hinauslaufen, sich gegenüber sich selbst rechtfertigen zu müssen.
Von diesem Standpunkt aus erscheint demnach das Konzept der Selbstver‐
antwortung weder widersprüchlich noch unmöglich. Ich sehe noch einen
weiteren vorteilhaften Aspekt, den diese Sichtweise besitzt. Individuelle
Autonomie wird nämlich über die Komponente der Verantwortung, der
wiederum die Idee zugrunde liegt, wir hätten unsere Handlungen zu recht‐
fertigen, mit dem Anspruch verbunden, die Auswirkungen unseres Tuns
auf andere in unseren moralischen Überlegungen miteinzubeziehen. Somit
handelt eine rein egoistisch und nur auf sich bedachte Person nicht verant‐
wortungsbewusst.

Dies verweist auf den Wert, den Verantwortung besitzt. Verantwortung
zu übernehmen, drückt eine Wertschätzung für das eigene Leben aus
und anerkennt den Einfluss von Entscheiden und Handlungen auf die
soziale Realität. Nielsen und Axelsen (2021, 645) nennen daneben noch
zwei weitere Punkte, welche Verantwortung wertvoll machen. Für sie hat
Verantwortung ein selbstkonstitutives und ‑konstruierendes Element. In‐
dem eine Person ihre persönliche Verantwortung wahrnimmt, erschafft sie
sich selbst so, wie sie sein möchte und wie andere sein könnten. Zudem
ist eine verantwortungsvolle Entscheidung, die auf genügend Deliberation
und kritischer Reflexion beruht, wertvoll, weil man dadurch die Pluralität
wertvoller Lebensentwürfe sowie die diversen wertvollen Ergebnisse aner‐
kennt, die ein einziger Entscheid haben kann. Im Kontext von Wolffs
Überlegungen ist unter anderem die Verbindung zwischen verantwortungs‐
vollem Handeln und Autonomie entscheidend. Handeln impliziert, sich
für eine Handlung H1 zu entscheiden. Sich zu entscheiden hat – unabhän‐
gig von den Konsequenzen – einen Wert sowohl als Ausdruck als auch
als konstitutives Element des menschlichen Handlungsvermögens (Nielsen
und Axelsen 2021, 645). Zudem kann man argumentieren, die verantwor‐
tungsvolle Wahl sei essenziell für das menschliche Wohlergehen. Eine Wahl
zu treffen erlaubt, Auffassungs- und Urteilsfähigkeit, das Differenzieren
sowie moralische Wertschätzung zu üben (Mill [1859] 1988, 81). Für Nielsen
und Axelsen (2021, 646) erfasst John Stuart Mills Würdigung der indivi‐
duellen Wahlmöglichkeit eine Quelle des Wertes der selbstschöpferischen
Verantwortung. Zu entscheiden ist wertvoll, weil dies konstitutiv für die
individuelle Handlungsfähigkeit (agency) ist, weil dies ein Weg ist, uns
mit der Realität zu vernetzen und weil dies ein Schlüsselelement für das
menschliche Wohlergehen und den Verlauf des eigenen Lebens ist. Um
diesen Wert von verantwortungsvollem Handeln zu schützen respektive

3.1 Den Anarchismus verteidigen

109

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer Person zugänglich zu machen, ist die individuelle Handlungsfähigkeit
zu gewährleisten oder herzustellen.

Aus der obigen Diskussion ergibt sich nun ein klareres Bild, wie man
Verantwortung verstehen kann und wem gegenüber wir eine Pflicht dazu
besitzen. Eine moralisch autonome Person denkt einerseits darüber nach,
welche Implikationen ihre Handlungen besitzen, und begründet anderer‐
seits, weshalb sie auf eine Weise handelte. Subjekt und Instanz sind zwar
konzeptionell verschieden, können aber zusammenfallen. Dies zeigt sich
auch in unserem täglichen Sprachgebrauch. So spricht man beispielsweise
davon, man müsse sich noch selbst im Spiegel ansehen können. Dies im‐
pliziert, dass man – mindestens in einigen Fällen – gegenüber sich selbst
Rechenschaft ablegen kann oder muss. Dies ist eine wertvolle Tätigkeit,
die eine Wertschätzung für das eigene Leben zum Ausdruck bringt und
die konstitutiv für Autonomie ist. Indem eine Person verantwortlich han‐
delt, übernimmt sie Autor*innenschaft für ihr Leben und drückt damit
eine Wertschätzung dafür aus. Die entscheidende Frage ist, unter welchen
Umständen man verantwortungsvoll entscheiden muss. In Wolffs Augen
ist jede Person letzten Endes immer für ihre Taten verantwortlich, was
bedeutet, letztinstanzlich fallen Subjekt und Instanz stets zusammen. Für
den autonomen Menschen kann es demnach keine Befehle geben, denn
selbst wenn ich einem solchen nachkomme, ist der Grund nicht die Auto‐
rität, welche eine andere Person oder eine Institution über mich besitzt
(R. P. Wolff [1970] 1998, 16–17). Es liegt allein in meiner eigenen Verantwor‐
tung, der autoritativen Aussage Folge zu leisten oder nicht. Dieser radikale
Individualismus, gibt Wolff selbst zu bedenken, stellt uns nun vor eine
grosse Herausforderung, möchten wir eine vollständige und rationale Auto‐
nomie erlangen. Die Komplexität moderner Gesellschaften, die sich seit der
Veröffentlichung von A Defense of Anarchism noch gesteigert hat, macht
verantwortliches Handeln äusserst anspruchsvoll:

The paradox of man’s condition in the modern world is that the more
fully he recognizes his right and duty to be his own master, the more
completely he becomes the passive object of a technology and bureau‐
cracy whose complexity he cannot hope to understand. (R. P. Wolff
[1970] 1998, 17).

Spricht die Komplexität moderner Gesellschaften nicht dafür, Entschei‐
dungen an Autoritäten zu delegieren? Ist es nicht die rationale Wahl,
sich in die Hände von Personen oder Institutionen zu begeben, die ein

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

110

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


besseres Verständnis oder mehr Expertise besitzen als man selbst? Man
kann sich für Wolff dafür entscheiden, die Anweisungen einer Person,
Personengruppe oder einer Institution zu befolgen (14–15). Er erklärt, es sei
in gewissen Kontexten vernünftig, seine Autonomie für eine oder mehrere
Aspekte seines Lebens zeitweise aufzugeben. Als Beispiel nennt Wolff jene
Fälle, in denen wir auf medizinische Hilfe angewiesen sind. Ein*e Ärzt*in
verfügen über Expertenwissen, welches wiederum theoretischer Autorität
zuzurechnen ist. Angesichts der Komplexität der Welt stellt sich aber gar die
Frage, ob man dauerhaft darauf verzichten sollte, autonom zu handeln. Wir
können dies tun, indem wir uns entscheiden zu tun, was Autorität A von
uns verlangt, ohne zu hinterfragen, ob As Anordnungen gut oder richtig
sind.73 Dies entbindet uns aber nicht von unserer Pflicht gegenüber uns
selbst, die Verantwortung für unsere Handlungen zu übernehmen. Folglich
ist auch dann, wenn man sich in ein Abhängigkeitsverhältnis begibt, für
seine Taten weiterhin verantwortlich. Diese Überlegungen konkretisiert
Wolffs Verständnis von Autonomie und Verantwortung weiter. Erstens ist
Autonomie ein Zustand, den ein moralisches Individuum anstreben soll.
Um dies zu tun, muss es seiner Verantwortungspflicht nachkommen. Tut
man dies nicht, ist man nicht mehr länger autonom. Zweitens zeigt sich,
welchen Ursprung die Verpflichtung hat, verantwortlich zu handeln. In
Wolffs Augen handelt es sich um ein natürliches Sollen. Solange ich die
mentalen Kapazitäten besitze, um die moralischen Implikationen meines
Tuns in einem angemessenen Rahmen abzuschätzen, besitze ich diese
Pflicht. Folglich steht am Beginn von Wolffs voluntaristischer Argumentati‐
on ein nicht voluntaristisches Sollen. Der Schritt von der Verantwortung
zum autonomen Menschen – und man kann wohl annehmen, nur in einem
solchen sehe Wolff ein vollwertiges moralisches Individuum – ist dann
wieder freiwilliger Natur.

73 Wolffs ([1970] 1998, 14) Formulierung hier ist offensichtlich zu eng respektive erfasst
nicht den entscheidenden Punkt. Es ist nicht entscheidend, ob eine Person P, die As
Autorität über sich anerkennt, As Anweisungen bewertet oder nicht. P kann sich Ge‐
danken zu den Anweisungen machen und diese kritisch hinterfragen. Hat sich P aber
A unterstellt, dann haben diese Überlegungen keinen Einfluss auf Ps Handlungen.
Verlangt A von P zu φ-en, dann kann P aufgrund moralischer Überlegungen φ-en als
schlecht qualifizieren. Trotzdem wird P φ-en, da A dies von P verlangt. Relevant ist
folglich, ob P As Anweisungen als inhaltsunabhängig akzeptiert und sie ausführt, weil
sie As Aussagen sind.

3.1 Den Anarchismus verteidigen

111

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Man kann seiner Pflicht, Verantwortung für das eigene Tun zu überneh‐
men, nicht entkommen.74 Aus dieser folgt ein starker Grund, Herrschaft
abzulehnen. Der Autonomie steht das Konzept politischer Autorität, ver‐
standen als das Recht zu regieren entgegen, welches ein konstitutives Ele‐
ment von Staatlichkeit ist. Doch diese beiden Aspekte lassen sich nicht
vereinbaren und Anarchismus präsentiert sich als die einzige politische
Ideologie, welche sich mit individueller Autonomie in Einklang bringen
lässt (18).75 Zwar wird auch ein*e Anarchist*in, wie Robert Paul Wolff zu
bedenken gibt, die Notwendigkeit eingestehen, sich unter bestimmten Um‐
ständen dem Recht zu fügen (18–19). Dabei muss ein*e Anarchist*in nicht
das Gefühl haben, Staaten könnten jemals überwunden werden. Allein
legitime politische Autorität können sie nicht beanspruchen. Ihre Gesetze
besitzen keine moralische Kraft, weil sie Gesetzte sind. Somit ist auch eine
besondere moralische Beziehung zu unserem „Heimatstaat“ unmöglich, da
alle Staaten gleichermassen illegitim sind:

[…] we might characterize the anarchist as a man without a country, for
despite the ties which bind him to the land of his childhood, he stands in
precisely the same moral relationship to „his“ government as he does to
the government of any other country […]. (R. P. Wolff [1970] 1998, 18).

3.1.2 Eine republikanische Lösung: Wolff über Jean-Jacques Rousseau

Oft wird Robert Paul Wolffs Beitrag auf seine vermeintliche These, Auto‐
nomie und Autorität seien unvereinbar, reduziert.76 Darüber wird aber
zumeist der zweite Teil von In Defense of Anarchism vergessen, in welchem
Wolff seine Position etwas relativiert. Wäre seine These nun so radikal,
wie sie oft präsentiert wird, wäre er uns – versteht er seinen Ansatz als
mehr als ein rein skeptisches Projekt – einige Aussagen darüber schuldig,

74 Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 18) spricht an dieser Stelle zwar von Autonomie,
doch wie obige Diskussion zeigt, ist das, was er im Sinne hat, eher die Aktion
(Verantwortlichkeit) als der Zustand (Autonomie).

75 Wie weiter oben erwähnt, versteht Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 3) unter Politik
die Ausübung staatlicher Macht bzw. den Versuch, diese zu beeinflussen. Es stellt
sich daher hier die Frage, ob er den Anarchismus folglich als eine politische Ideologie
bezeichnen darf, strebt doch dieser die Überwindung von Herrschaft und damit auch
von Staatlichkeit an.

76 So etwa in Daggers und Lefkowitzs (2014, Abschn. 3.1) Eintrag in der Stanford Ency‐
clopedia of Philosophy.

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

112

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie wir unsere Beziehung zu den de facto Staaten, in welchen wir leben,
bestmöglich gestalten sollen? Oder er müsste nicht ausführen, wie und
ob wir mit dem (Selbst‑)Anspruch umgehen sollen, unsere Handlungen
letztinstanzlich zu bewerten? Er macht aber nichts davon. Vielmehr ver‐
sucht er im zweiten Kapitel – überschrieben mit „The Solution of Classical
Democracy“ –, staatliche Autorität und individuelle Autonomie doch noch
miteinander in Einklang zu bringen. Miller (1984, 27) findet diese Wendung
seltsam und man ist geneigt, ihm Recht zu geben. Weshalb sollte man
zuerst gegen die Möglichkeit eines de jure legitimen Staates argumentieren,
um diese danach doch durch die sprichwörtliche Hintertüre zu rechtferti‐
gen? Ruft man sich einen zentralen Aspekt von Wolffs Ansatz wieder in
Erinnerung – legitime politische Autorität ist theoretisch möglich, sie muss
aber mit individueller Autonomie vereinbar sein –, dann erscheint dieser
Schritt nicht nur gerechtfertigt, sondern auch angezeigt.

Zu Beginn des Kapitels „The Solution of Classical Democracy“ erwähnt
Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 21), es gäbe verschiedene, nicht demokra‐
tische Staatsformen. Ohne eigentliches Argument gelangt er dann zum
Schluss, nur eine Demokratie besitze das Potential, Autonomie und Auto‐
rität zu vereinbaren.77 Das Argument, weshalb dies gelingen könne, gibt
er folgendermassen wieder (21–22): Ein Mensch könne nicht frei sein,
solange er sich einem fremden Willen unterzuordnen hat. Regieren sich die
Menschen aber selbst, dann können sie die Vorteile, die ein Staat zu bieten
vermag, mit individueller Freiheit verbinden.

His obligation to submit to the laws stems […] from the fact that he
himself is the source of the laws which govern him. Therein lies the
peculiar merit and moral claim of a democratic state. (R. P. Wolff [1970]
1998, 22).

Wie Wolff explizit erklärt, gibt es eine – wenn auch nur theoretische –
mögliche Lösung des von ihm identifizierten Problems (22): eine auf Ein‐
stimmigkeit basierende Direktdemokratie. Derweil (ganz oder teilweise)

77 Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 21) erklärt lediglich etwas lapidar, die Anerkennung
traditioneller Herrschaftsformen sei heutzutage verschwindend klein und Argumente
dafür seien äusserst schwach. Insbesondere die erste, empirische Aussage ist als
potenziell euro- bzw. US-zentristisch einzustufen. Ferner stellt sich die Frage, wie
solche empirische „Tatsachen“ zu interpretieren sind. Ziehen die Menschen ein de‐
mokratisch verfasstes Staatswesen einem nichtdemokratischen vor, weil sie von den
Vorzügen des ersten überzeugt sind? Oder ergibt sich diese Meinung lediglich daraus,
in einem (repräsentativ‑)demokratischen System aufgewachsen zu sein?

3.1 Den Anarchismus verteidigen

113

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


direktdemokratische Ordnungen existieren78, so sind auf Einstimmigkeit
basierende Varianten meines Wissens nirgendwo verwirklicht. Selbst wenn
es ein so verfasstes Gemeinwesen gäbe, wäre es in seiner Reichweite wohl
sehr eingeschränkt. Gemäss Wolff sprechen zwei Punkte dafür, sich trotz‐
dem mit diesem theoretischen System zu befassen (27): Erstens handle
es sich um eine echte Lösung zum Problem, Autonomie und Autorität zu
vereinbaren. Zweitens sei die auf Einstimmigkeit basierende Direktdemo‐
kratie das (implizite) Ideal, welches vielen klassischen Demokratietheorien
zugrunde liege.

Man könnte nun argumentieren, eine solche Gemeinschaft sei im Grun‐
de genommen nicht verschieden von der vorstaatlichen Situation, da eine
jede und ein jeder lediglich sich selbst gehorcht. Darauf antwortet Wolff,
jede*r Bürger*in lasse sich nicht nur von sich selbst, sondern von der
Gesellschaft als Kollektiv regieren: Die Gesetze werden im Namen der Ge‐
meinschaft erlassen und durchgesetzt (23). Wie Wolff weiter erklärt, wird
auf diese Weise der Konflikt zwischen Pflicht und Interesse externalisiert,
dem sich ein Individuum von Zeit zu Zeit gegenübersieht. Auch wenn Ge‐
setze erst dann in Kraft treten, wenn ihnen alle Bürger*innen zugestimmt
haben, können sich im konkreten Einzelfall individuelle Interessen und
kollektive Regelungen zuwiderlaufen (24). Weil man ihnen zugestimmt hat,
ist man aber politisch verpflichtet; auch wenn sie einem im Moment in die
Quere kommen (25).

Aber unter welchen Voraussetzungen kann eine solche Direktdemokra‐
tie funktionieren? Als erste Möglichkeit nennt Wolff eine Gemeinschaft
von Personen, die sich dieselben Ideale teilen.79 Die zweite ist ein Zusam‐
menschluss rationaler, eigennütziger Individuen. Solange alle Mitglieder
davon überzeugt sind, es sei vorteilhafter zu kooperieren, als sich von den
anderen zu trennen, kann eine auf Einstimmigkeit basierende Kooperation
funktionieren. Können sich die Bürger*innen bei wichtigen Fragen nicht
mehr einigen, verliert eine Autorität entweder ihre Legitimation oder man
muss einen Prozess finden, die umstrittenen Fragen zu bereinigen, ohne

78 Ein Beispiel sind etwa die Landsgemeinden in bestimmten Schweizer Kantonen. An
diesen im Mittelalter entstandenen Versammlungen treten die Stimmberechtigten
zusammen, um Behörden zu wählen und/oder über Sachgeschäfte abzustimmen;
wobei sich diese Demokratieform auf kantonaler Ebene heute nur noch in Appenzell
Innerrhoden und in Glarus findet (Stadler 2008).

79 Als real existierende Beispiele nennt Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 25) etwa uto‐
pische Gemeinschaften im 19. Jahrhundert oder einige israelische Kibbuze im 20.
Jahrhundert.

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

114

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die individuelle Autonomie zu verletzen (26). Wie Wolff weiter ausführt,
müssen, wird die Gemeinschaft zu gross, Wege gefunden werden, die
einen funktionierenden Staat erlauben, ohne gleichzeitig eine Grosszahl der
Bürger*innen zu stummen Subjekten zu degradieren (26). Die Standardant‐
wort aus den klassischen Demokratietheorien ist, auf die Mehrheitsregel
und Repräsentation zurückzugreifen.

Zuerst bespricht Robert Paul Wolff die Idee der Repräsentation (28–29).
Mittels dieser sollen zwei Probleme gelöst werden. Zum einen jenes einer
zu grossen Bevölkerung und zum anderen der notwendige Zeitaufwand,
um überhaupt Politik zu betreiben. Die einfachste Art der Repräsentation
ist die „strikte Stellvertretung“, d. h. eine Person nimmt an meiner Stelle
z. B. an einer Versammlung teil und erhält von mir im Vornherein genaue
Instruktionen, wie sie abzustimmen hat. Dies ist aus mehreren Gründen
nicht sehr praktikabel: Erstens muss eine Stellvertreterin oder ein Stellver‐
treter sich immer aufs Neue instruieren lassen. Zweitens kann er oder
sie sich allein zu vorher besprochenen Themen äussern. Ein Ausweg ist,
jemanden, der potentiell so wie wir abstimmt, als unsere Vertretung zu
entsenden. Die Frage ist dann aber, ob wir ohne Weiteres an die Entschei‐
dungen unserer Stellvertreter*innen gebunden sind, wenn diese Personen
weder verpflichtet sind, effektiv in unserem Namen zu entscheiden, noch
ein verlässliches Instrument besitzen, unsere Präferenzen zu identifizieren.
Wolffs Antwort darauf lautet „Nein“ (30). Ein Parlament voller Repräsen‐
tant*innen unterscheidet sich nicht von einem (wohlwollenden) Diktator.
Solange ich nicht Teilhabe an der Ausarbeitung eines Gesetzes, kann ich
nicht autonom sein. Darüber hinaus ist es faktisch eine empirische Unmög‐
lichkeit, uns alle „vollständig“ vertreten zu lassen, was wiederum eine echte
Repräsentation im Parlament verunmöglicht (32–33).

Wie Wolff selbst zugibt, ist an seiner idealen Demokratie die Einstim‐
migkeitsanforderung ein theoretischer Schwachpunkt (38–39). Eine Option
ist – falls sie sich mit individueller Autonomie vereinbaren lässt – aufs
Mehrheitsprinzip auszuweichen. Sind Entscheide, die mittels diesem gefällt
wurden, für die Mitglieder einer Gemeinschaft bindend? Diese Frage stellt
sich insbesondere für Angehörige der unterlegenen Minderheit. Ist X da‐
zu verpflichtet, dem Gesetzt Y Folge zu leisten, obwohl sie gegen diese
stimmte? Wenn dem so ist, dann scheint es, als ob X – obwohl sie über Y
nachgedacht und dieses als Option abgelehnt hat – Y aufgezwungen wird.
Dies kann aber kaum mit Xs individueller Autonomie vereinbar sein. Was
für die Mehrheitsdemokratie sprechen könnte, sind, wie Wolff erwähnt,

3.1 Den Anarchismus verteidigen

115

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Argumente wie „eine solche Lösung ist in unserem Interesse“80 oder „eine
solche Lösung besitzt sehr gute Konsequenzen“81 (40). Solche Überlegun‐
gen mögen ihre Berechtigung in der individuellen Deliberation haben, ob
man im Einzelfall mit dem Staat kooperiert. Doch, so führt Wolff weiter
aus, lässt sich damit nicht für die Autorität des Staates argumentieren.
Denn wenn diese Überlegungen nur auf individueller Ebene relevant sind –
d. h., wenn ich darüber nachdenke, ob ich Gesetz G1 im Fall F1 Folge
leiste –, dann habe ich auch in den Fällen F2, F3 usw. die letztinstanzliche
Entscheidung, einem Gesetzt Gn zu folgen oder nicht. Dies lässt sich nicht
mit staatlicher Autorität in Einklang bringen.

Man könnte aber auch auf der Grundlage von Zustimmung ein Vertrags‐
argument konstruieren (vgl. dazu auch Abschn. 2.2.1). Der ursprüngliche,
einstimmig angenommene Gesellschaftsvertrag könnte eine Klausel wie
„Bei zukünftigen Entscheidungen greifen wir auf die Mehrheitsregel zurück
und wir verpflichten uns, die damit getroffenen Entscheidungen zu befol‐
gen.“82 enthalten. Auch hier sieht Wolff ein Problem: Zwar kreiert eine sol‐
che Klausel eine Pflicht, doch dies geschieht, indem man faktisch zustimmt,
seine individuelle Autonomie aufzugeben (41). Somit bleibt die Frage, wes‐
halb sich die Minderheit der Mehrheit beugen soll, unbeantwortet.

Eine weitere mögliche Argumentationslinie ist, auf die Idee zurückzu‐
greifen, alle Bürger*innen sollen dieselbe Chance besitzen, ihre Präferenzen
in ein Gesetz zu überführen. Verlangt diese „Chancengleichheit“ nach einer
Mehrheitsdemokratie? Was ist z. B. mit jenen Personen, die sich bei jeder
Entscheidung in der Minderheit befinden? Trifft nämlich Wolffs Annahme,
lediglich Zustimmung könne eine politische Pflicht begründen, zu, so wä‐
ren diejenigen, welche eine Abstimmung verlieren, nicht an deren Ergebnis
gebunden. Ein solcher Ausgang ist aber von einer demokratietheoretischen
Warte aus problematisch, da die Idee eines demokratisch legitimierten
Prozesses ja gerade ist, eine für alle Bürger*innen verbindliche Regel zu

80 Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 39–40) gibt dafür unter anderem folgendes Beispiel:
Für ein Individuum kann es sinnvoll sein, sich dem Mehrheitswillen zu unterwerfen,
da man auf diese Weise langfristig die besten Chancen hat, seine Interessen durchzu‐
setzen. Denn man findet sich im Grossen und Ganzen in etwa gleich oft in der Mehr-
wie in der Minderheit.

81 Historisch gesehen kann es sein, dass eine Mehrheitsdemokratie das allgemeine Wohl
besser als andere Systeme befördert (R. P. Wolff [1970] 1998, 39).

82 Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 41) spricht interessanterweise stets von „versprechen“.
In Zusammenhang mit Verträgen, ist es – zumindest auf Deutsch – angebrachter, von
„zustimmen“, „verpflichten“ etc. zu sprechen.

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

116

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


generieren.83 Wolff verweist in diesem Zusammenhang auf Jean-Jacques
Rousseau, der gemäss Wolff eine der ambitioniertesten Verteidigungen
einer Mehrheitsdemokratie versuchte (48). Ausgangspunkt ist der Gesell‐
schaftsvertrag, durch welchen sich die Bürger*innen dazu verpflichten,
dem Gemeinwillen84 (volonté générale) zu gehorchen. Kommt dieser in
einer Abstimmung zum Ausdruck, so argumentiert Rousseau, dann sollten
Personen, die ein Gesetz abgelehnt haben, ihren „Fehler“ erkennen (50).85

Das Argument basiert auf der Unterscheidung zwischen dem, was wir
wollen, und dem, was wir möchten.86 Er nimmt an, die Volksversammlung
versuche Regelungen auszuarbeiten, die auf das allgemeine Wohl zielen
(53).87

Die Frage, auf welcher Grundlage ein demokratischer Mehrheitsent‐
scheid Autorität beanspruchen kann, beantwortet Rousseau, indem er an‐
nimmt, die Mehrheit entscheide sich stets für jenes Gesetz, welches das
Gemeinwohl am besten fördere. Für Wolff basiert dieser Schluss auf Rous‐

83 Eine Möglichkeit ist, an dieser Stelle zu argumentieren, das Ziel des Prozesses sei,
nicht eine politische Pflicht sondern Respekt vor dem Gesetz zu begründen. Aus
diesem ergibt sich dann ein starker Grund, einer rechtlichen Regelung im Einzelfall
in seinen Überlegungen ein besonders starkes Gewicht zu geben; ohne aber zu
Gehorsam zu verpflichten (sieh z. B. Frye und Klosko 2017).

84 In der Literatur lassen sich zwei Interpretationen finden, was man unter Gemeinwille
verstehen kann. Auf der Einen Seite ist dies eine „demokratische“ Konzeption, nach
welcher der Gemeinwille lediglich das ist, was die Bürger*innen zusammen in ihrer
souveränen Versammlung beschlossen haben. Auf der anderen handelt es sich beim
Gemeinwillen um eine transzendente Inkarnation des gemeinsamen Interesses der
Bürger*innen, welches davon, was sie wollen, zu abstrahieren ist (Bertram 2012a,
Abschn. 3.1).

85 Sieht jemand seinen Fehler aber nicht ein, dann ist die Gemeinschaft für Rousseau
dazu berechtigt, diese Person zu zwingen, gesetzeskonform zu handeln. Dies ist für
Rousseau unproblematisch, weil für ihn Gesetzestreue genuine Freiheit bedeutet.
Dieser Zwang zur Freiheit ist aus verschiedenen Gründen problematisch und nicht
mit dem anarchistischen Freiheitsbegriff vereinbar (siehe Abschn. 6.1.2).

86 Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 51) macht dazu folgendes Beispiel: Ich komme knapp
am Bahnhof an, renne Richtung der Bahnsteige und frage eine Schaffner im Vorbeiei‐
len, wo der Zug nach Boston fährt. Er antwortet „Bahnsteig zwei“. Ich verstehe aber
„Bahnsteig drei“ und renne davon. Sieht der Schaffner, dass ich den falschen Zug
besteigen möchte, hat er zwei Möglichkeiten. Erstens kann er nichts machen und
ich tue was ich will (den Zug auf Bahnsteig drei besteigen). Zweitens kann er mich
zurückhalten und mich in den Zug auf Bahnsteig zwei verfrachten. Dann „zwingt“
mich der Schaffner, das zu tun, was ich möchte (nach Boston reisen).

87 Für Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 53) ist Rousseaus Annahme legitim, da dieser
lediglich daran interessiert sei, herauszufinden, ob eine Gemeinschaft, die aufs allge‐
meine Wohl zielt, legitime Gesetze erlassen könne.

3.1 Den Anarchismus verteidigen

117

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seaus Annahme, es sei objektiv feststellbar, ob ein vorgeschlagenes Gesetz
der beste Weg sei, um das Gemeinwohl zu fördern (54). Der Beweis dafür
ist empirischer Natur und drückt sich durch die Mehrheit der Stimmen
aus. Die abstimmende Person drückt dabei als Mitglied der Volksversamm‐
lung durch ihre Stimme nicht die eigene Präferenz für ein Gesetz aus,
sondern beurteilt die Qualität des vorgeschlagenen Gesetzes. Hier wird
eine Spaltung der Menschen in Rousseaus Gesellschaft offensichtlich, auf
die Wolff lediglich indirekt am Rande eingeht und nicht weiter benennt.
Einerseits sind die Menschen in Rousseaus Gesellschaft Privatpersonen mit
partikularen Interessen. Andererseits sind sie Bürger*innen, die als Teil des
Volkssouveräns den Gemeinwillen erkennen können. Folglich kann eine
Person als Privatperson ein vorgeschlagenes Gesetz aus eigenen Interessen
ablehnen. Als Bürger*in distanziert sie sich von ihren Partikularinteressen
und fokussiert auf das Allgemeine. Weil der Gemeinwille Ausdruck des
Allgemeinen ist und bei Rousseau das Allgemeine dem Partikularen, d. h.
dem Einzelwillen, vorgeht, übertrumpft der Gemein- den Einzelwillen im
Konfliktfall. Als Konsequenz daraus entscheidet sich eine Person als Bür‐
ger*in auch dann für jenes Gesetz, welches für sie das Gemeinwohl fördert,
wenn dieses den eigenen Interessen zuwiderläuft. Da die Mehrheit der Bür‐
ger*innen immer richtigliegt, werden die Bürger*innen in der Minderheit
ihren Fehler einsehen und den Mehrheitsentscheid als Ausdruck davon,
was sie eigentlich wollen, akzeptieren.

Für die Annahme, die Mehrheit liege immer richtig, wenn es um das Ge‐
meinwohl gehe, gibt Rousseau für Wolff aber keine Gründe an. Wolff argu‐
mentiert, Rousseaus nicht überzeugende Position sei erstens dem Problem
geschuldet, dass er nicht ausreichend zwischen Versammlungen unterschei‐
det, welche das Gemeinwohl im Blick haben, und jenen, die dieser Bedin‐
gung nicht entsprechen (55–6). Stimmen die Versammlungsteilnehmer*in‐
nen beispielsweise als Privatpersonen und nicht als Bürger*innen, dann
spiegelt der Mehrheitsentscheid nicht das Gemeinwohl wider. Sie können
aber als Bürger*innen handeln und das Gemeinwohl im Blick haben, aber
z. B. aufgrund ihrer Ignoranz trotzdem schlechte Gesetze erlassen. Rousse‐
aus Argumentation ist aber dann – und nur dann – überzeugend, wenn
eine Versammlung nicht nur auf das Gemeinwohl zielt, sondern auch in der
Lage ist, dieses effektiv durch ihre Gesetze zu fördern. Die Mehrheit liegt
demnach nicht jederzeit richtig.

Zweitens ist der Begriff des Gemeinwillens mehrdeutig, was zu Proble‐
men führt (56–8). Für Wolff nutzt Rousseau den Begriff auf mindestens

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

118

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwei Arten. Erstens versteht er unter Gemeinwille jenen Willen, der das All‐
gemeinwohl im Blick hat und dieses durch die erlassenen Gesetze fördert.
Zweitens nutzt Rousseau den Gemeinwille oftmals im Sinn von „die vor‐
herrschende Meinung“ oder „Konsens der Gruppe“. Treten die Versamm‐
lungsteilnehmer*innen zusammen und bringen durch ihren Entscheid den
Gemeinwillen im ersten Sinn zum Ausdruck, dann ist Rousseaus Legitima‐
tion des Mehrheitsprinzips überzeugender. Gehen wir aber vom zweiten
Sinn aus, ist Rousseaus Argumentation problematisch. Fragt man dann
die Versammlungsteilnehmer*innen, ob das Gesetz G dem Gemeinwillen
entspricht, drücken sie durch ihre Stimme ihr Urteil darüber aus, ob G dem
Gruppenkonsens bzw. der vorherrschenden Meinung gerecht wird. Dann
ist die Annahme falsch, der Mehrheitswille zeige auf, was im Sinne des
Gemeinwohls ist – womit die Minderheit G zwar nicht will, aber möchte.
Daraus schliesst Wolff, eine auf dem Mehrheitsprinzip beruhende Direkt‐
demokratie sei ebenfalls nicht in der Lage, die individuelle Autonomie zu
erhalten.88 Angehörige der Minderheit, die ein Gesetz nicht unterstützt
haben, wären weiterhin verpflichtet, Rechtsnormen zu befolgen, denen sie
nicht zugestimmt haben. Dies verletzte aber ihre Autonomie. Das ist auch
dann der Fall, wenn die Angehörigen der Minderheit zuvor versprochen
haben, die Entscheide der Mehrheit zu akzeptieren. Dies verletzte die
Pflicht zur Autonomie. Damit ist für Wolff eine auf Einstimmigkeit basie‐

88 Neben dem Argument, das Mehrheitsprinzip verletzte die Autonomie der Angehöri‐
gen der Minderheit, verweist Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 58–67) auf die Irratio‐
nalität von Mehrheitsentscheiden. Der Kern von Wolffs Argumentation bildet dabei
das Problem von wandernden oder zyklischen Mehrheiten (vgl. dazu Schmidt 2019,
273–74). Stellen wir uns eine Gruppe von drei Personen (P1, P2 und P3 vor, die über
drei Policies abstimmen: A, B und C. P1 hat die Präferenzenordnung A > B > C, P2 B >
C > A und P3 C > A > B. Stimmten P1, P2 und P3 darüber ab, welche Policy umgesetzt
werden soll, ergibt sich aber keine stabile Mehrheit: A gewinnt 2:1 gegen B, verliert
dann aber 1:2 gegen C, welches aber 1:2 gegen B verliert. Damit entscheiden nicht
die Präferenzen von P1, P2 und P3 darüber, welche Policy gewählt wird, sondern die
Abstimmungsmodalitäten. Wandernde Mehrheiten sind dabei lediglich ein Aspekt
eines grösseren Problems. Mehrheitsentscheide sind in der Regel logisch nicht kohä‐
rent und sind nicht Ausdruck eines Willens einer Entität wie der Gesellschaft oder
des „Volks“. Mehrheitsentscheide sind vielmehr instabile und zufällige Entscheide, die
primär durch politische Institutionen, Manipulationen o. Ä. gestützt werden (Riker
1980a, 1980b). Viele mögen Norberto Bobbio (1990, 256) zustimmen, wenn er das
Mehrheitsprinzip als ein demokratisches Grundprinzip bezeichnet. Das Problem
instabiler oder irrationaler Mehrheiten stellt aber die Rolle des Mehrheitsprinzips
infrage. Die Mehrheit ist für Claus Offe (1992) denn auch „fiktiv, fehlbar und verführ‐
bar“ (127), was Wolffs Argumentation indirekt stützt.

3.1 Den Anarchismus verteidigen

119

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rende Direktdemokratie die einzige Möglichkeit, individuelle Autonomie
und politische Autorität zu vereinbaren.

3.1.3 Autonomie und Autorität sind doch vereinbar

Wie wir gesehen haben, sieht Wolff das Hauptproblem im Widerspruch
zwischen Autonomie auf der einen und Autorität auf der anderen Seite.
Das Problem lässt sich, wie dies z. B. Matthew Noah Smith (2013, 351)
tut, über Pflichten verstehen: Jene zur Selbstverantwortung kann nicht
mit der politischen Verpflichtung vereinbart werden, da deren „Inhalte“
logisch inkompatibel sind. Wie der zweite Teil von Wolffs Essay zeigt, ist –
mindestens theoretisch – ein Nebeneinander aber vorstellbar.

McLaughlin bezeichnet in seinem Aufsatz „In Defence of Philosophi‐
cal Anarchism“ (2010) – dessen Titel sich bewusst an In Defence of Anar‐
chism anlehnt – Wolffs Moraltheorie als höchst fragwürdig; insbesondere
da Wolff im Grunde genommen kein Argument für sie präsentiert. Auf
grosse Ablehnung ist dabei hauptsächlich seine These, wir seien zu absolu‐
ter Autonomie verpflichtet, gestossen (McLaughlin 2010, 16). Wolff selbst
gesteht ein, es sei manchmal sinnvoll, diese temporär aufzugeben (vgl.
Abschn. 3.1.1). In Anbetracht der komplexen Welt, in welcher wir uns wie‐
derfinden, erscheint die Idee, wir müssten immer autonom sein, nicht nur
äusserst ambitioniert, sie verlangt von uns auch mehr, als wir in der Lage
sind, zu leisten. Zu jedem Zeitpunkt selbst entscheiden zu müssen, ist eine
Zumutung. Eine Autorität kann uns von diesem Standpunkt aus helfen, mit
einem vernünftigen Aufwand jeweils die moralisch richtigen Handlungen
zu identifizieren.89

Man kann nun, wie ich dies getan habe, versuchen, Wolffs Konzeption
etwas auseinander zu buchstabieren (vgl. Abschn. 3.1.1). Auf der einen Seite
haben wir dann Autonomie, verstanden als Zustand (ich bin autonom),
auf der anderen Verantwortung als Handlung (ich übernehme die Verant‐
wortung für φ).90 Dies erlaubt nun, auf den eigentlichen Kerngehalt zu

89 Genau in diese Kerbe schlägt Jospeh Raz mit seiner Dienstleistungskonzeption von
Autorität. Auf diese gehe ich in Abschn. 5 vertieft ein.

90 Gegen dieses Verständnis kann man nun argumentieren, Autonomie sei auch eine
Handlung, schliesslich können wir auch sagen, jemand handle autonom. Dies ver‐
fehlt aber den Kern meines Argumentes: Ich sage lediglich, dass die beste Interpre‐
tation von Wolffs Autonomiekonzept eine Unterscheidung zwischen Zustand und
Handlung umfasst, und nicht, dass „autonom“ in der deutschen Sprache nicht auch

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

120

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fokussieren: Wir sind für unsere Taten verantwortlich. Verantwortung zu
übernehmen, bedeutet Autor*in des eigenen Lebens zu sein, was – wie wir
gesehen haben – verantwortungsvolles Handeln wertvoll und konstitutiv
für unsere Handlungsfähigkeit macht. Daraus kann aber keine absolute
Pflicht folgen: Bin ich stets für meine Handlungen letztinstanzlich verant‐
wortlich, dann habe ich basierend darauf in vielen Fällen ein Interesse
daran, mich auf Autoritäten zu verlassen. Dies trifft beispielsweise dann zu,
wenn mir (Expert*innen‑)Wissen fehlt (Stichwort Ärzt*in) oder wenn ein
Koordinationsproblem gelöst wurde.

Verwerfen wir die Position, wir seien jederzeit dazu verpflichtet, auto‐
nom zu handeln, löst sich nicht nur der Antagonismus zwischen Autono‐
mie und Autorität auf, es scheint sich sogar eine Präzedenz praktischer
Autorität abzuzeichnen. Die Komplexität vieler Fragen moralischer, rechtli‐
cher, politischer oder sozialer Natur lassen es als die rationale Wahl erschei‐
nen, sich in vielen, wenn nicht den meisten Fällen einer Autorität zu unter‐
stellen. Weshalb löst diese Vorstellung, die eigene Autonomie zu verlieren
oder weitestgehend aufzugeben, aber bei vielen Unbehagen aus? Weil wir
Autonomie einen Wert zuschreiben. Wir können Autonomie einerseits als
intrinsisch wertvoll qualifizieren. Das bedeutet nicht, dass Autonomie nicht
zu unserem Wohlergehen beitragen kann. Sie bezieht ihren Wert aber nicht
daraus. Ebenfalls folgt daraus, Autonomie einen intrinsischen Wert zuzu‐
schreiben, nicht, es handle sich um einen alle anderen übertrumpfenden
Wert. Man kann Autonomie als ein Mittel verstehen, um ein gutes Leben zu
führen, womit diese andererseits einen instrumentellen Wert besitzt (Betzler
2016, 266–67). Insbesondere wenn Autonomie einen intrinsischen Wert
besitzt, haben wir einen guten Grund, zumindest zeitweise autonom zu
handeln. Wer nicht von Zeit zu Zeit autonom handelt, führe ein Leben,
dem etwas Wertvolles fehle.

Ist Autonomie intrinsisch wertvoll? Mikhail Valdman argumentiert, man
verlöre nichts intrinsisch Wertvolles, lagerte man seine Autonomie aus. Für
Valdman (2010, 767) ist unsere Tendenz, Autonomie einen intrinsischen
Wert zuschreiben, einer Verwechslung geschuldet. Unser Unwille, unsere
Autonomie an eine*n wohlwollende*n Entscheider*in zu übertragen, kom‐
me von unserer Angst, wie diese*r unser Wohlergehen fördert. Er könnte
dies nämlich auf eine Weise tun, die unsere tiefsten Überzeugungen nicht

eine Handlung beschreiben kann. (Gemäss dem Duden bedeutet „autonom“ dann
auch, u. a. „unabhängig“ bzw. „eigenständig“ («autonom» o. J.), was auch auf ein Tun
angewendet werden kann.)

3.1 Den Anarchismus verteidigen

121

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


respektiert, wodurch unsere persönliche Identität verloren ginge (768–69).
Was ist aber, wenn eine Autorität mit unseren Zielen sowie Überzeugun‐
gen arbeitet und uns hilft, diese besser und effizienter umzusetzen. In
diesem Fall haben wir gute Gründe, unsere Autonomie aufzugeben, da
wir nicht nur nichts verlieren, sondern – im Gegenteil – etwas Wertvolles
gewinnen.91 Gemäss Valdmans Auslagerungsthese anerkennen wir dies in
unserem alltäglichen Handeln (772–74). Denn wir lagern tagtäglich diverse
Aufgaben wie das Ausfüllen der Steuererklärung aus. Darin sehen auch die
meisten Autor*innen, die Autonomie einen intrinsischen Wert zuschreiben,
kein Problem. Doch dürfen wir diese Aufgaben auslagern, muss dies auch
für Autonomie gelten. Dabei ist es irrelevant, dass das Auslagern von Au‐
tonomie nicht mehr rückgängig gemacht werden kann, da man die letztin‐
stanzliche Entscheidungskompetenz aufgibt. Denn die Autorität unterstützt
uns darin, ein Leben zu führen, dass besser mit unseren Überzeugungen
übereinstimmt, als wir dies ohne könnten.92

Doch auch wenn eine Autorität besser darin ist, meine Ziele und Über‐
zeugungen umzusetzen, geht etwas Wertvolles verloren, gebe ich meine
Autonomie auf. Entscheiden andere für mich, dann bin ich nicht mehr der
Autor meines Lebens. Ein fremdbestimmtes Leben ist nicht mein Leben,
auch wenn es sich mit meinen Zielen und Überzeugung deckt. Es ist ein
Leben, das für mich und durch mich gelebt wird. Ich bin lediglich ein
Passagier. Darüber hinaus wird mir so die Möglichkeit genommen, selbst

91 Hier zeigt sich eine gewisse Nähe zu Raz’ Dienstleistungskonzeption von Autorität,
auf welche ich im Abschn. 5 eingehe.

92 Neben der Auslagerungsthese präsentiert Valdman (2010, 778–79) das Argument der
graduellen Umwandlung. Mit dem Gedankenexperiment möchte er zeigen, dass die
Aufgabe unserer Autonomie uns nicht per se schlechter stellen muss. Dafür stellt
er sich vier Zustände vor: (1) Den Ausgangszustand; (2) die Teile des Gehirns,
die für unsere Deliberation zuständig sind (DZ für „Deliberationszentren“), werden
ausserhalb von unserem Kopf platziert, sind aber immer noch mit uns durch Nerven‐
stränge verbunden; (3) die Verbindung zwischen uns und den DZ erfolgt durch eine
kabellose Verbindung; (4) die DZ werden durch eine Autorität ersetzt. Selbst eine
Person, die in (1) in der Lage war, in Übereinstimmung mit ihren Überzeugungen
zu leben, würde durch die graduelle Veränderungen von (2) bis (4) nicht schlechter
gestellt. Dies legt für Valdman nahe, dass hier nichts von intrinsischem Wert verloren
ginge. Dagegen kann man argumentieren, die Person werde auch nicht besser gestellt.
Daher stellt sich die Frage, ob sie die Autorität überhaupt benötigt. Weshalb etwas
verändern, das funktioniert? Und selbst wenn es zu einer Steigerung des Wohlemp‐
finden käme, ist offen, wie gross dieses Mehr sein muss, um die Aufgabe meiner
Autonomie zu rechtfertigen. Mit diesem Aspekt kann Raz’ Dienstleistungskonzeption
(vgl. Abschn. 5) weitaus besser umgehen.

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

122

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Fähigkeiten zu entwickeln und zu schärfen, die mir erlauben, jene
Handlungen zu identifizieren, die mit meinen Zielen und Überzeugungen
übereinstimmen. Und diese ist, wie wir im Abschn. 3.1.1 gesehen haben,
konstitutiv für individuelle Handlungsfähigkeit. Ohne diese Fähigkeiten
kann ich zudem nicht identifizieren, ob die Anweisungen der Autorität sich
tatsächlich mit meinen Zielen und Überzeugungen decken.

Diese Fähigkeiten sind damit – unabhängig davon, ob ich einer Autorität
unterstehe oder nicht – wichtig, um ein autonomes Leben zu führen. Da
wir diese Fähigkeiten nicht von Geburt weg besitzen, müssen wir diese
erlernen. Dies impliziert unweigerlich die Frage, in welchem Kontext dies
geschehen kann. Für Luara Ferracioli – auf die ich bereits im Abschn. 2.3.3
zu sprechen kam – impliziert die anarcho-philosophische Position, wir
würden entweder bereits mit den notwendigen Fähigkeiten für Autonomie
geboren oder entwickelten diese unabhängig von den Bedingungen, unter
denen wir aufwachsen. Bei dieser Annahme handelt es sich für Ferracioli
(2015, 371) um den anarchistischen Mythos. Ihre Argumentation dagegen
kann uns hier nun helfen, die Verbindung zwischen Autonomie und Auto‐
rität weiter zu beleuchten.

Ferracioli argumentiert – contra den philosophischen Anarchist*innen –
der liberale Staat sei eine notwendige Bedingung, damit Kinder zu autono‐
men Erwachsenen heranwachsen können (376–77). Ohne Staat bzw. staatli‐
che Autorität überlässt man die Entwicklung individueller Autonomie der
Laune der Eltern, da staatliche Institutionen Kinder nicht mehr vor poten‐
ziellen schädlichen familiären Eingriffen in die natürliche Entwicklung der
Kinder zu autonomen moralischen Akteur*innen schützen könnten. Eine
dritte Partei ins Spiel zu bringen, erlaubt zudem erstens, die Autonomie der
Eltern zu schützen, weil sie so nicht gezwungen sind, sich von ihren Vor‐
stellungen des guten Lebens abzuwenden, um ihren Kindern Alternativen
aufzuzeigen. Zweitens kann die Schule für Ferracioli ein neutraler Ort sein,
der Kindern und Jugendlichen erlaubt, ihre Fähigkeiten zum kritischen
Denken, zur Fantasie und zum Selbstwertgefühl zu entwickeln, ohne sie
gleichzeitig zu einer bestimmten Vorstellung des Guten zu führen.

Wolff könnte darauf nun antworten, dass seine Argumentation nicht dem
anarchistischen Mythos erliegt. Da er lediglich argumentiert, existierende
Staaten besässen keine Legitimität, ist ein staatliches Bildungssystem für
ihn nicht a priori ausgeschlossen. Denn theoretisch gibt es für Wolff, wie
der zweite Teil seines Essays belegt, die Möglichkeit, Staatlichkeit und indi‐
viduelle Autonomie zu vereinbaren. Dies machte aus Ferraciolis Argument
für ein staatliches Bildungssystem eher ein Umsetzungsproblem als ein

3.1 Den Anarchismus verteidigen

123

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegenargument gegen Wolffs Position. In Anbetracht der wichtigen Rolle,
welche die Autonomiefähigkeiten spielen, scheint es zudem wahrscheinlich,
dass wir ein solches System, wenn nicht legitimieren, dann doch zumindest
rechtfertigen können. Der liberale Staat verletzte dann – in anderen Wor‐
ten – durch seine Handlungen im Bildungsbereich die Rechte der Eltern,
was wir aber rechtfertigen können (zum Unterschied von Rechtfertigen
und Legitimieren, siehe Simmons [1999] 2001).

Die Kernaussage in Ferraciolis (2015, 375) Kritik – ohne zwangsbewehrte
staatliche Institutionen würden die meisten von uns keinen ausreichenden
Grad von Autonomie haben – trifft aber auch Wolffs direktdemokratisch
organisierte Gesellschaft. Ferracioli begründet ihre Position mit dem empi‐
rischen Argument, nicht alle Eltern würden ihren Kindern die Möglichkeit
geben, ihre Autonomiefähigkeiten zu entwickeln:

If the capacity to see oneself in a certain way is necessary for autonomy,
then this will require an upbringing where autonomy is allowed to devel‐
op alongside other metaphysical commitments. The trouble with this
requirement is that it clashes with the interest of some parents to exercise
a great degree of control over the lives of their children. Although it
is certainly true that many parents believe that autonomy matters for
a good life and will allow their children to develop the agential skills
required for autonomy, others believe that a good life is one of complete
subjection to religious authority or service to the community. Because
parents’ conceptions of parenthood are a central part of their own con‐
ception of the good, we simply cannot count on all parents to allow their
children to believe their lives are theirs to lead. (Ferracioli 2015, 376).

Interessanterweise erwähnt Ferracioli mit der Vorstellung, ein gutes Leben
beinhalte eine vollständige Unterordnung unter eine religiöse Autorität,
einen Punkt, der aus anarchistischer Sicht nach Intervention verlangt.
Denn vollständige Unterordnung hört sich nach Herrschaft an, welche An‐
archist*innen vehement zurückweisen. Aber Ferraciolis Grundidee ist über‐
zeugend: Die Vorstellungen davon, was ein gutes Leben ist, sind divers –
und werden es auch in einer anarchistischen Gesellschaft sein. Diversität
stellt aber Wolffs Direktdemokratie vor eine grosse Herausforderung, da sie
auf Einstimmigkeit ausgelegt ist. Damit eine solche längerfristig überlebens‐
fähig ist, muss eine gewisse Übereinstimmung über das Gute und das Rich‐
tige vorliegen. Dies führt zum einen in gefährliches, individuelle Freiheiten
einschränkendes Territorium durch Phänomene wie sozialen Druck oder

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

124

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sozialisation.93 In Bezug auf Bildung und die Entwicklung der Autonomie‐
fähigkeiten ergibt sich daraus das Problem, dass eine solche Gesellschaft
Kindern nicht die Möglichkeit gibt, eine ausreichend grosse Bandbreite
potenzieller legitimer Lebensentwürfe kennenzulernen. Aus anarchistischer
Sicht verletze dies zudem den Kernwert der Diversität. Wolff könnte dage‐
gen argumentieren, wir seien hier zu pessimistisch und eine auf Einstim‐
migkeit basierende Direktdemokratie sei diverses genug, damit Kinder ihre
Autonomiefähigkeiten herausbilden könnten. Je diverser eine Gesellschaft
aber ist, desto eher ist mit berechtigtem Widerspruch zu rechnen. Durch
die Notwendigkeit der Einstimmigkeit reicht es aus, wenn eine Person
dem Bildungssystem – und damit dem gesamten Staat – die Zustimmung
verweigert. Dies stellt die Fähigkeit von Wolffs Direktdemokratie infrage,
ein gesamtgesellschaftliches Bildungssystem langfristig zu legitimieren, wel‐
ches einen Raum bietet, unter anderem Autonomiefähigkeiten auszubilden.
Dies überliesse die Aufgabe den Eltern, was aber eine Herausforderung
oder gar eine Zumutung sein kann (siehe dazu auch Abschn. 7.2.2). Ange‐
sichts der hier umrissenen Problematik überrascht es nicht, dass für diverse
Anarchist*innen – insbesondere der kommunitaristischen Prägung – eine
anarchistische Gesellschaft keine ohne gemeinschaftliche Bildung ist; auch
wenn diese radikal verschieden von unserem heutigen System wäre (für
eine Beschäftigung mit dem Thema Bildung im Anarchismus, siehe Suissa
2006).

Auch wenn sich eine auf Einstimmigkeit basierende direktdemokratisch
verfasste Gesellschaft entwickelt, die ausreichend divers ist, kann sich Wolff
der Bildungsfrage nicht entziehen. Die absolute Autonomiepflicht verlangt
von uns, einen Zustand der Autonomie zu erreichen. Diesen erreichen
wir, indem wir Verantwortung für unsere Handlungen übernehmen. Dies
setzt aber gemäss dem Prinzip sollen impliziert können voraus, dass wir
dazu in der Lage sind. Akzeptiert man die absolute Autonomiepflicht, dann
lässt sich auf dieser Basis argumentieren, diese impliziere einen Anspruch
aufs Erlernen von und auf den Erhalt von Autonomiefähigkeiten. Diesen
Anspruch können Kinder aber nicht durchsetzen, was wiederum die Ge‐
sellschaft in die Verantwortung nimmt. Trifft dies zu, so folgt daraus eine
Grundlage für eine politische Autorität, in die Autonomie von Eltern oder
Erziehungsberechtigten einzugreifen.

93 Ich komme auf die Problematik nochmals im Zusammenhang mit einem positiven
Freiheitsverständnis im Abschn. 6.1.2 zu sprechen.

3.1 Den Anarchismus verteidigen

125

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bildung und den Institutionen, welche diese ermöglichen, kommt eine
entscheidende Rolle zu, wenn es darum geht, Menschen zu ermöglichen,
ihr Potenzial für autonomes Handeln auszunützen. Dies erreichen diese In‐
stitutionen, indem sie den Kindern und Jugendlichen – nötigenfalls gegen
den Widerstand der Eltern – Optionen zeigen, erlauben, ihre mentalen und
kognitiven Fähigkeiten zu entwickeln, und ihr Selbstwertgefühl stärken.
Damit trägt Bildung dazu bei, die Voraussetzungen für Autonomie – Abwe‐
senheit von Zwang, Verfügbarkeit von Optionen sowie mentale und kogni‐
tive Fähigkeiten (vgl. Raz 1986, 372) – zu realisieren. Diese Notwendigkeit
für ein mit Autorität ausgestattetes gesellschaftliches Bildungssystem kann
Wolff aber aufgrund seiner absoluten Autonomiepflicht nicht berücksichti‐
gen.

Die „Bildungsfrage“ verdeutlicht, dass die Beziehung zwischen Autono‐
mie und Autorität komplexer ist, als dies Wolffs Antagonismusthese impli‐
ziert. In einer komplexen Welt sind wir auf politische Autoritäten angewie‐
sen und es wäre eine Zumutung, alles selbst entscheiden zu müssen. Aber
alle Entscheidungsgewalt abzugeben und immer andere entscheiden zu las‐
sen, zeugt von einer Geringschätzung des eigenen Lebens. Dies impliziert
eine gewisse Dynamik zwischen uns und Autoritäten, die Wolffs Zugriff
nicht bieten kann. Die Idee hinter der absoluten oder deontologischen
Autonomiepflicht – Autor*innenschaft des eigenen Lebens sei wertvoll und
moralisch gesehen erstrebenswert – ist überzeugend. Eine absolute Pflicht
ist angesichts der Komplexität menschlichen Zusammenlebens ungeeignet
und führe uns in einen Zustand ständiger Überforderung. Zudem folgt aus
der absoluten Autonomiepflicht – wenn nicht ein theoretischer, dann doch
ein faktischer – Antietatismus, was zu analytischen Problemen führt, wie
das Beispiel Bildung gezeigt hat: Positive Aspekte staatlichen Handelns sind
gleich zu behandeln, wie die negativen Aspekte. Anders gesagt droht die
Staatsfixation in eine ‑phobie zu kippen.

Der Begriff der Staatsphobie geht auf Michel Foucault zurück, der damit
in einer Vorlesung am 7. März 1979 die in der französischen Linken verbrei‐
tete Ablehnung von Staatlichkeit bezeichnet hat. Dies führt für Foucault
(2006, 2:262–65) zu fünf analytischen Problemen: Erstens wird der Ambi‐
valenz von Staaten nicht mehr Rechnung getragen. Diese sind weder durch
ihre Funktion noch durch ihre Geschichte determiniert. Zweitens – und
dies ist in Bezug auf die Diskussion hier der entscheidende Punkt – wird
der Staat als Monolith wahrgenommen, wodurch die einzelnen Institutio‐
nen analytisch nicht mehr getrennt werden können. Dadurch werden das
KZ und eine Sozialversicherung analytisch Teil derselben Kategorie „Staat“.

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

126

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Drittens komme es zu einer Disqualifikation durch das Schlimmste, d. h.
die negativen oder problematischen Aspekte staatlichen Handelns disquali‐
fizieren die Vorteile, die uns Staaten bringen. Viertens liegt der Blick auf
einer fiktiven Vorstellung davon, was ein Staat ist, was die Analyse der
Funktionsweise realexistierender Staaten verhindert. Fünftens rückt Staats‐
phobie eine Position in die Nähe des Neoliberalismus und dessen Projekt,
staatliche Institutionen zurückzudrängen. Dieser analytische Einwand hat
Konsequenzen für den Anarchismus im Allgemeinen:

Eine anarchistische Staatskritik, die Foucaults Einwände aufnehmen und
ihnen gerecht werden will, muss daher analytisch differenziert verfahren:
Sie muss die Eigenlogiken und Funktionsweisen konkreter staatlicher
Praktiken spezifisch beschreiben und bewerten. Diese analytische Um‐
stellung hat auch eine strategische Konsequenz: Es kann sich herausstel‐
len, dass in einer gegebenen historischen Situation der Staat nicht der
Hauptfeind ist und dass sich bestimmte Institutionen gegebenenfalls
sogar als Bündnispartner oder als zu verteidigende Errungenschaften
darstellen. Das beinhaltet sogar die Möglichkeit, dass einzelne Elemente
des existierenden Staates noch in der anarchistischen Gesellschaftsorga‐
nisation einen Platz behalten. (Loick 2017, 138).

Insbesondere die analytische Dimension betrifft aber den philosophischen
Anarchismus. Eine grundsätzliche Rückweisung staatlicher Autorität – so
wie sie aus der absoluten Autonomiepflicht folgt – verkennt die Rolle
von autoritativen gesellschaftlichen Institutionen für die Herausbildung,
Herstellung und Sicherung von Autonomie.94

Wolffs Autonomiepflicht wirft noch eine weitere Frage auf. Ist sein Auto‐
nomieverständnis genuin anarchistisch? Viele Anarchist*innen stimmten
Wolff vermutlich darin zu, Autonomie als zentrales Konzept anzusehen.
Wird aber darin dasselbe verstanden? Es mag gewisse Gemeinsamkeiten
geben. So argumentiert De George (1978), anarchistische Autor*innen
verstünden unter Freiheit moralische Autonomie (zum anarchistischen
Freiheitsbegriff, siehe Abschn. 6.1.2). Daniel Guérin zitiert beispielsweise
Bakunin folgendermassen:

Freedom is the absolute right of every human being to seek no other
sanction for his actions but his own conscience, to determine these

94 Auf diese Aspekte gehe ich im Abschn. 7.2.2 vertieft ein.

3.1 Den Anarchismus verteidigen

127

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


actions solely by his own will, and consequently to owe his first respons‐
ibility to himself alone. (Bakunin zit. nach Guérin 1970, 31).

Es wäre aber falsch, das anarchistische Freiheitsverständnis auf Autonomie
zu reduzieren. Ein solcher Primat ist erstens nicht mit der auf Diversität
und Pluralismus fussenden Herangehensweise der Aktivist*innen vereinbar
(Gordon 2008, 3–4) und widerspricht – wie im Abschn. 2.3.2 dargelegt –
der anarchistischen Theoriebildung. Zweitens – und damit verbunden –
widerspricht er der Ablehnung von Herrschaft bzw. hierarchischen Struktu‐
ren. Theoretisch kommt dies in der Gleichwertigkeit verschiedenster Prin‐
zipien zum Ausdruck (vgl. dazu Abschn. 6). Für Anarchist*innen lässt sich
die Welt eben gerade nicht auf einen einzigen, allgemeingültigen Grundsatz
reduzieren. Zudem ist vielen Anarchist*innen fremd, Autonomie als eine
Pflicht zu verstehen, wie Wolff dies tut. Im anarchistischen Diskurs wird
„Autonomie“ eher als eine Lebensqualität verstanden, die zu erschaffen,
anzustreben und, zusammen mit anderen sozialen Werten, dynamisch im
sozialen Kontext zu formen ist (Suissa 2006, 52). Natürlich spricht der
Fakt, dass Wolffs Argumentation sich von anderen, anarchistischen unter‐
scheidet, noch nicht per se gegen ihn. Ruft man sich aber den Titel von
Wolffs Essay in Erinnerung, muss er sich die Frage gefallen lassen, weshalb
sich seine Verteidigung des Anarchismus vom anarchistischen Diskurs un‐
terscheidet. Da dieser in Wolffs Argumentation an keiner Stelle präsent ist,
stellt sich insgesamt die Frage, ob Wolff sich der anarchistischen Diskussion
bewusst war. Zusammen mit der Tatsache, dass Robert Paul Wolff ([1970]
1998, 72, 78) unzufrieden mit seiner antietatistischen Konklusion ist und
versucht, diese über einen Gesellschaftsvertrag à la Rousseau zu umgehen,
muss man sich fragen, ob man Wolff als Anarchisten bezeichnen kann
(vgl. McLaughlin 2010, 16). Zumindest ein philosophischer Anarchist im
engeren Sinn scheint Wolff nicht zu sein.

Nicht nur Wolffs Autonomiebegriff ist problematisch. Sein Autoritätsbe‐
griff wirft ebenfalls Fragen auf. Für McLaughlin (2010, 16–17) ist es etwa
unklar, weshalb Wolff sich lediglich auf politische bzw. staatliche Autori‐
tät konzentriert. Wolffs „Anarchismus“, argumentiert McLaughlin weiter,
erscheine daher dem Politischen unterlegen, da dieser eine umfassende
Autoritätskritik ermögliche. Wolffs Fokus ist aber weniger fragwürdig, als
McLaughlins Kritik vermuten lässt. Denn Wolff nimmt den Blickwinkel
der politischen Philosophie ein, welche wiederum eine Philosophie des
Staates bzw. des Beeinflussens der Machtverhältnisse im Staat ist. Daher
ist Wolffs Fokus nicht überraschend und vielmehr eine logische Konse‐

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

128

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


quenz von Wolffs Politikbegriff.95 Die Problematik dieses engen Fokus, die
McLaughlin anspricht, ist dagegen berechtigt. Eine Verteidigung des Anar‐
chismus muss erstens erklären, weshalb sie sich lediglich auf Staatlichkeit
konzentriert und andere Aspekte der anarchistischen Diskussion ausblen‐
det. Zweitens wirkt anarchistische Kritik – weil der Titel sowie die fehlende
Begründung des engeren Fokus implizieren, Wolff beschäftige sich mit der
Grundlage des Anarchismus – am Staat bzw. an politischen Institutionen.
Wie meine Diskussion in Abschn. 2.3.2 gezeigt hat, ist Anarchismus aber
mehr als eine Spielart des Antietatismus. Er kritisiert nicht den Staat per
se, sondern jegliche gesellschaftlichen Strukturen, die Herrschaft fördern
und auf zwangsbewehrte Autorität beruhen. Daraus ergibt sich der weitaus
breitere Fokus der Anarchist*innen.

Daraus ergibt sich eine Schwäche hinsichtlich der positiven Aspekte.
Der Wolff’sche Anarchismus – den wir eher als Antietatismus bezeichnen
sollten – kann sein kritisches Potential lediglich gegenüber dem Staat ent‐
wickeln. Ist dieser überwunden dann fehlen Wolffs Theorie die Werkzeuge,
um problematische Entwicklungen in einer staatenlosen Gesellschaft kriti‐
sieren zu können.96 Neue Autoritäten und/oder Strukturen können sich
entwickeln, die wiederum (Sach‑)Zwänge schaffen, die unsere Autonomie
bedrohen.97 Solange es sich dabei nicht um staatliche Institutionen handelt,
wird es für Wolff aber schwer, seinen Autoritätsbegriff auf sie anzuwenden.
Damit ist Wolffs Zugriff als Grundlage für die Ablehnung von Herrschaft
nicht geeignet.

Eine weitere Herausforderung birgt die einzige Form legitimierter politi‐
scher Autorität, auf die Wolff im zweiten Teil seines Essays eingeht. Was ist
mit Personen, die durch Geburt oder Naturalisation neu in die Gesellschaft
eintreten, müssen diese den bestehenden Gesetzen in globo zustimmen? P
ist in die Gemeinschaft G, welche im Grossen und Ganzen Wolffs Vorstell‐
ungen entspricht, hineingeboren worden. Nun hat P das Alter erreicht, in
dem die Mitglieder von G einer normal veranlagten Person genügend Auto‐

95 Zu Wolffs Politikbegriff und meiner Kritik daran siehe Abschn. 3.1.1.
96 Man muss sich an dieser Stelle eines in Erinnerung rufen: Die Frage, ob wir eine

Gehorsamspflicht gegenüber einer Autorität haben bzw. ob eine solche uns zu etwas
zwingen darf, ist zu unterscheiden von jener, ob wir eine Pflicht besitzen, eine
illegitime Autorität abzuschaffen. Wolff behandelt in In Defense of Anarchism die erste
der beiden Fragen (vgl. dazu auch McLaughlin 2010, 17).

97 Eine solche Entwicklung beschreibt etwa Ursula K. Le Guin in ihrem Roman Freie
Geister (englischer Originaltitel The Dispossessed. An Ambiguous Utopia, vgl. dazu
Gordon 2008, 44).

3.1 Den Anarchismus verteidigen

129

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nomie zugestehen, um ein vollwertiges (d. h. mitbestimmendes) Mitglied
zu werden. Nehmen wir ferner weiter an, einmal im Monat würden alle,
die gerne Mitglied von G werden möchten, die Möglichkeit erhalten, sich
zu den Rechtsnormen in G zu äussern. P hat sich auf eben jenen Tag
gebührend vorbereitet und kann nun frei entscheiden. Es sind verschiedene
Szenarien denkbar. Im ersten stimmt P allen geltenden Gesetzen zu, womit
die Einstimmigkeit gewahrt bleibt.98

Im Szenario Nummer zwei ist P aber zum Schluss gekommen, dass
sie einigen Gesetzen nicht zustimmen kann. G kann P entweder die
Mitgliedschaft gänzlich verweigern. Was bedeutet das für P? Darf G P
im schlimmsten Fall sogar aus ihrem Territorium ausweisen? Ein solches
Recht kann G, basierend auf Wolffs Ansatz, kaum für sich reklamieren.
Möchte P nämlich in Gs Territorium bleiben, G weist P aber aus, ergibt
sich ein Widerspruch zwischen Ps Autonomie und Gs Autorität. Solange
nur Zustimmung eine Person politisch zu binden vermag, darf G gegenüber
P Rechtsnormen nicht durch Zwang durchsetzen. Um wenigstens einen
Teil ihrer (politischen) Autorität zu bewahren, könnte G – wie dies bei‐
spielsweise das Völkerrecht heutigen Staaten in völkerrechtlichen Verträgen
zugesteht – P die Möglichkeit einräumen, gegenüber einzelnen, von ihr
beanstandeten Rechtsnormen einen Vorbehalt anzumelden. In der Folge
gälte für P lediglich der nicht beanstandete Teil. Daraus ergäben sich einer‐
seits ein praktisches und andererseits ein konzeptionelles Problem. Was in
einer kleinen Gruppe noch (gerade) einigermassen praktikabel ist, führt
in grösseren politischen Gemeinschaften zu einem enormen Komplexitäts‐
zuwachs. Schlussendlich haben vermutlich faktisch alle „Mitglieder“ der
einen oder anderen Rechtsnorm nicht zugestimmt. Doch wenn ich im Um‐
gang mit anderen, mir nicht (besonders) bekannten Personen nicht weiss,
welche Regeln für sie gelten, weshalb sollte ich mich überhaupt auf diese
verlassen? Dies verweist auf die konzeptionelle Schwierigkeit. In G käme
die politische Pflicht demnach nicht umfassend zur Anwendung und gälte
nicht gegenüber allen gleich. G hätte keinen Anspruch mehr auf Gehorsam,
wenn sie Rechtsnormen erlässt. Dies ist aber gemäss Wolff das Korrelat zu
Autorität, folglich kann G keine Autorität sein.

Dies spricht dafür, dass G P kein Vorbehaltsrecht eingestehen kann. Ein
Ausweg könnte sein, P zu erlauben, unter der Bedingung, dass die von ihr
beanstandeten Regelungen neu ausgehandelt werden, Mitglied zu werden.

98 Hier stellt sich insbesondere die Frage, wie „frei“ P überhaupt entscheiden kann.
Kennt sie mögliche Alternativen zu G? Und wie „kostspielig“ sind diese?

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

130

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bleiben Gs bisherige Mitglieder sowie P auf ihren Positionen beharren,
wird das Einstimmigkeitsgebot nicht mehr erfüllt, was Gs Fortbestand ge‐
fährdet. Zudem ist es alles andere als praktisch, bei vielen – im Extremfall
sogar allen – Neueintritten über diverse Regelungen neu verhandeln zu
müssen. Pragmatisch wäre es daher, P die Mitgliedschaft zu verweigern.
Dieser Schritt führt ebenfalls zu einer unbefriedigenden Situation. Verbleibt
P auf dem Territorium von G, lebt sie faktisch unter einem politischen Sys‐
tem, in welchem sie keine Mitspracherechte besitzt. Ob dies mit anarchisti‐
schen Grundüberzeugungen vereinbar ist, erachte ich als höchst fraglich.
Erneut stellt sich demnach die Frage, ob Wolff wirklich den Anarchismus
verteidigt.

Die Freiwilligkeitsthese – d. h. die Idee, nur eine signifikante Form von
Zustimmung könne uns moralisch binden, einem Gesetz lediglich aufgrund
seines Status als Rechtsnorm folgen zu müssen – wirft ebenfalls tiefgreifen‐
de Fragen auf. Ronald Dworkin (2011, 317–21) argumentiert etwa, hinter
jeder freiwilligen liege eine unfreiwillige Pflicht. Was er damit meint, kann
man am Beispiel des Versprechens zeigen. Dworkin umreisst die Ausgangs‐
lage folgendermassen: Verspricht Person A gegenüber Person B nicht zu
Φ-en, nehmen wir an, daraus erwachse für A eine moralische Pflicht ge‐
genüber B. Als Begründung dafür wird oft das Argument hervorgebracht,
dass sich B auf As Versprechen verlässt. Φ-tet A trotzdem, schädigt dies
B. Welchen Grund hat diese, sich überhaupt auf A zu verlassen? Sie geht
vermutlich davon aus, As Aussage habe sie moralisch verpflichtet (303–4).
Dieser Zirkularität versucht Dworkin zu entkommen, indem er argumen‐
tiert, hinter dem Akt des Versprechens stehe eine andere, unfreiwillige
moralische Quelle. Für ihn haben wir, qua Menschsein, eine allgemeine
Pflicht, anderen nicht zu schaden. Dies bedeutet manchmal, gerechtfertigte
Erwartungen zu erfüllen, die man durch seine Handlungen geweckt hat
(321). Dieser, gegen die philosophischen Anarchist*innen im Allgemeinen
gerichtete Punkt99, trifft in dieser Form auch auf Wolff zu. Erst die Zu‐
stimmung aller vermag ein allgemein bindendes Gesetz zu schaffen. Der
individuelle, verpflichtende Akt ist dann in diesem Kontext im Grunde
genommen nicht freiwilliger Natur, sondern eine natürliche Verpflichtung,
andere Menschen nicht zu schädigen.

99 Dworkin (2011, 318, n15) erwähnt Wolff explizit. Seine Kritik trifft aber sowohl auf
A. John Simmons und dessen Lockeanischen (vgl. Abschn. 6) als auch jeglichen
anderen, auf Zustimmung basierenden Absatz zu.

3.1 Den Anarchismus verteidigen

131

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die diversen Herausforderungen, denen sich Wolffs Theorie gegenüber‐
sieht, lassen unter anderem die Frage aufkommen, ob er eine anarchistische
Theorie verteidigt. Da Wolff sowohl die Existenz einer politischen Pflicht
gegenüber Staaten als auch die politische Autorität aller existierenden Staa‐
ten verneint, können wir ihn zwar dem philosophischen Anarchismus
im weiten Sinn zuordnen. Einen philosophischen Anarchisten im engeren
Sinn können wir in ihm aber nicht sehen. Davon abgesehen sind weitere
elementare Aspekte kritisch zu hinterfragen. Zum einen ist es fraglich,
ob sich Autonomie und Autorität zwingend gegenseitig ausschliessen. Die
Antagonismusthese ist unter anderem nicht überzeugend, weil sie die kom‐
plexe Wechselwirkung zwischen Autonomie und Autorität analytisch nicht
erfassen kann. Dies muss aber nicht das Ende eines prinzipiellen Ansatzes
sein. Anstelle der Autonomie muss aber ein anderes Konzept treten. Diesen
Ansatz verfolgt Matthew Noah Smith (2013), auf dessen Ansatz ich im
nächsten Abschnitt eingehe.

3.2 Die politische Pflicht und das Selbst

In seinem Essay „Political Obligation and the Self “ (2013) versucht
Matthew Noah Smith, einen prinzipiellen Ansatz zu verteidigen. Ein sol‐
cher zielt darauf ab, eine Schwierigkeit, der sich alle Verteidiger*innen der
politischen Pflicht gegenübersehen, zu identifizieren. Dies ist auch das Ver‐
bindende Element zu Robert Paul Wolff. M. N. Smith (2013) erklärt, intuitiv
scheine eine politische Pflicht etwas äusserst Wertvolles zu gefährden. Gäbe
es eine Verpflichtung zum Rechtsgehorsam, bedrohte diese besonders den
moralischen Status unseres Ichs. Der Vorteil dieses Konzeptes ist für Smith,
dass dieses weitaus weniger anspruchsvoll als Autonomie ist.100 Um die
Implikationen dieser Aussage zu prüfen, ist zunächst Smiths Verständnis
vom Selbst sowie von Autonomie zu umreissen. Daran schliesst meine
Diskussion von Smiths Argument gegen die politische Pflicht an.

M. N. Smith argumentiert, es gäbe in der philosophischen Diskussion
ein gut entwickeltes Verständnis des Ichs bzw. des Selbst (355). Dabei han‐

100 Es stellt sich aber die Frage, inwiefern sich die Konzepte Ich und Autonomie trennen
lassen. Es besteht in der philosophischen Literatur beispielsweise die Tendenz, beide
Konzepte entweder zusammen zu diskutieren – worin man eine gewisse konzeptio‐
nelle Nähe sehen kann – oder als zusammenhängend zu konzeptualisieren (für eine
Übersicht siehe z. B. Christman 2017; Buss und Westlund 2018; Kühler und Jelinek
2013).

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

132

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


delt es sich um eine stabile psychologische Konstellation von Attitüden, von
welchen Handlungen und Emotionen ausgehen. Man nimmt bestimmte
Einstellungen – und mit ihnen die daraus resultierenden Verhaltenswei‐
sen – als die seinen, als ein Teil des Selbst an. In diesem Sinne „besitzt“
man dann eine Attitüde. Unabhängig davon, wie dies in den verschiedenen
Theorien verstanden wird, gibt es für Smith einen gewissen Konsens. Die
Summe der Attitüden, die ich besitze, geben, wie Smith es ausdrückt, dem
Individuum eine greifbare existenzielle Dichte.

Weshalb zieht Smith nun das Selbst der Autonomie vor? Er stört sich
zunächst an Wolffs Autonomiepflicht. Für ihn kann die richtige Handlung
oder die Voraussetzung für ein gutes Leben sein, unsere Autonomie (zeit‐
weise) aufzugeben (352). Als Beispiel präsentiert Smith die Ehe. Ein Grund,
weshalb eine solche funktioniert, ist die gegenseitige Erlaubnis, zumindest
für einige Bereiche Entscheidungen zu treffen, wie beide zu leben haben.
Autonomie in Wolffs Sinne verbiete dies aber. Smith spricht ein wichtiges
Problem an (vgl. Abschn. 3.1.3), wählt mit der Ehe aber ein ungeeignetes
Beispiel. Zunächst beschäftigt sich Wolff lediglich mit dem Politischen.
Autonomie ist mit politischer Autorität – die von anderen Formen zu unter‐
scheiden ist (vgl. dazu auch Abschn. 2.1.3) – unvereinbar. In einem anderen,
nicht politischen Kontext verneint Wolff die Möglichkeit legitimer Autorität
nicht zwingend. Ignorierte man die Unterscheidung zwischen politischer
und nichtpolitischer Autorität, liesse sich die Ehe trotzdem mit Wolffs
Theorie vereinbaren. Unter normalen Umständen ist eine Ehe bzw. eine
vergleichbare Beziehung zwischen zwei (oder mehr) Personen freiwilliger
Natur und alle Beteiligten geben ihre Zustimmung.101 Das zentrale Element
ist die Idee, unser Leben partnerschaftlich miteinander zu verbringen. Un‐
sere soziale Praxis informiert uns im Voraus darüber, was ein „gemeinsames
Leben“ beinhaltet. Damit wir sinnvoll von „gemeinsam“ sprechen können,
müssen wir akzeptieren, dass Entscheide meiner Partnerin, meines Part‐
ners oder meiner Partner*innen einen direkten Einfluss auf mein Leben
haben können. Im Extremfall stellen sie gar meine Vorstellung des guten
Lebens infrage. Zwingende Akzeptanz folgt aber nicht daraus.

Stellen wir uns folgende Situation vor. Die Vorstellung des guten Lebens,
die Peter für sich identifiziert hat, ist, als Bergbauer in den Alpen zu arbei‐
ten. Möchte nun seine Partnerin Petra in Übersee eine Kariere als Kinder‐

101 Im Fall der Ehe ist dies mit dem Jawort am stärksten institutionalisiert. Aber auch in
anderen Beziehungsformen kann man von freiwilliger Zustimmung ausgehen, selbst
wenn es nicht per se möglich ist, diese auf eine Handlung zurückzuführen.

3.2 Die politische Pflicht und das Selbst

133

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ärztin verfolgen und beide haben die Idee, eine Beziehung verlange nach
geografischer Nähe, stellt ihre unilaterale Entscheidung, eine Stelle in den
USA anzunehmen, Peters Lebenspläne infrage. Ob Peter ihren Entscheid
akzeptiert oder ob er sich dagegen ausspricht, liegt dagegen weiterhin in
seiner Kompetenz. Er kann Petras Entscheid ohne Widerspruch akzeptie‐
ren und mit ihr in die USA auswandern, womit ihre Partnerschaft bestehen
bleibt. Ist er mit ihren Plänen nicht einverstanden, können sie versuchen,
einen Kompromiss zu finden. Beispielsweise könnte Peter seine Pläne für
den Moment zurückstellen und erst später als Bergbauer arbeiten gehen.
Ebenfalls könnte er eine vergleichbare Tätigkeit in den USA aufnehmen.
Worin der Kompromiss auch bestehen mag, sobald einer zustande kommt,
ist ihre Partnerschaft weiterhin in Takt. Beide Fälle sind dabei mit Peters
individueller Autonomie vereinbar, da er dem neuen Kontext (implizit oder
explizit) zustimmt, womit zwischen ihm und Petra wieder Einstimmigkeit
herrscht. Können sich Peter und Petra nicht einigen, dann bleibt als einzige
logische Konsequenz lediglich die Trennung. In diesem Fall bleibt die indi‐
viduelle Autonomie aller beteiligter Personen ebenfalls gewahrt.102 In ande‐
ren Worten können wir eine Ehe oder eine vergleichbare Beziehungsform
als eine kleine Wolff’sche Direktdemokratie verstehen. Solange Einstimmig‐
keit gegeben ist, bleibt sie bestehen und ist mit Autonomie vereinbar.103

Zumindest in diesem Punkt kann Smith uns folglich nicht zeigen, weshalb

102 Auch wenn Peter die Ehe als eine untrennbare, lebenslängliche Institution verstün‐
de, wäre die Situation mit Wolffs Autonomiekonzept vereinbar. Solange Peter nicht
daran gehindert wird, die Partnerschaft aufzulösen, kommt der Entscheid, in ihr
zu verbleiben, der Zustimmung zu Petras Plänen gleich. Man könnte versuchen
zu argumentieren, Petras unilaterale Entscheidung, verletzte meine Autonomie, da
Peter faktisch vor die Wahl gestellt wird, seine Idee des guten Lebens aufzugeben
und in einer Beziehung zu bleiben oder seine Idee des guten Lebens höher als
die Partnerschaft zu gewichten. Petras Entscheidung mag unfair und moralisch frag‐
würdig sein. Das allein verletzt Peters Autonomie aber noch nicht. Petras Handlung
ist zwar der Auslöser, der Peter „zwingt“, seine Prioritäten und Lebenspläne zu
prüfen. Es ist aber nicht plausibel anzunehmen, dieser externe Stimuli spreche Peter
seine Autonomie ab. Solange er selbstverantwortlich entscheiden kann, bleibt diese
gewahrt.

103 Es besteht aber ein elementarer Unterschied zwischen der (westlichen) Institution
der Ehe und existierenden Staaten. Man kann sich auch dann scheiden lassen,
wenn man noch keine neue Ehe eingehen will/kann. Die Staatsbürgerschaft kann
man erst dann aufgeben, wenn ein anderer Staat bereit ist, die Staatsbürgerschaft
zu gewähren (Für einen Überblick über den völkerrechtlichen Aspekt von Ausbür‐
gerungen siehe z. B. Kau 2016, 177–78). Ein weiterer Punkt ist die Art und Weise,
wie Vereinbarungen, Regeln etc. in partnerschaftlichen Beziehungen entstehen: Alle
sind beteiligt.

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

134

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Selbst „besser“ als Autonomie sei. Ich kann verantwortlich handeln und
trotzdem in einer partnerschaftlichen Beziehung leben.

Smith erwähnt zwei weitere Punkte, die für ihn die Relevanz von Auto‐
nomie infrage stellen (373–74). Erstens verunmöglichen uns kognitive und
emotionale Einschränkungen, all unsere Werte und Verpflichtungen be‐
wusst einer detaillierten Prüfung zu unterziehen.104 Daraus schliesst Smith,
Autonomie sei als Standard für Rechtstitel ein zu anspruchsvolles Kon‐
zept. Zweitens verweist Smith implizit auf die Sozialisation. Als Personen
schweben wir nicht im luftleeren Raum. Wir werden in eine bestehende
Kultur, Familie etc. mit einem bestimmten sozio-ökonomischen Ansehen
geboren, was wiederum einen grossen Einfluss auf persönliche Interessen
und Leidenschaften hat. Ferner mögen wir oftmals Aktivitäten, Dinge oder
Menschen, ohne diese Vorlieben systematisch zu hinterfragen. Dieser Fakt
negiert aber deren Status als zentraler Teil unseres Selbst nicht. Auch wenn
wir nicht imstande wären, unsere Vorlieben zu hinterfragen, blieben diese
ein zentrales Element unserer Persönlichkeit. Dies stellt den Stellenwert
individueller Autonomie infrage. Ob ich eine Einstellung bewusst annehme
oder verwerfe, ist einerseits keine notwendige Voraussetzung, damit ich
diese „besitze“. Andererseits ist die moralische Stellung einer Attitüde nicht
von meiner Autonomie abhängig. Für eine moralisch tragbare Attitüde ist
Autonomie demnach keine Voraussetzung. Aus beiden Punkten – zu hohe
Ansprüche und fehlende Notwendigkeit – folgert Smith, Autonomie (bzw.
deren Absenz) habe keine direkten normativen Folgen hinsichtlich der
Frage, unter welchen Bedingungen Werte fremder Quellen unser Selbst
kolonialisieren dürfen.

Sprechen unsere kognitiven Beschränkungen aber tatsächlich gegen Au‐
tonomie? Wir sind in der Tat nicht in der Lage, alle unsere Überzeugungen
und Handlungen jederzeit bewusst zu prüfen. Aber selbst wenn ich eine
Überzeugung kritisch hinterfrage, folgt daraus nicht per se, diese sei voll‐
ständig selbstbestimmt gewählt oder akzeptiert worden. Unsere Umwelt
beeinflusst, wie wir die Welt sehen und verstehen. Wir handeln zudem
oftmals im Affekt oder hören auf unsere Intuition. Dies spricht aber nicht
automatisch dafür, diese Handlungen als heteronom zu qualifizieren. Dies
spricht auf Stufe der einzelnen Handlung oder Überzeugung für Smiths
Argumentation. Diese spricht – folgen wir dem Prinzip Sollen impliziert

104 Unser Prozess, um φ zu beurteilen, ist empirisch gesehen zumeist nicht rein rational
und von bewussten Überlegungen geprägt. Emotionale Aspekte spielen ebenso eine
Rolle wie Vorurteile, Heuristiken oder kognitive Bias.

3.2 Die politische Pflicht und das Selbst

135

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Können – klar gegen eine deontologische Autonomiepflicht und stützen die
Einschätzung, diese wäre eine Zumutung (vgl. Abschn. 3.1.3). Aber verlangt
das Ideal der Autonomie von uns, jederzeit autonom zu handeln? Geht es
im Kern darum, Autor*in des eigenen Lebens zu sein, ist Autonomie damit
kompatibel, von Zeit zu Zeit nicht (absolut) autonom zu handeln. Wir
können nicht in jedem einzelnen Fall autonom handeln. Manchmal fehlen
uns die Ressourcen dazu (Zeit, Informationen, Kapazitäten). Deshalb geht
es bei der Autonomie nicht um spezifische Handlungen, sondern um das
Leben eines Individuums als Ganzes. Damit lässt sich nur retroperspektiv
bestimmen, ob eine Person autonom ist. Dies verlangt jedoch danach, die
einzelnen Handlungen zu betrachten. Das wirft die Frage nach der Verbin‐
dung zwischen dem Einzelnen und dem Ganzen auf. Wie weit muss ein In‐
dividuum autonom gehandelt haben, um ein autonomes Leben zu führen?
Darauf gibt es keine vernünftige Antwort, da eine Person lediglich mehr
oder weniger autonom handeln kann. Autonomie ist daher ein gradueller
Begriff (siehe Raz 1986, 369–78, für eine vergleichbare Sichtweise). Damit
sprechen unsere kognitiven Einschränkungen nicht gegen Autonomie als
Ideal, wie wir unser Leben führen sollen.

Smiths zweiter Punkt geht auf die elementare Rolle ein, welche die So‐
zialisation für unsere ethische und moralische Entwicklung spielt. Smith
liegt richtig, wenn er darauf verweist, dass wir Einstellungen besitzen, die
wir von unseren Eltern, Freunden, Bekannten usw. „übernommen“ haben.
Vielleicht hat sich unsere Liebe zu Büchern, zum Fussballspielen oder Mu‐
sizieren aus den Vorlieben unsere Eltern ergeben, die wir unreflektiert als
Teil unseres Selbst akzeptiert haben. Die Verhaltensweisen, die wir – bis zu
einem gewissen Grad unbewusst – daraus ableiten, mögen ein definieren‐
des Element meines Ichs sein. Die Frage hier ist aber, ob es einen relevanten
Unterschied zwischen diesen unreflektierten Aspekten meines Ichs und
meinen bewusst kultivierten Attitüden gibt. Von mir aus gesehen liegt er
in der Zufälligkeit der sozialisierten Elemente meines Ichs. In eine Familie
hineingeboren zu werden, sich mit Personen anzufreunden, sich zu verlie‐
ben etc. ist zufällig. Man kann beispielsweise seine (biologischen) Eltern
nicht auswählen. Entscheide ich mich dagegen bewusst dafür, eine Einstel‐
lung anzunehmen, reagiere ich nicht auf meinen sozialen Kontext, sondern
ich agiere in dessen Rahmen bzw. versuche mich, ausserhalb davon zu
bewegen. Die Qualität einer bewusst gewählten moralisch akzeptablen At‐
titüde ist demnach eine andere. Dies hat moralische Auswirkungen auf
die Umstände, unter welchen es für äussere Wertquellen angemessen ist,
mein „psychologisches Territorium zu kolonialisieren“. Bei einer reflektier‐

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

136

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten Einstellung haben moralische Akteur*innen nach bestem Wissen und
Gewissen die relevanten moralischen Aspekte bedacht und interpretiert. Es
braucht in der Folge weitaus stärkere moralische Gründe, um die Verdrän‐
gung einer solchen qualitativ hochstehenden Attitüde zu rechtfertigen, als
wenn es sich um eine meiner „zufälligen“ handelt. Was mir meine Eltern
und dann später meine Peers mitgeben, hat einen direkten Einfluss darauf,
was ich als ein gutes Leben erachte und wie dieses zu erreichen ist. Je nach
Sozialisation kann sich eine Person in ihrem Leben moralisch verhalten,
ohne ihre Werte bewusst gewählt zu haben. Aber contra Smith folgt daraus
nicht, dies mache Autonomie irrelevant. Einer Person, die sich zufälliger‐
weise moralisch verhält, fehlt etwas Wertvolles: Autor*innenschaft über ihr
Leben (vgl. Abschn. 3.1.3).

Smiths Argumentation zeigt folglich, dass volle Autonomie nicht zwin‐
gend notwendig ist, damit wir eine moralisch akzeptable Attitüde besitzen.
Sie ist aber zum einen entscheidend, um deren Qualität zu bewerten. Zum
anderen hat sie direkte Auswirkungen auf den Kontext, unter welchen
fremde Quellen auf uns einwirken dürfen. Diese Bemerkungen sprechen
aber nicht per se gegen Smiths zentrales Argument, womit wir das Ich
noch nicht als ein ungeeignetes Konzept für einen prinzipiellen individua‐
listischen anarcho-philosophischen Ansatz zurückweisen können. M. N.
Smiths (2013, 360) Kernaussage ist, dass wir uns von eingepflanzten Attitü‐
den distanzieren sollen. Der Grund dafür ist, dass eine Einstellung, die
wir besitzen, ein Teil unseres Selbst konstituiert. Hat diese ihren Ursprung
in einer anderen Person oder Gruppe von Personen, dann formt Fremdes
unsere Identität, was uns von uns entfremdet. Elemente meines Ichs, die
durch mir nicht entfremdende Prozesse entstanden sind, sind jenen vorzu‐
ziehen, die Fremdes beinhalten. Dies sind die Überlegungen hinter dem
Prinzip der Relevanz der Herkunft (RdH), welches eine zentrale Stellung in
Smiths Argumentation einnimmt: Ist eine Attitüde aufgrund von Prozessen,
von denen ich entfremdet bin, Teil meines Selbst, dann habe ich einen
Grund, mich von dieser Attitüde zu distanzieren (357–58).

Ausgehend von diesen allgemeinen Überlegungen geht Smith in einem
nächsten Schritt der Frage nach, welche Auswirkungen eine Pflicht zum
Rechtsgehorsam auf unser Ich hätte. Gemäss der Inversionsthese (IT) ver‐
langt ein politisches Sollen danach,

i. sich von eigenen, ihm widersprechenden Verhaltensmustern zu distan‐
zieren und

ii. das Recht – welches eine fremde Quelle darstellt – anzuerkennen (361).

3.2 Die politische Pflicht und das Selbst

137

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie erfolgt diese „Umkehrung“? Smith erklärt, dies geschehe durch diesel‐
ben Mechanismen, die eine moralische Person die Ansprüche, welche die
Moral an sie stellt, als die eigenen erkennen lässt (362). Nicht Strafvermei‐
dung oder der Wunsch nach Anerkennung motivieren sie, moralisch zu
handeln. Es ist eher der Wunsch, das Richtige zu tun, der sie antreibt.
In diesem Sinne ist Moral ein Teil von ihr. Ist man moralisch, hat das
wiederum Auswirkungen darauf, welche Wünsche, Überzeugungen und
Werte wir haben können (365): Gehen wir davon aus, dass zu φ-en unmo‐
ralisch ist und dass wir über den Status, den φ-en hat, im Bilde sind.
Hat eine moralische Person den Wunsch, W zu φ-en, dann verspürt diese
sowohl einen motivationalen als auch rationalen Druck, sich von W zu dis‐
tanzieren. Damit schliesst die Moral aus der Grundmenge aller Wünsche,
Überzeugungen und Werte, die wir haben können (oder haben wollen), die
Teilmenge der unmoralischen Wünsche, Überzeugungen und Werte aus.

Durch die politische Pflicht erhält das Recht – unabhängig von seinem
Inhalt – einen eigenen moralischen Status (vgl. Abschn. 2.2). Für Smith ist
daran in Bezug auf das Selbst der Entstehungsprozess rechtlicher Normen
problematisch, da wir auf diesen kaum einen Einfluss haben oder, um es in
Smiths Worten zu sagen, den wir „nicht besitzen“ (366).105 Moderne Staaten
regulieren durch das Recht eine gewaltige Anzahl von Verhaltensweisen,
die nicht auf einem bestehenden moralischen Prinzip beruhen (368). Moral
und Recht unterscheiden sich inhaltlich, weil Letzteres teilweise durch
Faktoren bestimmt ist, die weder einen konzeptionellen Bezug noch eine
moralische Relevanz zu den behandelten legislativen Fragen aufweisen.
Deren Kern betrifft die Frage, wie die Mitglieder einer politischen Gemein‐
schaft zusammenleben sollen. Der Gesetzgebungsprozess ist aber von stra‐
tegischen Entscheiden, Tauschgeschäften und partikularen Interessen ge‐
prägt. Diese moralisch nicht relevanten Faktoren, die konzeptionell nichts
mit der legislativen Frage zu tun haben und sich durch die Gesetzgebung
im Recht niederschlagen, sind für Smith ein Problem. Insofern uns das
Recht „kolonialisiert“, setzen sich Konstruktionen in unserem Selbst fest,
deren Ausgestaltung durch Aspekte beeinflusst wurde, die keine Bezüge zu
unserer Vorstellung des guten Lebens aufweisen. Die Vorstellung ist aber,
ein stabiles Selbst, das auf eigenen Überlegungen, Reflexionen etc. fusst,
sei äusserst wertvoll. Und die Frage, ob man Wertvolles „zerstören“ oder

105 Hier offenbart sich für M. N. Smith (2013, 366) der Unterschied zu einem Ver‐
sprechen. Einer anderen Person zu versprechen, man werde (nicht) φ-en, ist das
Produkt meiner eigenen Überlegungen.

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

138

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beibehalten soll, kann man (meistens) nicht aufgrund von Faktoren beant‐
worten, die konzeptionell und moralisch keinen Bezug aufweisen (370).
Diese zwei Punkte implizieren, dass die beschriebene Festsetzung von Kon‐
struktionen in unserem Selbst durch das Recht moralisch problematisch ist.

Die Akzeptanz politischer Pflicht führt damit in eine Situation, die
ein Dilemma zu sein scheint. Eine moralische Person, die durch ein po‐
litisches Sollen gebunden ist, muss entweder das eigene Selbst aufgeben,
um fremde Werte zu spiegeln, damit sie auf Faktoren reagieren kann, die
weder einen konzeptionellen Bezug zu noch eine moralische Relevanz für
den Fortbestand des eigenen Selbst haben – oder hat eigene Werte und
Überzeugungen, welche unvereinbar mit dem sind, was moralisch gesollt
ist (373). Wählt sie die erste Option, dann gibt eine moralische Person
etwas Wertvolles auf, und lässt ihr Selbst von fremden Entscheidungen ko‐
lonialisieren, die – trotz deren fragwürdigen Status – bestimmen, welchen
moralischen Status die eigenen Werte und Überzeugungen haben. Dass die
Moral dies von uns verlangt, ist für Smith nicht plausibel. Insbesondere
wenn man Folgendes bedenkt: Die moralisch nicht relevanten Faktoren,
die konzeptionell nichts mit der legislativen Frage zu tun haben, werden für
den moralischen Status des Selbst erst durch die politische Pflicht relevant.
Besitzen wir eine Pflicht zum Rechtsgehorsam, dann sind wir verpflichtet,
wie vom Recht gefordert zu handeln. Eine moralische Person P wird daher
anstreben, Überzeugungen und Werte (WR) zu hegen, die mit den ihr auf‐
erlegten Rechtspflichten kompatibel sind. Diesen zuwiderlaufende Über‐
zeugungen und Werte (W¬R) wird P ferner als moralisch problematisch
anschauen. Dies alles gibt P Gründe, sich von W¬R zu distanzieren. Sind
aber W¬R integraler Bestandteil von Ps Selbst, distanziert sich P faktisch
von sich selbst und nimmt mit WR Begehren auf, die von aussen stammen.
Dies zwingt P dazu, ihr Selbst zurückzustellen bzw. zu revidieren und sich
aufgrund externer, moralisch nicht relevanter Faktoren neu zu erfinden, um
den fremden WR zu entsprechen.

Gelingt es mit dieser Argumentation, die politische Pflicht und – über
die Korrelationsthese – legitime politische Autorität zurückzuweisen? Falls
die politische Pflicht ein stabiles Selbst gefährdet, das auf eigenen Überle‐
gungen, Reflexionen usw. fusst, dann haben wir einen sehr guten Grund,
sie zurückzuweisen. Denn sie verlangt von uns, rechtliche Normen auf‐
grund ihres Status – und nicht ihres Inhalts wegen – zu einem Teil von
uns zu machen. Dadurch entkoppelte der inhaltsunabhängige Charakter
der politischen Pflicht unsere Überlegungen nicht nur von unseren Hand‐
lungen (vgl. Abschn. 2.2), sondern von unserem Selbst. Für mich ist es aber

3.2 Die politische Pflicht und das Selbst

139

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fraglich, ob ein politisches Sollen tatsächlich danach verlangt, unser Selbst
durch das Recht – und damit durch konzeptionell und moralisch nicht
relevante Faktoren des Gesetzgebungsprozesses – kolonialisieren zu lassen.
Der Grund dafür ist, dass die politische Pflicht höchstens indirekt nach
einer Anpassung unseres Selbst verlangt.

Eine politische Pflicht verlangt von uns – so weit scheint es einen ge‐
wissen Konsens in der Literatur zu geben (vgl. Abschn. 2) –, das Recht
zu befolgen, weil es sich um Recht handelt. Damit ist von uns verlangt,
aufgrund einer rechtlichen Norm oder einer Kombination verschiedener
rechtlicher Normen (nicht) zu φ-en, wenn wir ein politisches Sollen haben.
Dieses gibt uns damit einen pro tanto Handlungsgrund, der aber nicht
von uns verlangt, uns von unseren Wünschen und Überzeugungen zu
distanzieren. Solange wir (nicht) φ-en, erfüllen wir die politische Pflicht.
Unsere Wünsche und Überzeugungen, die dagegensprechen, dürfen damit
nicht handlungsleitend werden, weil von einer moralischen Person, die
eine politische Pflicht besitzt, moralisch gesollt ist, das Recht zu befolgen.
Daraus folgt aber nicht automatisch, W¬R seien problematisch. Eine Person
kann beispielsweise der Überzeugung sein, Linksverkehr sei die bessere
Lösung für den Strassenverkehr, und dies kann ein essenzieller Bestandteil
ihres Selbst sein. Sich der rechtlichen Regelungen zum Rechtsverkehr zu
beugen, verlangt von der Person aber nicht, ihre Überzeugung aufzugeben.

An W¬R festzuhalten mag ein Konfliktpotenzial besitzen, aber dieses
allein gibt uns keinen Grund, uns von W¬R zu distanzieren. Steht zum
Beispiel Homosexualität unter Strafe, dann hat eine moralische Person eine
pro tanto Pflicht, auf homosexuelle Handlungen zu distanzieren. Verliebt
sie sich in eine andere Person desselben Geschlechts und möchten die
beiden ihrer Liebe durch sexuelle Handlungen Ausdruck verleihen, dann
sehen sie sich einem Konflikt gegenüber. Um aus der rechtlichen Pflicht,
keine homosexuellen Handlungen auszuüben, die durch das politische Sol‐
len einen moralischen Status erhalten hat, eine Notwendigkeit abzuleiten,
sich von ihren homosexuellen Neigungen zu distanzieren, müsste Homo‐
sexualität moralisch verwerflich sein, was aber mehr als fragwürdig ist.
Damit sind die beiden Personen einerseits angehalten, keine homosexuel‐
len Handlungen auszuüben, diese sind aber andererseits aus einer morali‐
schen Perspektive zumindest zulässig. Für die beiden Personen stellt sich
folglich die Frage, welchem ihrer Wünsche – homosexuelle Handlungen
vorzunehmen oder dem politischen Sollen zu entsprechen – sie nachgeben
wollen. Solange ihre Entscheidung auf ihren eigenen Überlegungen basiert,

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

140

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fusst folglich ihr Selbst weiterhin auf eigenen Überlegungen, Reflexionen
usw. Entscheiden sie sich in diesem Fall zudem gegen die Rechtspflicht,
keine homosexuellen Handlungen vorzunehmen, dann folgt daraus keine
generelle Rückweisung der politischen Pflicht. Denn diese ist pro tanto und
kann im Einzelfall von anderen moralischen Überlegungen übertrumpft
werden. Sehen die beiden Personen dagegen davon ab, ihrem Wunsch auf
homosexuelle Handlungen nachzugeben, dann müssen sie diesen nicht
aufgeben.106

Diese Überlegungen machen es fraglich, ob es notwendigerweise zu
einer Kolonialisierung unseres Selbst durch das Recht kommt, wenn wir
eine politische Pflicht anerkennen. Konflikte lassen sich nicht ausschliessen
und diese können angesichts des sozialen und politischen Drucks, den
ein Staat durch rechtliche Regelungen aufzubauen vermag, unser Selbst
stark belasten. Aber dies spricht nicht gegen die politische Pflicht, sondern
eher für eine Verpflichtung des Gesetzgebers, diesen Druck auf das Selbst
möglichst gering zu halten sowie durch die Gesetzgebung auf eigenen
Überlegungen, Reflexionen usw. fussende Selbst nicht zu zerstören.

3.3 Zweites Zwischenfazit: Autonomie ist zentral, aber nicht zentral genug

Für Robert Paul Wolff besitzen wir eine Pflicht, autonom zu handeln und
Verantwortung für unsere Handlungen und Entscheidungen zu überneh‐
men. Um der Autonomiepflicht nachzukommen, muss eine Person den
staatlichen Anspruch auf Autorität – bei welcher es sich für Wolff um
ein Befehlsrecht mit einem korrelierenden Recht auf Gehorsam handelt –
zurückweisen. Der Grund dafür ist, dass Wolff von einem Primat der Au‐
tonomie ausgeht, weshalb diese im Konfliktfall vorgeht. Eine autonome
Person wird demnach keine rechtliche Norm aufgrund ihres Status befol‐
gen (Abschn. 3.1.1). Daraus folgt aber nicht, Staatlichkeit sei immer abzuleh‐
nen. Für Wolff ist ein direktdemokratischer, auf Einstimmigkeit basierender
Staat mit der Autonomie der Bürger*innen vereinbar (Abschn. 3.1.2).

Wie wir im Abschn. 3.1.3 gesehen haben, gibt es in Wolffs Argumentati‐
on diverse problematische Überlegungen. Erstens ist Wolffs These nicht
überzeugend, wir seien zu absoluter Autonomie verpflichtet (McLaughlin

106 Ihr Wunsch kann die Grundlage sein, weshalb sie sich für die Entkriminalisierung
von Homosexualität einsetzen, um so eine Harmonisierung ihrer widersprüchlichen
Wünsche und Überzeugungen zu erreichen.

3.3 Zweites Zwischenfazit: Autonomie ist zentral, aber nicht zentral genug

141

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2010, 16). Geht es lediglich darum, für unsere Taten die Verantwortung
zu übernehmen, ist Wolffs These zwar überzeugender, da verantwortungs‐
volles Handeln wertvoll und konstitutiv für unsere Handlungsfähigkeit
ist. Daraus folgt aber keine Pflicht, mich nicht (zeitweise) einer Autorität
zu unterstellen. Eher das Gegenteil ist der Fall. Bin ich für meine Hand‐
lungen letztinstanzlich verantwortlich, dann habe ich basierend darauf
in vielen Fällen – wenn mir beispielsweise Expertise, Fähigkeiten usw.
fehlen – ein Interesse daran, mich auf Autoritäten zu verlassen. Diese Über‐
legungen verdeutlichen, dass Autonomie und Autorität nicht zwingend
antagonistische Konzepte sind. Daran schliesst ein zweiter Punkt an, den
ich in Zusammenhang mit Ferraciolis (2015) aufgegriffen habe. Wie die
Bildungsfrage zeigt, sind Autoritäten für viele eine Voraussetzung, um jene
Fähigkeiten zu erlernen, die man für autonomes Handeln benötigt. Ein
gesamtgesellschaftliches Bildungssystem ist unerlässlich, um die mentalen
und kognitiven Fähigkeiten zu erlernen sowie um mögliche Lebensentwür‐
fe kennenzulernen. Bildungsinstitutionen benötigen dafür aber Autorität,
um nötigenfalls auch gegen den Widerstand der Eltern handeln zu dürfen.
Die Notwendigkeit für ein mit Autorität ausgestattetes gesellschaftliches
Bildungssystem kann Wolffs Ansatz aufgrund seiner absoluten Autonomie‐
pflicht aber nicht berücksichtigen. Drittens ist Wolffs Monismus, der aus
dem Primat der Autonomie folgt, nicht mit dem anarchistischen Kernwert
der Diversität vereinbar. Autonomie mag ein zentrales Konzept im anar‐
chistischen Denken sein, es ist aber weder das einzige noch das wichtigste,
über allen anderen stehende. Viertens folgt aus Wolffs engem Politikbegriff
ein Fokus auf staatliche oder politische Autorität, was aber andere herr‐
schaftsförmige Bereiche und Autoritäten in nicht politischen Kontexten
ausser Acht lässt. Damit präsentiert sich Wolffs Argumentation als eine
antietatistische und droht in der Folge davon, den Anarchismus auf Anti‐
etatismus zu reduzieren. Anarchist*innen gehen aber darüber hinaus und
kritisieren jegliche gesellschaftliche Strukturen, die Herrschaft fördern und
auf zwangsbewehrte Autorität beruhen.

Die Möglichkeit, Autonomie und Autorität zu vereinbaren, spricht noch
nicht per se gegen einen erfolgreichen prinzipiellen anarcho-philosophi‐
schen Ansatz. Für M. N. Smith (2013) bedroht eine politische Pflicht den
moralischen Status unseres Ichs, weil dieses von fremden Faktoren kolo‐
nialisiert würde, die weder moralisch noch konzeptionell relevant für die
legislativen Fragen sind (Abschn. 3.2). Ob es notwendigerweise zu einer
Kolonialisierung unseres Selbst durch das Recht kommt, wenn wir eine
politische Pflicht anerkennen, ist aber fraglich. Da das politische Sollen auf

3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?

142

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Ebene der Handlungen wirkt, folgt daraus nicht, man müsse Wünsche,
Interessen usw. aufgeben, die rechtlichen Normen widersprechen. Diese
Wünsche dürfen dann höchstens indirekt handlungsleitend sein, indem
man sich beispielsweise für Gesetzesänderungen einsetzt. Derweil Smiths
Argumentation nicht generell gegen eine politische Pflicht spricht, so
spricht sie zumindest für eine Verpflichtung des Gesetzgebers, den Druck
auf das Selbst möglichst gering zu halten sowie durch die Gesetzgebung
ein auf eigenen Überlegungen, Reflexionen usw. fussendes Selbst nicht zu
zerstören.

Wie die Beschäftigung mit Wolff und Smith zeigt, steht viel auf dem
Spiel, wenn politische Autoritäten in unser Leben eingreifen und bestim‐
men, was erlaubt, geboten oder erwünscht ist. Es geht um die Autor*innen‐
schaft über unser Leben. Die Beziehung zwischen Autonomie und Autorität
ist aber komplex und nicht notwendigerweise antagonistisch. Wir benöti‐
gen Bildungsinstitutionen, um unter anderem notwendige Fähigkeiten zu
erlangen sowie um uns Wissen über verschiedene Lebensentwürfe anzu‐
eignen. Wir benötigen Institutionen, welche Koordinationsprobleme lösen
und uns in unserem Alltag sowie in unserer komplexen Welt unterstützen.
Dies impliziert – contra Wolff –, dass Autonomie ohne Autoritäten nicht
denkbar ist. Daraus folgt aber nicht, jede Form von Autorität könne auf die‐
ser Basis legitimiert werden. Die Anarchist*innen erinnern uns daran, dass
insbesondere intransparente oder geschlossene Autoritäten problematisch
sind. In dieser Hinsicht stellt sich zudem die Frage, ob Wolff auf das korrek‐
te Konzept fokussierte. Denn derweil Autoritäten autonomiefördernd sein
können, stellt sich die Frage, ob sich Souveränität mit der damit verknüpf‐
ten Idee der Letztinstanzlichkeit mit der Vorstellung selbstverantwortlicher,
autonomer Individuen vereinbaren lässt.

3.3 Zweites Zwischenfazit: Autonomie ist zentral, aber nicht zentral genug

143

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

Die Diskussion von Robert Paul Wolffs Ansatz im letzten Kapitel hat die
Grenzen seines prinzipiellen anarcho-philosophischen Projektes aufgezeigt
(vgl. Abschn. 3.3). Wolff scheitert erstens an der „Bildungsfrage“. Ein auto‐
nomes Leben zu führen will gelernt sein. Damit wir zu selbstbestimmten
Personen heranwachsen können, brauchen wir gesamtgesellschaftliche Bil‐
dungsstrukturen, die mit einem gewissen Grad von Autorität ausgestattet
sein müssen. Wenn meine Argumentation zutrifft, dann ist die Frage, wel‐
che Autoritätsart (vgl. dazu Abschn. 2.1.3) dieses (wie auch immer ausge‐
staltete) Bildungswesen haben muss respektive haben darf.

Zweitens – und in einem gewissen Masse damit verbunden – verkennt
Wolff, dass Autoritäten ein Instrument dazu sein können, unseren mora‐
lischen Verpflichtungen besser nachzukommen. Trifft dies zu, führt dies
zu Implikationen, die Robert Paul Wolffs These diametral entgegengesetzt
sind. In vielen Fällen bedeutete dann selbstverantwortlich zu handeln,
Entscheidungen (zumindest teilweise) Autoritäten zu überlassen. Drittens
stellt sich die Frage, inwieweit es sich bei Robert Paul Wolffs Essay effektiv
um eine Verteidigung des Anarchismus handelt. Der darin zum Ausdruck
kommende Primat der Autonomie sowie seine absolute Autonomiepflicht
lassen sich zum einen schwer mit dem anarchistischen Ideal der Diversität
vereinbaren. Zum anderen ist in anarchistischen Schriften das Konzept der
Autonomie oft anders konnotiert (vgl. z. B. Suissa 2006, 44). Ohne einen
mindestens impliziten Bezug zur anarchistischen Theoriebildung handelt
es sich bei Wolffs Projekt höchstens um einen philosophischen Anarchis‐
mus im weiten Sinn.

Ebenso mochte Matthew Noah Smiths Ansatz nicht zu überzeugen. Zwar
stellt für ihn die Bildungsfrage nicht ein unumgängliches Problem dar.
Doch Smith gibt für seinen Ansatz das Konzept der Autonomie auf, das
aber einen zentralen Stellenwert in unserem Denken einnimmt. Smiths Be‐
gründung ist, Autonomie sei als Standard für Rechtstitel zu anspruchsvoll,
weil uns kognitive und emotionale Einschränkungen verunmöglichen, all
unsere Werte und Verpflichtungen bewusst einer detaillierten Prüfung zu
unterziehen. Wie ich im Abschn. 3.2 argumentiert habe, verlangt das Ideal
der Autonomie aber nicht, ständig autonom zu handeln. Damit sprechen
unsere kognitiven Einschränkungen nicht gegen Autonomie als Ideal, wie

145

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wir unser Leben führen sollen. Zudem ist es fraglich, ob es notwendiger‐
weise zu einer Kolonialisierung unseres Selbst durch das Recht kommt,
wenn wir eine politische Pflicht anerkennen.

Sind – wie insbesondere die Bildungsfrage zeigt – autoritative Institutio‐
nen eine Voraussetzung für ein autonomes Leben, dann stellt sich die
Frage, ob sich daraus deren Legitimation ableiten lässt. Die Idee, Institu‐
tionen können für sich legitime Autorität beanspruchen, wenn sie uns
helfen, besser zu handeln, lässt sich insbesondere an Joseph Raz’ philoso‐
phischem Projekt illustrieren. Seine Überlegen bergen das Potenzial, Wolffs
individualistischer Argumentationslinie die Grundlage zu entziehen. Ver‐
steht man Autoritäten und deren Aussagen – wie Raz dies tut – als eine
Dienstleistung (vgl. Raz 1985b, 1985a, 1986, 2006), dann werden diese (je
nach Kontext) zu einem Hilfsmittel, um die richtige Handlung zu identifi‐
zieren. Für vieles, was uns in unserem Alltag widerfährt, begegnet etc. sind
wir keine Expert*innen. Dies müssen wir zwar nicht zwingend sein, um
moralisch zu handeln. Um die richtige Handlung identifizieren zu können,
kann mehr relevantes Wissen aber kaum verkehrt sein. Von dieser Warte
aus erscheint es angebracht, auf Personen, die mehr über ein (Fach‑)Gebiet
wissen, zu hören. Daraus ergeben sich diverse Fragen. U. a. ist zu klären,
wann wir selbst entscheiden sollen und Expertise uns „lediglich“ Gründe
gibt, an Φ zu glauben. Und wann sollen wir den Entscheid darüber, ob
wir (nicht) Φ-en, an eine Expertin oder einen Experten delegieren? Sprich,
wann verbleibt Expertise in der Sphäre theoretischer Autorität und wann
ist sie in der praktischen angesiedelt? Es gilt demnach auch zu ergründen,
welchen Status Entscheidungen, die wir durch andere treffen lassen, in un‐
seren Überlegungen spielen sollen. Im Lichte dieser Ausgangsfragen schei‐
nen instrumentalistische Ansätze vielversprechend. Einerseits versprechen
sie Antworten darauf, wann z. B. aus Expertise praktische Autorität erwach‐
sen kann. Andererseits können sie einen nicht zu unterschätzenden Beitrag
dazu leisten, die Komplexität auf ein handhabbares Mass zu reduzieren.

Das anarcho-philosophische Projekt ist damit aber noch nicht am Ende.
Denn Robert Paul Wolffs Verteidigung des Anarchismus hat nicht nur
Raz’ Dienstleistungskonzeption inspiriert, sie hat ebenfalls zu raffinierten
Neuformulierungen des anarcho-philosophischen Anliegens durch Philo‐
sophen wie A. John Simmons geführt (McLaughlin 2010, 16). Er verwendet
einen skeptischen und somit weniger anspruchsvolleren Ansatz als Wolff
(vgl. Abschn. 2.3.3). Für Simmons ist eine allgemeine politische Pflicht
theoretisch im Bereich des Möglichen, seiner Ansicht nach kann aber kei‐

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

146

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ne der bisher formulierten Theorien eine solche überzeugend begründen.
Seit Moral Principles and Political Obligations (1979) – in welchem er Posi‐
tion gegen Zustimmung, Fairness, natürliche Pflicht sowie Dankbarkeit als
Grundlage einer allgemeinen Verpflichtung zum Rechtsgehorsam bezieht –
hat Simmons die Diskussion über die politische Pflicht stark geprägt. So
geht zum Beispiel die Besonderheitsbestimmung (vgl. Abschn. 2.2 sowie
Abschn. 2.2.4), die in der heutigen Diskussion zu einer Standardgrösse
geworden ist, auf seine Arbeit zurück (Klosko 2007, 1).107 Simmons’ Angriff
auf die politische Pflicht stellt das Zugehörigkeitsgefühl infrage, das viele
gegenüber „ihrer“ Nation empfinden. Daraus ergibt sich eine konzeptionel‐
le Schwierigkeit für das Konzept der legitimen Autorität. Ihr alltägliches
Verständnis scheint eine korrelierende Gehorsamspflicht vorauszusetzen.
Folglich ist ein Ziel dieses Kapitels, den Zusammenhang zwischen politi‐
scher Pflicht und Autorität zu klären.

Angesichts dieser Ausgangslage stellt sich an dieser Stelle die Frage,
welche der beiden „Antworten“ auf Robert Paul Wolffs Theorie mehr zu
überzeugen vermag. Ist es Simmons’ skeptischer philosophischer „Anar‐
chismus“ oder Raz’ identitätstheoretischer Ansatz? Oder ist es keiner von
beiden? Oder vielleicht gar eine Kombination? Um dies zu beantworten,
fokussiere ich zunächst auf Simmons Hauptargumentationslinie. Erstens
skizziere ich in Abschn. 4.1 Simmons’ Argumente gegen die verschiedenen
Begründungen für eine politische Pflicht. Ein besonderes Augenmerk lege
ich dabei auf die zustimmungsbasierten Ansätze. Der locus classicus in
diesem Zusammenhang sind John Lockes Arbeiten (Klosko 2011, 719),
welche wiederum für A. John Simmons’ Projekt die Grundlage bilden.
Die davon für die Diskussion relevanten Aspekte beleuchte ich zweitens
im Abschn. 4.2. Für die positiven Aspekte von Simmons’ Anarchismus ist
etwa das Konzept des Naturzustandes von grosser Bedeutung, umschreibt
dieser doch die Situation ohne politische Autoritäten. Daran anschliessend
diskutierte ich drittens in Abschn. 4.3 Simmons’ Unterscheidung zwischen
Legitimieren und Rechtfertigen, was entscheidend dafür ist, um zu verste‐
hen, wie sich das Individuum gegenüber existierenden Staaten verhalten
soll. Der Abschluss bildet danach in Abschn. 4.4 die kritische Würdigung.
Ist diese Basis gelegt, wende ich mich in Abschn. 5 Raz’ Dienstleistungskon‐
zeption von Autorität zu.

107 Diese ist dabei nicht ohne Kritik geblieben, wie beispielsweise Waltons (2013) Essay
„The Particularities of Legitimacy“ zeigt. Auf dieses gehe ich im Abschn. 4.1.2 ein.

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

147

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.1 Keine Begründung der politischen Pflicht kann überzeugen, oder?

In der Diskussion um die politische Pflicht lassen sich fünf Argumentati‐
onsfamilien identifizieren (vgl. Abschn. 2.2). Simmons formuliert in seinem
einflussreichen Buch Moral Principles and Political Obligation (1979) eine
äusserst ausgefeilte Kritik an diesen verschiedenen Ansätzen und kommt
zum Schluss, dass weder Zustimmung, Fairness, Dankbarkeit noch eine
natürliche Pflicht dieses Sollen zu begründen vermögen. Später hat er seine
Kritik auf das fünfte Prinzip, die assoziative Pflicht, erweitert (vgl. Sim‐
mons 1996) und in diversen Aufsätzen und Büchern seine „philosophisch-
anarchistische“ Position weiter verfeinert und verteidigt (vgl. z. B. Simmons
1987, 1993, 2005a). Seine Überlegungen führen ihn zu folgendem Schluss:

We must conclude that citizens generally have no special political bonds
which require that they obey and support the governments of their
countries of residence. Most citizens have neither political obligations nor
„particularized“ political duties, and they will continue to be free of such
bonds barring changes in political structures and conventions. (Simmons
1979, 192).

Die Rückweisung einer politischen Pflicht gegenüber existierenden Staaten
hat zur Konsequenz, dass wir unsere Stellung in der politischen Sphäre
hinterfragen müssen, weil sie jede Annahme zugunsten des Gehorsams ge‐
genüber etablierten politischen Institutionen negiert (Simmons 1979, 200;
1993, 263). In diesem Sinne beschäftigt sich dieser Aspekt in Simmons’
Theorie mit dem, was Miller (1984, 18) als die subversive Kampagne des
philosophischen Anarchismus bezeichnete.

Man könnte, wie dies oftmals geschieht, Simmons’ Projekt auf diese
hauptsächlich skeptische Aussage reduzieren. Für diese Arbeit ist dies
aber aus zwei Gründen nicht zielführend. Erstens verkennt dies die po‐
sitiven Aspekte in Simmons’ Theorie. Und es ist diese positive Heraus‐
forderung, die dafür spricht, sich mit dem Anarchismus zu beschäftigen
(vgl. Abschn. 2.3.1). Zweitens lässt sich auf diese Weise weder Simmons’
Autoritätsverständnis im Speziellen noch das Konzept legitimer politischer
Autorität im Allgemeinen genauer bestimmen. Dafür muss man Simmons’
Kritik an den Verteidigungen der politischen Pflicht rekonstruieren, da es
für ihn eine notwendige Korrelation zwischen ihr und legitimierter politi‐
scher Autorität gibt (vgl. u. a. Simmons 1979, 196; [1999] 2001, 130).

Die fünf Argumentationslinien für die politische Pflicht fasst Simmons
(2005a, 102–3) zu drei Gruppen zusammen: Erstens sind dies assoziative

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

148

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ansätze, welche die Pflicht zum Rechtsgehorsam über unfreiwillige, mora‐
lisch verpflichtende Rollen begründen (vgl. Abschn. 2.2.5 für eine Über‐
sicht über diesen Ansatz). Zweitens nennt er Ansätze der natürlichen Pflicht,
welche das politische Sollen als eine allen Menschen qua Menschsein ge‐
schuldete Verpflichtung verstehen (vgl. Abschn. 2.2.4 für eine Übersicht
zu diesem Ansatz). Simmons zählt auch Begründungen dazu, die auf ander‐
weitig unabhängige moralische Güter verweisen (103). Die dritte Gruppe
beinhaltet transaktionale Ansätze, für welche sich eine Gehorsamspflicht
aus moralisch signifikanten Interaktionen mit unserem Staat, unserer Ge‐
meinschaft oder unseren Mitbürger*innen ergibt. Darunter fallen für Sim‐
mons Argumente der Dankbarkeit (vgl. Abschn. 2.2.3 für eine Übersicht
zu diesem Ansatz), der Fairness (vgl. Abschn. 2.2.2 für eine Übersicht zu
diesem Ansatz) sowie der impliziten oder stillschweigenden Zustimmung
(vgl. Abschn. 2.2.1 für eine Übersicht zu diesem Ansatz). Obwohl diese
Typologisierung in Simmons früheren Arbeiten fehlt (etwa in Simmons
1979) und in der Diskussion über die politische Pflicht nicht per se ge‐
bräuchlich ist (für den klassischen Aufbau vgl. etwa Dagger und Lefkowitz
2014; Egoumenides 2014; Klosko 2011; Rinderle 2005), übernehme ich sie
für meine Arbeit. Sie hilft einerseits zu erkennen, wie ähnlich sich die
drei letztgenannten Prinzipien im Kern sind, und betont andererseits die
relevanten Unterschiede zu den beiden anderen Begründungslinien.

Quasi in einer Umkehrung der Reihenfolge, wie ich die Argumentati‐
onsfamilien der politischen Pflicht im Abschn. 2.2 eingeführt und präsen‐
tiert habe, beginne ich hier bei Simmons Kritik an assoziativen Ansätzen
(Abschn. 4.1.1). Im Anschluss widme ich mich kurz der natürlichen Pflicht
(Abschn. 4.1.2), an welcher sich Simmons’ Besonderheitsbestimmung am
besten herausarbeiten lässt. Danach diskutiere ich Simmons’ Kritik an
transaktionalen Begründungen einer Pflicht zum Rechtsgehorsam: als ers‐
tes Dankbarkeit (Abschn. 4.1.3), dann Fairness (Abschn. 4.1.4) und schluss‐
endlich Zustimmung (Abschn. 4.1.5). Beim Letzten lege ich den Fokus auf
John Locke, da dieser eine zentrale Stellung in Simmons’ Projekt einnimmt.

4.1.1 Weil wir Bürger*innen sind?

[Associative or communal obligations are] special responsibilities social
practice attaches to membership in some biological or social group, like
the responsibilities of family or friends or neighbors. Most people think
that they have associative obligations just by belonging to groups defined

4.1 Keine Begründung der politischen Pflicht kann überzeugen, oder?

149

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


by social practice, which is not necessarily a matter of choice or consent,
but that they can lose these obligations if other members of the group do
not extend them the benefits of belonging to the group. (Dworkin 1986,
196).

So umschreibt Ronald Dworkin in seinem Buch Law’s Empire (1986), was
er unter einer assoziativen Pflicht versteht: Unsere soziale Praxis schreibt
gewisse Rollen – z. B. der einer Freundin, eines Freundes oder eines Fa‐
milienmitgliedes – bestimmte Verpflichtungen zu. Sie basieren nicht auf
Freiwilligkeit und sind in Dworkins Augen auf gewisse Gegenseitigkeit
angewiesen. Was ihm und anderen Vertreter*innen dieser Ansätze vor‐
schwebt, ist keine „Blankopflicht“, sondern eine pro tanto, nicht umfassende
und nicht gänzlich inhaltsunabhängige Verpflichtung, den Regeln einer
Gemeinschaft Folge zu leisten (Kramer 2008b, 181). Soweit die bereits in
Abschn. 2.2.5 skizzierte Ausgangslage.

Neben Ronald Dworkin (1986, 2011) und John Horton (1992), die man
der liberalen Tradition zuordnen kann, verteidigen primär kommunitaris‐
tische Autor*innen die assoziative Pflicht, welche sich auf die Werke von
Aristoteles, Burke, Hegel oder Wittgenstein berufen (vgl. Simmons 2005a,
111). Für Simmons (1996, 248–52) gibt es gute Gründe, welche für diese
Theoriefamilie sprechen. Für ihn teilen sich assoziative Theorien der politi‐
schen Pflicht fünf Behauptungen: Erstens verzichten sie auf Freiwilligkeit
als Voraussetzung (248–49). Sie können als Begründung dafür auf den
explizit nicht freiwilligen Charakter real existierender politischer Gemein‐
schaften verweisen. Entweder werden wir – im Sinne des ius sanguinis –
Bürger*innen eines Staates, weil unserer Eltern die Staatsbürgerschaft be‐
sitzen, oder – im Sinne des ius soli – weil wir (zufälligerweise) auf dem
Boden eines bestimmten Staates geboren wurden (Spescha, Kerland, und
Bolzli 2010, 316). D. h., es ist dem Zufall der Geburt geschuldet, welcher
politischen Gemeinschaft wir angehören. Folglich ist das Bild politischer
Gemeinschaften, das voluntaristische Autor*innen zeichnen, alles andere
als ein Abbild der Realität (Simmons 1996, 248–49). Vertreter*innen asso‐
ziativer Theorien gehen aber über diese Kritik an der fehlenden „deskrip‐
tiven“ Genauigkeit hinaus und verneinen – mit Verweis auf generelle (ge‐
genüber allen) und spezifische Pflichten (z. B. gegenüber Freunden), die
ebenfalls nicht freiwilliger Natur sind – Freiwilligkeit als Voraussetzung der
politischen Pflicht (249).

Unsere „moralischen“ Erfahrungen stützen zweitens den nonvoluntaris‐
tischen Aspekt assoziativer Theorien (249): Für die meisten besitzt ihr

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

150

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


politisches Leben keinen freiwilligen Charakter. Wir haben in den meisten
Fällen eine politische Pflicht gegenüber unserer politischen Gemeinschaft,
weil wir in diese hineingeboren wurden. Demnach widerspricht der Volun‐
tarismus unseren geteilten moralischen Erfahrungen, welche eine politische
Pflicht beinhalten. Dadurch schlösse der assoziative Ansatz durch die Auto‐
rität geteilter moralischer Erfahrungen den philosophischen Anarchismus
von vornherein aus. Ob Simmons’ Rekonstruktion – die angesichts des
restlichen Essays primär auf Margaret Gilberts (1993, 119–20) oder John
Hortons (1992) Argumentation basiert – zutrifft, ist für mich aber fraglich,
da er zwei Argumentationsschritte miteinander vermischt. Nehmen wir
einmal an, unsere moralischen Erfahrungen hinsichtlich des Charakters
der politischen Verpflichtung träfe zu und sie sei nicht freiwilliger Natur.
Stimmen wir für den Moment ebenfalls dem Argument zu, bei der po‐
litischen handle es sich um eine (wie auch immer geartete) assoziative
Pflicht, erhalten wir ein politisches Sollen, das sich aus unserer „Rolle“
als Bürger*in einer bestimmten Gemeinschaft ergibt. Damit ist aber weder
der philosophische noch der politische Anarchismus per se widerlegt. Dies
kann erst der nächste argumentative Schritt vollbringen. Denn um den
Anarchismus widerlegen zu können, ist es notwendig zu zeigen, dass eine
politische Pflicht nicht nur theoretisch, sondern auch „faktisch“ möglich ist.
Und selbst wenn dies gelingt, muss dies nicht das Ende der anarchistischen
Herausforderung bedeuten. Dazu müsste man darüber hinaus zeigen kön‐
nen, dass politische Organisation zwingend eine nicht anarchistische Form
annehmen muss.

Die Konsequenz dieser Argumentation lässt sich anhand des Gruppen‐
charakters zeigen. Bei diesem handelt es sich um einen klassischen Ein‐
wand gegen assoziative Theorien (vgl. Abschn. 2.2.5). Richard Dagger um‐
schreibt das Problem wie folgt:

Tracing political obligation to obligations of membership, especially of
membership in nonvoluntary or noncontractual associations, presents
[… the problem of group character and obligation] because membership
is not confined to groups or associations that are decent, fair, or mor‐
ally praiseworthy. Philanthropic groups have members, but so does the
Mafia. All families have members, but some families are so abusive or
dysfunctional that some of their members presumably have no obligation
to abide by family rules. The same is certainly true of political societies.
If the character of a polity is such that some or even many of its „mem‐

4.1 Keine Begründung der politischen Pflicht kann überzeugen, oder?

151

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bers“ are routinely exploited and oppressed, it is difficult to see how they
are under an obligation to obey its laws. (Dagger 2000, 110).

Eine mögliche Antwort darauf findet sich in Dworkins (1986, 201) Diffe‐
renzierung zwischen blossen und echten Gemeinschaften – wobei einzig
und allein die Mitgliedschaft in letzteren ein genuines politisches Sollen
zu begründen vermag.108 Für Dworkin ist die „gleichwertige Sorge für alle
Mitglieder“ die Voraussetzung, um eine Gemeinschaft als eine echte qualifi‐
zieren zu können. Ob Dworkin damit richtig liegt, ist an dieser Stelle nicht
relevant. Entscheidend ist das nachfolgende „anarchistische“ Argument auf
der Basis einer assoziativen politischen Pflicht. Man kann argumentieren,
dass – wenn überhaupt – die wenigsten existierenden Gesellschaften die
Voraussetzungen erfüllen, um als eine echte Gemeinschaft zu gelten. Mehr
noch, könnte man weiter ausführen, einzig weitestgehend herrschaftsfreie
und nicht ausbeuterische – d. h. „anarchistische“ – Gesellschaften hätten
eine Chance darauf, zu einer echten Gemeinschaft zu werden. Somit kann
man auf Basis eines nonvoluntaristischen und assoziativen Verständnisses
der politischen Pflicht einen Anarchismus verteidigen. Damit kann Sim‐
mons Aussage, Nonvoluntarismus schliesse den philosophischen Anarchis‐
mus von vorneherein aus, zum einen nicht überzeugen und weist zum
anderen auf sein zu enges Anarchismusverständnis hin.

Derweil aus der Autorität gemeinsamer moralischer Erfahrungen keine
automatische Rückweisung des Anarchismus resultiert, so folgt aus deren
Akzeptanz – was Simmons (1996, 250) als dritten Punkt nennt –, dass asso‐
ziative Zugänge die Besonderheitsbedingung erfüllen. Allgemeine Pflichten,
die zum Beispiel auf Gerechtigkeits‑, Gleichheits‑ oder Nützlichkeitsüberle‐
gungen basieren, verletzen diese und können in der Folge nicht erklären,
weshalb wir ein politisches Sollen nur gegenüber „unserer“ politischen
Gemeinschaft besitzen. Deshalb schliesst Simmons Ansätze auf Basis einer
„natürlichen“ Pflicht (vgl. Abschn. 2.2.4 sowie Abschn. 4.1.2) ebenfalls aus.
Scheiden voluntaristische sowie „natürliche“ Ansätze aus, macht dies die

108 An dieser Differenzierung kann man monieren, die Mitgliedschaft in einer Gruppe
verliere durch diese ihren Status als notwendige Voraussetzung für ein assoziatives
Sollen (Dagger 2000, 110). Es ist aber plausibel anzunehmen, nicht jede Gruppe
begründe eine gleichstarke assoziative Pflicht. So kann man argumentieren, ein
Angehöriger der Mafia besitze mitgliedsbasierte Pflichten, diese seien aber – weil
es sich bei der Mafia um eine unmoralische Vereinigung handelt – schwach. Des‐
halb übertrumpfen konkurrierende Pflichten diejenigen gegenüber der Mafia (fast)
immer. Folgt man dieser Argumentation, dann versteht man Dworkins Differenzie‐
rung nicht als eine Dichotomie, sondern als ein Kontinuum.

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

152

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


assoziative Pflicht mehr und mehr zu einer interessanten Wahl, um ein
politisches Sollen zu begründen. Denn assoziative Ansätze verstehen die
politische Pflicht als eine spezielle Verbindung zwischen den Bürger*innen
und ihrer politischen Gemeinschaft.

Der vierte Punkt, welcher in Simmons’ Augen für die assoziativen An‐
sätze spricht, ist die Analogie zur Familie, welche Autor*innen in dieser
Argumentationsfamilie zeichnen (251). Unsere gemeinsamen moralischen
Erfahrungen schliessen gerade solche Pflichten mit ein, die wir gegenüber
Personen verspüren, mit denen wir durch eine spezielle, nicht auf Freiwil‐
ligkeit basierende Beziehung verbunden sind. Nun scheinen unsere politi‐
schen Verpflichtungen einen ähnlichen Charakter zu besitzen:

[Surely], we might say, our experience of our political obligations is
reasonably similar after all to our experience of these familiar nonpolitic‐
al, associative obligations. Both arise from social relationships in which
we usually just find ourselves (or into which we grow gradually), both
involve no datable act of commitment, and both involve requirements to
show a special loyalty and concern. (Simmons 1996, 251).

Dieser Punkt ist – wie ich bereits in Abschn. 2.2.5 erwähnt habe – in der
Literatur nicht ohne Gegenstimme geblieben (vgl. Dagger 2000, 107–8) und
selbst einige Autor*innen, die eine assoziative Theorie verteidigen, haben
die Analogie etwas relativiert.109 Trotzdem ist dieser Vergleich zwischen
wichtigen moralischen Praktiken, die sich um freundschaftliche, familiäre
oder intime Beziehungen drehen, prima facie überzeugend. Die Frage,
welche sich stellt – und welche Vertreter*innen assoziativer Theorien be‐
antworten müssen –, ist jene nach dem „Kerngehalt“ der Analogie. Geht
es darum, zu zeigen, dass der Staat im Grunde genommen nichts anderes
als eine grosse (nationale?) Familie ist? Eine solche Sicht brächte diverse
Schwierigkeiten mit sich: Beispielsweise könnte man versucht sein, damit
einen in der Familie durchaus legitimierbaren elterlichen Paternalismus
aufs Politische zu übertragen (Dagger 2000, 107–8) oder eine „Führerfigur“
an der Spitze der politischen Gemeinschaft als eine Art „Vater“ oder „Mut‐
ter“ der Nation zu legitimieren. Oder geht es um eine bestimmte Attitüde,
mit welcher sich Familienmitglieder begegnen (sollen), und die auf politi‐

109 Ein Beispiel dafür ist die oben erwähnte Differenzierung Ronald Dworkins (1986,
198–201) zwischen blossen und echten Gemeinschaften. Für letztere fällt eine emo‐
tionale Bindung, welche familiäre Banden in meinen Augen nicht nur auszeichnen,
sondern auch ein konstitutives Element dafür sind, als notwendige Voraussetzung
weg.

4.1 Keine Begründung der politischen Pflicht kann überzeugen, oder?

153

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sche Gemeinwesen übertragbar ist? Schlägt man diesen Weg ein, kann
man sich fragen, inwieweit der Vergleich zwischen Staaten und Familien
angebracht ist oder – wie dies z. B. Richard Dagger (2000, 108) tut –
ob die Analogie ohne eine zwingende emotionale Komponente zu sehr
reduziert wird. Aus emanzipatorisch-anarchistischer Sicht ist diese Position
wiederum interessant und vermag unter Umständen wichtige Elemente
anarchistischer Ansätze zu begründen. Zu nennen ist etwa die Idee, eine
„Kommune“ könne durchaus eine gewisse Form Autorität besitzen (vgl.
Abschn. 2.3.2). Bringt – um Dworkins Worte zu verwenden – die Kommu‐
ne ihren Mitgliedern eine gleichwertige Sorge entgegen und befördert sie
die Würde aller ihrer Mitglieder, dann scheint mir dies ein guter Grund
zu sein, ihr eine gewisse (noch genauer zu bestimmende) Autorität zuzu‐
gestehen. Wie sich weiter unten zeigt, ergibt sich daraus eine erhebliche
Schwierigkeit für Simmons’ Anarchismus‑ und Autoritätskonzeption.

Den fünften und letzten Punkt, welcher Simmons (1996, 252) nennt, ist
die normative Macht der lokalen Praxis. Diese Position umfasst laut Sim‐
mons’ Rekonstruktion eine starke und eine weniger starke Variante. Gemäss
der starken kann die lokale Praxis unabhängig moralische Verpflichtungen
generieren, die nicht über externe moralische Prinzipien legitimiert werden
müssen.110 Die „Macht der lokalen Praxis“ kann man ebenfalls weniger
radikal verstehen. Für die zweite Interpretationsvariante spezifiziert die
lokale Praxis den spezifischen Pflichtumfang bzw. ‑inhalt. Gemeinsam ist
beiden Positionen gemäss Simmons ihr starkes Partikularitätsverständnis.
Das assoziative politische Sollen ist nicht nur gegenüber einer spezifischen
Gemeinschaft geschuldet (dem „eigenen Land“), sondern ist ebenfalls par‐
tikular im Sinne einer grossen Bandbreite, zu was wir je nach Ort und
Gemeinschaft effektiv verpflichtet werden können.

Mit den fünf genannten Thesen – Nonvoluntarismus, Autorität geteil‐
ter moralischer Erfahrungen, Partikularität, Analogie zwischen Staat und
Familie, normativer Macht lokaler Praxis – umschreibt Simmons einen
„argumentativen Raum“ (252), welchen sich mitgliedsbasierte Ansätze der
politischen Pflicht teilen. Die so umrissene Theoriefamilie lässt aber eine
grosse Bandbreite von Ausformulierungen zu. Dies motiviert Simmons

110 Ich denke nicht, dass Simmons assoziativen Autor*innen, welche die Macht lokaler
Praktiken (mehr oder weniger) auf dieser Weise auffassen, einen zwingenden Rela‐
tivismus unterstellen möchte. Zumindest lässt seine Aussage an dieser Stelle die
Möglichkeit nicht assoziativer, extern begründeter Pflichten offen.

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

154

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dazu, auf drei Argumentationslinen zu fokussieren, die seiner Ansicht nach
den grössten Einfluss auf die aktuelle Diskussion hatten (253):

1. Konzeptionelle oder analytische Mitgliedschaft
2. Nonvoluntaristische Vertragstheorie
3. Kommunitaristische Theorie

In ihrem Essay „Group Membership and Political Obligation“ (1993)
umschreibt Margaret Gilbert ihren Ansatz als ein „analytisches Mitglied‐
schaftsargument“, andere Autor*innen wie etwa Carole Pateman (1985)
sprechen dagegen von einem „konzeptionellen Argument“. Sieht man über
diese semantische Differenz hinweg, dann versucht diese Argumentationsli‐
ne gemäss Simmons (1996, 253–54) das Problem der politischen Pflicht auf‐
zulösen, indem sie auf die Bedeutungsverbindungen zwischen Konzepten
wie Regierung, Staat, Autorität sowie Bürger*in mit jenem der politischen
Pflicht hinweisen. Eine solche zu besitzen ist Teil davon, was es bedeutet,
einer politischen Gemeinschaft anzugehören, und Gehorsam beanspruchen
zu können ist das, was es bedeutet, eine politische Autorität zu sein. Für
Simmons ist offensichtlich, dass das konzeptionelle Argument nicht erfolg‐
reich sein kann: Selbst wenn die Pflicht für Bürger*innen das Konzept
„Mitglied einer politischen Gemeinschaft“ bedingt ist, bleibt die Frage rele‐
vant, was uns zu Mitgliedern macht. Die Frage nach der Begründung der
Mitgliedschaftspflicht bleibt damit auch dann bestehen, wenn wir auf die
konzeptionelle Verbindung zwischen den Konzepten hinweisen. Die kon‐
zeptionelle Verbindung ist für sich allein genommen keine Begründung.

Nachdem Simmons den Ansatz der konzeptionellen oder analytischen
Mitgliedschaft (zu Recht) zurückweist, wendet er sich der nonvoluntaristi‐
schen Vertragstheorie zu. Der klarste Ausdruck dieser Theorie findet sich
für Simmons in Margaret Gilberts (1993) bereits erwähntem Essay. Darin
argumentiert sie, bestimmte gemeinsame Aktivitäten beruhten auf einem
gegenseitigen Bekenntnis. Dieses stellt für Gilbert ein elementares soziales
Konzept dar. Dessen Funktion besteht darin, zwischen Personen durch eine
Reihe von Pflichten und Ansprüchen eine spezielle Bindung zu kreieren
(124). Wie können wir uns durch gemeinsame Aktivitäten bindend zu
etwas bekennen? Unter der Voraussetzung des Allgemeinwissens drücken
wir durch verschiedenste Handlungen unsere Bereitschaft aus, uns zu ver‐
pflichten. Was wir tun, kann entweder expliziter (123)111 oder diffuser Natur

111 Gilbert (1993, 123) nennt als Beispiele dafür Fälle, in denen sich eine Person gegen‐
über einer anderen dazu verpflichtet, sie beim Spazieren zu begleiten. In diesem

4.1 Keine Begründung der politischen Pflicht kann überzeugen, oder?

155

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sein (125). Folglich ist es nicht in jedem Fall möglich, einen Zeitpunkt
zu bestimmen, auf den das gegenseitige Bekenntnis zurückgeht. Dessen
Ursprung kann zum Beispiel – wie es Gilbert ausdrückt – eine stillschwei‐
gende Übereinkunft sein, die sich durch die wiederholte Ausführung mani‐
festiert (124).112 Das gegenseitige Bekenntnis muss zudem nicht freiwillig
erfolgen. Zwang schliesst für Gilbert eine Verpflichtung nicht von vornhe‐
rein aus (129–30).113 Spricht jemand von „meinem Land“ oder „meiner
Regierung“, dann ist dies als Ausdruck eines gegenseitigen Bekenntnisses
gegenüber „seinem“ Staat zu werten (127). Aus diesem gefühlten Sollen
folgt demnach – da es sich um ein gegenseitiges Bekenntnis handelt –
eine „tatsächliche“ politische Pflicht. Was Gilbert demnach vertritt, ist eine
tatsächliche Vertragstheorie (actual contract theory) des politischen Sollens
(129).

Für Simmons (1996) zeigen sich drei Verwechslungen, welche Gilberts
Argumentation überschatten:

1. Die Verwechslung gefühlter mit genuinen Pflichten.
2. Die Verwechslung politischer Duldung mit positiven, Pflicht generieren‐

den Handlungen oder Beziehungen.
3. Die Verwechslung gerechtfertigter Erwartungen mit Ansprüchen.

Die Problematik des ersten Punktes beschreibt Simmons überzeugend
(256–57). Das Gefühl, gegenüber jemandem oder etwas verpflichtet zu
sein, kann sich durch Verwirrung, Unterdrückung oder Achtlosigkeit ein‐
stellen. Diese Tatsache unseres moralischen Lebens macht es unglaubwür‐
dig, eine so weitreichende und einschneidende Verpflichtung wie die po‐
litische auf unsere unreflektierten Gefühle zurückführen zu wollen. Die

Kontext sagt man oftmals etwas wie „ich begleite dich“ o. ä., was von allen Beteilig‐
ten als bindendes Bekenntnis interpretiert wird.

112 Als Beispiel dafür nennt Gilbert (1993, 124) zwei Personen, die nach einer wissen‐
schaftlichen Veranstaltung noch etwas miteinander plaudern und sich dann dazu
entscheiden, zusammen einen Kaffee trinken zu gehen. Diese Szene wiederholt sich
einige Male im Anschluss an andere Veranstaltungen. Mit der Zeit erwächst daraus
die gemeinsame Aktivität, nach den Treffen jeweils gemeinsam einen Kaffee zu
trinken. Nach einer wissenschaftlichen Veranstaltung kommt nun einer der beiden
Personen etwas dazwischen. In diesem Fall hat sie die andere Person nicht nur
darüber zu informieren, sondern auch darum zu bitten, vom üblichen gemeinsamen
Kaffee dieses Mal entbunden zu werden.

113 Wird man zu einem gegenseitigen Bekenntnis gezwungen, kann daraus aber ein gu‐
ter Grund erwachsen, seinen Pflichten nicht nachzukommen und diese zu brechen
(Gilbert 1993, 130).

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

156

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zweite Verwechslung überschätzt für Simmons die moralische Konsequenz
davon, sich in etwas zu fügen (257). Füge ich mich zum Zeitpunkt t1 den
politischen Spielregeln, die mir politische Institutionen aufzwingen, folgt
daraus nicht direkt eine Pflicht, dies zum Zeitpunkt t2 ebenfalls zu tun.
Dazu benötigt es – darin gehe ich mit Simmons einig – mehr.114 So, wie
Simmons die dritte Verwechslung umschreibt (257–58), zielt er auf eine
scharfe Differenzierung zwischen einem „freundschaftlichen“ oder persön‐
lichen Kontext mit einem eher „anonymen“ oder unpersönlichen Kontext
ab. Treffen sich ein paar Freunde seit geraumer Zeit jeden zweiten Freitag
für einen Spieleabend, dann ergibt sich eine stillschweigende Übereinkunft
daraus, welche als geteilte Verpflichtung zu diesem gemeinsamen Abend in‐
terpretiert werden kann. Was diesen Fall auszeichnet, ist der mehr oder we‐
niger beständige direkte persönliche Kontakt zwischen den Freunden. Fehlt
dieser, implizieren gerechtfertigte Erwartungen keinerlei Pflichten. Daraus
ergibt sich für Simmons die grösste Schwäche der nonvoluntaristischen
Vertragstheorie: Die Beziehung zwischen Bürger*innen in den heutigen
Territorialstaaten sind weitaus unpersönlicher als jene, die man zwischen
Bekannten und Freunden sowie in der Familie wiederfindet.

For while residents of typical political communities may […] be com‐
mitted to various things—to obeying the law, to staying out of legal
trouble, to doing what they think is independently right, and so on—they
have not normally committed themselves to one another—they have not
tacitly agreed together on anything—in a way that would ground for
them political obligations. Gilbert (with other nonvoluntarist contract

114 Für Simmons handelt es sich bei diesem Mehr (im politischen Kontext) um Zu‐
stimmung (vgl. Abschn. 4.1.5). Für mich hat sowohl Gilberts als auch Dworkins
Position, dass gewisse Verpflichtungen aus unseren Handlungen erwachsen können,
aber trotzdem überzeugende Elemente, deckt sich diese Feststellung doch mit unse‐
rer moralischen Praxis. Ob daraus eine genuine Verpflichtung entsteht, ergibt sich
aus dem Kontext. Zwang – kontra Gilbert – ist dabei ein starkes Indiz, dass in einer
Situation eben gerade keine echte Pflicht kreiert wurde. Ein erzwungenes gegenseiti‐
ges Bekenntnis ist für jene Partei, die dazu gezwungen wurde, nicht bindend, wenn
sie sich diesem nicht ohne übermässigen Aufwand entziehen konnte. Kann ich dem
gegenseitigen Bekenntnis dagegen leicht entgehen, schüre ich – distanziere ich mich
nicht – Erwartungen, die im Laufe der Zeit mich bindende Wirkung entfalten.
Füge ich mich in einer bestimmten Situation in die bestehenden Strukturen, kann
dies – anders gesagt – eine mich bindende Wirkung entfalten. (Ich bezweifle aber
stark, dass der Kontext in den Gesellschaften, in denen wir leben, jemals zu einer
politischen Pflicht führen kann. Der Aufwand, sich zu distanzieren, ist schlicht und
ergreifend zu gross.)

4.1 Keine Begründung der politischen Pflicht kann überzeugen, oder?

157

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


theorists) needs the latter, stronger notion of citizens’ commitments to
explain citizens’ obligations. But the facts of actual political life permit
her, if anything, only the weaker notion of citizens’ commitments, which
explains obligations not at all. (Simmons 1996, 258–59).

Als möglichen Einwand auf diesen Punkt verweist Simmons auf Ronald
Dworkin. Dessen zwar nicht kontraktualistisches Argument könnte Sim‐
mons’ Kritik unter Umständen abschwächen (259). Im Zusammenhang
mit Dworkins (1986, 201) bereits mehrfach erwähnter Unterscheidung zwi‐
schen blossen und echten Gemeinschaften spricht er davon, eine intime
emotionale Bindung zwischen den Bürger*innen sei keine Voraussetzung
für eine assoziative politische Pflicht. Die notwendige Attitüde, damit aus
einer blossen eine echte Gemeinschaft wird, ist für Dworkin nicht psy‐
chologischer, sondern interpretativer Natur.115 Interessanterweise scheinen
Dworkin aber Zweifel an der eigenen Position zu befallen. Denn, so gibt
er zu bedenken, eine Gemeinschaft könne ohne eine gefühlsmässige Ver‐
bindung zwischen ihren Mitgliedern die interpretativen Voraussetzungen
schwerlich erfüllen. Die Nähe und Sorge für ein so verstandenes politisches
Sollen findet man höchstens in kleinräumigen Gruppen und nicht in den
weitaus grösseren und heterogenen Territorialstaaten, in welchen wir heute
leben.

Simmons (1996, 260) interpretiert dies als Dworkins Eingeständnis,
eine assoziative politische Pflicht jemals anzutreffen, sei – wenn auch
theoretisch möglich – unwahrscheinlich. Selbst wenn die beste Interpreta‐
tion unserer sozialen Praktiken unsere Gesellschaft als Prinzipiengemein‐
schaft116 identifiziert, läuft Dworkins Theorie Gefahr, die lokalen assoziati‐
ven Pflichten überflüssig zu machen. Dies ergibt sich gemäss Simmons

115 In einer echten Gemeinschaft verstehen die Mitglieder ihre assoziativen Pflichten
als partikular, auf die anderen Gruppenmitglieder bezogen, aus einer allgemeinen
Verpflichtung entspringend, das Wohlergehen anderer Mitglieder grundsätzlich zu
berücksichtigen, und als gleichwertige Sorge für alle Mitglieder ausdrückend. Ob
diese Attitüde vorliegt oder nicht, muss man durch einen interpretativen Prozess
feststellen. (vgl. Dworkin 1986, 198–201).

116 Dworkin (1986, 211) versteht unter einer Prinzipiengemeinschaft eine politische Ge‐
meinschaft, deren Mitglieder akzeptieren, dass sie durch gemeinsame Prinzipien
und nicht bloss durch Regeln regiert werden, die durch einen politischen Kompro‐
miss geschaffen wurden. Politik ist in einer solchen Gemeinschaft der Ort, an dem
darüber diskutiert wird, welche Prinzipien die Gemeinschaft als System überneh‐
men soll, welches Verständnis von Gerechtigkeit, Fairness und Rechtsstaatlichkeit
zu vertreten ist. Die Mitglieder dieser Art von Gemeinschaft akzeptieren, dass sich
ihre politische Rechte und Pflichten nicht auf bestimmte Entscheidungen ihrer

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

158

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daraus, auf „externe“ – d. h. sich nicht aus der lokalen Praxis ergebende –
Prinzipien (z. B. Gerechtigkeit) zu rekurrieren.

Man kann Dworkins Aussagen aber anders interpretieren. Was er damit
meint, ohne die emotionale Verbundenheit der Bürger*innen sei eine echte
Gemeinschaft kaum denkbar, verstehe ich als seine Deutung für den aktu‐
ellen, nicht idealen Anwendungsfall.117 Unter idealen Bedingungen identifi‐
zierten alle Mitglieder echter politischer Vereinigungen jene notwendigen
Einstellungen, welche die individuelle Würde aller am besten befördern,
durch einen bewussten interpretativen Prozess. Ein Gefühl der Verbunden‐
heit mag zwar in der Konsequenz zu denselben Konsequenzen führen, ist
aber keine notwendige Voraussetzung mehr. „So weit, so gut“, mag man
an dieser Stelle antworten, dies löst aber noch nicht Simmons’ Kritik auf.
Um dieser begegnen zu können, muss man zeigen können, dass sich unter
nicht idealen Begebenheiten die notwendigen Attitüden – und auf diese,
das ist der Kern meiner Argumentation an dieser Stelle, kommt es an –
ebenfalls herausbilden können. Diese müssen nicht zwingend emotional
begründet sein. Es ist auch ein interpretativer Prozess denkbar. Man kann
zum Beispiel auf die Hilfsbereitschaft vieler Menschen verweisen oder auf
die diversen Aktivist*innen, die sich um gerechtere und würdevollere ge‐
sellschaftliche Strukturen bemühen. Wollen wir ihnen nicht unterstellen,
kopflos auf ihr Herz zu hören, müssen wir davon ausgehen, dass sie
rationale Gründe für ihr Handeln haben. Dies ist aber nicht besonders
zielführend, zeigen doch die meisten primär in kleinräumigen Einheiten
wie „ihrem“ Dorf, „ihrem“ Quartier oder in ihrer Nachbarschaft die, die
individuelle Würde aller befördernde Attitüde.

Der Ausweg ist, Simmons’ Konklusion teilweise zu akzeptieren. Unter
dem jetzigen Status quo kann eine assoziative politische Pflicht in Dwor‐
kins Sinn gegenüber keinem grossräumigen Territorialstaat bestehen. Doch
muss man zwingend versuchen, eine „konservative“ Position einzunehmen,
wenn man einen mitgliederbasierten Ansatz vertreten möchte? Die Ant‐
wort auf diese Frage lautet „Nein“. Dies trifft insbesondere auf Simmons

politischen Institutionen beschränken, sondern ganz allgemein von dem Schema
der Prinzipien abhängen, die diese Entscheidungen voraussetzen und unterstützen.

117 Ist meine Deutung korrekt, dann ist eine erste Frage, wie wir unsere gesellschaftli‐
chen Strukturen gestalten müssten, damit diese emotionalen Bindungen entstehen
könnten. Eine zweite dreht sich darum, wie wir uns an den idealen Zustand annä‐
hern können (womit die emotionalen Bindungen nicht mehr notwendig wäre).
Unter diesen Vorzeichen könnte man Dworkins (2011, Kap. 18) Überlegungen zu
einer partnerschaftlichen Demokratie lesen.

4.1 Keine Begründung der politischen Pflicht kann überzeugen, oder?

159

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und seine Position zu.118 Selbst nicht ideale Aspekte einer Theorie können
(und sollen) dem Status quo seine Legitimität absprechen. Somit kann ich
auf Simmons’ Kritik nachfolgendes antworten: Erstens gibt es – selbst wenn
„echtere“ politische Gemeinschaften sich fundamental von dem unterschei‐
den, was wir heute gewöhnt sind – weder einen Grund anzunehmen, diese
seien unmöglich, noch einen, zu vermuten, echtere könnten gegen beste‐
hende Gemeinschaften keine Autorität erlangen. Zweitens, und dies richtet
sich eher gegen Dworkin, müssen diese nicht ideal sein. Viel eher sind diese
noch zu entstehenden Gesellschaften – ganz im Sinne der Anarchist*in‐
nen – ein fortlaufender Prozess. Was ein Leben „würdevoll“ macht, ist stets
aufs Neue zu interpretieren, sonst droht die Würdevorstellung einer das
würdevolle Leben der nächsten Generation zu verunmöglichen.119 Drittens
stellt sich für mich die Frage, ob grossräumige politische Gemeinschaften,
wie sie sich zum Beispiel Dworkin vorstellt, oder „anarchistische“ (gegebe‐
nenfalls föderal verfasste) Kommunen unmöglich sind. Denn dies müssten
sie sein, sollten Simmons’ Einwände zutreffen. Diese Überlegungen lassen
Simmons’ Position nicht nur in einem konservativen Licht erscheinen, es
ist auch ein Indiz für die „Blutarmut“ von Simmons’ Anarchismus, der
kaum eine Wirkung gegen den Status quo zu erwirken vermag (mehr dazu
in Abschn. 4.4.2).

Bevor wir uns den Theorien der natürlichen Pflicht zuwenden, gilt es
nun noch, auf die dritte Argumentationsline innerhalb der assoziativen
Theorien und Simmons’ Einschätzung davon einzugehen. Für Simmons
verteidigen die kommunitaristischen Autor*innen mindestens eine oder
beide der folgenden Thesen: die Identitäts‑ und die normative Unabhängig‐
keitsthese.

118 Simmons verwirft die „konservative“ Position in Bezug auf Zustimmung. Er argu‐
mentiert in seinem Essay „Consent Theory for Libertarians“, weder Libertäre noch
andere Vertreter*innen von zustimmungsbasierten Theorien sollten sich von der
Tatsache beunruhigen lassen, dass die meisten Bürger*innen „ihrem“ Staat nicht
zugestimmt haben (Simmons 2005b, 344). Die Absenz legitimer Staaten nach den
Standards der Zustimmungstheorie, so Simmons weiter, spricht ebenso wenig gegen
diese Standards, wie aktuelle ausgeprägte Ungleichheiten gegen liberal-egalitäre
Gerechtigkeitsprinzipien sprechen.

119 Diese Gefahr zeigt sich zum Beispiel in der aktuellen Rechtsprechung zur „Men‐
schenwürde“. Nach dem Zweiten Weltkrieg wurde das Prinzip in vielen Staaten als
Antwort auf den Nationalsozialismus zu einem essenziellen verfassungsrechtlichen
Element. In einigen Urteilen hat dieses einen restriktiven Charakter erhalten und
schränkt ein, was eine Person mit sich selbst machen darf (Schaber 2012, 36–37).

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

160

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gemäss erster sind einige (oder alle) unserer Verpflichtungen gerechtfer‐
tigt, da deren Verneinung darauf hinausliefe, unsere Identität als (teilweise)
soziale Wesen zu verneinen (Simmons 1996, 261). Daraus ergeben sich nun
aber einige Ungereimtheiten. Beispielsweise dürfte eine Person, die sich für
Napoleon hält, nicht ihre Verpflichtung ablehnen, die französische Armee
zu führen; was aber nicht zeigt, dass diese Person eine genuine Führungs‐
pflicht besitzt (262–63). Selbst wenn die subjektive und „objektive“ Identität
zusammenfallen, ergeben sich daraus nicht zwingend moralische Verpflich‐
tungen (263). Entstünden solche trotzdem, müssen diese aber externen mo‐
ralischen Grundsätzen genügen (263).120 Aber nur wenn lokale Praktiken
selbstständig, d. h. ohne externe Rückgriffe, moralische Pflichten generie‐
ren können, macht die Identitätsthese Sinn. Trifft Simmons’ Einschätzung
zu, erscheint der Verweis auf Identität überflüssig und irreführend, da –
salopp gesagt – die lokale Praxis die gesamte argumentative Arbeit erledigt
(263).

Für Simmons gibt es kein überzeugendes Argument dafür anzunehmen,
die politische Pflicht erwachse aus der unabhängigen bindenden Kraft
lokaler sozialer Praktiken (264). Daraus folgert er, es sei plausibel, unser
Pflichtgefühl gegenüber dem Land unserer Geburt oder jenem, in dem wir
unseren Wohnsitz haben, als eine Art falsches Bewusstsein zu verwerfen.
Wenn Simmons damit richtig liegt, dann verbleibt lediglich die normative
Unabhängigkeitsthese. Wenig überraschend identifiziert er gute Gründe,
um sie abzulehnen. Zentral ist die Tatsache, dass regionale soziale Praxen
moralisch fehlerhaft sein können, weshalb eine theoretische Disposition
zum Universalismus als essenzieller Bestandteil moralischer Urteile besteht
(266).

Dem empirischen Teil von Simmons’ Aussage kann man problemlos
zustimmen. Es lassen sich leicht Beispiele moralisch verwerflicher (z. B.
weibliche Genitalverstümmelung121) oder fragwürdiger Praktiken (z. B.
Lohndiskriminierungen aufgrund des Geschlechts122) finden. Doch daraus

120 Ein Mitglied der Gestapo hat etwa keine moralische Pflicht zur Folter, weil er aus
dieser Rolle seine Identität konstruiert (Simmons 1996, 263).

121 Weibliche Genitalverstümmelung wird hauptsächlich in afrikanischen Staaten prak‐
tiziert und ist insbesondere in Dschibuti, Ägypten, Guinea, Mali, Sierra Leone,
Somalia und im Norden des Sudan verbreitet (UNICEF 2014, 29; WHO 2008, 84–
89).

122 In der Schweiz beziffert das Bundesamt für Statistik (2022) die Differenz zwischen
Frauen und Männern im privaten Sektor für das Jahr 2020 beispielsweise auf 19,5 %.
Dabei sind 45,3 % der Unterschiede statistisch nicht erklärbar.

4.1 Keine Begründung der politischen Pflicht kann überzeugen, oder?

161

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


faktisch auf einen zwingenden Universalismus zu schliessen, ist eine vor‐
schnelle Generalisierung. Zunächst kann man Universalismus als eine loka‐
le, dem Liberalismus entspringende Praxis auffassen,123 und der Versuch,
ihn auf den Rest der Welt zu übertragen, als (moralischen) Imperialismus
deuten. Daraus wiederum einen moralischen Relativismus abzuleiten, wäre
aber ebenfalls nicht überzeugend, weil uns dies die Möglichkeit kostete,
externe Kritik zu äussern.124 Die Frage, ob die westliche Interpretation von
moralischen Prinzipien anderen überlegen ist oder nicht, ist dagegen eine
berechtigte Frage, die sich nicht einfach mit einem Verweis auf vermeintli‐
che moralische fehlerhafte Aspekte anderer lokaler Praktiken beantworten
lässt. Es gibt gute Gründe anzunehmen, dass die westlichen Standards
potenziell falsch sind. In diesem Licht gesehen, können wir nicht von vorn‐
herein die in der westlichen Tradition stehenden Prinzipien als gegeben
ansehen. Einen moralischen Relativismus ablehnend ist die zentrale Frage
demnach anders zu stellen: Sie lautet nicht, ob Praxis X dem Prinzip Y
gerecht wird, sondern ob X die beste Interpretation von Y ist.

Diese Verschiebung mag man auf den ersten Blick als rein semantischer
Natur abtun. Sie legt aber den Fokus für die Diskussionen über X anders.
Ein kurzes Beispiel verdeutlich die Relevanz: Nehmen wir die Frage, ob es
gerechtfertigt ist, dass Frauen aufgrund ihres (sozialen) Geschlechtes weni‐
ger verdienen. Gemäss einem „harten“ Universalismus verweist man aufs
Prinzip der Gleichheit aller Menschen und fragt sich, ob die bezahlten Löh‐
ne diesem gerecht werden. Ein „leichter“, interpretativer Universalismus
verweist zunächst auf das gleiche Prinzip, fragt dann aber zunächst, was
die „Gleichheit aller Menschen“ im lokalen Kontext bedeutet bzw. bedeuten
soll. Dadurch wird unsere Lebenswelt ein fester Bestandteil der Argumenta‐
tion; ein Aspekt, den man – plakativ gesagt – mit „Die Diskussion auf den
Boden der sozialen Tatsachen zurückholen“ überschreiten könnte. Er beugt
zudem dem moralischen Imperialismus vor. Kritisiere ich als Mitglied von
Gesellschaft A, in der Lohngleichheit zwischen den Geschlechtern herrscht,
die ungleichen Löhne in Gemeinschaft B, dann reicht es nicht aus, lediglich
auf die in A gültige Interpretation des Gleichheitsprinzips zurückzugreifen.

123 Die Menschenrechte im Sinne der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte oder
der Europäische Menschenrechtskonvention wären danach lediglich eine westliche
Rechtspraxis, die man nicht direkt auf andere Kulturen übertragen könnte.

124 Ohne universelle (oder min. für alle Menschen geltenden) moralische Prinzipien,
hätte man z. B. als Europäerin keine Grundlage, einem Somalier zu erklären, weib‐
liche Genitalverstümmelung sei verwerflich und zu bestrafen. Dieser könnte argu‐
mentieren, in seiner Kultur sei dies nicht der Fall.

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

162

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich muss mich ebenso mit der in B vorherrschenden Deutung auseinander‐
setzen, um sagen zu können, weshalb (und in welchen Aspekten) jene in A
jener in B überlegen ist.

Dies hat Auswirkungen auf Simmons zweites Argument gegen die nor‐
mative Unabhängigkeitsthese. Für ihn spricht der Fakt, dass lokale Prak‐
tiken durch externe moralische Prinzipien begrenzt sind, höchstens für
schwache lokal begründete Pflichten, die universalen Prinzipien der Ge‐
rechtigkeit, des Respekts gegenüber Menschen usw. stets unterlegen sind
(268–69). Akzeptiert man aber den leichten Universalismus interpretativer
Prägung, trennt Simmons, was eigentlich zusammengehört: Genuine lokal
begründete Pflichten sind Ausprägungen universeller Prinzipien und sind
nicht ohne Rückgriff auf diese zu verstehen und zu verteidigen.125 (Wie
sehr man die so verstandene normative Kraft lokaler Praktiken noch als
„unabhängig“ bezeichnen kann, ist eine Frage, die an anderer Stelle zu
beantworten ist.)

Nichtsdestotrotz kann für Simmons die politische Pflicht nicht assozia‐
tiven Ursprungs sein, egal ob man die normative Unabhängigkeitsthese
verteidigen kann oder nicht (271): Erstens ist der Kontrast zwischen den
eher unbestimmten und vagen assoziativen Pflichten und unserer geteil‐
ten Erfahrung des eher präzisen und relativ klar umrissenen politischen
Sollens zu gross; was fraglich macht, ob assoziative Ansätze erfolgreich
sein können. Zweitens fehlt für ihn eine Verbindung zwischen unserem
Gemeinschaftsgefühl und der politischen Pflicht.

My conclusion […] is that political obligation is not a form of associative
obligation. The conceptual argument, the nonvoluntarist contract theory,
and the communitarian theory have all failed to establish the associative
character of political obligation. Further, even if some account of asso‐
ciative obligation succeeded in defending the normative independence
of some local practices and institutions, this account could not show
our political obligations to belong to the class of associative obligations
(Simmons 1996, 272).

Wie meine Einwände in diesem Abschnitt zeigten, komme ich zu einer
anderen Konklusion als Simmons. Derweil ich mit ihm einig hinsichtlich

125 Man kann zwar in diesem Kontext von „Begrenzung“ sprechen. Es ist aber fraglich,
ob Simmons diese Art im Sinn hat. So spricht er davon, dass die normative Kraft der
lokalen Praxis von einer tieferen Ordnung als jene der externen Prinzipien sei (vgl.
Simmons 1996, 268–69). Mein hier kurz skizzierter Zusammenhang ist aber gerade
nicht hierarchisch, sondern vielmehr pluralistisch.

4.1 Keine Begründung der politischen Pflicht kann überzeugen, oder?

163

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seiner skeptischen Haltung gegenüber dem konservativen Projekt gehe,
eine politische Pflicht gegenüber (einigen oder allen) bestehenden Staaten
zu begründen, ist für mich ein assoziatives politisches Sollen theoretisch
möglich.

Nach der Auseinandersetzung mit Simmons’ Kritik an assoziativen An‐
sätzen lässt sich zunächst umreissen, was Autorität für ihn nicht ist: Um
eine Autorität zu sein, müssen Institutionen von ihren Bürger*innen mehr
als lediglich geduldet sein und es reicht nicht aus, auf ein irgendwie gear‐
tetes Zugehörigkeitsgefühl zu verweisen. Unsere Identität als Schweizerin,
Deutscher, Französin usw. ist ebenfalls nicht relevant, um die Frage beant‐
worten zu können, ob die Schweiz, Deutschland, Frankreich usw. de jure
Autoritäten sind oder nicht. Damit verwirft Simmons diverse nonvolunta‐
ristische Gründe. Es könnte aber noch immer sein, dass wir eine politische
Pflicht qua Menschsein besitzen.

4.1.2 Eine Frage der Gerechtigkeit?

Mit der Idee, die politische entspringe einer natürlichen Pflicht, verbleibt
eine nonvoluntaristische Möglichkeit. Denn wir könnten eine Verpflich‐
tung qua Menschsein besitzen, gerechte Institutionen zu unterstützen und
deren Autorität anzuerkennen (vgl. Abschn. 2.2.4). Beispielsweise stellt sich
Immanuel Kant auf den Standpunkt, wir besässen eine Pflicht zur bürgerli‐
chen Verfassung (MS, AA VI:264). Kant folgend kann man argumentieren,
anerkenne eine Person die Autorität gerechtigkeitsfördernder Institutionen,
in deren Gebiet sie lebt, nicht an, mache sie sich zu einer ungerechten
Gefahr für ihre Mitmenschen (Simmons 2013, 329).

Einer der bekanntesten Vertreter des Ansatzes der natürlichen Pflicht ist
John Rawls. Argumentierte er in einer früheren Phase noch für Fairness
als Grundlage der politischen Pflicht (siehe Rawls 1964), tritt seit A Theo‐
ry of Justice (1999, ursprünglich 1971 erschienen) die natürliche Pflicht
an ihre Stelle. Wie in Abschn. 2.2.4 erklärt, unterscheidet Rawls zwischen
Verpflichtungen (obligations), die eine Handlung unsererseits erfordern,
und Pflichten (duties), die man ohne eigenes Zutun besitzen kann. Da die
meisten Bürger*innen nicht auf eine sie bindende Weise gehandelt haben,
besitzen sie folglich keine politische Verpflichtung (Rawls 1999, 296). Wir
haben aber eine natürliche Pflicht, gerechte Institutionen zu unterstützen,
die unabhängig von unseren freiwilligen Handlungen besteht (294).

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

164

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neben Rawls haben noch weitere Autor*innen den Ansatz der natürli‐
chen Pflicht vertreten (z. B. Christiano 2008; Stilz 2009; Waldron 1999;
Wellman 2005). Für Simmons (2005a, 122–24) teilen sich diese Ansätze
gewisse argumentative Grundmuster. Zunächst argumentieren die Vertre‐
ter*innen der natürlichen Pflicht, eine Regierung, ein Staat respektive poli‐
tische Institutionen seien – aus unterschiedlichen Gründen – für Menschen
notwendig. Auf die Notwendigkeitsbehauptung folgt die Aussage, dass wir
natürliche Pflichten haben. Worin diese bestehen, unterscheidet sich von
Autor*in zu Autor*in. Es kann eine Pflicht sein, das Gute in der Welt zu
maximieren, die Gerechtigkeit zu fördern oder denen in Not beizustehen.
Daraus folgt eine natürliche Pflicht, falls noch kein Staat existiert, den
Naturzustand zu verlassen und politische Strukturen zu schaffen oder, exis‐
tiert bereits ein Staat, diesen zu unterstützen und dessen Anweisungen zu
folgen. Die Idee dahinter ist, dass ohne zwangsbewehrte Gesetze und einen
Staat, Streitfragen und Konfliktfälle nicht gelöst werden können, weshalb
eine ständige Gefahr von Krieg und Chaos bestünde.126 Um diese Unsi‐
cherheiten zu vermeiden, damit individuelle Grundrechte nicht verletzt
werden bzw. damit wir genuine Rechte erhalten und um fehlbares Verhal‐
ten ahnden zu können, brauchen die Menschen Staaten. Da wir lediglich
unter diesen Voraussetzungen unseren natürlichen Pflichten nachkommen
können, besitzen wir eine natürliche Pflicht, (gerechte) Institutionen zu
unterstützen. Und diese unterstützen wir, indem wir die Gesetze besagter
Institutionen befolgen.

Simmons Grundschema erlaubt uns zu identifizieren, wie man die An‐
sätze der natürlichen Pflicht kritisieren kann. Zunächst lässt sich die Not‐
wendigkeitsbehauptung infrage stellen. Dient der Rückgriff auf die natürli‐
che Pflicht dazu, das konservative Ziel zu erreichen, den Status quo zu
verteidigen, können wir einwenden, der Staat im modernen Sinne sei histo‐
risch gesehen eine junge Erscheinung (vgl. Abschn. 2.1.1). Zudem sei die
Annahme, zuvor sei man der Notwendigkeitsbehauptung (mehrheitlich)
nicht nachgekommen, allzu abschätzig gegenüber früheren Gesellschaften
und Kulturen. Ist die Kernidee hinter der Notwendigkeit zum Staat dage‐
gen, es brauche eine soziale Ordnung, dann ist dies mit gewissen anarchis‐
tischen Positionen vereinbar. Dies macht eine Kritik erfolgversprechend,
die auf die fehlende Besonderheit der natürlichen Pflicht hinweist. Entwe‐
der kann man sich fragen, weshalb meine Geburt oder mein geografischer

126 Simmons spricht an dieser Stelle von „Anarchie“. Dies mit „Chaos“ zu übersetzen ist
angemessen, da auf diese Weise „Anarchie“ nicht von Beginn an negativ besetzt ist.

4.1 Keine Begründung der politischen Pflicht kann überzeugen, oder?

165

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebensmittelpunkt an und für sich ein Grund sein soll, Institution X und
nicht Institution Y zu gehorchen. Fehlt eine solche Besonderheitsrestrikti‐
on, stellt sich die Frage, wie eine Pflicht, die gegenüber allen (gerechten)
politischen Institution gleichermassen besteht, mich ausschliesslich an X zu
binden vermag.

An John Rawls Argumentation lässt sich Simmons’ Kritik gut nachzeich‐
nen. Für Rawls (1999, 293–94) hat die natürliche Pflicht, gerechte Institutio‐
nen zu unterstützen, zwei Teile: Erstens müssen wir existierenden gerech‐
ten Institutionen, die auf uns Anwendung finden, einerseits gehorchen und
andererseits unseren Anteil leisten. Zweitens müssen wir – solange die
Kosten für uns gering bleiben – bei der Etablierung gerechten Institutio‐
nen helfen. Für Simmons ist nicht klar, was Rawls mit „Anwendung auf
uns finden“ genau meint. Dies kann man für Simmons erstens in einem
schwachen Sinn verstehen: Eine Institution findet auf mich Anwendung,
weil ich einer Beschreibung entspreche; z. B. ein (Möchtegern‑)Philosoph
sein (Simmons 1979, 148–49). Zweitens gibt es eine stärkere, territoriale
Interpretation: Die Institutionen finden Anwendung auf mich, weil ich in
den (geografischen) Einflussbereich einer Institution hineingeboren wurde
oder weil ich permanent in diesem lebe (149–50). Die stärkste und für Sim‐
mons einzige moralisch relevante dritte Interpretation ist die starke, d. h.
eine Institution findet auf mich Anwendung, weil ich mich Bindendes – wie
zustimmen oder Vorteile akzeptieren – getan habe (150).

Verstehen wir „Anwendung finden“ im territorialen oder personalen127

Sinn, dann kann eine natürliche Pflicht nicht begründen, weshalb wir
„unserer“ gerechten Institutionen gehorchen müssen,128 versteht er es im
starken Sinn, sind nicht mehr alle Bürger*innen im Territorium eines Staa‐

127 Simons Entscheid, diese Interpretation als „territorial“ zu bezeichnen, ist etwas
unglücklich. Denn etwas muss nicht zwingend territorial sein, um stärker als die
schwache Interpretation von „Anwendung auf mich finden“ zu sein. Ein Beispiel
dafür ist der Bürger‑ oder Heimatort in der Schweiz. Auf den ersten Blick mag
dieser wie eine Be‑ oder Zuschreibung wirken. Man wird aber in einen solchen
hineingeboren, da man den Heimatort von den Eltern übernimmt. Beispielsweise
im Falle der Burgergemeinden im Kanton Bern übernehmen diese (weiterhin) Auf‐
gaben im fürsorgerischen Bereich. Dies spricht dafür, von „territorial und personal“
zu sprechen.

128 Für Simmons (1979, 16–23) sind „Rollenpflichten“ für sich genommen moralisch
neutral. Die Tatsache, dass Institution A Rechtsnormen erlassen hat, die für alle
Personen in As Territorium gelten, begründet noch keine moralischen Auflagen.
Meinem Verständnis von Simmons nach, können für ihn erst durch einen entspre‐
chenden moralischen Kontext (freiwillige Handlung oder externe moralische Pflich‐
ten) das in Rollenpflichten definierte Verhalten moralisch aufgeladen werden.

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

166

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tes gebunden (152). Ohne Anwendungsbeschränkung ist aber – und dies
trifft für Simmons für alle Ansätze der natürlichen Pflicht zu (vgl. Simmons
2005a, Kap. 7) – die Besonderheitsbestimmung verletzt:

[The] natural duty of justice binds me to support all just institutions,
wherever they may be. It can bind me no more to one set of just political
institutions than to any other. But this fails to capture the sense of
political obligation sketched [in the beginning of Moral Principles and
Political Obligations]. (Simmons 1979, 155–56).

Ein zentrales Element in Simmons’ Definition der politischen Pflicht ist
deren Besonderheit bzw. Partikularität (31).129 Und dieser Aspekt lässt sich
für Simmons über persönliche Transaktionen, wie ihn Ansätze der Zustim‐
mung, Fairness oder Dankbarkeit aufweisen, bedienen; pflichtenbasierte
Ansätze fehlt dies aber gerade per definitionem (156).

In short, while there may well be a natural duty of justice, and one that
can command a reasonable share of our moral attention, it seems not to
be the place to look for the ground of our duty to obey domestic law.
(Simmons 2005a, 169–70).

So formuliert liegt das Problem der Ansätze der natürlichen Pflicht, die
Besonderheitsbedingung zu erfüllen, damit darin, zu wenigen Personen
eine Pflicht zum Rechtsgehorsam aufzuerlegen. Ein Ansatz kann aber auch
zu vielen Personen eine politische Pflicht auferlegen (Simmons 2007, 19).
Simmons verweist in diesem Kontext auf Fragen historischer Ungerechtig‐
keiten. Diese Problematik veranschaulicht er u. a. erneut an John Rawls
Theorie (20): Diese fokussiert zum einen lediglich darauf, ob eine Instituti‐
on bzw. ein Institutionengefüge gerecht ist, blendet aber – für Simmons
moralisch relevante – historische Fakten aus. Zum anderen scheint Rawls
ohne Argument den Status quo als gegeben vorauszusetzen.

Simmons legt insbesondere mit dem Hinweis auf historische Ungerech‐
tigkeiten den sprichwörtlichen Finger auf einen wunden Punkt. Das Prob‐

129 Neben der Besonderheitsbestimmung nennt Simmons noch zwei weitere Punkte:
Erstens geht es beim Problem der politischen Pflicht nicht darum, herauszufinden,
was Individuen – alles berücksichtigt – in ihren Gemeinschaften tun sollten, noch
muss es sich zwingend um eine Verpflichtung handeln. Zweitens sucht Simmons
nicht nach einer einzigen Verpflichtung oder Pflicht, die sich auf alle Mitglieder
einer Gemeinschaft gleichermassen erstreckt, sondern er versucht alle moralischen
Anforderungen zu beschreiben, welche Bürger*innen an ihre Gesellschaft binden.
(Simmons 1979, 29–30, 35–37).

4.1 Keine Begründung der politischen Pflicht kann überzeugen, oder?

167

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lem ist nicht (nur) der Fakt, dass Grenzen – und mit Ihnen der Ein‐
flussbereich existierender Staaten – (historischen) Zufällen und Willkür
geschuldet sind. Vielmehr geht es um die moralischen verwerflichen (oder
zumindest fragwürdigen) Entwicklungen, die zu den heutigen Grenzen
geführt haben: Vertreibung der indigenen Bevölkerung (z. B. der Indian
Removal Act von 1830 in den USA), Annexionen (z. B. Tibet 1951) usw. Das
Resultat sind – wie beispielsweise die Ir*innen bis zum Beginn des 20. Jahr‐
hunderts – Bevölkerungen unter „Fremdherrschaft“. Diese Situation löst
sich auch dann nicht auf, wenn der annektierende Staat ein grundsätzlich
gerechter ist oder sich zu einem solchen entwickelt. Für Simmons (2016,
56) ist klar: Die Legitimität staatlichen Zwanges benötigt mehr als gerechte
Institutionen. Diese müssen uns auch auf eine moralisch gerechtfertigte
Weise auferlegt werden.

Um als Vertreter*in einer Theorie, welche die politische auf eine natür‐
liche Pflicht zurückführt, auf Simmons Kritik zu reagieren, ist die Beson‐
derheitsbedingung der vielversprechendste Kandidat. Kevin Walton (2013,
11) verweist auf einen äusserst relevanten Punkt. Simmons gibt in der
Begründung, weshalb wir nur gegenüber einem Staat eine politische Pflicht
besitzen können, einen elementaren Punkt seiner Theorie auf: seine kri‐
tische Einstellung gegenüber bestehenden (moralischen) Meinungen. Sim‐
mons (2005a, 110) argumentiert, die politische Pflicht müsse als partikular
charakterisiert werden, weil die Ansicht weitverbreitet sei, jede Person sei
an einen Staat gebunden. Multiple politische Pflichten gegenüber verschie‐
denen Staaten zu haben ignorierte folglich einen wichtigen Aspekt des
moralischen Diskurses (siehe dazu ebenfalls Simmons 1996, 250; 2002, 29).
Diese Position steht aber in einem scharfen Kontrast zu seiner sonstigen
Argumentationslinie. Für Simmons sollten wir gegenüber dem Versuch,
moralische Pflichten durch einen einfachen Verweis auf die Gefühle oder
Ansichten der Bürger*innen zu begründen, extrem misstrauisch sein. Zu‐
dem sieht er im Pflichtgefühl einen möglichen Ausdruck eines „falschen
Bewusstseins“ (Simmons 2005a, 99).

Weshalb greift Simmons – ohne ein Argument dafür zu präsentieren –
auf ebendiese Meinungen zurück, um die Besonderheitsbedingung zu be‐
gründen? Dies ist, wie auch Walton (2013, 11) argumentiert, nicht nur in‐
konsistent. Simmons macht sich damit einer „konservativen“ Argumentati‐
on schuldig, die er bei anderen Autor*innen moniert (siehe dazu z. B. Sim‐
mons 2005a, 99–100). Die Vorstellung, wir könnten gegenüber verschie‐
denen legitimen Institutionen eine politische Pflicht besitzen, beunruhigt
Simmons. Denn die (Rechts‑)Pflichten, die uns diese auferlegen, könnten

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

168

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich widersprechen, was für Doppelbürger*innen potenziell zu einer „mo‐
ralisch unmöglichen“ Position führe (Simmons 2002, 30; 2005a, 167–68).
Trotzdem – oder gerade wegen dieses Punktes – kommt Walton (2013, 12–
13) am Ende seines Essays zum Schluss, Simmons Besonderheitsbedingung
sei zu verwerfen: Erstens habe Simmons an anderer Stelle argumentiert,
die politische Pflicht sei kein abschliessender Handlungsgrund, da sie an‐
dere moralische Überlegungen übertrumpfen können. Zweitens habe er
eingestanden, dass selbst partikularisierte Prinzipien politischer Legitimität
Konflikte zwischen politischen Pflichten generieren können (vgl. Simmons
1979, 34). Simmons’ Sorge sei unbegründet und die Besonderheitsbedin‐
gung sei keine essenzielle, sondern höchstens eine potenzielle Eigenschaft
der politischen Pflicht.

Ich teile diese Ansicht bedingt. Einerseits sollten wir an der Besonder‐
heitsbedingung festhalten, weil sie sich mit unserer moralischen Praxis
deckt. Andererseits verdeutlicht Waltons Essay die Notwendigkeit für eine
alternative Interpretation, die ohne einen Exklusivitätsanspruch auskommt.
Menschen gehören Gruppierungen an, die wiederum gewisse explizite oder
implizite Regelungen aufweisen. Und es scheint uns normal, diese Regeln
als uns bindend anzusehen. Aus dieser Überzeugung, welche – wie ich
denke – die meisten auf die eine oder andere Art teilen, folgt aber, wie
Walton anmerkt, keine notwendige Exklusivität. Wie stellt sich die Lage
im politischen Kontext dar? Nimmt man das mehrheitliche Verhalten der
Staaten bis zum Ende des 20. Jahrhunderts zum Massstab, kann man zum
Schluss kommen, Simmons’ These treffe zu. Denn die Regelungen aus
dieser Zeitspanne zielten darauf ab, mehrfache Staatsbürgerschaften mög‐
lichst zu vermeiden (Faist 2001, 250–51). Da aber territoriale Staaten, wie
wir sie kennen, weder als eine historische Notwendigkeit entstanden sind
noch ein ahistorisches, schon immer existierendes Konzept darstellen (vgl.
Abschn. 2.1.1), ist Waltons Position überzeugender. Die Besonderheitsbedin‐
gung ist noch angreifbarer, ruft man sich historische Beispiele in Erinne‐
rung. Denn die Idee, man sei lediglich einem Staat verbunden, ist keine his‐
torische Notwendigkeit. Ein Beispiel dafür ist Wilhelm I., der einerseits von
1066 bis 1087 König von England, andererseits, als Wilhelm II., ebenfalls
Herzog der Normandie und damit ein Vasall des französischen Königs war.
Er war damit, wenn man so will, sowohl der eigenen, englischen als auch
der französischen Krone verpflichtet. Aber auch zeitgenössische Überlegun‐
gen und Entwicklungen stellen Simmons’ vermeintliche vorherrschende
Meinung infrage. Das Schweizer Bürger*innenrecht ist beispielsweise drei‐

4.1 Keine Begründung der politischen Pflicht kann überzeugen, oder?

169

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stufig konzipiert: Man ist sowohl Bürger*in einer Gemeinde, eines Kantons
sowie des Bundes.130

Diese anekdotische Evidenz, kombiniert mit Waltons Argumentation,
geben uns gute Gründe, die Besonderheitsbedingung zu verwerfen oder
zu einer potenziellen Voraussetzung zurückzustufen. Dies ist aber dann,
und nur dann, überzeugend, wenn man diese Bedingung mit dem Exklu‐
sivitätsanspurch verbindet. Diese Verbindung zeigt sich bei Simmons bei‐
spielsweise darin, dass er Autorität als ein Recht eines Staates definiert,
den Bürger*innen als einziger Rechtspflichten aufzuerlegen. In unserer
sozialen Praxis findet sich dieser Exklusivitätsanspurch aber nicht, wir
können verschiedenen Gruppen angehören, deren Regeln sich unter Um‐
ständen widersprechen können. Soll die politische Pflicht das Pflichtgefühl
gegenüber politischen Institutionen potenziell erklären können und unsere
sozialen Praktiken ernst nehmen, dann ist die Besonderheitsbedingung ein
essenzielles und notwendiges Element dafür. Einen exklusiven Charakter
der politischen Pflicht ergibt sich daraus aber nicht. Bürger*innen können
mehrere Verpflichtungen gegenüber legitimen Autoritäten besitzen. Eine
politische ist demnach eine spezielle Pflicht in dem Sinne, als dass sie uns
gegenüber einer und nicht mehreren Autoritäten gleichzeitig bindet. D.h.
im Umkehrschluss aber nicht, wir können lediglich eine politische Pflicht
besitzen. Deshalb müssen wir den Exklusivitätsanspruch, den Simmons
mit der Besonderheitsbedingung verbindet, zurückweisen. Dies ist nicht
zwingend problematisch, da es sich dabei um pro tanto Sollen handelt.
Halten wir an der so interpretierten Besonderheitsbedingung fest, scheidet
als Konsequenz die natürliche Pflicht als Grundlage für die Pflicht zum
Rechtsgehorsam aus.

Es wäre aber falsch daraus abzuleiten, eine natürliche Pflicht im Sinne
von Rawls sei deswegen nicht relevant. Simmons (2005a, 169–70) weist
auf die zentrale Rolle hin, welcher einer Pflicht, gerechte Institutionen zu
unterstützen, in unseren moralischen Überlegungen zukommt. Ein Grund
dafür dürfte sich aus ihrer Wirkung ergeben: Wenn wir uns einer gerechten
Institution gegenübersehen, haben wir gute Gründe, diese zu unterstützen
oder wenigstens nicht zu behindern. Magda Egoumenides (2014, 122) weist
auf einen weiteren hier relevanten Punkt hin. Die Gerechtigkeit von Institu‐

130 Diese bilden zwar eine „Einheit“, weshalb man argumentieren könnte, am Ende
habe man trotz allem eine politische Pflicht als Schweizer Staatsbürger*in. Dies mag
faktisch zutreffen, nichtsdestotrotz wird das Bürger*innenrecht – contra Simmons –
in der Schweiz rechtlich mehrstufig gedacht.

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

170

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tionen – verstanden als deren moralisches Handeln – scheint ein essenziel‐
ler Aspekt zu sein, der zu berücksichtigen ist, wenn man politischen Zwang
(political constraints) bewertet. Wie gerecht eine Institution ist, kann z. B.
eine entscheidende Rolle darin spielen, sie zu rechtfertigen.131

4.1.3 Rechtsgehorsam aus Dankbarkeit?

Mit Dankbarkeit kommen wir zur ersten Theoriefamilie, die Simmons den
transaktionalen Ansätzen zuordnet. Ging es vorher darum, was wir sind
(assoziative Pflicht) respektive welche Pflichten wir als Menschen haben
(natürliche Pflicht), so steht bei diesem und den nächsten zwei Ansätzen
die wechselseitige Beziehung zwischen Bürger*innen und „ihrem“ Gemein‐
wesen im Fokus. Die politische Pflicht auf der Grundlage von Dankbarkeit
zu erklären, ist keine neuere Erscheinung. Bereits in Platons Dialog Kri‐
ton verweist der (fiktive) Sokrates darauf. Sie ist aber selten die einzige
oder primäre Begründung, weshalb wir dem Recht Folge leisten sollten
(Dagger und Lefkowitz 2014, Abschn. 4.2). Eine Ausnahme bildet A. D. M.
Walker (1988) (siehe Abschn. 2.2.3). Ansätze der politischen Pflicht, die auf
Dankbarkeit zurückgreifen, stellen sich für Simmons (1979, 183) auf den
Standpunkt, wir seien gegenüber dem Staat verpflichtet, für erhaltene Vor‐
teile eine Art Rückzahlung zu leisten. Diese besteht unter anderem darin,
staatliche Anweisungen zu befolgen. Dankbarkeitsansätze müssen damit
zeigen, dass die Pflichten, die sich aus unserer Dankbarkeit gegenüber
dem Staat ergeben, in der Tat politische sind (185). Für Kritiker*innen
der Dankbarkeitsansätze ist es damit im Umkehrschluss ausreichend, die
Kongruenz von Dankbarkeitspflicht und politischem Sollen zu verneinen.
Dieses Unterfangen ist angesichts der von Simmons erwähnten vagen Na‐
tur von Dankbarkeitspflichten alles andere als chancenlos.

[…] normally when we acknowledge an obligation of gratitude to anoth‐
er, we are acknowledging only a very general sort of indebtedness. We
are normally not bound to any particular conduct, except in the case
of reimbursing lasses incurred by others in the process of benefiting us.

131 Bezogen auf Simmons und seine Unterscheidung zwischen Rechtfertigen und Le‐
gitimieren (vgl. Abschn. 4.3), bedeutet dies, dass die Handlungen einer gerechten
Institution (eher) gerechtfertigt werden könnten, auch wenn sie die Rechte der
Personen verletzt, die in ihrem Einflussbereich leben. Daraus ergäbe sich aber kein
direkter Einfluss auf die Legitimation der Institution.

4.1 Keine Begründung der politischen Pflicht kann überzeugen, oder?

171

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


On the other hand, if political obligation is to include supporting the
government and obeying the law, the obligation would require a very
specific performance, namely obedience (and this performance could not
really be thought of as reimbursement of lasses). It seems, then, that
political obligation could not be an obligation of gratitude; for while
supporting the government and obeying the law might be one way of
discharging such an obligation of gratitude, it would not be the only way.
(Simmons 1979, 185–86).

Vertreter*innen eines Dankbarkeitsansatzes könnten in Reaktion darauf
argumentieren, die Befolgung des Rechts sei zwar nicht die einzige, aber
die beste Möglichkeit, unserer Dankbarkeitspflicht nachzukommen (186–
87). Aber selbst wenn dies gelingt, sehen sich Dankbarkeitsansätze mit
einem weiteren Problem konfrontiert. Die Frage ist, ob Dankbarkeit uns
gegenüber einer Institution verpflichten kann. Damit uns eine Dankbar‐
keitspflicht zu binden vermag, muss sie für Simmons fünf Voraussetzungen
erfüllen (178–79):

1. Wir haben den Vorteil durch einen besonderen Aufwand oder Aufopfe‐
rung anderer erhalten.

2. Der Vorteil darf nicht unbewusst, unfreiwillig oder durch andere disqua‐
lifizierende Gründe gewährt werden.

3. Der Vorteil darf uns nicht ungerechtfertigterweise aufgezwungen wer‐
den.

4. Wir müssen den Vorteil wollen oder – würden einschränkende Umstän‐
de beseitigt – würden ihn wollen.

5. Wir wollen den Vorteil durch die vorteilsgewährende Entität erhalten
oder wir würden den Vorteil durch die vorteilsgewährende Entität erhal‐
ten wollen, würden einschränkende Umstände beseitigt.

Insbesondere die erste und zweite Voraussetzung stellt ein Problem für
Dankbarkeitsansätze dar (187). Wir alle haben wohl bereits einmal ein
Gefühl der Dankbarkeit gegenüber staatlichen Institutionen verspürt; bei‐
spielsweise weil die öffentliche Hand unser Kunstprojekt unterstützt, weil
uns die Feuerwehr aus einer misslichen Lage befreit oder weil das Tief‐
bauamt endlich die Schlaglöcher in unserem Quartier ausgebessert hat.
Für Simmons wäre es aber ein Fehler, aus solchen Situationen eine Ge‐
horsamspflicht gegenüber staatlichen Institutionen abzuleiten (188). Denn
Personen, die für diese tätig sind, haben qua ihrer Rolle als Mitarbeitende
gewisse Rollenpflichten. In anderen Worten entstehen die Vorteile, die wir

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

172

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geniessen, indem sie lediglich ihre Arbeit tun. Erst wenn diese Person mehr
leistet, als von ihr verlangt ist (oder werden kann), kommt eine starke
Dankbarkeitspflicht ins Spiel.132 Diese schulden wir für Simmons lediglich
gegenüber der Person qua Person und nicht qua ihrer Rolle als Mitarbei‐
ter*in.

positions within the structures of institutions […] have functions and
the individuals filling them have „positional duties“ related to these func‐
tions. Insofar as individuals who make these benefits possible are merely
„doing their job,“ considerations of gratitude do not enter the picture at
all. But where these individuals make personal sacrifices not required
by their jobs, any gratitude due is due not to their positions or to the
institutions which define them, but to the individuals in their private
capacities. (Simmons 1979, 188).

Für Simmons gehören Fragen der Dankbarkeit damit in den interpersona‐
len Bereich. Wie plausibel diese Auffassung ist, lässt sich an einem Beispiel
zeigen. Andrea beantragt bei der öffentlichen Hand Unterstützung für ein
Kunstprojekt. Als die zuständige Stelle für Kulturförderung diesem Antrag
stattgibt, löst dies bei ihr ein Gefühl der Dankbarkeit aus. Daraus eine
(starke) Pflicht abzuleiten, ist aber nicht überzeugend. Denn ist es nicht die
Aufgabe der staatlichen Kulturförderung, ebendies zu tun – d. h. Kultur zu
fördern? Zudem hat nicht die Institution Andreas Antrag bearbeitet, son‐
dern Sachbearbeiter*innen der zuständigen Stelle. Folglich ist eine Dank‐
barkeitspflicht gegenüber diesen überzeugender. Handeln diese ohne signi‐
fikanten Aufwand, scheint meine Dankbarkeitspflicht zudem nicht mehr
von mir zu verlangen, als danke zu sagen. Falls Andrea Gelder erhalten hat,
weil sich beispielsweise Sachbearbeiter Andreas massiv für das Projekt ein‐
gesetzt hat, mag die Dankbarkeitspflicht stärker sein. Aber das allein reicht
nicht aus, um uns einen Grund zu geben, weshalb unsere Dankbarkeit
der zuständigen Stelle und nicht Andreas gebührt. Eher das Gegenteil ist
der Fall. Schliesslich war er es, der seine Vorgesetzte von Andreas Gesuch
überzeugt hat. Dasselbe gilt für eine Feuerwehrfrau, die eine Person aus
einem brennenden Haus rettet. Denn die Feuerwehrfrau setzt ihr Leben
aufs Spiel, nicht die Institution Feuerwehr. Auch kann man argumentieren,
dass es die Bauarbeiter*innen – und nicht das Tiefbauamt – waren, welche
die Strassenschäden im Quartier ausgebessert haben. Diese Tatsache findet

132 Für meine Unterscheidung zwischen starken und schwachen Dankbarkeitspflichten
siehe Abschn. 2.2.3.

4.1 Keine Begründung der politischen Pflicht kann überzeugen, oder?

173

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich zudem in der sozialen Praxis ebenfalls, die zwischen Amt und Amts‐
inhaber*in unterscheidet (vgl. Abschn. 2.1.2).133 Damit könnte man zwar
contra Simmons argumentieren, Dankbarkeitspflichten entstünden auch im
Falle, wenn eine Person lediglich ihren Job (gut) macht. Dies ändert aber
nichts an der Konklusion, da diese Pflicht erstens zu schwach und zu wenig
konkret ist, um eine politische Pflicht zu begründen. Zweitens bezieht sie
sich auf Personen und nicht auf Institutionen. All dies macht Dankbarkeit
als Grundlage für die politische Pflicht nicht attraktiv.134

4.1.4 Begründet Fairness eine politische Pflicht?

Wie im Abschn. 2.2.2 erwähnt, hat Fairness als Grundlage einer politischen
Pflicht insbesondere in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts in der
philosophischen Diskussion eine gewichtige Rolle eingenommen. Trotz
einer gewissen Unschärfe beziehen sich viele Autor*innen auf H. L. A.
Harts (1955) Formulierung, wie daraus, von einem kollektiven System
zu profitieren, Pflichten entstehen können. Für ihn ergibt sich aus einer
gemeinsamen Unternehmung ein Anspruch, dass andere, die vom Unter‐
nehmen profitieren, sich dessen Regelungen unterwerfen. Zentral ist dabei
die Weise, wie unsere Verpflichtung gegenüber einem kollektiven System
erwächst: der Genuss daraus entstehender Vorteile. Dieser Aspekt zeichnet
Fairnessansätze für Simmons (1979, 115; 2001, 28; 2005a) als transaktionale
und voluntaristische Theorie aus. Demnach besteht eine gewisse Nähe zu
Zustimmungstheorien der politischen Pflicht. Es wäre aber falsch, unter
Fairness eine spezielle Form von Zustimmung (oder eine andere Form
nonvoluntaristischer Prinzipien) zu verstehen (Simmons 2001, 27). Auch
wenn beide Handlungen freiwilliger Natur sind, so ist Vorteile anzunehmen
nicht dieselbe Art von Handlung, wie sein Einverständnis zu geben. Ledig‐
lich letztere ist ein bewusster Akt (Simmons 1979, 115).

Die erste Frage, die sich hinsichtlich des Prinzips der Fairness stellt, ist,
ob dieses in der Lage ist, moralische Pflichten zu generieren. Kritiker*innen
wie Robert Nozick (1974, 90–95) verneinen ebendiese Möglichkeit. Für
ihn entsteht daraus, Vorteile durch eine kooperative Praxis oder Institution
zu erhalten, keine genuine Pflicht gegenüber dieser Praxis oder Institution

133 In diesem Sinne scheint Dankbarkeit im jetzigen Kontext keine Relevanz zu besit‐
zen. Dies bedeutet aber nicht zwingend, unter anderen (z. B. historischen) Umstän‐
den könne eine Dankbarkeitspflicht keine Pflicht zum Rechtsgehorsam begründen.

134 Für weitere Kritikpunkte siehe Abschn. 2.2.3.

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

174

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(vgl. Abschn. 2.2.2). Für Simmons (1979, Kap. 5; 2001, 28) ist Fairness
eine valide moralische Grundlage für eine Verpflichtung. Ausgehend von
Harts (1955) und Rawls’ (1964) Argumentation befasst sich Simmons (1979,
102–7) mit der Frage, in welchem Kontext die Vorteile, die man durch
ein kooperatives Unterfangen erhält, bindende Kraft erhalten. Es braucht
erstens ein aktives System sozialer Kooperation, die Kooperation schränkt
die Freiheiten der Beteiligten ein und die Vorteile des kooperativen Unter‐
fanges können teilweise Personen zugutekommen, die nicht am System
beteiligt sind. Dahingehend sind sich gemäss Simmons Hart und Rawls im
Grossen und Ganzen einig. Rawls geht aber einen Punkt weiter als Hart.
Für diesen reicht es aus, Vorteile aus dem kooperativen Unterfangen erhal‐
ten zu haben, um durch Fairness verpflichtet zu sein. Für Rawls müssen wir
die Vorteile akzeptiert haben und wir müssen vorhaben, die Vorteile weiter‐
hin zu akzeptieren, damit Fairnessüberlegungen bindende Kraft entfalten
können. Daran anschliessend argumentiert Simmons, die Tatsache, dass
ich einen Vorteil erhalten habe, kann mich dann, und nur dann, binden,
wenn ich den Vorteil akzeptiert habe, d. h., wenn ich den Vorteil wollte,
wenn ich mich darum bemühte oder wenn ich mich mindestens nicht aktiv
dagegen gewehrt habe (108). Damit erhält Fairness einen voluntaristischen
Unterton.

Daran anschliessend und in Reaktion auf Nozicks Kritik konkretisiert
Simmons sein Verständnis von Fairnesspflichten weiter. Nozick versucht
anhand von Beispielen, auf die ich im Abschn. 2.2.2 eingegangen bin, zu
zeigen, dass wir keine moralischen Pflichten haben wollen, weil wir Vorteile
akzeptierten. Eines der Beispiele dreht sich um ein nachbarschaftliches Un‐
terhaltungsprogramm. Nozick stellt sich eine Gruppe von Nachbar*innen
vor, welche sich zusammenschliessen, um ein Unterhaltungsprogramm zu
organisieren. Sie vereinbaren, jede Person aus der Nachbarschaft soll an
einem Tag im Jahr das Programm organisieren. N lebt in dieser Nachbar‐
schaft und hat manchmal das Fenster geöffnet, um zuzuhören. Somit kam
N in den Genuss von Musik, guten Witzen usw. Nach 138 Tagen wäre es
nun an N, das Programm zu organisieren. Gemäss Nozick ist N aber nicht
dazu verpflichtet.

Gegen Nozicks Beispiel des nachbarschaftlichen Unterhaltungspro‐
gramms können Befürworter*innen eines Fairnessansatzes gemäss Sim‐
mons auf den Status von N hinweisen (120–21): Bei ihr handelt es sich nicht
um eine Teilnehmerin des Programms im Sinne von Harts und Rawls’
Formulierungen. N mag in der Nachbarschaft wohnen und dadurch in den
Genuss des Unterhaltungsprogramms kommen, sie ist aber lediglich eine

4.1 Keine Begründung der politischen Pflicht kann überzeugen, oder?

175

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unfreiwillige Nutzniesserin (innocent bystander) und könnte sich nur unter
grösseren Anstrengungen dem Programm entziehen. Damit Nozicks Kritik
am Fairnessprinzip greifen kann, muss er dieses so interpretieren, dass
dieses Personen wie N zu binden vermag. Wäre dies die einzige mögliche
Interpretation, hätte Nozick mit seinen Beispielen den Status des Fairness‐
prinzips infrage gestellt. Nozicks Interpretation ist aber nicht nur nicht die
einzig mögliche, sie ist auch umfassender als jene von Hart und Rawls.
Für diese greift Fairness gemäss Simmons’ Interpretation im Falle von un‐
schuldigen Nutzniesser*innen nicht. Für Simmons sollten wir Hart auf eine
Weise lesen, nach der Fairness dann, und nur dann, moralische Pflichten
begründen kann, wenn eine Person dafür aktiv am Unterfangen beteiligt
ist. Ohne diese Einschränkung wäre das Fairnessprinzip zu umfassend und
verpflichtete alle, die – auf welche Weise auch immer – von einem System
profitieren.

My suggestion is that Hart and Rawls should be read as holding that
only beneficiaries who are also participants (in some significant sense)
are bound under the principle of fair play. And on this reading, of course,
Nozick’s PA system [= Unterhaltungsprogramm] example does not seem
to be a case to which the principle applies; the individual in question
is not a participant in the scheme, having had nothing to do with its
institution, and having done nothing to lead anyone to believe that he
wished to become involved in the scheme. (Simmons 1979, 122).

Könnte man nicht argumentieren, N sei ein Mitglied der Nachbarschaft
und qua Mitgliedschaft Teil des Systems? Zwar kann man N als ein
Mitglied der Nachbarschaft verstehen, es ist aber fraglich, ob es sich um
Mitgliedschaft in einem moralisch relevanten Sinn handelt. Man kann zum
Beispiel argumentieren, eine Person müsse (a) ihre Unterstützung aktiv
oder zumindest stillschweigend zum Ausdruck bringen oder (b) eine aktive
Rolle im kooperativen Unterfangen spielen, um in einem relevanten Sinn
ein Mitglied zu sein (123). Akzeptieren wir dies, droht das Fairness- aber
zu einer Art Zustimmungsprinzip zu werden. Wir müssen aber nicht so
weit gehen und auf Zustimmung zurückgreifen, um jene Fälle bestimmen
zu können, in denen Fairness bindende Kraft entwickelt. Interpretieren wir
wie Simmons das Fairnessprinzip auf eine Art, die darin, einen Vorteil zu
akzeptieren, die Voraussetzung für bindende Pflichten sieht, dann können
wir die problematischen Aspekte eines zu weiten Verständnisses zurückwei‐
sen, auf denen Nozicks Kritik beruht (125).

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

176

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was ist aber der Unterschied zwischen Akzeptieren und Erhalten? Wie
Simmons zugibt, wird es im Alltag oftmals schwierig sein, zwischen Erhalt
und Akzeptanz zu differenzieren. Konzeptionell stellt er auf unsere Einstel‐
lung, den Kontext sowie unsere Handlungen ab, um zwischen den Zwei zu
unterscheiden (129). Eine Person erhält einen Vorteil, wenn sie diesen ohne
ihr Wissen erhalten, sich erfolglos gegen diesen zur Wehr gesetzt hat oder
wenn sie sich diesem nicht entziehen kann. Eine Person akzeptiert einen
Vorteil, wenn sie diesen bewusst und willentlich angenommen hat oder
sie erfolgreich versuchte den Vorteil zu erhalten. Diese Differenzierung
hat zur Folge, dass im Falle von öffentlichen Gütern oftmals keine Pflicht
zustande kommt, seinen Teil beizutragen. Ein ​ffentliches Gut ist weder
rivalisierend (d. h. mein Konsum schränkt die Nutzung anderer nicht ein),
noch ausschliessbar (d. h. andere können nicht von der Nutzung ausge‐
schlossen werden). Viele Güter, die ihm Rahmen kooperativer Unterfangen
produziert werden, sind für Simmons öffentlich, was es unmöglich macht,
sich diesen zu entziehen.

Droht das Fairnessprinzip durch die Differenzierung aber nicht irrele‐
vant zu werden, da viele Vorteile in die Kategorie der öffentlichen Güter
fallen (131–32)? Zunächst gibt Simmons zu bedenken, dass man Vorteile
durch ein öffentliches Gut ebenfalls akzeptieren kann; auch wenn dies im
Alltag eher selten ist. Zudem gesellt sich zu dieser Problematik jene von
Trittbrettfahrer*innen. Wir kritisieren diese dafür, von einem kooperativen
Unterfangen zu profitieren, selbst aber nichts dazu beizutragen. Moralisch
problematisch daran scheint zu sein, dass sich Trittbrettfahrer*innen selbst
bevorzugen und damit jene ausbeuten, die im guten Glauben ihren Teil
beitragen, indem diese Personen den Aufwand für die Kooperation allein
tragen müssen (Simmons 2001, 30).

Anhand eines Beispiels versucht Simmons (1979, 133–35) zu zeigen, dass
die Intuition, Trittbrettfahrer*innen zu verurteilen, bei genauer Betrach‐
tung oftmals nicht angemessen ist. Er vergleicht Willie, der in einer Nach‐
barschaft mit einem kooperativen System wohnt, das um schöne Gärten
und öffentliche Anlagen besorgt ist, mit Sam, der als Verkäufer in dieser
Nachbarschaft arbeitet, aber anderswo wohnt. Willie weigert sich, seinen
Teil beizutragen, obwohl er die gepflegten Gärten und Anlagen schätzt.
Prima facie schein Willie damit ein Trittbrettfahrer zu sein und seine Wei‐
gerung, seinen Teil beizutragen, ist unfair. Bei Sam, der circa gleichviel Zeit
in der Nachbarschaft verbringt wie Willie, ist gemäss Simmons die Tendenz
aber, ihn nicht als Trittbrettfahrer zu qualifizieren und nicht von ihm zu
verlangen, seinen Teil beizutragen. Trifft dies zu, stellt sich aber die Frage,

4.1 Keine Begründung der politischen Pflicht kann überzeugen, oder?

177

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


was die beiden Fälle unterscheidet. Für Simmons gibt es keinen Unter‐
schied, sowohl Willie als auch Sam sind in Bezug auf Fairnessüberlegungen
gleich zu gewichten. Soll Willie gebunden sein, dann interpretieren wir das
Fairnessprinzip in einem weiten Sinn und alle Personen, die Vorteile erhal‐
ten, haben dadurch eine Pflicht, ihren Teil beizutragen. Damit wäre Sam
aber ebenfalls dazu verpflichtet. Wie aber Nozicks Beispiele verdeutlichen,
ist dies problematisch und nicht überzeugend. Soll Sam nicht gebunden
sein, müssen wir für Simmons das Fairnessprinzip eng auslegen; womit
Willie aber ebenfalls nicht gebunden ist.

Akzeptieren wir Simmons’ Argumentation, dann kollabiert contra No‐
zick das Prinzip zwar nicht und kann eine bindende Wirkung entfalten.
Fairness ist aber – contra Rawls und Hart – in weniger Fällen als gedacht
die Grundlage für eine bindende Pflicht. Dies hat Auswirkungen auf die
zweite Frage, ob das Fairnessprinzip im Kontext von Staaten eine politische
Pflicht zu begründen vermag. Da wir lediglich demokratische Strukturen
als einen Ausdruck eines freiwilligen, kooperativen Unternehmens verste‐
hen können, kann Fairness lediglich in demokratisch organisierten Staaten
ein politisches Sollen begründen (136–37). Eine zentrale Frage, welche ein
Fairnessansatz klären muss, ist, in welcher Hinsicht sich die Bürger*innen
von den Nichtbürger*innen unterscheiden und weshalb dieser Unterschied
lediglich den Bürger*innen eine politische Pflicht auferlegt. Folgen wir
Simmons’ Differenzierung zwischen Vorteile erhalten und Vorteile akzeptie‐
ren, dann sehen sich Fairnessansätze der politischen Pflicht einem grundle‐
genden Problem gegenüber:

While it is clear that at least most citizens in most states receive benefits
from the workings of their legal and political institutions, how plausible
is it to say that they have voluntarily accepted those benefits, in even the
cases of the most democratic political societies now in existence? Not,
I think, very plausible. The benefits in question have been mentioned
before: the rule of law, protection by armed forces, pollution control,
maintenance of highway systems, avenues of political participation, etc.
But these benefits are what we have called „open“ benefits. It is precisely
in cases of such „open“ [or public] benefits that it is least plausible to
suggest that benefits are being accepted by most beneficiaries. (Simmons
1979, 138)

Das Problem für Fairnessansätze ergibt sich demnach aus der Natur (eini‐
ger) der Vorteile, die ein Staat seinen Bürger*innenn gewährt: Bei diesen
handelt es sich teilweise um öffentliche Güter (z. B. Landesverteidigung),

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

178

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denen man sich nur mit grossem Aufwand entziehen kann (Simmons
[1979] 2001, 25). Zudem ist fraglich, ob (heutige) Staaten kooperative Un‐
terfangen sind. Für Simmons (1979, 140) ist dies unrealistisch. Es fehlt
oftmals eine bewusste Kooperation oder ein gemeinsames Ziel. Die zentra‐
le Rolle staatlicher Institutionen und deren relative Unabhängigkeit wider‐
sprechen der Sicht weiter, existierende Staaten als kooperative Unterfangen
zu verstehen. Als Konsequenz daraus kann Fairness im besten Fall in weni‐
gen Einzelfällen eine politische Pflicht begründen (141).

Gegen diese Konklusion können Vertreter*innen eines Fairnessansatzes
Simmons’ Differenzierung infrage stellen und argumentieren, der Erhalt
von Vorteilen sei zumindest in gewissen Fällen ausreichend, um eine Person
zu binden (siehe z.B. Klosko 1987b, 355). Dies sei dann der Fall,

1. wenn eine Person aus bizarren, ignoranten oder kurzsichtigen Überzeu‐
gungen Vorteile nicht akzeptiere,

2. wenn es sich bei den erhaltenen Vorteilen um reine öffentliche Güter
handelt, die man nicht akzeptieren oder zurückweisen kann, oder

3. wenn die Vorteile sehr gross oder signifikant sind (Simmons 2001, 32).

Für Simmons entbindet böswillige Ignoranz über die Quelle, die Natur
oder den Wert von Vorteilen für sich genommen im ersten Fall nicht von
einer auf Fairness basierenden Pflicht (32–33). Kann eine Person dagegen
nicht wissen, dass die Erwartung besteht, sich an der Bereitstellung eines
öffentlichen Gutes zu beteiligen, kann Fairness keine bindende Kraft entfal‐
ten. Die grundlegende Frage ist nicht, ob wir einen Vorteil aus einem Gut
ziehen, sondern ob wir – wenn wir einen Vorteil geniessen und uns nicht
revanchieren – andere und deren gutwillige Unterstützung eines kooperati‐
ven Unterfangens ausnützen. Dieser Fall ist für Simmons unter dem Status
quo nicht gegeben.

Wie sieht es mit dem zweiten und dritten Fall aus? Für Simmons gene‐
riert Fairness in diesen Fällen ebenfalls keine bindende Pflicht, solange
wir nicht unfairerweise die gutmütige Aufopferung der Kooperationsteil‐
nehmer*innen ausnutzen (34–37). Unterstützen wir in diesen Fällen ko‐
operative Unterfangen nicht, mögen wir Gemeinsinn vermissen lassen,
schlechte Bürger*innen sein oder wir verletzen Pflichten der Nächstenliebe
oder Güte. Folglich betonen Autor*innen wie George Klosko in Simmons’
Augen in ihren Argumenten keine Aspekte von Fairness, wenn sie argu‐

4.1 Keine Begründung der politischen Pflicht kann überzeugen, oder?

179

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mentieren, Vorteile zu erhalten könne bindende Pflichten generieren.135 Mit
seiner Argumentation dehnt Simmons die Reichweite des Fairnessprinzips
aus, denn ist neben Akzeptanz ebenfalls die Frage relevant, ob man die
Unterstützer*innen eines kooperativen Unterfangens ausnützt, begründet
das Prinzip gegenüber Trittbrettfahrer*innen in mehr Fällen eine Pflicht.
Dies weicht die Differenzierung zwischen Erhalten und Akzeptieren aber
nicht so weit auf, als dass Simmons’ Kernaussage davon tangiert wäre:
Fairness ist nur dann eine überzeugende Grundlage für eine moralische
Pflicht, wenn es voluntaristische Elemente aufweist.

Eine weitere Möglichkeit, die Vertreter*innen eines Fairnessansatzes
offensteht, Simmons’ Argumentation zu kritisieren, ist sein empirisches
Argument gegen den fehlenden kooperativen Charakter existierender Staa‐
ten. Derweil dass Simmons (2001, 40–42) – entgegen früherer Aussagen
(Simmons 1979, 140) – akzeptiert, dass kein explizierter Plan oder keine
explizite Übereinkunft notwendig ist für eine kooperatives System, ist für
ihn eine genuine Motivation der Beteiligten, deren korrektes Verständnis
der Situation sowie deren angemessenes Verhalten für die Kooperation
notwendig. Angesichts des Charakters und der Organisation moderner
Staaten (unpersönlich, zwangsbewehrtes Recht) sowie der Tendenz, nicht
zu kooperieren, wenn dies nicht anderweitig als falsch angesehen wird,
machen es unplausibel, modernen Demokratien einen (ausreichenden) ko‐
operativen Charakter zuzusprechen.

Folgen wir Simmons, ist das Prinzip damit für das konservative Projekt
ungeeignet, ein politisches Sollen in bestehenden Staaten zu begründen.
Dies schliesst aber nicht aus, eine politische Gemeinschaft so zu gestalten,

135 Es ist fraglich, ob Simmons’ Konklusion in Bezug auf Klosko zutrifft; selbst wenn
Kloskos (1987a) Beispiele diesen Schluss nahelegen. Für Klosko (1987b, 356) ent‐
wickelt das Fairnessprinzip im Fall kooperativer Systeme, die Güter produzieren,
die (1) den Aufwand des Empfängers für ihre Bereitstellung wert sind und (2)
einen „mutmasslichen Nutzen“ haben, bei blossem Erhalt eine bindende Wirkung.
Was Klosko im Sinn hat, können wir als Grundgüter bezeichnen, die für ein gutes
Leben unverzichtbar sind. Von einem System, das diese Güter herstellt, nicht nur
zu profitieren, sondern auch etwas zu dessen Fortbestand beizutragen, scheint fair
zu sein. Die Frage ist aber, wie stark eine solche Pflicht sein kann, die sich lediglich
auf Erhalt stützt. Denn ihr fehlt die moralische Signifikanz, die Akzeptanz mit
sich bringt. Diese ist aber wichtig, um den Zwangscharakter moderner Staaten
legitimieren zu können. D. h. wir können Klosko zustimmen und akzeptieren, dass
im Falle von Grundgütern eine bindende Pflicht entsteht. Daraus folgt aber keine
Legitimation, Zwangsmittel anwenden zu dürfen.

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

180

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dass sie erstens ein kooperatives Unterfangen ist und die Bürger*innen
zweitens in mehr Fällen die erhaltenen Vorteile akzeptieren.

4.1.5 Hat wer zugestimmt?

Wie im Abschn. 2.2.1 erwähnt, handelt es sich bei John Lockes Über die
Regierung ([1689] 2012) um einen Klassiker im Zusammenhang mit Zu‐
stimmung und politischer Autorität (Klosko 2011, 719). Lockes Position ist
aber nicht nur relevant für die philosophische Diskussion im Allgemeinen,
sie ist auch essenziell, für Simmons’ Verständnis von staatlicher Autorität,
politischer Pflicht und den moralischen Bedingungen einer Welt ohne (le‐
gitimer) Staaten. Obwohl er die Möglichkeit verneint, bestehende Staaten
könnten ihre Autorität aus der expliziten (Simmons 1979, Kap. 3) oder der
stillschweigenden Zustimmung (Simmons 1979, Kap. 4) ihrer Bürger*innen
ableiten, ist dieses Prinzip für Simmons das einzige, welches eine politische
Pflicht zu begründen vermag.

Of the three principles of obligation which we considered (the principles
of consent, fair play, and gratitude), only the principle of consent (with
the principle of fidelity) was seen to clearly account for the political
obligations of citizens in existing states. But even under this principle
only a very few citizens (such as naturalized citizens) seemed to be
bound. (Simmons 1979, 191, Hervorhebung hinzugefügt)

Was bedeutet dies für unsere Untersuchung? Es verdeutlicht sich, dass
Simmons’ Ansatz kein rein skeptischer ist, sondern auch positive Aspekte
enthält. Diese ergeben sich zu einem grossen Teil aus seiner Interpretation
von Lockes Theorie. Folglich ist es angebracht, sich im Kontext von Sim‐
mons’ Kritik am Zustimmungsprinzip mit seiner (oftmals lediglich implizit
angedeuteten) Vorstellung, wie unser Leben im „Naturzustand“ aussehen
könnte, zu beschäftigen.

Diesen Überlegungen folgend gehe ich in diesem Abschnitt zuerst auf die
skeptischen Elemente Simmons’ ein und wende mich dem Naturzustand im
Abschn. 4.2 zu.

Die Menschen sind – wie schon gesagt wurde – von Natur alle frei,
gleich und unabhängig, und niemand kann ohne seine Einwilligung aus
diesem Zustand verstossen und der politischen Gewalt eines anderen un‐
terworfen werden. Die einzige Möglichkeit, diese natürliche Freiheit auf‐
zugeben und die Fesseln bürgerlicher Gesellschaft anzulegen, ist die, dass

4.1 Keine Begründung der politischen Pflicht kann überzeugen, oder?

181

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


man mit anderen Menschen übereinkommt, sich zusammenzuschliessen
und in einer Gemeinschaft zu vereinigen […]. (Locke [1689] 2012, II,
§ 95).

Diese Passage verweist auf John Lockes Grundgedanken in Über die Regie‐
rung:136 Die Idee, dass zwei oder mehr mündige Menschen zusammenkom‐
men und für sie bindende Abmachungen treffen können, ist eines der
grundlegenden Prinzipien des westlichen Rechtssystems. Für Locke sowie
andere kontraktualistische Autor*innen ist es aber nicht der Staat oder die
Gesellschaft, welche diese Möglichkeit begründen. Für sie besitzen wir alle
natürliche Rechte qua Menschsein und nur eine zustimmende Handlung
unsererseits ist in der Lage, unsere moralische Position gegenüber der Ge‐
sellschaft zu verändern. Unter diesen Voraussetzungen erstaunt Simmons’
(1979, 57) Erklärung nicht, das Konzept Zustimmung nehme eine gewich‐
tige Rolle in unseren Überlegungen hinsichtlich unserer politischen Bezie‐
hungen ein. Für Simmons (1993, 72) drückt sich Lockes Grundprämisse in
der Idee aus, freie Zustimmung sei nicht nur eine hinreichende, sondern
auch eine notwendige Bedingung für politische Autorität.

Der Naturzustand ist bei Locke – anders als zum Beispiel bei Hobbes –
nicht negativ besetzt. Er ist aber nicht konfliktfrei und der Wunsch, Kon‐
flikte zu vermeiden, sowie das Interesse daran, sein Eigentum nicht zu
verlieren, motiviert für Locke die Menschen, sich einer Gemeinschaft anzu‐
schliessen respektive eine solche zu gründen (vgl. Abschn. 2.2.1). Dadurch
geben die Zustimmenden ihre natürlichen Rechte auf und kreieren durch
diesen Akt die Rechte der Gemeinschaft, die – in Ermangelung natürlicher
Rechte – bis zu diesem Zeitpunkt rechtlos ist (Simmons 1993, 59). Bei
dieser Übertragung stellt sich die Frage, ob wir alle oder lediglich einen Teil
unserer natürlichen Rechte verlieren. Lockes Aussagen deuten auf die erste
Interpretation hin. So spricht er im elften Kapitel von Über die Regierung
beispielsweise davon, die Menschen vereinigten sich zu Gesellschaften, um
durch ihre vereinigten Kräfte ihr Eigentum zu schützen und zu verteidigen.
Dafür „[…] treten die Menschen all ihre natürliche Gewalt an die Gesell‐
schaft ab […]“ (Locke [1689] 2012, II, § 136, Hervorhebung hinzugefügt).
Liest man Locke auf diese Art, dann ergibt sich darin eine gewisse Über‐
schneidung mit Rousseaus Vorstellung des Gesellschaftsvertrages.

136 Mit meinem Fokus auf Locke will ich auf keine Weise andeuten, seine Theorie sei
der beste, einzig wahre, wertvollste etc. Zustimmungsansatz. Seine Prominenz in
diesem und den nachfolgenden Abschnitten ergibt sich lediglich aus der zentralen
Stellung, welche seine Überlegungen in Simmons’ Position einnehmen.

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

182

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für Simmons (1993, 66–67) ist diese Interpretation aber nicht überzeu‐
gend. Zwar könne man Aussagen des jungen Lockes – etwa in den Two
Tracts on Government (1967) – dahingehend verstehen, dass wir alle unsere
Rechte übertragen. Diese Position habe Locke aber in seinen späteren
Schriften aufgegeben. Um seine Position zu stützen, verweist Simmons auf
Textstellen in Über die Regierung. So gibt ein Mensch, tritt er in die politi‐
sche Gesellschaft ein, die „[…] Gewalt, alles zu tun, was ihm der Erhaltung
seiner selbst und der übrigen Menschheit dienlich scheint, […]“ auf, „[…]
um sich durch die von der Gesellschaft gegebenen Gesetze so weit lenken
zu lassen, wie dies der Erhaltung seiner selbst und der übrigen Glieder
jener Gesellschaft verlangt. Diese Gesetzte der Gesellschaft schränken in
vielen Fällen die Freiheit ein, die er nach dem Naturgesetz besass“ (Locke
[1689] 2012, II, §129). Dies impliziert, dass der Mensch noch naturrechtli‐
che Freiheiten besitzt, wenn er den Naturzustand verlässt. Er gibt gerade
soviel davon auf, wie nötig ist, damit der Fortbestand der Gemeinschaft
gesichert ist (Simmons 1993, 67). Zudem argumentiert Locke ([1689] 2012,
II, § 135), „[…] das Naturrecht [stehe] da als eine ewige Regel für alle Men‐
schen, Gesetzgeber wie auch alle andern.“ Damit stellt sich aber die Frage,
wie das Naturrecht, welches den Erhalt der Menschheit verlangt, eine ewige
Regel sein kann, wenn Menschen das Recht verlieren, den Fortbestand
der Menschen zu sichern (Simmons 1993, 67). Diese Position lässt sich
lediglich mit der zweiten Interpretation – es komme zu einer teilweisen
Übertragung – vereinbaren.

Die politische Gemeinschaft entsteht durch einen Vertrag aller, die ein
Teil von ihr sein möchten. Die Regierung entsteht wiederum, indem ihr
die Gesellschaft das Vertrauen ausspricht. Teil der Gemeinschaft kann man
nur durch einen individuellen zustimmenden Akt werden, eine andere
Möglichkeit den Naturzustand zu verlassen gibt es nicht. Folglich kann eine
Gesellschaft keine Person gegen ihren Willen „naturalisieren“.137 Stimmen
wir unserer Mitgliedschaft zu, dann folgt daraus für Locke auch unsere Zu‐
stimmung zum Majoritätsprinzip für alle weiteren (politischen) Entschei‐
dungen. (Simmons 1993, 68–69; vgl. ebenfalls Uzgalis 2015, Abschn. 4.3)

Für Simmons (1993, 73–74) sprechen einige Punkte für Zustimmung als
Grundlage der politischen Pflicht: Zunächst ist sie eine klare und nicht

137 Dies hat Konsequenzen für die Beziehung, in welcher sich Personen gegenüber
Staaten befinden. Da erst durch eine einwilligende Handlung eine Person den
Naturzustand verlässt, verlangt eine lockeanische Position danach, als Grundannah‐
me davon auszugehen, eine Person befinde sich gegenüber allen (oder vielen) Bür‐
ger*innen im Naturzustand.

4.1 Keine Begründung der politischen Pflicht kann überzeugen, oder?

183

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kontroverse Grundlage, um spezielle moralische Verpflichtungen sowie den
Transfer von Rechten zu begründen. dies macht Zustimmung in der Folge
zu einer überzeugenden Quelle unseres politischen Sollens. Indem man
sich des Weiteren auf Zustimmung stützt, verneint man nachdrücklich die
Legitimität von Gewalt und Eroberung als Basis politischer Autorität. Dazu
kommt, dass nur die Idee, die freie Wahl der Bürger*innen sei für die
politische Pflicht relevant, mit einem (natürlichen) Recht auf Autonomie
vereinbar scheint.

Das klassische Zustimmungsargument lässt sich für Simmons ([1979]
2001, 1) in generellerer Form in zwei Hauptaussagen zusammenfassen:

i. Alle (oder die meisten) Bürger*innen in ausreichend gerechten politi‐
schen Gemeinschaften besitzen eine politische Pflicht, den Gesetzen
Folge zu leisten und die politischen Institutionen ihres Staates zu un‐
terstützen.

ii. Die politische Pflicht liegt in der individuellen, expliziten oder still‐
schweigenden Zustimmung der Bürger*innen begründet.

Wie Simmons weiter ausführt, sind die meisten Philosoph*innen sowie –
wie er vermutet – die meisten Personen auch heute noch von (i.) überzeugt.
In Bezug auf (ii.) ist dies aber nicht mehr der Fall. Der Hauptgrund dafür
ergibt sich aus (i.). Trifft (i.) zu, müssten wir alle oder viele von uns auf eine
ausreichende Art und Weise der Autorität „unseres“ Staates zugestimmt ha‐
ben. Diese Voraussetzung ist aber nicht annähernd erfüllt. Das seit langem
bekannte Problem der fehlenden Zustimmung spricht, wie Simmons (2005a,
93–94) richtigerweise festhält, nicht für den Realismus von Zustimmungs‐
ansätzen der politischen Pflicht. Bereits Locke war sich der Problematik
bewusst, weshalb er auf stillschweigende Zustimmung ausweicht. Für ihn
gibt „[…] jeder Mensch, der irgendwelchen Besitz hat oder sich irgendeines
Stückes Land innerhalb des Herrschaftsbereiches irgendeiner Regierung
erfreut, […] seine stillschweigende Zustimmung“ (Locke [1689] 2012, II,
§ 119). Die Vorteile und den Schutz eines Staates in Anspruch zu nehmen,
verpflichtet uns ebenfalls – auch wenn wir dadurch nicht zwingend Mitglie‐
der werden – „stillschweigend“, den Gesetzen zu gehorchen (II, §122).

Im Laufe der Zeit haben diverse Autor*innen vergleichbare Einwände
gegen Lockes These der stillschweigenden Zustimmung erhoben. Diese
Standardeinwände stellen erstens infrage, ob es sich bei Lockes stillschwei‐
gender um genuine Zustimmung handelt. Wie Simmons (1979, 91) fest‐
hält, subsumiert Locke in seinem Streben, die politische Pflicht lediglich

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

184

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch Zustimmung zu legitimieren, fälschlicherweise „Vorteile eines Staa‐
tes geniessen“ als eine spezielle Zustimmungsart. Derweil solche Handlun‐
gen Zustimmung implizieren können, dürfen wir diese nicht zwingend
als ein Zustimmungszeichen missverstehen.138 Zweitens gibt Lockes still‐
schweigende Zustimmung gerade jenes Element auf, welches Zustimmung
im Allgemeinen attraktiv macht. Für Locke folgt beispielsweise daraus,
an einem Ort seinen Wohnsitz zu haben, die dortige politische Autorität
anzuerkennen – unabhängig davon, ob man sich bewusst dafür entschieden
hat. Die Idee, Wohnsitz sei stillschweigende Zustimmung ohne bewusste
Wahl, ist aber unvereinbar mit jener, Menschen besässen natürliche Rechte
(Simmons 1993, 199–200). Drittens ist das Konzept der stillschweigenden
Zustimmung so weit gefasst, das „zustimmen“ und „gehorchen“ zu ein und
demselben werden (200).139

Ist Zustimmung die einige Möglichkeit, eine politische Pflicht zu begrün‐
den, und muss es sich um eine explizite Einwilligung handeln, da die
stillschweigende keine überzeugende Grundlage darstellt, dann folgt aus
dem Problem der fehlenden Zustimmung für Simmons ein philosophischer
Anarchismus lockeanischer Prägung (201).

Könnte man aber nicht die soeben genannte Prämisse aufgeben und eine
politische Pflicht durch andere Prinzipien legitimieren lassen? Dieser Weg
steht Simmons nicht offen, da er alle bisher genannten Ansätze zurück‐
weist. Es bleibt damit – im Ausschlussverfahren – lediglich Zustimmung
übrig. Akzeptiert man Simmons’ Logik bis hierhin, muss man sich folglich
im Bereich der Zustimmungsansätze nach Alternativen umsehen. Es gibt
tatsächlich ein bis jetzt noch nicht diskutiertes Konzept, das eine politische
Pflicht begründen könnte: hypothetische Zustimmung. Bei dieser geht nicht
mehr um die Frage, ob wir zustimmen, sondern welchen Begebenheiten
eine rationalere Version von uns zustimmte.140 Simmons weist hypotheti‐

138 Dies äussert sich zum Beispiel in der Rechtspraxis, unter gewissen Umständen
Schweigen als eine zustimmende Handlung zu interpretieren (z. B. Art. 6 Obliga‐
tionenrecht in der Schweiz). Standardmässig wäre es aber falsch, das Schweigen
potenzieller Vertragspartner*innen als Zustimmung zu verstehen.

139 Simmons (1993, 200n5) akzeptiert den ersten und zweiten Einwand, weist den
dritten aber zurück. Wie Simmons erklärt, sei für Locke Zustimmung lediglich
gegenüber guten Staaten bindend. Folglich wäre der einwilligende Akt bei Locke
eine notwendige, aber nicht hinreichende Bedingung für eine politische Pflicht (vgl.
Simmons 1979, 86–87).

140 Die Frage ist in diesem Sinne doppelt hypothetisch, was im Grossen und Ganzen
der gegenwärtigen Ausprägungen der Gesellschaftsvertragstheorien entspricht (für

4.1 Keine Begründung der politischen Pflicht kann überzeugen, oder?

185

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sche Zustimmung zurück, weil man mit diesem Konzept die wichtigsten
Vorteile eines Zustimmungsansatzes aufgibt (78): Eine klare, nicht kon‐
troverse Basis für Pflichten und zentrale Stellung der Idee individueller
Autonomie. Denken wir darüber nach, welche idealisierten Personen der
Autorität eines Staates zustimmten, beschäftigen wir uns mit der Frage, ob
dieser ausreichend gerecht, gut, nützlich oder reaktionsfähig ist. Da das
Interesse dieser idealisierten Personen darin besteht, die für sie beste Wahl
zu treffen, ist ihre Zustimmung in Bezug auf einen existierenden Staat von
dessen effektiven Handlungen und/oder Vorzügen abhängig. Weil damit
die Qualität staatlicher Handlungen und Vorteile an hypothetischen Ent‐
scheidungen idealisierter Personen gemessen werden, ist es für Simmons
ehrlicher, hypothetische Zustimmung als ein Analyseinstrument zu begrei‐
fen, mit dem man die Qualität staatlichen Handelns untersucht. Damit
vermag hypothetische Zustimmung echte Personen aber nicht zu binden,
denn es handelt sich lediglich um eine hypothetische – und damit nicht
echte – Grundlage für die politische Pflicht.141

Damit bleibt effektive Zustimmung als einzige mögliche Grundlage der
politischen Pflicht übrig. In der Konsequenz haben die wenigsten von uns
eine Verpflichtung, den rechtlichen Anweisungen politischer Institutionen
zu gehorchen, weil es sich um Recht handelt. Dies ist die Kurzversion
des philosophischen Anarchismus lokeanischer Prägung. Eine schwächere,
d. h. stillschweigende Zustimmung akzeptierende Leseart von Locke ist
für Simmons nicht mit wichtigen Rechten und Pflichten vereinbar, die im
Zentrum von Lockes Untersuchung liegen (216). Den Standardeinwänden
kann Locke auf Basis seiner eigenen Theorie für Simmons nicht entgegnen.

Wie überzeugend Simmons’ Argument in Bezug auf Locke sein mag,
die Kritik an der stillschweigenden Zustimmung nimmt eine unserer recht‐
lichen Intuitionen gut auf. Damit eine Einwilligung implizierende mit einer
effektiv zustimmenden Handlung gleichgesetzt werden kann, muss der
Kontext entsprechend ausgestaltet sein. Simmons betrachtet zwei Handlun‐
gen, bei denen im (liberal‑)demokratischen Rahmen der Kontext gegeben

eine Übersicht siehe z. B. D’Agostino, Gaus, und Thrasher 2012; für eine Diskussion
von Rawls Variante siehe z. B. Kymlicka 2002, Abschn. 3.3).

141 Eine vergleichbare Kritik hat Ronald Dworkin (1973, 501, 502; siehe ebenfalls 1984,
253) formuliert. Für ihn handelt es sich bei hypothetischen nicht bloss um eine blas‐
se Variante eines effektiven Vertrages, es ist überhaupt kein Vertrag. Hypothetische
Verträge sind (geht es um effektive Zustimmung) entweder historisch absurd oder
(geht es um hypothetische Zustimmung) sagen moralisch nicht viel aus.

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

186

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sein könnte: An Wahlen teilnehmen und einen Staat als Wohnsitz bestim‐
men (220).

Insbesondere in den westlichen (liberal‑)demokratischen Staaten kann
man im Akt des Wählens eine zustimmende Handlung sehen. Wenn wir
am Wahltag zur Urne gehen oder – wo dies möglich ist – brieflich unsere
Stimme abgeben, beteiligen wir uns am politischen Prozess und scheinen
dadurch die Autorität des Staates über uns zu akzeptieren. Wie Simmons
ausführt, bezieht sich die überzeugendste Interpretation, wie Wählen und
Zustimmen zusammenhängen, nicht auf das Wahlrecht, sondern auf die
aktuelle Teilnahme an Wahlen (221).142 Gegen diese Sichtweise sprechen für
Simmons zwei Gründe. Zunächst variiert die Zustimmung von Bürger*in
zu Bürger*in. Nicht jede*r geht zu jeder Wahl (oder, wo direktdemokrati‐
sche Elemente zum Zuge kommen, zu jeder Abstimmung), einige gehen
nie wählen (oder abstimmen). Nichtwähler*innen haben folglich nicht
zugestimmt.143 Ferner – und dies ist in meinen Augen der weitaus relevante‐
re Punkt – werden hier zwei Sachen miteinander vermischt. Akzeptieren
wir unsere Teilnahme an Wahlen als eine zustimmende Handlung, stellt
sich zunächst die Frage, zu was wir zustimmen. Ist es plausibel daraus,
wählen zu gehen, eine Zustimmung zur Autorität des Staates abzuleiten?
Angesichts der Art und Weise, wie Wahlen funktionieren, ist dies wenig
überzeugend. Wir geben unsere Stimme den präferierten Kandidat*innen,
womit wir (unter der Voraussetzung der effektiven Wahl) höchstens deren
Funktion als unsere Repräsentant*innen für die aktuelle Legislaturperiode
zustimmen.144

142 Stellte man auf Wahlrecht ab, vermischte man die Möglichkeit, zustimmen zu kön‐
nen, mit aktueller Zustimmung (Simmons 1993, 221).

143 Sehen wir in Teilnahme an Wahlen eine Form stillschweigender Zustimmung, dann
können wir damit aber keine allgemeine politische Pflicht begründen. Dazu sind die
Wahlbeteiligungen in westlichen Staaten oftmals zu tief. In der Schweiz lagen diese
zum Beispiel bei den Nationalratswahlen 2023 bei 46,7 % (Bundesamt für Statistik
2023).

144 Es ist aber fraglich, ob diese Interpretation angemessen ist. Zum einen ist sie ledig‐
lich im Fall von Personenwahlen überzeugend. Zum anderen kann man argumen‐
tieren, dass viele ihre Stimmabgabe nicht als Zustimmung für eine*n Politiker*in
verstehen, sondern als ein Ausdruck ihrer Präferenz (vgl. Simmons 1993, 223).
Stimme ich in einer Wahl für X, dann drücke ich damit aus, dass ich X anderen
Kandidat*innen vorziehe. Damit wir daraus eine Zustimmung zu Xs Autorität able‐
sen können, müsste ich explizit meine Intention dazu kommunizieren. Denn meine
Stimme für X kann zum Beispiel ebenfalls bedeuten, ich sehe in X das geringere
Übel, welches ich aus pragmatischen Gründen (z. B. weniger (ausgeprägte) Polizei‐
gewalt, wenn X Bürgermeister*in meiner Stadt wird) anderen Kandidat*innen vor‐

4.1 Keine Begründung der politischen Pflicht kann überzeugen, oder?

187

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Einwände lassen die Idee, stillschweigende Zustimmung lasse sich
aus dem Wahlrecht ableiten, attraktiver wirken (221). Der Kern dieser Ar‐
gumentation lässt sich für Simmons auf folgende Formel bringen: Besitzen
wir das Wahlrecht, können wir (indirekt) Einfluss auf die Gesetzgebung
nehmen, die Verfassung ändern, Parlamentarier*innen ersetzen usw. Neh‐
men wir dieses Recht nicht wahr, dann kommt dies der Einwilligung gegen‐
über dem Status quo gleich. Der Entscheid, nicht zu partizipieren, ist in an‐
deren Worten ebenfalls eine Form der Partizipation. Dagegen argumentiert
Simmons, dies verwechsle „sich in eine Situation fügen“ mit Zustimmung.
Es gibt eine Vielzahl von rechtlichen Regelungen, die uns zwar (direkt oder
indirekt) betreffen, von denen wir aber keine Kenntnis haben. Ebenso ist
es fraglich, ob ein Kontext gegeben ist, in dem Zustimmung implizierende
und effektiv Einwilligung zeigende Handlungen zusammenfallen. Denn –
das ist Simmons’ Hauptpunkt – Passivität aus Ignoranz, Gewohnheit, Un‐
vermögen oder Angst kann nicht mit Zustimmung gleichgesetzt werden.
Folglich kann man Inaktivität in diesem Kontext nicht mit Zustimmung
gleichsetzten (221–22).145 Zudem wird oftmals argumentiert, wählen zu
gehen sei nicht nur ein Recht, sondern auch eine Bürger*innenpflicht (224).
Trifft dies zu, kann Wählen nicht die Grundlage für diese Pflichten sein.
Ebenfalls tun wir so, als hätten auch Nichtwähler*innen eine politische
Pflicht. Trifft diese Intuition zu, dann lässt sich die politische Pflicht nicht
durchs Wählen begründen (224). Somit scheidet das Wählen als Grundlage
für eine stillschweigende Zustimmung zur Autorität eines Staates aus.

Damit bleibt noch der Entscheid übrig, wo wir unseren Wohnsitz neh‐
men. Könnte man nicht in der Entscheidung, im Einflussbereich eines
Staates zu wohnen oder wohnen zu bleiben, einen einwilligenden Akt
sehen? Um darauf zu antworten, ruft Simmons zunächst jene Bedingun‐
gen in Erinnerung, welche Zustimmung moralisch bindend machen (226):
Erstens müssen wir unsere Einwilligung bewusst und vorsätzlich äussern,
zweitens müssen wir sie freiwillig geben. In einem ersten Schritt fokussiert

ziehe. Dies geht aber mehr Richtung Duldung und wäre höchstens eine schwache
Form der Zustimmung.

145 Selbst wenn wir Simmons Kritik zurückweisen, den Kern der Argumentation akzep‐
tieren und Nichtpartizipation als eine Form von Partizipation verstehen, können
wir aus dem Wahlrecht keine stillschweigende Zustimmung ableiten. Denn mit
dem Entscheid, von unserem Wahlrecht keinen Gebrauch zu machen, können wir
neben Zustimmung auch Ablehnung zum Ausdruck bringen. Folglich sind wir im
Einzelfall auf einen expliziten Hinweis angewiesen, wie wir Nichtpartizipation zu
interpretieren haben. Zustimmung zum Status quo argumentationslos als Standard
zu setzen, ist nicht überzeugend.

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

188

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Simmons auf die erste Bedingung (226–27). Hume folgend können wir ar‐
gumentieren, Zustimmung müsse bewusst und im ausreichenden Bewusst‐
sein der Konsequenzen sowie der Signifikanz der Handlung erfolgen. Und
sind wir uns nicht bewusst, durch eine Handlung eingewilligt zu haben,
haben wir durch die Handlung keine Einwilligung gegeben. Für Simmons
sind sich aber nur eine Minderheit der Bürger*innen bewusst, der Autorität
ihres Staates zugestimmt zu haben.

Auch in Bezug auf die zweite Bedingung der Freiwilligkeit ist Simmons
skeptisch (227). Damit diese im Kontext von Wohnsitz erfüllt sein kann,
müssen wir die Wahl des Wohnsitzes als eine moralisch relevante Entschei‐
dung ansehen. Es reicht nicht aus, dass die Möglichkeit vorhanden ist,
die Bürger*innen müssen diese als eine moralisch relevante Entscheidung
begreifen. Dies ist aber im Status quo nicht gegeben. Zudem müssen Staa‐
ten nicht nur die Rechte der Wohnbevölkerung respektieren, sie müssen
auch Rahmenbedingungen vermeiden, die unsere schwächere Position aus‐
nützen. Ebenso dürfen sie uns essenzielle Güter nicht vorenthalten oder
diese an extreme Bedingungen knüpfen (241).146 Werden diese Bedingun‐
gen verletzt, ist eine allfällige Übereinkunft nichtig. Die von Simmons
genannten Bedingungen scheinen mir nicht besonders kontrovers, zumal
sie eine gewisse Akzeptanz in diversen Rechtsordnungen erfahren haben:
Vertragspartner*innen müssen grundsätzlich die Rechte anderer Parteien
respektieren (z. B. darf man jemanden nicht mit Gewalt drohen, um sie
oder ihn zur Vertragsunterschrift zu bewegen). Ebenso darf man die andere
Partei nicht durch Manipulation zur Einwilligung bewegen. Für Simmons
sind aber in keinem bestehenden Staat die Bedingungen erfüllt, damit
Wohnsitz bindende Wirkung entfaltet.

States might tax only reasonably, protect the weak, restrict liberty only
where necessary, refrain from requiring their citizens (or their poor,
disadvantaged citizens) to risk their lives in foreign adventures (whether
the „requirement“ be one of law or one of economic necessity), use their
powers to serve international justice, and so on. Under such conditions

146 Für Simmons (1993, 238–39) gibt es mindestens zwei Elemente, die einen Vertrag
sittenwidrig und damit nichtig machen: Erstens die Frage, ob der Vertrag harte
Bedingungen dafür definierte, ein notwendiges Gut zu erbringen. (Beispielsweise
ist eine Person in einer Wüste, die am Verdursten ist, notwendigerweise auf Wasser
angewiesen.) Zweitens, ob der Vertrag die Situation der schwächeren Partei unge‐
rechtfertigterweise ausnützt oder manipuliert. (So ist die verdurstende Person wohl
eher bereit, harte Vertragsbedingungen zu akzeptieren, als eine Person in einer
weniger dramatischen Situation.)

4.1 Keine Begründung der politischen Pflicht kann überzeugen, oder?

189

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(and after suitable alterations in political conventions presented each
resident with a clear choice situation), the state would not be extracting
an unconscionable agreement from (at least the vast majority of ) those
who choose to consent by remaining resident. Residence might then
constitute binding consent to the (appropriately limited) authority of
government, might then ground clear political obligations. But no actual
states, in our time or in Locke’s, have offered such reasonable terms and
clear choices to their residents. (Simmons 1993, 241–42).

Dies stellt die Vorsätzlichkeit infrage, solange wir Simmons’ empirische
Prämisse akzeptieren. Die Lage präsentiert sich in meinen Augen aber
weniger deutlich, als Simmons uns glauben machen möchte. Zumindest
in jenen Fällen, in denen die Entscheidung, nach A zu ziehen oder in A
wohnen zu bleiben, frei von äusseren Einflüssen getroffen wurde, kann
man von einem vorsätzlichen Entscheid für A sprechen.147 Doch selbst
wenn dem erstens so ist und es – je nach Kontext – zweitens bei vielen eine
für die politische Pflicht relevante Entscheidung festgestellt werden könnte,
gibt es noch einen anderen Grund, den Wohnsitz nicht als eine Form
expliziter Einwilligung zu sehen. Simmons verweist dafür auf die sozialen
Praktiken um die Mündigkeit (231).

Unser Verhalten widerspreche der Annahme, volljährig zu werden sei
etwas Besonderes. Vielmehr betrachten wir das Erreichen der Mündigkeit
nicht als einen besonderen Übergang in unserem Leben.148 Die Liste unse‐

147 Die Linie zwischen den Fällen, in denen wir eine „vorsätzliche“ Entscheidung für
A gefällt haben, und jenen, in denen eine solche fehlt, ist fliessend und dürfte
in den meisten Fällen schwer zu ziehen sein. Ein kurzes Beispiel vermag dies zu
verdeutlichen. Peter hat Φ, eine spezifische Tätigkeit, gelernt und lebt in B. Das
Unternehmen, für welches Peter bisher gearbeitet hat, wurde geschlossen, und Peter
muss sich eine neue Anstellung suchen. In B gibt es zurzeit keine Möglichkeit zu
arbeiten und Φ anzuwenden. In A besteht diese aber. Wenn Peter nach A umzieht,
dann ist dies vielmehr eine Entscheidung für Φ als für A. Könnte Peter aber sowohl
in B als auch in A seiner Tätigkeit als Φ nachgehen und gäbe es keine relevanten
äusseren Faktoren (z. B. eine romantische Beziehung mit Petra aus A), die ihn
zum Umzug bewegen, dann ist sein Umzug nach A (oder sein Verbleiben in B),
eine bewusste Entscheidung für A (oder für B). Die empirische Schwierigkeit ist
einerseits, die für eine politische Pflicht relevanten Gründe „messen“ zu können.
Andererseits wird es eine Herausforderung, quantifizieren zu können, wie „stark“
diese Gründe sein müssten, um eine verpflichtende Wirkung zu entfalten.

148 Die Schweiz kennt zwar vielerorts die Tradition der „Jungbürgerfeiern“, an denen
die jungen Erwachsenen über ihre politischen Rechte und Pflichten informiert
werden. (Je nach Gepflogenheiten legen die Jungbürger*innen zum Teil gar einen
Eid ab.) Die jungen Erwachsenen werden aber nicht erst durch den Besuch dieser

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

190

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rer Rechte und Pflichten wird lediglich um weitere Punkte ergänzt (231).149

Es gibt, in anderen Worten, in politischer Hinsicht keine scharfe Trennung
zwischen Minder- und Volljährigkeit.

Die fehlende scharfe Trennung hat aber noch eine weitere Konsequenz.
In der Folge davon ist eine eindeutige Differenzierung zwischen Mitglie‐
dern und Nichtmitgliedern nicht möglich. Damit scheinen wir aber auch
nicht auf eine Weise „Mitglied“ des Staates zu werden, wie wir dies von
anderen regelbasierten Vereinigungen kennen (232).150 Daher scheint es
seltsam, die Entscheidung eines jungen Erwachsenen, den Wohnsitz im
Land zu belassen, als zustimmendes Zeichen zu deuten. Denn erreichen wir
die Volljährigkeit, werden wir nicht Teil eines „Clubs“.151

Könnte man nun nicht argumentieren, indem man in Staat A verbleibe
(respektive nach B auswandere), nehme man in Kauf, durch die Regeln von
A oder B gebunden zu sein. Man könnte das damit vergleichen, ein Mitglied
einer „regelbasierten“ Organisation (z. B. einem Verein) zu werden. Dage‐
gen spricht aber, wie Simmons betont, die Art und Weise, wie wir Mitglied
einer politischen Gemeinschaft auf der einen und einem Verein auf der
anderen Seite werden (232). Die Qualität, darin ist Simmons zuzustimmen,
ist nicht dieselbe. Bürger*in zu werden ist weitreichender; was sich etwa im
Aufwand zeigt, seine Staatsbürgerschaft aufzugeben (respektive zu wech‐
seln). Einen Verein zu verlassen ist im Gegensatz dazu eine formal einfache
Angelegenheit. Dieses Indiz spricht dafür, die Anforderungen relativ hoch

Feiern zu mündigen Bürger*innen der Schweiz. Dieser Status ergibt sich einerseits
aus ihrer Naturalisation oder Abstammung und andererseits aus dem Erreichen
des 18. Geburtstages. Folglich implizieren Praktiken wie Jungbürgerfeiern ebenfalls
keine scharfe Trennung zwischen Unmündigkeit und Mündigkeit.

149 Ein konkretes Beispiel, welches Simmons’ These stützt, ist der Kanton Glarus. In
diesem besitzen Jugendliche ab 16 Jahren das aktive Stimm‑ und Wahlrecht. Mündig
wird man in der Schweiz aber erst mit 18 Jahren. In einem demokratisch verfassten
Staat ist das Wahl‑ und Stimmrecht wohl eines der zentralsten Rechte, welches
man erhalten kann. Von diesem Standpunkt aus wird Glarner Jugendlichen ein
elementares Recht zugesprochen, noch bevor sie im rechtlichen Sinn mündig sind.
Darin zeigt sich erneut: Mündigkeit ist kein scharfer Bruch in unserem politischen
Leben.

150 Zudem werden wir Mitglied solcher Vereinigungen wie Familien und Freundes‐
gruppen, bevor wir im rechtlichen Sinn mündig sind (Simmons 1993, 232).

151 Wir müssen Simmons’ Argumentation aber nicht akzeptieren, um in fortbestehen‐
dem Wohnsitz im besten Fall eine Zustimmung implizierende Handlung zu sehen.
Dies ergibt sich daraus, dass es empirisch schwierig ist, die Intention oder die
Gründe hinter dem Wohnsitz zu identifizieren: Es ist nicht der Wohnsitz an und
für sich, aus dem sich die Zustimmung ergibt. Es sind jene handlungsrelevanten
Überlegungen, die mit der politischen Dimension zu tun haben.

4.1 Keine Begründung der politischen Pflicht kann überzeugen, oder?

191

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anzusetzen, um eine Handlung als einer Mitgliedschaft zustimmend zu
werten, wenn es Staatsbürgerschaften geht. Damit reicht es nicht aus, ledig‐
lich in A zu verbleiben oder nach B auszuwandern. Es braucht mehr, als die
geltenden Regeln passiv lediglich in Kauf zu nehmen. Seinen Wohnsitz in A
oder B zu wählen, ist demnach nicht bewusst und intentional genug, um als
bindende Zustimmung zu gelten.

Damit schliesst Simmons aber Zustimmung durch Wohnsitz nicht
grundsätzlich als Grundlage für die politische Pflicht aus. Wir können uns
einen Kontext vorstellen, indem sowohl die erste – die Menschen verstehen
ihre Entscheidung, in einem Land zu wohnen, als Zustimmung zur Autori‐
tät dieses Landes – als auch die zweite Bedingung – die Zustimmung muss
freiwillig erfolgen – erfüllt sind. Dann, und nur dann, können wir hoffen,
Wohnsitz und Einwilligung gleichzusetzen. Auf den ersten Blick mag dies
Simmons’ Rückweisung von stillschweigender Zustimmung widersprechen.
Die Bedingungen, damit die Wahl des Wohnsitzes eine einwilligende Hand‐
lung darstellt, machen aus dieser aber eher eine Form expliziter Zustim‐
mung oder lassen zumindest die Differenzierung zwischen stillschweigend
und explizit verschwimmen.

Nehmen wir mit Simmons an, Zustimmung sei das einzige Prinzip,
welches theoretisch in der Lage ist, eine politische Pflicht zu begründen,
verbleibt angesichts des Status quos die anarchistische Position als letzter
Ausweg. Welche Konsequenzen hat dies auf unsere Lebenswelt bezogen?
Für Simmons gibt die beste Interpretation von Lockes politischer Theo‐
rie die folgende Antwort darauf: Wir leben in einem komplexen und
äusserst strukturierten Naturzustand in Bezug auf die meisten unserer
Mitmenschen, weshalb für uns auch primär Lockes Überlegungen zu Rech‐
ten und Rechtfertigungen im präpolitischen Kontext relevant sind (248).
Staaten besitzen keine Autorität und wir haben keine Pflicht, staatliche
Anweisungen zu befolgen. Diese skeptische Konklusion drängt die Frage
nach den moralischen Regeln im Naturzustand auf. Bevor ich mich aber
diesem Punkt im Abschn. 4.2 zuwende, komme ich nochmals auf Simmons
Autoritätsverständnis zu sprechen, welches sich in Anbetracht der bisher
angestellten Überlegungen besser fassen lässt.

Simmons ([1999] 2001, 130) definiert legitime Autorität als ein komplexes
moralisches Recht eines Staates, „seinen“ Bürger*innen als einzige binden‐
de Pflichten aufzuerlegen (vgl. Abschn. 2.1.3). Mit dieser Aussage nimmt er
an, das Korrelat zu legitimer politischer Autorität sei eine Verpflichtung,
die staatlichen Anweisungen zu befolgen. Denn die von Staaten kreierten
Rechtspflichten sind bindend, d. h. sie sind nicht bloss als eine Empfehlung

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

192

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(nicht) zu Φ-en zu verstehen. Sie verpflichten uns (nicht) zu Φ-en und las‐
sen gleichzeitig einen Anspruch staatlicher Institution auf (nicht) Φ entste‐
hen. Nimmt man Simmons’ Kritik an assoziativen Theorien sowie Ansätze
auf Basis einer natürlichen Pflicht hinzu (vgl. Abschn. 4.1.1, 4.1.2), lassen
sich weitere Konkretisierungen vornehmen. Das staatliche Autoritätsrecht
kann einer Person nicht gegen ihren Willen aufgezwungen werden und
verlangt, damit Staaten in seinen Besitz kommen, nach mehr als einer
Duldung der Bürger*innen. Autorität ist ferner transaktional begründet
und dieses Recht ergibt sich aus der Beziehung zwischen Bürger*innen
einerseits und ihren Staaten andererseits. Seine Entstehung ist an bewusste
Handlungen gebunden und in dem Sinne rational, als dass der (blosse)
Verweis auf Zugehörigkeits‑ oder Pflichtgefühle nicht ausreichend ist. Auto‐
rität ist ferner universell. Nicht meine Identität als Schweizerin, Deutscher
oder Französin ist ausschlaggebend, sondern davon unabhängige, nicht an
die lokale soziale Praxis gebundene Standards. Trotzdem ist Autorität nicht
generell, sondern partikular.

Autorität ist auch nichts, was sich aus den Vorteilen, die Staaten uns
bieten, ableiten lässt. Nur weil ein Staat in der Lage ist – was bedeutet,
die Macht dazu zu besitzen – Koordinationsprobleme zu lösen, darf er
uns seine Regeln nicht aufzwingen. Erst meine Ermächtigung verleiht staat‐
lichen Institutionen das Recht, mir bindende Pflichten aufzuerlegen. An‐
dere moralische Gründe mögen mir zwar gebieten, einzelnen Rechtspflich‐
ten nachzukommen, aber erst meine Zustimmung, mich den Gesetzen
einer politischen Gemeinschaft zu unterwerfen, verleiht diesen respektive
dem Gesetzgeber Autorität. Es ist meine Ermächtigung, die aus der blos‐
sen Macht staatlicher Institutionen, die zwangsbewehrten Rechtsnormen
durchzusetzen, ein legitimes Recht macht. Legitime Autorität wird, in an‐
deren Worten, von „unten her“ geschaffen und setzt notwendigerweise eine
politische Pflicht voraus. Aus diesem Akt ergibt sich aber kein absolutes
Recht, Regeln zu erlassen und durchzusetzen. Es ist zum einen durch die
natürlichen Rechte der Bürger*innen beschränkt, die sie behalten. Zum
anderen sind politische Institutionen keine intrinsische Notwendigkeit. Die
Ratio hinter der zustimmenden Handlung ist die Dienstleistung (Schutz
des Eigentums), die sie erbringen. Folglich ist Autorität dienstleistungsori‐
entiert und dafür gedacht, das Eigentum der Bürger*innen zu schützen.
Die so umrissene Autorität beruht demnach nicht auf einem bestimmten
Staatssystem. Theoretisch kann sowohl ein (wohlwollender) Diktator als
auch ein demokratisches Staatswesen von den Bürger*innen ermächtigt
werden. Auch die Frage, wie der Staat seine Dienstleistungen erbringt, ist,

4.1 Keine Begründung der politischen Pflicht kann überzeugen, oder?

193

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


solange keine natürlichen Rechte verletzt werden, nicht ausschlaggebend,
um Autorität zu erlangen.

Aus dem Stellenwert, den Simmons Zustimmung als Grundlage der po‐
litischen Pflicht einräumt, leiten sich noch weitere notwendige Elemente
einer Gesellschaftsorganisation ab. Ist Zustimmung zentral, wie Simmons
argumentiert, dann könnten wir sie – oder Aspekte davon – als notwendi‐
ge Voraussetzung gesellschaftlicher Ordnung verstehen. In diese Richtung
argumentiert denn auch Egoumenides (2014, 89): Für Freiwilligkeit als
Bedingung für soziale Organisationen spricht ihre Kompatibilität mit dem
Konzept der Freiheit oder der Autonomie. Letzteres versteht Egoumenides
als die Fähigkeit zu entscheiden, was im eigenen Leben relevant ist. Ihr geht
es dabei nicht um eine zügellose Individualität, sondern um „Selbstgesetz‐
gebung“, die Selbstverwirklichung, ‑darstellung und ‑entfaltung umfasst.
Von diesem Standpunkt aus verlangt Autonomie nach voluntaristischer
sozialer Organisation. Dies zwingt politische Institutionen dazu, die Einwil‐
ligung der Mitglieder – unter der Voraussetzung derer Mündigkeit – auf
eine relevante Art und Weise einzuholen. Eine Art Opt-out im Sinne von,
„wenn du Volljährig wirst und nichts unternimmst, wirst du automatisch
Mitglied“, ist nicht ausreichend, es braucht ein Opt-in, das nicht durch
äusseren Druck erzwungen wird. Damit dies möglich und die Notwendig‐
keit der Freiwilligkeit nicht verletzt ist, müssten gesellschaftliche Strukturen
dementsprechend angepasst werden. Das Resultat wäre eine Welt, in der
politische Organisation mehr mit Vereinen als mit heutigen Staaten zu tun
hätten.

4.2 Das Individuum zwischen Naturzustand und Staat

Nachdem wir Simmons’ Argumentation gegen die gängigen Ansätze, eine
politische Pflicht zu begründen, diskutiert haben, stellen sich zwei Grund‐
fragen: Kann das Verständnis politischer Autorität überzeugen, welches
wir entlang von Simmons’ Überlegungen rekonstruiert haben? Und welche
Auswirkungen haben Simmons’ äusserst restriktiven Bedingungen, die eine
politische Gemeinschaft erfüllen muss, um Autorität zu erlangen? Für den
Moment stelle ich die erste Frage zurück, um später im Kapitel darauf
zurückzukommen (vgl. Abschn. 4.4) und wende mich nachfolgend der
zweiten zu. Denn Simmons’ Autoritätsverständnis ist eng mit seinen na‐
turrechtlichen Vorstellungen verknüpft, weshalb eine kritische Würdigung

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

194

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur möglich ist, wenn man zuvor die „positiven“ Aspekte seines Projektes
ebenfalls berücksichtigt.

Für Simmons erfüllt kein existierender Staat die Voraussetzungen, um
generelle politische Autorität zu besitzen. Damit ist Anarchismus für Sim‐
mons in Bezug auf den Status quo die Konsequenz. Damit können wir
nicht mehr standardmässig von einer Pflicht ausgehen, die bestehenden
Gesetze zu befolgen, was uns dazu zwingt, unsere Stellung in der politi‐
schen Sphäre zu hinterfragen (Simmons 1979, 200; 1993, 263). Trotzdem
geht Simmons (1987, 275–79; 1993, 261–69) davon aus, dass unser politi‐
scher Alltag sich nicht radikal ändert, wenn wir seine Position gegenüber
der politischen Pflicht akzeptieren.

Ein Grund für diese Position folgt meines Erachtens aus dem naturrecht‐
lichen Fundament, das Simmons’ Ansatz zugrunde liegt. Deshalb ist der
Status quo – contra dem klassischen Vorurteil gegenüber dem Anarchis‐
mus – für Simmons kein rechtloser Raum, der ständig droht, im Chaos zu
versinken. So betont Simmons die Relevanz der natürlichen Pflicht, gerech‐
te Institutionen zu unterstützen, für unsere moralischen Überlegungen (vgl.
Abschn. 4.1.2). Dazu kommen natürliche Pflichten gegenüber anderen Per‐
sonen (z. B. die Pflicht, andere nicht zu schädigen oder zu verletzen; Sim‐
mons 1987, 276). Unsere alltäglichen Erfahrungen scheinen Simmons’ Recht
zu geben. Wir können wie Sylvan und Sparrow (2007) argumentieren, es
gebe in unserem heutigen Alltag bisweilen „anarchistische“ Perioden. Sie
nennen als Beispiel die Verkehrspolizei. Auch wenn diese nicht vor Ort
ist, fliesst der Verkehr wie zuvor, ohne (notwendigerweise) im Chaos zu
versinken.152 Wie wir aus unserem Alltag wissen, führen wir (zumindest) in
den westlichen Industriestaaten ein Leben in geregelten Bahnen und staatli‐

152 Man muss sich aber fragen, inwieweit dies der Tatsache geschuldet ist, dass man
davon ausgehen muss, jederzeit doch noch auf die Polizei zu treffen und für Fehl‐
verhalten bestraft zu werden. Dann wäre die potenzielle Gefahr, bei einer Regelver‐
letzung erwischt zu werden, der motivierende Faktor, was wiederum bedeutete,
der Staat löse das Koordinationsproblem in absentia, indem er Zwangsmittel an‐
droht. Ebenfalls könnte man frei nach Foucault ([1975] 2017) argumentieren, durch
die Disziplinierung der Gesellschaftsmitglieder sei eine (dauerhafte) Präsenz der
Polizei nicht mehr notwendig, da die Verkehrsregeln allen „in Fleisch und Blut“
übergegangen sind und sie sich folglich selbst disziplinieren. Foucault beschreibt die
soziale Konformität des Individuums angesichts zunehmender Überwachung und
Kontrolle mit dem Konzept Panoptismus. Sind sich Menschen der ständigen Mög‐
lichkeit bewusst, beobachtet zu werden, beginnen sie die Zwangsmittel der Macht
zu internalisieren und Verhalten sich folglich so, wie von ihnen verlangt (Foucault
[1975] 2017, 260, 265). Ist ein solcher Kontext gegeben, können wir normkonformes
Verhalten ohne direkt angedrohte Zwangsmittel nicht mehr automatisch als anar‐

4.2 Das Individuum zwischen Naturzustand und Staat

195

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


che Institutionen sind in vielen Fällen de facto Autoritäten. Da bestehende
Staaten für Simmons nicht legitim sind, stellt sich – schon nur angesichts
der massiven Zwangsmittel, die ihnen zur Verfügung stehen – die Frage, ob
und wie wir den Status quo zu verändern haben. Für Simmons muss sich
die Antwort darauf aus dem Naturzustand ergeben.

Welche Gründe sprechen dafür, in einem philosophischen Projekt auf
das Konzept „Naturzustand“ zurückzugreifen? Ist er lediglich eine „gute“
Rekonstruktion unserer moralischen Lebensumstände? Simmons nennt ne‐
ben diesem von mir erwähnten noch weitere Punkte, weshalb es sinnvoll
sein kann, die Idee des Naturzustandes zu bemühen. Seine argumentative
Funktion ist erstens aufzuzeigen, worin die Wahl zwischen einem Staat und
keinem Staat besteht, um dann vor diesem Hintergrund, zweitens die Vor‐
aussetzungen für legitime politische Autorität zu formulieren (33–34). Dazu
kommt die Aufgabe zu zeigen, dass wir auch im präetatistischen Zustand
Rechte und Pflichten besitzen. Indem man den Naturzustand verwendet,
weist man des Weiteren einen politischen „Naturalismus“ zurück (36).

Beschreiben Philosoph*innen den Naturzustand, dann gehen sie oftmals
von einer Situation aus, in der Personen ohne eine übergeordnete Auto‐
rität leben. Dies muss aber nicht zwingend ein Zustand ohne de facto
Autoritäten sein. Leben wir in einem Territorium eines nicht legitimen
Staates, dann regeln hocheffiziente Institutionen unseren Alltag – trotzdem
befinden wir uns aber trotzdem im Naturzustand. Seiner lockeanischen
Überzeugungen folgend ist der Naturzustand für Simmons (1993, 16–17)
sowohl relational als auch partikular: Person A befindet sich in Bezug auf
Person B im Naturzustand, dann – und nur dann – wenn A entweder nicht
(mehr) Teil von Bs politischer Gemeinschaft ist oder sowohl A und B keiner
politischen Gemeinschaft angehören. In anderen Worten ist für Simmons
der Naturzustand standardmässig die Ausgangslage, in welcher wir uns
jeweils befinden (22). Wir werden in diesen hineingeboren und verbleiben
in Relation zu allen oder zumindest einigen Menschen in diesem. Für
Simmons ist lediglich Zustimmung in der Lage, uns aus dem Naturzustand
herauszulösen (vgl. Abschn. 4.2). Als Konsequenz verbleiben Personen, die
niemals einer politischen Körperschaft zugestimmt haben (oder dazu nicht
in der Lage sind), im Naturzustand. Auch können sich Menschen erneut
im Naturzustand wiederfinden, wenn ihr Staat aufgelöst wurde oder dieser
ihre Rechte verletzt hat. Verlassen wir den Naturzustand, dann tun wir dies

chistisch qualifizieren. Vielmehr wäre es ein potenzieller Ausdruck hegemonialer
Machtverhältnisse.

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

196

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einzig gegenüber unseren Mitbürger*innen. In Relation zu – aus unserem
Blickwinkel – Nichtbürger*innen verbleiben wir in ihm. Diese Sichtweise
ist angesichts unserer sozialen Praxis nicht unplausibel. Wir mögen in
Bezug auf Ausländer*innen nicht direkt vom „Naturzustand“ sprechen,
trotzdem tun wir so, als ob wir zu ihnen in einer anderen Beziehung als zu
unseren Mitbürger*innen stehen. Damit ist aber kein amoralisches Verhal‐
ten gegenüber Personen mit ausländischer Staatsbürgerschaft legitimiert,
denn Menschen haben qua Menschsein natürliche Rechte.

Wir befinden uns folglich gegenüber verschiedensten Menschen im Na‐
turzustand. Doch gestaltet sich dieser gegenüber allen Personen gleich aus?
Übereinkünfte, Abmachungen und ganz allgemein Verträge sind, folgen
wir Locke, auch im Naturzustand möglich, denn eine Autorität ist keine
Voraussetzung, damit wir unsere Rechte gegenüber anderen Personen än‐
dern, aufgeben usw. können. Folglich müssen wir, wollen wir den Begriff
in einem deskriptiven Sinn nutzen, von Naturzuständen ausgehen. Denn
selbst wenn es jemals den einen Naturzustand gegeben hätte, sähen wir uns
heute je nach historischer Entwicklung mit unterschiedlichsten Naturzu‐
ständen konfrontiert.153 Gibt es Elemente, welche allen Naturzustände ge‐
mein sind? Auf der moralischen Ebene beschränkt sich das Konzept in Sim‐
mons’ Augen auf die fehlende politische Pflicht (26). Auf der sozialen Ebene
zeichnet Naturzustände für Simmons die Abwesenheit letztinstanzlicher
Entscheidungsträger*innen aus. Damit schliessen sich soziale Organisation
und Naturzustand gegenseitig nicht aus. Organisationsformen, die wir als
Naturzustände qualifizieren müssen, teilen sich das Fehlen gemeinsamer
Autoritäten, die im Streitfall abschliessend entscheiden können, woraus
sich potenziell soziale Probleme (z. B. Schwierigkeit, Verträge durchzuset‐
zen) ergeben (30).154 Neben diesen zwei Ebenen beinhaltet das Konzept des

153 Die sogenannte Out-of-Africa-Theorie, gemäss welcher der Mensch seinen Ur‐
sprung in Afrika hat, und die Diskussionen um die mitochondriale Eva in populär‐
wissenschaftlichen Publikationen haben zeitweise den Eindruck erweckt, es hätte
die eine Region gegeben, in der sich der moderne Mensch entwickelt hat. Wäre
dies der Fall gewesen, wäre der eine historische Naturzustand gegebenenfalls im Be‐
reich des Möglichen. Wahrscheinlicher ist aber, dass verschiedene Populationen von
„Menschen“ sich parallel entwickelten und es nicht die eine Wiege der Menschheit
gibt (Graeber und Wengrow 2022, 78–82). Dies macht die Vorstellung des einen
historischen Naturzustandes unplausibel.

154 Anarchistische Organisationsformen sind ein Beispiel für organisierte Naturzustän‐
de. Im Abschn. 6.1.3 argumentiere ich, dass anarchistische Gesellschaften aus kon‐
zeptionellen Gründen nicht kompatibel mit dem Konzept Souveränität sind. Dies
ist aber keine Schwäche des Anarchismus. Vielmehr liegt darin eine seiner Stärken.

4.2 Das Individuum zwischen Naturzustand und Staat

197

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Naturzustandes zudem noch eine historische Dimension. Bei Locke erhält
diese viel Raum, was Simmons überrascht (30). Man kann dieses zunächst
als Replik auf Robert Filmers Verteidigung der Monarchie sehen (31). Inter‐
essanterweise präsentiert Locke seine Überlegungen aber nicht als Kritik,
sondern tut vielmehr so, als trüge der historische Aspekt Relevantes zu
seiner eigenen Position – insbesondere der Idee, wir seien natürlicherweise
frei – bei (32). Für Simmons sollten wir Lockes Aussagen zur historischen
Dimension als einen Versuch lesen, aus der Geschichte der Menschheit
abzuleiten, dass wir uns alle als natürlicherweise frei verstehen und seit
jeher entsprechend gehandelt haben (32).155 Damit dient die historische
Dimension als ein Indiz für unsere natürliche Freiheit qua Menschsein.
Denn geht man davon aus, die Menschen seien rationale Wesen, wäre es
überraschend, wenn ein solcher Konsens durch die Geschichte uns nicht
mindestens in Richtung der Wahrheit wiese (32–33).

Mit den Aspekten, die einen Naturzustand auszeichnen, und der sich
aus der argumentativen Funktion ergebenden Rolle in Lockes – und in
Konsequenz Simmons’ – Argumentationslinie hat, haben wir die Grund‐
lage gelegt, um die Konsequenzen aus Simmons’ These zu analysieren.
Welche Auswirkungen ergeben sich aus einem philosophischen Anarchis‐
mus lockeanischer Prägung für uns? Wie müssen wir uns gegenüber unse‐
ren Mitmenschen oder gegenüber staatlichen Institutionen verhalten? Wie
Simmons ausführt, sind erstens alle Staaten illegitim (261). Das macht
aber nicht alle gleich problematisch. Einige Staaten werden besser oder
nützlicher für ihre Bürger*innen sein als andere und einige politischen
Gemeinschaften werden die individuellen Rechte der Wohnbevölkerung
weniger systematisch verletzen als andere. Die Möglichkeit, Staaten nach
moralischen Kriterien zu klassifizieren und ihre Qualitäten zu bewerten,
ist in Simmons’ Anarchismus weiterhin gegeben. Aber aus der moralischen
Qualität eines Staates lässt sich keine Legitimität ableiten.156 Aus dem Feh‐
len einer allgemeinen politischen Pflicht darf man, zweitens, nicht ableiten,
wir könnten tun und lassen, was wir wollen (262). Rechtliche mögen
zwar keine bindenden Pflichten sein. Wir haben aber andere moralische

155 Natürlich frei bedeutet dabei nicht, man sei auch physisch frei, eine Gemeinschaft
zu gründen oder einer beizutreten. Es geht um ein Recht, ebendies zu tun, welches
wir qua Menschsein besitzen. (Simmons 1993, 32)

156 Dies ist ein Kernelement in Simmons’ Argumentation und spiegelt sich unter an‐
derem in seiner strikten Trennung zwischen Legitimieren und Rechtfertigen. Auf
diesen Aspekt gehe ich im Abschn. 4.3 ein.

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

198

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Pflichten qua Menschschein.157 Von Mord, Körperverletzungen oder Verge‐
waltigungen – um drei Beispiel zu nennen – abzusehen oder jemanden
in Notlage zu helfen, ist moralisch weiterhin geboten. Folglich sind wir in
vielen Fällen moralisch verpflichtet, den Rechtspflichten nachzukommen.
Da wir moralisch gesehen nicht Bürger*innen eines Staates sind, haben wir
drittens keine Pflicht, seine Gesetze zu befolgen, weil es sich um Gesetze
handelt. Im Umkehrschluss können wir Gehorsam gegenüber diesen nicht
als Standardverhalten voraussetzen, eher müssen wir Staaten sowie deren
Gesetzen mit einer gewissen Skepsis begegnen und auf deren effektive
moralischen Bedeutung fokussieren (263).

Dabei gibt es für Simmons Aspekte staatlichen Handelns, die für ihn
weniger problematisch sind als andere. Er identifiziert fünf Bereiche, in
denen Staaten Gesetze erlassen (264):158

1. Staaten verbieten Handlungen, die anderen zu Unrecht Schaden zufügen.
2. Staaten schaffen Koordinationssysteme für moralisch erlaubte Aktivitä‐

ten, um unbeabsichtigten Schaden anderer zu verhindern (z. B. Verkehrs‐
regeln).

3. Staaten verbieten privates Verhalten, welches harmlos ist, aber als falsch
oder unnatürlich erachtet wird.

4. Staaten verbieten Handlungen oder setzen diese voraus, um ihren eige‐
nen Fortbestand zu sichern.

5. Staaten setzen die Zahlung von Steuern voraus, um ihre Aktivitäten zu
finanzieren.

Gesetze aus den Bereichen (1) und (2) durchzusetzen, argumentiert Sim‐
mons, sei in den meisten Fällen wohl gerechtfertigt, da Staaten Personen
bestrafen dürfen – selbst wenn wir keine Pflicht zum Rechtsgehorsam
besitzen –, die Gesetze verletzen, die deckungsgleich mit einer moralischen
Pflicht sind (264).159 In den übrigen Bereichen verletzen Staaten dagegen

157 Locke spricht z. B. von einer Pflicht, „[k]einem anderen […] an seinem Leben,
seiner Gesundheit, seiner Freiheit oder seinem Besitz Schaden [zu]zufügen […]“
([1689] 2012, II, § 6).

158 Diesen Gedanken nimmt Simmons in seiner Kritik von Grenzen in „Democratic
Authority and the Boundary Problem“ (2013) respektive Boundaries of Authority
(2016) wieder auf.

159 Dagegen könnte man argumentieren, indem Simmons den Staaten erlaube, Perso‐
nen zu bestrafen, die Gesetze verletzen, die deckungsgleich mit einer moralischen
Pflicht sind, legitimiere er das Gewaltmonopol zumindest teilweise durch die Hin‐
tertür. Simmons versteht dieses Recht zum Strafen aber als ein Privileg und nicht als

4.2 Das Individuum zwischen Naturzustand und Staat

199

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


routinemässig die Rechte der Personen, gegenüber denen die Gesetze
durchgesetzt werden (265). Wir befinden uns aber auch nicht in einem
Kriegszustand mit dem Staat, da sich (in den meisten Fällen) ihre Organe
nicht dazu verschworen haben oder mit dem Ziel handeln, uns unseres
Lebens oder unserer Freiheit zu berauben (266).160 Diese Überlegungen –
kombiniert mit der Idee, dass das individuelle Recht, sich gegen Rechtsver‐
letzungen zu wehren, nicht absolut ist –161 führen Simmons zu nachfolgen‐
der Konklusion:

When we confront a moderately good (but still illegitimate) legal system
and government, then, we must weigh the importance of the rights it
violates against the consequences of our various possible strategies. If the
government is a good one, its violations of our rights would need to be
very serious indeed (which will be unusual under a good government)
for us to be justified in doing anything that will cause it to be unable
to function effectively. For it will likely be doing significant good and
preventing significant harm. (Simmons 1993, 267).

Stützt Simmons mit dieser Argumentation nicht den Status quo durch die
sprichwörtliche Hintertüre. Diese Frage ist angesichts Simmons’ Aussage
darüber berechtigt, unter welchen Bedingungen wir uns dagegen wehren
dürfen, dass unsere Rechte verletzt werden. Staaten sind gemäss seinen
Überlegungen illegitim und können in der Folge gegenüber uns kein Recht
zum Regieren geltend machen. Sie verletzten daher unsere Rechte, wenn
sie uns zu einem bestimmten Verhalten zwingen. Dagegen dürfen wir uns
aber nicht nur in Extremfällen zur Wehr setzen, wir müssen von allen
Handlungen absehen, welche es einem Staat verunmöglichen, effizient zu

ein Anspruchsrecht (vgl. Simmons 1993, 265n102). Damit ist kein korrespondieren‐
der Anspruch gegenüber Dritten verbunden, nicht zu strafen. Folglich darf der Staat
den Einzelpersonen ihr Recht, Übeltäter*innen selbst zu bestrafen, nicht verbieten.
Tut ein Staat dies aber trotzdem, dann stellt dies für Simmons aber kein ernstes
Unrecht dar. Solange ein Staat (potenziell gefährliche) Übeltäter*innen effizient
und fair bestraft, hat eine vernünftige Person zudem auf der Basis pragmatischer
Überlegungen wenig Grund, das individuelle Recht auf Strafen einzufordern.

160 Für Locke beschreibt der Kriegszustand einen Zustand, in dem die Menschen ihrer
natürlichen Rechte, ihrer Freiheit und ihres Eigentums beraubt werden (Locke
[1689] 2012, II, §16). Dadurch wird das göttliche Recht auf Selbsterhalt verletzt,
welches auf Privateigentum gründet.

161 Wir müssen vermeiden, durch unsere Handlungen die dringlicheren Rechte anderer
zu verletzen oder dramatischen gesellschaftlichen Schaden anzurichten (Simmons
1993, 267, siehe ebenfalls 167–92).

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

200

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


funktionieren. Damit ein Staat effizient handeln kann, ist er zwar nicht
darauf angewiesen, dass alle Menschen in seinem Territorium seine Anwei‐
sungen befolgen. Es müssen aber jeweils so viele Personen sein, damit bei‐
spielsweise wertvolle kooperative Systeme nicht zusammenbrechen. Damit
muss zumindest ein grosser Teil der Bevölkerung faktisch so tun, als ob
ihre Rechtspflichten bindend seien. Bedeutet dies im Endeffekt nicht, dass
Staaten – die ein historischer Zufall sind – aus dem Faktum ihrer Existenz
eine Erlaubnis ableiten dürfen, die Rechte der Schwächeren systematisch
zu verletzen, solange sie genügend Schaden abwenden oder in einem aus‐
reichenden Masse Gutes tun.162 Wie stark Simmons’ Argumentation den
Status quo zu stützen vermag, hängt davon ab, was man unter „einigermas‐
sen gut“ versteht. Ist ein Staat beispielsweise „einigermassen gut“, wenn er
der Mehrheit seiner Bevölkerung ein gutes Leben ermöglicht, dafür aber
eine (systematische) Minderheit vom politischen System ausschliesst?

Stellen wir uns einen Staat vor, welcher durch eine Elite aus Wissen‐
schaftlern regiert wird, die explizit zugestimmt haben, Teil dieses Staates zu
sein. Sie beschränken sich in ihrer gesetzgeberischen Tätigkeit lediglich auf
die Bereiche (1) und (2). Da die Wissenschaftler ausreichend Ressourcen in
die Gemeinschaft eingebracht haben, gibt es keine Steuern (Bereich (5)).
Im Bereich (3) erlässt die Elite, basierend auf ihrer Expertise, zwar „Geset‐
ze“, diese werden aber nicht unter Zwang durchgesetzt und haben eher den
Charakter einer Empfehlung. Rechtsakte zum Bereich (4) – Schutz und
Aufrechterhaltung der staatlichen „Ordnung“ – gibt es ebenfalls keine, da
die Elite von den moralischen Fähigkeiten „ihrer“ Bevölkerung überzeugt
ist. Indem dieser (Minimal‑)Staat unter anderem Koordinationsprobleme
effizient und mit möglichst kleinen Verletzungen der natürlichen Rechte
seiner Bewohner*innen löst und Personen, die anderen Schaden zufügen,
fair bestraft, lebt es sich sehr gut dort.163 Die regierenden Wissenschaftler

162 Simmons scheint damit im Grunde genommen zu argumentieren, das Resultat
guten staatlichen Handelns rechtfertige das Übel, das uns widerfährt. Damit wider‐
spricht Simmons aber den Überlegungen, die hinter der anarchistischen Ausgestal‐
tung der präfigurativen Politik liegen (vgl. Abschn. 2.3.2). Die gewählten Mittel
müssen dem Zweck angemessen sein. Damit stellt Simmons durch seine Argumen‐
tation aber infrage, ob man in ihm tatsächlich einen Anarchisten sehen kann (vgl.
Abschn. 4.4).

163 Einen Punkt dürfen wir an dieser Stelle nicht vergessen. Selbst wenn die Wissen‐
schaftler im Bereich (3) „lediglich“ Empfehlungen erlassen, die sie nicht durchset‐
zen, kann sich ein Normalisierungsdruck aufbauen. Nimmt sich ein genügend
grosser Teil der Bevölkerung die Empfehlungen zu Herzen und lebt nach diesen,
entsteht eine gesellschaftliche Normalität, die Erwartungen schürt, wie sich andere

4.2 Das Individuum zwischen Naturzustand und Staat

201

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


halten darüber hinaus regelmässige Bürgerversammlungen ab, die über
neue Gesetze bzw. Gesetzesänderungen beratschlagen oder neue Gesetze
vorschlagen können. Das Problem an diesem Staat ist aber – wie meine
exklusive Verwendung der männlichen Form angedeutet hat –, dass Frauen
vom politischen Prozess ausgeschlossen sind. Koordinationsprobleme wer‐
den für sie, aber nicht durch sie gelöst. Zwar gilt das bis zu einem gewissen
Grad auch für die männliche Bevölkerung, diese kann aber immerhin ver‐
suchen, die Wissenschaftler im Rahmen der institutionellen Möglichkeiten
zu überzeugen, was den hier skizzierten Staat in Bezug auf sie gerechter
macht. Dieser Weg steht den Frauen dagegen nicht (direkt) offen, was ihre
Bevormundung absoluter macht.

Was ist nun, wenn die Frauen sich zu organisieren beginnen und ver‐
suchen, ihre Position in die Bürgerversammlungen zu tragen? Falls der
weiblichen Bevölkerung ein Platz in den Versammlungen zugestanden
wird, kann man den Staat im Endeffekt wohl als noch etwas gerechter ein‐
stufen. Das Grundproblem bleibt damit aber bestehen: Koordinationspro‐
bleme werden für sie, aber nicht durch sie gelöst. Die Bevölkerung könnte
nun verlangen, in die Entscheidungsgremien integriert zu werden, was den
Staat noch gerechter macht. Geschieht dies nicht, so können die organisier‐
ten Frauen versuchen, ihre Position durch Aktionen wie Streiks, zivilen
Ungehorsam o. Ä. zu verbessern. Bleiben sie vom institutionalisierten po‐
litischen Prozess weiterhin ausgeschlossen, bleibt ihnen die Möglichkeit,
zusammen mit progressiven Männern alternative Strukturen aufzubauen.
Dies tun einige und gründen dazu eine Gemeinschaft, deren Mitglieder sie
durch explizite Einwilligung werden. Sie schaffen alternative Institutionen,
welche die gleichen Leistungen erbringen wie der Staat der Wissenschaftler,
dabei aber niemanden vom politischen Prozess ausschliessen. Die Mitglie‐
der der neuen Gemeinschaft hindern aber, indem sie konkurrierende Insti‐

Mitglieder einer Gesellschaft verhalten sollen. Dadurch wird ein sozialer Druck auf‐
gebaut, sich entsprechend der gesellschaftlichen Norm – d. h. dem Durchschnitts‐
verhalten – zu verhalten. Zudem kann es zu Prozessen der Selbstdisziplinierung
kommen, bei denen die Bevölkerung die Normen internalisiert. Diese sozialen Pro‐
zesse – über deren Funktionsweisen die Wissenschafter Bescheid wissen müssen –
kann die Elite nutzen, um auf „indirekte“ Weise zu herrschen. Es ist aber fraglich,
ob sie dadurch die Rechte der „Beherrschten“ zwingend verletzt, da sie die Durch‐
setzung faktisch externalisiert hat. Wann es effektiv zur Rechtsverletzung kommt,
ist für den Moment aber nicht relevant. Meine Ausführung zielt vielmehr darauf
ab, darauf hinzuweisen, dass Zwang nicht das einzige Mittel ist, mit dem wir über
andere herrschen können. Die Konstruktion von Bedeutung, Normen u. Ä. gehört
ebenso ins Repertoire der Machtausübung.

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

202

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tutionen kreieren, ungerechtfertigterweise die bereits bestehenden daran,
ihre Tätigkeit auszuführen. Weil sich der ausreichend „gute“ Staat der Wis‐
senschaftler zufälligerweise zuerst herausbildete, entzieht er alternativen,
noch besseren – und unter Umständen legitimeren – Institutionen, die
Rechtfertigung, ihre Arbeit aufzunehmen, solange die neuen Strukturen
darauf zielen, bisher durch die alten beanspruchten Aufgaben zu überneh‐
men. Dies ist eine überraschende Konklusion, bedenkt man Simmons radi‐
kale Ausgangsposition.164

4.3 Ohne Legitimation kann staatliches Handeln gerechtfertigt sein

Ob meine Interpretation von Simmons’ Position im Abschn. 4.2 zu über‐
zeugen vermag, hängt davon ab, wie wir Simmons’ Verständnis von Recht‐
fertigen interpretieren. Dieses ist für ihn, wie aus der bisherigen Diskussion
hervorgeht, nicht dasselbe wie Legitimieren. Es ist diese Differenzierung,
die Simmons einerseits erlaubt, bestehenden Staaten jegliche Legitimation
abzusprechen, und andererseits staatliches Handeln nicht per se abzuleh‐
nen. Mit dieser Position stellt er sich, wie er selbst sagt, gegen die vorherr‐
schende Meinung im philosophischen Diskurs, gemäss welcher Rechtferti‐
gen und Legitimieren nach den gleichen Argumenten verlangt (Simmons
[1999] 2001, 122). So erklärt beispielsweise Morris (1998, 110), es sei schwer,
klar zwischen „legitimiert sein“ und „gerechtfertigt sein“ zu unterscheiden.
Beide Konzepte stehen für ihn (zumindest in Bezug auf Staaten) in einem
engen Zusammenhang: Ein Staat ist legitim, insofern er gerechtfertigt ist.

Einen solchen Schluss weist Simmons ([1999] 2001, 122) nicht nur
zurück, weil dieser zwei unterschiedliche Konzepte vermischt, die unter‐
schiedliche Aspekte staatlicher Autorität umschreiben. Sie verlangen eben‐
falls nach unterschiedlichen argumentativen Grundlagen. Deshalb folgt

164 Simmons Argumentation überrascht umso mehr, wenn man seine Position hinsicht‐
lich der Funktionalist*innen in Boundaries of Authority (2016) bedenkt. Er wirft
ihnen u. a. vor, sie fänden keine adäquate Antwort auf historische Ungerechtigkeiten
(Simmons 2016, Kap. 3). Seine Argumentation scheint aber zu einer vergleichbaren
Schwierigkeit zu führen – zumindest hinsichtlich von Personen, die ohne Einwilli‐
gung „Teil“ einer politischen Gemeinschaft werden. Solange sich „ihr“ Staat nicht
zurückzieht oder reformiert, dürfen sie von sich aus faktisch keine Alternativen er‐
arbeiten, die unter anderem historische Ungerechtigkeiten berücksichtigen könnten.

4.3 Ohne Legitimation kann staatliches Handeln gerechtfertigt sein

203

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus der argumentativen Rechtfertigung staatlichen Handelns keine automa‐
tische Legitimation und vice versa.165

Rechtfertigen wir Φ, verteidigen wir Φ gegen Einwände (124). Gegen Φ
kann beispielsweise argumentiert werden, ¬ Φ sei besser. Verteidigen wir
Φ gegen diesen vergleichenden Einwand, dann rechtfertigen wir Φ. Der
Einwand kann aber auch nichtvergleichend sein. D. h. man kann gegen Φ
argumentieren, Φ sei nicht akzeptabel, falsch oder nicht effektiv. Gegen
Φ kann man ebenfalls ins Feld führen, Φ sanktioniere oder praktiziere
die falschen Handlungen. Φ zu legitimieren umfasst dagegen, Φ bestimmte
Rechte zuzusprechen (130). Damit geht es Simmons beim Legitimieren
darum, ein Dürfen herzuleiten, welches sich nicht aus der Qualität von Φ
ableitet. Dieser Aspekt von Φ steht im Zentrum des Rechtfertigens. Darf
Φ eine Handlung (oder ein Komplex von Handlungen) ausführen, dann
hat dieses Dürfen Auswirkungen auf uns und unsere Rechte und verändert
damit das moralische Setting. Wir dürfen dann Φ mindestens nicht mehr
daran hindern, die Handlung auszuführen.

Rechtfertigen wir einen Staat S, so verteidigen wir S entweder gegen den
Einwand, der Zustand ¬ S (kein Staat, ein anderer Staat) sei besser oder
S sei moralisch akzeptabel und ¬ S vorzuziehen. Wichtig zu beachten ist
dabei – wie Simmons ebenfalls bemerkt –, nicht anzunehmen, S müsse es
effektiv geben. Bei S kann es sich um eine mögliche Staatsform handeln.
Versuchen wir dagegen, S zu legitimieren, sprechen wir S ein Recht zum
Regieren zu. Simmons versteht dieses als Befugnis, seinen Bürger*innen
als einzige bindende (Rechts‑)Pflichten aufzuerlegen, die mit einem (An‐
spruchs‑)Recht auf Gehorsam korrelieren. Worauf will Simmons mit seiner
klaren Differenzierung hinaus? Er will zwischen den „Tugenden“ eines
Staates und seinen „Rechten“ unterscheiden (136). Damit impliziert er, es
gebe keine direkte Beziehung zwischen der Qualität staatlichen Handelns
und der Berechtigung zu diesem. Nur weil ein Staat gut darin ist, α sicher
und gewinnbringend für alle zu organisieren, folgt nicht, er dürfe α orga‐
nisieren. Mit dieser scharfen Trennung kann Simmons nun – ohne logi‐
schen Widerspruch – argumentieren, ein Staat könne gerechtfertigterweise
Φ regulieren, auch ohne eine Legitimation dazu zu besitzen. Denn diese

165 In meiner Diskussion von Raz’ Dienstleistungskonzeption komme ich auf diesen
Punkt nochmals zu sprechen. Dabei zeigt sich: Einerseits ist die Unterscheidung
zwischen Rechtfertigen und Legitimieren konzeptionell nicht nur machbar, sondern
auch sinnvoll. Andererseits ist eine Position, wie sie Morris (1998) vertritt, nicht
völlig zu verwerfen, da die Rechtfertigung von Φ eine notwendige Bedingung für
dessen Legitimation ist (vgl. Abschn. 5.4).

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

204

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


begründet dessen (politische) Autorität, verstanden als exklusives (Befug‐
nis‑)Recht. Die Rechtfertigung eines Staates begründet dagegen, weshalb
wir ihn nicht untergraben oder weshalb wir ihn sogar in positiver Weise
unterstützen sollten.

Some illegitimate states may […] be justified by reference to the good that
they do, which is just to say that they merit our support, and we thus have
moral reason to provide it. (Simmons [1999] 2001, 156–57, Hervorhebung
hinzugefügt).

Aber weshalb macht sich Simmons die Mühe, entgegen der gegenwärtigen
Praxis, diese scharfe Differenzierung zwischen Legitimieren und Rechtfer‐
tigen einzuführen? Der Grund dafür ergibt sich aus seiner Position, gemäss
welcher einerseits kein existierender Staat legitim sei und wir andererseits
staatlichem Handeln (in bestimmten Bereichen zumindest) keinen Wider‐
stand leisten dürfen. Wir haben keine Berechtigung, durch unsere Taten
das effektive Funktionieren staatlicher Institutionen zu gefährden. Folglich
benötigt Simmons zwei unterschiedliche Bewertungsmechanismen. Recht‐
fertigen und Legitimieren zu trennen mag ungewöhnlich sein, was aber
nicht zwingend dagegenspricht. In meinen Augen gibt es gar gute Gründe,
welche dafürsprechen. Erstens erlaubt die Unterscheidung, Staatlichkeit
differenzierter zu analysieren. Existierende Staaten sind dann nicht mehr
ein Monolith, der Legitimationsansprüchen genügt oder nicht. Einzelne In‐
stitutionen oder gar einzelne ausführende Personen können – losgelöst von
ihrer Ermächtigung dafür – als sinnvoll qualifiziert werden, was wiederum
erlaubt, ihr Handeln zu rechtfertigen. Nehmen wir an, Staat A sei nicht
legitim. Daraus folgt nun nicht mehr direkt, Polizistin B handle als eine
Akteurin von A falsch, wann immer sie eine Person verhaftet. Denn ob
Bs Handlungen gerechtfertigt sind oder nicht, ergibt sich daraus, ob sie
damit Personen daran hindert, anderen zu Unrecht Schaden zuzufügen,
oder ein gerechtfertigtes Koordinationssystem am Laufen hält. Der Staat –
und damit auch die Institutionen und Personen, die in seinem Namen
handeln – erscheinen von diesem Standpunkt aus als ein Instrument, um
unser Leben besser zu machen. Zweitens deckt sich Simmons’ Sicht mit
anarchistischen Theorien.

Wie etwa De George (1978) oder Franks (2012) argumentieren, gibt es
keinen Grund anzunehmen, Anarchist*innen müssen zwingend jegliche
Form von Staatlichkeit ablehnen (vgl. Abschn. 2.3.2). So stellt sich beispiels‐
weise Roger White (o. J.) in Zusammenhang mit Unabhängigkeitsbewegun‐

4.3 Ohne Legitimation kann staatliches Handeln gerechtfertigt sein

205

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen auf den Standpunkt, Nationen abzulehnen sei ein Zeichen weisser
Arroganz. Der Kampf für nationale Autonomie (Nationalismus) sei zwar
nicht dasselbe wie die anarchistische Forderung nach keiner Herrschaft;
sich von fremder Herrschaft zu befreien sei aber ein Schritt in die richtige
Richtung. Sam Mbah und I.E. lgariwey (1997) vertreten eine vergleichbare
Sicht: Langfristig könne lediglich eine anarchistische Gesellschaft den Kon‐
flikt zwischen kolonialer Unterdrückung und postkolonialer Kopie west‐
licher Staatsvorstellungen lösen. Strategische Überlegungen können aber
anarchistische Aktivist*innen dazu bewegen, nationale Befreiungsbewegun‐
gen zu unterstützen.166 Staatliche Strukturen können nicht nur sinnvoll,
sondern auch notwendig sein, um die Rahmenbedingungen für eine herr‐
schaftsfreie Gesellschaft zu schaffen; diese Tatsache legitimiert sie aber
nicht.

Legitimieren klar von Rechtfertigen zu unterscheiden hat einen gewis‐
sen Preis. Hält man an der Differenzierung fest, schliesst man jegliche
Ansätze von vornherein aus, die Legitimation über oder mit Rechtfertigung
erreichen wollen.167 Denn staatliche Tugenden haben keinen direkten Ein‐
fluss mehr. Ob beispielsweise sozialstaatliche Institutionen ein nützliches
Instrument sind, um ungerechtfertigte Ungleichheiten in einer Gesellschaft
auszugleichen, ist für die Frage, ob sie tun dürfen, was sie tun, nicht
relevant. Vertreter*innen einer Theorie, die Legitimation über oder mit
Rechtfertigung zu erreichen suchen, können in Antwort darauf die scharfe
argumentative Differenzierung infrage stellen – ohne zwingendermassen
die konzeptionelle aufzugeben. Sie können gegenüber Simmons eingeste‐
hen, Rechtfertigen und Legitimieren seien konzeptionell verschieden und
verlangten nach unterschiedlichen Argumenten. Wo sie ihm aber wider‐
sprechen können, ist bezüglich seines Fazits. Ist es nicht so, dass die
Rechtfertigung staatlichen Handelns eine zentrale Rolle in der Legitimation
staatlicher Autorität spielt? Vielleicht nicht als direkte Begründung, aber

166 Es gibt aber auch Stimmen, welche gegenüber einer Position im Sinne Whites oder
einer wie Mbahs und lgariweys Kritik üben. Für Maia Ramnath (2011), die sich
mit der Bedeutung des Anarchismus für die indische Unabhängigkeitsbewegung
auseinandersetzt, ist der Anarchismus gerade deshalb attraktiv, weil er Alternativen
zu (post‑)kolonialistischer sowie nationaler Staatlichkeit bietet. Daher ist es nicht
angebracht, sich für nationalstaatliche Befreiungsbewegungen einzusetzen.

167 McLaughlin (2007, 84n14) weist ebenfalls auf diesen Punkt hin und stellt sich auf
die Position, ein legitimer sei auch ein gerechtfertigter Staat und man könne die
Legitimation staatlicher Autorität potenziell dadurch etablieren, indem man auf das
Gute hinweise, das Staaten tun.

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

206

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zumindest auf indirekte Weise als Indiz. Je grösser die Anzahl gerechtfertig‐
ter staatlicher Handlungen ist, so könnte das Argument lauten, desto mehr
deutet dies auf einen gerechtfertigten Umgang des Staates mit seiner Macht
hin. Dies kann man als Hinweis für die Legitimation staatlicher Autorität
verstehen. Selbst wenn die Funktionalist*innen Simmons skeptische Posi‐
tion gegenüber den Begründungen einer politischen Pflicht akzeptieren,
können sie noch immer argumentieren, ab einem gewissen „Grenzwert“
sei eine Zustimmung rational. Und angesichts des Guten – welches die
staatlichen Institutionen gerechtfertigter Weise tun – könnte es für uns mo‐
ralisch geboten sein, zuzustimmen. Gemäss der skizzierten Argumentation
ist die Rechtfertigung nicht mehr direkt relevant, sie ist es aber indirekt
über diesen „Grenzwert“. Dies bedeutet, dass die Differenzierung weitaus
weniger relevant ist, als Simmons uns glauben machen möchte. Und, als
Konsequenz daraus, muss er sich die Frage gefallen lassen, ob er damit
nicht bloss versuche, etwas zu verkomplizieren, was sich einfacher konzep‐
tionalisieren lasse.168

Bevor ich mich weiteren Kritikpunkten an Simmons’ Theorie zuwende,
habe ich noch die zu Beginn des Abschnitts formulierte Frage in Bezug auf
den Staat der Wissenschaftler (siehe Abschn. 4.2) zu beantworten. Zwingt
Simmons’ Position ihn dazu, einer (nach seinen eigenen Massstäben) legiti‐
men politischen Gemeinschaft die Möglichkeit abzusprechen, bestehende
de facto Autoritäten abzulösen? Dürfen die Frauen und die progressiven
Männer, die sich durch Einwilligung zu einer politischen Gemeinschaft
zusammengeschlossen haben, das Funktionieren der gerechtfertigten und
ausreichend gerechten Institutionen der Wissenschaftler nicht gefährden?
Das Problem liegt darin, diesen de facto Autoritäten mit dem Instrument
der Rechtfertigung eine Möglichkeit in die Hand zu geben, das Entstehen
legitimer Gegenstrukturen zu unterbinden. Es ist aber nicht Simmons’ Dif‐
ferenzierung zwischen Rechtfertigen und Legitimieren, die der Ursprung
des Problems ist. Es wäre ein Fehlschluss, aus der Rechtfertigung von As
Handlungen zu schliessen, Bs seien automatisch ungerechtfertigt. Ist B des
Weiteren zu Φ legitimiert und A nicht, so sind die Ansprüche an eine
Rechtfertigung für As Φ-en ungemein höher. Der Kern des Problems ist die
Hürde, welche Simmons aus Lockes Theorie ableitet. Eine gute Regierung
muss unsere Rechte gravierend verletzen, damit wir dazu berechtigt sind,
auf eine Weise zu handeln, die deren effektives Funktionieren verunmög‐
licht (Simmons 1993, 267). Dies ist der Grund für das gegen die Intuition

168 Auf diesen Punkt komme ich in Abschn. 5.4 nochmals zurück.

4.3 Ohne Legitimation kann staatliches Handeln gerechtfertigt sein

207

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verlaufende Ergebnis von Simmons’ Position. Selbst wenn die alternativen
Strukturen, welche die Frauen als politische Subjekte inkludieren, gerecht‐
fertigt und legitim sind, dürfen sie nichts unternehmen, was das Funktio‐
nieren der Institutionen der Wissenschaftler gefährdet.

Könnte Simmons diesen Punkt nicht aufgeben?169 Dieser Weg steht ihm
offen, hätte aber Folgen für seinen philosophischen Anarchismus. Er hat an
diversen Stellen argumentiert, seine Position habe keine weitreichenden
Konsequenzen für unseren Alltag (u. a. Simmons 1979, 193; 1993, 268;
2005a, 190–94). Ohne die Hürde müssten wir mit der (moralischen) Mög‐
lichkeit mehrerer de facto Autoritäten leben, die (teilweise) das gleiche
Territorium und/oder die gleiche Bevölkerung beanspruchen, solange ihr
Handeln gerechtfertigt werden kann. Und dies unterscheidet sich nicht nur
radikal von unserer jetzigen Lebenswelt, es zwingt uns ebenfalls, mit Unab‐
hängigkeitsbewegungen, Hausbesetzungen, autonomen Zonen etc. anders
umzugehen. Als Beispiel kann das Kulturzentrum Reithalle in Bern dienen.
Dieses beansprucht für sich „eine weit gehende Autonomie“ (Reitschule
Bern 2006), die es versucht, gegen staatliche Organe durchzusetzen. Unter
der Bedingung, dass die Handlungen der Reithalle (bzw. der in ihr aktiven
Gruppierungen) auf der einen und jene des Staates auf der anderen Seite
gerechtfertigt werden können, ergibt sich ein faktisches Nebeneinander
von de facto Autoritäten. Damit zeichnet sich ein Bild ab, das eher den
Gegebenheiten im europäischen Mittelalter gleicht (vgl. Abschn. 2.1.1), als
dem (Wunsch‑)Bild souveräner Staaten mit Gewaltmonopol. Aber – hierin
liegt der grosse Vorteil einer solchen pluralistischen Sichtweise – dieses
Neben‑ und Miteinander bietet den Raum, in dem neue und potenziell
legitime Institutionen entstehen können. Für uns bedeutet dies, dass wir
gegenüber staatlichem Handeln weitaus skeptischer sein müssen. Es reicht
nicht aus, lediglich auf das Vorhandensein eines entsprechenden Gesetzes
zu verweisen. Staatliches Handeln ist in Relation zu moralischen Rechten
und Pflichten sowie alternativen Institutionen zu bewerten und zu rechtfer‐
tigen. Unser Umgang mit bestehenden de facto Autoritäten ist demnach an‐
spruchsvoller und konfliktreicher, als uns weisgemacht wird. Im Gegenzug
sind alternative Strukturen nicht auf die Akzeptanz bestehender Institutio‐
nen angewiesen, um entstehen zu dürfen.

169 Simmons (2005a, 193–94) gesteht in seinem Essay „The Duty to Obey and our
Natural Moral Duties“ ein, dass der Anspruch von Staaten auf ihr Territorium
moralisch nicht unangreifbar ist.

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

208

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn legitime politische Institutionen das Ziel sein sollen und Zustim‐
mung der einzig gangbare Weg dorthin ist, dann kann es nicht sein, dass
bestehende „einigermassen gute“ de facto Autoritäten ein unüberwindbares
Hindernis darstellen. Dies spricht zwar nicht gegen Simmons’ Differenzie‐
rung, aber gegen das Gebot, „einigermassen gute“ Staaten zu unterstützen
und/oder nicht am Funktionieren zu hindern. Unter diesen Voraussetzun‐
gen scheint Widerstand nicht nur häufiger gerechtfertigt, er ist wohl auch
öfter angezeigt, als es Simmons lieb ist.

4.4 Wie überzeugend ist Simmons’ Anarchismus lockeanischer Prägung?

Wie wir bisher gesehen haben, vertritt Simmons eine voluntaristische Po‐
sition, gemäss der eine politische Pflicht ausschliesslich durch freiwillige
Handlungen entstehen kann. Die Idee ernst zu nehmen, unsere Entschei‐
dungen hätten unter anderem im politischen Kontext eine normative Rele‐
vanz, verpflichtet für Simmons (1993, 260) dazu, den politischen Anarchis‐
mus zu akzeptieren. Simmons weist zurecht auf die Schwierigkeiten hin,
denen sich die Befürworter*innen der politischen Pflicht gegenübersehen
(vgl. Abschn. 4.1). Diesen stehen aber einige grundsätzliche Möglichkeiten
offen, gegen Simmons’ Projekt zu argumentieren. Angesichts seiner Argu‐
mentation, die darauf hinausläuft, alle Ansätze zurückzuweisen, die eine
politische Pflicht zu begründen versuchen, könnte man versucht sein, Sim‐
mons’ Projekt als ein rein skeptisches Unterfangen zu qualifizieren. Gegen
solche Projekte kann man argumentieren, dass sie uns in der Tendenz
ratlos zurücklassen. Denn akzeptieren wir, dass bestehende Staaten keine
Autorität besitzen, dann folgen daraus noch keine Antworten auf die Frage,
wie wir uns gegenüber illegitimen politischen Strukturen verhalten sollen.
Und wie – wenn überhaupt – sollen wir legitime Strukturen etablieren?

Simmons’ Anarchismus lockeanischer Prägung mit dem Hinweis zurück‐
zuweisen, es handle sich lediglich um ein rein skeptisches Projekt machte
es sich aber zu leicht. Wie wir aber gesehen haben, gibt es in Simmons’ Pro‐
jekt diverse Aspekte, die über einen reinen Skeptizismus hinaus gehen. Es
gibt Überlegungen, die erahnen lassen, wie Simmons sich eine Gesellschaft
im Naturzustand vorstellt und wie wir legitime Strukturen etablieren kön‐
nen. Diese Aspekte ergeben sich aus der Anbindung an John Locke. Dessen
Naturzustand – es ist in Simmons’ Kontext besser, von Naturzuständen
zu sprechen – dient als theoretisches Fundament. Einerseits besitzen wir
qua Menschsein gewisse Rechte, z. B. eines auf Unversehrtheit unseres

4.4 Wie überzeugend ist Simmons’ Anarchismus lockeanischer Prägung?

209

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Körpers. Andererseits haben wir qua Menschsein ebenfalls Pflichten. Als
Beispiel nennt Simmons ([1996] 2001, 112–18) beispielsweise die Verpflich‐
tung, gerechte Institutionen zu unterstützen. Zu diesen natürlichen Rechten
und Pflichten kommen zusätzlich jene, die aus Abmachungen zwischen
Menschen entstehen. Dies ist der Grund, weshalb es den einen Naturzu‐
stand nicht gibt. Folglich leben wir in Gesellschaften zusammen, in denen
verschiedenste Naturzustände nebeneinander bestehen. Mit seinem Fokus
auf Zustimmung als das Instrument, um unsere Rechten und Pflichten
zu verändern, nimmt Simmons die Idee auf, eine autonome Person solle
Autor*in des eigenen Lebens sein. Unsere Freiheit ist aber nicht grenzenlos,
sondern wird durch die natürlichen Rechte der anderen beschränkt, die sie
qua Menschsein besitzen. Es stellt sich aber die Frage, ob Zustimmung die
primäre Rolle spielen kann, die ihr Simmons zudenkt. Gegen Zustimmung
als die Grundlage der politischen Pflicht spricht Joseph Raz’ Argument in
seinem Essay „Government by Consent“ (1987). Dieses gibt uns nicht nur
gute Gründe, die Legitimierung politischer Autorität durch Zustimmung
infrage zu stellen, sondern die Korrelationsthese ebenfalls zu hinterfragen
(vgl. Abschn. 4.4.1).

Neben der naturrechtlichen Dimension zeichnet sich Simmons’ Position
durch eine realistische oder pragmatische Komponente aus. Da wir in
staatlich organisierten politischen Gemeinschaften leben, sieht er – trotz
seiner skeptischen Haltung gegenüber den Legitimitätsansprüchen moder‐
ner Staaten – keinen Grund dafür, diese Organisationsform zu verändern,
solange die bestehenden politischen Institutionen ausreichend gut, gerecht
o. Ä. sind. Damit folgt aus der radikalen Ausgangslage bei Simmons am
Ende eine konservative Konklusion. Damit stellt er die Möglichkeit anar‐
chistischer Gesellschaften (zumindest indirekt) infrage. Im Westen können
wir dem Status quo nicht entkommen, solange die (mehr oder weniger
gerechten) Staaten existieren und nicht bereit sind, ihre politische Macht
zu teilen. Damit droht Simmons’ Argument gegen ein Widerstandsgebot
zu einem Widerstandsverbot zu werden, welches in einen „blutleeren“ An‐
archismus zu münden scheint (vgl. Abschn. 4.4.2). Daraus folgen insbeson‐
dere aus anarchistischer Sicht gute Gründe, Simmons’ Position, wenn nicht
abzulehnen, dann dieser mindestens äusserst kritisch gegenüberzustehen.

In den nachfolgenden Abschnitten skizziere ich die hier genannten
Punkte, und lasse diese im Anschluss in die kritische Würdigung
(Abschn. 4.5) von Simmons’ Anarchismus einfliessen.

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

210

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.4.1 Ist Zustimmung relevant?

Joseph Raz’ Argumentation für legitime Autorität, die ohne politische
Pflicht auskommt (vgl. Abschn. 5), ist keine exklusive Antwort auf Wolffs
Position. Es gibt diverse Punkte, die sich als Kritik an dem von Simmons
vertretenen Voluntarismus interpretieren lassen. Raz’ Überlegungen stellen
nicht nur die Rolle von Einwilligung als notwendige Bedingung legitimer
politischer Autorität infrage, in ihnen schwingt ebenso ein Angriff auf die
Korrelationsthese mit. Dies lässt sich gut an Raz’ Essay „Government by
Consent“ (1987) herausarbeiten, worin er die Rolle, welche Zustimmung
für politische Autorität spielen kann, kritisch beleuchtet.

Raz (1987, 79) beginnt sein Argument mit dem (vermeintlichen) Para‐
dox, dass Autorität Autonomie auszuhebeln scheint. Ist eine Autorität legi‐
tim, scheint daraus zu folgen, ihre Anweisungen seien bindend. Als eine
Konsequenz davon müssen jene, welche der Autorität unterstehen, aufhö‐
ren, nach ihrem Ermessen zu handeln. Ebendies ist nicht mit Autonomie
vereinbar, weshalb legitime Autorität über autonome Personen nicht mög‐
lich ist. Falls es bei Autonomie im Kern darum geht, unser eigenes Leben
durch eigene Entscheidungen zu kontrollieren, dann bietet sich die Idee
der Zustimmung an, um das Paradox aufzulösen und Autorität und Auto‐
nomie miteinander zu vereinbaren (83). Entscheide ich, ob As Aussagen für
mich autoritativ sind oder nicht, handle ich zumindest im Moment dieser
Entscheidung autonom und kontrolliere mein eigenes Leben.

Dieses Argument ist, solange man verhältnismässig spezifische Fälle
betrachtet, intuitiv überzeugend, wie mein nachfolgendes Beispiel verdeut‐
licht: Überträgt Peter seiner Schuldenberaterin Petra die Entscheidungsge‐
walt über seine Finanzen, weil er schlecht mit Geld umgehen kann, ist dies
fallweise ein autonomer Entscheid und gibt ihm mehr Kontrolle über sein
Leben. Welche Konsequenzen hätte es, kümmerte sich Petra um mehr als
Peters Finanzen? Was, wenn er sie in weiteren Bereichen ermächtigt, an
seiner Stelle abschliessend zu entscheiden? Sie könnte ihm beispielsweise
vorschreiben dürfen, was für Aus- oder Weiterbildungen er machen kann
oder mit wem er zusammenleben darf.

Diese Machtfülle über eine autonome Person – die im privaten Kontext
absurd anmutet – beansprucht der Staat für sich. Raz zählt als Beispiele
u. a. die Bereiche Bildung, Beziehung zwischen Kindern und Eltern oder
(rechtlich) anerkannte, erlaubte oder geduldete Formen romantischer Be‐
ziehungen auf (85). Dieser Verweis auf die umfassenden Lebensbereiche,

4.4 Wie überzeugend ist Simmons’ Anarchismus lockeanischer Prägung?

211

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deren Regelung moderne Staaten für sich beanspruchen, ermöglicht es Raz,
die Frage zu stellen, ob Zustimmung in jedem Fall bindend sei.170

Für Raz ist die Zustimmung, die Ansprüche einer Autorität zu respek‐
tieren, für sich genommen nicht ausreichend, um die weitreichenden Er‐
mächtigungen zu legitimieren, die Staaten für sich geltend machen (86).
Dagegen könnte man argumentieren, wenn eine Person zu etwas einwillige,
dann sei dies ein Ausdruck ihrer Autonomie. Und da diese intrinsisch
wertvoll sei, könne man diese selbst dann nicht beschränken, wenn die
Einwilligung gegen das eigene Interesse erfolge oder irrational sei. Stimmt
unter dieser Voraussetzung eine Person der Autorität eines Staates zu,
dann sind Autonomie und Autorität miteinander versöhnt. Denn die Zu‐
stimmung, sich der Autorität des Staates zu unterstellen, ist ein Ausdruck
der Autonomie der Person. Ob sie dadurch ihre Autonomie (teilweise)
aufgibt, ist dabei irrelevant. Raz verneint aber die Möglichkeit, durch diese
Argumentationslinie Autonomie und die weitreichende Autorität, welche
Staaten für sich beanspruchen, vereinbaren zu können:

Consenting to be ruled by a government, when understood as the grant‐
ing to it of the powers it claims to have, is not only an exercise of
autonomy, it is also a submission to a power that may at any time take
away all one’s autonomy. (Raz 1987, 87).

Man mag Vorteile davon haben, sich einer Autorität zu unterstellen. Aber es
ist nicht plausibel zu argumentieren, der intrinsische Wert von Autonomie
könne die Zustimmung dazu, seine intrinsisch wertvolle Autonomie aufzu‐
geben, bindend machen. Wie kann es wertvoll sein, jemanden dazu zu be‐
rechtigen, mir ebendieses Wertvolle zu entreissen? Daraus folgt aber nicht,
Zustimmung könne niemals relevant sein. Vielmehr spricht gerade der
intrinsische Wert der Autonomie dafür, auf eine qualifizierte Zustimmung
zurückzugreifen. Dabei geht es nicht primär um die Form des Einverständ‐
nisses (obwohl je weitreichender die Pflichten sind, zu denen man seine
Einwilligung gibt, desto expliziter muss diese erfolgen). Entscheidend ist
der Kontext, der meine Einwilligung zu weitreichenden Pflichten bindend
macht.

170 Dieser Aspekt ist für meinen Kritik an Simmons ebenso relevant: Es scheint, als
ob bei Simmons eine genuine Einwilligung zwischen zwei autonomen Personen
in vielen (wenn nicht in allen) Fällen bindend ist. Für Simmons (1979, 77) muss
Zustimmung bewusst, wissentlich und freiwillig erfolgen (vgl. ebenfalls Simmons
1993, 226). Weitere Bedingungen spezifiziert er nicht explizit, sondern verweist
lediglich auf Versprechen und deren Voraussetzungen.

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

212

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raz greift qualifizierte Zustimmung als Möglichkeit auf, die eine Zwi‐
schenposition zulässt (87). Zustimmung zu einer Autorität wird zumeist
als eine Alles-oder-Nichts-Angelegenheit verstanden: Entweder hat eine
Person ihre Einwilligung gegeben oder sie hat sie nicht gegeben. Eine
Position dazwischen gibt es nicht. Unter dieser Voraussetzung kann Zu‐
stimmung aber keine politische Autorität begründen, da Staaten das Recht
beanspruchen, in allen Bereichen zu regieren (88). Qualifizierte und damit
an Bedingungen geknüpfte Zustimmung könnte dagegen eine Grundlage
für legitime politische Autorität bilden, die keinen Alles-oder-Nichts-Cha‐
rakter besitzt. Es gibt Bereiche, in denen es wichtiger ist, selbst zu ent‐
scheiden, als die korrekte Entscheidung zu treffen. Als Beispiel nennt Raz
Freundschaften. Es ist grundsätzlich wichtiger, dass wir unsere Freunde
und die Art der Beziehung, die wir mit ihnen haben, selbst bestimmen,
als dass wir dies klug oder erfolgreich tun. In diesen Bereichen kann ein
Staat für Raz folglich kein Recht zum Regieren beanspruchen. Dies ist
auf jene Angelegenheiten beschränkt, in denen es wichtiger ist, nach den
richtigen Gründen zu handeln, die für uns gelten, als selbst zu entscheiden,
wie man handeln soll (89). Damit ist Autorität begrenzt.171 Treffen Raz’
Überlegungen zu, dann ist die Frage, wie eine Autorität legitim wird, nicht
der entscheidende Punkt. Sie muss legitim sein, damit wir ihr bindend
zustimmen können.

Is not the fact that an authority meets the conditions of legitimacy suffi‐
cient to establish its legitimacy? If so, what room is there for consent?
It appears that one can validly consent only to an authority that is
legitimate anyway on independent grounds. It is important to see that
the objection is not repeatable against consent generally. It is peculiar
to the case of consent to authority. The reason is that such consent, if
valid without qualification, surrenders one’s autonomy. This is not the
case with ordinary consent. It means that consent to be governed can be
binding only if limited so as to be consistent with autonomy. (Raz 1987,
89).

Die Frage ist, ab wann qualifizierte Zustimmung notwendig ist? Raz’ Aussa‐
ge, eine Einwilligung, regiert zu werden, sei nur dann bindend, wenn das

171 Für Raz erbringt eine legitime Autorität eine Dienstleistung für uns, indem sie uns
zu besseren rationalen Denker*innen macht. Aus der Fähigkeit, diese Dienstleistung
zu erbringen, speist sich die Legitimation der Autorität. Auf die Überlegungen
hinter dieser Dienstleistungskonzeption von Autorität gehe ich im Abschn. 5 ein.

4.4 Wie überzeugend ist Simmons’ Anarchismus lockeanischer Prägung?

213

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Recht zum Regieren so eingeschränkt sei, dass es mit Autonomie vereinbar
sei, impliziert zunächst, es ginge lediglich um den politischen Kontext.
Dies ist meines Erachtens aber nicht der Fall, seine Argumentation ist im
nicht politischen Bereich ebenfalls überzeugend. Der Rückgriff auf mein
Beispiel von vorhin verdeutlicht dies: Willigt Peter ein, Petra weitreichende
Entscheidungsvollmachten über sein Leben zu geben, dann muss sie legi‐
timiert dazu sein, eine solche Position einzunehmen. Ein Grund könnte
beispielsweise ihre überlegene Fähigkeit sein, in komplexen Fragen die je‐
weils richtige(n) Antwort(en) zu finden. Und es ist nicht unwahrscheinlich
anzunehmen, dass sie sich als so weitsichtige Person weigerte, in gewissen
Bereichen Autorität über Peters Leben zu erhalten. Was am Ende Petra
auch dafür qualifizieren mag, es ist ebendiese Qualifikation, welche Petra
Legitimation verleiht und folglich Peters Einwilligung bindend macht. Wel‐
che Eigenschaften müssen wir berücksichtigen, um festzustellen, ob wir
einer Autorität bindend zustimmen können? Im nicht politischen Kontext
ist Expertise ein relevantes Kriterium. Im politischen Kontext werden es
jene Tugenden sein, mit denen wir – um Simmons Terminologie zu ver‐
wenden – politische Autoritäten zu rechtfertigen versuchen. Ergibt sich
aber ihre Legitimation aus dem Erfüllen irgendwelcher Bedingungen, dann
folgt die Legitimation nicht aus unserer Zustimmung: Ist qualifizierte Zu‐
stimmung zur politischen Autorität A dann und nur dann bindend, wenn
A legitim ist, entkoppelt dies Zustimmung von legitimer Autorität. Zustim‐
mung kann dann nicht Grundlage für As legitime Autorität sein, diese ist
damit Legitimation nicht vor‑, sondern nachgeordnet.

Welche Rolle kann Zustimmung dann spielen? Basiert die Legitimation
auf von der Zustimmung unabhängigen Faktoren, die entscheiden, ob wir
der staatlichen Autorität bindend zustimmen können, dann wirkt die Funk‐
tion der effektiven Einwilligung auf den ersten Blick äusserst banal. Trotz‐
dem kann sie in Raz’ Augen eine nicht triviale Rolle spielen – auch wenn
es sich lediglich um eine sekundäre handelt. Willige ich in die Autorität
von A ein, dann kann man diese Handlung als einen Ausdruck meines
Vertrauens in As Fähigkeiten sehen, regieren zu können (91–92).172 Dieses
Vertrauen muss aber, so Raz weiter, gerechtfertigt sein, um wertvoll zu
sein. In anderen Worten ist der expressive Wert von Zustimmung erst dann

172 Zustimmung und die damit verbundenen Prozesse sind dabei nicht der einzige
Weg zu oder der einzige Ausdruck von einer Attitüde des Vertrauens gegenüber
der eigenen Regierung. Es gibt ebenfalls andere, weniger deliberative und formale
Formen (vgl. Raz 1987, 93).

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

214

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegeben, wenn eine Autorität legitim ist. Mit dieser These widerspricht er
der Korrelationsthese: Legitime politische Autorität und politische Pflicht
sind nicht miteinander verbunden, denn politische Autorität hat für Raz
eine andere Legitimationsquelle.173 As Legitimation als Autorität ist damit,
anders gesagt, nicht davon abhängig, ob B As Autorität zustimmt. Ist dem
so, dann kann die politische Pflicht kein Korrelat legitimer politischer
Autorität sein.

Die Stossrichtung von Raz’ Argument ist auch dann überzeugend, wenn
man seine Autoritätskonzeption nicht teilt. Der Kern seines Arguments
gegen Zustimmung basiert auf der Idee, dass diese nicht in jedem Kontext
eine bindende Wirkung entwickeln kann. Für diese müssen bestimmte
Voraussetzungen erfüllt sein. Diese Überzeugung ist ein basaler Bestandteil
des westlichen Rechtsverständnisses. So müssen Personen in verschiedenen
Rechtsordnungen geschäfts- oder handlungsfähig sein, um sich rechtlich
(z. B. durch einen Vertrag) zu binden. Die Idee dahinter können wir als
einen Ausdruck von Fairness- oder Gerechtigkeitsüberlegungen interpretie‐
ren. Es wäre unfair oder ungerecht, verpflichtete sich eine Person durch
ihre Einwilligung zu etwas, ohne abschätzen zu können, zu was sie sich
effektiv verpflichtet. Folglich müssen wir uns fragen, inwieweit die invol‐
vierten Personen aufgrund ihrer geistigen Verfassung, ihrer Fähigkeiten,
ihres Wissens usw. in der Lage sind, autonom zu handeln. Und wie gross
ist die Wissensasymmetrie zwischen den Parteien: Können wirklich alle
involvierten Personen die Auswirkungen in einem ausreichenden Mass
abschätzen? Oder kann eine Partei den Kontext ausnutzen, um für sie
übermässig vorteilhafte Vertragsbedingungen abzuschliessen? Zudem muss,
wie wir im Abschn. 4.1.5 gesehen haben, Zustimmung freiwillig gegeben
werden. Der „Vertragsumfang“ ist daran anschliessend entscheidend, um
die Ansprüche zu identifizieren, welche wir an Zustimmung stellen müssen.
Je weitreichender der Umfang ist – sowohl in Bezug auf Raum, Zeit und
berührte Bereiche –, desto wichtiger wirkt die Frage nach den Grenzen.

173 Daraus folgt aber nicht, Zustimmung und eine sich daraus ableitende politische
Pflicht hätten keinen sekundären Einfluss auf die Legitimation einer Autorität. Sie
kann, versteht man Legitimation als Kontinuum, bereits vorhandene Legitimation
verstärken. Dies kann z. B. durch das ausgedrückte Vertrauen geschehen oder durch
Ansprüche, welche die Autorität an die zustimmende Person stellen kann, die sie
vorher nicht konnte. Wie dieser verstärkende Effekt genau zu Stande kommt, ist an
dieser Stelle nicht relevant. Entscheidend ist, dass Zustimmung (und gegebenenfalls
die anderen Grundlagen für eine politische Pflicht) eine legitimationsfördernde
Wirkung entfachen können.

4.4 Wie überzeugend ist Simmons’ Anarchismus lockeanischer Prägung?

215

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verabrede ich mich beispielsweise mit einer Bekannten zum Kaffee, ist
dies eine so spezifische Vereinbarung ohne weitreichende Konsequenzen,
so dass meine Zustimmung für mich ohne Weiteres bindend ist. Ich muss
mir nicht gross Gedanken darüber machen, ob meine Bekannte die not‐
wendigen Voraussetzungen mitbringt, um sich mit mir auf einen Kaffee
zu treffen. Auch ist der Umfang so gering, dass dieser Aspekt faktisch zu
vernachlässigen ist. Willige ich dagegen in einen medizinischen Eingriff
ein, präsentiert sich die Sachlage anders. Noch immer ist die Übereinkunft
äusserst spezifisch und (hoffentlich) zeitlich beschränkt. Die Anforderun‐
gen an die behandelte Ärztin sind aber weitaus höher. Als entscheidend
erachte ich in diesem Zusammenhang unter anderem die Frage, ob meine
Ärztin befugt ist und die notwendigen Qualifikationen besitzt, um den
Eingriff vorzunehmen. Ist sie dies nicht, so kann sie, weigere ich mich,
den Eingriff durchführen zu lassen, schwerlich von mir verlangen, gemäss
unserer Übereinkunft zu handeln. Es wäre kontraintuitiv anzunehmen, ich
sei an mein Einverständnis gebunden. Je weitreichender die Rechte sind,
die ich einer anderen Partei über mich zugestehe, desto weitreichender
sind folglich die von der Zustimmung unabhängigen Voraussetzungen, die
erfüllt sein müssen.174 Dies macht aber fraglich, ob Zustimmung die primä‐
re Rolle spielen kann, die ihr Simmons zugedacht hat.

4.4.2 Zahmer Anarchismus? Blutleerer Anarchismus? Kein Anarchismus?

Simmons naturrechtliches Fundament resultiert in Kombination mit sei‐
nem moralischen Realismus im besten Fall in einem äusserst zahmen „An‐
archismus“. Weil zudem die Idee des Naturzustandes zumindest bei Locke
impliziert, man lebe einen präpolitischen Zustand, stellt sich gar die Frage,
ob man Simmons’ Anarchismus lockeanischer Prägung als eine genuine
Anarchismusvariante bezeichnen kann. Denn für Anarchist*innen ist eine
Gesellschaft ohne zwangsbewehrte politische Institutionen nicht notwendi‐
gerweise präpolitisch. Dies trifft nicht nur auf Simmons’ Projekt zu. Robert
Paul Wolff sieht sich ebenfalls mit dieser Problematik konfrontiert (vgl.
Abschn. 3). Daher ist es nicht weiter überraschend, wenn David Miller
(1984) die philosophischen Anarchist*innen als eher blutleere Vertreter*in‐
nen des Anarchismus bezeichnet.

174 Wie das Problem, dass Dankbarkeit Legitimität voraussetzt (vgl. Abschn. 2.2.3),
und die Schwierigkeit des „Gruppencharakters“ für assoziative Theorien (vgl.
Abschn. 2.2.5), so stellt auch Raz’ Kritik die Korrelationsthese infrage (Abschn. 2.2).

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

216

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[…] someone who is simply a philosophical anarchist and nothing else
besides may seem a rather bloodless member of the species. Philosophic‐
al anarchism entails the view that the state has no right to tell me or
anyone else how to behave. One can believe this and respond in a wholly
passive way, evading inconvenient or immoral state dictates whenever
possible and complying with them when forced to do so, but taking no
positive action to get rid of the state and having no constructive view
about what might take its place. (15).

In seiner grundsätzlichen Kritik am philosophischen Anarchismus wirft
Miller einen am Vorwurf der Passivität anschliessenden weiteren Punkt auf
(15–16), der relevant ist, um die Frage zu beantworten, ob es sich bei Sim‐
mons’ Projekt um eine genuine Anarchismusvariante handelt: Wie zentral
ist die Kritik von Autorität für den Anarchismus? Denn eine anarchistische
Position ist – wie Miller zu bedenken gibt – mit Autorität vereinbar. Diese
Einschätzung stimmt mit dem im Abschn. 2.3.2 erarbeiteten Verständnis
von Anarchismus überein. Dieses lehnt die Gleichsetzung von Anarchis‐
mus und Antiautaritarismus ab: Anarchist*innen lehnen jegliche Form von
Herrschaft ab – was aber nicht zwingend gegen jegliche Form von Autorität
spricht.

Die „Blutarmut“ äussert sich in verschiedenen Aspekten von Simmons’
Anarchismus. Erstens droht bei Simmons die emanzipatorische Kompo‐
nente des „starken“ Anarchismus abhanden zu kommen. Herrschaftsstruk‐
turen können sich gemäss seinem Verständnis des Naturzustandes legiti‐
merweise entwickeln, solange sie vertraglich festgelegt sind und nicht gegen
das Naturrecht verstossen. Das führt zu einer indirekten Naturalisierung
von Ungleichheitsbeziehungen, da die Vertragsfreiheit ein natürliches Recht
ist. Damit sind egalitäre Naturzustände denkbar. Wie wir aber in unserem
Alltag erleben, sind unsere sozialen Strukturen in vielen Fällen von herr‐
schaftsförmigen Beziehungen durchdrungen. Folgen wir Simmons’ Realis‐
mus, ist unser Leben im Natürlichen kein Leben in einem herrschaftsfreien
Zustand. Einige Personen werden besser darin sein, ihren Besitz zu schüt‐
zen sowie zu vermehren. Dagegen kann man einwenden, dies sei nicht
weiter problematisch, wenn man John Locke folgend die Möglichkeit be‐
schränkt, Eigentum zu akkumulieren.

Dasselbe Naturgesetz, welches uns […] Eigentum gibt, begrenzt dieses
Eigentum auch. Gott gibt uns reichlich allerlei zu geniessen (1. Timotheus
6,17), sagt die durch die Erleuchtung bekräftigte Stimme der Vernunft.
Wie weit jedoch hat er uns gegeben? Um es zu geniessen. So viel, als ein

4.4 Wie überzeugend ist Simmons’ Anarchismus lockeanischer Prägung?

217

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jeder zu irgendwelchem Vorteil für sein Leben nutzen kann, bevor es
verdirbt, darf er sich zu seinem Eigentum machen. Was darüber hinaus‐
geht, ist mehr als im zusteht, und gehört den anderen. Nichts ist von
Gott geschaffen worden, damit es die Menschen verderben lassen oder
vernichten (Locke [1689] 2012, II, § 31).

Jede Person besitzt ein unveräusserliches Eigentumsrecht an ihrem Körper
und darauf aufbauend an der eigenen Arbeit (Locke [1689] 2012, II, §27).
Indem eine Person nun Dinge, die sie in der Natur vorfindet, be‑ oder
verarbeitet, mischt sie ihre Arbeit mit diesen. Über ihre Arbeit eignet sich
eine Person folglich die be‑ oder verarbeiteten Dinge an und überführt sie
in ihr Eigentum. Die Akkumulation natürlicher Güter ist aber beschränkt.
Gemäss Lockes Akkumulationsbeschränkung müssen wir so viel übrig las‐
sen, dass andere Menschen noch so viel von der Natur beziehen können,
um selbst zu überleben. Ebenso dürfen wir nur so viele „Früchte“ der Natur
in unseren Besitz bringen, wie wir verbrauchen können. Indem Locke aber
die Verderblichkeit zu einem relevanten Kriterium seiner Akkumulations‐
beschränkung macht, ist es ein Leichtes, diese auszuhebeln – was Locke
mit der Einführung von „unverderblichem Geld“ im Endeffekt auch tut
(Loick 2016, 31–34). Damit können Personen – selbst wenn sie für alle
anderen genügend übrig lassen – unverderblichen und damit nicht unter
die Akkumulationsbeschränkung fallenden Reichtum anhäufen. Dies stärkt
die Verhandlungsposition dieser Personen und verleiht ihnen mehr Macht.
Ebendiese naturalisieren die unter diesen Bedingungen geschlossenen Ver‐
träge. Mit Simmons’ Fokus auf den Staat und politische Autorität lassen
sich hegemoniale Strukturen in einem präpolitischen Zustand aber nicht
kritisieren. Sie sind – solange keine Naturrechte verletzt werden – legitim.

Gegen diese Interpretation könnte Simmons argumentieren, sie mache
ihn lockeanischer, als er sei, und ignoriere seine Überlegungen zu histori‐
schen Rechten und gerechten Anteilen (vgl. Simmons [1994] 2001; 2016,
178–86). Für Simmons ([1994] 2001, 224–26) können wir Eigentumsre‐
gimes nicht ausschliesslich auf der Basis von Endzustandsüberlegungen
bewerten. Historische Überlegungen spielen eine oder gar die zentrale Rol‐
le. Diese sind aber nicht unproblematisch. Das Problem mit den meisten
Ansätzen historischer Rechte ist für Simmons in deren Unvermögen be‐
gründet, einen überzeugenden Umgang mit historischen Ungerechtigkeiten
zu präsentieren. Die Idee scheint oftmals zu sein, ein historisches Unrecht
liesse sich korrigieren, indem wir den Status quo so verändern, als ob das
Unrecht niemals geschehen wäre. Dieses Prinzip ist für Simmons aber un‐

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

218

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geeignet, da wir vergangenes Unrecht nicht ungeschehen machen können.
Das Einzige, was wir tun können, ist dessen Effekt zu minimieren. Um
dies zu tun, müssen wir abschätzen, wie sich die Geschichte ohne das histo‐
rische Unrecht entwickelt hätte. Auch wenn dieses Unterfangen schwierig
und komplex sein mag, traut Simmons uns zu, diese Was-wäre-wenn-Urtei‐
le zu fällen.

Wichtig ist dabei zu berücksichtigen, dass sich die historisch begrün‐
deten Rechte im Laufe der Zeit verändern. Dies geschieht beispielsweise
dann, wenn ein Objekt (z. B. ein Fahrrad), an dem wir Eigentumsrechte
haben, gestohlen und dann zerstört wird (z. B. indem jemand das Fahrrad
ausschlachtet). In solchen Fällen erwächst aus meinem Eigentumsrecht an
einem Objekt ein neues Recht an einem bestimmten Anteil am Eigentum
der Person, die mir das Objekt entwendet und zerstört hat. Simmons
([1994] 2001, 232; 2016, 181) nennt dieses neue Recht ein historisches Recht
auf einen bestimmten Anteil.175 Zudem kann es, wenn sich die Umstände in
einem relevanten Sinn verändern, zu einer obligatorischen Reduzierung von
Eigentumsrechten kommen (Simmons [1994] 2001, 233; 2016, 180–81). Die‐
se koppelt Simmons an eine Version von Lockes Akkumulationsbeschrän‐
kung:

I take the appropriate Lockean position on this issue to be something
like the following. Persons have rights of fair access to available land
and natural resources. These rights are opportunity rights, not rights of
property in a fair share of the earth. Property rights in the earth and
its resources are acquired by the incorporation of things (falling within
our fair share) into our legitimate purposive activities. But changes in
circumstances may change what constitutes a fair share. Thus, both ac‐
cess (opportunity) rights and property rights may change in their extent
or content as circumstances change. (Simmons [1994] 2001, 233)176.

Auf dieser Basis kann man argumentieren, Simmons’ Anarchismus lockea‐
nischer Prägung könne hegemoniale Strukturen nicht nur analysieren, son‐
dern besitze das Werkzeug, um diese zu überwinden. Das Problem damit
ist aber, dass die identifizierten Instrumente sich auf Eigentumsrechte und
Verteilungsgerechtigkeit beschränken. Aber selbst wenn wir ein Eigentums‐
regime als gerecht qualifizieren, kann dies zu hegemonialen Strukturen

175 Was dieses Recht historisch macht, ist seine Verwurzelung in vergangenen Eigen‐
tumsverteilungen (Simmons [1994] 2001, 233).

176 Siehe ebenfalls Simmons (2016, 180).

4.4 Wie überzeugend ist Simmons’ Anarchismus lockeanischer Prägung?

219

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


führen oder diese fördern. In anderen Worten fehlt das analytische Instru‐
mentarium, um jene Aspekte in den Blick zu nehmen, die mit Fragen
um Eigentum und Verteilungsgerechtigkeit verknüpft sein können, aber
Herrschaft betreffen.

Zweitens folgt aus der philosophischen keine handlungsleitende Skepsis.
Zwar verweist Simmons auf relevante Punkte. Wir haben eine moralische
Pflicht, anderen keinen unnötigen Schaden zuzufügen. Ebenfalls korrelie‐
ren viele rechtliche mit moralischen Normen. An diese zwei Punkte an‐
schliessend ist der Schluss überzeugend, wir hätten gute Gründe, einem
(genügend gerechten) Staat keinen Widerstand zu leisten. Vielmehr können
wir ihn als ein Instrument begreifen, das uns dabei hilft, unseren morali‐
schen Verpflichtungen nachzukommen. Dies ist gemäss meiner Interpreta‐
tion auch die Grundüberzeugung hinter Simmons’ Rechtfertigung, weshalb
Staaten – in einer Art „Geschäftsführung ohne Auftrag“ – strafen dürfen,
solange sie dies fair tun. Ein gerechter Staat hilft uns nicht nur, unseren
Verpflichtungen nachzukommen. Er hilft uns zudem, unsere Rechte auf
bessere – d. h. angemessenere – Weise zu nutzen. Daraus leitet Simmons
aber nicht nur eine fehlende Widerstandspflicht ab, seine Argumentation
läuft vielmehr auf ein Widerstandsverbot hinaus. Für den Alltag in einem
ausreichend gerechten Staat hat dies paradoxe Folgen: Zwar handeln exis‐
tierende Staaten ohne Legitimation. Solange sie ausreichend gerecht sind
und unsere Rechte nicht grundlegend verletzen, dürfen wir aber nichts
tun, was ihren Fortbestand gefährdet. Gehorsam oder zumindest Duldung
werden so faktisch zum Standard. Simmons’ Skepsis gegenüber der Legiti‐
mation staatlicher Autorität entwickelt damit im besten Fall ein schwaches
praktisches Momentum.

Im Endeffekt ist angesichts dieser Überlegungen die Frage angebracht,
wie viel „Anarchismus“ in Simmons’ Ansatz zu finden ist. Zunächst müssen
wir berücksichtigen, dass Simmons seine Theorie als philosophischen An‐
archismus versteht (vgl. u. a. Simmons 1979, 194–95) und sich dezidiert
vom politischen Anarchismus distanziert. Dies lässt sich beispielsweise
an Simmons’ Antwort auf Wellmans Kritik in dessen Kapitel in Is The‐
re a Duty to Obey the Law? (2005) zeigen. Darin formuliert Wellman
(2005, 28) den Steine-und-Flaschen-Einwand gegen den philosophischen
Anarchismus. Gemäss diesem Einwand müssen die philosophischen Anar‐
chist*innen nicht nur zeigen, dass Staaten keine Legitimation besitzen, sie
müssen ebenfalls erklären, weshalb eine fehlende Legitimation nicht in
eine – für Wellman nicht akzeptable – Pflicht mündet, bestehende Staaten
abzuschaffen. Für Simmons gibt es nun verschiedene Möglichkeiten, wie

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

220

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die philosophischen Anarchist*innen sich gegen Wellmans Versuch zur
Wehr setzen können, ihnen Steine und Flaschen in die Hände zu legen.

My own preferred route is avowedly Lockean and involves affirming
the natural right of all persons to enforce morality (by coercion, if
necessary). If persons do, indeed, have such a right, then so do those of‐
ficials who employ the institutions of law and government to secure our
moral rights. Those officials wrong the people over whom they exercise
such power primarily only in coercively preventing rival enforcement
(attempts at which are usually infrequent) and in extending the law’s
requirements beyond those actions that we also have independent moral
reasons to perform. These wrongs, while serious, are nothing like the
systematic wrong that would be done were all state coercion wrongful
(and are nothing like the wrongs done by a master to a slave). And they
seem to me to be wrongs that are, in normal circumstances in decent
states, insufficiently serious to justify risking the widespread misery and
social upheaval that could be expected to flow from active or revolution‐
ary resistance to the state (or to states generally). (Simmons 2005a, 192).

Als Alternative können philosophische Anarchist*innen gemäss Simmons
(2005a, 193) die These zurückweisen, moralisches Unrecht durch den Staat
führe zwingend zu einer Widerstandspflicht. Selbst wenn ein Staat die
Rechte jener Personen verletzt, die er zu einem Verhalten zwingt, sind wir
nicht verpflichtet „die Bomben hervorzuholen“, ziehen diese Personen das
erlittene Unrecht einer möglichen Revolution oder einem Bürgerkrieg vor.
Simmons’ kommt zum Schluss:

Philosophical anarchists have these (and other) means available to disso‐
ciate themselves from their bomb-throwing anarchist relatives. (Simmons
2005a, 192, Hervorhebung hinzugefügt).

Aus anarchistischer Sicht sind mehrere Aspekte in Simmons’ Aussagen
problematisch. Erstens greift Simmons in seinem Versuch, sich von den
politischen Anarchist*innen zu distanzieren, auf das klassische Vorurteil
zurück. Gemäss diesem sei der Anarchismus eine im besten Fall destruktive
und im schlimmsten Fall eine durch und durch gewalttätige Bewegung (vgl.
Abschn. 2.3.2). Zweitens lassen – sowohl Wellmans als auch Simmons’ Aus‐
sagen – ein Bewusstsein für das anarchistische Transformationsverständnis
vermissen. Dieses basiert unter anderem auf dem Konzept der direkten Ak‐
tion sowie demjenigen der präfigurativen Politik und versteift sich gerade

4.4 Wie überzeugend ist Simmons’ Anarchismus lockeanischer Prägung?

221

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht auf den gewalttätigen Barrikadenkampf (Gordon 2008, 34–40; Loick
2017, Abschn. 3.8).177 Veränderungen entstehen nicht primär gegen, sondern
neben dem Staat, indem Aktivist*innen alternative Strukturen aufzubauen
versuchen. Es geht um Evolution, nicht Revolution. Bestehende Institutio‐
nen sollen überwunden werden, indem sie durch neue, gerechtere und
insbesondere legitime ersetzt werden. Stellt man fest, dass der Staat nicht
legitim ist, scheint mir dies die überzeugendere Attitüde zu sein. Und es
ist die anarchistischere als jene, die Simmons an den Tag legt. Dies allein
spricht noch nicht per se dagegen, Simmons’ Projekt als anarchistisch zu
klassifizieren. Simmons erklärt aber auch nicht, weshalb er sich nicht auf
anarchistische Grundüberlegungen stützt und weshalb man seine Theorie
trotzdem als anarchistisch bezeichnen sollte. Dies spricht dafür, Simmons’
Projekt als ein Beispiel für den philosophischen Anarchismus im weiten
Sinn zu verstehen.

Die erwähnten unterschiedlichen Fokusse, welche Simmons’ Anarchis‐
mus im weiten Sinn und die anarchistische Theoriefamilie an den Tag
legen, unterstreichen diese Problematik noch weiter. Derweil Anarchist*in‐
nen nicht nur politische Herrschaft in den Blick nehmen und sich mit
Herrschaft in allen Lebensbereichen befassen, legt Simmons das Augen‐
merk exklusiv auf den Staat. Daher überrascht es wenig, wenn seine
Theorie Elemente enthält, welche unvereinbar mit anarchistischen Über‐
legungen sind. Erstens naturalisiert er indirekt, wie oben argumentiert,
ökonomisch begründete Herrschaftsbeziehungen. Zweitens ist Lockes Ar‐
beitstheorie aus anarchistischer Warte mehr als fragwürdig und droht, Sim‐
mons’ Anarchismus indirekt zu disqualifizieren. Dies lässt sich beispielswei‐
se entlang Crawford B. Macphersons (1980) Auseinandersetzung mit der
neuzeitlichen politischen Theorie in England nachzeichnen. Macpherson
argumentiert, Locke verteidige nicht nur eine Privateigentumsordnung,
sondern eine spezifisch kapitalistische Wirtschaftsordnung. Wie oben dar‐
gelegt, entstehen für Locke Eigentumsrechte durch unsere Arbeit. Dem‐
nach können wir durch unsere Arbeit Eigentum an Dingen erwerben, die
wir dann gegen Geld mit anderen tauschen können. Geld ist aber bei Locke
nicht nur ein Zahlungsmittel, wir können es ebenfalls dazu nutzen, um
unser Geld zu vermehren. Es ist in anderen Worten Kapital. Dessen Ge‐

177 Berkman bringt dies folgendermassen auf den Punkt: „Die Wahrheit ist, dass Re‐
volutionen in modernen Zeiten nicht mehr auf Barrikaden ausgefochten werden.
Diese gehören der Vergangenheit an. Die soziale Revolution ist eine ganz anders
geartete und viel wesentlichere Sache: Sie schliesst eine Neuorganisation des ganzen
gesellschaftlichen Lebens ein.“ (2005, 57 zit. nach Loick 2017, 205).

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

222

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genstück in einer kapitalistischen Wirtschaftsordnung – die Lohnarbeit –
begründet Locke mit dem Eigentum am eigenen Körper. Denn als dessen
Besitzer*in dürfen wir die dem Körper innewohnende Arbeitskraft veräus‐
sern. Damit geht Lockes Argumentation über die Begründung eines Eigen‐
tumsregimes hinaus. Indem das liberale Freiheitsverständnis Individualität
an Privateigentum knüpft, dient es als ideologische Ergänzung zur bürger‐
lich-kapitalistischen Gesellschaft.

Daniel Loick (2016, 36–38) argumentiert, man könne Macphersons Ana‐
lyse weiter zuspitzen und so die These des Kaputtbesitzens rechtfertigen.
Gemäss dieser ist Eigentum an φ nicht nur keine Bedingung, um φ zu
gebrauchen. Eigentum kann gar die Nutzung von φ behindern. Sobald die
Verteilung von Grund und Boden abgeschlossen ist, sehen wir uns für
Loick mit einer Ungleichheit konfrontiert:

In der Phase, in der die Verteilung von Land bereits abgeschlossen ist,
kommt es notwendigerweise zu einer Ungleichheit: Es gibt einige, die
Land besitzen, das sie bearbeiten (lassen) können, und es gibt andere,
die nur ihre Arbeitskraft haben, die sie verkaufen müssen. (Loick 2016,
37).

Diese Ungleichheit kann höchst problematisch werden, da sich aus ihr
Abhängigkeiten ergeben. Doch nicht nur das. Denn indem das Land das
Eigentum der Besitzenden ist, „blockieren“ diese, dass die Besitzlosen durch
ihre Arbeit – was gemäss Lockes Arbeitstheorie den Besitz an Dingen
begründet – Eigentum erlangen können.178

James Tully (1993) argumentiert ferner, die koloniale Aneignung von
Amerika sei kein Nebenthema in Lockes Zwei Abhandlungen, sondern ei‐
nes ihrer Hauptziele. Dies zeigt Tully, indem er auf problematische Aspekte
in den Kernelementen von Lockes Akkumulationsbeschränkung hinweist.
Diese beinhaltet, wie oben erwähnt, ein Verbot, Güter verderben zu las‐
sen und damit zu vergeuden. Indem Locke dieses Vergeudungsverbot mit
einem Kultivierungsgebot gleichsetzt, kann er den amerikanischen Grund
und Boden als „Brachland“ und die indigene Nutzung dessen zum Jagen
und Sammeln als „Brachliegenlassen“ bezeichnen. Mehr noch, indem die
indigene Bevölkerung Lockes Kultivierungsgebot in dessen Augen missach‐

178 Für Locke ist dies nicht weiter problematisch. Dies lässt sich aus einer Äusserung in
Über die Regierung ablesen. Darin erklärt Locke: „[…] der Torf, den mein Knecht
gestochen [… hat, ist] demnach mein Eigentum, ohne irgendjemandes Zuweisung
oder Zustimmung“ ([1689] 2012, II, § 28, Hervorhebung hinzugefügt). Die Arbeit
des Knechts ist damit nicht die seine, sondern jene seines Arbeitgebers John Locke.

4.4 Wie überzeugend ist Simmons’ Anarchismus lockeanischer Prägung?

223

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tet, stehlen sie vom Gemeineigentum, was wiederum die Bestrafung der
indigenen Bevölkerung rechtfertigt. Dies offenbart einen theorieinhärenten
Rassismus, da für Lockes kolonialistische Perspektive weder die indigene
Produktionsweise noch die indigenen politischen Institutionen vorstellbar
sind. (vgl. Loick 2016, 38–43) In Bezug auf den Anarchismus bedeutet
dies z. B., dass nichtkapitalistische Produktionsweisen ebenfalls als „Brach‐
liegenlassen“ verstanden werden könnten und dass lediglich eine kapitalisti‐
sche Ordnung legitim sein kann. Und dies ist eine Position, die für eine
anarchistische Theorie nicht haltbar ist.

Gegen die Übertragung von Tullys Kritik an Locke auf seine Theorie
könnte Simmons einwenden, er teile Lockes Konklusionen nicht vollum‐
fänglich. Simmons ([1994] 2001, 240–48) argumentiert beispielsweise con‐
tra Locke, Native Americans hätten einen Anspruch auf einen partikularen
Anteil an jenem Grund und Boden, den ihre Vorfahren genutzt haben.
Wie weitreichend dieses indigene Anspruchsrecht ist, lässt sich für Sim‐
mons nicht genau bestimmen. Einige vergangene ungerechtfertigte Land‐
nahmen werden sich nicht mehr korrigieren lassen. In anderen Fällen
wird es schwierig sein, herauszufinden, wie wir ungerechtfertigte Landnah‐
men berichtigen können. Zudem werden sich Probleme mit kollidierenden
Rechten Dritter ergeben. Dazu kommt die Herausforderung, den Lauf der
Zeit sowie den sich geänderten Kontext angemessen zu berücksichtigen.
Diese praktischen Probleme dürfen aber nicht darüber hinwegtäuschen,
dass Simmons sich in seiner Argumentation von einer orthodoxen Leseart
von Lockes Überlegungen löst. Denn für Locke stellte sich – worauf Tully
(1993) hinweist – die Frage nach der Entschädigung der indigenen Bevöl‐
kerung nicht. Denn deren Grund und Boden war für Locke ungenutztes
Niemandsland. Diese Konklusion ist für Simmons ([1994] 2001, 247) aber
nicht überzeugend, nehmen wir die Idee ernst, Eigentum an φ entstehe,
indem wir φ in unsere zweckbestimmten Aktivitäten integrieren. Ist dies –
wie Simmons zu denken scheint – der Kerngedanke in Lockes Akkumulati‐
onstheorie, dann ist das Land, auf dem die Native Americans gelebt, gejagt,
gearbeitet usw. haben, in ihren Besitz übergegangen. Dabei ist es nicht
relevant, ob es sich bei diesem Eigentumsrecht um ein gemeinschaftliches
oder individuelles Recht handelt.179 Der Vorwurf des theorieinhärenten
Rassismus ist somit in Bezug auf Simmons nicht gegeben. Ebenso wenig

179 Für Simmons ([1994] 2001, 245–47) begründet Lockes Akkumulationstheorie nicht
nur individuelle Eigentumsrechte. Auf ihrer Basis kann man auch (privates) Ge‐
meinschaftseigentum rechtfertigen.

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

224

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheint in diesem Bezug der Vorwurf zu greifen, ein lockeanischer Ansatz
tendiere dazu, nichtkapitalistische Produktionsweisen als „Brachliegenlas‐
sen“ zu verstehen.180

Simmons’ Überlegungen zu historischen Rechten folgend können wir
zudem eine Antwort auf die These des Kaputtbesitzens formulieren. Denn
damit diese zu überzeugen mag, müssen Eigentumsrechte an φ zumindest
mittelfristig stabil und damit unveränderlich sein. Akzeptieren wir Sim‐
mons’ Argumentation, dann ist Eigentum an respektive die Nutzung von
φ kontextabhängig. Dies folgt aus der obligatorischen Reduzierung von
Eigentumsrechten. Nehmen wir als Beispiel Eigentum an Immobilien in
einer Stadt wie Zürich und nehmen an, die bestehenden Besitzrechte seien
durch legitime Aneignungen und Transaktionen entstanden. Man könnte
beispielsweise argumentieren, der heutige Kontext habe sich durch die
Bevölkerungszunahme verändert und in der Folge sei Wohnraum massiv
knapper geworden. Deshalb seien die Eigentums- oder die Nutzungsrechte
an Immobilien anzupassen, um zum Beispiel zahlbaren Wohnraum zu si‐
chern. Zwar wird es schwierig sein, in Einzelfällen festzustellen, was ein ge‐
rechter Anteil von φ (z.B. Immobilien) ist. Die obligatorische Reduzierung
gibt uns aber ein Instrument zur Hand, um die Problematik des Kaputtbe‐
sitzens, wenn nicht völlig zu verhindern, dann doch zu entschärfen.181

Ist damit die These widerlegt, bei Simmons’ Anarchismus handle es
sich nicht um einen philosophischen Anarchismus im engen Sinn? Ange‐
sichts der „Blutarmut“, die sich aus dem Widerstandsverbot ergibt, dem
exklusiven Fokus auf staatliche Autorität und der sich daraus ergebenden
fehlenden Analyse hegemonialer Strukturen scheint die These weiterhin
angebracht. Simmons’ könnte darauf auf verschiedene Arten antworten.
Die einfachste Möglichkeit besteht darin, die These als nebensächlich ab‐
zutun. Dann ist aber die Frage weiterhin berechtigt, weshalb er die anar‐

180 Für Simmons ([1994] 2001, 248) lag aber Locke in seiner Einschätzung richtig,
die indigene Landnutzung sei ineffizient. Es gibt für Simmons nicht ausreichend
Land auf der Erde, damit wir uns durch kollektive Aktivitäten wie Jagen, Fischen,
Wandern, nicht sesshafte Landwirtschaft und Ähnliches versorgen könnten. Dafür
ist Zahl der Menschen heute zu gross. Daraus schliesst Simmons, dass Eigentumsan‐
sprüche, die auf Jagen und Sammeln basieren, weniger weitreichend sein können als
früher. Damit kommt es auch dann zu einer Reduzierung der indigenen Ansprüche,
wenn wir Lockes (rassistische) Annahmen darüber zurückweisen, welche Aktivitä‐
ten Eigentumsrechte generieren können.

181 Wie wir in Abschn. 7.1 sehen werden, ist die Einsicht, dass Eigentumsrechte nicht
absolut sein können, für mich eine Voraussetzung, um eine liberale Antwort auf die
anarchistische Herausforderung zu formulieren.

4.4 Wie überzeugend ist Simmons’ Anarchismus lockeanischer Prägung?

225

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chistische Theoriefamilie und deren Überlegungen, Werte und Analysen
nicht rezipiert. Um dieser Problematik auszuweichen, könnte Simmons ein
„Rebranding“ machen und seine Theorie nicht mehr als philosophischen
Anarchismus bezeichnen. Dadurch distanzierte er sich von der anarchis‐
tischen Theorienfamilie, welche er kaum rezipiert, ohne seine anarchisti‐
schen Elemente aufgeben zu müssen. Der Verzicht, sein Projekt als eine
Spielart des Anarchismus zu bezeichnen, entbindet Simmons aber nicht
davon zu erklären, inwiefern seine Position mit der Grundidee eines von
Natur aus freien Individuums vereinbar ist. Selbst wenn er argumentiert,
in jenen Naturzuständen, in welchen Personen ohne (ausreichend) Besitz
von den Früchten ihrer Arbeit ausgeschlossen sind, seien diese „frei“ – im
Sinne von „sie haben ein Recht, eine Gemeinschaft zu gründen oder einer
beizutreten“ – bleibt die Kraft der Kritik an Simmons teilweise erhalten.
Verstehen wir das Recht zu Φ-en als einen Anspruch darauf, auch effektiv
Φ-en zu können, dann folgt aus dem Recht zu Φ-en ein Anspruch auf einen
Kontext, in dem wir in der Lage sind, zu Φ-en. Wir brauchen beispielswei‐
se die notwendigen Ressourcen, die es erlauben zu Φ-en. Naturzustände,
die uns unser Recht zu Φ-en faktisch verunmöglichen, sind von diesem
Standpunkt aus defektiv oder ungerecht. Daraus ergibt sich wiederum die
Frage, wie es gerechtfertigt sein kann, dass eine Person oder eine Gruppe
von Personen so viel (unverderblichen) Reichtum anhäuft, dass anderen
ein „Menschenrecht“ verwehrt bleibt. Diese grob umrissene egalitaristische
Kritik an Simmons positiven Theorieaspekten verbleibt auch bestehen,
wenn er seinen Ansatz nicht mehr als „Anarchismus“ bezeichnet.

Ein Rebranding löste darüber hinaus auch ein weiteres Problem nicht.
Die obigen Überlegungen deuten darauf hin, dass Simmons den Status
quo durch die „Hintertüre“ stützt. Sein kritisches Momentum, welches
er aufbaut, indem er die gängigen Legitimationsversuche staatlicher Auto‐
rität dekonstruiert, geht im Verlaufe seiner Argumentation verloren. Sein
Realismus ist, wie ich oben argumentiert habe, einer der Hauptgründe
dafür. Staaten sind als de facto Autoritäten ein sozialer Fakt, das – wie Sim‐
mons korrekterweise bemerkt – nicht nur negative Auswirkungen auf unser
Leben haben muss. In seinem Versuch, zumindest bestimmte staatliche
Handlungen zu rechtfertigen, geht er aber zu weit. Nicht nur rechtfertigt
er einen eingeschränkten Katalog staatlicher Handlungsfelder und leitet
aus unserer natürlichen Pflicht zur gegenseitigen Hilfe eine Verpflichtung
ab, staatliches Handeln nicht zu behindern. Er formuliert diese so stark,
dass sie die Entstehung legitimer politischer Autorität verunmöglicht. Die
entscheidende Stelle, an welcher sich das kritische Momentum in Simmons’

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

226

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theorie demnach zu verflüchtigen beginnt, ist seine Differenzierung zwi‐
schen Rechtfertigen und Legitimieren (vgl. Abschn. 4.3).

Könnte Simmons auf diesen Punkt nicht reagieren, indem er argumen‐
tiert, seine Konklusion sei – trotz skeptischer Ausgangsprämisse – unaus‐
weichlich? Dieser Ausweg steht ihm in der Tat frei, es gibt aber gute Grün‐
de, die dagegensprechen. Seine Folgerungen scheinen sich mehr seinen
Präferenzen als logischer Notwendigkeit geschuldet. Ein Indiz dafür ist
unter anderem Magda Egoumenides Buch Philosophical Anarchism and
Political Obligation (2014). Darin wendet sie die gleiche argumentative
Strategie wie Simmons an, d. h. sie befasst sich mit den bekannten Begrün‐
dungsversuchen der politischen Pflicht. Im Gegensatz zu Simmons nimmt
sie aber von Beginn weg den positiven Theorieteil in den Blick, indem
sie versucht, ein „anarchistisches“ Legitimationsverständnis zu begründen.
Daraus ergibt sich ein Ansatz, der sein kritisches Momentum nicht ver‐
liert. Wie in der vorangehenden Diskussion bereits angedeutet, ermöglicht
dies Egoumenides, eine Position einzunehmen, die auf der einen Seite
die skeptische Haltung gegenüber staatlichem Handeln beibehält und auf
der anderen nicht zum zwingenden Umsturz aufrufen muss, ohne dabei
eine genuine anarchistische Position aufzugeben. Dies erlaubt, sowohl real
existierende als auch vergangene oder zukünftige Staaten differenziert zu
betrachten und ihren positiven sowie negativen Einfluss auf unser Leben zu
berücksichtigen.

Was dies bedeutet – und welche praktischen Auswirkungen dies auf
unseren alltäglichen Umgang mit dem staatlichen Autoritätsanspruch hat –,
erklärt Egoumenides (2014) an drei Beispielen. Erstens diskutiert sie die Po‐
lizei (244). Bei dieser handelt es sich um eine typische staatliche Institution,
um die Bevölkerung zu schützen. Die jüngere und jüngste Geschichte ist
aber voller Beispiele von Polizeigewalt oder politischer Repression unter
dem Banner der Verbrechensbekämpfung oder Strafverfolgung.182 Dies ist
das Spannungsfeld, in welchem wir uns bewegen. Wir besitzen ein morali‐
sches Recht zu strafen und eine Verpflichtung gegenüber unseren Mitmen‐
schen qua Menschsein. In diesem Kontext kann eine bereits bestehende

182 Ein Beispiel ist etwa die Geheime Staatspolizei, kurz Gestapo, zur Zeit des National‐
sozialismus oder das Ministerium für Staatssicherheit, kurz Stasi, in der DDR. Da‐
neben sind Praktiken wie z. B. das Racial Profiling – d. h. eine Person aufgrund von
Merkmalen wie ihrer Herkunft oder Ethnie und nicht wegen konkreten Verdachts‐
momenten zu kontrollieren – hoch problematisch. Die Praxis kann potenziell dazu
führen, den Status einer Teilbevölkerung (z. B. Personen mit dunkler Hautfarbe) als
„Problem“ zu naturalisieren (vgl. etwa Rose 2002).

4.4 Wie überzeugend ist Simmons’ Anarchismus lockeanischer Prägung?

227

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Institution ein durchaus geeignetes Mittel sein, um diesen Verpflichtungen
nachzukommen. Soweit deckt sich Egoumenides’ mit Simmons’ Konklusi‐
on. Doch mit dem Hinweis, die Polizei sei keine moralische Notwendigkeit,
geht sie darüber hinaus. Um den Schaden für Individuen so klein wie
möglich zu halten, stehen wir in der Pflicht, neue Institutionen zu entwi‐
ckeln, die den Schutz der Bevölkerung ohne Zwang sicherstellen können.
Dabei schwebt ihr nicht eine plötzliche Revolution vor, in deren Rahmen
die Polizei (oder vergleichbare Organe) quasi über Nacht abgeschafft wer‐
den. Die besseren Institutionen sollen „im Laufe der Zeit“ implementiert
werden. Daraus folgt – auch wenn dies Egoumenides so nicht explizit
erwähnt – eine Einschränkung des staatlichen Autoritätsanspruches, damit
neue Institutionen entstehen können: Im Sinne der Subsidiarität darf der
Staat zivilgesellschaftlichen Strukturen, die sich anschicken, Aufgaben, die
bisher er erbracht hat, autonom zu übernehmen, nicht in den Weg stellen –
solange diese ohne oder mit weniger Zwang auskommen.

Als zweites Beispiel präsentiert Egoumenides das Bildungssystem und
das Gesundheitswesen (244–45). Es zeigt sich ein vergleichbares Bild wie
bei der Polizei. Staatlich organisierte Bildung ebenso wie staatliche Gesund‐
heitsvorsorge können ein Mittel sein, um moralische Ziele zu verfolgen.183

Das Missbrauchspotential ist aber nicht von der Hand zu weisen. Bildung
kann ein Instrument dazu sein, die Bevölkerung zu „zivilisieren“ bzw. zu er‐
ziehen.184 Zugang zu medizinischer Versorgung kann man dazu missbrau‐
chen, Personen vom System abhängig zu machen, und das Gesundheitssys‐
tem kann dazu dienen, Menschen zu misshandeln oder als „Verrückte“
unsichtbar zu machen. Dieser Kontext verlangt von uns – wollen wir den

183 Eine gesellschaftlich organisierte Bildung ist – wie ich argumentiert habe – etwa
eine notwendige Voraussetzung, damit Kinder und Jugendliche zu autonomen Er‐
wachsenen heranwachsen können (vgl. Abschn. 3.1.3).

184 Egoumenides verwendet lediglich den Begriff der „Zivilisierung“. Dies bedeutet,
zu veranlassen, dass sich jemand aus einem primitiven Zustand heraus entwickelt
(vgl. «Civilizing» o. J.). Dies ist nicht nur potenziell paternalistisch, es kann auch
als Begründung dienen, vermeintlich „unterlegene“ Ansichten, die nicht dem staatli‐
chen Dogma entsprechen, zu tilgen. In diesem Kontext bietet sich mit Erziehung
und Bildung im Deutschen eine Unterscheidung an, die sich im Englischen so
nicht findet. Der Begriff Erziehung ist dabei „[…] zuerst und wesentlich Fremderzie‐
hung. Unser Lernen wird überformt und modelliert von anderen; im Grossen und
Ganzen zu unserem Nutzen […] aber eben nicht in eigener Regie und aus eigener
Initiative“ (Prange 2006, 5). Bildung ist dagegen nicht fremdbestimmt: „[D]er, wie
wir treffend sagen, sich bildet – man kann sich nicht von anderen bilden lassen –
und insofern über sein Lernen verfügt oder zu verfügen glaubt“ (5). Aus diesem
Grund spreche ich an dieser Stelle von „erziehen“.

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

228

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schaden für Individuen so gering wie möglich halten – die spezifischen
Gründe und Rechtfertigungen hinter einer staatlichen Aufgabe genau anzu‐
schauen. In anderen Worten stellt sich Egoumenides auf den Standpunkt,
es reiche nicht aus zu argumentieren, Bildung, Gesundheitsversorgung etc.
sei grundsätzlich gut oder eine Notwendigkeit – die staatliche Praxis ist
ebenfalls eine relevante Bewertungsgrösse.

Als drittes und letztes Beispiel nennt Egoumenides das Militär (246). Da
Staaten keine Legitimation besitzen, so argumentiert sie, haben wir keinen
Grund, dieses Mittel zur staatlichen Selbsterhaltung zu unterstützen. Da‐
raus folgt aber nicht, die Streitkräfte eines Staates seien sofort abzuschaffen.
Auch können Institutionen wie das Militär, um Egoumenides’ Argument
zu erweitern, im jetzigen Kontext ein notwendiges Übel sein, welches es
braucht, damit sich innerhalb des Territoriums eines Staates neue, „anar‐
chistische“ Gesellschaftsstrukturen überhaupt entwickeln können, da sie
die Gefahr einer Okkupation minimieren. Dabei sind wir aber, wie im
Rahmen der Polizei skizziert, in der Pflicht, bessere – d. h. nicht zwangs-
und gewaltbasierte – Institutionen zu schaffen.

Daraus ergibt sich für Egoumenides folgende Konklusion:

Those among us who claim they are anarchists, cannot, as such, insist
that they are free to escape that within the state which frustrates their
individual pleasures, but also to enjoy in it what they find pleasant. They
must take the bad with the good. They must, like everyone else, have
responsibility as well as freedom. […] in the light of the knowledge that
the state is no necessary or exclusive source of ethical concerns, at every
instance all of us have the responsibility to consider carefully whether
and why what the state requires, or does, is acceptable, or whether it
creates harm. This is the way of tracing harm done to individuals and
distinguishing reasonable from illegitimate constraints. Those accepted
are those that have been tested and deemed appropriate. (Egoumenides
2014, 247–48).

Die Pflicht, bestehende zwangsbewehrte Institutionen durch solche zu er‐
setzen, welche Individuen so wenig Schaden wie nur möglich zufügen,
ist unvereinbar mit einer Verpflichtung, staatliches Handeln nicht zu be‐
hindern. Denn es ist erstens fraglich, ob Staaten als territoriale, hierarchi‐
sche, einheitliche und transzendentale politische Gebilde, welche sowohl
Souveränität und das Gewaltmonopol beanspruchen, ihre (de facto) Auto‐
rität widerstandslos teilen. Zweitens fördert eine solche Limitierung von
Politik auf den Staat potenziell die im Westen zu beobachtende politische

4.4 Wie überzeugend ist Simmons’ Anarchismus lockeanischer Prägung?

229

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lethargie. Die gesamte Gesellschaft oder Teile davon betreffende Probleme
werden nicht ausschliesslich in den Parlamenten, Regierungssitzen und
Verwaltungen dieser Welt gelöst. Es sind oftmals und – daran erinnert uns
das Konzept der präfigurativen Politik und der direkten Aktion – legitimer‐
weise die direkt Betroffenen, die kreative Lösungen finden und neue Insti‐
tutionen entwickeln. Dies geschieht manchmal mit, manchmal aber auch
gegen staatliche Institutionen. Dass diese den alternativen Strukturen Raum
bieten oder sie ins staatliche Institutionengefüge integrieren, ist moralisch
gesollt – und vielleicht auch eine pragmatische Notwendigkeit.

4.5 Drittes Zwischenfazit: Die politische Pflicht eignet sich nicht für das
konservative etatistische Projekt

Die Beschäftigung mit Simmons’ Kritik an den Ansätzen, die eine politische
Pflicht zu begründen suchen, hat gezeigt, dass wir gute Gründe haben, die
Autoritätsansprüche bestehender Staaten zurückzuweisen oder kritisch zu
hinterfragen (vgl. Abschn. 4.1). Akzeptieren wir Simmons’ Argumentation
und weisen die Existenz einer allgemeinen politischen Pflicht gegenüber
dem Status quo zurück, dann können wir nicht mehr standardmässig
von einer Pflicht ausgehen, die bestehenden Gesetze qua ihrem Status als
rechtliche Norm zu befolgen – was uns zwingt, unsere Stellung in der
politischen Sphäre zu hinterfragen (Simmons 1979, 200; 1993, 263). Daraus
folgt aber für Simmons kein Freipass, die Gesetze kategorisch zu ignorieren
oder zu tun und zu lassen, was wir wollen. Rechtliche Normen, die sich
mit moralischen Pflichten, Ansprüchen usw. überschneiden, sind weiterhin
zu befolgen. Zudem haben wir von der politischen Pflicht unabhängige
Gründe, die dafürsprechen, bestehende Staaten nicht zu behindern, solange
diese ausreichend gerecht sind.

Zu akzeptieren, dass wir keine politische Pflicht besitzen und deshalb
in Naturzuständen leben, stellt für Simmons damit weder die Existenz be‐
stehender Institutionen infrage, noch zieht sein Anarchismus notwendiger‐
weise signifikante Veränderungen für unseren Alltag nach sich. Zu diesem
Schluss kommt Simmons aufgrund verschiedener, miteinander verknüpfter
Überlegungen. Erstens sprechen neben der natürlichen Pflicht, gerechte
Institutionen zu unterstützen (vgl. Abschn. 4.1.2), weitere moralische Über‐
legungen dafür, staatliche Anweisungen zu befolgen. Simmons nennt unter
anderem unsere natürlichen Pflichten gegenüber anderen Personen (z. B.
die Pflicht, andere nicht zu schädigen oder zu verletzen), oder gewichtige

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

230

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


moralische Beweggründe, die zwar nicht den Status von Pflichten haben,
aber für Entscheidungen, wie wir handeln sollen, relevant sind (z. B. die
Frage, ob wir andere und ihre Pläne behindern, befolgten wir das Ge‐
setz nicht, nur weil wir dies dürfen; Simmons 1987, 276, 278). Zweitens
ist der philosophische Anarchismus für Simmons ([1996] 2001, 108–13)
„schwach“ und muss einen Ansatz der „Balance der Gründe“ verfolgen.
Denn haben wir Gründe, die dafürsprechen, Staaten zumindest nicht zu
behindern, dann kann aus der Rückweisung der politischen Pflicht kein
finaler Handlungsgrund folgen, der in einer Widerstandspflicht gegen den
Status quo mündet (vgl. Abschn. 4.2). Denn Staaten bringen uns auch Vor‐
teile und ihre Handlungen können gegebenenfalls, wenn nicht legitimiert,
dann doch gerechtfertigt werden (vgl. Abschn. 4.3). Damit ist die politische
Pflicht drittens lediglich ein Aspekt, wenn es darum geht, staatliches Han‐
deln zu rechtfertigen.

Der Differenzierung zwischen Rechtfertigen und Legitimieren kommt
damit ein wichtiger Stellenwert in Simmons’ Projekt zu. Darüber hinaus
handelt es sich bei der Differenzierung um ein geeignetes analytisches
Werkzeug, um das Handeln von politischen de facto Autoritäten differen‐
ziert zu betrachten. Eine allgemeine politische Pflicht zu negieren ist unter
diesen Vorzeichen nicht gleichbedeutend damit, alle existierenden Staaten
von einem moralischen Standpunkt aus als gleich unmoralisch einzustu‐
fen (vgl. dazu z. B. Simmons 1979, 196–99; 1993, 260–69). Wir können
gewisse staatliche Handlungen beispielsweise rechtfertigen, indem wir da‐
rauf hinweisen, dass diese im Interesse der Bürger*innen oder dass diese
gerecht sind. Je mehr Handlungen eines Staates wir rechtfertigen können,
desto unproblematischer ist dieser von einem moralischen Standpunkt aus.
Die Differenzierung zwischen Rechtfertigen und Legitimieren verhindert
zudem, in eine Staatsphobie zu verfallen, und erlaubt, analytisch zwischen
den schlimmsten Auswüchsen von Staatlichkeit wie Konzentrationslagern
und positiven Aspekten staatlichen Handelns wie Sozialversicherungen zu
unterscheiden. Eine Disqualifikation durch das Schlimmste ist als Konse‐
quenz daraus nicht mehr möglich. Die Möglichkeit, staatliches Handeln zu
rechtfertigen, erlaubt eine überzeugende, kontextsensitive Herangehenswei‐
se an Staatlichkeit.

Trotzdem kommen wir nicht umhin festzustellen, dass Simmons von
der radikalen Kraft seiner eigenen Argumentation zurückzuschrecken
scheint. Sein Wunsch, aus seinen Überlegungen kein Widerstandsgebot
gegenüber bestehenden Staaten abzuleiten, führt ihn tendenziell zu einem
Widerstandsverbot (vgl. Abschn. 4.2, 4.3). Wir können Simmons’ Position

4.5 Die politische Pflicht eignet sich nicht für das konservative etatistische Projekt

231

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


akzeptieren, gemäss welcher daraus, eine politische Pflicht gegenüber be‐
stehenden Staaten zu verneinen, keine direkte Pflicht folgt, bestehende
Institutionen abzuschaffen. Ebenfalls können wir Simmons’ Argumentati‐
on akzeptieren, gemäss welcher philosophischer Anarchismus nicht zu
weit verbreitetem Ungehorsam oder Chaos führen muss. Daraus folgt
aber nicht notwendigerweise ein „zahnloser“ Anarchismus, der primär
zwischen guten und schlechten respektive schlechten und schlechteren
Staaten unterscheidet oder politischen Institutionen Grenzen setzt (für
eine vergleichbare Argumentation, siehe Egoumenides 2014, 45–46). Diese
Diskrepanz zwischen radikaler Ausgangslage und moderater Konklusion
führt zu Spannungen innerhalb von Simmons’ Argumentation. Einerseits
sollen Bürger*innen staatliches Handeln basierend auf dessen moralischen
Stellung selektiv unterstützen oder ablehnen (Simmons 1993, 269). Ande‐
rerseits sollen wir politische Realist*innen sein, die pragmatisch handeln
und sich der Gefahren bewusst sind, welche die Zerstörung gerechtfertig‐
ter illegitimer Staaten nach sich ziehen kann. Diese realistische Rahmung
motiviert Simmons dazu, die Verletzung unserer Rechte standardmässig
hinzunehmen. Steht dies aber nicht im Widerspruch zur Aufforderung,
staatliches Handeln zu kritisieren und selektiv zu unterstützen oder abzu‐
lehnen (Egoumenides 2014, 47)?

Derweil die Verneinung einer politischen Pflicht gegenüber bestehenden
Staaten überzeugend ist, bleiben damit die positiven Aspekte und die prak‐
tischen Konsequenzen daraus hinter ihrem Potenzial zurück. Simmons’
Überlegungen zu unseren moralischen Verpflichtungen basieren zudem
auf John Lockes Philosophie, welche weder Anarchist*innen noch andere
Personen zwingend teilen müssen. Wir haben darüber hinaus gesehen, dass
es gute Gründe gibt, gegenüber der These, Zustimmung sei die (einzige)
Grundlage der politischen Pflicht (vgl. Abschn. 4.4.1), oder gegenüber den
lockeanischen Elementen (vgl. Abschn. 4.4.2) kritisch zu sein. Distanzieren
wir uns von diesen Elementen, dann folgt aus Simmons’ Argumentation
mehr als eine harmlose, begrenzte Kritik am Staat. Das politische Sollen
infrage zu stellen ist ein Standpunkt, der dazu zwingt, Staaten als defektiv
und schwer legitimierbar zu betrachten (Egoumenides 2014, 48–50). Selbst
wenn wir wie Simmons argumentieren, das Handeln nicht legitimer Staaten
sei selektiv zu rechtfertigen, folgt daraus nicht, es gäbe keine Pflicht, Beste‐
hendes zu verbessern (vgl. Abschn. 4.4.2). Diese kann – je nach Kontext –
auf eine Pflicht zum Widerstand hinauslaufen. Bestehendes zu verbessern
kann aber im Fall von gerechten Staaten, deren Handlungen oft gerechtfer‐

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?

232

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tigt sind, auch bedeuten, dies auf eine nicht zu disruptive Weise zu tun –
dahingehend ist Simmons recht zu geben.

Interpretieren wir Simmons wie hier vorgeschlagen, dann erhalten wir
eine negative Herausforderung, die wir als den philosophischen Anarchis‐
mus im engeren Sinn zuordnen können. Die theoretische Relevanz ist
durch die kritische Analyse bestehender Theorie über die politische Pflicht
gegeben. Für die politische Praxis sind die Überlegungen relevant, weil sie
uns gebieten, den politischen Status quo auf eine Weise zu verändern, die
uns erlaubt, die politischen Institutionen und Strukturen zu legitimieren.
Dies verweist auf die Notwendigkeit, eine positive Herausforderung zu for‐
mulieren. In Simmons’ Argumentation können wir eine mögliche Grundla‐
ge dafür identifizieren, die sich aus seiner Unterscheidung zwischen Legiti‐
mieren und Rechtfertigen ergibt. Um staatliches Handeln zu rechtfertigen,
können wir auf instrumentelle Gründe zurückgreifen. Trifft dies zu, so stellt
sich die Frage, weshalb diese Gründe nichts zur Legitimation beitragen
sollen. Wird ein Staat durch seine Handlungen ein Instrument dafür, besser
zu leben, ist das nicht zumindest ein Indiz für seine potenzielle Legitimität?
Und wenn sich auf dieser Grundlage theoretisch ein Argument für eine
staatlich verfasste Gesellschaft formulieren lässt, können Anarchist*innen
nicht ein analoges Argument formulieren? Diesen beiden Fragen gehen wir
im nächsten Kapitel nach.

4.5 Die politische Pflicht eignet sich nicht für das konservative etatistische Projekt

233

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Autorität als Dienstleistung?

Wie sich gezeigt hat, verteidigt Simmons die Korrelationsthese (vgl.
Abschn. 4.1.5).185 Sie ist für Simmons eine notwendige Voraussetzung, da‐
mit der Staat Legitimität erhalten kann: keine legitime politische Autorität
ohne politische Pflicht. Da wir diese für Simmons – zumindest unter
den gegebenen Umständen – nicht begründen können, ist kein existieren‐
der Staat legitim (Abschn. 4.1). Simmons’ Verständnis des beanspruchten
Herrschaftsrechts entspricht dabei der „Standardansicht“. Nach dieser lässt
sich – basierend auf einer modifizierten Version der Hohfeld’schen Inzi‐
denzien (Cassee 2016, 21–22; Wenar 2005) – der Herrschaftsaspekt von
Autorität als ein komplexes Recht umschreiben, welches sowohl eine Frei‐
heit (Rechtsregeln erlassen oder auflösen) als auch ein Anspruchsrecht
(Anspruch, dass die Regeln befolgt werden) umfasst.186 Dieses Verständnis
ist nicht nur von konzeptioneller Relevanz, es beeinflusst auch die Frage‐
stellung eines Projektes, welches sich mit Autorität in diesem Sinne befasst.
Im Zentrum steht die Frage, ob die Bürger*innen in einer gerechten Gesell‐
schaft eine allgemeine politische Pflicht (welche mindestens eine Pflicht
zum Befolgen des Rechts umfasst) besitzen.

Sowohl Simmons als auch Wolff verneinen die Existenz ebendieser Ver‐
pflichtung. Mit dieser Position sind die beiden „anarcho-philosophischen“
Autoren nicht allein. Es gibt unter etatistischen Autor*innen einige, die
mit dieser Antwort übereinstimmen. Im Gegensatz zu den „Anarcho“-Phi‐
losoph*innen folgt für sie aber aus dem Fehlen der politischen Pflicht nicht,
legitime politische Autorität sei unmöglich. Der Grund dafür ist, dass diese

185 Dieser seit in Moral Principles and Political Obligations vertretenen Position (Sim‐
mons 1979, 196) ist Simmons treu geblieben, wovon seine Diskussion der Besonder‐
heitsbedingung in Boundaries of Authority zeugt (Simmons 2016, 62).

186 In seinem aktuellen Essay nimmt Dagger (2018) eine gegenteilige Position ein und
argumentiert – in einem Angriff auf die Revisionist*innen –, das Herrschaftsrecht
einer legitimen politische Autorität sei lediglich ein Anspruchsrecht. Derweil ich
denke, dass (aus der Sicht des Subjekts) der Anspruch, sich ans Recht zu halten,
zentral ist, können wir lediglich ein unterkomplexes Verständnis von Autorität
entwickeln, reduzierten wir das von Staaten reklamierte Herrschaftsrecht alleinig
auf diesen Anspruch.

235

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Revisionist*innen“ die Korrelationsthese aufgeben.187 Daraus ergibt sich
ebenfalls eine Fokusverschiebung: Was – wenn nicht die politische Pflicht
der Bürger*innen – macht eine politische Autorität legitim? Von den ver‐
schiedenen revisionistischen Autor*innen ist für meine Fragestellung insbe‐
sondere Joseph Raz’ Theorie von grosser Relevanz. Dies liegt nicht nur
daran, dass Raz’ Autoritätskonzeption in der philosophischen Diskussion
äusserst einflussreich ist.188 Ein weiterer Grund ist sein Autoritätskonzept,
das womöglich mit dem Anarchismus vereinbar ist (vgl. Abschn. 5.3) und
damit Teil einer „genuinen“ anarcho-philosophischen Position sein kann.

Raz verneint auf der einen Seite die Existenz einer politischen Pflicht.
Dies bezeichnet er in seinem Essay „Authority and Consent“ selbst als eine
schwache anarchistische Position (Raz 1981, 105). Auf der anderen Seite
argumentiert er aber, politische Autorität könne nichtsdestotrotz legitim
sein (Raz 1986, 2006). Mit Wolff teilt sich Raz die Überzeugung, Autorität
müsse mit individueller Autonomie vereinbar sein. Der Antagonismus zwi‐
schen den beiden Konzepten ist bei Raz – im Gegensatz zu Wolff – indes
nicht in faktisch allen denkbaren Kontexten unüberwindbar. Wir geben für
Raz unseren eigenen Willen eben gerade nicht auf, wenn wir eine legitime
Autorität akzeptieren. Im Gegenteil, diese sind eine Voraussetzung für ein
autonomes Leben.

5.1 Autoritäten als Dienstleister: Raz’ Dienstleistungskonzeption

5.1.1 Die Rechtfertigung von Autorität

Treffen obige Überlegungen zu, dann stellt sich die Frage, unter welchen
Voraussetzungen Zustimmung im Speziellen oder die politische Pflicht
im Allgemeinen eine bindende Wirkung entfalten können. Raz’ Antwort

187 In einem Essay zeichnet Richard Dagger (2018) die grossen Argumentationsbögen
dieser „Revisionist*innen“ in einer kritischen Würdigung nach. Er argumentiert
gegen die revisionistische Position, politische Autorität sei nur dann zu verstehen,
wenn dem Herrschaftsrecht ein Anspruch auf Befolgung gegenüberstehe (siehe
Fussnote 2).

188 So erklärt z. B. Fabienne Peter (2017) in einem Interview mit Luc Foisneau, Raz
habe sehr wichtige Arbeit zum Thema der politischen Legitimität geleistet. Beschäf‐
tige man sich mit dieser, müsse man sich mit Raz’ Überlegungen auseinandersetzen.
Auch die unzähligen Essays, die über Raz’ Ansätze geschrieben wurden, zeugen von
Raz’ Einfluss auf die Diskussion.

5 Autorität als Dienstleistung?

236

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


darauf ist seine Dienstleistungskonzeption von Autorität. Im Gegensatz zu
Simmons versteckt Raz seinen „Realismus“ oder Pragmatismus nicht, son‐
dern verwendet diesen als Ausgangspunkt seiner Überlegungen. Staaten
sind geeignete Institutionen, um Koordinationsprobleme und Gefangenen‐
dilemmata zu lösen (vgl. Raz 1986, 49).189 Raz stellt an staatliche Institutio‐
nen ferner den Anspruch, im Interesse der Regierten zu handeln (vgl. Raz
1987, 79). In Kombination ergeben diese beiden Punkte einen spezifisch in‐
strumentalistischen Blick auf die Legitimationsfrage: Unter welchen Bedin‐
gungen ist eine politische Autorität ein gutes Instrument, um die Interessen
der Bürger*innen zu befördern? Welche Leistungen muss sie erbringen, um
ein gutes Instrument zu sein?

Raz beginnt somit die Frage von jenem Punkt aus zu beantworten, den
Simmons klar dem Rechtfertigen zuordnet. Es ist an dieser Stelle, an der
Simmons Raz zum ersten Mal kritisieren könnte. Simmons argumentierte
vermutlich, Raz vermische zwei Konzepte, die zwar verlinkt, analytisch
aber verschieden sind. Wie bereits an anderer Stelle argumentiert, ist es für
mich problematisch, die Nützlichkeitsdimension davon auszuschliessen,
Legitimation (teilweise) zu begründen (vgl. Abschn. 4.3). Leipold (2015,
321n5) weist auf weitere relevante Punkte hin. Erstens ist in Raz’ Theorie
Legitimation ohne Rechtfertigung nicht möglich, denn es braucht das kom‐
parative Element, um entscheiden zu können, ob eine Institution besser als
eine andere ist. Dies ist die Voraussetzung, damit die Institution legitime
Autorität beanspruchen kann. Leipold macht zweitens auf eine Aussage von
Raz aufmerksam:

I made clear that compliance with the normal justification is not suffi‐
cient for the legitimacy of an authority. One needs also to show that there
are no defeating contrary reasons. (Raz 1989, 1180).

189 Raz’ Verwendung des Begriffes Koordinationsprobleme darf nicht mit dem spiel‐
theoretischen Verständnis verwechselt werden. Dieses ist, wie z. B. John Finnis
(1989, 99–100) erklärt, enger gefasst (die Spielerinnen oder Spieler haben transitive,
komplette und geordnete Präferenzen und sie bevorzugen eine zu keiner Lösung),
als das Verständnis, welches er selbst oder Raz verwenden. Für Finnis zielt der
Begriff Koordinationsproblem auf jede Situation ab, in der sich – kommt es zu Koor‐
dination – signifikante Vorteile, die anders nicht möglich wären, für eine Vielzahl
von Personen auf eine Weise ergeben, die Personen, die nicht von der Koordination
profitieren oder die davon geschädigt werden, als „eine gute Sache“ einschätzten.
Raz (1986, 30) bezeichnet Koordinationsprobleme als jene Probleme, bei denen die
Interessen einer Gruppe in dem Sinn zusammenfallen, als dass sie aus einer Reihe
von Möglichkeiten jene bevorzugen, welche die Grosszahl der Mitglieder befolgen
werden.

5.1 Autoritäten als Dienstleister: Raz’ Dienstleistungskonzeption

237

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daraus folgt für Leipold, Rechtfertigung sei eine notwendige, nicht aber
hinreichende Bedingung legitimer Autorität. Somit differenziert Raz eben‐
falls klar zwischen Rechtfertigen und Legitimieren, verbindet diese aber im
Gegensatz zu Simmons miteinander.

Was sind die Bedingungen für Legitimität nach Raz? Zunächst ist die
normale Rechtfertigungsthese (nRT) zu nennen:

[…] the normal way to establish that a person has authority over another
person involves showing that the alleged subject is likely better to comply
with reasons which apply to him (other than the alleged authoritative
directives) if he accepts the directives of the alleged authority as authorit‐
atively binding and tries to follow them, rather than by trying to follow
the reasons which apply to him directly.190 (Raz 1986, 53).

In der nRT findet sich der Kern in Raz’ Überlegungen wieder. Die Autorität
einer Institution ergibt sich daraus, dass wir durch sie besser den Gründen
nachkommen, die ohnehin für uns gelten, als wir dies ohne die Institution
täten. Sie können dies tun, weil sie die Macht besitzen, Koordinationspro‐
bleme und Gefangenendilemmata zu lösen (49). Ein häufig genanntes Bei‐
spiel dafür ist der Entscheid, ob Links- oder Rechtsverkehr gilt (30–31).
Beide Varianten sind (moralisch) gleichwertig, womit beide eine gleichwer‐
tige Option darstellen. Um das Koordinationsproblem zu lösen, wäre es
wünschenswert, entschieden alle sich für eine Vorgehensweise. Handeln
alle für sich allein, ist dieses Ergebnis nicht sichergestellt. Dafür benötigen
wir eine autoritative Aussage einer Autorität. Damit setzt Legitimität bei
Raz voraus, eine de facto Autorität zu sein (vgl. Raz 2006, 1036).191 Erst
wenn die Institution in der Lage ist – d. h. die Macht dazu besitzt – ihre
autoritativen Aussagen durchzusetzen, kann sie Koordinationsprobleme
und Gefangenendilemmata lösen. Andernfalls wird sie nicht in der Lage
sein, eine für alle gültige Lösung durchzusetzen. Kann sie dies, wird die
Autorität zum „fehlende Glied“ zwischen richtiger Handlung und Individu‐
um, woraus sich Autorität ableitet (Raz 1986, 49). Raz nennt die nRT aus
dem Grund so, weil sie nicht die einzige Möglichkeit ist, eine Autorität zu
rechtfertigen. Die nRT ist aber das normale und primäre Argument für die
Rechtfertigung von Autorität (Raz 1989, 1179).

190 Raz’ Autoritätskonzeption bezieht sich – wie das Zitat deutlich macht – nicht
alleinig auf Institutionen, sondern ebenfalls auf Personen.

191 Als Beispiel dafür, was eine de facto Autorität ausmacht, nennt Raz (2006, 1036) den
sozialen Fakt, dass ihr breite Bevölkerungsschichten folgen oder sich ihr mindestens
fügen.

5 Autorität als Dienstleistung?

238

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neben der nRT formuliert Raz noch eine weitere Bedingung für legitime
Autorität: die Abhängigkeitsthese (AT) (Raz 1986, 47). Gemäss dieser müs‐
sen Institutionen ihre Direktiven auf der Basis von Gründen erlassen, die
für uns – unabhängig von der Existenz der Autorität – Gültigkeit besitzen.
Basieren die autoritativen Aussagen nicht auf bereits für Personen geltende
Gründe oder wären diese allein besser darin, den relevanten Gründen
nachzukommen, besitzt eine Autorität keine Legitimation für ihr Handeln
(55–56). Aus diesem Grund handelt es sich für Raz um eine Dienstleis‐
tungskonzeption, denn diese ist dafür da, den Bürger*innen zu dienen;
womit sie folglich kein Selbstzweck ist.

Sowohl die AT als auch die nRT verweisen – unabhängig voneinan‐
der – auf die Präemptivthese (PT): Anweisungen von Autoritäten schliessen
andere Gründe von unseren Überlegungen aus (57). Als Beispiel nennt
Raz Fälle, in denen wir ein Schiedsgericht anrufen, um einen Streitfall
zu schlichten (41–42). Die Entscheidung des Gerichts ist nicht lediglich
ein Grund unter anderen Gründen, entsprechend dem Schiedsspruch zu
handeln. Es ist der einzige. Das Urteil schliesst andere Handlungsgründe
aus. Die verdrängende Kraft autoritativer Aussagen ist nicht absolut oder
abschliessend. Wie Raz bemerkt, kann eine autoritative Aussage etwa gar
nicht darauf abzielen, alle anderen Gründe auszuschliessen, sondern den
Fokus alleinig auf eine bestimmte Art von Überlegungen (z. B. ökonomi‐
sche) legen (46). Auch können, wie Raz weiter ausführt, Notfälle, die Ver‐
letzung fundamentaler Menschenrechte oder Willkür eine legitime Grund‐
lage dafür sein, Entscheide einer Autorität in Zweifel zu ziehen.

Aus Sicht der AT hat die PT die Funktion, ein doppeltes „Zählen“ von
Gründen zu verhindern. Da eine legitime Autorität gemäss der AT die rele‐
vanten Gründe bereits berücksichtigt hat (täte sie dies nicht, wäre sie nicht
legitim), bezöge man diese zweimal in die eigene Deliberation mit ein,
betrachtete man die autoritativen Aussagen lediglich als einen zusätzlichen
Handlungsgrund (58). Das Resultat wäre eine zu starke Gewichtung von
Gründen, im Sinne der autoritativen Anweisungen zu handeln. Um diese
Dopplung zu verhindern, braucht es die PT. Aus der Sicht der nRT ist die
PT eine notwendige Voraussetzung, um den Zweck der nRT zu erfüllen.
Damit eine Autorität Personen unter ihrem Einfluss dazu bringen kann,
ihren Verpflichtungen besser nachzukommen, als sie dies allein täten, müs‐
sen autoritative Aussagen andere Überlegungen verdrängen können (61).

In jüngerer Zeit hat Raz die Formulierung der PT verfeinert (vgl. Eh‐
renberg 2011b, 887). Legitime autoritative Aussagen sind als Gründe zu
behandeln, die jene, gegen das gesollte Verhalten sprechende Gründe erset‐

5.1 Autoritäten als Dienstleister: Raz’ Dienstleistungskonzeption

239

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zen, welche die Autorität hätte berücksichtigen sollen, als sie ihre Aussage
äusserte (Raz 2009, 140). Mit den Gründen, welche die Autorität hätte
berücksichtigen sollen, sind alle Gründe gemeint, welche zum Zeitpunkt
bekannt sein sollten und können. Aus neuen Erkenntnissen können sich
neue Gründe ergeben, die der Autorität nicht hätten bekannt sein können
und damit nicht durch die autoritative Aussage ersetzt werden. Das Resultat
daraus kann auch sein, dass die Legitimität der Autorität in Mitleidenschaft
gezogen wird. Formuliert die Autorität im Lichte neuer Beweise ihre Aussa‐
gen nicht um, erfüllt sie die nRT nicht mehr, womit sie (unter Umständen)
nicht mehr legitim ist. Damit ist Legitimität für Raz nicht nur ein dynami‐
sches, sondern auch ein kontextabhängiges Konzept.

Der letzte Punkt verstärkt sich noch durch eine weitere Einschränkung,
die Raz formuliert. Eine legitime Autorität hat für ihn keine allumfassende
Befehlsgewalt. Diese beschränkt sich auf jene Bereiche, in denen es wich‐
tiger ist, sich richtig zu entscheiden, und schliesst jene aus, in denen es
intrinsisch wertvoll ist, das eigene Leben in Eigenregie zu führen (Raz 1986,
57). Somit „reagiert“ Autorität in Raz’ Sinne nicht nur auf eine veränderte
Erkenntnislage, sie berücksichtigt ebenfalls, dass selbstständig zu handeln
an und für sich wertvoll ist.

5.1.2 Können Staaten Dienstleister in Raz’ Sinne sein?

Der simpelste Weg, Raz’ Dienstleistungskonzeption auf einen Staat zu über‐
tragen, wäre zu argumentieren, dieser Staat erfülle die nRT, die PT und
die AT. Raz verneint die Möglichkeit, die Dienstleistungskonzeption auf
diese Weise auf Staaten zu übertragen. Für ihn muss die Frage, ob der
Staat die Dienstleistungskonzeption erfüllt, für jedes Individuum separat
geklärt werden. Und dort, wo eine Person besser als der Staat ist, die
für sie geltenden Gründe zu identifizieren, hat dieser keine Autorität (Raz
1986, 78). Darüber hinaus beschränkt die Abhängigkeitsthese, wie oben
beschrieben, staatliche Autorität auf jene Bereiche, in denen es wichtig
ist, richtig zu entscheiden Damit ist die Idee der Stückwerksautorität auf
den Staat zu übertragen (80). Akzeptiert man den grundsätzlichen Wert
davon, selbstständig zu handeln, folgt daraus eine Anforderung an politi‐
sche Institutionen, den zu regierenden Individuen möglichst viel Raum fürs
selbstständige Handeln zu geben.

Die umrissenen Punkte ergeben eine flexible, diskriminierende, relatio‐
nale Autoritätskonzeption: Die autoritative Aussage X kann für Person A

5 Autorität als Dienstleistung?

240

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


legitim sein, weil A dadurch besser den Gründen nachkommt, die für
ihn gelten. Ist dies für B nicht der Fall, dann besitzt X keine autoritative
Kraft gegenüber B. Ebenso ist es möglich, dass X zum Zeitpunkt t1 die
nRT in Bezug auf A erfüllt, zum Zeitpunkt t2 aber nicht mehr. Damit ist
der Umfang der Autorität, die eine Person oder Gruppe von Personen
über andere haben kann, wandelbar und unterscheidet sich sowohl von
Person zu Person als auch von Zeitpunkt zu Zeitpunkt (73–74). Trotz dieser
Einschränkungen argumentiert Raz, Staaten hätten nicht nur einen grossen
Teil der üblicherweise beanspruchten Autorität über ihre Bürger*innen in
Bezug auf bestimmte Themenfelder. Grundsätzlich gerechte Staaten hätten
auch Autorität über fast alle in bestimmten Bereichen. (100, 103)

Eine Frage ist bisher noch unbeantwortet geblieben. Zu was berechtigt
legitime politische Autorität? Ein entscheidendes Element legitimer Autori‐
tät ist für Raz ein Recht zu regieren, das mit einer Pflicht der der Autorität
Unterstehenden korreliert, den autoritativen Aussagen Folge zu leisten (Raz
2006, 1012).192 Die Pflicht, staatliche Anweisungen zu befolgen, basiert nicht
auf der Tatsache, dass es sich bei den autoritativen Aussagen um Recht193

handelt. Es sind die dahinterliegenden Gründe, die das Individuum ohne
das Recht ebenso hätte.194 Das Recht besitzt für Raz folglich keine morali‐
sche Autorität.

Dies muss uns aber stutzig machen. Wie kommt es, dass die Fähigkeit
einer Autorität, uns dabei zu helfen, den für uns geltenden Gründen besser
nachzukommen, als wenn wir uns auf unser eigenes Urteil verliessen, uns
zu Handlungen verpflichten mag? Wenn mir beispielsweise meine Ärztin
nahelegt, aufgrund meines Übergewichts auf Fast Food zu verzichten, dann
gibt mir das einen Grund, zukünftig Frittenbuden zu vermeiden. Meine
Ärztin besitzt aber keinen Anspruch darauf, dass ich auf Fast Food verzich‐
te. Weshalb sollte dies bei politischen Autoritäten anders sein?

192 Auf den Umfang und die Natur dieser Pflicht komme ich in Abschn. 5.4.2 zu spre‐
chen.

193 Für Raz (1986, 70) ist das Recht das Instrument, durch welches der Staat seine
Macht ausübt. Der Staat stellt dagegen die politische Organisation dar und die
Regierung die Akteurin, durch welche dieser agiert.

194 Raz’ Ansatz ist damit bescheidener als die meisten anderen Theorien, die sich mit
dem Problem der politischen Pflicht befassen. Er versucht nicht, eine allgemeine
Pflicht zu begründen, das Gesetz qua Gesetz zu befolgen. Tatsächlich basiert jede
Pflicht, die ein Subjekt hat, das Gesetz zu befolgen, auf Gründen, die das Subjekt be‐
reits hat, um so zu handeln, wie es das Gesetz vorschreibt (vgl. dazu etwa Ehrenberg
2011b, 885–86).

5.1 Autoritäten als Dienstleister: Raz’ Dienstleistungskonzeption

241

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Antwort darauf folgt aus den Gründen, bei deren Befolgung uns po‐
litische Autoritäten unterstützen sollen. Sobald wir moralisch zu Handlun‐
gen verpflichtet sind, können wir nicht mehr frei entscheiden, für welche
Handlungsoption wir uns entscheiden. Denn nun gibt es eine oder mehrere
richtige Handlungen, zu denen wir verpflichtet sind. Einem moralischen
Sollen nicht nachzukommen, ist grundsätzlich moralisch verwerflich.

Auf dieser Basis lässt sich – folgen wir Krehoffs (2008, 287) Rekonstruk‐
tion von Raz’ Dienstleistungskonzeption – das Recht auf Herrschaft poli‐
tischer Autoritäten fassen, indem wir die Autorität nicht als ermächtigte
Entität verstehen, sondern als Vermittlerin zwischen Rechtsinhaber*innen
sowie Verpflichteten.195 Die Pflicht, sich ans Recht zu halten, ist nicht auf
die Zustimmung der Bürger*innen angewiesen, sondern folgt aus den für
sie geltenden moralischen Gründen.196 Ein moralisches Anspruchsrecht
reicht aus, um andere zu Handlungen zu verpflichten. Beispielsweise folgt
aus meiner Pflicht, andere nicht zu verletzen, im Strassenverkehr eine Ver‐
pflichtung, auf der „richtigen“ – d. h. auf der vom Gesetzgeber vorgegebe‐
nen Strassenseite zu fahren.

Trotz der fehlenden (direkten) moralischen Autorität darf für Raz eine
legitime politische Institution die Befolgung des Rechts durch Zwangsmittel
sicherstellen. Auf den ersten Blick erklärt er die Befähigung dazu, Zwang
erfolgreich einsetzen zu können, zu einer notwendigen Voraussetzung legi‐
timer Autorität. So sagt er an einer Stelle:

[…] governments of the kind we are familiar with can only succeed in
meeting the conditions of legitimacy (according to the service concep‐
tion) if they have the authority to use and are successful in the use of
force against those who flout certain of their directives. (Raz 2006, 1036).

Diese Leseart verkennt aber die Funktion von Zwang. Denn seine erfolg‐
reiche Anwendung macht eine Institution oder Person nicht zu einer legiti‐
men Autorität. Ein – wenn nicht gar der – Hauptfaktor, der die Legitimität
etabliert, ist die Fähigkeit einer Autorität, Koordination sicherzustellen
(1031). Somit ist Zwang kein notwendiges Element legitimer Autoritäten.

195 Verstehen wir politische Autoritäten als Vermittlerinnen zwischen Rechtsinha‐
ber*innen sowie Verpflichteten, bedeutet dies, dass die Autorität selbst lediglich ein
indirektes Anspruchsrecht gegenüber den ihr Unterstehenden hat. Auf die daraus
folgenden Implikationen komme ich im Abschn. 5.4.2 zu sprechen.

196 Es wäre aber zu voreilig, daraus zu schliessen, jeder moralische Grund müsse
(und könne) durch Autoritäten verrechtlicht werden. Ebenso wenig begründet jeder
moralische Grund eine Pflicht zu gewissen Handlungen.

5 Autorität als Dienstleistung?

242

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Können sie ihren Funktionen nachkommen, ohne auf Zwang zurückgreifen
zu müssen, dann sind sie noch immer eine Autorität (vgl. dazu Leipold
2015, 326).

Insgesamt zählt Raz fünf Charakteristika auf, die Situationen teilen, in
denen es für ein Individuum von Vorteil ist, einer Autorität zu folgen
(Raz 1986, 75). Erstens ist dies Expertise. Es ist vorteilhaft, einer Autorität
zu folgen, wenn diese das grössere Expert*innenwissen über eine Problem‐
stellung besitzt.197 Zweitens ist dies der Fall, wenn eine Autorität weniger
anfällig für Bias, Druck oder Versuchung ist. Drittens, wenn eine indirek‐
te Strategie für die Individuen besser darin ist, die eigenen Handlungen
gemäss den relevanten Gründen zu gestalten. Viertens, wenn individuelle
Entscheidungen kostspielig sind, Unsicherheit auslösen oder anstrengend
sind. Fünftens, wenn die Autorität in der besseren Position ist, um relevante
Ziele zu erreichen.

Hinsichtlich der Einschränkung Raz’, Autorität sei auf jene Bereiche
beschränkt, in denen es wichtiger ist, richtig zu handeln, als selbst zu
entscheiden, ergibt sich für mich ein relevanter, bisher nicht genannter
Punkt. Ist Autonomie an und für sich ein Wert, dann ist es im Grunde stets
wichtig, autonom zu handeln. Es ist aber, und darin ist Raz mit Blick auf
Gefangenendilemmata und Koordinationsprobleme zuzustimmen, nicht
immer wünschenswert, wenn wir selbst entscheiden. Anders ausgedrückt
ist es bisweilen wichtiger, sich richtig zu entscheiden. Wie das Komparativ
andeutet, werden zwei Grössen miteinander verglichen, wobei fallweise der
Wert der autonomen Handlung jenen der richtigen übersteigt, oder vice
versa. Man kann sich mühelos Beispiele ausdenken, in denen es leichtfällt
zu bestimmen, welcher Wert den anderen übertrumpft. Für gewisse Fälle,
die im Kontinuum zwischen den beiden Extrempunkten zu liegen kom‐
men, wird der Wert des Richtigen je nach Kontext unterschiedlich sein. Ist
dem so, ist der Übergang zwischen beiden Extremen fliessend und – in der
Folge – Autorität nicht stets gleich stark. Im Licht der Diskussion in diesen
Abschnitt bedeutet dies, dass selbst in Bereichen, in denen eine bestehende
Institution legitime Autorität besitzt, diese in einem Spannungsverhältnis
zur individuellen Autonomie steht. Aber zumindest theoretisch ist es mög‐
lich, in jedem Fall entscheiden zu können, ob wir selbst entscheiden sollen
oder ob wir entscheiden lassen sollen. Der Widerstreit führt folglich nicht
in einen Konflikt (auch wenn in realistischen Umständen eine Entschei‐

197 Als Beispiel dafür nennt Raz (2006, 1014–15) Bestimmungen über den Umgang mit
pharmazeutischen Produkten.

5.1 Autoritäten als Dienstleister: Raz’ Dienstleistungskonzeption

243

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dung schwerfallen kann, weil uns z. B. relevante Informationen fehlen) (vgl.
dazu das „Sphärenmodell praktischer Autorität“, Abschn. 5.2.5).

Eine noch offene Frage ist, wer oder was eine legitime politische Autori‐
tät sein kann, wenn wir Raz’ Dienstleistungskonzeption übernehmen. Eine
Antwort darauf lässt sich am besten geben, indem wir zuerst überlegen, auf
welche Ebene politischer Organisation Raz’ Autoritätsverständnis abzielt.
Analysieren wir politische Systeme, lassen sich drei unterschiedliche Ebe‐
nen identifizieren. Die Makroebene ist das politische Institutionengefüge
als Gesamtes. D. h. sie umfasst – nehmen wir die Schweiz als Beispiel
einer de facto Autorität – die verschiedenen Organisationen, Behörden
und Institutionen wie den Bundesrat, den Grossen Rat des Kantons Bern
oder den Stadtrat der Stadt Zürich, die in ihrer Gesamtheit das politische
System der Schweiz darstellen. Darunter kommen auf der Mesoebene die
einzelnen Institutionen oder Netzwerke von Institutionen. Ein Beispiel da‐
für sind – bleiben wir im Schweizer Kontext – die einzelnen Kinder- und
Erwachsenenschutzbehörden, die verschiedenen Polizeibehörden oder die
Alters- und Hinterlassenenversicherung (AHV). Die „Amtspersonen“ wie
Polizist*innen oder Richter*innen bilden die zuunterst liegende Mikroebe‐
ne politischer Organisation.

Wir haben gesehen, dass gemäss Raz’ Dienstleistungskonzeption sowohl
Einzelpersonen als auch Institutionen potenziell legitime Autorität besitzen
können (vgl. Abschn. 5.1). Diese korrespondieren mit der Mikro- sowie
der Mesoebene. Was bedeutet dies für die Makroebene? Können Staaten
als Ganzes politische Autorität besitzen? Für Raz ist dies der Fall (vgl.
Abschn. 5.1.2). Meine Interpretation legt dagegen nahe, dass Staaten nicht
als Ganzes legitime Autorität besitzen können. Denn nicht die Schweiz
erbringt gegenüber ihren Bürger*innen Dienstleistungen, die Autorität zu
rechtfertigen vermöchte. Es sind „ihre“ Institutionen und „ihre“ Amtsträ‐
ger*innen. Dies führt nicht zwingend zu einer anarchistischen Position.
Zwar können Staaten an und für sich nicht legitim sein, eine Mehrzahl
(oder theoretisch gar alle) „ihrer“ Institutionen könnten legitime politische
Autoritäten sein. Spricht man in diesem Kontext davon, Staat A sei legitim,
sagt man nichts anderes als: „Die meisten Institutionen des politischen
Systems auf As Territorium sind für die meisten Bewohner*innen in As
Territorium legitime Autoritäten.“ In diesem Sinn ist die Schlussfolgerung
in einer gewissen Weise mit dem alltäglichen Sprachgebrauch vereinbar.

Die Idee, Staaten als Ganzes könnten niemals legitime Autorität erlan‐
gen, mag trotzdem auf den ersten Blick der Intuition der meisten zuwider‐

5 Autorität als Dienstleistung?

244

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


laufen. Man könnte etwa argumentieren, Autorität auf diese Weise zu ver‐
stehen, widerspräche dem Autoritätsverständnis der meisten. Wie ich oben
bereits angedeutet habe, ist dies auf sprachlicher Ebene nicht zwingend.
Ferner hat die Sichtweise, die legitime Autorität auf der Mikro- und der
Mesoebene ansiedelt, den deskriptiv-analytischen Vorteil, dass sie uns da‐
vor bewahrt, den „Staat“ als einen monolithischen Block zu verstehen. We‐
der ist er mit der Gesellschaft gleichzusetzen (vgl. Abschn. 2.1.2), noch ist
er eine einheitliche Entität. So über den Staat zu sprechen, ist in gewissen
Fällen als argumentative Krücke hilfreich, um beispielsweise die Komplexi‐
tät zu reduzieren. Trotzdem dürfen wir eines nicht vergessen: Staaten sind
im Grunde genommen ein komplexes System verschiedener Institutionen
mit unterschiedlichsten politischen Agenden.198 Darüber hinaus stärkt die
Dienstleistungskonzeption die theoretische Position einiger Anarchist*in‐
nen, die einzelne staatliche Institutionen ablehnen, andere dagegen vorläu‐
fig unterstützen (oder nicht behindern). Denn sind diese Institutionen der
Kern legitimer politischer Autorität, dann ist der anarchistische Pragmatis‐
mus keine inkonsequente Haltung. Man muss darin vielmehr eine differen‐
zierte Position gegenüber einem komplexen Institutionengefüge sehen, in
dem einzelne Institutionen keine, andere wenig und einige vielleicht mehr
legitime Autorität besitzen.

5.2 Sind politische Autoritäten wirklich Dienstleister?

Die hohe Flexibilität der Dienstleistungskonzeption verbunden mit ihrer
Wertschätzung individueller Autonomie macht Raz’ Autoritätsverständnis
attraktiv, um diese als Grundlage für die positive anarchistische Heraus‐
forderung zu verwenden. Bevor wir dies aber tun können, müssen wir
uns zunächst einigen Einwänden gegen die Dienstleistungskonzeption zu‐
wenden. Insbesondere der Stückwerkscharakter widerspricht dem gängigen
Verständnis politischer Autorität und bedarf deshalb unserer besonderen
Aufmerksamkeit. Gegen den Stückwerkscharakter kann man argumentie‐
ren, dieser fördere rechtliche Rosinenpickerei und vertrage sich nicht mit

198 Der Streit zwischen dem House of Commons und der britischen Regierung in Folge
des Brexits ist ein gutes Beispiel dafür. Premierminister Boris Johnson zielte auf
einen Austritt des Vereinigten Königreiches auf den 31. Oktober 2019 und nahm
dafür einen vertragslosen Zustand zwischen dem ausgetretenen Vereinigten König‐
reich und der Europäischen Union in Kauft. Die Mehrheit im House of Commons
wollte einen vertragsfreien Zustand dagegen verhindern.

5.2 Sind politische Autoritäten wirklich Dienstleister?

245

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Aufgabe des Rechts, verbindliche Regeln für alle zu definieren. Diesen
Vorwurf können wir auf der Grundlage von John Finnis’ Kritik an Raz’ Po‐
sition weiter vertiefen und konkretisieren. Denn Finnis’ These des Rechts
als nahtloses Netz ist viel näher am gängigen Verständnis politischer Auto‐
rität.

Neben diesem Argumentationsstrang gegen die Dienstleistungskonzepti‐
on, der ich mich im nächsten Abschnitt widme, gibt es noch weitere Kritik‐
punkte, die relevant sind, möchte man die Dienstleistungskonzeption der
positiven Herausforderung zugrunde legen (vgl. Ehrenberg 2011a). Selbst
wenn wir die These des Rechts als nahtloses Netz ablehnen, haben wir
Gründe, die gegen politische Autorität mit Stückwerkscharakter sprechen.
Die hohe Dynamik und Flexibilität, die sich aus diesem ergibt, können
in Unsicherheiten münden. Ob eine Autorität A gegenüber Person B in
Zusammenhang mit Policy-Bereich C legitime Autorität besitzt, muss für
den Zeitpunkt t1 ebenso neu bestimmt werden wie für t2, t3 usw. Daraus
resultiert eine immer wieder aufs Neue aufkommende Unsicherheit über As
Status gegenüber B. Auf diesen Kritikpunkt gehe ich in Abschn. 5.2.2 ein.

Neben dem Stückwerkscharakter gibt es ein weiteres Element der
Dienstleistungskonzeption, welches zu problematischen Ergebnissen füh‐
ren könnte. Indem wir Autorität mit der Frage verbinden, ob X ein guter
Dienstleister ist, stellen wir Xs Performanz ins Zentrum unserer Überlegun‐
gen. Ist aber diese entscheidend, könnten dann nicht auch ungerechte
Regimes legitime Autorität erlangen? Dieser Frage gehe ich in Abschn. 5.2.3
nach.

In Abschn. 5.2.4 gehe ich auf eine dritte Argumentationslinie ein, nach
welcher die nRT ignorant gegenüber demokratischen Entscheiden und Dis‐
sens sei. Denn es gehe nicht darum, unterschiedliche Meinungen zu ver‐
söhnen, sondern um richtige Antworten. Diese Tendenz ist nicht nur aus
demokratischer Perspektive problematisch. Angesichts des anarchistischen
Kernwertes der Diversität könnte dies gegen eine Adaption der Dienstleis‐
tungskonzeption für die positive Herausforderung sprechen.

Ein letzter Punkt, den wir betrachten müssen, ist die Frage, ob der dialo‐
gische Charakter von Autorität, der sich aus der Dienstleistungskonzeption
ergibt, das Individuum nicht überfordert. Wie ich in Abschn. 5.2.5 zeige,
helfen uns Autoritäten in Raz’ Sinn zwar, bessere rationale Denker*innen
zu sein, dafür scheinen sie von uns aber sehr viel zu fordern, um bestim‐
men zu können, ob sie die nRT erfüllen.

5 Autorität als Dienstleistung?

246

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5.2.1 Ist das Recht ein nahtloses Netz?

In Natural Law and Natural Rights ([1980] 2011) präsentiert Finnis seinen
naturrechtlichen Ansatz, der die Rolle des Rechts in Fällen sozialer Koordi‐
nation betont. Unser Verhalten durch das Rechtssystem zu koordinieren,
erlaubt es uns, in einer Gemeinschaft zusammenzuleben und die verschie‐
denen Aspekte dieses Gemeinschaftsgutes sicherzustellen. Indem er die Dy‐
namiken sozialer Koordination vor dem Hintergrund seines Verständnisses
praktischer Vernunft (practical reason) erläutert, möchte Finnis zeigen, dass
instrumentelle Rechtsansätze unzureichend sind. Aus diesem Fokus auf
Koordination als essenzielle Aufgabe des Rechts sowie der Betonung der
praktischen Vernunft ergibt sich auf den ersten Blick eine starke konzeptio‐
nelle Nähe zu Joseph Raz’ Ansatz.199

Trotz – oder aufgrund – der konzeptionellen Überscheidungen sind sich
Finnis und Raz in der Frage, ob es eine allgemeine politische Pflicht gibt,
nicht einig. Im Essay „The Authority of Law in the Predicament of Contem‐
porary Social Theory“ (1984) weist Finnis Raz’ Position zurück und argu‐
mentiert gegen Raz für die moralische Autorität des Rechts und für eine
allgemeine politische Pflicht. Auf diesen Angriff – der sich mehrheitlich auf
sein Buch The Authority of Law ([1979] 2009) bezieht – antwortete Raz im
Essay „The Obligation to Obey: Revision and Tradition“ (1984). Finnis’ Re‐
plik findet sich im Essay „Law as Co-ordination“ (1989). Nachfolgend ist es
weder mein Ziel, die genaue Diskussion zwischen John Finnis und Joseph
Raz zu rekonstruieren, noch gehe ich vertieft auf die Publikationsgeschich‐
te der Diskussion ein. Ich beschäftige mich primär mit zwei von Finnis’
Kritikpunkten, die sich am stärksten auf Raz’ Dienstleistungskonzeption
beziehen. Dies ist zum einen die Idee, das Recht sei ein nahtloses Netz und
man könne sich unmöglich dafür entscheiden, lediglich einzelnen Teilen
des Rechts zu folgen. Zum anderen gehe ich auf die Position ein, das Recht
sei nicht nur eine, sondern die Möglichkeit, soziale Kooperation zu sichern.
Und deshalb müsse es eine allgemeine pro tanto politische Pflicht geben.

Raz weist, wie oben erklärt, die These, es gäbe eine allgemeine politische
Pflicht zurück. Im besten Fall ist diese für Raz (1984, 140) redundant, da sie
uns moralisch zu etwas verpflichtet, zudem wir bereits moralisch verpflich‐
tet sind. Auch ohne die politische Pflicht, die mich beispielsweise moralisch

199 Inwieweit sich aus diesen prima facie Gemeinsamkeiten ähnliche Konzeptionen von
Moral und Gesellschaft ergeben, lasse ich hier offen. Für eine vertiefte Auseinander‐
setzung mit der Debatte zwischen Finnis und Raz, siehe z. B. S. Aiyar (2000) oder
Leora Batnitzky (1995).

5.2 Sind politische Autoritäten wirklich Dienstleister?

247

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dazu verpflichtet, dem gesetzlichen Tötungsverbot Folge zu leisten, besitze
ich eine moralische Pflicht, die mir gebietet, niemanden zu töten. In diesem
Sinne fügt eine politische Pflicht nichts Neues zu unserer moralischen
Situation hinzu. Im schlimmsten Fall ist das politische Sollen für Raz eine
moralische Perversion (141): Sehen wir von einer moralisch verbotenen
Handlung H ab, lediglich weil sie rechtlich verboten ist, kommen die fal‐
schen Handlungsgründe zum Zug. Wir erwarten von einer Person, von H
abzusehen, weil sie moralisch verboten ist. Das rechtliche Verbot von H
ist in diesem Kontext nicht relevant. Die politische Pflicht ist auch nicht
notwendig, damit das Recht als Instrument die Funktion einer Autorität
unterstützt. Diese besteht für Raz darin, uns dabei zu unterstützen, jenen
Gründen nachzukommen, die für uns gelten, und die uns dadurch zu
besseren rationalen Denker*innen machen. Für diese Dienstleistung ist
das Recht an und für sich nicht auf moralische Autorität angewiesen (vgl.
Abschn. 5.1).

Finnis (1984) weist Raz’ Argumentation zurück. Denn diese anerkennt
einen für Finnis entscheidenden Punkt nicht: Was dabei hilft, ein moralisch
gefordertes Ziel zu erreichen, ist selbst moralisch gesollt, solange es keine
gleichwertige oder bessere Alternative dazu gibt. Diese strukturelle Schwä‐
che wird für Finnis offensichtlich, fokussiert man auf zwei Annahmen, die
Raz akzeptiert (117). Erstens nimmt Raz an, wir hätten alle moralische
Gründe, durch soziale Kooperation jene Güter zu sichern, die notwendig
für unser Wohlbefinden sind.200 Für Raz ([1979] 2009, 54) ist es ein Ge‐
meinplatz zu sagen, gesellschaftliches Leben sei auf soziale Kooperation
angewiesen. Denn diese ermöglicht einerseits Handlungen auszuführen,
die nur dann von Nutzen sind, wenn genügend Menschen sie ausführen
(247). Andererseits erlaubt Kooperation, generelle moralische Pflichten zu
konkretisieren (248). Zweitens ist für Raz das Rechtssystem essenziell, um
soziale Kooperation aufrechtzuerhalten. Das Recht erreicht dies, indem es
durch die „erste rechtliche Technik“ pragmatische Gründe (z. B. Strafver‐
meidung) schafft, ein kooperatives Unterfangen zu unterstützen (248). Die
zweite rechtliche Technik macht damit vertraut, worauf die Kooperation
zielt und was man tun muss, um dieses zu unterstützen (249). Dieser

200 Dies Annahme findet sich ebenfalls bei Finnis. Ich komme weiter unten nochmals
darauf zu sprechen.

5 Autorität als Dienstleistung?

248

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beitrag zu sozialer Kooperation lässt das Recht wie eine Art Gebrauchsan‐
weisung dastehen.201

Für Finnis (1984, 118) widerspricht die zweite Annahme aber der These
Raz’, das Recht besässe keine moralische Autorität. Denn diese folgt – in
Kombination mit der Komplexität des menschlichen Wohlergehens – für
Finnis aus der zentralen Stellung des Rechts. Mit dieser Aussage stellt sich
Finnis gegen die strikte Trennung zwischen „moralisch“ und „rechtlich“,
die sich bei Raz findet (Batnitzky 1995, 156). Für Finnis müsste Raz diese
Dichotomie eigentlich überwinden und anerkennen, dass das Recht nicht
nur essenziell, sondern notwendig ist – und damit moralisch gefordert –
für die Sicherstellung sozialer Kooperation.

Um diese Position besser zu verstehen, ist eine kurze Skizze von Finnis’
([1980] 2011, Kap. 1, 5, 6, 9–11) Argument für die Existenz einer generischen,
präemptiven politischen Pflicht hilfreich. Für ihn gibt es eine abschliessen‐
de Anzahl von Grundgütern (Wissen, Leben, praktische Vernunft, Gesellig‐
keit der Freundschaft, ästhetische Erfahrungen, Religion, Spiel), die intrin‐
sisch und offensichtlich wertvoll für jeden Menschen sind. Unser Wohler‐
gehen ist darauf angewiesen, diese Güter zu verwirklichen. Deshalb sollte
eine Gesellschaft auf eine Weise organisiert sein, welche die Verwirklichung
besagter Güter erlaubt. Fragen wir uns, wie wir dies bewerkstelligen sollten,
werden wir durch unsere praktische Vernunft eine Vielzahl möglicher En‐
gagements, Orientierungen und Projekte identifizieren, die erlauben, diese
Güter zu verwirklichen. Diese Projekte und Engagements werden vielmals
unvereinbar sein und keines wird die eine richtige Lösung sein. Dies ist
problematisch, weil es in gewissen Fällen erst dann möglich ist, zu handeln,
wenn eine Lösung ausgewählt wird.202 Unsere praktische Vernunft kann
uns aber nicht helfen, da keine der möglichen Lösungen die eine richtige
ist, die wir durchs rationale Überlegen erkennen könnten. Damit sehen wir

201 Darin zeigt sich eine Arbeitsteilung zwischen Recht und Moral bei Raz. Das Recht
setzt uns über kooperative Unterfangen in Kenntnis und konkretisiert allgemeine
moralische Pflichten. Damit ist das Recht durch die Moral informiert, ohne dabei
aber moralisch aufgeladen zu werden. Die Moral ist weiterhin fürs Moralische
zuständig.

202 Für Finnis ([1980] 2011, 232) ist Handeln in gewissen Fällen nicht optional, sondern
geboten. Eine politische Gemeinschaft muss u. a. darüber entscheiden, wie sie ihre
natürlichen Ressourcen verwalten und verwenden möchte, wann die Anwendung
von Gewalt angebracht ist, welche Kommunikationsformen und -inhalte erlaubt
sind sowie über die vielen weiteren Probleme, verschiedene Gerechtigkeitsaspekte
in Einklang zu bringen.

5.2 Sind politische Autoritäten wirklich Dienstleister?

249

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


uns einem Koordinationsproblem gegenüber. Dessen Auflösung kann ent‐
weder durch Einstimmigkeit erfolgen – was für Finnis aber unpraktikabel
ist – oder indem eine Autorität eine Lösung für alle verbindlich auswählt.203

Das Recht ist dabei für Finnis nicht ein Weg, Koordinationsprobleme zu
lösen. Es ist anderen Formen sozialer Organisation überlegen. Das Recht –
welches noch weitere Funktionen hat, als Koordinationsprobleme zu lö‐
sen – ist für Finnis die beste Form sozialer Autorität, weil es koordiniert,
indem es generelle, prospektive, stabile, klare, öffentlich bekannte und für
alle Mitglieder einer Gemeinschaft gültige Regeln aufstellt. Ferner führt
verfassungsgemässe Governance eine Art prozedurale und formale Fairness
ein (vgl. Aiyar 2000, 468–70).

Des Weiteren erlaubt erst das Recht – trotz der Inkommensurabilität
menschlicher Güter und der daraus resultierenden vielen möglichen For‐
men individuellen Wohlergehens – in einer Gemeinschaft zu leben. Da das
Recht in diesem Sinne entscheidend dafür ist, ein moralisch verlangtes Ziel
zu erreichen, verlangt die Moral von uns, das Recht aufrechtzuerhalten.
Aus diesem Grund haben wir eine moralische Pflicht, dem Recht Folge zu
leisten.204

Ein Gesetz zu erlassen, verändert für Finnis (1984, 119–20) den Kontext
für unsere praktischen Überlegungen auf eine Weise, wie dies andere Mit‐
tel der Kooperationssicherung nicht könnten. Das Kooperationsschema
X rechtlich festzuschreiben, verleiht diesem moralische Autorität qua sei‐
nem rechtlichen Status. Dadurch haben wir einen zwingenden moralischen

203 Wie Finnis ([1980] 2011, 231) zu bedenken gibt, ist vermutlich mehr Autorität und
Regulation gefordert, je besser und intelligenter die Mitglieder einer Gruppe sind
und je grösser ihr Engagement und ihr Einsatz für gemeinsame Ziele und für
Gemeinschaftsgüter sind, damit diese erreicht werden können.

204 Bei der politischen Pflicht handelt es sich bei Finnis um eine pro tanto Verpflich‐
tung. In einer Antwort auf Raz’ Argument, das Recht vereinfache stark, um eine
grosse Zahl von Personen koordinieren zu können, gesteht Finnis ein, mitunter
diene ein Individuum der Fairness (oder anderen Aspekten des Gemeinwohls)
eher durch einen Gesetzesbruch als durch Konformität (Finnis 1989, 103–4). Gesetz‐
gebende Institutionen können Fehler machen oder auf eine Weise handeln, die
dem Gemeinwohl entgegenläuft, weshalb Rechtsstaatlichkeit nicht jeden Aspekt des
Gemeinwohls garantieren kann. Mehr noch, es gibt Situationen, in denen man
den Werten, welche die Rechtsstaatlichkeit sichern soll, am besten Rechnung trägt,
wenn man vorübergehend vom Recht abweicht (vgl. Finnis [1980] 2011, 274–75).
Dies impliziert, dass für Finnis im „Standardfall“ die moralische Autorität des
Rechts gegeben ist und rechtliche Anordnungen verbindlich sind – auch wenn
im Einzelfall anderweitige moralische Überlegungen die politische Pflicht zu über‐
trumpfen vermögen (vgl. auch Aiyar 2000, 480–81, 488).

5 Autorität als Dienstleistung?

250

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grund, X zu akzeptieren und den damit verbundenen rechtlichen Regeln
Folge zu leisten. Diesen notwendigen Zusammenhang stellt Raz dagegen
infrage. Erstens ist das Recht auch ohne moralische Autorität funktions‐
fähig. Zweitens ist es von einem moralischen Standpunkt aus gesehen
egal, welches Mittel (z. B. rechtliche Bestimmungen, Propaganda, Ermah‐
nungen) eine soziale Kooperation am Laufen hält. Die moralische Autorität
eines kooperativen Unterfangens ergibt sich für Raz aus der faktischen
Tatsache seiner Existenz – und nicht daraus, rechtlich vorgeschrieben zu
ein. Ohne effektive Kooperation gibt es keine Gründe, ein kooperatives
System aufrechtzuerhalten (Raz [1979] 2009, 249).

Man kann sich an dieser Stelle fragen, ob Raz es sich damit nicht
etwas zu einfach macht. So ist denn auch der Fakt der komplexen Natur
des menschlichen Wohlergehens Finnis’ (1984, 118) Grundlage, um Raz zu
widersprechen. Es gibt jeweils verschiedenste Möglichkeiten, die verschie‐
denen Güter in Einklang zu bringen, die für unsere Wohlergehen relevant
sind. Dies führt aber unweigerlich zu Konflikten. Die beste Lösung, um
diese Konflikte zu lösen, ist das Recht. Dieses mag uns im Einzelfall Nach‐
teile auferlegen und anderen Vorteile gewähren. Andere rechtliche Bestim‐
mungen gewähren uns aber in anderen Fällen Vorteile und benachteiligen
andere (Finnis 1984, 119). Damit schafft das Recht eine moralische Verbind‐
lichkeit, ohne die moralische Kooperation nicht möglich ist, und verbindet
uns und unsere Handlungen in Finnis’ Augen über Zeit und Raum mit
anderen und deren Handlungen. In diesem Sinn handelt es sich beim Recht
um ein nahtloses Netz:

The law presents itself as a seamless web. Its subjects are not permitted to
pick and choose among the law’s prescriptions and stipulations. It links
together, in a privileged way, all the persons, and all the transactions,
bearing on the farmer’s present and immediate future situation. It also
links all the people and transactions which have borne on the farmer’s
well-being or interests in the past. And finally, it links too all the people
and transactions that may bear on his future interests and well-being as
he moves into other occupations, into retirement, old-age, illness and
death. The metaphors, „web“ and „links“, here stand for the fact that in
all, these differing times and situations, a common reason for action –
the law – was available and peremptory. (Finnis 1984, 120).

Dem Individuum ist es nicht gestattet, eigenmächtig zu entscheiden, wel‐
chen Normen es folgen möchte und welchen nicht. Dies liegt in der
Funktion des Rechts begründet, welcher dieses ausschliesslich in seiner

5.2 Sind politische Autoritäten wirklich Dienstleister?

251

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesamtheit nachkommen kann. Aus Finnis’ Sicht müssen wir dem Gesetz
pro tanto Folge leisten, auch wenn wir im Einzelfall besser darin wären,
das Richtige zu tun. Befolgten wir das Recht lediglich von Zeit zu Zeit,
anerkennten wir die Zeit, Ort und Einzelhandlungen transzendierenden
Verbindungen zwischen den Knotenpunkten im Netz nicht. Mehr noch,
wir begännen damit, die Naht, die das Netz zusammenhält, aufgehen zu
lassen. Als der gesellschaftliche Koordinator muss das Recht gemäss Finnis
allgemeine und nicht bloss partikulare Autorität besitzen. Folglich können
wir das Recht ausschliesslich in globo annehmen oder ablehnen. Eine
rechtliche Rosinenpickerei ist nicht möglich.

Auf den ersten Blick gibt es gute Gründe, die für die These des nahtlo‐
sen Rechts sprechen. Zu nennen ist beispielsweise unsere Tendenz, die
eigene Expertise zu überschätzen. Diesen Bias, die eigenen Qualitäten und
Fähigkeiten in Bezug auf dieselben anderer Personen als besser einzustu‐
fen, als sie in der Tat sind, wird in der sozialpsychologischen Literatur
als Above-Average-Effekt bezeichnet (Alicke und Govorun 2005). Sich ein
Beispiel dafür auszudenken, ist ein Leichtes: Gewisse Strassenverkehrsteil‐
nehmer*innen haben das Gefühl, sich über bestimme Verkehrsregeln hin‐
wegsetzen zu können, weil sie sich für überdurchschnittlich gute Autofah‐
rer*innen halten. Einige mögen überdurchschnittliche Fähigkeiten haben,
wenn es beispielsweise darum geht, das eigene Fahrzeug zu beherrschen
oder Verkehrssituationen einzuschätzen. Auf die meisten trifft dies aber
nicht zu. Und wenn sich diese Mehrheit, weil sie sich fälschlicherweise
als „Expert*innen“ fühlt, nicht mehr genügend an die Verkehrsregeln hält,
droht die Koordination im Verkehr zusammenzubrechen. Dies macht Fin‐
nis’ Verständnis des Rechts als nahtloses Netz attraktiv. Denn von dieser
Warte aus ist die Frage nach der individuellen Expertise irrelevant, weil wir
eine pro tanto politische Pflicht besitzen.

Es ist aber übereilt, aus dem empirisch belegten Bias zu folgern, Finnis’
These treffe zu. Denn es gibt empirische Indizien, die darauf hinweisen,
dass es sich beim Above-Average-Effekt um ein Phänomen handelt, das
kulturell bedingt ist (Heine und Hamamura 2007) oder nicht in allen Situa‐
tionen zum Tragen kommt. Ist eine Aufgabe z. B. schwer oder die Aussicht
auf Erfolg gering, kommt gar ein Worst-than-Average-Effekt zum Tragen
(Moore 2007, 43). Folglich ist unsere Tendenz, unsere Expertise oder unser
Können zu überschätzen kein „natürlicher“ Wesenszug des Menschen, der
unausweichlich ist. Er ist vielmehr kontextabhängig.

Selbst wenn der Above-Average-Effekt nicht (zwingend) spielt, gibt es
noch einen weiteren Grund, der Finnis’ These stützen könnte. Ohne Auto‐

5 Autorität als Dienstleistung?

252

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ritäten könnten wir gar nicht selbstbestimmt leben. Dies habe ich weiter
oben am Beispiel der moralischen Pflicht illustriert, Menschen in Not zu
helfen. Was folgt aus dieser abstrakten Pflicht im Einzelfall? Wie gross
dürfen die Kosten für uns sein, um von der Nothilfepflicht entbunden
zu sein? Welche Form sollte unsere Hilfe annehmen und wem gegenüber
sind wir verpflichtet? Diese und weitere Frage lassen erahnen, wie komplex
die Ausgestaltung bereits einer Pflicht werden kann. In Kombination mit
anderen Handlungsgründen, deren Umsetzung je nach Kontext ebenfalls
anspruchsvoll ist, steigt der Komplexitätsgrad weiter an. Von einem Indivi‐
duum unter diesen Voraussetzungen zu verlangen, stets selbst entscheiden
zu sollen, führte wie oben argumentiert das Konzept der Autonomie ad ab‐
surdum. Es würde mehr vom Individuum verlangt, als dass es leisten kann.
Übernimmt eine Autorität einen Teil der interpretativen Arbeit und gibt
vor, welche Form von Hilfe in welchem Kontext vorausgesetzt oder ange‐
bracht ist, entlastet dies uns. Diese Entlastung davon, selbst entscheiden zu
müssen, bildet eine notwendige Grundlage für ein autonomes Leben. Ohne
Autoritäten, die Details spezifizieren und moralische Verpflichtungen kon‐
textualisieren, käme es zu einer Überforderung des Individuums. Einerseits
verlangte man vom Individuum mehr, als dass es leisten kann. Andererseits
könnten wir uns nicht auf das konzentrieren, was wir als wichtig für unser
gutes Leben identifiziert haben. Diese Überlegungen lassen sich ebenfalls
auf Schemen sozialer Kooperation übertragen. Eine Arbeitslosenversiche‐
rung erlaubt uns beispielsweise, unserer Pflicht zur Nothilfe leichter und
effizienter nachzukommen, als wenn wir dies ohne ein solches Sozialwerk
tun müssten.

Dazu kommt: Trittbrettfahren ist rational. Man muss nicht den Homo
oeconomicus als Menschenbild akzeptieren, um Trittbrettfahren als oppor‐
tune und „rationale“ Strategie zu identifizieren. Akzeptieren wir die folgen‐
den Annahmen, kommen wir ebenfalls zu diesem Schluss. Erstens bedeutet
ein gutes Leben zu führen, das umzusetzen, was wir als wichtig identifi‐
ziert haben. Zweitens sind unsere Ressourcen wie Zeit, Energie, Aufmerk‐
samkeit, Geld usw. beschränkt. Aus diesem Grund ist es rational, sich
möglichst auf jene Aktivitäten und Handlungen zu konzentrieren, die wir
als entscheidend für ein gutes Leben identifiziert haben. Folglich hat man
ein legitimes Interesse daran, möglichst wenig Ressourcen für andere Dinge
aufzuwenden. Da ein kooperatives Unterfangen nicht notwendigerweise auf
die Unterstützung aller angewiesen ist, kann eine Person ihre knappen Res‐
sourcen auf jene Schemen konzentrieren, die am meisten zu ihrem guten
Leben beitragen. Je mehr Personen aber so denken, desto wahrscheinlicher

5.2 Sind politische Autoritäten wirklich Dienstleister?

253

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist entweder der Zusammenbruch gewisser kooperativer Unterfangen oder
die unfaire Verteilung von deren Lasten.

Es ist diese Gefahr, die uns einen gewichtigen Grund gibt, gewisse ko‐
operative Schemen zu unterstützen. In Kombination mit deren Fähigkeit,
uns zu entlasten, folgt für uns ein gewichtiger Grund zur Kooperation. Ak‐
zeptieren wir individuelle Autonomie als für alle wertvoll, dann ist es nicht
zu weit hergeholt, eine natürliche Pflicht qua Menschsein zu akzeptieren,
kooperative Schemen zu unterstützen, die das menschliche Wohlergehen
fördern. Diese Pflicht ist aber nicht spezifisch. Solange System X moralisch
akzeptabel ist, haben wir eine pro tanto Pflicht, dieses zu unterstützen oder
mindestens nicht zu behindern. Diese hält aber – und darauf weist Raz
([1979] 2009, 249) richtigerweise hin – nur wenn X am Laufen ist.205 In
diesem Sinn ergibt sich Xs moralische Autorität aus seiner Existenz. Von
dieser Position aus sind auch die von Raz identifizierten Funktionen –
erstens Motivation jener, die ein System sonst nicht unterstützten, durch
pragmatische Gründe und zweitens Information – überzeugend. Das Recht
muss nicht mehr tun, um einen wertvollen Beitrag zur Kooperationssiche‐
rung zu leisten. Denn wir haben auch ohne das Recht moralische Gründe
zur Kooperation. Diese ist der einzige Weg, jene Güter zu sichern oder zu
produzieren, die wir für unser Wohlergehen benötigen. Das Recht schafft
in diesem Kontext lediglich einen zusätzlichen, bestenfalls redundanten
moralischen Grund. Damit reicht es aus, wenn das Recht uns darüber in‐
formiert, welche kooperativen Schemen in einer Gesellschaft gelten sollen.

Trotzdem weisst Finnis’ Einwand auf einen relevanten Punkt hin. Der‐
weil Raz die Rolle des Rechts treffend beschreibt, verkennt er die morali‐
sche Dimension der Informationsfunktion. Durch diese erfahren wir nicht
nur, welche kooperativen Schemen es gibt, sondern auch, welche es geben
soll. Der Fokus muss gar auf dem letzteren Aspekt liegen, da eine rechtliche
Regelung, die ein System vorschreibt, nicht gleichbedeutet mit dessen Exis‐
tenz ist. Damit scheint das Recht entgegen Raz’ Position zur moralischen
Autorität kooperativer Unterfangen beizutragen. Können wir dies weiter

205 So sagt Raz ([1979] 2009, 249): „[…] suppose that the law requires keeping the rivers
clean but that nobody obeys and the rivers have turned into public sewers. The
moral reasons for not throwing refuse into them that we have been considering do
not exist in such circumstances notwithstanding the legal requirement not to do so.“
Damit sagt Raz nicht, ohne die Existenz eines kooperativen Systems gäbe es keine
Pflicht zur Kooperation. Nur weil niemand den Fluss effektiv schützt, bedeutet das
nicht, es gäbe keine Gründe, dies nicht zu tun. Wir haben lediglich keinen Grund,
das gesetzlich vorgeschriebene System zu unterstützen.

5 Autorität als Dienstleistung?

254

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spezifizieren? Gehen wir von einer Situation aus, in der eine Menge M =
{S1, S2, S3, S4} von möglichen moralischen Koordinationsschemata besteht
und Autorität A das Schema S1 durchsetzt. Ergäbe sich die moralische Auto‐
rität von S1 durch seine (zufälligerweise) Umsetzung und Akzeptanz, wäre
S1s moralische Autorität aber lediglich schwach. Denn S1 ist nicht die einzig
moralisch zulässige Lösung und Zufall ist lediglich ein schwacher Grund
dafür, S1 auch zukünftig S2, S3 und S4 vorzuziehen. Darauf könnte man
einwenden, da unsere praktischen Überlegungen keines der vier Schemen
als besser im Vergleich zu den anderen zu identifizieren vermögen, sei es
im Endeffekt irrelevant, welches durchgesetzt wird.206 Dies verkennt aber
die eigentliche Schwierigkeit. Es sind nämlich Situationen vorstellbar, in
denen von einem individuellen Standpunkt aus nicht gilt „S1 = S2 = S3 =
S4“ und in denen die Auswahl eines Schemas kontrovers sein wird. Dies
zeigt sich im Zusammenhang mit dem Strafrecht.207 As autoritative Aussage
trägt vor diesem Hintergrund durch den Ausschluss anderer Schemata zur
moralischen Autorität von S1 bei. A „immunisiert“ S1 gegenüber S2, S3 und
S4 und verändert damit den moralischen Kontext. S1 wird zur Lösung, die
nicht nur gilt, sondern auch gelten soll. In einer pluralistischen Gesellschaft
ist die Wahl von S1 aber notwendigerweise umstritten. Dies – zusammen
mit der Tatsache, dass sich gesellschaftliche Kontexte im Laufe der Zeit
verändern – macht eine regelmässige Überprüfung und Rechtfertigung
notwendig. Geschieht dies nicht, droht ein Status-quo-Bias, der u. a. dazu
führt, andere Vorstellungen des guten Lebens unsichtbar zu machen. Dies
verlangt, dialogisch an die Frage heranzugehen, welche Güter fürs mensch‐
liche Wohlergehen in welcher Form notwendig sind. Das bedeutet aber
nicht, die Frage der Akzeptanz sei irrelevant. Das Gegenteil ist der Fall.

206 Beispielsweise ist für sich genommen moralisch irrelevant, ob Links- oder Rechts‐
verkehr herrscht. Beide Lösungen sind moralisch gesehen gleichwertig gut oder
schlecht. Wichtig ist lediglich, dass sich alle an die gewählte Lösung halten.

207 Robert Nozick erwähnt diese Schwierigkeit in Zusammenhang mit Verfahrensrech‐
ten und den privaten Schutzinstitutionen, die er im ersten Teil von Anarchy, State,
and Utopia (1974) entwickelt. Er erwartet, dass es keine Einigkeit darüber geben
wird, welches Prozedere angemessen ist, um mit Verbrechen zu verfahren. Einige
werden Lösungen bevorzugen, die fälschliche Verurteilungen unwahrscheinlicher
machen. Andere werden jenen Verfahren den Vorzug geben, die abschreckender
wirken: „It is […] very doubtful that any provision of the law of nature will (and
will be known to) settle the question of how much weight is to be given to such
considerations, or will reconcile people’s different assessments of the seriousness of
being punished when innocent as compared to being victimized by a crime […].
With the best will in the world, individuals will favor differing procedures yielding
different probabilities of an innocent person’s being punished“ (Nozick 1974, 97).

5.2 Sind politische Autoritäten wirklich Dienstleister?

255

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Akzeptanz macht aus der Möglichkeit S1 einen sozialen Fakt und ohne
diesen Status bliebe S1 wirkungslos.

Diese Überlegungen sprechen gegen Finnis’ These des nahtlosen Netzes.
Nicht nur ist der normative Aspekt der Informationsfunktion des Rechts
mit der Dienstleistungskonzeption vereinbar. Er zeigt darüber hinaus auf,
weshalb das Recht nicht nahtlos sein darf. Die Ansprüche einer diversen
Gesellschaft lassen sich eher mit Raz’ als mit Finnis’ Ansatz vereinbaren.
Raz’ Begriff des Sozialen unterstreicht diesen noch weiter (Batnitzky 1995,
172). Dieser verlangt nach einer ständigen Rechtfertigung der Grundgüter.
Für Finnis endet diese dagegen, sobald man die Grundgüter identifiziert
hat. Sobald dies geschehen ist, werden sie zusammen mit Finnis’ Konzepti‐
on der praktischen Vernunft festgelegt. Für Raz ist diese aber nicht an ein
bestimmtes Gut oder bestimmte Güter gebunden (167).

5.2.2 Führt der Stückwerkscharakter zu Unsicherheit?

Entscheidet sich eine legitime politische Autorität für eine mögliche Lö‐
sung eines Koordinationsproblems, wird diese für alle, die der Autorität
unterstehen, verbindlich. Damit wird nicht nur der rechtliche, sondern
wie oben gezeigt auch der moralische Status der Lösung verändert. Für
mich als Einzelperson hat dies einen entscheidenden Vorteil. Die Komple‐
xität meines Lebens sinkt, womit Ressourcen frei werden, die ich für jene
Projekte verwenden kann, die ich für mein Leben als wichtig identifiziert
habe. Mehr noch, es sind erst Autoritäten, die mir das Zusammenleben
mit anderen Menschen ermöglichen.208 Der Stückwerkscharakter, der Raz’
Dienstleistungskonzeption innewohnt, führt zu einem dynamischen Auto‐
ritätsverständnis, das sensitiv auf meine (momentanen) Fähigkeiten und
meinen Wissenstand reagiert. Die daraus resultierende Flexibilität sieht Raz
in Morality of Freedom als einen grossen Vorteil seiner Konzeption an.
Sie könnte sich aber ebenso als eine grosse Schwäche herausstellen, da
Stückwerksautorität zwangsläufig zu Unsicherheiten führt.

208 Derweil für Raz (1984, 154) keine Pflicht besteht, sich einer bestimmten Gemein‐
schaft zugehörig zu fühlen, ist ein autonomes Leben nicht möglich, ohne einer Ge‐
meinschaft anzugehören. Lediglich vor dem Hintergrund biologischer und sozialer
Beschränkungen, die einige der menschlichen Bedürfnisse festlegen, kann Raz’ (Raz
1986, 155–56) Augen eine autonome Persönlichkeit sich entwickeln und gedeihen.

5 Autorität als Dienstleistung?

256

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ob eine Autorität A gegenüber Person B in Zusammenhang mit Policy-
Bereich C legitime Autorität besitzt, ist für den Zeitpunkt t1 ebenso zu
bestimmen wie für t2, t3 usw. Daraus resultiert eine stets aufs Neue aufkom‐
mende Unsicherheit über As Status gegenüber B. Dies negiert auf individu‐
eller Ebene gerade den Vorteil davon, eine Autorität zu haben. Weil sich
B laufend die Legitimationsfrage stellen muss, steigt der Komplexitätsgrad
von Bs Leben an. Doch genau hier sollten Autoritäten uns helfen, indem
sie diesen (auf ein vernünftiges Mass) reduzieren, damit wir uns darauf
konzentrieren können, was wir als wichtig in unserem Leben identifiziert
haben. Im besten Fall tauschen wir eine komplexe Frage („Was ist in einer
Situation, die C betrifft, von B verlangt?“) gegen eine andere („Sind As
autoritative Aussagen für B bindend?“) ein. Im schlimmsten Fall sehen wir
uns mit mehreren dieser Fragen konfrontiert. Zuerst ist zu klären, ob A
in einer C betreffenden Situation Autorität gegenüber B besitzt. Verneint B
dies, muss sich B eigenhändig damit auseinandersetzen, was in C betreffen‐
den Situationen die richtige Handlung ist. Um den Komplexitätsgrad auf
einem annehmbaren Niveau zu halten, könnte sich B pragmatisch dafür
entscheiden, so zu tun, als ob A legitime Autorität besitzt. Damit handelte
B aber nicht mehr länger autonom, womit sich ein Widerspruch zwischen
individueller Autonomie und politischer Autorität ergäbe.209

Die Unsicherheit, die sich aus der Flexibilität von Raz’ Dienstleistungs‐
konzeption ergibt, hat aber nicht nur auf individueller Ebene möglicher‐
weise negative Auswirkungen. Wie wir jeden Tag auf verschiedensten
Ebenen beobachten können, ist der Anspruch auf politische Autorität
umkämpft. Das Element der Unsicherheit, welches Stückwerksautorität ein‐
führt, macht den Anspruch auf Autorität noch angreifbarer. Und unsicher
zu sein, ob A legitime politische Autorität besitzt oder nicht, kann tödlich
sein, wenn sich aus einem Koordinationsproblem ein Konflikt entwickelt,
der nicht mehr mittels einer Autorität entschieden werden kann. Aber
auch Konfliktsituationen, die sich nicht aus einem Koordinationsproblem
ergeben, stellen Stückwerksautorität vor eine Herausforderung. Eine solche
Situation könnte sich beispielsweise folgendermassen gestalten. In einer
Stadt hat sich neben der Polizei eine weitere Sicherheitsfirma etabliert, die
polizeiähnliche Dienstleistungen anbietet. Nun kommt es in einem Wohn‐

209 Damit möchte ich nicht dafür plädieren, man müsse jederzeit autonom handeln.
Dies verlangte von uns nur mehr, als zu was wir fähig sind. Wir werden manchmal
nicht die Zeit, das Wissen, die Informationen oder die Fähigkeiten haben, um
autonom zu handeln.

5.2 Sind politische Autoritäten wirklich Dienstleister?

257

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


block zu einem Fall häuslicher Gewalt. Die Nachbarn aus der oberhalb
liegenden Wohnung rufen die Polizei. Die Nachbarn aus der darunter
liegenden Wohnung rufen dagegen den Sicherheitsdienst. Beide Organisa‐
tionen senden ihre Leute, die zeitgleich im Wohnblock eintreffen. Anstelle
davon, der bedrohten Person zu Hilfe zu eilen, streiten sich die Polizeibe‐
amten und die Mitarbeiterinnen der Sicherheitsfirma zuerst, wer – wenn
überhaupt – in diesem Fall gegenüber dem Täter legitime Autorität besitzt.
Im besten Fall einigen Sich die Polizeibeamten und die Mitarbeiterinnen
der Sicherheitsfirma. Im schlimmsten versucht eine Seite die andere durch
Gewalt zu überzeugen. Derweil es nicht gleich im ersten Konfliktfall zu
einem Gewaltausbruch kommen muss, so zeigt die menschliche Geschichte
einen gewissen Hang, Probleme durch Gewaltanwendung zu lösen.

Damit ist klar: Stückwerksautorität führt zu Unsicherheit und diese kann
negative Konsequenzen haben. Die Unsicherheit, die zutage tritt, hat aber
auch ihr Gutes. Sich auf individueller Ebene zu fragen, ob eine Institution
oder Person gegenüber mir eine legitime Autorität ist, hilft mit, einem Sta‐
tus-quo-Bias – wenn nicht zu vermeiden – entgegenzuwirken. Weil, möchte
ich autonom handeln, ich mich stets aufs Neue fragen muss, trage ich Kon‐
textveränderungen eher Rechnung. Die Unsicherheit in unserem Umgang
mit Autoritäten, welche die Dienstleistungskonzeption nicht verdeckt, lässt
uns die Risse und Widersprüche in der politischen Ordnung erkennen,
die uns umgibt. Dies widerspricht der Tendenz, den Staat als Monolith zu
verstehen. Politische Stückwerksautorität zwingt uns vielmehr, den Staat als
ein Geflecht von Institutionen zu begreifen, die unterschiedlichen Zielen
und Wertvorstellungen dienen.

Folgt daraus, die Unsicherheit, die sich aus Stückwerksautorität ergibt,
anzuerkennen, man akzeptiere ebenfalls, dies habe tödliche Konsequen‐
zen im politischen Kontext? Nein, denn dieser Zusammenhang ist nicht
zwingend. Selbst wenn die menschliche Geschichte unseren Hang dazu
belegte, Konflikte mit Gewalt zu lösen, darf man andere Episoden unserer
Geschichte nicht unberücksichtigt lassen. Denn viele Episoden verweisen
eher auf unsere Fähigkeit, friedlich neben‑ und miteinander zu leben sowie
mit anderen zu kooperieren, um unsere Ziele zu erreichen (Bregman 2020a,
2020b). Folglich können wir aus dem Fehlen einer langfristig „stabilen“
legitimen Autorität nicht schliessen, eine Gesellschaft müsse in Anomie

5 Autorität als Dienstleistung?

258

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Gewalt versinken.210 Daraus ergeben sich aber praktische Fragen. Wie
soll eine politische Gemeinschaft mit Menschen in ihrer Mitte umgehen,
welche die Autorität einzelner oder aller politischen Institutionen nicht
anerkennen? Wann sollen wir die Autorität einer Institution oder einer
Person zurückweisen?

Die erste Frage stelle ich für den Moment zurück und nehme sie in
Abschn. 6.1.3 wieder auf. Für deren Beantwortung müssen wir zuerst noch
der Frage nachgehen, ob Stückwerksautorität zu einem Nebeneinander ver‐
schiedener Autorität führt respektive dies erlaubt (vgl. Abschn. 5.3). Auf die
zweite kann ich an dieser Stelle eine mögliche Antwort skizzieren. Wir be‐
nötigen soziale Kooperation für ein gutes Leben. Einzig im Rahmen einer
Gesellschaft können wir jene menschlichen Güter verwirklichen, die uns
ein gutes Leben ermöglichen. Dies gibt uns einen vernünftigen Grund –
wollen wir unsere Möglichkeiten zu einem guten Leben nicht sabotieren –
bestehende, ausreichend gerechte gesellschaftliche Institutionen(gefüge)
nicht unnötig zu gefährden. Die Notwendigkeit sozialer Kooperation legt
demnach eine vorsichtige Herangehensweise an die Unsicherheit nahe,
welche sich aus Stückwerksautorität ergibt.

5.2.3 Können ungerechte Regimes legitime politische Autorität erlangen?

Wie wir gesehen haben, ist die Unsicherheit, die sich durch den Stückwerk‐
scharakter der Dienstleistungskonzeption ergibt, zwar problematisch, aber
keine ausreichende Grundlage für ein Gegenargument. Ein anderer Angriff
auf die Integration der Dienstleistungskonzeption in die anarchistische He‐
rausforderung könnte argumentieren, indem man den Blick auf die Perfor‐
manz einer Autorität lege und diese als Instrument dazu verstehe, damit
Einzelpersonen besser handeln, könnten ungerechte Regimes potenziell
Autorität erlangen.211 Dazu reichte es – solange die AT erfüllt ist –, wenn
das Regime den Menschen in seinem Territorium dabei hilft, besser zu
handeln, als sie es ohne das Regime täten. Falls dieses Argument zu über‐

210 Mehr noch, Anarchist*innen (sowie Skeptiker*innen) könnten darauf verweisen,
dass von den vermeintlich legitimen politischen Autoritäten unserer Tage keine
wirkliche Legitimation besitzt. Trotzdem rennen wir – um es etwas salopp zu
sagen – nicht herum und bringen uns gegenseitig um.

211 Ein Argument dieser Prägung hat beispielsweise Thomas Christiano (2004) präsen‐
tiert. Für ihn trennt die nRT auf eine inakzeptable Weise die Beurteilung der Ge‐
rechtigkeit einer Autorität von der Bewertung ihrer Legitimität. Daraus resultiert für
Christiano die Möglichkeit, selbst einem ungemein ungerechten Regime legitime

5.2 Sind politische Autoritäten wirklich Dienstleister?

259

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeugen vermöchte, schwächte dies eine anarchistische Herausforderung auf
der Basis von Raz’ Dienstleistungskonzeption entscheidend.

Nehmen wir für den Moment arguendo an, es gäbe ein ungerechtes
Regime, das die nRT und die AT erfüllt. Dies ist weniger problematisch,
als dass man auf den ersten Blick meinen könnte, bedenkt man die Be‐
schränkungen, welche die Dienstleistungskonzeption Autorität auferlegt.
Aus legitimer Autorität ergibt sich lediglich in jenen Bereichen ein Regie‐
rungsrecht, in denen es wichtiger ist, richtig zu handeln, als selbst zu
entscheiden. Dazu kommt noch ein weiterer Punkt. Sollen Einzelpersonen
bessere rationale Denker*innen werden, müssen sie den Raum erhalten,
ihre rationalen Fähigkeiten zu entwickeln. Diese Einschränkung gilt sowohl
für gerechte als auch ungerechte Regimes. Letztere werden aber – trotz
fehlenden Rechts dazu – beanspruchen, mehr Bereiche zu regieren. Doch
sobald ein ungerechtes Regime Bereiche zu regieren beginnt, in denen es
kein Regierungsrecht besitzt, handelt das Regime nicht mehr als legitime
Autorität. Der Stückwerkscharakter von Autorität gilt für gerechte Regimes
ebenso wie für ungerechte. Damit können diese in gewissen Kontexten
Autorität erlangen, diese ist aber nicht allumfassend. Genauso wenig, wie
wir aus Sicht der Dienstleistungskonzeption gerechten Regimes in globo
Autorität zusprechen können, können wir dies für ungerechte tun. Damit
ist die Möglichkeit eines ungerechten Regimes mit Autorität nicht mehr
oder weniger problematisch als die Möglichkeit eines gerechten Regimes
mit Autorität – auch wenn dies auf den ersten Blick unserer Intuition
widersprechen mag.

Ein ungerechtes Regime – verstanden als ein politisches Institutionenge‐
füge – ist gegenüber einem gerechten aber in mindestens zwei Punkten
im Nachteil, wenn es darum geht, seine Autorität längerfristig aufrechtzu‐
erhalten. Der erste Punkt ergibt sich aus der PT. In Abschn. 5.1 habe ich
auf Raz’ (2009, 140) Präzisierung hingewiesen, wonach legitime autoritative
Aussagen als Gründe zu behandeln sind, welche jene anderen Gründe
ersetzen, die gegen das gewollte Verhalten sprechen und von der Autorität –
zum Zeitpunkt, an dem sie die Aussage äusserte – hätten berücksichtigt
werden sollen. Eine Institution, welche wir als „ungerecht“ qualifizieren,
wird Gründe der Gerechtigkeit nicht oder nicht genügend berücksichtigen.
Andernfalls bezeichneten wir die Institution nicht als ungerecht. In der
Folge sind deren Anordnungen nicht „allumfassend“ präemptiv, weil Ge‐

Autorität zuzuschreiben (278). Vgl. auch Christiano (2008) sowie die Diskussion
zwischen Christiano (2006) und Wall (2006).

5 Autorität als Dienstleistung?

260

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rechtigkeitsüberlegungen nicht als Handlungsgründe ausgeschlossen wer‐
den. Um ihren Anordnungen mehr Ausschlusskraft zu verleihen, müsste
die Institution ihre Aussagen revidieren und die Gründe der Gerechtigkeit
in die Deliberation mit einbeziehen. In anderen Worten müsste aus der
ungerechten eine gerechte Institution werden. Und dies ergibt sich nicht
ausschliesslich aus dem Ziel, präemptivere Anordnungen generieren zu
können. Es ist ebenfalls eine Anforderung der nRT. Die Aufgabe einer
Autorität besteht darin, den Personen, die ihr unterstehen, zu helfen, den
Gründen, die für sie gelten, besser nachzukommen. Berücksichtigt eine Au‐
torität nicht alle Gründe, ist es fraglich, ob sie die nRT zu erfüllen vermag.
Und selbst wenn sie dies kann, stellt sich die Frage, ob sie dies längerfristig
könnte. Eine ungerechte Institution kann langfristig nicht legitim sein.

Zweitens sind die Gründe, die dagegensprechen, eine Autorität auf indi‐
vidueller Ebene anzuerkennen, schwächer bei einer ungerechten Instituti‐
on. Wie ich im vorhergehenden Abschnitt argumentiert habe, gibt uns die
Notwendigkeit sozialer Kooperation gute Gründe, bestehende, ausreichend
gerechte gesellschaftliche Institutionen(gefüge) nicht unnötig zu gefährden.
Sehen wir uns einer ungerechten Institution gegenüber, beutet dies, dass
diese die für uns geltenden Gründe der Gerechtigkeit nicht oder zu wenig
berücksichtigt. Und damit gefährdet eine solche Institution unsere Mög‐
lichkeit auf ein gutes Leben.

Die Frage, ob ein ungerechtes Regime legitime politische Autorität erlan‐
gen kann, müssen wir folglich mit einem qualifizierten Ja beantworten.
Einzelne Institutionen des Regimes können für bestimmte Bereiche gegen‐
über bestimmten Personen Autorität erlangen. Es ist aber fraglich, ob die
Institutionen eine weite Bevölkerungsteile umfassende Autorität langfristig
aufrechterhalten können, ohne sich zu gerechten Institutionen weiterzuent‐
wickeln. Unter diesem Blickwinkel ist die Möglichkeit ungerechter Regimes
mit Stückwerksautorität, für die anarchistische Herausforderung kein weit‐
reichendes Problem.212

212 Wie sich in Abschn. 5.3 zeigt, dürfen bestehende Institutionen (potenzielle) neue
Autoritäten generell nicht daran hindern, sich zu etablieren. Dies gibt allen, die
gerechte(re) Institutionen schaffen wollen, ein Recht darauf, dies zu tun. Ein unge‐
rechtes Regime mag die Macht besitzen, die Entstehung neuer gesellschaftlicher
Strukturen zu unterbinden. Dem Regime fehlt aber die Berechtigung, dies zu tun.
In diesem Sinn sind ungerechte Regimes mit Autorität ein praktisches aber kein
konzeptionelles Problem für die Anarchist*innen.

5.2 Sind politische Autoritäten wirklich Dienstleister?

261

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5.2.4 Welche Rolle spielt die Autorität demokratischer Entscheide?

Wenn ungerechte Institutionen legitime Autorität erlangen können, dann
ist genuine Demokratie aus Sicht der Dienstleistungskonzeption zwangsläu‐
fig nicht notwendig für Legitimation. Demokrat*innen sollten bei einer
solchen Schlussfolgerung hellhörig werden, ist sie doch ein erstes Indiz für
eine gewisse Gleichgültigkeit der Dienstleistungskonzeption gegenüber der
Autorität demokratischer Entscheide. So haben denn auch verschiedene
Autor*innen argumentiert, Raz’ Autoritätsverständnis sei gegenüber demo‐
kratischen Entscheiden und Dissens ignorant. Diese Kritik hat das Poten‐
zial, eine anarchistische Herausforderung auf Basis der Dienstleistungskon‐
zeption zu schwächen und sie weitaus weniger attraktiv erscheinen zu
lassen.

Dagger (2018, 97) folgend geht es hier hauptsächlich um eine Kritik an
der nRT. Aus dieser folgt die Funktion von praktischen Autoritäten. Diese
sollen uns dabei helfen, bessere rationale Denker*innen zu werden (vgl.
Abschn. 5.1.1). Für Dagger bedeutet dies, richtige Antworten auf Fragen
der praktischen Vernunft zu geben. Damit spielt die Idee, politische Institu‐
tionen sollen Personen mit unterschiedlichen Meinungen versöhnen oder
Ordnung in sich widersprechende Meinungen bringen, für die Dienstleis‐
tungskonzeption gemäss Dagger keine Rolle.

Wie Christiano (2008, 234) ausführt, gründet gemäss der nRT legitime
politische Autorität darauf, dass deren Akzeptanz uns dabei hilft, den für
uns geltenden Gründen nachzukommen. Das Problem mit dieser instru‐
mentalistischen Sichtweise ist für Christiano die Ignoranz gegenüber der
moralischen Bedeutung von Meinungsverschiedenheiten zwischen gleich‐
berechtigten Bürger*innen über die richtige politische Organisation. Diese
Uneinigkeit ist ein essenzieller Bestandteil demokratischer Systeme213 und
ein angemessener Umgang damit ist für demokratische Ansätze eine zen‐
trale Herausforderung. Die Frage, wann genau ein demokratischer Umgang
mit Meinungsverschiedenheiten „angemessen“ ist, können wir für die Dis‐
kussion hier offenlassen. Was relevant ist – und darauf weist Christianos
Kritik hin –, dass die verschiedenen Meinungen ins System eingespeist
werden. Diesen Anspruch an demokratische Institutionen kann die Dienst‐
leistungskonzeption aber auf den ersten Blick nicht befriedigen.

213 Wie gross Meinungsverschiedenheiten in einer Demokratie sein können und sollen,
ist umstritten (vgl. z.B. Esterling, Fung, und Lee 2015).

5 Autorität als Dienstleistung?

262

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raz (1998, 28) argumentiert, unsere Meinungen an und für sich gäben
uns keine Handlungsgründe. Sind wir der Meinung, es gelte p, dann folgt
aus p nur dann ein Grund, auf Basis von p zu handeln, wenn p korrekt ist.
Sind wir aber der Meinung, es gelte p, und dies ist falsch, folgt aus p kein
Handlungsgrund. Für Christiano (2008, 235) folgt daraus, eine Autorität
müsse falsche Meinungen nicht in ihre Deliberation aufnehmen. Denn ist
die Aufgabe der Autorität, uns dabei zu helfen, den Gründen, die für uns
gelten, besser nachzukommen, tut sie dies, wenn sie mich dazu bewegt,
nach ihren Geboten zu handeln. Dabei ist es egal, ob sie meine Sicht der
Dinge berücksichtigt oder nicht. Personen, die es anders sehen als die Au‐
torität, sind einfach nicht in der Lage, das richtige Vorgehen zu erkennen.
Diese Konklusion ist für Christiano höchst problematisch.

Falls Christianos Argument zu überzeugen vermag, verletzt die Dienst‐
leistungskonzeption die grundlegende demokratische Überzeugung, die
Bürger*innen seien politisch gleichwertig. Auf der konzeptionellen Ebene
sind Raz’ Überlegungen zunächst überzeugend. Bin ich davon überzeugt,
Abtreibung sei ab dem Moment der Befruchtung der Eizelle vorsätzliche
Tötung, und wäre es eine sichere Annahme, diese Überzeugung sei falsch,
dann wäre es nicht intuitiv zu sagen, aus meiner Überzeugung entstünden
Handlungsgründe. Für eine Autorität, welche zu entscheiden hat, wie mit
Abtreibungen umzugehen sei, bedeutet dies, dass die Position, Abtreibung
sei ab dem Moment der Befruchtung der Eizelle vorsätzliche Tötung, nicht
berücksichtigen muss. Somit überzeugt Christianos Argument auf konzep‐
tioneller Ebene.

Christiano nennt in seiner Argumentation bereits einen relevanten
Punkt, der geeignet ist für ein Gegenargument:

Part of the point of political organization is to make decisions when there
are serious disagreements regarding the matters to be decided. And these
disagreements take place against the background of the facts of diversity,
fallibility, and cognitive bias as well as the interests persons have in
judgment that attend these facts. This is what politics is all about. Hence,
we need to come to common decisions in the absence of agreement on
justice. (Christiano 2008, 235).

Wir alle haben unterschiedliche Hintergründe, die unsere Sicht auf die
Welt informieren, wir alle machen Fehler, wir alle erliegen kognitiven Bias
und wir alle haben Interessen und Überzeugungen, die uns bewusst oder
unbewusst leiten. Unter diesen Voraussetzungen scheint es schwierig, wenn

5.2 Sind politische Autoritäten wirklich Dienstleister?

263

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht gar unmöglich zu sein, etwas absolut sicher zu wissen. Wir müssen
immer davon ausgehen, dass unsere Meinungen und Positionen sowie jene
unserer Mitbürger*innen fehlerbehaftet sind. Dazu kommt das Problem,
dass wir oftmals nicht alle relevanten Informationen haben, weshalb Fehler
auch im Falle einer objektiven Person ohne Bias und Partikularinteressen
möglich sind. Deshalb können wir uns – selbst wenn wir die Möglichkeit
einer einzigen richtigen Lösung akzeptieren – nie mit absoluter Sicherheit
auf unsere fundierten Meinungen und Überzeugungen verlassen. Dies gibt
uns einen guten Grund, alternative Sichtweisen zu berücksichtigen. Das gilt
auch für Autoritäten. Weil diese nicht allwissend sind, müssen sie alternati‐
ve Positionen und Meinungen in ihren Deliberationen berücksichtigen.214

Neben diesen pragmatischen Überlegungen gibt es noch einen zweiten
Punkt, den Christiano zu wenig berücksichtigt. Wie wir in der Diskussi‐
on über die Frage, ob das Recht ein nahtloses Netz sei, gesehen haben,
stellt sich Raz im Unterschied zu Finnis nicht auf den Standpunkt, die
Grundgüter für ein gutes Leben seien von vornherein bestimmbar (vgl.
Abschn. 5.2.1). Auch anerkennt Raz die grosse Bandbreite, wie diese Grund‐
güter verwirklicht werden können. Ein Ausdruck davon sind die Koordina‐
tionsprobleme, denen wir uns gegenübersehen. Folglich ist ein bestimmtes
Kooperationsschema, welches eine Autorität wählt, auch nicht zwingend
das einzig mögliche, sondern eines aus einer Menge möglicher Schemen.
Damit bleibt erstens Raum für Uneinigkeit in einer nicht trivialen Art.
Zweitens muss eine Autorität in einen Dialog mit jenen treten, die ihr
unterstehen, um herauszufinden, ob gewählte Schemen noch angebracht
sind oder ob ein neuer Kontext nach Alternativen verlangt. Damit ist
die Dienstleistungskonzeption mit demokratischen Institutionen zumindest
kompatibel und verlangt von diesen, eine gewisse Bandbreite alternativer
Meinungen und Positionen in ihre Deliberation aufzunehmen. Was sich
aus der Dienstleistungskonzeption aber nicht ergibt, ist eine Pflicht für
die Autoritäten, alle Meinungen und Positionen gleichwertig zu berücksich‐
tigen.

Aus der Kompatibilität der Dienstleistungskonzeption folgt aber nicht
zwingend, dass diese demokratischen Strukturen einen besonderen Wert
zugesteht. Für Scott Shapiro (2002, 431–32) liegt aus Sicht der nRT der

214 Darauf folgt nicht, eine Autorität habe die gesamte Bandbreite von Meinungen und
Positionen zu berücksichtigen. Aus demokratischer Sicht ist etwa bei Ideologien
der Ungleichwertigkeit wie Rassismus, Antisemitismus, Antiziganismus, Sexismus,
Homophobie oder Klassismus eine Grenze zu ziehen. Ich denke aber, gegen den
Ausschluss solcher Positionen hätte auch Christiano nichts Einzuwenden.

5 Autorität als Dienstleistung?

264

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wert verschiedenster Systeme der Machtteilung in ihrer Funktion. Eine
politische Organisationsform ist legitimer als eine andere, wenn sie besser
darin ist, das Gleichgewicht abhängiger Gründe zu verfolgen. Folglich, hält
Shapiro fest, sind demokratische Strukturen aus dieser Warte dann unde‐
mokratischen vorzuziehen, wenn das demokratische System besser darin
ist, uns zu helfen, den für uns relevanten Gründen nachzukommen. Diese
instrumentalistische Sichtweise verkennt für Shaprio aber den eigentlichen
Wert der Demokratie. Dieser ist für ihn in den fairen, machtteilenden
Arrangements zu suchen, die wir mit demokratischen Systemen verbinden.
Shapiro argumentiert dafür, eine politische Pflicht gegenüber Regeln, die
für uns fehlerhaft oder falsch sind, nicht als eine Verletzung der individuel‐
len Autonomie zu verstehen. Wir sollten darin vielmehr eine Anerkennung
des Wertes der Autonomie im Allgemeinen sehen. Die politische Pflicht ist
dann erstens ein Ausdruck unseres Respekts gegenüber den rationalen Fä‐
higkeiten unserer Mitbürger*innen, anerkennt zweitens die Fairness darin,
die Last kooperativer Unterfangen zu akzeptieren, und unterstützt drittens
die Gleichheit, indem Macht in der Gesellschaft verteilt wird.

Shapiro erwähnt relevante Elemente, die uns gute Gründe dafür geben,
eine demokratische einer undemokratischen Institution vorzuziehen. Die
idealiter bestehende demokratische Attitüde drückt ein Streben nach politi‐
scher Gleichheit und Mitbestimmung aus, was eine zentrale Voraussetzung
ist, um in einer Gesellschaft ein autonomes Leben führen zu können.215 Sie
können aber keine „automatische“ Legitimationskraft entwickeln. Wie ich
in Abschn. 2.2.2 argumentiert habe, sind etwa Fairnessüberlegungen dann
eine überzeugende Grundlage, um eine Pflicht zu begründen, die Lasten
eines kooperativen Unternehmens zu tragen, wenn wir ein Mitglied davon
sind.

Bedeutet dies, demokratische Entscheidungsmechanismen seien irrele‐
vant, um politische Institutionen zu rechtfertigen? Nein, dieser Schluss
wäre übereilt. Zunächst sind demokratische Strukturen ein Indiz für eine
Bereitschaft, die Gleichheit der Bürger*innen anzuerkennen, ein Bemühen,
die Aufwände gesellschaftlicher Kooperation fair zu verteilen, und ein Stre‐

215 Frei nach Kant kann man beispielsweise argumentieren, sich selbst als vernunftbe‐
gabtes Wesen zu begreifen, gibt uns gute Gründe, auch unsere Mitmenschen die
Fähigkeit zuzugestehen, ihren Verstand zu gebrauchen. Als Bürger*innen sind wir
es einander schuldig, unsere Meinungen und Handlungen vor diesem Hintergrund
zu erklären. Geben wir unserem Gegenüber rationale Gründe, behandeln wir diese
Person als jemand, der sich frei entscheiden kann. Dies ist eine würdevolle Behand‐
lung – selbst wenn das Gegenüber falsch liegt.

5.2 Sind politische Autoritäten wirklich Dienstleister?

265

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ben nach Gerechtigkeit. Aber ein Indiz ist noch kein Beweis. Drückt sich
die Anerkennung der Gleichheit, das Bemühen um Fairness und das Stre‐
ben nach Gerechtigkeit in den Handlungen der Institution aus, haben wir
einen Grund, diese Institution, wenn nicht zu unterstützen, dann mindes‐
tens nicht zu behindern. Darüber hinaus zeugen demokratische Entschei‐
dungsmechanismen von einem Interesse, mit den Bürger*innen in einen
Dialog zu treten und nicht einfach top-down für diese zu entscheiden.
Diese dialogische Qualität ist wiederum ein essenzieller Bestandteil von
Autorität gemäss der Dienstleistungskonzeption.216 Für diese ist damit ein
zentraler Bestandteil demokratischer Prozesse – der öffentliche Diskurs –
eine Voraussetzung. Die Dienstleistungskonzeption mag demokratischen
Strukturen demnach keinen inhärenten Wert zusprechen, anerkennt aber
deren Relevanz für auf Gleichheit und Fairness aufbauende politische Pro‐
zesse.

Auf dieser Basis zeigt sich, weshalb bestimmte demokratische Mechanis‐
men Institutionen mit einer stärkeren Autorität auszustatten vermögen als
Institutionen ohne demokratische Elemente. Eine pluralistische Demokra‐
tie, in der eine politische Kultur der Deliberation herrscht, dürfte erstens
besser darin sein, relevante Gründe zu erkennen und zu berücksichtigen.
Je breiter das gesellschaftliche Spektrum jener ist, die sich an einem genui‐
nen öffentlichen Diskurs beteiligen, desto schwieriger ist es, die politische
Agenda einseitig zu setzen und damit relevante Gründe auszublenden.
Zweitens kann eine pluralistische Demokratie die verschiedenen, aber in‐
kommensurablen Formen individuellen Gedeihens besser sichtbar machen.
Dies erlaubt es unter anderem, allfällige Koordinationsprobleme eher zu
erkennen. Damit dies geschehen kann, dürfen die demokratischen Institu‐
tionen aber nicht zum Ziel haben, gesellschaftliche Konflikte zu maskie‐
ren oder eine oder mehrere Formen menschlichen Gedeihens hegemonial
durchzusetzen. Je besser eine demokratische Institution vermag, die für uns
geltenden Gründe zu identifizieren, und je besser sie die Probleme lösen
kann, die sich aus der Inkommensurabilität ergeben, desto legitimer ist sie.
Und was sie dazu befähigt, ist ihre demokratische Struktur. Damit verhält
sich die Dienstleistungskonzeption gegenüber demokratischen Entscheiden
und Dissens nicht ignorant, sondern räumt demokratischen Systemen die

216 In Abschnitt Abschn. 5.2.5 komme ich nochmals auf das dialogische Autoritätsver‐
ständnis der Dienstleistungskonzeption und die sich daraus ergebenden Schwierig‐
keiten zu sprechen.

5 Autorität als Dienstleistung?

266

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stärkste Autorität ein. Was die Konzeption aber nicht macht, ist nach De‐
mokratie um der Demokratie Willen zu verlangen.

5.2.5 Verschiebt sich das Überforderungsproblem lediglich?

Ein Vorteil der Dienstleistungskonzeption ist ihre Fähigkeit, die Komple‐
xität politischer Organisationsstrukturen abzubilden (vgl. Abschn. 5.1.2).
Dies könnte sich aber zugleich als ein Nachteil herausstellen. Ich habe
argumentiert, gesamtgesellschaftliche Autoritäten seien notwendig, um uns
ein autonomes Leben zu ermöglichen. Sei dies, indem sie uns durch Bil‐
dung alternative Lebensentwürfe zugänglich machen und uns relevante
kognitive und soziale Fähigkeiten mitgeben oder indem sie soziale und
moralische Komplexität reduzieren. Insbesondere letztere Funktion könnte
aber gefährdet sein, wenn wir ein Autoritätsverständnis akzeptieren, dem
ein Stückwerkscharakter innewohnt. Einerseits sind wir auf Autoritäten
angewiesen, andererseits legt die Dienstleistungskonzeption nahe, die Le‐
gitimation sowie die Rechtfertigungen von Autoritäten kontinuierlich zu
prüfen. Damit droht aber Autorität als Dienstleistung die Gefahr der Über‐
forderung lediglich zu verschieben.

In seinem Essay „The Curious Case of Exclusionary Reasons“ (2002)
verweist Emran Mian auf zwei Beispiele, die den problematischen Aspekt
verdeutlichen:217 Wie kann ein Individuum prüfen, ob die normale Recht‐
fertigung gegeben ist, ohne selbst eine gewisse Expertise zum Thema zu
besitzen? Ist diese vorhanden, ist eine Person dann noch auf die Autorität
angewiesen? Das von Mian als Erstes erwähnte Beispiel hat Raz selbst
eingebracht (vgl. Raz 1986, 159):

There is an issue of drug safety. The drug administration has authority
over me because it has expertise, knowledge, experience in deciding
these issues. It thus enables me to better conform with the reasons that
apply to me. Normal justification is satisfied. Autonomy is protected.
But not quite. I am simply not in a position to enter into a dialogue
with the authority. I actually can’t rigorously ask the normal justification
questions in this situation. It is true that the authority has expertise,
it may even be true that it would better enable me to conform with
the reasons that apply to me, but there is no way that I can actually
know that. Only if I had the expertise of the authority could I answer

217 Die nachfolgenden Überlegungen haben stark von Mians Ausführungen profitiert.

5.2 Sind politische Autoritäten wirklich Dienstleister?

267

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


the normal justification question definitively. I simply don’t know which
considerations apply. I simply don’t know what the balance of reasons
is. There is just such an imbalance between the authority and me in this
example that I can’t actually hold it to the normal justification condition.
(Mian 2002, 114).

Mian argumentiert, der Dienstleistungskonzeption zu folgen, führe zu
einem dialogischen Autoritätsverständnis (113).218 Wir müssen mit der Au‐
torität in einen Dialog treten, um zu bestimmen, ob sie normal Rechtfer‐
tigung erreicht. Dazu benötigen wir neben (Fach‑)Wissen auch gewisse
analytische Fähigkeiten.219 Ich mag legitime Gründe haben (z. B. fehlende
Zeit oder mangelndes Interesse, alle relevanten Details zu lernen), die
rechtfertigen, die Entscheidungsgewalt über Fragen der Arzneimittelsicher‐
heit an Personen oder Institutionen zu übertragen, die sich damit besser
auskennen. Aber dies genügt den Ansprüchen der nRT nicht. Was ist, wenn
ich über genügend Wissen verfüge? Darauf geht Mians zweites Beispiel ein:

[…] the faculty board of a law school […] decides that the jurisprudence
course is to feature twenty hours of lectures on Ronald Dworkin and no
lectures on Joseph Raz. Being an especially keen student, I have read the
standard texts by both authors over the previous summer and much of
the commentary on the significance and value of their work. I am now
in a position to enter the normal justification dialogue. I consider Raz to
be the better writer and believe his ideas about the nature of law to be
more persuasive. I pen a letter of complaint to the faculty board. They
reply with a summary of their reasons for preferring Dworkin. […] In
this example, there is not the differential capacity characteristic of the
previous example. I am in a position to evaluate the decision made by the

218 Mian bezieht sich in diesem Abschnitt auf John Cunliffes und Andrew Reeves (1999)
Überlegungen, die dialogische von respektierender Autorität unterscheiden. Das dia‐
logische Verständnis impliziert – im Gegensatz zum respektierenden Verständnis,
bei dem Autorität eher als ein Zustand verstanden wird – ein Prozess, bei dem es
ums Aushandelnd geht. (Cunliffe und Reeve 1999, 462).

219 Mian (2002, 114) nennt lediglich Wissen als entscheidenden Faktor. Dieser ist zen‐
tral, Mian übersieht aber weitere Aspekte, welche den Abstand zwischen Individuen
und der Autorität vergrössert. Um Wissen zu erlangen, muss man Informationen
finden können. Damit daraus Wissen entstehen kann, ist man neben grundlegenden
Fähigkeiten (z. B. Lesen und Schreiben) auf weitere Kompetenzen angewiesen. Man
muss fähig sein, die Informationen zu kontextualisieren, zu analysieren und kritisch
zur reflektieren.

5 Autorität als Dienstleistung?

268

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


authority and to decide whether it better enables me to conform with the
underlying reasons. (Mian 2002, 114–15).

Wie Mian weiter ausführt, ist es – habe ich das notwendige Wissen (sowie
die notwendigen Fähigkeiten), um mit der Autorität in einen Dialog zu
treten – fraglich, ob sie einen relevanten Beitrag dazu leistet, dass ich
den für mich geltenden Gründen nachkomme. Ich habe mich in die Lage
versetzt, ihnen nachzukommen, weil ich mich mit dem Thema intensiv
auseinandergesetzt habe. Komme ich im obigen Beispiel zum Schluss, Raz’
Theorie sei – auf Basis der für mich geltenden Gründe – der Vorzug zu
geben, dann kann ich dem Fakultätsgremium nicht gleichzeitig normale
Rechtfertigung zugestehen. Aber ohne diese ist deren Legitimation ausge‐
schlossen. Akzeptiere ich dagegen den Entscheid des Gremiums, ändere ich
meine Meinung und akzeptiere deren Argumentation. Das Resultat ist in
diesem Fall dasselbe, wie wenn ich von Beginn weg der Autorität gefolgt
wäre. Hätte ich dies getan, wäre dies geschehen, ohne das notwendige
Wissen und die notwendigen Fähigkeiten zu haben, um die Autorität auf
normale Rechtfertigung prüfen zu können (115). Damit stehen wir einem
Zielkonflikt gegenüber: Beschäftige ich mich nicht ausreichend mit einem
Thema (z. B. Arzneimittelsicherheit), bin ich nicht in der Lage, eine Auto‐
rität auf normale Rechtfertigung zu prüfen. Habe ich ausreichend Wissen
über ein Thema, bin ich nicht mehr auf die Autorität angewiesen.

Mians Argumentation – die sich gegen den präemptiven Charakter au‐
toritativer Aussagen richtet – verdeutlicht, wie die Verschiebung der Aufga‐
ben auf individueller Ebene von sich geht. Möchte eine Person dem Auto‐
nomieideal genügen, ist sie zwar durch die Autorität davon entlastet, selbst
relevante Gründe identifizieren und diese handlungsleitend umsetzen zu
müssen. Sie muss aber eine vergleichbar herausfordernde Aufgabe hinsicht‐
lich der Frage bewältigen, ob die Autorität gerechtfertigt und legitim ist.

Wie Mian selbst zu bedenken gibt, sollte man die in den Beispielen
beschriebenen Fälle nicht als eine Dichotomie verstehen (115–16). Vielmehr
handelt sich dabei um die beiden Extreme eines Kontinuums. Dazwischen
gibt es einen Bereich, in dem eine Person genügend weiss (und ausreichend
fähig ist), um die Performanz einer Autorität und damit die normale Recht‐
fertigung einzuschätzen, ohne dass dieses Wissen (und die Fähigkeiten)
genügend ausgeprägt sind, um selbst besser entscheiden zu können.220

220 Ob wir in diesem Kontext davon sprechen sollten, eine Autorität erlaube uns,
den Gründen, die für uns gelten, besser nachzukommen, ist fraglich. Denn mein

5.2 Sind politische Autoritäten wirklich Dienstleister?

269

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Bereiche dürften zahlreich sein, unterscheiden sich aber vermutlich
von Person zu Person. Zwar erlangen die meisten lediglich in wenigen
Bereichen Expertise (weil wir uns auf das konzentrieren sollten, was wir
als wichtig und gelingend für unser Leben identifiziert haben). An die
Sphäre unserer Expertise – in der wir unter Umständen auf keine Autorität
angewiesen sind – schliesst eine an, in der wir nicht Expert*innen sind.
Weil diese Bereiche nahe an den Feldern unserer Expertise liegen, wissen
wir nichtsdestotrotz genug, um eine Autorität auf normale Rechtfertigung
zu testen. Eine dritte Sphäre umfasst jene Bereiche, für die wir uns interes‐
sieren (oder interessiert haben), was in detaillierten Kenntnissen darüber
resultiert, die ebenfalls helfen, die normale Rechtfertigung einer Autorität
einschätzen zu können. Die vierte Sphäre betrifft jene Felder, in denen
unser Wissen nicht ausreicht, um die normale Rechtfertigung direkt anzu‐
wenden. Wir wissen aber genug für ein indirektes Vorgehen. Expert*innen
können die Einschätzung für uns vornehmen. (Wir müssen „lediglich“
in der Lage sein, die Expertise dieser Personen einschätzen zu können.)
In diesen Sphären sind wir dazu befähigt, die normale Rechtfertigung
einschätzen können, ohne notwendigerweise über Expert*innenwissen zu
verfügen. Damit ist der Aufwand für uns in diesen Sphären kleiner, als
wenn wir selbst entscheiden müssten, was die „Überforderung“ reduziert.221

Des Weiteren verdeutlichen die Überlegungen, erstens, wie wichtig Bil‐
dung für ein autonomes Leben ist. Eine Person kann in Anbetracht der
Notwendigkeit von Autoritäten dann – und nur dann – autonom Handeln,
wenn sie genügend relevantes Wissen sowie die notwendigen kognitiven
und sozialen Fähigkeiten besitzt, um die normale Rechtfertigung direkt
oder indirekt sicherzustellen. Zweitens verweisen sie auf ein praktisches
Problem in unserm Umgang mit Autoritäten. Selbst wenn genügend Exper‐
tise vorhanden ist, können wir nie absolut sicher sein, uns korrekt entschie‐
den zu haben. Uns stehen nicht alle kontextrelevanten Informationen zur

Wissen und/oder meine Fähigkeiten reichen lediglich zu einer Einschätzung der
Performanz aus, was folglich bedeutet, dass ich mir (wahrscheinlich) nicht allen für
mich relevanten Gründen bewusst bin. Daher wäre es besser, zu sagen „es scheint
die richtige Entscheidung zu sein, mich der Autorität zu unterstellen“ oder „es ist
nichts dagegen einzuwenden, mich der Autorität zu unterstellen“. (vgl. Mian 2002,
117) Ein Element der Unsicherheit bleibt somit vorhanden.

221 Um dem Autonomieideal zu entsprechen, muss sich eine Person darum bemühen,
dass möglichst viele Bereiche in eine dieser Sphären fällt. Denn in allem, was
ausserhalb davon zu liegen kommt, sind wir weder in der Lage, selbst die relevanten
Gründe zu identifiziert und interpretieren, noch können wir die Legitimation eine
Autorität abschätzen.

5 Autorität als Dienstleistung?

270

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verfügung. Daher kann man sich hinsichtlich der normalen Rechtfertigung
irren. Angesichts der wichtigen Rolle, welche Autoritäten übernehmen,
indem sie z. B. Koordinationsprobleme lösen, habe ich bereits an anderer
Stelle dafür plädiert, bei der Einschätzung bestehender de facto Autorität
konservativ zu sein (vgl. Abschn. 5.2.1). Die obigen Überlegungen geben
uns weitere Gründe dafür.

Folgt daraus aber nicht ein Status-quo-Bias? Nein, denn der Handlungs‐
spielraum von Autoritäten sind begrenzt. Gibt uns eine de facto Autorität
zu wenig Raum, um Expertise zu erlangen oder diese anzuwenden, ist dies
ebenfalls ein Hinweis auf fehlende Legitimation. Und dringt sie in Bereiche
ein, die sie nicht regulieren sollte (z.B. (eine Vielzahl) romantischer Bezie‐
hung), ist dies ebenfalls ein Indiz, dass die normale Rechtfertigung nicht
gegeben ist. Somit können wir festhalten, dass Autoritäten als Dienstleister
ein entscheidender Faktor für eine autonomes Leben sind, indem sie u. a.
Komplexität reduzieren und Koordinationsprobleme lösen. Trotzdem ver‐
einfacht diese Konzeption die Komplexität unserer individuellen Beziehun‐
gen zu Autoritäten nicht und erlaubt einen nuancierten Umgang mit ihnen.

5.3 Neue und alte Autoritäten nebeneinander?

Der Dienstleistungsaspekt ist der Kerngedanke in Raz’ Autoritätskonzepti‐
on. Eine Autorität soll uns unterstützen, indem sie uns hilft, Gründen – die
unabhängig von deren Existenz für uns gelten – besser nachzukommen, als
wir dies ohne die Autorität könnten. Wie wir bisher gesehen haben, folgt
aus Raz’ Dienstleistungskonzeption ein äusserst dynamisches Autoritätsver‐
ständnis mit Stückwerkcharakter. Dieses weist einen dialogischen Charak‐
ter auf, was von uns verlangt, uns so weit mit Sachverhalten auseinanderzu‐
setzen, dass wir eine Autorität auf normale Rechtfertigung testen können
(vgl. Abschn. 5.2.5). Die Notwendigkeit zum Dialog zwischen politischer
Autorität und Bürger*innen zeigt sich ebenfalls in Bezug auf demokratische
Entscheidungsprozesse. Diese leisten je nach Ausgestaltung einen Beitrag
zur Rechtfertigung und Legitimierung einer Autorität (vgl. Abschn. 5.2.4).
Der Dienstleistungskonzeption wohnt darüber hinaus ein kritisches Mo‐
mentum inne (vgl. Abschn. 5.2.2). Die Notwendigkeit, eine Autorität stets
darauf zu prüfen, ob sie normale Rechtfertigung besitzt und ob sie legitim
ist, wirkt auf individueller Ebene dem Status-quo-Bias entgegen. Auf der
gesellschaftlichen Ebene lässt uns Raz’ Autoritätsverständnis Risse und Wi‐

5.3 Neue und alte Autoritäten nebeneinander?

271

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dersprüche in der politischen Ordnung erkennen und widerspricht einem
monolithischen Staatsverständnis.

Ob eine Person oder eine Institution uns gegenüber Autorität besitzt,
ist in einem Prozess immer wieder aufs Neue zu bestimmten. Autorität ist
dynamisch, weil eine Institution oder Person zum Zeitpunkt t1 gegenüber
einer Person de jure Autorität besitzt, dies zum Zeitpunkt t2 aufgrund
sich veränderter Expertise der Person aber nicht mehr der Fall sein muss.
Ebenfalls kann eine Institution oder Person ihre Autorität verlieren, weil
sie der nRT nicht mehr nachkommt. Was ist mit dem Fall, dass ein neuer
Dienstleister auf den Plan tritt? Darf dieser den bestehenden Institutionen
ihre Autorität streitig machen oder reicht es aus, wenn uns die bestehenden
Institutionen (marginal) besserstellen, als wir es ohne sie wären?

Raz (1986, 57) argumentiert, ein wiederkehrender Grund, die Autorität
einer Institution oder Person nicht anzuerkennen, sei, dass es eine ande‐
re Institution oder Person gebe, die einen besseren Anspruch besitzt, als
Autorität anerkannt zu werden. Darüber hinaus müssen die involvierten
Institutionen respektive Personen inkompatibel sein. Somit können wir
sagen: Die politische Institution B verdrängt in Bezug auf Funktion F
die bestehende politische Autorität A, wenn B in Bezug auf F die bessere
Dienstleisterin ist als A. Vor dem Hintergrund der anarchistischen Heraus‐
forderung stellt sich die Frage, ob politische Autoritäten in Raz’ Verständ‐
nis notwendigerweise Staaten sein müssen. Für Raz sind Staaten unter
gewissen Voraussetzungen allen anderen Formen sozialer Organisation
vorzuziehen (70). Daraus folgt aber nicht, Staatlichkeit sei eine zwingende
Bedingung gerechter sozialer Organisation. Dies eröffnet theoretisch die
Möglichkeit für anarchistische Institutionen, legitime Autorität zu erlangen.

Was bedeutet es, zu sagen, B sei die bessere Dienstleisterin als A? Wie
ich in Abschn. 5.1 dargelegt habe, setzt für Raz de jure de facto Autorität
voraus. Eine Institution, die de jure Autorität beansprucht, ohne de facto
Autorität zu besitzen, mag de jure Autorität verdienen (57).222 Sie mag sogar
ein Recht darauf haben – sie besitzt aber keine Autorität. Damit ist die
Möglichkeit anarchistischer Institutionen mit legitimer Autorität lediglich
theoretischer Natur. Die Bedingung, de facto Autorität besitzen zu müssen,
schränkt die Etablierung alternativer politischer Strukturen empfindlich

222 In dieser Textstelle spricht Raz von „Person“. Da Raz’ Autoritätskonzeption sowohl
für Personen als auch für Institutionen Anwendung findet, kann man aber „Person“
problemlos mit „Institution“ ersetzen.

5 Autorität als Dienstleistung?

272

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein, was wiederum das radikale Potenzial von Raz’ Dienstleistungskonzep‐
tion zu schmälern droht.

In Rückgriff auf Nicole Roughan argumentiert Leipold (2015, 313), Raz
sei bezüglich der de-facto-Bedingung weniger strikt als zunächst gedacht:
Die Dienstleistungskonzeption gilt ebenfalls für eine Institution, die ver‐
mutlich bald effektive Macht erlangt:

It seems plausible to suppose that unless a person enjoys or is soon likely
to acquire effective power in a society he does not possess legitimate
political authority over that society. (Raz 1986, 75–76, Hervorhebung
hinzugefügt).

Damit schwächt Raz die de-facto-Bedingung ab und gibt B mehr Raum,
um de jure Autorität zu erreichen (Leipold 2015, 313). Besitzt B aber nicht
eine ausreichend grosse Chance, bald Durchsetzungsmacht zu erlangen, hat
B auch dann keine Grundlage, de jure Autorität zu beanspruchen, wenn
B der bessere Dienstleister als A wäre. Folglich kann eine existierende legi‐
time Institution nicht delegitimiert werden, indem auf eine hypothetische,
inexistente Institution oder eine ohne Durchsetzungsmacht verwiesen wird,
welche die nRT besser erfüllte.

Dies schwächte die anarchistische Herausforderung empfindlich. Kom‐
men die Bürger*innen mithilfe des Staates den Gründen, die für sie gelten,
besser nach, als sie dies allein tun, ist dies fürs Begründen staatlicher
Autorität ausreichend, ohne dass andere mögliche Institutionengefüge –
die beispielsweise ohne Zwang auskommen – berücksichtigt werden müs‐
sen. Salopp ausgedrückt genügte es, zu sagen, „X tut es“. Es gibt indes
gute Gründe, sich nicht mit den erstbesten Institutionen zufriedenzuge‐
ben. Nehmen wir arguendo an, die Schweizer Institutionen vor der Ein‐
führung des Frauenstimm- und ‑wahlrechts (Schweiz vor 1971) hätte die
Dienstleistungskonzeption erfüllt. Die Möglichkeit von Institutionen, die
dieselben Aufgaben übernehmen wie die schweizerischen, den Frauen im
Unterschied dazu das Stimm- und Wahlrecht zugestehen, ist irrelevant hin‐
sichtlich der Legitimität der Schweiz vor 1971. Solange deren Institutionen
normal gerechtfertigt werden können, sich auf Gründe stützen, die so oder
so für uns gelten, und sich durchzusetzen vermögen, handelt es sich um de
jure Autoritäten, die Souveränität auf dem Territorium der Schweiz bean‐
spruchen. Dies wiederum schließt die Möglichkeit aus, dass sich alternative
Institutionen entwickeln dürfen. Damit lässt Raz’ Autoritätsverständnis ein
kritisches Element vermissen.

5.3 Neue und alte Autoritäten nebeneinander?

273

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leipold denkt ebenfalls, dass der Möglichkeit besserer Alternativen eine
gewichtige Rolle zukommen sollte, existierende Institutionen zu delegiti‐
mieren (314). Dies entspricht jedoch nicht Raz’ Grundposition, eine legi‐
time müsse eine de facto Autorität sein. Leipold präsentiert aber einen
Ausweg. Institution As Autorität ist dahingehend beschränkt, dass sie die
Entstehung oder Förderung möglicher Alternativen weder behindern noch
verbieten darf. Dies ist für Leipold im Grossen und Ganzen mit den ele‐
mentaren Eigenheiten der Dienstleistungskonzeption vereinbar.

By granting the existing institution legitimate authority we are seemingly
committed to obeying directives that stop the emergence of a better al‐
ternative. Obeying these directives would in this case fail to live up to the
central motivation behind the service conception: bringing people closer
to reason. I therefore think that the authority of an existing institution
should not extend to areas concerning the promotion or establishment of
a better possible alternative. (Leipold 2015, 314).

Ich teile Leipolds Ansicht und denke wie er, dass diese Einschränkung
geeignet ist, einen Status-quo-Bias zu vermeiden. Dies wertet im Endeffekt
die anarchistische Herausforderung auf. Zu sagen, „Institution X tut es“,
wäre nicht mehr ausreichend. Dies ist um den Zusatz, „… und es gibt
zurzeit keine bessere Alternative“, zu erweitern.

Diese Interpretation der Dienstleistungskonzeption hat Auswirkungen
auf die anarchistische Herausforderung. Anarchist*innen (sowie Befürwor‐
ter*innen anderer alternativer Formen politischer Organisation) sind im
Gegenzug in der Pflicht, den Autoritätsanspruch „ihrer“ Institutionen
durchs Tun zu belegen.223 Die hier präsentierte Interpretation vergrössert
die Sensibilität von Raz’ Konzeption gegenüber dem Kontext, in dem sich
eine Autorität bewegt noch weiter. Dieser Aspekt ist es denn auch, weshalb
sich Raz’ Autoritätsverständnis gut mit anarchistischen Positionen verein‐
baren lässt.224

Welche Konsequenzen ergeben sich aus den obigen Überlegungen? Zu‐
nächst ist legitime Autorität noch bruchstückhafter und begrenzter (318).225

223 Anarchist*innen dürfte dieser Anspruch nicht weiter beunruhigen, berücksichtigt
man das Ethos der direkten Aktion im Anarchismus (vgl. Abschn. 2.3.2).

224 Anzumerken ist an dieser Stelle, dass Raz (1986, 70) die anarchistischen Positionen
zurückweist. Für ihn sind Staaten gegenüber anderen Methoden sozialer Organisati‐
on zu bevorzugen.

225 In der praktischen Umsetzung stellen sich eine Vielzahl von Fragen: Wie gehen
wir mit Streitigkeiten zwischen verschiedenen Autoritäten um? Wie lösen wir po‐

5 Autorität als Dienstleistung?

274

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neben den von Raz aufgezählten Bereichen dürfen staatliche Institutionen
die Schaffung neuer und besserer Strukturen nicht behindern.226 Die ent‐
scheidende Frage ist – wie Leipold in Bezug auf den Anarchismus kor‐
rekterweise feststellt – empirischer Natur (318–19). Es ist die Performanz
der Alternative, die den Ausschlag gibt: Institution B muss „besser“ als
A sein, um A zu verdrängen. Aus diesem Aspekt von Leipolds Einschrän‐
kung ergibt sich nun ein gewisses Problem: Wie soll eine hypothetische
oder ohne Durchsetzungsmacht ausgestattete legitime Institution Autorität
erlangen können, wenn sie ihre bessere Leistung zeigen muss? Denn dieses
„Besser-sein“ entscheidet über die Legitimität. Zwar können gewisse soziale
Organisationsmodelle wie der Anarchosyndikalismus auf historische Ereig‐
nisse zurückgreifen, um ihr „Besser-sein“ zu belegen.227 Viele Alternativen
können dies aber nicht. Und selbst für jene, die können, stellt sich die Fra‐
ge, ob die historisch erbrachten Leistungen vorbehaltlos auf den heutigen
Kontext übertragbar sind.

Bedeutet dies, dass potenziell bessere, jedoch inexistente Institutionen
trotz allem durch legitime bestehende verhindert werden dürfen? Aus
zwei Gründen ist dies zu verneinen. Erstens wäre es nicht rational, einer
Autorität zu folgen, die sich gegenüber Möglichkeiten verschliesst, ihren
Dienstleistungsauftrag besser auszuführen. Alternativen keinen Raum zur
Entwicklung zu geben, läuft aber darauf hinaus. Damit nimmt sich eine Au‐

tenzielle Probleme und Unsicherheiten, die sich daraus ergeben, dass verschiedene
Personen im gleichen Gebiet leben, aber unterschiedlichen Autoritäten unterstehen?
Eine Antwortmöglichkeit bieten die Überlegungen zu anarchistischen Institutionen,
auf welche ich in Abschn. 6.1.3 zu sprechen komme.

226 Somit sind nicht jegliche denkbaren sozialen Organisationsformen automatisch
vor staatlichen Eingriffen gefeilt. Zum einen müssen Sie die besseren Dienstleister
sein bzw. das Potenzial haben, bessere Dienstleister zu bekommen. Zum anderen
kann ein legitimer Staat unter gewissen Voraussetzungen die Autorität besitzen, die
Etablierung und Förderung bestimmter Organisationsformen zu verbieten oder zu
beschränken. Dies ist dann der Fall, wenn wir als Folge dessen unseren Gründen
besser nachkommen, als ohne den Staat.

227 Für die bessere Leistungsfähigkeit anarchistische Strukturen gibt es – wie in
Abschn. 2.1.3 erwähnt – eine gewisse historische Evidenz. Leipold (2015, 319–23)
geht als ein Beispiel dafür ausführlich auf die anarchistischen Kollektive im Spani‐
schen Bürgerkrieg ein. Es ist für mich aber fraglich, ob dieses Beispiel geeignet
ist, die bessere Performanz des Anarchismus im Allgemeinen zu belegen. Ruft
man sich in Erinnerung, wie einflussreich der Anarchosyndikalismus damals war,
läuft Leipolds Beispiel im besten Fall auf eine Stützung anarchosyndikalistischer
Strukturen hinaus. Dies wiederum mit dem Anarchismus gleichzusetzen, verkennt
die Diversität anarchistischer Ansätze.

5.3 Neue und alte Autoritäten nebeneinander?

275

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


torität die Möglichkeit – im Sinne von Best Practice – von diesen Alternati‐
ven zu lernen. Strebt eine Autorität nicht danach, die beste Dienstleisterin
zu sein, haben wir gute Gründe, uns nach etwas Besserem umzusehen.228

Zweitens muss man von den herausfordernden Institutionen verlangen, die
versprochene Leistungsfähigkeit unter Beweis zu stellen. Dieser Anspruch
nimmt die herausgeforderte Autorität im Gegenzug ebenfalls in die Pflicht:
Verlangt A von B, ihm ihre Überlegenheit zu demonstrieren, dann wäre es
ungerecht gegenüber B, räumte A ihr dazu keine Möglichkeit ein. In der
Konsequenz ist legitime Autorität nicht nur im Sinne Leipolds beschränkt,
sondern sie muss alternativen Institutionen den notwendigen Raum zuge‐
stehen, damit diese ihre Performanz beweisen können.

Dies impliziert, dass wir uns nicht zwingend mit lediglich einer, sondern
mit mehreren legitimen Autoritäten konfrontiert sehen können. Dieses
stützt die Überlegungen in Abschn. 5.1.2 darüber, auf welcher Ebene Autori‐
tät angesiedelt ist. Dort habe ich argumentiert, dass wir einem Staat nicht
in globo Autorität zugestehen können. Diese Interpretation führt uns vom
tradierten Autoritätsverständnis weg und verstärkt den fragmentarischen
Charakter legitimer Autorität weiter. Dies mag für uns in der politischen
Sphäre auf den ersten Blick ungewohnt sein und einige werden wohl ein‐
wenden, dies sei höchst problematisch. Politische Autoritäten müssen aber
keine „Gemischtwarenläden“ sein, die Bildung, soziale Vorsorge, Sicherheit,
Umweltschutz, Infrastruktur usw. anbieten, um die von Raz beschriebenen
Funktionen erfüllen zu können. „Spezialgeschäfte“, um bei der Detailhan‐
delsanalogie zu bleiben, können dies in spezifischen Bereichen nicht nur
mindestens ebenso gut. Sie sind auch mehr in Einklang mit dem Stück‐
werkscharakter von Raz’ Theorie. Von dieser Perspektive aus gesehen ist die
Entstehung neuer Autorität dazu mit weniger dramatischen Auswirkungen
verbunden, als zunächst gedacht. Es geht beispielsweise nicht mehr darum,
alle Institutionen der Schweizer Eidgenossenschaft auf einen Schlag zu
ersetzen, sondern darum, bestehende Institutionen (z. B. die Polizei) zu
ersetzen oder gegebenenfalls abzuschaffen.

228 Indes wäre es aber nicht rational, für jegliche minimale Verbesserung den „Dienst‐
leister“ zu wechseln, da dies mit Aufwand verbunden ist. Man muss beispielsweise
abschätzen, ob B besser als A ist, sich unter Umständen an neue Regelungen gewöh‐
nen usw. Folglich muss die Verbesserung einen gewissen Grenzwert überschreiten.

5 Autorität als Dienstleistung?

276

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5.4 Eine Herausforderung auf Basis von Raz’ Dienstleistungskonzeption?

Raz’ Position ist in der Lage, sowohl Robert Paul Wolffs als auch A. John
Simmons’ Kritik aufzunehmen. In Bezug auf Wolffs Verteidigung des An‐
archismus (vgl. Abschn. 3) kann Raz’ Argumentation den vermeintlichen
Widerspruch zwischen Autonomie und Autorität auflösen. Verstehen wir
diese als eine Dienstleistung, negiert Autorität unsere Überlegungen nicht,
sondern hilft uns dabei, bessere rationale Denker*innen zu sein. Indem
politische Institutionen u. a. Koordinationsprobleme lösen, ermöglichen
sie uns des Weiteren erst, unser Leben autonom zu gestalten. In Bezug
auf Simmons’ philosophischen Anarchismus lockeanischer Prägung (vgl.
Abschn. 4) kann Raz’ Dienstleistungskonzeption das Kernargument von
Simmons umgehen, da die Autorität als Dienstleistung für ihre Legitimati‐
on nicht auf eine generelle politische Pflicht angewiesen ist.

Bedeutet dies nun, die anarchistische Herausforderung sei negiert? Eher
das Gegenteil ist der Fall. Insbesondere zwei in diesem Kapitel diskutierte
Punkte – die Rolle demokratischer Entscheide (vgl. Abschn. 5.2.4) und die
Möglichkeit neuer Autorität (vgl. Abschn. 5.3) – weisen auf die Vorteile
hin, Raz’ Dienstleistungskonzeption als Grundlage einer anarchistischen
Herausforderung zu verwenden, die im Einklang mit den Eigenschaften
steht, die sich moderne anarchistische Ansätze teilen: Diversität, Ethos
der direkten Aktion und präfigurative Politik sowie die Ablehnung von
Herrschaft (vgl. Abschn. 2.3.2). Dies verneint darüber hinaus jedoch nicht
die Möglichkeit, dass Simmons’ Projekt eine relevante Rolle für eine über‐
zeugende anarchistische Herausforderung spielen kann. Wie die Diskussi‐
on im Abschn. 3 gezeigt habt, vermag Wolffs prinzipieller Ansatz nicht
zu überzeugen. Die Beschäftigung mit diesem zeigt zwar, wie viel auf
dem Spiel steht, wenn politische Autoritäten in unser Leben eingreifen
und bestimmen, was erlaubt, geboten oder erwünscht ist. Es geht um die
Autor*innenschaft über unser Leben. Die Beziehung zwischen Autonomie
und Autorität ist aber komplex und nicht notwendigerweise antagonistisch,
weshalb deren prinzipielle Rückweisung nicht angebracht ist.

Diese Ausgangslage verlangt danach, die Rolle von Raz’ und Sim‐
mons’ Überlegungen für eine anarchistische Herausforderung zu klären
(Abschn. 5.4.1). Wie wir sehen werden, ergänzt und erweitert Raz’ Autori‐
tätsverständnis eine anarchistische Herausforderung auf eine bereichernde
Weise. Daran schliesst die Frage an, welche Auswirkungen sich aufs Zu‐
sammenspiel von politischer Autorität und der Pflicht zum Befolgen des
Rechts ergeben, inkorporieren wir die Dienstleistungskonzeption in die

5.4 Eine Herausforderung auf Basis von Raz’ Dienstleistungskonzeption?

277

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anarchistische Herausforderung (Abschn. 5.4.2). Als letzten Schritt müssen
wir uns danach mit der Frage beschäftigen, welche Konsequenzen für die
anarchistische Herausforderung daraus entstehen (vgl. Abschn. 5.4.3).

5.4.1 Simmons’ skeptischer Ansatz oder Raz’ Dienstleistungskonzeption?

Wie wir gesehen haben, weist Simmons alle Versuche zurück, gegenüber
bestehenden Staaten auf Basis assoziativer Theorien, transaktionaler Argu‐
mente oder einer natürlichen Pflicht ein politisches Sollen zu begründen
(vgl. Abschn. 4.1). Für ihn hätte einzig der Akt unserer effektiven Zustim‐
mung das Potenzial, eine so weitreichende Pflicht wie die politische zu be‐
gründen (vgl. Abschn. 4.1.5).229 Aufgrund des fehlenden Einverständnisses
der meisten Staatsbürger*innen scheitert diese Strategie aber. Das Resultat
davon ist ein Anarchismus lockeanischer Prägung: Derweil eine politische
Pflicht theoretisch im Bereich des Möglichen liegt, besitzen die wenigsten
von uns eine solche. Wir leben folglich in einem Naturzustand, in dem
eine politische Pflicht eher die Ausnahme als die Regel ist. Die bestehenden
politischen Institutionen mögen de facto Autoritäten sein, ihnen fehlt aber
die Legitimation für ihr Handeln. Darauf folgt für Simmons aber nicht,
man könne die Handlungen der politischen Institutionen nicht rechtferti‐
gen (vgl. Abschn. 4.3). Ebenfalls haben wir teilweise eine moralische Pflicht,
so zu handeln, wie das Gesetz es uns vorschreibt und natürliche Pflichten
geben uns gute Gründe, gerechte Institutionen, wenn nicht aktiv zu unter‐
stützen, dann doch mindestens nicht in ihrem Funktionieren zu behindern.
Ohne politische Pflicht haben die bestehenden de facto Autoritäten aber

229 Derweil bei Simmons alleinig unsere explizite Einwilligung uns bindend politischen
Institutionen unterstellen kann, stellt Raz – wie wir in Abschn. 4.4.1 gesehen ha‐
ben – die Rolle infrage, die Zustimmung darin spielt, politische Strukturen zu
legitimieren: In Anbetracht der weitreichenden Kompetenzen, die moderne Staa‐
ten für sich beanspruchen, scheint unser unqualifiziertes Einverständnis nicht
auszureichen. Es braucht ein weiteres, vom Akt der Zustimmung verschiedenes
Element. Die Person oder Institution muss unserer Zustimmung würdig sein. Diese
Argumentation hat eine gewisse Ähnlichkeit mit den Antworten auf Herausforde‐
rungen, die an assoziative Theorien (das Problem des „Gruppencharakters“, vgl.
Abschn. 2.2.5) und dankbarkeitsbasierte Ansätze (vgl. Abschn. 2.2.3) herangetragen
wurden. In beiden Fällen besteht die Erwiderung auf die genannten Problematiken
darin, den verpflichtenden Charakter oder dessen Stärke an die Legitimation der
Autorität zu knüpfen. Alle drei Fälle stellen die notwendige Korrelation zwischen le‐
gitimer Autorität und der Pflicht, die Anweisungen der Autorität Folge zu befolgen,
infrage (vgl. Abschn. 5.4.2).

5 Autorität als Dienstleistung?

278

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keinen Anspruch darauf, dass die ihnen unterstehenden die erlassenen
Normen befolgen. Simmons’ Argumentation zeigt die Unzulänglichkeit des
konservativen Projekts auf, eine politische Pflicht gegenüber bestehenden
Staaten zu begründen. Simmons klare Unterscheidung zwischen Rechtferti‐
gen und Legitimieren bildet ferner eine geeignete Grundlage, um einerseits
den staatlichen Anspruch auf legitime Autorität zurückweisen zu können
und andererseits eine pragmatische Haltung gegenüber bestehenden Staa‐
ten und ihren Institutionen einzunehmen. Insofern ist Simmons’ Ansatz
eine überzeugende Grundlage für die negative anarchistische Herausfor‐
derung. Damit ist aber ein progressives Projekt der politischen Pflicht
nicht vom Tisch, welches Kontexte identifiziert, unter denen potenzielle
oder entsprechend reformierte existierende Staaten Legitimation erreichen
könnten. Ebenso ist fraglich, inwieweit Simmons’ Projekt zur positiven
Herausforderung beizutragen vermag. Seine Vorstellungen unserer morali‐
schen Verpflichtungen sind durch seine Adaption von Lockes Philosophie
bestimmt, was nicht notwendigerweise eine Position sein muss, die Anar‐
chist*innen vertreten (Egoumenides 2014, 47). Angesichts Lockes kapitalis‐
tischer Neigungen ist dies zweifelhaft (vgl. Abschn. 4.4.2).

Raz weist wie Simmons die Existenz eines umfassend anwendbaren und
allgemeingültigen politischen Sollens zurück. In dieser Beziehung teilen
sich beide Autoren eine anarchistische Position. Da aber Raz die Korrelati‐
onsthese zurückweist, ist eine politische Pflicht für ihn keine notwendige
Bedingung für Legitimation. Gemäss der nRT ist eine Person oder Instituti‐
on dann eine gerechtfertigte Autorität, wenn sie uns den für uns geltenden
Gründen besser nachkommen lässt, als wenn wir allein handelten. Erfüllt
die Institution die weiteren Aspekte der Dienstleistungskonzeption, handelt
es sich um eine legitime Autorität (vgl. Abschn. 5.1.1). Damit fokussiert Raz
auf die Performanz der Person oder Institution und nicht auf eine gegen‐
über dieser entstandenen Pflicht. Auf dieser Basis ist es für Raz möglich,
staatliche Autorität zu begründen (vgl. Abschn. 5.1.2). Dies lässt Simmons’
Ansatz auf den ersten Blick als den anarchistischeren erscheinen, was sich
auch im Selbstverständnis der beiden Autoren widerspiegelt. Dies allein
führt zur Frage, was Raz’ Dienstleistungskonzeption zu einer anarchisti‐
schen Herausforderung beitragen kann. Wie wir sehen werden, kann sie
eine solche in Bezug auf drei Punkte stärken und ergänzen. Erstens ist der
Dienstleistungskonzeption eine performative Dimension zu eigen, welche
das Konzept Autorität zweckgebundener macht, als wenn man Simmons’
Autoritätsverständnis anlegt. Dies erlaubt auf abstrakter Ebene jene Berei‐
che zu identifizieren, in die politische Autoritäten nicht vordringen dürfen.

5.4 Eine Herausforderung auf Basis von Raz’ Dienstleistungskonzeption?

279

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zweitens besteht zwischen der Dienstleistungskonzeption und den grundle‐
genden Werten des modernen Anarchismus eine grosse Übereinstimmung.
Drittens bildet die Dienstleistungskonzeption eine starke argumentative
Grundlage, um bestehende und zukünftige Autoritäten herauszufordern.

Bei Simmons wird Autorität – d. h. das komplexe Recht politischer
Institutionen, seinen Bürger*innen als einzige bindende Rechtspflichten
aufzuerlegen – inhaltlich nicht näher bestimmt.230 Die einzigen Einschrän‐
kungen, denen sich eine politische Autorität gegenübersieht, ist einerseits
das Naturrecht, da die zu Bürger*innen gewordenen Menschen einen Teil
ihrer natürlichen Rechte auch dann nicht verlieren, wenn sie den Naturzu‐
stand verlassen. Dies stellt die „äussere“ Beschränkung der Autorität dar.
Ihr Gegenstück ist die „innere“: Dabei handelt es sich um die „vertraglich“
festgehaltenen Grenzen politischer Autorität. Gebe ich meine Einwilligung,
der Autorität eines Staates zu unterstehen, stimme ich einer bestimmten
Palette von Rechten und Pflichten zu, die u. a. festhalten, wie der Staat sich
mir gegenüber verhalten muss und welche Ansprüche er an mich stellen
darf.231 Diese inneren Beschränkungen des Herrschaftsrechts können –
wie ein Blick in verschiedenste Verfassungen illustriert – eher weit oder
eher eng gefasst sein. Solange die Bürger*innen diesen Begrenzungen zu‐
gestimmt haben, ihre natürlichen sowie grundrechtlichen Rechte nicht ver‐
letzt werden, gibt es keine Grundlage, autoritative Äusserungen legitimer
Autoritäten zu kritisieren: Der Erlass von Rechtsnormen ist deren legitimes
Recht. Im Rahmen dieser Einschränkungen darf die Autorität das Zusam‐
menleben ihrer Bürger*innen nach eigenem Ermessen frei gestalten, um
ihrer Kernaufgabe – dem Schutz des Privateigentums – nachzukommen.
Denn gemäss Locke ist es der Wunsch, die Unsicherheit des Naturzustan‐
des zu überwinden, der uns dazu bewegt, diesen zu verlassen. Wir geben
mit anderen Worten die Freiheit auf, selbst zu handeln, um dadurch mehr
Sicherheit zu gewinnen. Demnach muss eine Theorie in der Tradition
Lockes den Fokus auf Sicherheit legen, weil sich daraus die Existenzbe‐

230 Simmons beschäftigt sich, wie wir gesehen haben, in seinen Überlegungen mit
staatlicher Legitimation. Da weder Staatlichkeit im Allgemeinen noch „moderne“
Staaten im Speziellen die einzige mögliche Form politischer Organisation sind, gibt
es keinen Grund, Simmons’ Autoritätsdefinition einzig auf Staaten zu beschränken.
Mehr noch, seine Definition auf alle möglichen Formen politischer Organisation
auszudehnen macht seinen Ansatz anarchistischer.

231 Auf der höchsten Abstraktionsebene sind diese negativen und positiven Freiheiten
beispielsweise als Grundrechtskataloge in der Verfassung festgehalten (vgl. z. B. BV
Art. 7–40).

5 Autorität als Dienstleistung?

280

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rechtigung politischer Autoritäten ableitet. Der daraus folgende Primat ist
die Grundlage, auf die sich eine Autorität berufen kann, um bisher nicht
reglementierte Lebensbereiche zu regulieren – solange der Zugriff darauf
nicht die natürlichen Rechte der Bürger*innen verletzt.232 Performative
Überlegungen spielen nur in Bezug aufs Rechtfertigen, nicht aber in Bezug
aufs Legitimieren eine Rolle. Das Wie staatlichen Handelns erhält damit
eine sekundäre Qualität. In diesem Sinne ist autoritatives Handeln durch
Simmons’ Autoritätsverständnis unbestimmt und potenziell unbegrenzt.

Im Gegensatz dazu fallen bei Raz Zweck und Inhalt politischer Autorität
zusammen. Es gibt eine Vielzahl von Gründen, die für uns gelten. Um un‐
seren Alltag zu bewältigen, müssen wir pragmatische, moralische, soziale,
ästhetische, persönliche usw. Überlegungen anstellen. Vor diesem Hinter‐
grund sieht Raz Autoritäten als ein Instrument, das uns hilft, erfolgreiche
praktische Denker*innen zu sein. Die Rechtfertigung ergibt sich aus der
Fähigkeit, dieser Aufgabe auf eine Weise nachzukommen, die uns besser
handeln lässt, als wenn wir uns auf unser eigenes Urteil verlassen. Nun ist
es aber nicht in allen Fällen gleich wichtig, richtig zu handeln. Bisweilen ist
es wichtiger, selbst zu entscheiden. Als Konsequenz daraus gibt es Lebens‐
bereiche, in denen keine politische Institution Autorität erlangen kann, weil
es für sie keine Aufgabe zu erfüllen gibt. Aus dieser Unterscheidung zwi‐
schen „richtig ist wichtig“ und „selbst ist wichtig“ ergeben sich die Bereiche,
in die eine Autorität vordringen darf und in welche nicht. Dort, wo eine
Autorität regulierend eingreifen darf, tut sie dies nicht in Form von War‐
nungen vor oder Empfehlungen für bestimmte Handlungen. Sie schreibt
entweder eine oder mehrere Handlungsoptionen bindend vor. Für Raz ist
dieser präemptive Aspekt sowohl entscheidend, um das Konzept „Autori‐
tät“ verstehen zu können, als auch eine Voraussetzung, damit eine Autorität
ihrem Dienstleistungsauftrag nachkommen kann. Dessen Konsequenz ist
der Stückwerkscharakter von Raz’ Konzeption. Sobald wir allein besser
darin sind, den für uns relevanten Gründen nachzukommen, „verpufft“
die Autorität einer politischen Institution. Hierbei ist meiner Meinung
nach noch eine Einschränkung angebracht, sobald man das Individuum
und dessen Autonomie ins Zentrum der Überlegungen stellt: Besitzt das
Selbst-Entscheiden einen Wert an und für sich, benötigen wir genügend

232 Und selbst in Fällen, in denen staatliches Handeln die natürlichen Rechte verletzt,
kann dies, wenn nicht legitimiert, dann doch gerechtfertigt werden. Damit sehen
sich die Bürger*innen einem Staat gegenüber, der im Alltag legitimerweise und/
oder gerechtfertigterweise eine grosse Fülle an Kompetenzen an sich heranzieht.

5.4 Eine Herausforderung auf Basis von Raz’ Dienstleistungskonzeption?

281

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raum, dies auch effektiv tun zu können. Daraus können wir den Anspruch
ableiten, dass eine Autorität so wenig wie möglich reguliert. Tut sie dies
nicht, droht die Gefahr eines Paternalismus – selbst wenn wir aufgrund
der Autorität besser handeln als ohne sie. Ohne den genügenden Raum,
das Leben nach unserer Vorstellung des Guten zu leben, wird uns der Sta‐
tus als autonome Person abgesprochen. Die Kernaufgabe von Autoritäten
bestimmt folglich nicht nur die Bereiche, in die eine Autorität eingreifen
darf, sie setzt auch der Art und Weise des Eingriffes Grenzen. Dies gibt
einer anarchistischen Herausforderung auf Basis der Dienstleistungskon‐
zeption einen weiteren Bewertungsmassstab an die Hand. Dazu kommt
die Kompatibilität der Dienstleistungskonzeption mit den anarchistischen
Kernwerten.

In Abschn. 2.3.2 habe ich drei anarchistische Kernwerte identifiziert:
Diversität, Ethos der direkten Aktion und Ablehnung von Herrschaft. Diese
drei Elemente sind gut mit der Dienstleistungskonzeption vereinbar. Anar‐
chist*innen sprechen sich für eine Gesellschaft aus, welche die Diversität
der menschlichen Existenz anerkennt und mit ihr umzugehen weiss. Auf
der theoretischen Ebene drückt sich dies darin aus, dass Anarchist*innen
nicht nach theoretischer Einigkeit und Kohärenz streben, sondern einen
pluralistischen und kreativen Do-it-yourself-Ansatz bevorzugen (Gordon
2008, 21). Dieses Element ist kompatibel mit dem Stückwerkscharakter der
Dienstleistungskonzeption. Diese macht Autorität erstens zu einem dyna‐
mischen und kontextsensitiven Konzept. Zweitens sind bei Raz die Güter,
welche fürs menschliche Wohlergehen notwendig sind, nicht von vornhe‐
rein definiert, was weiter zur Offenheit beiträgt. Drittens gibt meine In‐
terpretation der Dienstleistungskonzeption dem Do-it-yourself-Gedanken
genügend Raum, da man bestehende Institutionen durch Eigeninitiative
verbessern und/oder überwinden kann. Diese Offenheit und Kontextsensi‐
tivität, die sich in der Dienstleistungskonzeption findet, fehlt bei Simmons,
da sein fehlendes Widerstandsgebot droht, ein Widerstandsverbot zu wer‐
den.

Das Ethos der direkten Aktion und das damit verbundene Konzept der
präfigurativen Politik sind ein weiterer Kernwert der modernen Anarchis‐
men (Gordon 2008, 34–40; Graeber 2009, 210; Loick 2017, 13). Der zentrale
Gedanke hier ist folgender: Anarchismus beschäftigt sich nicht primär
mit der theoretischen Auseinandersetzung mit dem Status quo, sondern
versteht sich als revolutionäre Praxis, die auf Verbesserungen im Hier und
Jetzt hinarbeitet. Der Angriff auf die bestehenden Institutionen basiert
daher u. a. darauf, neue Organisationsformen zu schaffen und zu leben.

5 Autorität als Dienstleistung?

282

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Damit spielt die in Abschn. 5.3 identifizierte und sich aus der radikalen
Interpretation der Dienstleistungskonzeption ergebenden Einschränkung,
dass bestehende legitime Autoritäten die Entstehung neuer Institutionen
nicht behindern dürfen, den Anarchist*innen in die Hände – nimmt sie
aber auch in die Pflicht, die Performanz ihrer Institutionen zu beweisen.
Aus Simmons’ Autoritätsverständnis lässt sich kein vergleichbarer Angriff
auf legitime Autoritäten ableiten, da dieses performative Überlegungen als
Legitimationsgründe ausschliesst.

Die Ablehnung von Herrschaft ist der dritte Kernwert moderner Anar‐
chismen (Franks 2012, 62; Gordon 2008, Kap. 2; Loick 2017, Abschn. 3.3).
Unter dem Konzept Herrschaft subsumieren Anarchist*innen jene Eigen‐
schaften politischer Organisation, die auf Kontrolle, Zwang, Ausbeutung
u. Ä. von Personen ausgerichtet sind (Gordon 2008, 32). Daraus folgt aber
kein Antiautoritarismus und keine dogmatische Zurückweisung des Staates.
Denn Anarchist*innen sind bereit, einzelne staatliche Institutionen für den
Moment zu unterstützen (Franks 2012, 63). Die Dienstleistungskonzeption
ist mit dieser Konzeption ebenfalls kompatibel. Wie ich in Abschn. 5.2.2
argumentiert habe, führt der Stückwerkscharakter dazu, dass die Brüche
und Widersprüche im staatlichen Institutionengefüge sichtbar werden. Dies
erlaubt, einzelne Aspekte staatlicher Organisation abzulehnen, ohne alle be‐
stehenden politischen Institutionen ablehnen zu müssen. Ebenfalls relevant
ist hier die Ablehnung intransparenter Autorität durch Anarchist*innen
(Jun 2010, 53; Sylvan und Sparrow 2007). Wie in Abschn. 2.3.2 dargelegt,
sind damit Autoritäten gemeint, die ihre Position ohne Rechtfertigung
innehaben und damit willkürlich und/oder dogmatisch sind. Intransparen‐
te Autoritäten sind aber nicht mit dem im Abschn. 5.2.5 identifizierten
dialogischen Charakter von Autorität vereinbar. Damit gibt die Dienstleis‐
tungskonzeption der anarchistischen Herausforderung die Mittel an die
Hand, intransparente Autorität nicht nur abzulehnen, weil sie willkürlich
und/oder dogmatisch ist, sondern auch, weil ihr die Legitimation zwingend
fehlen muss. Diese Möglichkeit bietet Simmons’ Ansatz ebenfalls nicht, da
diesem das dialogische Element fehlt.

Welche Rolle können damit die beiden Ansätze in einer anarchistischen
Herausforderung spielen? Simmons’ Kritik des konservativen Projektes der
politischen Pflicht weckt berechtigte Zweifel an der de jure Autorität eta‐
blierter politischer Institutionen. Der lockeanische Unterbau in Simmons’
Theorie macht diese aber wenig geeignet, um eine positive Herausforde‐
rung zu formulieren. Distanzieren wir uns aber vom lockeanischen Unter‐
bau können wir in Anlehnung an Simmons’ Ansatz Aspekte identifizieren,

5.4 Eine Herausforderung auf Basis von Raz’ Dienstleistungskonzeption?

283

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die eine legitime politische Ordnung erfüllen muss (Egoumenides 2014,
Kap. 6). Egoumenides (2014, 185–86) argumentiert, dabei handle es sich
um das Ideal der Freiwilligkeit, das sich durch freie Willensbildung und
freie Wahlmöglichkeiten ausdrückt, das Ideal der Gerechtigkeit, die eine
notwendige Eigenschaft politischer Institutionen ist, sowie das Ideal sozia‐
ler Kooperation, was nach kooperativen Charakteristika und Attitüden
verlangt. Die Dienstleistungskonzeption kann die negative Herausforde‐
rung ergänzen und stärken. Autorität als eine Dienstleistung zu verstehen,
macht diese zweckgebunden und bringt Rechtfertigung und Legitimation
zusammen, ohne die beiden Elemente miteinander zu verschmelzen (vgl.
Abschn. 5.1.1). Sie stellt zudem eine Verbindung zu den Kernwerten des
Anarchismus her und erlaubt, selbst legitime Autoritäten herauszufordern.
Insbesondere der letzte Punkt verbindet die negative mit der positiven
Herausforderung.

Aus der Dienstleistungskonzeption lassen sich Elemente alternativer For‐
men politischer Organisation ableiten. Autoritäten sind mehrfach begrenzt,
womit wir uns von der Idee der Souveränität – einer zentralen Eigenschaft
moderner Staatlichkeit (vgl. Abschn. 2.1.2) – verabschieden müssen. Dem
Einzelnen steht unter anderem dadurch viel Raum zur Verfügung, um
durch gelebte Experimente bestehende Institutionen zu verbessern und/
oder durch neue zu ersetzen. Dazu kommt der dialogische Charakter, der –
wie in Abschn. 5.2.4 argumentiert – demokratische Strukturen bevorzugt.
Das aus dem Stückwerkscharakter folgende Nebeneinander verschiedener
politischer Autoritäten führt uns noch weiter weg vom tradierten Verständ‐
nis des modernen, mit Souveränität ausgestatteten (National‑)Staates.233 Im
Gegensatz zum lockeanischen Verständnis ist diese Welt ohne staatliche
Souveränität aber keine unpolitische.

Die hier skizzierten Punkte sprechen dafür, die Dienstleistungskonzepti‐
on als das Verständnis von Autorität einer anarchistischen Herausforderung
zugrunde zu legen. Egoumenides (2014, 38) mahnt jedoch zur Vorsicht,
falls man Raz’ Dienstleistungskonzeption für eine anarchistische Heraus‐
forderung nutzen will. Ein Problem ist dabei die starke Verknüpfung von
theoretischer und praktischer Autorität, die bei Raz gegeben ist. Diese ist
wichtig, um die richtige Handlung zu identifizieren. Es kann aber nicht
nur darum gehen, in Fragen der praktischen Vernunft richtig zu handeln.
Wir müssen Antworten auf diese Frage mitformulieren und mitanwenden.

233 Das nebeneinander gleichberechtigter Autoritäten ist nicht unproblematisch. Ich
komme auf diesen Punkt in Abschn. 6.1.3 nochmals zurück.

5 Autorität als Dienstleistung?

284

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wir müssen die Gründe, die für uns gelten, auch dann verstehen, wenn wir
diesen durch eine Autorität besser nachkommen können. Nur so können
wir identifizieren, ob diese Gründe für uns vertretbar sind. Dies drückt
sich für Egoumenides beispielsweise in der kontraktualistischen Rückwei‐
sung von Raz Präemptionsthese sowie im anarchistischen Beharren auf der
Rolle der Wahl aus. Daran anschliessend müssen wir uns fragen, ob eine
Autoritätskonzeption, die stark aufs Konzept der Expertise zurückgreift,
mit dem Anarchismus kompatibel ist. Die Sorge der Anarchist*innen, auf
die Egoumenides mit Überlegungen hinweist, ist eine berechtigte. Expertise
scheint es rational zu machen, unser eigenes Urteil zu delegieren, und
impliziert, dass wir nicht in der Lage sind, die Entscheidungsgrundlage der
Expert*innen zu verstehen (vgl. dazu Abschn. 5.2.5). Daraus ergibt sich ein
prima facie Konflikt zwischen praktischer Autorität durch Expertise und
einer anarchistischen Position, da eine solche der Aufgabe des individuellen
Urteils ablehnend gegenübersteht. Eine sich aus dieser Haltung ergebende
Forderung ist, dass eine Urteilsaufgabe unsere Autor*innenschaft über un‐
ser Leben widerspiegelt. Daher ist für Egoumenides Expertise nicht als
Ideal für Autorität geeignet.

Derweil die Punkte, die Egoumenides aufwirft, relevant sind, sprechen
sie nicht zwingend gegen praktische Autorität durch Expertise. Sie erinnern
uns aber daran, dass diese eine gewisse Qualität aufweisen muss, um mit
einer anarchistischen Position vereinbar zu sein. Um nicht paternalistisch
oder dogmatisch zu werden, bedarf es Grenzen, die den Umfang der Auto‐
rität beschränken. Wie wir gesehen haben, ist die Idee der beschränkten
Autorität ein Kernelement der Dienstleistungskonzeption (vgl. Abschn. 5.1,
5.2.3, 5.2.5, 5.3). Es gibt erstens Bereiche, in die eine Autorität nicht vor‐
dringen darf, und zweitens gibt es Bereiche, in denen die individuelle
Expertise ausreichend gross ist, um selbst entscheiden zu können. Nehmen
wir zudem die Idee ernst, wir müssten zumindest Teile unseres Lebens in
Eigenregie führen, dann brauchen wir Möglichkeiten und Räume, um die
dazu nötigen Fähigkeiten zu erlernen, zu vertiefen und zu erweitern. Ein
Aspekt davon ist, dass wir – worauf Egoumenides berechtigterweise hin‐
weist – die für uns geltenden Gründe verstehen müssen. Dieser Anspruch
ist ebenfalls ein Kernelement der Dienstleistungskonzeption. Denn deren
Stückwerkscharakter verlangt danach, die Autorität ständig auf normale
Rechtfertigung zu prüfen, was diese einerseits lediglich temporär macht.
Andererseits – und dies ist in Bezug auf obige Mahnung relevant – verlangt
eine ständige Prüfung auf normale Rechtfertigung danach, die Beweggrün‐

5.4 Eine Herausforderung auf Basis von Raz’ Dienstleistungskonzeption?

285

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de der Expert*innen zu verstehen. Dies verlangt unter anderem nach einem
Dialog zwischen Autorität und den ihr unterstehenden Personen (vgl.
Abschn. 5.2.4, 5.2.5). Intransparentes und hegemoniales Verhalten sind mit
einem solchen Autoritätsverständnis nicht kompatibel. Genuiner Dialog
und Zwang oder Verschleierung gehen mittel- bis langfristig nur schwer
zusammen. Daher lässt sich mit der Dienstleistungskonzeption argumentie‐
ren, dass Expert*innen nicht einfach entscheiden dürfen. Sie müssen sich
auf eine Weise erklären, die den „Laien“ erlaubt, die für sie geltenden Grün‐
de zu verstehen. Diese Interpretation betont die Notwendigkeit eines Dialo‐
ges auf Augenhöhe und weist hegemoniales Verhalten in der Konsequenz
entschieden zurück. Dies ist notwendig, damit die Dienstleistungskonzepti‐
on mit einer anarchistischen Position kompatibel ist.234

5.4.2 Mit was korreliert Autorität?

Die Dienstleistungskonzeption zu adaptieren hat direkte Auswirkungen
darauf, wie die Beziehung zwischen Individuum und Autorität zu verstehen
ist. Derweil Simmons die Korrelationsthese akzeptiert und für ihn folg‐
lich eine notwendige Beziehung zwischen politischer Pflicht und legitimer
Autorität besteht, verneint Raz ebendiesen notwendigen Zusammenhang.
Denn gemäss seiner Argumentation ist für legitime Autorität die politische
Pflicht keine Voraussetzung. Legitimität ergibt sich daraus, sowohl (nor‐
mal) gerechtfertigt zu sein sowie die Abhängigkeitsthese und die These der
beschränkten Autorität zu erfüllen.

Wie in Abschn. 5.1.2 dargelegt, ist das Recht zu regieren ein zentrales
Merkmal legitimer Autorität. Damit korreliert eine Pflicht für jene, die der
Autorität unterstehen, die durch sie gesetzten Normen zu befolgen (Raz
1986, 21, 40–41; 2006, 1012). Ohne diese Pflicht ist für Raz das Konzept
der praktischen Autorität nicht fassbar. Damit kann Raz die Korrelations‐
these auf Basis seiner „schwachen anarchistischen Position“ (Raz 1981, 105)
verneinen, ohne eine grundlegende Intuition über das Wesen politischer
Autorität aufgeben zu müssen. Die Befolgungspflicht ergibt sich daraus,
dass eine Autorität uns hilft, besser den Gründen nachzukommen, die für

234 Der Dialog wird umso wichtiger, desto stärker man Zwang als legitimes Mittel der
Rechtsumsetzung zurückweist. Diesen Punkt nehme ich in Zusammenhang mit der
Diskussion anarchistischer Institutionen wieder auf, denen der Zwangscharakter
heutiger politischer Institutionen fehlt (vgl. Abschn. 6.1.3).

5 Autorität als Dienstleistung?

286

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


uns gelten, als wenn wir unserem eigenen Urteil folgten.235 Somit bilden
Gründe, die wir unabhängig von der Autorität besitzen, die Basis für die
Pflicht – und nicht der rechtliche Status einer Aussage.236

Welche Ansprüche hat eine Autorität gegenüber den ihr Unterstehenden?
Um dies zu beantworten, müssen wir danach fragen, gegenüber wem die
Pflicht zur Rechtsbefolgung eine Person verpflichtet. Für Raz haben wir
instrumentelle Gründe, das Recht zu befolgen. Daraus ergibt sich aber noch
keine Pflicht. Diese lässt sich erst durch moralische Gründe herleiten, die
eine verpflichtende Wirkung entfalten. Wie wir in Abschn. 5.1.2 gesehen ha‐
ben, positioniert sich eine politische Autorität zwischen den Verpflichteten
und den Personen, Gruppen von Personen oder Institutionen, gegenüber
denen die Pflicht gesollt ist (vgl. dazu Krehoff 2008, 286–87). Damit sind
wir nicht gegenüber der Autorität, sondern gegenüber den tatsächlichen
Rechtinhaber*innen verpflichtet. Folglich besitzt die Autorität lediglich ein
indirektes Anspruchsrecht. Anders gesagt ist die Pflicht, das Recht zu befol‐
gen, stellvertretend der Autorität geschuldet. Aus diesem Grund kann diese
indirekte Pflicht einzig dann bestehen, wenn die Autorität den Ansprüchen
der eigentlichen Rechtinhaber*innen Genüge tut.

Können wir unter diesen Voraussetzungen von einer genuinen Pflicht
gegenüber der Autorität sprechen? Rekapitulieren wir nochmals die Situa‐
tion, die sich aus politischer Autorität gemäss den obigen Überlegungen
ergibt. Person A ist der Personengruppe P gegenüber aufgrund moralischer
Gründe GM zur Handlung H1 verpflichtet. As Pflicht zu H1 ist im Anspruch
begründet, der sich für P aus GM ergibt. Nun schiebt sich Institution I
zwischen A und P. Is Position ist durch Is Fähigkeit begründet, dass A
durch dieses Setting GM besser nachkommt, als wenn A sich auf das eigene
Urteil verliesse. I erlässt eine Rechtsnorm, die GM ausreichend berücksich‐
tigt, und A zu H2 verpflichtet.237 Hier ist nun nicht klar, ob und wie der

235 Die Pflicht zum Befolgen des Rechts umfasst für Raz (2009, 127) weniger als die
politische Pflicht, weil letztere Verpflichtungen beinhaltet, gute Bürger*innen zu
sein (vgl. dazu Abschn. 2.2). Die Befolgungspflicht übersteigt aber die politische
Pflicht stellenweise, weshalb erste mehr verlangt als letztere.

236 Die Pflicht zur Rechtsbefolgung ergibt sich nicht per se aus der Autorität politischer
Institutionen, es gibt weitere, z.B. moralische Gründe, das Recht zu befolgen (Raz
1986, 104; 2009, 127). Weitere Gründe ergeben sich aus Überlegungen zur Stabilität
und zum Schutz von Besitzständen (z.B. Raz 1986, 100).

237 Die von I gesetzte Norm muss A nicht zwingend direkt zu H1 verpflichten. Die
Norm muss A lediglich H1 besser nachkommen lassen, als wenn A auf sich allein
gestellt wäre. Das kann beispielsweise dann der Fall sein, wenn es sich bei H1 um
eine Pflicht zur finanziellen Unterstützung handelt. Indem I eine Norm erlässt,

5.4 Eine Herausforderung auf Basis von Raz’ Dienstleistungskonzeption?

287

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anspruch von P auf H1 auf I übergegangen ist. Hätte P I ermächtigt, wäre
es ein Leichtes zu sehen, wie es zu dieser Übertragung gekommen ist. I
wurde aber unter der Dienstleistungskonzeption weder von P noch von A
ermächtigt. I informiert in seiner Rolle als Vermittler über die Pflicht zu
H2 und konkretisiert diese. Damit verändert I den moralischen Kontext
von A (vgl. dazu Abschn. 5.2.1). Doch die Pflicht zu H2 „leiht“ sich ihre
verpflichtende Kraft bei H1 respektive bei GM. Damit ist die Pflichterfüllung
weiterhin P und nicht direkt I geschuldet.

Vor diesem Hintergrund ist zu sagen, A habe eine Gehorsamspflicht
gegenüber I, eine Verkürzung oder eine Vereinfachung des moralischen
Kontexts. I ist zwar der Autor der Norm, verpflichtet sind wir aber weiter‐
hin gegenüber den ursprünglichen Rechtinhaber*innen. Das bedeutet für
Raz’ Befolgungspflicht, dass es sich zwar um eine genuine Pflicht handelt,
wir schulden diese I aber lediglich in Stellvertretung. Diese stellvertretend
geschuldete Pflicht formt die Autorität in verpflichtende Norm um, deren
Befolgung wir nun der Autorität schulden. Durch die Beziehungsstruktur
ist sie aber brüchiger und kann lediglich so lang Bestand haben, wie nicht
eine leistungsfähigere Autorität zwischen A und P tritt oder A und P in
eine direkte moralische Beziehung treten, in der A GM besser nachkommt
als mit dem indirekten Setting. Folglich weist nicht nur Autorität einen
Stückwerkscharakter auf, sondern auch die Pflicht, das Recht zu befolgen.

Was ist mit dem Fall, dass I „versagt“? Was ist, wenn uns I den Gründen,
die für uns gelten, nicht besser nachkommen lässt? Weil dann die normale
Rechtfertigung nicht mehr greift, verliert I seine Autorität. Dies stellt aber
den inhaltsunabhängigen Charakter von Raz’ Befolgungspflicht infrage,
was ein essenzielles Element in unserem Verständnis politischer Autorität
ist. Das Problematische daran bringt Durning in seiner Kritik an Raz auf
den Punkt:238

die A dazu verpflichtet, Steuern zu entrichten, und die gewonnen Mittel einsetzt,
um P finanziell zu unterstützen, kann A mit grosser Wahrscheinlichkeit H1 besser
bedienen, als wenn sich A zuerst abschätzen müsste, ob P Anspruch auf finanzielle
Unterstützung besitzt, wie hoch diese Ansprüche sind, wie und wann diese Ansprü‐
che zu bedienen sind … H1 und H2 können aber deckungsgleich sein. Ein Beispiel
dafür die moralische Pflicht, niemanden vorsätzlich zu verletzten. Diese findet sich
eins zu eins im Schweizer Strafgesetzbuch: „Wer vorsätzlich einen Menschen in […]
an Körper oder Gesundheit schädigt, wird, auf Antrag, mit Freiheitsstrafe bis zu
drei Jahren oder Geldstrafe bestraft“ (StGB Art. 123 Ziff. 1).

238 Durning (2003, 603–4) argumentiert, es handle sich bei Raz’ Pflicht, das Recht zu
befolgen, um keine Pflicht, da wir gegenüber der Autorität einzig dann verpflichtet

5 Autorität als Dienstleistung?

288

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


An individual has a duty to obey someone if she would tend to „better
comply with the reasons that apply to her“ by doing as that person
requires than by acting on her own evaluation of those reasons. This
account could not explain how someone could have a duty to obey an
authority when the authority commands her to do something that it
would not really be best for her to do. Raz obviously needs to show that
we have such a duty. If we only had an obligation to obey an authority
when the authority was right, there would be no real sense in which
we had a duty to obey it. We would only have a duty to do what is
independently best. (Durning 2003, 603).

Raz geht davon aus, bei der Befolgungspflicht handle es sich um eine
inhaltsunabhängige Pflicht. Ist diese Position angesichts der indirekten
Herleitung der Verpflichtung haltbar? Ja, denn die Pflicht ist in einem
relevanten Sinne inhaltsunabhängig. Dafür ist es irrelevant, dass sich die
Normen ihre moralische Autorität bei den moralischen Gründen „leihen“,
die unabhängig bereits für uns gelten. Die Autorität muss weder zwingend
richtig liegen noch die relevanten Gründe bewusst berücksichtigen, damit
wir eine Pflicht haben, die Normen zu befolgen. Ebenfalls ist der Inhalt der
Norm nicht relevant, um die Frage zu klären, ob man durch sie verpflichtet
ist. Eine Norm muss mich nicht zwingend zu H1 verpflichten, damit ich
den dahinterstehenden Gründen nachkommen kann. Die effektive Pflicht,
welche mir die Norm auferlegt, muss nicht einmal einen direkten Bezug zu
H1 und GM aufweisen. Entscheidend ist das Ergebnis. Komme ich durch
die Norm(en) von I GM (und den weiteren für mich geltenden Gründen)
besser nach, als wenn ich mich auf mein eigenes Urteil verliesse, bin ich
verpflichtet, die Norm(en) zu befolgen.

Dagegen kann man einwenden, dies widerspreche der Rechtfertigung
und der Legitimation politischer Autorität durch die Dienstleistungskon‐
zeption, wie ich sie bisher präsentiert habe. Die AT verlangt ja gerade, dass
eine Person oder eine Institution ihre Direktiven auf der Basis von Grün‐
den erlassen, die für uns – unabhängig von der Existenz der Autorität –
Gültigkeit besitzen (vgl. Abschn. 5.1.1). Wie passt dies zum Schluss, eine
Autorität müsse weder richtig liegen noch die relevanten Gründe bewusst
berücksichtigen? Dieser vermeintliche Widerspruch löst sich auf, wenn wir
uns in Erinnerung rufen, in welchem Kontext die AT relevant ist. Diese
These bezieht sich auf die Frage legitimierter Autorität. Diese ist, wie wir

seien, wenn diese richtig läge. Wie aus meiner obigen Argumentation hervorgeht,
teile ich diese Ansicht nicht.

5.4 Eine Herausforderung auf Basis von Raz’ Dienstleistungskonzeption?

289

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gesehen haben, zwar mit jener nach der Pflicht, das Recht zu befolgen, ver‐
knüpft, auf konzeptioneller Ebene handelt es sich aber um zwei getrennte
Fragen (Raz 1986, 104). Folglich hat die AT keinen direkten Einfluss auf die
Frage, ob wir die Normen einer Autorität befolgen müssen.

Stellt dieser Schluss nicht die Relevanz von Legitimation infrage? Dies
mag zunächst so scheinen. Bei näherer Betrachtung erweist sich diese Be‐
fürchtung aber als unbegründet. Betrachten wir nochmals die Situation mit
der Institution I, verändern aber den Kontext leicht. Im ersten Kontext (K1)
erfüllt I zwar die nRT, nicht aber die AT. Im zweiten Kontext (K2) erfüllt
I weder die nRT noch die AT. Betrachten wir als erstes K1. In diesem ist
I gerechtfertigt, besitzt aber keine Legitimation. Was bedeutet dies für A?
In Bezug auf I besteht der Hauptunterschied zum ursprünglichen Kontext
im Status von Is Handlungen. In K1 sind Is Handlungen lediglich gerecht‐
fertigt. Is Performanz erhält in K1 aber etwas Zufälliges, weil I nicht mehr
alle relevanten Gründe berücksichtigt. Für die Pflicht, die Normen von I
zu befolgen, bedeutet dies, dass die von I gesetzten Normen A verpflichten,
ihr präemptiver Charakter ist aber eingeschränkt, da jene Gründe, welche
I nicht berücksichtigt hat, weiterhin für A handlungsleitend sind. Damit
nimmt die Stärke der von I gesetzten Normen im Vergleich zum ursprüng‐
lichen Kontext ab. In K2 ist I weder legitimiert noch kann Is Autorität ge‐
rechtfertigt werden. Damit besitzt I gegenüber A kein Recht zum Regieren.
Kann A folglich die von I gesetzten Normen ignorieren? Dagegensprechen
nicht nur pragmatische Gründe. Denn einzelne Normen können weiterhin
dazu führen, dass A den relevanten Gründen besser nachkommt, als wenn
A sich auf das eigene Urteil verlässt. Der Grund dafür lässt sich mit dem
Proverb, „auch ein blindes Huhn findet mal ein Korn“, umschreiben. I kann
im Einzelfall Normen erlassen, die A im Sinne der Dienstleistungskonzepti‐
on helfen.239 Die Zufälligkeit ist nochmals grösser als in K1 und die Pflicht
zur Befolgung betrifft – im Unterschied zu K1 – ausschliesslich einzelne
Normen. Deren Befolgung ist weder I geschuldet, noch entwickeln sie
einen nennenswerten präemptiven Charakter.

Der Vergleich der drei Kontexte verdeutlicht die Relevanz von Legitima‐
tion. Nicht nur ist sie notwendig, damit die Autorität tun darf, was sie
tut, sie stärkt darüber hinaus den präemptiven Charakter autoritativer Aus‐
sagen.

239 Ein Beispiel dafür ist die Regelung, ob Links- oder Rechtsverkehr gilt.

5 Autorität als Dienstleistung?

290

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5.4.3 Dienstleistungskonzeption als Grundlage für die positive
Herausforderung

Die in Abschn. 5.4.1 präsentierten Überlegungen sprechen dafür, die
Dienstleistungskonzeption von Raz für die anarchistische Herausforderung
zu übernehmen. Institutionen als „Dienstleister“ zu sehen ist für die anar‐
chistische Position äusserst attraktiv.

Dies lässt sich am Beispiel der moralischen Pflicht illustrieren, Menschen
in Not zu helfen (vgl. Abschn. 5.2.1). Ohne eine legitime Autorität, müssen
wir selbst herausfinden, welche handlungsleitenden Implikationen diese
abstrakte Pflicht für uns besitzt. Dafür müssen wir Ressourcen einsetzen,
die wir nicht für unsere eigenen, für unser Leben als relevant identifizierten
Projekte verwenden können. Ohne Autoritäten, die Details spezifizieren
und moralische Verpflichtungen kontextualisieren, käme es zu einer Über‐
forderung des Individuums. Ebenfalls sind wir auf Autoritäten angewiesen,
um soziale Kooperation sicherzustellen, auf die wir angewiesen sind, um
die Grundgüter zu produzieren, die wir für ein gutes Leben benötigen. Das
Dienstleistungsverständnis von Autorität gibt einer anarchistischen Heraus‐
forderung die konzeptionellen Grundlagen, dies einerseits anzuerkennen,
andererseits den staatlichen Anspruch auf legitime Autorität nicht zu kriti‐
sieren, sondern konstruktiv zurückzuweisen. Dies verlangt dabei, wie wir
gesehen haben, nicht nach einer Revolution, sondern eher nach einer
Evolution. Bestehende Institutionen sollen nicht aus Spass am Umsturz
hinweggefegt werden. Das Ziel ist, sie punktuell und graduell zu verbessern
und/oder durch bessere Institutionen zu ersetzen. Der Do-it-yourself-Habi‐
tus anarchistischer Ansätze, die auf die Praxis fokussieren, geht gut damit
zusammen, Autoritäten als Dienstleister zu begreifen.

Aus dieser Sicht auf Autorität ergeben sich eine Reihe von Konsequen‐
zen. Erstens führt der Stückwerkscharakter der Dienstleistungskonzeption
zu Unsicherheit (Abschn. 5.2.2). Diese hat aber auch ihr Positives, lenkt
sie doch den Blick auf die Risse und Widersprüche realer politischer Orga‐
nisation und gibt uns damit einen Grund, kritisch mit dem Anspruch auf
Autorität umzugehen. Zweitens können ungerechte Regimes – oder besser
gesagt einzelne Institutionen ungerechter Regimes – Autorität erlangen
(Abschn. 5.2.3). Dies ist aber mehr ein praktisches als ein konzeptuelles
Problem, da ungerechte Regimes ihre Autorität nicht langfristig halten kön‐
nen. Dafür müssten sie Gründe der Gerechtigkeit besser berücksichtigen,
was gleichbedeutet damit ist, zu einem gerechten Regime zu werden. Dies

5.4 Eine Herausforderung auf Basis von Raz’ Dienstleistungskonzeption?

291

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stärkt den dritten Punkt, der sich aus der Frage danach ergibt, welche
Rolle demokratische Entscheide spielen (Abschn. 5.2.4). Derweil demokra‐
tische Entscheide nicht automatisch Autorität bedeuten, räumt die Dienst‐
leistungskonzeption diesen die stärkste Autorität ein. Eine pluralistisch-de‐
mokratische Organisationsform hat die grössten Chancen, alle relevanten
Gründe zu berücksichtigen. Viertens ist Autorität in mehrfacher Hinsicht
beschränkt und spezifisch. Da Dienstleistungsautorität darauf zielt, uns zu
besseren rationalen Denker*innen zu machen, die entsprechend den für sie
geltenden Gründen handeln, kommt Expertise eine zentrale Rolle zu. Einer
Autorität zu folgen ist vorteilhaft, wenn diese über das grössere Expertin‐
nen‑ und Expertenwissen verfügt (vgl. Abschn. 5.1.2). Im Umkehrschluss
stellt Expertise aber folglich eine Grenze von Autorität dar. Denn wenn ich
durch mein fundiertes Wissen oder durch meine besonderen Fähigkeiten
besser darin bin, den für mich relevanten Gründen nachzukommen, als
wenn ich mich einer Autorität unterstelle, hält die normale Rechtfertigung
nicht mehr.240 Aus dem Dienstleistungscharakter leitet sich des Weiteren
die zusätzliche Grenze von Autorität ab. Sollen wir zu besseren rationalen
Denkern werden, dann müssen wir den Raum erhalten, unsere rationalen
Fähigkeiten anzuwenden und zu verbessern (vgl. Abschn. 5.1.2). Ebenso ist
es nicht bei jeder Handlung in gleichem Masse entscheidend, richtig zu
handeln. Aus diesen zwei Gründen gibt es Bereiche und Räume, in die eine
Autorität nicht vordringen kann, ohne ihren Dienstleistungsauftrag zu ver‐
letzen. Interpretiert man darüber hinaus Raz’ Konzeption auf eine Weise,
nach der bestehende Autoritäten die Etablierung neuer Autoritäten grund‐
sätzlich nicht behindern dürfen (Abschn. 5.3), verstärkt sich der progressive
Charakter von Dienstleistungsautorität noch weiter. Denn sie muss nicht
nur den einzelnen Individuen genügend Raum für autonomes Handeln
lassen, diese können sich auch zusammentun und legitime Institutionen
schaffen, was den politischen Handlungsspielraum enorm erweitert. Diese
in Kombination damit, dass Autorität nicht auf staatlicher Ebene angesie‐
delt sein kann (Abschn. 5.1.2), führt fünftens zu einem Autoritätsverständ‐
nis, gemäss welchem verschiedene praktische Autoritäten nebeneinander
existieren.241 Dieses Bild passt aber nicht mit dem staatlichen Anspruch
zusammen, letztinstanzliche Autorität zu haben. Damit ist die Dienstleis‐

240 Expertise ist darüber hinaus wichtig, um abschätzen zu können, ob eine Institution
über normale Rechtfertigung verfügt und legitim ist (vgl. Abschn. 5.2.5).

241 Die Autoritäten können in einer agonistischen Beziehung zueinanderstehen – wenn
eine neue Autorität beispielsweise damit beginnt, Aufgaben einer bestehenden zu
übernehmen – müssen aber nicht.

5 Autorität als Dienstleistung?

292

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tungskonzeption nicht mit dem Konzept staatlicher Souveränität – ein
zentrales Merkmal moderner Staatlichkeit – vereinbar.

Folgt aus der Absenz souveräner staatlicher Autorität eine Erlaubnis,
bestehenden Institutionen Widerstand zu leisten? Nicht per se. Zum einen
übernehmen Autoritäten eine wichtige Rolle in unserem Leben, indem sie
u. a. Koordinationsprobleme lösen. Dies gibt uns gute Gründe dafür, kon‐
servativ in unserer Einschätzung bestehende Institutionen zu sein. Zum an‐
deren folgt aus fehlender Legitimation nicht notwendigerweise, man könne
bestehende Institutionen nicht rechtfertigen.242 Dies setzt im Gegenzug die
Hürden für gerechtfertigten Widerstand hoch an.

Dazu kommen die Konsequenzen aus der Diskussion der Befolgungs‐
pflicht in Abschn. 5.4.2. In Bezug auf gesetzte Normen einer Gesellschaft
folgt aus fehlender Autorität die setzende de facto Autorität nicht zwingend,
man habe keine Pflicht, die Norm zu befolgen. Normenkonformes Verhal‐
ten kann angebracht sein, wenn man dadurch den relevanten Gründen
besser nachkommt.

5.5 Viertes Zwischenfazit: Die Dienstleistungskonzeption legitimiert nicht
ausschliesslich staatliche Autorität

Wie in Abschn. 5.1.1 gesehen, ist die Kernaufgabe einer Autorität für Joseph
Raz, uns zu besseren rationalen Denker*innen zu machen. Sprich, wir sol‐
len besser darin werden, den Gründen nachzukommen, die für uns gelten.
Daraus ergibt sich folglich die normale Weise, eine Autorität zu legitimie‐
ren. Gemäss der normalen Rechtfertigungsthese (nRT) ist die „normale“
(aber folglich auch nicht einzige) Weise, eine Autorität A zu rechtfertigen
(Raz 1989, 1179), zu zeigen, dass P durchs Befolgen von As Aussagen besser
den Gründen nachkommt, die für P so oder so gelten, als ohne A (Raz 1986,
53). Dies zeichnet A als einen „Dienstleister“ aus. Damit gerechtfertigte
Autorität funktionieren kann und es zu keinem doppelten Zählen von
Gründen kommt, postuliert Raz die Präemptivthese (PT, 57). Aussagen von
Autoritäten ersetzen jene Gründe, welche die Autorität in ihrer Deliberati‐
on bereits berücksichtigt hat. Damit sind die autoritativen Entscheidungen

242 Dies bedeutet im Umkehrschluss aber nicht, dass der Status quo deshalb zu akzep‐
tieren sei. Vielmehr geht es hier darum, dass es besser ist, gewisse bestehende
Institutionen (z. B. Sozialwerke) zu haben, selbst wenn diese nicht legitim sind. Die
Feststellung der fehlenden Legitimation kann aber nur der erste Schritt sein. Der
zweite muss dann auf eine konstruktive Verbesserung des Status quo hinauslaufen.

5.5 Die Dienstleistungskonzeption legitimiert nicht ausschliesslich staatliche Autorität

293

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der einzige Handlungsgrund für Personen, die der Autorität unterstehen.
Damit eine Autorität legitim ist, muss sie sich gemäss der Abhängigkeitsthe‐
se (AT) auf Gründe stützen, die so oder so für uns gelten (47). Bezieht sich
die Autorität nicht auf diese Gründe oder wären wir allein besser darin, den
Gründen nachzukommen, dann ist eine Autorität (in Bezug auf uns) nicht
legitim. Und weil es nicht immer gleich wichtig ist, richtig zu handeln,
gibt es Situationen, in denen das selbstständige Entscheiden wichtiger ist.
In diese Bereiche darf eine Autorität nicht vordringen (57). Damit geht
die Dienstleistungskonzeption von der Idee der beschränkten Autorität aus.
Verändert sich darüber hinaus die Erkenntnislage und eine Autorität passt
ihre Entscheide nicht entsprechend an den neuen Kontext an, dann verliert
sie ihre Legitimation (Raz 2009, 140). Für Raz ist Autorität damit ein, kon‐
textabhängiges und dynamisches Konzept. Wir sehen uns aus seiner Sicht
Stückwerksautoritäten gegenüber (Raz 1986, 74, 80): Die autoritative Aussa‐
ge X kann für Person A legitim sein, weil A dadurch besser den Gründen
nachkommt, die für ihn gelten. Ist dies für B nicht der Fall, dann besitzt
X keine autoritative Kraft gegenüber B. Ebenso ist es möglich, dass X zum
Zeitpunkt t1 die nRT in Bezug auf A erfüllt, zum Zeitpunkt t2 aber nicht
mehr. Damit ist der Umfang der Autorität, die eine Person oder Gruppe
von Personen über andere haben kann, wandelbar und unterscheidet sich
sowohl von Person zu Person als auch von Zeitpunkt zu Zeitpunkt (73–74).

Auf dieser Basis lässt sich für Raz nicht nur die Autorität von Personen
legitimieren (vgl. Abschn. 5.1.2): Zwar verneint Raz die Möglichkeit, seine
Dienstleistungskonzeption einfach so auf den Staat zu übertragen. Für
ihn muss die Frage, ob der Staat die nRT erfüllt oder nicht, für jedes
Individuum separat geklärt werden. Und dort, wo das Individuum besser
ist als der Staat, hat dieser auch keine Autorität (78). Darüber hinaus
beschränkt die AT staatliche Autorität auf jene Bereiche, in denen es nicht
wichtig ist, richtig zu entscheiden. Damit ist die Idee der Stückwerksautori‐
tät auch auf den Staat zu übertragen (80). Trotz dieser Einschränkungen
argumentiert Raz, in einem gerechten Staat sei es alles andere als irrational
oder eine Rückweisung moralischer Verantwortung, die politische Autori‐
tät zu akzeptieren (69). Im Gegenteil, es handelt sich um die rationalste
Vorgehensweise, um seiner moralischen Verantwortung nachzukommen.
Staaten haben ferner für Raz (100, 103) nicht nur einen grossen Teil der
üblicherweise beanspruchten Autorität über ihre Bürger*innen in Bezug
auf bestimmte Themenfelder. Grundsätzlich gerechte Staaten haben auch
Autorität über fast alle in bestimmten Bereichen. Staaten respektive dem
Recht fehlt aber eine (direkte) moralische Autorität. Denn die Pflicht, staat‐

5 Autorität als Dienstleistung?

294

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liche Anweisungen zu befolgen, basiert nicht auf der Tatsache, dass es sich
bei den autoritativen Aussagen um Recht handelt. Es sind die dahinter
liegenden Gründe, die das Individuum ohne das Recht ebenso hätte, aus
der sich eine Pflicht zum Befolgen des Rechts ergibt. Das Recht besitzt für
Raz folglich keine moralische Autorität. Staaten sind Vermittler zwischen
Rechtsinhaber*innen auf der einen und Verpflichteten auf der anderen
Seite (Krehoff 2008, 287). Die Pflicht, sich ans Recht zu halten, ist nicht auf
die Zustimmung der Bürger*innen angewiesen, sondern folgt aus den für
sie geltenden moralischen Gründen. Beispielsweise folgt aus meiner Pflicht,
andere nicht zu verletzen, im Strassenverkehr eine Verpflichtung, auf der
„richtigen“, vom Gesetzgeber vorgegebenen Strassenseite zu fahren.

Es ist aber fraglich, ob Staaten in globo legitimiert werden können. Denn
nicht der Staat (z. B. die Schweiz) erbringt gegenüber seinen Bürger*innen
Dienstleistungen, die Autorität zu rechtfertigen vermöchten. Es sind „seine“
Institutionen und Amtsträger*innen. Dies spricht dagegen, Staaten in globo
zu legitimieren. Aber auch wenn Staaten nicht als Ganzes legitim sein
können, besteht die Möglichkeit, dass eine Mehrzahl (oder theoretisch alle)
der Institutionen legitime politische Autoritäten sein können. Spricht man
in diesem Kontext davon, ein Staat sei legitim, sagt man nichts anderes, als
die meisten Institutionen des politischen Systems des Territoriums seien für
die meisten Bewohner*innen im Territorium legitime Autoritäten.

Aber macht der Stückwerkscharakter der Dienstleistungskonzeption die‐
se zu einer angemessenen Konzeption für politische Autorität? Der Stück‐
werkscharakter scheint dem gängigen Verständnis politischer Autorität zu
widersprechen. Fördert dieser nicht rechtliche Rosinenpickerei und ver‐
trägt sich deshalb nicht mit der Aufgabe des Rechts, verbindliche Regeln
für alle zu definieren? Ausgehend vom Fakt der komplexen Natur des
menschlichen Wohlergehens argumentiert John Finnis ([1980] 2011, 118–19)
gegen Raz’ Konzeption, es gebe jeweils verschiedenste Möglichkeiten, die
verschiedenen Güter in Einklang zu bringen, die für unser Wohlergehen
relevant sind. Dies führe aber unweigerlich zu Konflikten und das Recht
sei das beste Instrument, um diese zu lösen. Dieses mag uns im Einzelfall
Nachteile auferlegen und anderen Vorteile gewähren. Andere rechtliche
Bestimmungen gewähren uns aber in anderen Fällen Vorteile und benach‐
teiligen andere (Finnis 1984, 119). Damit schafft das Recht eine moralische
Verbindlichkeit, ohne die moralische Kooperation nicht möglich ist, und
verbindet uns und unsere Handlungen in Finnis’ Augen über Zeit und
Raum mit anderen und deren Handlungen. Das Recht ist für Finnis
das Instrument, welches uns trotz der Unvereinbarkeit der menschlichen

5.5 Die Dienstleistungskonzeption legitimiert nicht ausschliesslich staatliche Autorität

295

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebensentwürfe erlaubt, zusammenzuleben und soziale Kooperation auf‐
rechtzuerhalten. Deshalb muss das Recht als Ganzes moralische Autorität
besitzen. Ich kann nicht in Situation A, in der mir das Recht Nachteile
auferlegt, mich vom Recht distanzieren, und mich in Situation B, in der
ich vom Recht profitiere, wieder aufs Recht berufen. Finns versteht das
Recht als nahtloses Netz. Wie die Auseinandersetzung mit dieser These
gezeigt hat, ist Raz Dienstleistungskonzeption, aus der die Idee eines bruch‐
stückhaften Rechts folgt, besser mit Ansprüchen einer diversen Gesellschaft
vereinbar (vgl. Abschn. 5.2.1). Für Raz könnte das Netz lediglich dann
nahtlos sein, wenn die Spannweite der Abweichung der sozialen Möglich‐
keiten von vornherein begrenzt wäre, wie es für Finnis der Fall ist. Da die
Möglichkeiten nicht von vornherein begrenzt sind, bleibt also die ständige
Notwendigkeit bestehen, die Tauglichkeit des Gesetzes im weitesten Sinne
zu bewerten (Batnitzky 1995, 172).

Akzeptieren wir dies, dann können wir uns im Alltag aber mit Unsicher‐
heiten konfrontiert sehen. Auf der individuellen Ebene müssen wir stets
aufs Neue fragen, ob eine Person oder Institution für mich eine legitime
Autorität ist. Dies braucht Zeit, die ich nicht für Dinge verwenden kann,
die ich als relevant für mein Leben identifiziert habe. Auf der gesellschaftli‐
chen Ebene kann es zu widersprüchlichen Zuständigkeiten kommen. Dies
kann tödliche Folgen haben, weil eine Person beispielsweise nicht weiss, an
wen sie sich wenden muss, oder weil die Unklarheiten durch Gewalt gelöst
werden. Stückwerksautorität mag zu Unsicherheiten führen. Das muss aber,
wie wir im Abschn. 5.2.2 gesehen haben, nicht notwendigerweise proble‐
matisch sein. Die sich aus Stückwerksautorität ergebende Unsicherheit hat
auch ihr Gutes. Fragen wir uns auf individueller Ebene, ob eine Institution
oder Person gegenüber uns eine legitime Autorität ist, hilft dies mit, einem
Status-quo-Bias – wenn nicht zu vermeiden – entgegenzuwirken. Weil,
möchten wir autonom handeln, wir uns stets aufs Neue fragen müssen und
somit Kontextveränderungen mehr oder weniger automatisch Rechnung
tragen. Die Unsicherheit in unserem Umgang mit Autoritäten, welche die
Dienstleistungskonzeption nicht verdeckt, lässt uns zudem die Risse und
Widersprüche in der politischen Ordnung erkennen, die uns umgibt. Dies
widerspricht der Tendenz, den Staat als Monolith zu verstehen. Politische
Stückwerksautorität zwingt uns vielmehr, den Staat als ein Geflecht von
Institutionen zu begreifen, die unterschiedlichen Zielen und Wertvorstel‐
lungen dienen. Zudem haben wir in Anbetracht der wichtigen Funktionen,
welche politische Institutionen für uns erfüllen, gute pragmatische Gründe
für eine „konservative“ oder zurückhaltende Position und sollten die Auto‐

5 Autorität als Dienstleistung?

296

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rität gerechter Institutionen über uns im Alltag nicht leichtfertig zurückzu‐
weisen.

Die Dienstleistungskonzeption zu akzeptieren, führt aber nicht nur dazu,
mehr Unsicherheit auf persönlicher und gesellschaftlicher Ebene zu akzep‐
tieren. Raz’ Autoritätsverständnis führt ebenfalls zu nicht intuitiven Schlüs‐
sen. Aufgrund der normalen Rechtfertigungsthese kann ein ungerechtes
Regime partielle legitime politische Autorität erlangen. Denn einzelne Insti‐
tutionen des Regimes können für bestimmte Bereiche gegenüber bestimm‐
ten Personen legitime Autoritäten sein. Wie im Abschn. 5.2.3 gesehen, ist
dies weitaus weniger problematisch, als uns dies Autor*innen wie Thomas
Christiano (2004, 2008) glauben machen wollen. Denn es ist fraglich, ob
die Institutionen eines ungerechten Regimes eine weite Bevölkerungsteile
umfassende Autorität langfristig aufrechterhalten können, ohne sich zu
gerechten Institutionen weiterzuentwickeln. Erstens sind gemäss der PT le‐
gitime autoritative Aussagen als Gründe zu behandeln, welche jene anderen
Gründe ersetzen, die gegen das gewollte Verhalten sprechen und die von
der Autorität – zum Zeitpunkt, an dem sie die Aussage äusserte – hätten
berücksichtigt werden sollen (Raz 2009, 140). Eine Institution, welche wir
als „ungerecht“ qualifizieren, wird Gründe der Gerechtigkeit nicht oder
nicht genügend berücksichtigen, weshalb die Anweisungen dieser Institu‐
tionen nicht „allumfassend“ präemptiv sind. Dazu müssten sie gerecht(er)
werden. Zweitens sind die Gründe, die dagegensprechen, eine Autorität auf
individueller Ebene anzuerkennen, stärker bei einer ungerechten Instituti‐
on, da diese die für uns geltenden Gründe der Gerechtigkeit nicht oder zu
wenig berücksichtigt. Und damit gefährdet eine solche Institution unsere
Möglichkeit auf ein gutes Leben.

Akzeptieren wir die Dienstleistungskonzeption, scheint sich eine weitere
Problematik hinsichtlich der Autorität demokratischer Entscheide zu erge‐
ben. Können ungerechte Institutionen legitime Autorität erlangen, dann
ist genuine Demokratie aus Sicht der Dienstleistungskonzeption keine
notwendige Voraussetzung für Legitimation. Und durch die instrumenta‐
listische Begründung von Autorität, die aus der nRT folgt, verletze Raz’
Konzeption die grundlegende demokratische Überzeugung, wonach die
Bürger *innen politisch gleichwertig sind (Christiano 2008, 234). Wie wir
im Abschn. 5.2.4 gesehen haben, spricht die Dienstleistungskonzeption de‐
mokratischen Strukturen keinen inhärenten Wert zu, anerkennt aber deren
Relevanz für auf Gleichheit und Fairness aufbauende politische Prozesse. Je
besser eine demokratische Institution vermag, die für uns geltenden Grün‐
de zu identifizieren, und je besser sie die Probleme lösen kann, die sich aus

5.5 Die Dienstleistungskonzeption legitimiert nicht ausschliesslich staatliche Autorität

297

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Inkommensurabilität ergeben, desto legitimer ist sie. Und was sie dazu
befähigt, ist ihre demokratische Struktur. Damit verhält sich die Dienst‐
leistungskonzeption gegenüber demokratischen Entscheiden und Dissens
nicht ignorant, sondern räumt demokratischen Systemen die stärkste Auto‐
rität ein.

Droht der Stückwerkscharakter der Dienstleistungsautorität aber nicht,
zu einer Zumutung zu werden? Zwar bewahrt uns Stückwerksautorität
ebenfalls vor der Zumutung, immer selbst entscheiden zu müssen. Auf‐
grund der Unsicherheit, die aus dem Stückwerkscharakter folgt und die
uns zwingt, uns der Autorität einer Institution gegenüber immer wieder zu
versichern, scheint aber eine andere Zumutung zu drohen: Wir müssen le‐
gitime Autoritäten kontinuierlich prüfen und in einen Dialog mit ihnen tre‐
ten. Dieses dialogische Verständnis von Autorität impliziert – im Gegensatz
zum respektierenden Verständnis, bei dem Autorität eher als ein Zustand
verstanden wird – einen Prozess, bei dem es ums Aushandelnd geht (Cun‐
liffe und Reeve 1999, 462). Daraus ergibt sich die Gefahr, dass Autoritäten –
sind sie gerechtfertigt – nichts Relevantes dazu beitragen können, den für
uns geltenden Gründen nachzukommen. In seinem Essay „The Curious
Case of Exclusionary Reasons“ beschreibt Mian (2002, 114–15) zwei Fälle,
in denen wir entweder zu wenig wissen, um auf normale Rechtfertigung
zu testen, oder zu viel wissen, womit die Autorität nichts Relevantes mehr
beitragen kann. Versteht man – was Mian selbst erwähnt (115–16) – diese
zwei Fälle als Extreme eines Kontinuums, dann eröffnen sich verschiedene
Sphären von Autorität (vgl. Abschn. 5.2.5). In einigen werden wir durch
unsere Expertise besser darin sein, den für uns geltenden Gründen nachzu‐
kommen, als wenn wir uns auf eine Autorität verlassen. Diese Ausgangslage
kehrt sich aber um, je weiter wir uns von jenen Bereichen entfernen, in
denen wir Expertise besitzen. Ist Expertise eine wichtige Grösse, um zu
bestimmen, ob eine Institution in Bezug auf uns Autorität besitzt, dann ist
damit auch Dienstleistungsautorität entlastend. Sie entbindet uns aber nicht
davon, uns auf eine Weise mit Sachverhalten auseinanderzusetzen, dass
wir eine Autorität auf direkt oder indirekt normale Rechtfertigung testen
können.

Die Dienstleistungskonzeption hat damit das Potenzial, Etatist*innen
eine Grundlage zu bieten, um Simmons’ Konklusion anzugreifen, die sich
aus seiner Verneinung einer politischen Pflicht ergibt (vgl. Abschn. 4.1).
Staatliche Institutionen können auch ohne politische Pflicht legitime poli‐
tische Autoritäten sein und aus moralischen Gründen folgt eine Pflicht,
das Recht zu befolgen. Aber nicht nur die Autorität staatlicher Institutio‐

5 Autorität als Dienstleistung?

298

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen lässt sich mit der Dienstleistungskonzeption begründen. Wie wir im
Abschn. 5.3 gesehen haben, besteht die Möglichkeit für anarchistische Insti‐
tutionen, legitime Autorität zu beanspruchen. Gemäss der Dienstleistungs‐
konzeption muss eine Autorität, um legitim zu sein, einerseits normal ge‐
rechtfertigt werden können (nRT) und sich andererseits auf Gründe bezie‐
hen, die so oder so für uns gelten (AT). Darüber hinaus muss die Autorität
die beste Alternative sein (vgl. Leipold 2015, 314). Dies ist auch für den Fall
relevant, dass die „neue“ Autorität noch gar nicht existiert. Wie Leipold
(2015) überzeugend argumentiert, gibt uns die Dienstleistungskonzeption
gute Gründe, die Möglichkeit neuer Autoritäten nicht an deren Existenz zu
knüpfen: Ist die Idee der Dienstleistungskonzeption, Autoritäten sollen uns
dabei unterstützen, bessere rationale Denker*innen zu sein, dann wäre es
seltsam, wenn eine bestehende Autorität uns die Möglichkeit nehmen dürf‐
te, durch alternativer Institutionen noch bessere rationale Denker*innen
zu werden. In diesem Sinn ist die Idee der beschränkten Autorität zu erwei‐
tern. Bestehende Autoritäten dürfen nicht nur nicht in gewisse Bereiche
vordringen, sie dürfen die Entstehung alternativer Strukturen grundsätzlich
nicht behindern.

Derweil insbesondere Simmons’ Verneinung der politischen Pflicht für
die skeptische anarchistische Herausforderung gewinnbringend ist, kann
ein Rückgriff auf Raz’ Dienstleistungskonzeption insbesondere für die
positive Herausforderung eine interessante Grundlage bilden – wie sich
hinsichtlich der Möglichkeit alternativer Institutionen zeigt – Autorität
zu beanspruchen. Darüber hinaus ist die Dienstleistungskonzeption mit
den drei im Abschn. 2.3.2 identifizierten anarchistischen Kernwerten kom‐
patibel (vgl. Abschn. 5.4.1): Dem Wert der Diversität folgend streben An‐
archist*innen nicht nach theoretischer Einigkeit und Kohärenz, sondern
bevorzugen einen pluralistischen und kreativen Do-it-yourself-Ansatz. Dies
ist mit Stückwerksautorität kompatibel, da diese erstens dynamisch und
kontextsensitiv ist. Zweitens sind bei Raz die Güter, welche fürs mensch‐
liche Wohlergehen notwendig sind, nicht von vornherein definiert, was
weiter zur Offenheit seiner Konzeption beiträgt. Drittens gibt meine In‐
terpretation der Dienstleistungskonzeption dem Do-it-yourself-Gedanken
genügend Raum, da man bestehende Institutionen durch Eigeninitiative
verbessern und/oder überwinden kann. In Bezug auf das Ethos der direkten
Aktion spielt die doppelte Beschränkung bestehender Autoritäten den An‐
archist*innen in die Hände, da dies ihnen die Legitimation gibt, die Perfor‐
manz ihrer Institutionen zu beweisen. Die Ablehnung von Herrschaft und
die Dienstleistungskonzeption sind dahingehend kompatibel, dass Stück‐

5.5 Die Dienstleistungskonzeption legitimiert nicht ausschliesslich staatliche Autorität

299

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werksautorität die Brüche und Widersprüche im staatlichen Institutionen‐
gefüge sichtbar macht und durch ihren dialogischen Charakter zeigt, was
willkürliche und/oder dogmatische de facto Autoritäten illegitim macht.

Akzeptieren wir eine radikale Interpretation der Dienstleistungskonzep‐
tion und formulieren auf dieser Basis eine anarchistische Herausforderung,
dann hat dies Konsequenzen für ein Kernelement moderner Staatlichkeit:
Souveränität. Dürfen bestehende Autoritäten die Etablierung neuer Auto‐
ritäten grundsätzlich nicht behindern und sind Staaten nicht als Ganzes
legitim, dann ist die Konsequenz daraus eine Welt, in der verschiedene
praktische Autoritäten nebeneinander existieren (vgl. Abschn. 5.4.3). Dies
passt aber nicht mit dem staatlichen Anspruch zusammen, Souveränität
oder letztinstanzliche Autorität zu besitzen. Die (radikale Interpretation)
Dienstleistungskonzeption ist nicht mit dem Konzept staatlicher Souveräni‐
tät vereinbar.

5 Autorität als Dienstleistung?

300

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6 Alternative zu Staatlichkeit?

Staaten bringen uns weitreichende Vorteile. Daher erstaunt nicht, dass Staa‐
ten im modernen Sinn andere Formen politischer Organisation verdrängt
haben (siehe Abschn. 2.1.1, 2.1.2). Wir dürfen aber über den Vorteilen nicht
die Nachteile vergessen, die Staatlichkeit mit sich bringt. So sind die Gräuel
des Zweiten Weltkriegs in einer Welt ohne Staaten nur schwer vorstellbar.
In Kombination mit der Tatsache, dass Staatlichkeit historisch gesehen eine
junge und keinesfalls notwendige Entwicklung ist, tun wir gut daran, kei‐
nem Status-quo-Bias zu erliegen und die momentane politische Ordnung
als naturgegeben anzusehen. Damit ist die klassische Frage der politischen
Philosophie nach der Legitimation der bestehenden politischen Ordnung
weiterhin hochaktuell und relevant. Unter diesem Vorzeichen habe ich
mich den radikalsten Kritiker*innen von Staatlichkeit zugewandt: den An‐
archist*innen. Sich mit einer oder mehreren Formen anarchistischer Theo‐
rien zu beschäftigen, kann uns helfen, den Status-quo-Bias zu vermeiden
oder zu minimieren sowie unsere Konzepte von Autonomie und Autorität
zu schärfen. Darüber hinaus halten die verschiedenen Anarchismen einen
grossen Fundus an Möglichkeiten bereit, wie wir uns möglichst herrschafts‐
frei und egalitär organisieren können (vgl. Abschn. 2.3.1).

In der analytischen Tradition gibt es insbesondere zwei Projekte, die auf‐
grund ihrer Konklusionen teilweise dem anarchistischen Lager zuzurech‐
nen sind. Dies ist zum einen Robert Paul Wolffs In Defense of Anarchism
([1970] 1998) und zum anderen A. John Simmons’ Auseinandersetzung
mit den Begründungen einer politischen Pflicht. In meiner Diskussion
von In Defense of Anarchism habe ich die These, Autonomie und Autori‐
tät seien unvereinbare Konzepte zurückgewiesen (vgl. Abschn. 3). Wolffs
Argumentation ist zum einen zu individualistisch und verkennt die Not‐
wendigkeit gesamtgesellschaftlicher Institutionen. Ohne diese könnten wir
erstens kaum die Fähigkeiten erlernen, die notwendig sind, um autonom
zu handeln. Zweitens sind politische Institutionen unerlässlich, um die
Komplexität des Alltags zu reduzieren, was wiederum eine Voraussetzung
ist, um ein gutes und selbstbestimmtes Leben zu führen. Dies spricht dafür,
Autorität nicht zurückzuweisen, sondern als eine Bedingung für Autonomie
anzusehen. Von diesem Standpunkt aus müssen beide Konzepte miteinan‐
der vereinbar sein.

301

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Derweil ich Wolffs Kernthese zurückgewiesen habe, ist jene von Sim‐
mons überzeugender (vgl. Abschn. 4). Für ihn ist es theoretisch möglich,
eine politische Pflicht durch Zustimmung, Fairnessüberlegungen, Dankbar‐
keitspflichten, assoziative Verpflichtungen oder eine natürliche Pflicht zu
begründen. Doch keine der genannten Theoriefamilien ist in der Lage, ein
überzeugendes Argument für ein politisches Sollen gegenüber bestehenden
Staaten vorzulegen.243 Daraus, dass wir in einem Naturzustand leben, folgt
für Simmons aber kein starker, sondern lediglich ein schwacher „Anarchis‐
mus“. Erstens argumentiert er, die natürliche Pflicht, gerechte Institutionen
zu unterstützen, gebe uns in vielen Fällen gute Gründe, die bestehenden
gerechten Institutionen, wenn nicht aktiv zu unterstützen, dann nicht zu
behindern. Zweitens stellt sich Simmons auf den Standpunkt, staatliches
Handeln könne zwar nicht legitimiert, oftmals aber mindestens gerechtfer‐
tigt werden. Das für Simmons daraus folgende Widerstandsverbot weise ich
aber zurück, ohne daraus zu schliessen, Widerstand und Umsturz sei um
jeden Preis erstrebenswert.

In der Konsequenz lässt sich auf Basis von Simmons’ philosophischem
Anarchismus die politische Pflicht und damit qua Korrelationsthese die
Autorität bestehender Staaten zurückweisen. In Reaktion darauf können
die Etatist*innen die Korrelationsthese aufgeben und argumentieren, poli‐
tische Autorität lasse sich auch ohne politische Pflicht legitimieren. Eine
solche Argumentationslinie präsentiert Joseph Raz, der dafür argumentiert,
Autorität als eine Dienstleistung zu konzeptualisieren (vgl. Abschn. 5). Eine
Autorität ist normal gerechtfertigt, wenn sie uns zu rationaleren Denker*in‐
nen macht. In Kombination mit der These, eine Autorität müsse sich auf
Gründe stützen, die so oder so für uns gelten, lässt sich für Raz Autorität
legitimieren. Wie meine Diskussion der Dienstleistungskonzeption interes‐
santerweise gezeigt hat, ist sie nicht nur ein Instrument, um staatliches
Handeln zu legitimieren. Sie erlaubt auch – in einer radikalen Interpretati‐
on –, alternative Formen politischer Autorität in Stellung zu bringen und
bestehende Institutionen zu verdrängen. Sowohl der Stückwerkscharakter
als auch die dialogische Natur der Dienstleistungsautorität eröffnet der
negativen Herausforderung Möglichkeiten, bestehende Institutionen selbst
dann zu kritisieren, wenn einer der Ansätze, die eine politische Pflicht

243 Daraus folgt aber nicht, eine politische Pflicht sei in einem anderen Kontext
ausgeschlossen. Lediglich die „konservative“ Bemühung, die politische Autorität
bestehender Staaten zu legitimieren ist damit zurückgewiesen. Simmons selbst sieht
nur in Zustimmung eine Legitimationsgrundlage für die politische Pflicht. Dieser
Einschätzung folge ich nicht.

6 Alternative zu Staatlichkeit?

302

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu begründen versuchen, erfolgreich wäre. Ist Autorität bruchstückhaft,
kontextabhängig und dynamisch, dann ergeben sich Möglichkeitsräume für
kreative neue Formen politischer Organisation. Und sperren sich bestehen‐
de Institutionen dagegen, dann schmälert das ihre Legitimationsgrundlage.
In diesem Sinne ist die negative Herausforderung eine Kombination eines
moralischen und eines empirischen Argumentes: Die bestehende Ordnung
ist nicht die beste, gerechteste, fairste u. s. w. und alternative Lösungen sind
besser, gerechter, fairer u. s. w. Diese empirische Dimension verweist auf
die Notwendigkeit, die negative anarchistische Herausforderung um eine
positive Komponente zu erweitern. Es braucht ebenfalls einen positiven
Gegenentwurf zum Status quo.

Dies ist der Grund, weshalb wir – in einem positive turn – uns zumin‐
dest oberflächlich mit den Vorstellungen der Anarchist*innen beschäftigen
müssen, wie eine „staatenlose“ Gesellschaft aussähe. Nicht nur das perfor‐
mative Argument gegen den Status quo spricht dafür. Die positive Heraus‐
forderung dürfte wichtig sein, um dem Standardeinwand zu begegnen, der
Anarchismus besässe keine praktische Relevanz. Die Beschäftigung mit der
positiven Herausforderung gibt uns darüber hinaus die Möglichkeit, auf
Fragen einzugehen, die sich im Verlauf des letzten Kapitels ergeben haben.
Zum einen erscheint die Vorstellung, in einer pluralistischen Gesellschaft
ohne zwangsbewehrte Institutionen zu leben, angesichts vorschreitender
Polarisierung und gesellschaftlicher Spannungen etwas gar naiv. Hat uns
nicht zuletzt die COVID-19-Pandemie den Vorteil von Staatlichkeit vor Au‐
gen geführt?244 Hätte es ohne zentrale staatliche Koordination nicht noch
mehr Tote zu beklagen gegeben? Wäre die Impfung so vieler Menschen
möglich gewesen ohne den Staat? Dies führt zur Frage, ob das Nebeneinan‐
der verschiedener Autoritäten ohne letztinstanzliche Institution, wie es sich
in Abschn. 5.3 abgezeichnet hat, Herausforderungen wie COVID-19 effek‐
tiv bewältigen könnte. Und führten Konflikte zwischen gleichberechtigten
Institutionen nicht zu brandgefährlichen Situationen? Ferner müssen wir
uns fragen, was von politischer Autorität noch übrig bleibt, wenn diese mit
keiner allgemeinen politischen Pflicht korreliert.

Um auf die hier aufgeworfenen Punkte einzugehen und um die in
Abschn. 5.4 begonnene Diskussion um die positive Herausforderung weiter

244 Dass Staatlichkeit und Krise gut miteinander zusammengehen, sollte uns nicht
überraschen, ist doch das Konzept der Souveränität gerade in Angesichts der (kon‐
fessionellen) Spannungen der Frühen Neuzeit entstanden und stellt effektiv eine
„Normalisierung“ des Ausnahmezustandes dar (für eine kritische ideengeschichtli‐
che Aufarbeitung, siehe z. B. Loick 2012, 54–55).

6 Alternative zu Staatlichkeit?

303

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fortzuführen, skizziere ich in einem ersten Schritt im Abschn. 6.1 weitere
zentrale Aspekte einer positiven Herausforderung. Im Anschluss gehe ich
im Abschn. 6.2 auf den Vorwurf ein, eine anarchistische Gesellschaft sei
naiv. Ich weise dies zurück und zeige, dass das Menschenbild, welches
der anarchistischen Gesellschaft zugrunde liegt, eine Interpretation zulässt,
die alles andere als naiv ist. Ebenfalls weise ich die Idee zurück, eine politi‐
sche Organisation ohne Souveränität führe gezwungenermassen zu Chaos
oder Ineffizienz. Im Laufe der Diskussion zeigen sich aber auch diverse
Herausforderungen, die eine positive Herausforderung angehen muss, will
sie überzeugend sein. Es braucht eine theoretische Beschäftigung damit,
wie und wann Zwang gerechtfertigt und wie mit der daraus resultierenden
Gefahr umzugehen ist, aus der Anwendung von Zwang könne Herrschaft
entstehen. Ebenfalls ist die Frage anzugehen, wann und in welcher Form
Herrschaft gegebenenfalls in Zusammenarbeit mit oder durch staatliche
Institutionen, wenn nicht überwunden, dann zumindest reduziert werden
kann. Und angesichts der globalen Herausforderungen, denen wir uns ge‐
genübersehen, braucht es eine Theorie der anarchistischen Weltgesellschaft
oder der globalen Zusammenarbeit.

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

Den Anarchismus als politische Philosophie habe ich in Abschn. 2.3.2 um‐
rissen. Neben einem kurzen ideengeschichtlichen Abriss habe ich mich
hauptsächlich auf die anarchistischen Kernwerte konzentriert. Diese sind,
wie in Abschn. 5.4 gesehen, mit einer radikalen Interpretation der Dienst‐
leistungskonzeption vereinbar. Die Diskussion in Abschn. 5.4 hat ebenfalls
eine erste grobe Skizze erlaubt, wie eine positive Herausforderung auf Basis
der Dienstleistungskonzeption aussieht. Die Autorität von Institutionen ist
mehrfach begrenzt: Sie müssen uns einerseits Raum zum selbst Handeln
lassen und uns andererseits die Möglichkeit offenlassen, neue Institutionen
zu schaffen. Dies macht ein „fixiertes“ Institutionengefüge unmöglich. An
dessen Stelle tritt ein dynamisches System mehr oder weniger kurzlebiger
Institutionen, das den Bürger*innen viel Raum für gelebte Experimente
lässt. In diesem Abschnitt ergänze und konkretisierte ich diese Elemente
um Überlegungen zur politischen Organisation einer anarchistischen Ge‐
sellschaft. Wie spielen Institutionen mit bruchstückhafter und kontextab‐
hängiger Autorität zusammen? Kann es unter diesen Voraussetzungen eine
politische Ordnung geben?

6 Alternative zu Staatlichkeit?

304

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6.1.1 Die anarchistische Gesellschaft gibt es nicht

Die Theoriefamilie des Anarchismus ist äusserst divers und nicht ohne
Widersprüche. Schon deshalb kann es in diesem Abschnitt nicht darum
gehen, die anarchistische Gesellschaft zu beschreiben. Denn die anarchisti‐
sche Gesellschaft gibt es nicht. Darüber hinaus sind vielen anarchistischen
Ansätzen konkret ausformulierte Vorstellungen darüber fremd, wie eine
anarchistische Gesellschaft aussähe. Dies ist aber nicht dem fehlenden Vor‐
stellungsvermögen der Anarchist*innen geschuldet, sondern hat konzeptio‐
nelle Gründe. Indem Ansätze davor zurückschrecken, eine anarchistische
Zukunft zu entwerfen, bewahren sie erstens die Freiheit derjenigen Men‐
schen, die in dieser Zukunft leben werden. Vorzugeben, wie eine anarchis‐
tische Gesellschaft nach der Transformation auszusehen hätte, wäre eine
Anmassung. Denn niemand von uns besitzt eine sprichwörtliche Glaskugel,
die einen Blick in die Zukunft erlaubt. Es ist eine faktische Unmöglichkeit,
vom heutigen auf einen zukünftigen Kontext zu schliessen. Selbst wenn
eine Person die Zukunft voraussagen könnte, nähme sie die Freiheit der
Mitglieder einer zukünftigen anarchistischen Gesellschaft nicht, legte diese
Person heute fest, wie die Menschen morgen leben sollen. Denn dadurch
wird den zukünftigen Gesellschaftsmitgliedern die Möglichkeit genommen,
selbst entscheiden zu können (Kühnis 2015, 102; De George 1978, 96).

Zweitens widerspricht eine vordefinierte Gesellschaftsordnung der Idee
der Diversität. Wie wir gesehen haben, weist Raz die Idee zurück, die
Grundgüter für ein gutes Leben können von vornherein definiert werden
(vgl. Abschn. 5.2.1). Je nach Kontext mögen, wie von Finnis vorgeschlagen,
Wissen, Leben, praktische Vernunft, Geselligkeit der Freundschaft, ästheti‐
sche Erfahrungen, Religion und Spiel relevant sein. Es sind aber auch ganz
andere Kombinationen denkbar, die wir für ein gutes Leben benötigen.
Akzeptieren wir zusätzlich die Pluralität der Menschen in Bezug auf deren
äussere Merkmale, Dispositionen, Lebenspläne, Erfahrungen, sexuelle, kul‐
turelle oder politische Vorlieben u. s. w., dann ist es ebenfalls eine Anmas‐
sung, anderen im Detail vorzuschreiben, wie sie ihre Gesellschaft zu gestal‐
ten haben. Diversität ist, ob auf praktischer oder auf theoretischer Ebene,
eine Konstante der menschlichen Existenz. Akzeptiert man dies, ist die
Idee einer Einheitslösung nicht mehr haltbar. Der Kernwert der Diversität
widerspricht, anders gesagt, dem Anspruch, eine „pfannenfertige“ Lösung
zu präsentieren. Wir können gewisse Elemente und Aspekte höchstens
skizzieren, deren konkrete Ausgestaltung ist aber nur in der Praxis möglich.

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

305

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dies führt mich direkt zum dritten konzeptionellen Grund: der zentra‐
len Stellung der Praxis. Soll die Freiheit der Beteiligten geachtet und dem
Kernwert der Diversität Genüge getan werden, dann können neue gesell‐
schaftliche Strukturen nicht theoretisch konstruiert, sondern nur praktisch
gelebt werden. Anarchistische Ansätze sind denn auch auf die Praxis und
das Hier-und-Jetzt ausgerichtet. Folglich geht es eher darum, bereits unter
dem Status quo im Kleinen neue Formen sozialer Interaktion auszuprobie‐
ren (Gordon 2008, 41). Politische Praxis ist gezwungenermassen kontextab‐
hängig und in der Gegenwart verankert: Ich konsumiere jetzt Produkte aus
politischen Gründen (nicht), ich lebte jetzt meinen (un)konventionellen
Lebensentwurf und ich nehme jetzt bewusst (nicht) an Wahlen teil. Lege
ich, wie dies die Anarchist*innen tun, den Fokus auf die Praxis, dann steht
die Frage, was ich jetzt tun kann, im Zentrum und nicht jene, wie eine
zukünftige Gesellschaft aussehen solle.

Viertens geht das anarchistische Transformationsverständnis nicht von
einem utopischen Endzustand aus. Das Politische ist ein Möglichkeitsraum,
der diverse, dem aktuellen Kontext angepasste Organisationsformen zu‐
lässt. Aus der Kontextgebundenheit folgt eine Dynamik der gesellschaftli‐
chen Organisation, die sich nur schwer mit der Vorstellung vereinbaren
lässt, nach der erfolgreichen Revolution könne man die perfekte Gesell‐
schaft etablieren. Ohne die Idee eines solchen Endzustandes, den es zu
erreichen gilt, muss man das Politische als einen sich verändernden Raum
und damit als einen Prozess verstehen.245 Als Konsequenz davon ist es nicht
möglich, die anarchistische Gesellschaft zu beschreiben.

Bedeutet dies, es sei unmöglich, weiter zu umreissen, was eine Gesell‐
schaft anarchistisch macht? Dass es keine „pfannenfertige“ Vorschläge gibt,
bedeutet nicht, man könne keine Tendenzen ablesen. Aus Abschn. 2.3.2
wissen wir, dass Anarchist*innen danach streben, möglichst herrschaftsfreie
und egalitäre Strukturen zu etablieren. Sie setzen – motiviert durch das
Ethos der direkten Aktion – auf eine Do-it-yourself-Mentalität. Jeder kann
mit den vorhandenen Mitteln das Seine zu einer egalitären Gesellschaft
beitragen. Man befreit sich zusammen mit anderen selbst und wird nicht
befreit. Dem Kernwert der Diversität verpflichtet sind die angewandten
Lösungsstrategien ebenso vielfältig wie die sie umsetzenden Menschen.
Neben diesen drei Kernwerten können wir weitere handlungsleitende Prin‐

245 Dies bedeutet im Umkehrschluss aber auch, dass eine anarchistische Gesellschaft
nicht „anarchistisch“ bleiben muss. Sie kann ihre egalitären Elemente verlieren und
folglich erneut hierarchisch werden (vgl. dazu z. B. Gordon 2008, 44–45).

6 Alternative zu Staatlichkeit?

306

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zipien identifizieren, welche die DNA einer anarchistischen Gesellschaft
ausmachen.

Anarchistische Strukturen streben erstens danach, Gleichheit, Gerechtig‐
keit und Freiheit möglichst umfassend zu verwirklichen (Kühnis 2015, 102;
Jun 2010, 53). Wenig überraschend gehen die Interpretationen darüber, was
diese drei Konzepte beinhalten, ebenso auseinander wie die Antworten auf
die Frage, wie Gleichheit, Gerechtigkeit und Freiheit im Alltag umzusetzen
sind. Angesichts der Do-it-yourself-Mentalität, die eher danach verlangt,
die Umsetzung der drei Konzepte durch fortlaufendes Experimentieren in
der Praxis zu erreichen, als auf theoretischer Ebene konzeptionelle Klarheit
zu erreichen, überraschen konzeptionelle Widersprüche wenig. Loick stellt
beispielsweise in Bezug auf den Freiheitsbegriff in anarchistischen Schrif‐
ten „terminologische Verlegenheiten“ (2017, 105) fest.246 Die Frage, wie
Gleichheit zu verwirklichen ist, beantworten die Anarchist*innen ebenfalls
unterschiedlich. Dies zeigt sich u. a. in den Diskussionen darüber, wie mit
Privateigentum zu verfahren ist, in der die Positionen von Abschaffung bis
Beibehaltung inklusive aller Zwischenschattierungen reichen (Kühnis 2015,
101). Ebenso divers und widersprüchlich sind die Standpunkte darüber, ob
wir für unsere Arbeit individuell entlöhnt werden sollen. Derweil mutualis‐
tische und kollektivistische Strömungen in der Tendenz an der Idee eines
individuellen Lohnes festhalten (Loick 2017, 146), fordern Anarcho-Kom‐
munist*innen dessen Abschaffung. Hält man am Lohnprinzip fest, schreibt
man beispielsweise gemäss Kropotkin an der kapitalistischen Orientierung
an der Produktion fort, was es verunmöglicht, eine überzeugende Alternati‐
ve zum Kapitalismus aufzubauen (Loick 2017, 148–40).

Eine anarchistische ist, zweitens, in der Tendenz eine antikapitalistische
Gesellschaft. Zum einen sollen, wie dies etwa Kropotkin fordert, die Be‐
dürfnisse der Menschen den Grund für die Produktion in einer kollekti‐
vierten Wirtschaft sein.247 Das zielt nicht nur auf eine gerechtere Warenver‐
teilung, sondern soll überdies neue ökonomische und soziale Potenziale

246 Auf den anarchistischen Freiheitsbegriff gehe ich im Abschn. 6.1.2 vertieft ein, da
dieser fürs Verständnis davon, in welchem Verhältnis Institutionen und Individuum
in einer anarchistischen Gesellschaft stehen, entscheidend ist.

247 Derweil Kommunist*innen Kollektivierung mehrheitlich als eine Verstaatlichung
verstehen, lehnen die Anarchist*innen eine zentralistisch geführte Ökonomie ab,
da eine so strukturierte Wirtschaft den Bedürfnissen der Menschen ebenso wenig
gerecht würde, wie eine kapitalistische Ordnung. Mit dieser Einschätzung lagen die
Anarchist*innen zumindest im Hinblick auf den realexistierenden Kommunismus
in der UdSSR und den weiteren Staaten des ehemaligen Ostblocks richtig. Für

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

307

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


freisetzen (Loick 2017, 143). Zum anderen soll es keine Entfremdung geben,
die in den jetzigen Gesellschaften viele durch Erwerbsarbeit erleben. Der
Anspruch ist, den Menschen die Möglichkeit zu geben, ihren Bedürfnis‐
sen und Fähigkeiten entsprechend zu arbeiten (Kühnis 2015, 102). Wie in
Bezug auf Gleichheit, Gerechtigkeit und Freiheit, so herrscht unter den An‐
archist*innen auch darüber keine Einigkeit, welche ökonomischen Struktu‐
ren dafür angebracht sind. Die stark in der Gewerkschaftsbewegung veran‐
kerten Anarchosyndikalist*innen streben zum Beispiel eine Wirtschaftsord‐
nung an, in der sich die Arbeiter*innen als selbstbestimmte Akteur*innen
selbst verwalten (Loick 2017, 145). Dem libertären Kommunalismus zuzu‐
rechnende Aktivist*innen sprechen sich dagegen dafür aus, wirtschaftliche
Fragen zu politisieren und in einen breiteren gesellschaftlichen Kontext
zu stellen, um eine Orientierung an den Bedürfnissen der Menschen zu
erreichen (Loick 2017, 146).

Die dritte Tendenz ist das Prinzip der Gewaltfreiheit. Entgegen dem
Bild, welches das klassische Vorurteil von bombenlegenden anarchistischen
Terrorist*innen zeichnet, wollen Anarchist*innen eine gewaltfreie (oder
möglichst gewaltarme) Gesellschaft. Gewalt ist ein Herrschaftsmittel und ist
als solches weder angebracht in einer egalitären Gesellschaft, noch ist es –
der Idee der präfigurativen Politik folgend – ein geeignetes Mittel, um den
Status quo zu überwinden. Das schliesst nicht per se alle Handlungen aus,
die wir im alltäglichen Sprachgebrauch unter Gewalt verstehen.248 In seiner
Rekonstruktion der Diskussion über Gewalt in der anarchistischen Bewe‐
gung argumentiert beispielsweise Gordon (2008, 82–97), Anarchist*innen
lehnten nicht notwendigerweise jegliche Form von Gewalt ab. Denn ein
orthodoxes Ethos der Gewaltfreiheit konstruiert einen Kontext, in dem es
ausreicht, eine Handlung als gewalttätig zu bezeichnen, um sie zu diskre‐
ditieren.249 Gewalt mit Abnormität und Kriminalität gleichzusetzen, über‐

Anarchist*innen sind die Produktionsmittel dezentral und föderalistisch zu kollekti‐
vieren. (Loick 2017, 144).

248 Graebers (2009, 177) Beschreibungen in seiner Ethnografie Direct Action legen
beispielsweise nahe, dass für Anarchist*innen Gewalt alleinig gegen Personen ange‐
wendet werden kann, nicht aber gegen Sachen, da man diese nicht verletzen kann.
Deshalb sind Sachbeschädigung keine Gewalt, solange dabei keine Personen zu
Schaden kommen.

249 Dies impliziert, Gewalt sei immer moralisch falsch und deshalb zurückzuweisen.
Eine solche Position ist aber weder damit vereinbar, dass sozialer Wandel nicht
konfliktfrei zu haben ist, noch ist sie kompatibel mit der moralischen Autorität
des Individuums; d. h. mit der Idee, jede*r müsse selbstständig entscheiden, welche

6 Alternative zu Staatlichkeit?

308

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deckt zudem normalisierte und legitimierte Fälle der Gewaltanwendung,
die zwar nicht als Gewalt bezeichnet werden, aber trotzdem gewaltförmig
und ebenso gefährlich sind. Selbst wenn Anarchist*innen in Einzelfällen
rechtfertigen können, Gewalt anzuwenden, tun sie unter anderem aufgrund
ihrer Kernwerte gut daran, möglichst gewaltarm zu handeln.250

Die vierte Tendenz knüpft an die prinzipielle Ablehnung von Gewalt
sowie an den Wunsch nach Freiheit an. Um dieser Rechnung zu tragen
und um egalitäre Gesellschaftsstrukturen umzusetzen, ist Freiwilligkeit ein
entscheidendes Element. Teil einer anarchistischen Gesellschaft zu sein, ist
freiwillig; auch wenn einzig durch und mit Gesellschaft die individuelle
Freiheit verwirklicht werden kann (Loick 2017, 133; De George 1978, 97).251

Das Prinzip der Freiwilligkeit hat nicht nur auf individueller Ebene Auswir‐
kungen, sondern beeinflusst ebenfalls die gesellschaftliche. Der Entscheid,
einer Gesellschaft beizutreten, ist lediglich dann genuin freiwillig, wenn
der gegenteilige Entscheid keine übermässig negativen Auswirkungen hat
(Loick 2017, 136). Auf dieser Basis lässt sich begründen, weshalb von Nicht‐
mitgliedern nicht verlangt werden kann, wegzuziehen. Der Do-it-yourself-
Mentalität folgend bedeutet dies, dass die Nichtmitglieder gegebenenfalls
eigene Strukturen schaffen, was zu einer Situation führt, in der verschie‐
dene politische, gesellschaftliche, ökonomische etc. Institutionengefüge ne‐
beneinander bestehen.

Dies führt mich zur fünften Tendenz anarchistischer Gesellschaften:
Föderalismus und Subsidiarität. Es mag eine Bandbreite von Funktionen
geben, die lediglich eine grosse territoriale Organisationseinheit zu erfüllen
vermag. Man kann daraus aber nicht schliessen, diese „grossen“ Einheiten

Mittel gegen eine illegitime Autorität eingesetzt werden dürfen (vgl. dazu Graeber
2009, 222).

250 Für die anarchistische Praxis ergibt sich daraus ein Spannungsfeld zwischen den
Kernwerten, die eine gewaltfreie und pazifistische Position nahelegen, und der
gezeigten Solidarität gegenüber unterdrückten Gruppierungen, die nicht immer
gewaltfrei für ihre Sache einstehen (Graeber 2009, 225).

251 In der anarchistischen Vorstellung ist der individuelle Wille nicht präsozial, son‐
dern steht in Beziehung zu den Argumenten, Bedürfnissen und Interessen der
Mitmenschen. Dies macht eine Auseinandersetzung mit der sozialen Umwelt un‐
umgänglich. In diesem Sinne besitzt das anarchistische Freiheitsverständnis einen
kommunikativen Charakter (Loick 2017, 133) und läuft auf einen intersubjektiven
Austausch hinaus.

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

309

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


müssten alle Aufgaben erledigen (De George 1978, 105).252 Gleichheit und
soziale Gerechtigkeit fordern für die Anarchist*innen, sich bottom-up und
dezentral zu organisieren und top-down organisierte sowie zentralisierte
Machtstrukturen zu vermeiden (Jun 2010, 54). Dies spricht dafür, dem
Prinzip der Subsidiarität folgend, Aufgaben auf der lokalsten Ebene anzu‐
siedeln. Derweil zum Beispiel der gerechte Umgang mit der Ressource
Wasser nach Koordination über ein grösseres Territorium verlangt, kann
die Frage, wer seine Schafe wo weiden lassen darf, lokal geklärt werden.
Die überlokale Koordination leisten dabei föderale Strukturen, wobei es
nicht darum geht, (national‑)staatliche Lösungen im Kleinen nachzubilden.
Als alternative Organisationsform für die „Föderation dezentraler Assozia‐
tionen“ nennen Anarchist*innen oftmals ein rätedemokratisches Entschei‐
dungssystem (Loick 2017, 133).

Damit ist, sechstens, die Tendenz verbunden, sich direkt respektive
basisdemokratisch zu organisieren. Beispielsweise beschreibt Graeber in
seiner Ethnografie Direct Action (2009) die Funktionsweise anarchistischer
Organisationen im US-amerikanischen Kontext. Insbesondere die Organi‐
sationsprinzipien, welche das Quäkertum entwickelt hat, um Versammlun‐
gen zu organisieren, haben die Aktivist*innen beeinflusst und inspiriert
(Graeber 2009, 129, 235).253 Auf dieser Basis entwickelte sich ein Entschei‐
dungsprozess, der auf Konsens ausgelegt ist und allen Anwesenden ein
Vetorecht einräumt. Eine Umsetzung davon konnte man beispielsweise
während Occupy Wall Street im Jahr 2011 beobachten (Graeber 2011; Loick
2017, 185). Die Frage, ob und inwieweit anarchistische Organisationsformen
„demokratisch“ sind, ist aber umstritten. Für Gordon (2008, 69–70) ist zum
Beispiel Anarchismus nicht die radikalste Form der Demokratie, sondern
eine gänzlich andere Form des kollektiven Handelns.

252 Im Anarchismus fehlen aber oftmals Überlegungen dazu, wie eine globale und
hochkomplexe Gesellschaft politisch koordiniert werden könnte. Es fehlt eine Theo‐
rie einer anarchistischen Weltgesellschaft (Loick 2017, 139–40).

253 Graeber (2009, 129) beschreibt die Grundzüge der Praxis im Quäkertum folgender‐
massen: Die Gemeindemitglieder sitzen in einem Kreis und können sich jederzeit
äussern. Alle dürfen Vorschläge einbringen, wobei jede der anwesenden Personen
ein Vetorecht besitz und ein Vorschlag blockieren kann. Das Veto dient dazu,
die Anwesenden anzuhalten, verantwortungsvoll mit ihrem Recht umzugehen, Vor‐
schläge einzubringen. Ein*e Moderator*in leitet die Versammlung. Die Person in
dieser Rolle nimmt sich zurück und gibt keine eigenen Meinungen ab. Im Un‐
terschied zu anarchistischen Versammlungen sprechen die Versammlungsteilneh‐
mer*innen ausschliesslich mit der/dem Moderator*in.

6 Alternative zu Staatlichkeit?

310

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit den hier genannten Tendenzen können wir zwar nicht beschreiben,
wie eine anarchistische Gesellschaft im Detail funktionierte. Wir haben
nun aber zumindest eine Idee, welche Prinzipien, Werte und Ziele ihr zu‐
grunde liegen: Eine anarchistische Gesellschaft ist egalitär, dynamisch und
divers, zielt darauf ab, Gleichheit, Gerechtigkeit und Freiheit möglichst um‐
fassend zu verwirklichen, versucht der Entfremdung Einhalt zu gebieten, ist
gewaltfrei und (in einem noch näher zu bestimmenden Sinn) demokratisch
verfasst. Die Frage, die sich stellt, ist, was dies für die Interaktion zwischen
Individuum und Gesellschaft respektive gesellschaftlichen Institutionen be‐
deutet. Antworten darauf kann uns eine vertiefte Auseinandersetzung mit
dem Konzept der Freiheit liefern, da dieses elementar ist, um die Beziehung
zwischen der Einzelperson und der Gesellschaft zu verstehen.

6.1.2 Der anarchistische Freiheitsbegriff

Wie wir im letzten Abschnitt gesehen haben, soll in einer anarchistischen
Gesellschaft in einem möglichst umfassenden Mass Gleichheit, Gerechtig‐
keit und Freiheit umgesetzt werden. Weder die dafür notwendige gesell‐
schaftliche Transformation noch die Institutionen sollen auf Zwang zurück‐
greifen. Die Art, wie Institutionen unter diesem Vorzeichen auszugestalten
sind, ist unter anderem vom anarchistischen Freiheitsverständnis beein‐
flusst (Prichard 2019). Damit kommt diesem eine entscheidende Rolle zu,
um die Beziehung zwischen Einzelperson und Gesellschaft zu verstehen.
Dies macht das Konzept relevant, um die positive Herausforderung auf
konzeptioneller Ebene in Bezug auf den Zusammenhang von Freiheit und
Autonomie zu skizzieren.

Im Anarchismus ist Freiheit ein zentrales Konzept oder Motto (Lazar
2018, 158). Die Stellung von Freiheit teilt sich die Theoriefamilie des An‐
archismus ebenso mit der liberalen Theorie wie auch mit anderen sozia‐
listischen Ansätzen (Jun 2010, 53). Den Anarchist*innen wird dabei aber
oftmals nachgesagt, in ihrer Suche nach Freiheit am weitesten zu gehen. So
sagt beispielsweise Mikhail Aleksandrovich Bakunin ([1871] 1972, 261) von
sich:

I am an impassioned seeker of the truth, and as bitter an enemy of the vi‐
cious fictions used by the established order—an order which has profited
from all the religious, metaphysical, political, juridical, economic, and
social infamies of all times—to brutalize and enslave the world. I am a

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

311

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fanatical lover of liberty. I consider it the only environment in which
human intelligence, dignity, and happiness can thrive and develop.

Angesichts solcher Aussagen überrascht es nicht, wenn der anarchistische
Freiheitsdrang den Ruf hat, übertrieben zu sein, und oftmals mit dem Stre‐
ben in Verbindung gebracht wird, äusseren Zwang, wenn nicht abzuschaf‐
fen, dann doch auf ein Minimum zu reduzieren. Insbesondere der zweite
Punkt führt des Öfteren zur Einschätzung, der Anarchismus sei in Bezug
auf Freiheit eine radikalisierte Form der klassischen liberalen Theorien
(Jun 2018, 45). Wie meine Diskussion nahelegen wird, ist diese Nähe zum
Liberalismus aber lediglich prima facie.

Einen Punkt, den wir für die anstehende Diskussion im Hinterkopf
behalten müssen, betrifft die Stellung von Freiheit in der anarchistischen
Theorie. Selbst wenn sich Anarchist*innen – wie Bakunin dies tut – als
fanatische Freiheitsliebhaber*innen verstehen, folgt daraus nicht, Freiheit
sei das anarchistische Kernprinzip. Dies widerspräche dem Kernwert der
Diversität. Damit kann Freiheit lediglich ein Konzept unter anderen in
anarchistischen Theorien sein. Das Konzept mag zentral sein. Aus dieser
Stellung folgt aber weder, Freiheit sei das einzige oder das wichtigste Ele‐
ment der anarchistischen Philosophie, noch müsse es gleich wie in anderen
Ideologien verstanden werden (45).

Was verstehen Anarchist*innen unter Freiheit? Diese Frage lässt sich
aus verschiedenen Gründen nicht einfach so beantworten. Erstens gibt
es den Anarchismus nicht und die verschiedenen anarchistischen Ansätze
verstehen Freiheit anders. Zweitens sind diese verschiedenen Freiheitsver‐
ständnisse nicht zwingend untereinander kompatibel, das Konzept ist viel‐
mehr innerhalb der anarchistischen Theorie umstritten (Loick 2017, 105).
Angesichts des Stellenwertes, den Diversität einnimmt, ist dies nicht weiter
überraschend. Drittens ist der Begriff der Freiheit auf der konzeptionellen
Ebene oftmals unklar. Wie bereits in Abschn. 6.1.1 erwähnt, finden sich in
anarchistischen Schriften oftmals „terminologische Verlegenheiten“ (105),
wenn es um Freiheit geht. Dies sind auch die Gründe, weshalb ich in die‐
sem Abschnitt davon absehe, den anarchistischen Freiheitsbegriff zu rekon‐
struieren. Nicht nur ist ein solches Unterfangen kaum zu bewerkstelligen,
bedenkt man die diversen anarchistischen Strömungen. Es sprengte auch
den Umfang dieser Arbeit. Deshalb ziele ich darauf ab, ein anarchistisches
Freiheitsverständnis zu erarbeiten, welches die positive Herausforderung zu
untermauern vermag.

6 Alternative zu Staatlichkeit?

312

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Haben wir einen Ausgangspunkt, der uns hierbei helfen könnte? Wir
können zunächst sagen, was Freiheit nicht ist: Herrschaft. Diese benutzen
Anarchist*innen – wie in Abschn. 2.3.2 dargelegt – als ein generisches
Konzept, um die verschiedenen systematischen Gesellschaftseigenschaften
zu benennen, durch welche Personen oder Gruppen von Personen kontrol‐
liert, genötigt, ausgebeutet, erniedriget, diskriminiert usw. werden (Gordon
2008, 32). Ausgehend davon können wir sagen, dass Freiheit im anarchisti‐
schen Verständnis die Abwesenheit von Herrschaft ist (Prichard 2019, 73).
Wir sind demnach frei, wenn wir keiner gesellschaftlichen Kontrolle, Nöti‐
gung, Ausbeutung, Erniedrigung, Diskriminierung usw. unterliegen. Dies
scheint sich mit dem Konzept negativer Freiheit zu decken. Isaiah Berlin
(1995b) umschreibt in „Zwei Freiheitsbegriffe“ dieses Freiheitsverständnis
beispielsweise wie folgt:

Gewöhnlich sagt man, ich sei in dem Masse frei, wie niemand in mein
Handeln eingreift, kein Mensch und keine Gruppe von Menschen. Politi‐
sche Freiheit in diesem Sinne bezeichnet den Bereich, in dem sich ein
Mensch ungehindert durch andere betätigen kann. (201).

Damit könnte uns Berlins Konzeption von Freiheit eine Orientierung ge‐
ben, um einen anarchistischen Freiheitsbegriff zu erarbeiten. Berlin unter‐
scheidet zwischen negativer und positiver Freiheit. Zwar ist er – wie Berlin
selbst zu bedenken gibt – nicht der erste, der eine solche Differenzierung
vornimmt. Die Begrifflichkeit kann man bis mindestens zu Kant zurückver‐
folgen. Berlins Überlegungen hatten aber einen grossen Einfluss darauf,
wie über Freiheit nachgedacht wird (I. Carter 2019; Kukathas 2017, 685;
Lovett 2018, Abschn. 1.1). Negative Freiheit oder Freiheit-von bezeichnet
jene Sphäre, in der andere unser Handeln nicht beeinflussen (Berlin 1995a,
201). Damit geht es bei Freiheit-von – für John Stuart Mill ([1859] 1988,
20–21) die einzige Art von Freiheit, die diesen Namen verdient – um
die Abwesenheit von äusserem Zwang, Einmischung, Beschränkung oder
andere Formen äusserer Einflussnahme. In diesem Sinne bedeutet Freiheit
die Abwesenheit von äusserer Einmischung. Charles C. Taylor ([1979] 1985,
213) bezeichnet Freiheit-von denn auch als Möglichkeitskonzept. Frei zu
sein ist eine Frage davon, welche Handlungsoptionen uns zur Verfügung
stehen; egal ob wir diese nutzen.

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

313

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Positive Freiheit oder Freiheit-zu umreisst Berlin (1995b, 211) folgender‐
massen:

Die „positive“ Bedeutung des Wortes „Freiheit“ leitet sich aus dem
Wunsch des Individuums ab, sein eigener Herr zu sein. Ich will, dass
mein Leben und meine Entscheidungen von mir abhängen und nicht
von irgendwelchen äusseren Mächten. Ich will das Werkzeug meiner
eigenen, nicht fremder Willensakte sein. Ich will Subjekt, nicht Objekt
sein; will von Gründen, von bewussten Absichten, die zu mir gehören,
bewegt werden, nicht von Ursachen, die gleichsam von aussen auf mich
einwirken”.

Diese Idee einer freien Person, deren Handlungen ihre Handlungen
sind, findet sich überall in der liberalen Theorie (Gaus, Courtland, und
Schmidtz 2020, Abschn. 1.3). So verstanden handelt es sich bei positiver
Freiheit um ein Ausübungskonzept (C. Taylor [1979] 1985, 213): Man ist
lediglich dann frei, wenn man sich selber und die Gestaltung seines Lebens
tatsächlich bestimmt hat. Damit steht bei Freiheit-zu ein Anrecht im Zen‐
trum, zu handeln und den Kontext des eigenen Handelns (mit‑)bestimmen
zu können. Das läuft wiederum auf die Freiheit hinaus, an und in der
Gesellschaft partizipieren zu können. Derweil negative Freiheit demnach
einen Zustand beschreibt, in dem sich ein Individuum befindet, bezeichnet
positive Freiheit eine Fähigkeit, die eine Person besitzt (Jun 2018, 47). Dies
legt nahe, dass es sich bei Freiheit-zu und Freiheit-von um zwei Dimen‐
sionen eines Freiheitskonzepts handelt. Dieser Interpretation widerspricht
Berlin (1995b, 211) aber. Für ihn handelt es sich um zwei unterschiedliche
Konzepte von Freiheit, deren Beziehung Autor*innen darüber hinaus oft‐
mals als antagonistisch darstellen (I. Carter 2019).

Berlins Konzeption mag ein in der Literatur genutzter Orientierungs-
und Ausgangspunkt sein, um sich dem anarchistischen Freiheitsbegriff zu
nähern (siehe beispielsweise Loick 2017, Abschn. 3.1; Prichard 2019). Wir
müssen aber vorsichtig sein und uns davor hüten, Berlins Freiheitsbegriff
dem Anarchismus überzustülpen. Vielmehr müssen wir auf potenzielle
Unterschiede und Diskrepanzen achten, wollen wir einen anarchistischen
Freiheitsbegriff erarbeiten. Nichtsdestotrotz korreliert Berlins Differenzie‐
rung zumindest auf den ersten Blick mit der groben Zweiteilung anarchisti‐
scher Ansätze in ein individualistisches und ein kommunitaristisches Lager.
Negative Freiheit nimmt eine zentrale Stellung im Individualanarchismus
ein, positive Freiheit korreliert mit anarcho-kommunitaristischen Theorien
(Jun 2018, 51–52; Loick 2017, 106). Dies ist mitunter ein Grund, weshalb ich

6 Alternative zu Staatlichkeit?

314

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nachfolgend zuerst einen Fokus auf die negative Freiheit lege und dann in
einem zweiten Schritt auf die positive Freiheit fokussiere.

Insbesondere der Liberalismus steht im Ruf, nach Freiheit im negativen
Sinn zu streben (I. Carter 2019). Die politische Ordnung soll darauf zielen,
die Freiheit des Individuums zu schützen. Dies erreicht ein liberaler Staat,
indem er sicherstellt, dass die individuellen Freiheiten sich nicht gegensei‐
tig aufheben. Als Abwehrrechte verstandene Grund- und Menschenrechte
schützen die Bürger*innen dabei vor nicht legitimen staatlichen Eingrif‐
fen in ihre Handlungssphäre, was den staatlichen Handlungsspielraum
beschränkt. Insbesondere die anarcho-individualistischen Positionen, wie
sie zum Beispiel William Godwin, Max Stirner und Henry David Thoreau
vertreten haben, präsentieren sich als eine Radikalisierung der klassischen
liberalen Position (Jun 2018, 45; Loick 2017, 107; Prichard 2019, 79–80).
Ihnen ist ein Primat der individuellen Autonomie und die ablehnende
Haltung gegenüber als illegitim eingestuften gesellschaftlichen Eingriffe
in die persönliche Freiheit gemein (Loick 2017, 107). Dazu kommt eine
oftmals grosse Sympathie für negative Freiheit in anarchistischen Schrif‐
ten. Ebenso gibt es ideengeschichtliche Verbindungen sowie ideologische
Überschneidungen zwischen liberalen und anarchistischen Positionen (Jun
2018, 50).254 Damit hat die Tendenz, Anarchismus als einen Zustand zu
verstehen, der sich durch die Abwesenheit von Zwang auszeichnet, ihre
Berechtigung.

Ideengeschichtlich lässt sich das negative Freiheitsverständnis im Anar‐
chismus unter anderem auf William Godwin zurückführen. Seinen Überle‐
gungen folgend ist Freiheit ein utilitaristisches und rationalistisches Kon‐
zept, welches insbesondere die Einmischung des Staates oder anderer
Instanzen in die autonom entwickelten Ideen des Individuums verneint
(Prichard 2019, 75). Dies macht das Individuum und dessen Hoheit über
das eigene Leben zu einem Dreh- und Angelpunkt im anarcho-individua‐
listischen Denken (Loick 2017, 107–8).

Ausgehend von der Prämisse des Selbsteigentums (self-ownership), wo‐
nach allein die Einzelne über ihren Körper und ihre Lebensweise zu
bestimmen hat, wird das Individuum als von seiner Umwelt und seinem
Mitmenschen isoliert angesehen und hat im Normalfall Interessen und
Bedürfnisse, die mit denen der Anderen konfligieren. Das Eigentum ist
dabei nicht nur Garant der Freiheit, sondern gibt auch ihr Modell ab:

254 Ein Beispiel dafür ist die Idee, dass die Zufriedenheit und der Wohlstand des
Individuums zentral sind.

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

315

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freiheit wird insgesamt als die Einrichtung einer individuellen Hand‐
lungssphäre verstanden, in der ich – wie mit meinem Eigentum – nach
Belieben verfahren darf, ohne dafür irgendjemandem Rechenschaft able‐
gen zu müssen. (Loick 2017, 108).

Ist der Schutz der individuellen Autonomie – die sich durch eine Hand‐
lungssphäre frei von äusserer Einmischung ausdrückt – eines der wichtigs‐
ten Ziele, kann Gesellschaft und gesellschaftliche Organisation lediglich ein
Mittel ohne inhärenten Wert sein, um die individuelle Freiheit-zu aufrecht‐
zuerhalten. Gesellschaft muss unter diesen Vorzeichen nicht notwendiger‐
weise ein „Verein von Egoisten“255 sein. Sie darf sich aber nicht einmischen
und uns vorschreiben, wie wir über unser Eigentum verfügen können,
solange wir die Freiheit der anderen Menschen damit nicht einschränken.
Hier zeigt sich eine Parallele zum Freiheitsbegriff im römischen Recht.
Dieser beruht auf der Macht des Individuums, mit seinem Eigentum zu
machen, was es will. Bei diesem handelt es sich im römischen Recht nicht
um ein Recht, da dieses mit anderen ausgehandelt wird und gegenseitige
Pflichten beinhaltet. Vielmehr handelt es sich bei Eigentum um absolute
Verfügungsgewalt über φ (Graeber und Wengrow 2022, 508–9).256 Diese
Parallele impliziert eine gewisse Nähe zwischen dem anarcho-individualis‐
tischen und dem republikanischen Denken, wenn es um Freiheit geht.

Der aus dieser Interpretation von Freiheit-zu folgende Blick auf die Rolle,
die eine Gesellschaft für das Individuum spielt, ist nicht unumstritten.
Bereits im 19. Jahrhundert lehnte beispielsweise Pierre-Joseph Proudhon
die negative, auf Selbsteigentum basierende Freiheitskonzeption ab (siehe
dazu Prichard 2019, 75). Für die Kritiker*innen negativer Freiheit reicht
diese nicht aus, um uns effektiv vor Herrschaft zu schützen: Besitze ich
mich selbst, ergeben sich daraus zwar Abwehrrechte gegen Versuche, über
mich zu verfügen. Weil ich mir selbst gehöre, kann mich niemand anderes
besitzen – solange ich mich nicht veräussere. Folglich schützt negative

255 Mit dem Verein von Egoisten bezeichnet Max Stirner ([1845] 1972) eine freiwillige
und nicht formalisierte Vereinigung von Egoisten. Solange alle Beteiligte den Verein
unterstützen und alle aus einem bewussten Egoismus heraus handeln, existiert der
Verein der Egoisten. Für Stirner handelt es sich bei diesem nicht um eine autoritative
Institution, sondern um einen Ausdruck freiwilliger Beziehungen, die dem Willen
der Beteiligten untergeordnet sind.

256 Bei Kant findet sich eine vergleichbare Vorstellung. Die willkürliche Verwendung
meines Eigentums ist für ihn eine notwendige Voraussetzung für Freiheit. Nur
wenn ich φ ohne Rücksicht auf andere verwenden kann, bin ich frei von äusseren
Einflüssen (Loick 2012, 118–19).

6 Alternative zu Staatlichkeit?

316

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freiheit allein nicht vor Herrschaftsbeziehungen, weil ich in gewissen Kon‐
texten auf Leistungen anderer angewiesen bin, die sich in einer stärkeren
Verhandlungsposition befinden. Viele von uns veräussern beispielsweise
ihre Arbeitskraft, um im Gegenzug Lohn zu erhalten, der uns erlaubt,
in einer kapitalistischen Ordnung unseren Lebensunterhalt zu bestreiten.
Diese Abhängigkeit kann in Herrschaft und Abhängigkeiten münden, auch
wenn man im negativen Sinn weiterhin frei ist.

Ebenfalls führt der Fokus auf negative Freiheit zu einem Blick aufs Indi‐
viduum, der die zentrale Rolle gesellschaftlicher Beziehungen und Einflüsse
zu unterschätzen droht. Richten wir den Blick allein auf negative Freiheit,
besteht die Tendenz, individuelle Handlungen als primär egoistisch und auf
das eigene Interessen gerichtete zu verstehen. Dies verkennt aber die Rolle,
welche das Soziale für die Entwicklung des Selbst spielt. Individualität ist
sozial konstruiert und auf bestehende soziale Praktiken angewiesen (Loick
2017, 109; Prichard 2019, 75). An G. W. F. Hegel angelehnt – dessen Über‐
legungen durch die Junghegelianer zumindest auf den klassischen europä‐
ischen Anarchismus eine grosse Auswirkung hatten (McLaughlin 2007,
Abschn. 5.3) – können wir argumentieren, dass es menschliches Leben
ohne Gesellschaft nicht geben kann. Wir sind durch gesellschaftliche Prak‐
tiken geprägt und nutzen Kulturtechniken wie die Sprache, um mit unserer
Umwelt und uns selbst zu interagieren. Ob wir ohne diese basalen sozialen
Elemente davon sprechen könnten, ein menschliches Leben zu führen, ist
fraglich. Unter diesem Blickwinkel ist das menschliche Leben notwendiger‐
weise sozial oder weist zumindest eine starke soziale Komponente auf. Dies
spricht dafür, Freiheit sozial zu denken. Anarchist*innen verstehen Freiheit
denn auch als ein kollektives Konzept (Jun 2010, 55). Dazu kommt, dass wir
auf Gesellschaft und gesellschaftliche Kooperation angewiesen sind. Ohne
diese können wir die Grundgüter nicht produzieren, die wir benötigen,
um unseren Lebensentwurf zu leben. Dies gibt uns „egoistische“ oder par‐
tikulare Gründe, um gesellschaftliche Institutionen zu schaffen. Damit ist
der gesellschaftliche Kontext nicht nur eine Gefahr, welche die Autonomie
des Individuums bedroht, sondern ebenso eine positive Voraussetzung für
Freiheit. Ein Zugriff, der das Individuum als eine Art freischwebendes
Atom ohne Verbindungen zu anderen versteht, wird demnach dem anar‐
chistischen Freiheitsbegriff ebenso wenig gerecht, wie ein Ansatz, der von
einem Primat der Autonomie ausgehend politische Institutionen per se als
eine Gefahr für die individuelle Selbstregierung sieht. Dies bedeutet aber
nicht, die Zurückweisung von Zwang und Herrschaft sei kein Anliegen
der Anarchist*innen oder sei nicht relevant für das anarchistische Konzept

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

317

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Freiheit. Die Überlegungen oben zeigen lediglich, dass Freiheit für
die Anarchist*innen nicht ausschliesslich oder primär negativer Natur sein
kann (vgl. Jun 2018, 50).

Dies spricht dafür, anarchistische an positive Freiheit anzulehnen. Die
Idee, in und durch Gesellschaft frei zu sein, findet insbesondere im kom‐
munitaristischen Anarchismus Anklang (Loick 2017, 111). So zeigt beispiels‐
weise Bakunins Freiheitsverständnis kollektivistische Züge:

[… the] liberty of each man which does not find another man’s freedom
a boundary but a confirmation and vast extension of his own; liberty
through solidarity, in equality. I mean liberty triumphant over brute
force and, what has always been the real expression of such force, the
principle of authority. I mean liberty which will shatter all the idols in
heaven and on earth and will then build a new world of mankind in
solidarity, upon the ruins of all the churches and all the states. ([1871]
1972, 262).

Bakunin versteht Freiheit als ein soziales Gut, das folglich durch die Inter‐
aktion mit anderen verstärkt und erweitert wird. Nur in und durch eine
egalitäre Gesellschaft können wir unsere latenten moralischen, intellektuel‐
len und materiellen Möglichkeiten verwirklichen.257 Die kollektivistische
Dimension von Freiheit-zu macht Gleichheit zu einer notwendigen Voraus‐
setzung. Denn es geht nicht alleinig um meine Freiheit, die ich gegen
Eingriffe von aussen verteidigen muss, sondern um die Freiheit aller, parti‐
zipieren und mitgestalten zu können. Ungleichheit schränkt daher positive
Freiheit ein. Eine so verstandene Freiheit ist zunächst die Fähigkeit, das
eigene Potenzial ausleben können. Dieser Zustand ist damit nicht instru‐
mentell, sondern intrinsisch wertvoll. (Jun 2018, 54) Die kollektivistische
Interpretation von Freiheit hat Konsequenzen für die individuelle Ebene
(vgl. Loick 2017, 109–10). Die Beziehungen, in denen sich eine Person wie‐
derfindet, müssen ihr die Möglichkeit geben, sich darin zu verwirklichen.
Diese Aneignung muss einen egalitären Charakter aufweisen und dreht

257 Beispielsweise ist für Bakunin ([1871] 1972, 262) ökonomische und soziale Gleich‐
heit eine Voraussetzung für Freiheit, Gerechtigkeit, menschliche Würde, morali‐
sches Verhalten und individuelles Wohlergehen. Dies verweist auf zwei Dinge: Ers‐
tens ist, wie breites erwähnt, Freiheit nicht das treibende Prinzip im Anarchismus,
sondern kann nur in Relation zu anderen Konzepten verstanden und umgesetzt
werden. Zweitens zeigt sich hier die einflussreiche Rolle, die der soziale Kontext
aufs menschliche Verhalten ausübt. Auf diesen Punkt komme ich im Abschn. 6.2.1
nochmals zurück.

6 Alternative zu Staatlichkeit?

318

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich darum, ein*e gleichberechtigte*r und gehörte*r Partner*in zu sein, die
mitsprechen und -handeln darf. Da dieses Recht allen zukommt, erlaubt
es nicht, sich auf die eigenen Partikularinteressen zu versteifen. Unser Ge‐
genüber hat ebenfalls ein Anrecht darauf, gehört zu werden und egalitär
mithandeln zu dürfen. Damit setzt der positive Freiheitsbegriff ebenso Mul‐
tiperspektivität und Diversität wie auch soziale und politische Inklusion
voraus. Lediglich so ist eine egalitäre Mitautor*innenschaft an der sozialen
Umwelt möglich. Allein ist demnach die Idee, Autor*in des eigenen Lebens
zu sein, unmöglich zu verwirklichen. Man ist dafür auf soziale Beziehungen
angewiesen.258

Haben wir damit in Freiheit-zu dem Kerngehalt des anarchistischen
Freiheitsbegriffes gefunden? Ebenso wie der Fokus auf negative Freiheit,
so bringt auch jener auf positive Freiheit Schwierigkeiten und Herausfor‐
derungen mit sich. Für viele liberale Autor*innen inklusive Berlin besitzt
positive Freiheit einen autoritären Unterton (I. Carter 2019) und kann in
einem gesellschaftlichen Paternalismus münden (Loick 2017, 115). Berlin
(1995b, 212–13) argumentiert, es sei „[…] möglich und bisweilen auch
gerechtfertigt, Zwang gegen Menschen im Namen eines Ziels (etwa der
Gerechtigkeit oder der öffentlichen Gesundheit) auszuüben, das die Men‐
schen, wenn sie aufgeklärter wären, selbst anstreben würden, das sie aber,
weil sie blind, unwissend oder schlecht sind, nicht anstreben.“ Aber man
kann noch weiter gehen, wie Berlin ausführt: „Ich kann auch behaupten,
dass sie das, was sie in ihrer Verblendung mit Bewusstsein ablehnen,
eigentlich doch anstreben, weil es in ihrem Inneren eine okkulte Entität
gibt – ihren latenten rationalen Willen, ihre ‚wahren‘ Absichten –, und
dass diese Entität, obwohl alle ihre offenbaren Bekundungen, Gefühle

258 Bedenken wir das anarchistische Do-it-yourself-Ethos und den Fokus auf die Pra‐
xis, zeigt sich damit ein Verständnis des Politischen, das darauf ausgerichtet ist,
zusammen in einen Austausch zu treten und gemeinsam zu handeln. Eine Idee,
die sich auch bei Hannah Arendt (1968, 153) zeigt. Für sie sind die Menschen
dann frei, wenn sie handeln. Handeln und frei sein sind damit dasselbe. Damit ist
Freiheit bei Arendt dezidiert kollektiv und kann nicht allein verwirklicht werden.
So verstanden handelt es sich dabei um eine positive Freiheit, die sich dadurch
auszeichnet, dass wir im Politischen von den Notwendigkeiten des Alltags und des
Überlebens befreit sind und deshalb uns in der Öffentlichkeit begegnen und damit
gemeinsam Sprechen und Handeln können (Lilja 2018, 541–42). Freiheit verlangt
von diesem Standpunkt aus, an einer Gesellschaft aktiv teilzuhaben zu können, aber
auch, Strukturen zu schaffen, die mir erlauben, meine Umwelt zusammen mit ande‐
ren zu verändern. Das Politische wird so zu einem Möglichkeitsraum, in dem wir
uns begegnen und in dem wir gemeinsam handelnd unsere Umwelt mitgestalten.

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

319

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Handlungen dem widersprechen, ihr ‚wirkliches‘ Selbst ist, von dem
das arme empirische Selbst in Raum und Zeit nichts oder nur wenig
weiss; und dass allein die Wünsche dieses inneren Selbst Beachtung und
Berücksichtigung verdient haben“ (213). Was ist mit dem Fall unterdrückter
Minderheiten oder Andersdenkender? Sind sie nicht in einem positiven
Sinne frei, solange sie gehört werden und die Möglichkeit besitzen, sich
einzubringen, auch wenn ihre Anliegen nicht umgesetzt werden? Selbst
wenn Anarchist*innen hier dagegenhalten können, eine solche Minderheit
sei nicht wirklich frei, weil sie diskriminiert und damit beherrscht wird,
birgt eine positive Interpretation von Freiheit die Gefahr, Andersdenkende
und Nichtintegrationswillige dazu zu zwingen, frei zu sein. Was an der
positiven Freiheit problematisch ist, können wir unter Rückgriff auf Rous‐
seaus Gesellschaftsvertrag fassen. Dieser bietet sich hier an, weil er erstens
einen der klarsten Ansätze darstellt, der auf positive Freiheit abstellt (I. Car‐
ter 2019). Zweitens hatte Rousseau ideengeschichtlich auf den klassischen
(McLaughlin 2007, 105–9) sowie im Fall von Robert Paul Wolff ([1970]
1998) auf den philosophischen Anarchismus einen grossen Einfluss (vgl.
Abschn. 3.1.2).

Für Rousseau ist ein rationales und damit freies Leben lediglich in der
Gemeinschaft möglich. Tun zu können, was man will, hat für ihn nichts
mit Freiheit zu tun. Das Gegenteil ist der Fall: „[…] der Trieb der blossen
Begierde ist Sklaverei, und der Gehorsam gegen das Gesetz, das man sich
selbst vorgeschrieben hat, ist Freiheit“ (Rousseau 1880, 1. Buch, 8. Kapi‐
tel). Die Gesetze geben wir uns, indem wir als Teil des Volkssouveräns
uns selbst Gesetze geben. Dann, und nur dann, wenn wir im Sinne der
Gesetze handeln, die der Souverän durch Mehrheitsbeschluss in Überein‐
stimmung mit der volonté générale oder dem Gemeinwillen259 erlässt, sind

259 Rousseau unterscheidet den Gemeinwillen von einem aufsummierten Willen aller,
dem volonté de tous, und dem Willen der Mehrheit, dem volonté de la majorité.
Rousseaus Konzeptionalisierung des Gemeinwillens ist nicht ohne Widersprüche.
Ein Spannungsfeld besteht zwischen dem demokratischen Aspekt und dem tran‐
szendalen (siehe dazu z. B. Bertram 2012b): Einerseits handelt es sich beim Gemein‐
willen um den Entscheid, den die Bürger*innen zusammen in der Versammlung
gefällt haben. Andererseits handelt es sich beim Gemeinwillen um den Ausdruck
des gemeinsamen Interesses aller, das die Partikularinteressen der Einzelpersonen
transzendiert und nicht notwendigerweise damit zusammenfällt, was die Bürger*in‐
nen wollen. Ohne den transzendalen Charakterzug wäre der Gemeinwille nicht
vom volonté de tous und dem volonté de la majorité zu unterscheiden.

6 Alternative zu Staatlichkeit?

320

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wir wirklich frei.260 Weil der Gemeinwille Ausdruck des Allgemeinen ist
und bei Rousseau das Allgemeine dem Partikularen, d. h. dem Einzelwillen,
vorgeht, übertrumpft der Gemein- den Einzelwillen im Konfliktfall. Zwingt
der Volkssouverän eine Person nun, gegen ihren Willen eine Rechtsnorm
zu befolgen, ist dies nicht problematisch, weil Gesetzestreue genuine Frei‐
heit bedeutet. Der Volkssouverän zwingt eine Person, anders gesagt, frei zu
sein.261

Dieser Zwang zur Freiheit verdeutlicht das paternalistische und hegemo‐
niale Potenzial positiver Freiheit. Dessen Umsetzung muss dabei nicht not‐
wendigerweise durch polizeiliche Mittel erfolgen, sozialer Druck und For‐
men der (Selbst‑)Disziplinierung reichen dafür ebenfalls aus. Dies bedeutet
denn auch, dass Anarchist*innen die Paternalismusgefahr nicht entkräften
können, indem sie auf die Abwesenheit staatlicher oder zwangsbewehrter
Institutionen hinweisen. Ebenso wenig schützt Diversität automatisch da‐
vor, dass gesellschaftliche Praktiken die individuelle Freiheit von Unange‐
passten, Querdenker*innen und als asozial Wahrgenommenen einschrän‐
ken. Die kollektivistische Interpretation von Freiheit in Kombination mit
der Idee, in einer egalitären Gesellschaft komme der Gemeinwille zum
Ausdruck, droht die partikularen Interessen und die damit verbundenen
Lebensentwürfe dem Sozialen unterzuordnen (Loick 2017, 113–15).262

260 Für Rousseau zeigt der Mehrheitsentscheid auf, welche rechtlichen Regelungen
das Gemeinwohl am besten fördert. Die Mehrheit der Bürger*innen liegt dabei
immer richtig und zeigt damit den Angehörigen der Minderheit jeweils auf, dass sie
durch ihren Entscheid nicht das unterstützten, was sie eigentlich möchten. Diese
Argumentation vermag aber nicht zu überzeugen, wie Robert Paul Wolff ([1970]
1998) überzeugend zeigen kann (vgl. Abschn. 3.1.2).

261 Der Zwang zur Freiheit ergibt sich aus der inneren Spaltung der Bürger*innen: Sie
sind zugleich Privatperson mit partikularen Interessen und Teil des Volkssouveräns,
durch den sie den Gemeinwillen erkennen können. Der Gemeinwille ist dem Ein‐
zelnen aber nicht zwingend zu jeder Zeit ersichtlich. Zwingt das Gemeinwesen ihn,
die Gesetze zu befolgen, so zwingt er sich eigentlich selbst, das Richtige zu tun.
(Loick 2012, 108–9).

262 Loick (2017, 114) beschreibt das anarchistische Verständnis positiver Freiheit unter
Rückgriff auf Aussagen von Errico Malatesta. Dieser argumentiert, in einer egalitä‐
ren und solidarischen Gesellschaft stelle sich eine Harmonie der Interessen und
Gefühle ein, womit sich faktisch die Einzelwillen mit dem Gemeinwillen synchro‐
nisieren. Dadurch kann Malatesta an der anarchistischen Losung „Tue, was du
willst“ festhalten und diese mit den Selbstbeschränkungen vereinbaren, die für
das Funktionieren einer Gesellschaft notwendig sind. Denn in einer solidarischen
Gesellschaft, so Malatesta, will jeder, was er soll. Diese Synchronisierung der Willen
ist der Prozess, der gesellschaftliche Disziplinierungsmechanismen und sozialen
Druck ermöglicht, die wiederum individuelle Freiheit zu untergraben vermögen.

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

321

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Überlegungen sprechen dagegen, unseren anarchistischen Frei‐
heitsbegriff an Freiheit-zu anzulehnen, und lassen Freiheit-von erneut als
die bessere Wahl erscheinen. Insbesondere wenn wir diese nicht im Sinne
von Nichteinmischung, sondern als Abwesenheit von Herrschaft verstehen.
Dies ist – wie oben bereits erwähnt – ein Ausgangspunkt für die anar‐
chistische Beschäftigung mit dem Freiheitsbegriff (Prichard 2019, 73). Anar‐
chist*innen sind aber nicht die Einzigen, für die Freiheit die Abwesenheit
von Herrschaft bedeutet. Diese Umschreibung fasst auch das Freiheitsver‐
ständnis des zeitgenössischen Republikanismus (Lovett 2018, Abschn. 1),
womit dieser einen für den Anarchismus prima facie anschlussfähigen
Freiheitsbegriff anbietet (Kinna und Prichard 2019, 222). Im Gegensatz zu
positiver Freiheit steht im republikanischen Verständnis nicht individuelle
Autonomie oder die Verwirklichung des wahren/höheren Selbst im Zen‐
trum, sondern lediglich die Überwindung von Herrschaft/Unterdrückung.
Im Gegensatz zu negativer Freiheit verstanden als Nichteinmischung kon‐
zentriert sich der republikanische Freiheitsbegriff darauf, einen Zustand zu
überwinden, indem man wehrlos gegenüber potenziellen Eingriffen von
aussen ist (Gaus, Courtland, und Schmidtz 2020, Abschn. 1.4). Quentin
Skinner ([1998] 2012) argumentiert beispielsweise, man sei nicht nur dann
unfrei, wenn wir durch externe Einmischung nicht in der Lage sind, zu
φ-en. Unsere Freiheit ist ebenfalls durch Herrschaft bedroht, da diese einen
Zustand konstituiert, in dem wir uns anderen unterordnen müssen. In
einem solchen Kontext ist φ-en davon abhängig, ob die dominante Person
uns aus Toleranz oder Nachsicht φ-en lässt. Damit reicht die Fähigkeit,
φ-en zu können, nicht aus, um frei zu φ-en. Ob wir (nicht) φ-en können,
ist abhängig von der dominanten, uns beherrschenden Person, womit wir
nicht mehr davon sprechen können, wir seien frei, zu φ-en. Philip Pettit
(1999, 165) spricht davon, dass eine Person oder eine Gruppe von Personen
A in dem Masse frei ist, in dem keine andere Person oder Gruppe die Mög‐
lichkeit hat, sich willkürlich in die Angelegenheiten von A einzumischen:

Freedom consists, not in the presence of self-mastery, and not in the
absence of interference by others, but rather in the absence of mastery by
others: in the absence, as I prefer to put it, of domination. Freedom just
is non-domination. (Pettit 1999, 165).

In diesem Sinn handelt es sich bei republikanisch verstandener Freiheit um
eine Freiheit-von; aber nicht um Freiheit-von verstanden als Nichteinmi‐
schung, sondern verstanden als Abwesenheit von willkürlicher Macht-über
(Kinna und Prichard 2019, 221; Lovett 2018, Abschn. 1.3, Abschn. 1.4). In

6 Alternative zu Staatlichkeit?

322

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diesem Sinn ist republikanische Freiheit eine Art strukturelle Unabhän‐
gigkeit, die sich durch einen Zustand ausdrückt, in dem man nicht der
willkürlichen oder unkontrollierten Macht eines „Meisters“ ausgeliefert ist
(Lovett 2018, Abschn. 1.3):

If freedom means non-domination, then such freedom is compromised
whenever a person is exposed to the arbitrary power of another, even if
that power is not used against them. (Pettit 1999, 165).

Den Fokus auf Herrschaft und nicht auf Einmischung zu legen, hat für
die zeitgenössischen Republikaner*innen entscheidende Vorteile. Erstens
lassen sich für sie damit paradoxe Schlüsse vermeiden, die sich daraus erge‐
ben, Freiheit als Nichteinmischung zu verstehen. Lovett (2018, Abschn. 1.2)
verweist auf Standardbeispiele der republikanischen Tradition, die zeigen,
dass Freiheit als Nichteinmischung paradox ist und dass wir Freiheit besser
als eine strukturelle Beziehung zwischen Personen oder Gruppen als ein
kontingentes Ergebnis verstehen; wie dies das republikanische Freiheitsver‐
ständnis tut.

Stellen wir uns eine Gruppe von Sklav*innen mit einem grundsätzlichen
wohlwollenden Sklav*innenhalter SH1 vor. Dieser besitzt in der gegebenen
Rechtsordnung das Recht, seine Sklav*innen so zu behandeln, wie er will.
Sieht er nun davon ab, von seinem Recht Gebrauch zu machen, so müssten
wir – verstehen wir Freiheit als Nichteinmischung – sagen, dass die Sklaven
in diesem Fall einen bestimmten Grad an Freiheit besitzen. Dies mögen
einige bereits als nicht intuitiv zurückweisen. Wie können wir im Kontext
von Sklaverei von Freiheit sprechen? Aber auch wenn wir den Sklav*innen
in diesem Beispiel einen gewissen Grad an Freiheit zugestehen, verpflich‐
tet uns Freiheit als Nichteinmischung zu einer noch paradoxeren Konklu‐
sion: SH1s Sklav*innen sind gegenüber anderen Sklav*innen mit einem
nicht wohlwollenden Sklavenhalter freier. Freiheit als Nichteinmischung
verpflichtet zudem ebenfalls dazu zu sagen, ein Sklave S, der seinen Halter
(SH2) auf einer psychologischen Ebene so gut kennt, dass er SH2s Verhal‐
ten so beeinflussen kann, dass SH2 sich je länger je weniger in Ss Leben
einmischt, werde immer freier. Die zeitgenössischen Republikaner*innen
können beide Folgerungen nicht akzeptieren. Zwar können wir für sie
sagen, SH1s Sklav*innen sowie S hätten ein besseres Leben als andere
Sklav*innen. Sie sind aber nicht freier. Sie sind immer noch Sklav*innen
und damit unfrei.

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

323

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freiheit als Nichteinmischung führt aber nicht nur im Kontext von Skla‐
verei zu paradoxen Folgerungen. Stellen wir uns ein Territorium T vor, das
durch den Staat S kolonialisiert wurde. Die Bewohner*innen von T haben
keine politischen Rechte und werden unilateral durch S regiert. Ss Umgang
mit T ist aber von wohlwollender Vernachlässigung geprägt, womit die
Bewohner*innen von T frei sind, verstehen wir Freiheit als Nichteinmi‐
schung. Nach einem erfolgreichen Kampf für die Unabhängigkeit zieht
sich S zurück und die Bewohner*innen von T können eine eigene Regie‐
rung etablieren. Ist diese aktiver, als die vorherige Kolonialregierung, dann
müssten wir – verstehen wir Freiheit als Nichteinmischung – zum parado‐
xen Schluss kommen, die Bewohner*innen von T seien nun weniger frei als
vorher. Dies verweist auf eine Problematik, die beispielsweise Pettit (1999,
166–67) in seinem Essay „Republican Freedom and Contestatory Democra‐
tization“ aufgreift. Er argumentiert, jede Form der Einmischung schränke
Freiheit als Nichteinmischung ein. Dies trifft konsequenterweise ebenfalls
auf staatliche Eingriffe zu. Dabei ist irrelevant, ob das staatliche Handeln le‐
gitim (oder zumindest gerechtfertigt) und damit für Pettit nicht willkürlich
respektive unkontrolliert ist.263 Deshalb lässt sich staatliches Handeln nicht
mit Freiheit als Nichteinmischung vereinbaren. Diese Schwierigkeit ergibt
sich nicht, wenn wir Freiheit als Abwesenheit von Herrschaft verstehen.
Gesetze mögen zwar unsere Handlungsmöglichkeiten aber nicht unsere
Freiheit einschränken, solange sie nicht willkürlich sind.

Freiheit im republikanischen Sinn anerkennt, dass die Beherrschung
durch andere und die sich daraus ergebenden Abhängigkeiten unsere Frei‐
heit einschränken.264 Hier zeigt sich eine Überlappung zwischen einem
anarchistischen und einem republikanischen Freiheitsverständnis. Doch

263 Für Pettit (1999, 167) ist staatliches Handeln nicht willkürlich, wenn es erforderlich
ist, um die gemeinsamen wahrgenommenen Interessen der Menschen zu verfolgen.
Wie der Staat handelt, müssen die betroffenen Personen oder Gruppen dabei selbst
direkt oder indirekt kontrollieren. Was damit gemeint ist, umschreibt Pettit (2012,
57) in einem Beispiel. In diesem stellt er sich vor, die/der Leser*in möchte den eige‐
nen Alkoholkonsum einschränken, weshalb man Pettit den Schlüssel zur Hausbar
aushändigt. Pettit verspricht, den Schlüssel nur nach einer Frist von vierundzwanzig
Stunden auszuhändigen. Zwar besitzt Pettit dadurch Macht über die/den Leser*in.
Diese ist aber nicht willkürlich, da Pettits Handlungen durch die/den Leser*in
initiiert und damit kontrolliert wird. Dieses Beispiel zeigt ebenfalls auf, dass will‐
kürlich unkontrolliert bedeutet. Inzwischen bevorzugt Pettit (z.B. 2012) den Begriff
unkontrolliert gegenüber willkürlich (siehe dazu Lovett 2018, Abschn. 2.2).

264 Verschiedene Autor*innen argumentieren, über die Abwesenheit von Herrschaft
zu sprechen, sei dasselbe, wie über den Schutz vor Einmischung zu sprechen.
Kramer (2008a) beschäftigt sich beispielsweise kritisch mit dem republikanischen

6 Alternative zu Staatlichkeit?

324

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anders als für die Anarchist*innen folgt für die meisten Republikaner*in‐
nen daraus keine Notwendigkeit, Staatlichkeit kritisch zu hinterfragen
(Kinna und Prichard 2019, 222). Für Pettit (1999) setzt Freiheit als Abwe‐
senheit von Herrschaft beispielsweise eine demokratische, auf Wahlen und
Anfechtbarkeit basierende Republik voraus. In einem Staat zu leben, ist
eine historische Notwendigkeit – gleichzusetzen mit der Notwendigkeit,
nach den Gesetzen der Physik zu leben (Pettit 2012, 161). Staaten sind
empirische Tatsachen, die erstens zu berücksichtigen sind, wenn wir über
herrschaftsfreie oder ‑arme politische und gesellschaftliche Organisations‐
formen nachdenken. Dies kann man zweitens, wie Pettit weiter ausführt,
zwar beklagen. Aber man darf daraus nicht schliessen, in einem Staat zu
leben führe automatisch dazu, von diesem Staat oder irgendeinem anderen
Staat beherrscht zu werden.

Konträr dazu steht die anarchistische Position, die Staatlichkeit und
oftmals auch Privateigentum respektive den privaten Besitz der Produkti‐
onsmittel zurückweist, weil beides freiheitsminimierende oder ‑einschrän‐
kende Institutionengefüge seien. In ihrem Essay „Anarchism and Non-Do‐
mination“ argumentieren Kinna und Prichard (2019), diese beiden Insti‐
tutionen seien die Grundlage für unsere gegenwärtigen Probleme und
schränkten unsere Möglichkeiten konzeptionell ein, über Alternativen
nachzudenken. Sie greifen auf die Kritik der klassischen Anarchist*innen
an republikanischen Ideen zurück, um zweierlei zu zeigen. Erstens gibt
es für Kinna und Prichard starke republikanische Gründe, sowohl Staat‐
lichkeit als auch Privateigentum abzulehnen. Zweitens kann Freiheit als
Nicht-Herrschaft als normativer Massstab für Entwürfe produktiv sein, wie
eine freiheitsfördernde politische Ordnung in einer postetatistischen und
postkapitalistischen Welt aussehen könnte. Damit sind ihre Überlegungen
hier hilfreich, um einem anarchistischen Verständnis von Freiheit als Abwe‐
senheit von Herrschaft nachzuspüren.

Freiheitsbegriff und verneint einen signifikanten Unterschied zwischen Freiheit als
Abwesenheit von Herrschaft und Freiheit als Nichteinmischung. Dieses Konzept
ist für Kramer ausreichend, um zeigen zu können, weshalb und wie die Freiheit
einer beherrschten und damit abhängigen Person eingeschränkt wird. Mehr noch,
der Fokus auf Herrschaft erlaubt es dem zeitgenössischen Republikanismus nicht,
ein genuin eigenständiges Freiheitsverständnis zu entwicklen. Republikaner*innen
widersprächen diesem Punkt, denn für sie sind Nichteinmischung und Herrschafts‐
freiheit zwei Konzepte, die sich entscheidend voneinander unterscheiden. Letzteres
verpflichtet uns, politische Institutionen zu schaffen, die Herrschaft verhindern. Die
republikanische Idee der Freiheit verlangt danach, Herrscher*innen nicht zu besse‐
ren Menschen, sondern weniger zu Herrschern*innen zu machen (Lovett 2012).

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

325

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für den zeitgenössischen Republikanismus handelt es sich gemäss Kinna
und Prichard beim Staat um ein Commonwealth, in dem Bürger*innen
durch ihre materielle Pflicht, sich eine Verfassung zu geben, eine politische
Gemeinschaft formen (228–29). Daraus folgt die Notwendigkeit, Gesetze
zu etablieren und diesen zu folgen. Der Staat ist dabei das Instrument, um
eine (ökonomisch begründete) Machtakkumulation zu verhindern. Diese
von Pettit vertretene Position ist aber nur überzeugend, wenn man ein
kapitalistisches, im römischen Recht verankertes Verständnis von Privatei‐
gentum besitzt (229).265 Republikanische Autor*innen verstehen das Recht
als jenes System, das unsere Interaktionen in unserem nicht idealen Alltag
reguliert. Gewalt muss unter diesen Voraussetzungen aber monopolisiert
werden, um das Recht durchzusetzen. Damit folgt der zeitgenössische Re‐
publikanismus in der Tendenz dem Narrativ, das den Staat im modernen
Sinn als eine Errungenschaft darstellt.

Diesem Narrativ widersprechen die klassischen Anarchist*innen (230–
33). Staaten sichern weder Freiheit noch retten sie ihre Bürger*innen vor
dem Chaos eines staatenlosen Zustandes. Vielmehr transformieren Staaten
eine Konföderation von Bürger*innen in ein Volk von Untertanen und
konsolidieren sowie begrenzen Macht. Das (heutige) Recht kann – contra
dem zeitgenössischen Republikanismus – kein Garant für Freiheit sein,
weil die Interessen, die das Recht befördert, durch hegemoniale Hinter‐
grundbedingungen vermittelt werden, die nicht der öffentlichen Prüfung
unterliegen (232):

Domination is ideologically and structurally core to modern states and
any attempt to realize non-domination as a transformative principle must
at the very least call into question these two institutions. (Kinna und
Prichard 2019, 233).

In der Konsequenz müssen wir – verstehen wir Freiheit als Abwesenheit
von Herrschaft – die Notwendigkeit einer staatlich organisierten Gesell‐
schaft sowie von Eigentum – verstanden als exklusives Recht, über φ verfü‐
gen zu können – kritisch hinterfragen (235). Man kann die Legitimation
des Staates nicht belegen, indem man auf das Prinzip der Herrschaftsfrei‐

265 In vielen Kulturen war respektive ist das Konzept von Eigentum mit jenem von
Heiligkeit verbunden, womit eine Sorgfaltspflicht gegenüber dem Eigentum einher‐
geht. Interessanterweise ist das römische Recht eine Ausnahme, da es die Pflicht,
zu Besitz Sorge zu tragen, auf ein Minimum beschränkt (Graeber und Wengrow
2022, 159–61). Die Freiheit eines Individuums drückt sich denn auch darin aus, mit
seinem Eigentum zu machen, was es will (508–9).

6 Alternative zu Staatlichkeit?

326

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit abstellt. Denn tut man dies, argumentieren Kinna und Prichard, kom‐
men eine Reihe sekundärer moralischer und ideologischer Verpflichtungen
ins Spiel, von denen einige substantielle Vorstellungen über das Gute nach
sich ziehen. Diese lassen sich aber nicht mit einem rein negativen Verständ‐
nis von Freiheit als Abwesenheit von Herrschaft vereinbaren. Der republi‐
kanische Freiheitsbegriff lässt sich damit nicht mit dem anarchistischen
gleichsetzten, auch wenn er ihn informieren kann. Die Betonung der Pro‐
blematik willkürlicher Macht-über ist für ein anarchistisches Freiheitsver‐
ständnis produktiv. Von jemandem beherrscht zu werden schränkt unsere
Freiheit ein, egal ob die Person, die uns beherrscht, von ihrer Position
Gebrauch macht. Auf dieser Grundlage kann man begründen, weshalb be‐
reits potenzielle Macht-über problematisch sein kann. Personen, Gruppen
von Personen oder Institutionen müssen ihre Möglichkeiten nicht nutzen,
um hegemonial auf unsere Handlungen einzuwirken. Foucault ([1975] 2017,
260, 265) folgend können wir argumentieren, dass wir uns selber diszipli‐
nieren, wenn wir das Gefühl haben, beobachtet und kontrolliert zu werden.
Wir haben unter diesen Voraussetzungen die Tendenz, unser Verhalten an
geltende soziale Normen und Konventionen anzupassen. Sprich, wir inter‐
nalisieren die bestehenden (Macht-)Strukturen. Zwang muss unter diesen
Vorzeichen in der Regel nicht mehr angewandt werden.

Was ist die Konsequenz aus diesen Überlegungen? Die Beschäftigung
mit dem republikanischen Freiheitsbegriff verdeutlicht die Notwendigkeit,
Herrschaftsbeziehungen abzubauen oder zumindest massiv zurückzudrän‐
gen. Selbst ein wohlwollender Meister schränkt unsere Freiheit durch sein
Potenzial ein, unkontrolliert in unser Leben einzugreifen. Daraus folgt, dass
wir Freiheit aus anarchistischer Sicht nicht ausschliesslich negativ denken
können. Wir müssen Mitautor*innen unserer sozialen und politischen Be‐
ziehungen sein. Wir brauchen Freiheit-zu. Diese ist im Einklang mit der an‐
archistischen Do-it-yourself-Mentalität und der kollektiven Dimension des
Politischen. Für sich allein genommen wohnt der positiven Freiheit aber
ein autoritäres oder paternalistisches Momentum inne, das sich nur schwer
mit dem anarchistischen Drang nach einem herrschafts- und zwangsfreien
Zustand vereinbaren lässt. Dies verdeutlicht die gewichtige Rolle, die nega‐
tive Freiheit spielt. Sie schützt das Individuum vor der Einnahme durch die
Gesellschaft und schützt damit die Möglichkeit zum Widerspruch (Loick
2017, 117). Dies macht zumindest gewisse Aspekte negativer Freiheit zu einer
Voraussetzung für anarchistische Freiheit (Jun 2018, 54–55), womit aus an‐
archistischer Perspektive negative und positive Freiheit zwei Dimensionen
eines ganzheitlichen Konzepts sind.

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

327

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieser dualistischen Interpretation folgend, müssen wir uns sowohl
von Freiheit als Nichteinmischung als auch von Freiheit als Abwesenheit
von Herrschaft im republikanischen Sinn lösen. Das bis hier entwickel‐
te anarchistische Freiheitsverständnis mag damit von liberalen und repu‐
blikanischen Überlegungen inspiriert sein, verpflichtet aber zu anderen
Schlussfolgerungen. Die Frage, die wir uns stellen müssen, ist, wie nega‐
tive und positive Freiheit in einer dualistischen Interpretation zusammen‐
spielen. Die negative Dimension bildet die Voraussetzung, um das Selbst
und die damit verbundenen Lebenspläne selbstständig zu kreieren, was
ein Anrecht darauf voraussetzt, sich gegen jene rechtliche, ökonomische
und soziale Einschränkungen zur Wehr zu setzen, welche die Kultivierung
und das Ausdrücken der eigenen Individualität beschränken (Jun 2010,
56; Prichard 2019, 78–80). In diesem Sinne frei zu sein, ist nicht von
einem externen Kontext abhängig, sondern ein notwendiger Bestandteil
einer autonomen Lebensführung. Nur wenn ich frei von Einflüssen bin,
die mich daran hindern, mein Selbst zu kreieren und zu kultivieren, ist
Autonomie in einer gehaltvollen Weise möglich. Politische Institutionen –
was den Staat ebenfalls beinhaltet – sind keine notwendigen Voraussetzun‐
gen dafür. Daraus schliessen die Anarchist*innen – contra den Liberalen –,
dass negative Freiheit ohne eine staatlich verfasste Ordnung verwirklicht
werden kann (Prichard 2019, 78–79). Dabei geht es nicht nur um die
effektive externe Einmischung, bereits die Möglichkeit der Machtausübung
ist potenziell freiheitseinschränkend. Folglich benötigen wir Institutionen,
die Herrschaftsbeziehungen verhindern und uns zu Mitautor*innen kol‐
lektiver Handlungen machen. Contra den Republikaner*innen ist für die
Anarchist*innen der moderne Staat dafür nicht nur keine Voraussetzung,
sondern macht herrschaftsfreie Beziehungen gar unmöglich. Wie die anar‐
chistische Kritik am zeitgenössischen Republikanismus zeigt, schwebt den
Anarchist*innen eine andere Form politischer und gesellschaftlicher Orga‐
nisation vor, als den Republikaner*innen. Deren Versuche, herrschaftsfreie
(oder zumindest ‑arme) Beziehungen über die verfassungsrechtliche Ausge‐
staltung und Verankerung republikanischer Strukturen zu sichern, lehnen
die Anarchist*innen ab. Wie Kinna und Prichard argumentieren, sind auf
Wahlen und Repräsentation beruhende demokratische Systeme aus anar‐
chistischer Perspektive der Fülle an Herausforderungen nicht gewachsen,
die sie lösen sollen (233–34). Dazu gehören die Institution des Privateigen‐
tums, die Herrschaftsstrukturen und ‑prozesse, die zur Aufrechterhaltung
einer repräsentativ-demokratischen konstitutionellen Ordnung notwendig

6 Alternative zu Staatlichkeit?

328

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind, sowie die Auswirkungen dieser Strukturen und Prozesse auf andere,
ebenfalls wichtige Bereiche des gesellschaftlichen Lebens.

Unter diesen Vorzeichen ist eine herrschaftsfreie republikanische Ord‐
nung kaum mit den anarchistischen Ansprüchen an die Abwesenheit von
Herrschaft zu vereinbaren. Dies muss folglich die Ausgestaltung politischer
Institutionen informieren, die unsere Freiheit nicht nur schützen, sondern
auch zu ermöglichen haben. Denn die positive Dimension bezieht sich
einerseits auf das Recht, nicht alleinig das eigene Selbst, sondern auch ge‐
sunde soziale Beziehungen zu schaffen, die wiederum eine notwendige Vor‐
aussetzung für ein gesundes Selbst sind (Jun 2010, 56). Andererseits umfasst
Freiheit im positiven Sinn für die Anarchist*innen ein Recht darauf, die
Gesellschaft mitgestalten zu dürfen. Dieses Anrecht ist eine notwenige Vor‐
aussetzung, um genuin frei zu sein (Prichard 2019, 78). Für Anarchist*in‐
nen sind Institutionen, die diesen Ansprüchen genügen, radikal verschie‐
den von dem institutionellen Regime, das uns der moderne Staat anbietet.
Bevor ich auf diese anarchistischen Institutionen im nächsten Abschnitt zu
sprechen komme, müssen wir uns zunächst noch einer grundlegenden Fra‐
ge zuwenden: Wie könnte ein Freiheitskonzept diese beiden Dimensionen
produktiv miteinander vereinbaren? Daniel Loick (2017, 117–18) präsentiert
im Anschluss an seine Analyse des anarchistischen Freiheitsbegriffes eine
solche Konzeptualisierung. Er argumentiert, der Anarchismus biete die
Möglichkeit, einen dritten, weder positiven noch negativen Freiheitsbegriff
zu entwickeln. Diesen bezeichnet er als ästhetische Freiheit. Diese ist in
einem allgemeinen, d. h. über die Kunst hinausgehenden Sinn „ästhetisch“
und bezieht sich auf die Ästhetik der menschlichen Existenz. Für ästheti‐
sche Freiheit ist der Akt, Regeln und Normen herauszufordern und zu
überschreiten, nicht negativ, sondern wertvoll und eröffnet die Möglichkeit
für Neues. Im Unterschied zur negativen deutet ästhetische Freiheit diese
Überschreitungen nicht individualistisch, sondern kollektiv: Unangepasstes
Verhalten wird nicht als das Resultat eines vermeintlichen natürlichen und
vorsozialen Willens, sondern als ein soziales Unterfangen verstanden. An‐
ders als positive Freiheit, sucht die ästhetische nicht danach, individuellen
und kollektiven Willen zu harmonisieren, sondern sieht darin, Differenzen
und Widersprüche zu schaffen, einen wertvollen Beitrag zur Gesellschaft.
Dies verlangt danach, gesellschaftliche Strukturen zu entwickeln, welche
Differenzen nicht überdecken und es erlauben, den Status quo herauszufor‐
dern, ohne in Herrschaft zurückzufallen und unsolidarisches Handeln zu
fördern.

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

329

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine so verstandene Freiheit zielt damit darauf ab, die individuelle
Entfaltung und Verwirklichung zu erlauben. Dem Selbst Ausdruck zu
verleihen – egal wie exzentrisch oder bestehende Normen sprengend –
ist aber kein rein individualistischer Akt, sondern besitzt ebenfalls eine
dezidiert soziale Dimension. Damit sind Individualität und sich gegebe‐
nenfalls daraus ergebendes nonkonformes Verhalten keine Distanzierung
vom Sozialen, sondern ein Ausdruck davon. Bedenkt man darüber hinaus
die freiwillige Natur einer anarchistischen Gesellschaft, unterstützt dies
weiter ein Verständnis von Widerstand und Dissidenz, welches diese nicht
automatisch als disruptiv diskreditiert. Sie sind erstens eine notwendige
Voraussetzung für Partizipation. Damit diese genuin freiwillig ist, muss
einerseits Nichtpartizipation eine Option sein. Zweitens ist die Form, wie
man partizipiert, selbst zu wählen und nicht durch die Gesellschaft vorzu‐
geben. Sich nicht an die Regeln zu handeln ist – solange dies eine bewusste
Entscheidung ist – eine Form gesellschaftlicher Partizipation, welche die
individuelle Einschätzung zum Ausdruck bringt, die verletzte(n) Regel(n)
sei(en) nicht akzeptabel.266 Daraus lassen sich Grundlagen für anarchisti‐
sche Institutionen ableiten. Diese müssen auf ein Weise gestaltet sein, die
ausreichend Frei- und Möglichkeitsräume erlauben, damit Bürger*innen
Kritik formulieren und gegebenenfalls durch Widerstand und Dissidenz
auch ausdrücken können. Auf individueller Ebene verlangt dies danach,
sowohl den Status quo kritisch zu hinterfragen als auch basierend auf die‐
ser Beurteilung handeln zu können. Auf gesellschaftlicher Ebene verlangt
der hier entwickelte anarchistische Freiheitsbegriff einerseits nach Institu‐
tionen, die mit Widerstand und Dissidenz umgehen können. Andererseits
ist eine politische Kultur notwendig, die Widerstand und Dissidenz als Aus‐
druck des Sozialen und damit als berechtigte Partizipationsform akzeptiert.

266 Dieser Punkt wird nochmals relevant im Abschn. 6.1.3. In einer Gesellschaft, in
der das Recht weder zwangsbewehrt ist noch Souveränität beansprucht, können
rechtliche Regelungen nicht mehr durchgesetzt werden. Die Befolgung muss frei‐
willig erfolgen, was notwendig macht, dafür zu werben und Gründe zu geben,
weshalb man das Recht befolgen soll. Damit dieser kommunikative Akt gelingen
kann, müssen die Regelungen so gestaltet werden, dass sie für alle (oder ausrei‐
chend viele) akzeptierbar sind. Die Kommunikation kann aber nicht monologisch
sein, um den egalitären Ansprüchen zu genügen. Es muss sich um einen Dialog
handeln, in dem Dissidenz eine mögliche Ausdrucksform ist. Ferner müssen die
rechtlichen Regelungen, um trotz der Abwesenheit von Zwang das Potenzial zu
besitzen, verpflichtend zu sein, freiwillig sein und bleiben, was Widerstand zu einer
angemessenen Handlungsoption macht (siehe dazu Loick 2012, 319).

6 Alternative zu Staatlichkeit?

330

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6.1.3 Anarchistische Institutionen?

Ist der anarchistische Freiheitsbegriff dualistisch und kollektivistisch, dann
stellt sich die Frage, welche Konsequenzen sich daraus für die politi‐
sche Organisation ergeben. Welche Voraussetzungen müssen anarchisti‐
sche Institutionen erfüllen und welche organisatorischen Prinzipien lie‐
gen ihnen zugrunde? Ist die Idee von stabilen Institutionen mit dem im
Abschn. 6.1.2 erarbeitetem Freiheitskonzept sowie der radikalen Interpreta‐
tion der Dienstleistungskonzeption von Autorität vereinbar?

Aus dem dualistisch-kollektivistischen Freiheitsverständnis folgt erstens,
dass Widerstand, Distanzierung und Kritik am Status quo nicht als asozial
zurückgewiesen werden können. Die eigene Individualität zu kultivieren
und auszudrücken, ist ein sozialer Akt, den die gesellschaftlichen Struktu‐
ren ermöglichen müssen. Tun sie dies nicht, ist eine Person oder eine
Gruppe von Personen, dazu berechtigt, sich gegen die rechtlichen, ökono‐
mischen und sozialen Einschränkungen zu wehren, welche verhindern,
dass man sich selbst sein kann. Zweitens ist Zwang kaum mit der positiven
Freiheitsdimension vereinbar. Egalitäre soziale Beziehungen setzen einen
gleichberechtigten und einen das Gegenüber anerkennenden Umgang vor‐
aus. Jemanden zu einer Handlung zu zwingen widerspricht der Idee des
gemeinsamen Handelns und negiert dadurch die positive Freiheit der ge‐
zwungenen Person. Dies schliesst zwar die Existenz von Institutionen nicht
aus, macht aber deutlich, dass diese anderen Grundsätze folgen müssen als
jene Institutionen, die wir aus unserem Alltag kennen. Die zentrale Frage
ist, wie eine politische Ordnung soziale Kooperation aufrechterhalten kann,
wenn Zwang kein legitimes Mittel ist, um Personen zu motivieren, das ih‐
rige beizutragen. Insbesondere die komplexe, oft von widersprüchlichen In‐
teressen geprägte soziale Umwelt, in der wir leben, lässt die Vorstellung naiv
erscheinen, weitestgehend auf zwangsbewehrte Normen zu verzichten.267

Nach welchen Prinzipien könnten anarchistische Institutionen funktio‐
nieren und soziale Kooperation aufrechterhalten, wenn Zwang wegfällt?
Uri Gordons (2008, Kap. 3) Überlegungen zum Verhältnis von Anarchis‐
mus zu Macht können uns als Sprungbrett dienen, um diese Frage anzu‐
gehen. Im Rahmen seiner Analyse geht er darauf ein, wie sich die anar‐
chistischen Bewegungen ohne zwangsbewehrte Normen organisieren. Er
argumentiert, nicht alle Formen der Machtausübung seien aus anarchisti‐

267 Auf den Vorwurf, der Anarchismus und das hinter ihm stehende Menschenbild sei
naiv oder utopisch, komme ich in Abschn. 6.2 zu sprechen.

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

331

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scher Sicht zurückzuweisen.268 Die Ressourcen, die man benötigt, um über
Macht zu verfügen, sind aber ungleich verteilt. Beispielsweise sind nicht
alle gleich charismatisch, rhetorisch begabt usw., was unter anderem in
unterschiedlichen Führungsfähigkeiten resultiert. Gewisse Anarchist*innen
(z. B. Murray Bookchin 2002) plädieren deshalb dafür, diese Ressource‐
nungleichheit anzuerkennen und formale Strukturen zu etablieren; was
ebenfalls erlaubte, die mit den besten Führungsfähigkeiten einerseits füh‐
ren zu lassen und andererseits zu kontrollieren. Gordon (2008, 56) weist
diesen Ansatz zurück, weil er erstens lediglich auf Machtmissbrauch fokus‐
siert und die Frage des „wer führt wann“ ausblendet. Zweitens ist diese
faktisch meritokratische Position nicht mit egalitären Ansätzen vereinbar.
Als Alternative schlägt Gordon vor, die Ressourcen nach Möglichkeit zu
kollektivieren oder umzuverteilen.269 Wo dies nicht möglich ist, ist deren
Einfluss zu reduzieren.

Eine Möglichkeit, um den Einfluss von Ressourcen wie Energie, Selbst‐
vertrauen oder Charisma zu begrenzen, ist, klare und identifizierbare Ver‐
antwortlichkeiten festzulegen. Indem man definiert, welche Person für was
verantwortlich ist, könnte man ungewollte oder informelle Einflussnahme
verhindern oder zumindest stark einschränken. Weil anarchistischen Struk‐
turen das Konzept der Souveränität fremd ist, kann aber für Gordon
nicht in einem liberalen respektive demokratischen Sinn Verantwortlich‐
keit hergestellt werden. Dies zeigt sich für ihn in der anarchistischen
Praxis. In dieser spielen Plenarversammlungen, spokescouncils u. Ä. als
Koordinations- und Entscheidungsgremien eine gewichtige Rolle (für den
US-amerikanischen Kontext, siehe z.B. Graeber 2009). In diesen kommt
es häufig vor, dass Entscheide und detaillierte Ausarbeitungen an Arbeits‐

268 Derweil Macht-über (d. h. andere auf eine Weise zu beeinflussen, welche die eigenen
Ziele, Wünsche, Interpretationen usw. befördert) nicht mit den egalitären Elemen‐
ten des Anarchismus vereinbar ist, sind sowohl Macht-zu (d. h. Macht verstanden
als Fähigkeit, Potential oder Können, siehe z. B. Pitkin 1972, 276) als auch Macht-mit
(d. h. Macht verstanden als die Fähigkeit, in einer Gruppe von Gleichen Vorschläge
einbringen zu können und gehört zu werden, Etwas beginnen und umsetzen zu
können, ohne eine Befehlsgewalt über die anderen zu besitzen, siehe Starhawk
2011, 9–10) mit dem Anarchismus kompatibel, solange sie nicht auf Macht-über
zurückgreifen.

269 Gewisse endliche (z. B. Geld oder Ausrüstung) sowie gewisse Personen inhärente
Ressourcen (z. B. Zugang zu Netzwerken) lassen sich umverteilen, indem man sie
teilt und kollektiviert (endliche Ressourcen) oder „dupliziert“ (Personen inhärente
Ressourcen). Ressourcen wie Energie, Selbstvertrauen oder Charisma lassen sich
aber faktisch nicht umverteilen. (Gordon 2008, 57–61).

6 Alternative zu Staatlichkeit?

332

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gruppen delegiert werden (Gordon 2008, 66). Diese „Dezentralisierung“
erfolgt unkoordiniert und wird nicht vorrangig durch das Plenum demo‐
kratisch legitimiert. Im Endeffekt arbeiten in diesen Arbeitsgruppen, die
sich oftmals bereits im Voraus konstituiert haben, motivierte Personen mit,
welche die nötigen Ressourcen besitzen, um ein Thema zu bearbeiten. Der
anarchistische Dezentralisierungsprozess kennt damit keine (klaren, formal
definierten) Verantwortlichkeiten (Gordon 2008, 66–67).

Dies hat unter anderem funktionalistische Gründe. Denn innerhalb
der dezentralisierten und fluiden anarchistischen Netzwerken fehlt das
Instrumentarium, Entscheidungen durch rationalisierten sowie institutio‐
nalisierten und damit stets verfügbaren Zwang durchzusetzen (67–68).270

Ohne Durchsetzungsmöglichkeit sind aber für Gordon weder formale
Strukturen noch die Schaffung von Verantwortlichkeiten möglich, womit
lediglich Freiwilligkeit als Organisationsprinzip übrig bleibt (70). Das Feh‐
len von zwangsbewehrten Entscheidungen ist dabei nicht ein Ergebnis
schlechter Organisationsfähigkeiten, sondern ein bewusster Entscheid. Kri‐
tiker*innen fragen sich in Reaktion darauf, ob anarchistische Organisati‐
onsformen damit versteckte Machtstrukturen in Kauf nehmen.271 Üben

270 Derweil Gordon (2008, 69) Parallelen zu radikalen demokratietheoretischen Über‐
legungen sieht, die sich um Konzepte wie Partizipation, Inklusion und Deliberation
drehen (Gordon nennt als Beispiele J. Cohen 1989; Gould 1988; Young 2000), zeigt
sich für ihn in der fehlenden Durchsetzbarkeit die unterschiedliche Orientierung
anarchistischer Überlegungen: „Democratic discourse assumes without exception
that the political process results, at some point, in collectively binding decisions.
[…] Binding means enforceable, and enforceability is a background assumption
of democracy. But the outcomes of anarchist process are inherently impossible
to enforce“ (Gordon 2008, 69–70). Folglich ist Anarchismus nicht die radikalste
Demokratieform, sondern eine vollkommen andere Form kollektiver Organisation.
Derweil Gordon richtig liegt, dass die fehlende Durchsetzbarkeit ein wichtiges
Unterscheidungsmerkmal ist, welches anarchistische Organisation auszeichnet, geht
er mit seiner Konklusion zu weit. Fehlende Durchsetzbarkeit mag ein konservatives
oder liberales Verständnis von Demokratie ausschliessen. Es sind aber „demokra‐
tische“ Prozesse denkbar, die auf bindende Entscheidungen zielen, ohne damit
eine zwangsbewehrte Durchsetzung zu verbinden. Ich nehme diesen Punkt in
Abschn. 6.2.2 nochmals auf und skizziere, welche Funktion solche Entscheide für
eine anarchistische Gesellschaft spielen können.

271 Der Vorwurf, auf formale Strukturen zu verzichten begünstige die versteckte Aus‐
übung von Macht, begleitet egalitäre Bewegungen bereits seit Längerem. Der in
diesem Kontext oft genannte Vorwurf, es komme zu einer Tyrannei durch Struk‐
turlosigkeit, geht auf Jo Freemans (Freeman 1972) Essay „The Tyranny of Structure‐
lessness“ zurück. Darin argumentiert sie, in Gruppen ohne formale institutionelle
Strukturen und klaren Prozesse der Entscheidungsfindung entstünden informelle

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

333

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Personen oder Gruppen im Verborgenen Macht aus, kann dies problema‐
tisch sein. Es kann aber auch positiv und emanzipierend sein. Der Ruf
danach, Machtausübungen sichtbar zu machen, privilegiert das Plenum
oder grosse und „öffentliche“ Gruppen, was wiederum Menschen davon
ausschliesst, gemeinsam zu handeln, denen die inhärenten Ressourcen feh‐
len, um im Plenum partizipieren zu können. Informelle und „unsichtbare“
Strukturen erlauben diesen aber Selbstermächtigung und Teilhabe (74–75).
Der anarchistische Impuls, dezentrale Strukturen aufzubauen, die Zahl der
(Macht-)Zentren zu erhöhen und sozialen Druck zu entschärfen, zieht
Gorden denn auch der Institutionalisierung vor. Genuine anarchistische
Politik lehnt für Gordon folglich Institutionalisierung sowohl prinzipiell als
auch in der Praxis ab (69). Vielmehr schlägt er eine politische Kultur der
Solidarität vor, um den negativen Auswirkungen informeller Machtstruktu‐
ren zu begegnen.

A culture of solidarity would encourage activists to wield power reflect‐
ively rather than tripping on empowerment; to make actions particip‐
atory and/or easily copyable whenever possible; and to encourage con‐
sideration for the anticipated needs and desires of those whom one’s
actions will inevitably impact unaccountably. Solidarity in the dynamic
wielding of power-with would also have to meaningfully intersect with
the redistribution of political resources discussed earlier. By itself, the
practice of redistributing resources requires a cultural orientation that
makes it a matter of habit rather than book-keeping, and solidarity in the
use of power could naturally be added to this. (Gordon 2008, 76).

Es gibt aber auch gute emanzipatorische Gründe, die für formalisierte Insti‐
tutionen sprechen. Formale autoritative Strukturen sind je nach Kontext
notwendig, um soziale Koordination und die damit verbundene Produk‐
tion von Grundgütern sicherzustellen. Zweitens können formale Struktu‐
ren der individuellen Emanzipation förderlich sein, wenn sie uns helfen,

Eliten. Diese seien zu Beginn oftmals ein Kreis von befreundeten Personen, erhalten
aber im Laufe der Zeit aufgrund von informellen Strukturen und Wissen immer
mehr Einfluss. Dies machte es schwierig, Verantwortlichkeiten zu erkennen und
Teilhabe zu demokratisieren, was den informellen Eliten unter dem Deckmantel
fehlender formaler Strukturen erlaubt, eine nicht hinterfragte Vormachtstellung
in der Gruppe einzunehmen. Es gibt Anarchist*innen, die auf „The Tyranny of
Structurelessness“ zurückgreifen, um für formale Strukturen auf der Basis von Bot‐
tom-up-Föderationen zu argumentieren (z.B. Anarcho o. J.; Class War Federation
1992).

6 Alternative zu Staatlichkeit?

334

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die notwendigen Fähigkeiten und Fertigkeiten sowie ein grundlegendes
Arbeitswissen zu erlangen. Wie wir beispielsweise in Abschn. 3.1.3 gesehen
haben, kann gesamtgesellschaftlich organisierte Bildung ein geeignetes Mit‐
tel sein, um Kinder und Jugendliche mit jenen Kompetenzen auszustatten,
die autonomes Handeln erlauben. Zwang und Souveränität sind dafür aber
keine notwendigen Voraussetzungen,272 können aber nach Kontext ange‐
zeigt und legitim sein, um ein ausreichend gerechtes Regime am Laufen
zu halten, solange nichts besseres vorhanden ist. Unter Rückgriff auf ein ra‐
dikales Verständnis von Raz’ Dienstleistungskonzeption ist dies aber keine
Absage an die Anarchist*innen, sondern eine Einladung, neue Autoritäten
zu schaffen.

Vor diesem Hintergrund erhalten – contra Gordon – formale Struktu‐
ren einen Wert, wenn sie Emanzipation fördern, indem sie einerseits die
Grundgüter dazu bereitstellen. Andererseits sind sie Orientierungshilfen,
die uns darüber informieren, ob und wer gesellschaftliche Aufgaben wahr‐
nimmt oder wer worin Expertise hat. Informelle Strukturen können dies
nicht (oder weitaus weniger gut) leisten. Folgen wir der Dienstleistungs‐
konzeption und dem darin eingebetteten dialogischen Autoritätsverständ‐
nis, dann sind Autoritäten, (egal ob es sich um formelle oder informelle
handelt) dazu verpflichtet, uns Gründe zu geben, wieso wir ihre Anwei‐
sungen befolgen sollten. Nur so ist ein genuiner Dialog auf Augenhöhe
möglich. Als Nebenprodukt davon wird die Grundlage für freiwillige Un‐
terstützung gelegt, weil wir besser verstehen, wieso eine Autorität von uns X
und nicht Z verlangt. Ebenfalls wird die Legitimation von Zwang und Dis‐
ziplinierung dadurch geschwächt: Dialog und Zwang oder Disziplinierung
sind (langfristig) nicht vereinbar. Dies stärkt die Rolle der Freiwilligkeit.
Denn entfällt Zwang als handlungsmotivierendes Element, bleibt lediglich
freiwillige Umsetzung übrig.

Was uns Gordons Argumentation zeigt, ist, wie wichtig unkontrollierte
und nicht formalisierte Freiräume sind und welche positive Rolle sie für
die Emanzipation im Rahmen der Partizipation spielen können. Sie eröff‐

272 In seiner Kritik der Souveränität entwickelt Loick (2012) beispielsweise ein Rechts‐
verständnis, das Recht und Zwang nicht als verbundene Konzepte sieht. Loick
präsentiert als Gegenmodell ein zwangloses und damit entsetztes Recht und argu‐
mentiert, dieses könne nicht nur einen nicht-trivialen Beitrag zu unserem Leben
leisten, indem es uns entlastet und soziale Kooperation sowie Koordination zu si‐
chern hilft, es sei durch eine kommunikative Praxis auch effizient und motivierend.
Diese Überlegungen bilden einen Anknüpfungspunkt, um die Grundlagen eines
anarchistischen Rechts zu legen.

6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?

335

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen einen Möglichkeitsraum, der nicht nur rhetorisch starken und charis‐
matischen Personen offensteht, sondern auch anderen die Chance gibt,
gemeinsam zu partizipieren. Die informellen Strukturen erleichtern auch,
spontan Neues auszuprobieren. Damit sind nicht formalisierte Räume in
einer egalitären Gesellschaft der ideale Nährboden, um neue Autoritäten
zu schaffen und neue Kooperationsformen zu etablieren. Darüber dürfen
wir aber nicht vergessen, dass Formalisierung Emanzipation befördern
kann. Formalisierte und kodifizierte Strukturen sind aber, folgen wir der
Dienstleistungskonzeption, kein Endpunkt, sondern eine Momentaufnah‐
me, die Veränderungen unterworfen ist. Sei es, weil neue Institutionen ent‐
stehen oder weil sich die Funktionsweise bestehender Institutionen neuen
Gegebenheiten anpassen. Formalisierte Institutionen zu etablieren bedeutet
nicht per se, eine zwangsbewehrte politische Organisation zu schaffen –
was nicht mit dem Anarchismus vereinbar wäre.

In einer anarchistischen Gesellschaft mit formalen Institutionen muss
es zwangsläufig eine Form gesellschaftlicher Normen – was wir als Recht
bezeichnen können – geben. Das „anarchistische“ Recht besitzt aber einen
anderen Charakter als das bürgerliche, soll Zwang abwesend sein. Ein nicht
zwangsbewehrtes Recht kann trotzdem nichttriviale Funktionen überneh‐
men. Erstens ist es weiterhin ein Informationsträger, der uns mitteilt, wel‐
che kooperativen Systeme es in dies er Gesellschaft geben soll, welche
Institutionen als Arenen des öffentlichen Diskurses dienen sollen, welche
Körperschaften administrative Aufgaben übernehmen sollen usw.273 Zwei‐
tens kann ein zwangsfreies Recht uns weiter als Orientierungshilfe dienen,
die uns informiert, welche Handlungen wann geboten sind, wie man seine
moralischen Pflichten nachkommen soll usw.

Damit können wir zwar nicht exakt bestimmen, wie anarchistische In‐
stitutionen funktionieren. Deren Prinzipien sind nun aber fassbarer. Sie
sind netzwerkartig organisiert und ihnen ist Souveränität fremd. Ihre Au‐
torität ist bruchstückhaft, kontextabhängig und damit dynamisch sowie
dialogisch. Anarchistische Institutionen besitzen kein Bestandsrecht. Sie
sind, anders gesagt, ein Mittel zum Zweck, deren Autorität darauf beruht,
ein guter „Dienstleister“ zu sein. Der dialogische Charakter ist mitunter
ein Grund, weshalb Zwang nicht grundsätzlich, sondern höchstens im

273 Damit bliebe eine der zwei Funktionen erhalten, die Raz ([1979] 2009, 248–49) dem
Recht zuschreibt, um soziale Kooperation zu sichern. Aufzugeben ist (oder durch
nicht zwangsbewehrte Mittel zu ersetzen wäre) die Funktion, pragmatische Gründe
zu schaffen.

6 Alternative zu Staatlichkeit?

336

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einzelfall gerechtfertigt ist. Ist aber das Recht nicht zwangsbewehrt, verän‐
dert sich dessen Modus. Zum einen müssen die Institutionen rechtliche
Regelungen so gestalten, dass die Betroffenen diese akzeptieren können.
Zum anderen müssen sie mit den Betroffenen in einen Dialog treten und
Gründe geben, weshalb die Regelungen zu befolgen sind. Durch dieses ge‐
meinsame Sprechen und Handeln ist kooperative Partizipation der zentrale
Modus des Politischen. Widerstand und Dissidenz werden in diesem Kon‐
text (idealiter) nicht als asoziale Handlungen, sondern als kommunikative
Akte der Teilhabe verstanden.

Daher gibt es keinen Grund anzunehmen, eine anarchistische Gesell‐
schaft sei konfliktfrei. Man ist berechtigt, sich gegen Einschränkungen zur
Wehr zu setzen, welche die Kultivierung und das Ausdrücken der eigenen
Individualität beschränken. Diese ist eine Voraussetzung, um positiv frei
sein zu können. Ohne eine souveräne, letztinstanzlich entscheidende Insti‐
tution gibt es zwar auch keine Instanz mehr, die Konfliktfälle „endgültig“
lösen kann. Dies ist aber nicht per se ein Nachteil. Letztinstanzlichkeit ver‐
schleiert erstens gesellschaftliche Widersprüche sowie Diskrepanzen und
versucht diese, zweitens, gewaltförmig zu befrieden. Beides ist oftmals nicht
von Dauer und kann gar gesellschaftliche Spannungen erhöhen.

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

Die Vorstellung, in einer egalitären, nicht auf Gewalt und Zwang zurück‐
greifenden Gesellschaft zu leben, ist verlockend. Wie wir aber in unseren
alltäglichen Erfahrungen feststellen können, sind menschliche Beziehungen
nicht frei von Konflikten. Ebenfalls handeln wir oftmals auf eine Weise,
von der wir wissen, dass sie moralisch verwerflich oder zumindest grau
ist. Übergriffe sind keine Seltenheit und wir alle haben bereits Situationen
erlebt, in denen wir für Institutionen dankbar waren, die das Recht gegen‐
über Dritten durchsetzen, die sich nicht an die Regeln hielten. Angesichts
unserer Erfahrungen wirkt die Idee einer anarchistischen Gesellschaft idea‐
listisch, utopisch oder naiv. Setzt eine anarchistische Gesellschaft nicht
unrealistisch gutherzige, mehrheitlich moralisch handelnde Menschen vor‐
aus? Muss eine politische Organisation ohne Souveränität nicht zwingend
in Chaos und lähmender Unsicherheit münden?

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

337

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6.2.1 Setzen anarchistische Gesellschaften nicht zu „gute“ Menschen
voraus?

Gemäss Kühnis (2015, 99–100) teilen sich verschiedene Ansätze des klassi‐
schen Anarchismus gemeinsame Prämissen über die Natur des Menschen.
Sie zeichnen erstens ein positives Bild des Menschen. Für Bakunin er‐
gibt sich beispielsweise Menschsein und Freiheit aus dem sozialen Aus‐
tausch und der Kooperation mit anderen Menschen (siehe dazu auch
Abschn. 6.1.2) und für Kropotkin ist Solidarität im Menschen verankert.
Das Gute im Menschen tritt unter dem Status quo aber nicht zutage, weil
die sozialen und materiellen Rahmenbedingungen dafür nicht gegeben
sind. Darauf fusst der Wunsch, die gegebenen Institutionen und gesell‐
schaftlichen Systeme zu überwinden sowie durch neue, herrschaftsfreie
Beziehungsformen die individuelle Freiheit – bei der es sich um eine not‐
wendige Bedingung fürs Gemeinwohl handelt – zu verwirklichen. Zweitens
glauben die klassischen Anarchist*innen gemäss Kühnis bedingungslos an
eine natürliche Güte im Menschen. Im Gegensatz zu marxistischen Ansät‐
zen, ist eine Diktatur des Proletariats daher als eine Übergangsphase nicht
notwendig, um eine freie Gesellschaft zu verwirklichen.

Das Menschenbild, das Kühnis den Anarchist*innen zuschreibt, wirkt
auf den ersten Blick naiv. Zeigen uns unsere Erfahrungen nicht, dass So‐
lidarität und Güte oftmals eher die Ausnahme als die Regel sind? Und
selbst wenn wir mit dieser pessimistischen Einschätzung danebenliegen
und kooperatives und solidarisches Handeln häufiger oder gar die Regel ist,
können wir nicht davon ausgehen, dass sich alle solidarisch verhalten. Die
daraus resultierende Unsicherheit kann soziale Kooperation unterlaufen.
Denn dadurch schwindet die Motivation, sich am kooperativen Unterneh‐
men zu beteiligen, weil man befürchten muss, durch unsolidarisches Han‐
deln von Dritten benachteiligt oder ausgebeutet zu werden.274 Anarchist*in‐
nen können darauf antworten, das anarchistische Menschenbild beschreibe
nicht, wie der Mensch sei, sondern wie er sein soll. Diese Argumentati‐
onslinie verkennt aber den anthropologischen Kern des anarchistischen

274 Dieses hobbsianische Argument verneint nicht die Fälle, welche die menschliche
Fähigkeit belegen, solidarisch zu handeln und Schemen sozialer Kooperation zu
etablieren. Es weist aber darauf hin, dass es genügen Beispiele gibt, die unsolidari‐
sches oder asoziales Verhalten belegen. Ebendieses Verhalten kann, wenn es einen
Schwellenwert übersteigt, soziale Kooperation ins Stocken bringen und Missgunst
und Misstrauen sähen (siehe dazu J. Wolff 2016, 30).

6 Alternative zu Staatlichkeit?

338

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschenbildes. Es geht gerade darum zu beschreiben, wie der Mensch ist
respektive welches Potenzial er besitzt und weshalb der Status quo die Men‐
schen daran hindert, ihr Potenzial auszuschöpfen.275 Dann stellt sich aber
die Frage, weshalb der Mensch, wenn er grundsätzlich solidarisch und gut
ist, den Status quo nicht überwindet, indem er solidarische und egalitäre
Beziehungen bevorzugt. Die kapitalistische Ordnung hat sich aber – wenn
auch in gewandelter Form –276 gehalten. Ebenso sind Staaten weiterhin die
Form politischer Organisation. Eine mögliche Begründung, weshalb sich
die hierarchischen Strukturen halten konnten, könnte man geben, indem
man argumentiert, einige Personen oder Gruppen von Personen mit einem
zwielichtigen Charakter konnten und können durch Manipulation oder
Gewalt Macht-über ausüben. Damit verhielten sich aber zumindest ein Teil
der Menschen unsolidarisch, was die These von der Güte des Menschen in
Zweifel zieht.

Um die These zu verteidigen, können die Anarchist*innen argumentie‐
ren, der Status quo fördere asoziales und egoistisches Verhalten, womit sich
erklären liesse, weshalb gewisse Menschen entgegen ihrer natürlichen Güte
handeln. Diese Korruption mündet in eine Situation, in der sich die hierar‐
chischen Strukturen selbst am Leben erhalten. Dies erklärt aber nicht, wie
sich die hierarchischen Strukturen etablieren konnten. Wendet man dassel‐
be Argument – antisoziale Personen(gruppen) haben durch Gewalt, Zwang
und Manipulation de facto Autorität erlangt – auf eine Situation an, in der
es die hierarchischen Strukturen noch nicht gab, müsste es auch ohne diese
asoziale und unsolidarische Menschen geben (vgl. J. Wolff 2016, 31). Dann
sind aber nicht alle Menschen natürlicherweise gut und das anarchistische
Menschenbild ist als (zu) utopisch zu verwerfen. Diese Argumentation lässt
aber eine Interpretation der These von der Güte des Menschen ausser
Acht, die auf das Potenzial abstellt, Trotz des anthropologischen Kerns liegt
der Blick dann nicht darauf, wie die Menschen effektiv handeln, sondern
wie sie handeln könnten. Der Mensch hat das Potenzial, sich freiwillig
solidarisch zu verhalten.

275 Es gibt historische Hinweise, die dafürsprechen, dass der Mensch in dem Sinne
„gut“ ist, dass er nicht nur zur sozialen Kooperation fähig ist, sondern diese auch
immer wieder erfolgreich anwendet (z.B. Bregman 2020a).

276 Der Kapitalismus hat diverse Transformationen durchgemacht und sich den ver‐
änderten Begebenheiten angepasst. Mit dem Fokus, kommunikative Prozesse zu
ökonomisieren und Wissensarbeit kapitalistisch zu verwerten, hat sich ein Wirt‐
schaftssystem entwickelt, das man als kommunikativen Kapitalismus bezeichnen
kann (siehe z. B. Dean 2016).

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

339

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Potenzial zum Guten zu besitzen ist mit dem empirischen Fakt
vereinbar, das nicht alle Menschen zu jeder Zeit solidarisch handeln. Damit
besitzen wir ebenfalls die Kapazitäten zum Schlechten, was beispielsweise
Kropotkin und Bakunin durchaus anerkennen (vgl. Suissa 2006, 26–28,
32). Da sich der Mensch rational verhält, wird er sich für jene Handlungs‐
weisen entscheiden, von denen er das Gefühl hat, sie befördere seine Ziele
am besten. Damit wird der gesellschaftliche Kontext zu einer entscheiden‐
den Grösse, die gutes Verhalten fördern oder schlechtes verstärken kann.
Für Kropotkin ist das bestehende System denn auch untragbar, gerade weil
wir nicht so mitfühlend, gerecht und fürsorglich sind, wie wir könnten:

Therefore, when we hear men saying that the Anarchists imagine men
much better than they really are, we merely wonder how intelligent
people can repeat that nonsense. Do we not say continually that the
only means of rendering men less rapacious and egotistic, less ambitious
and less slavish at the same time, is to eliminate those conditions which
favour the growth of egotism and rapacity, of slavishness and ambition?
The only difference between us and those who make the above objection
is this: We do not, like them, exaggerate the inferior instincts of the
masses, and do not complacently shut our eyes to the same bad instincts
in the upper classes. We maintain that both rulers and ruled are spoiled
by authority; both exploiters and exploited are spoiled by exploitation;
while our opponents seem to admit that there is a kind of salt of the earth
—the rulers, the employers, the leaders—who, happily enough, prevent
those bad men—the ruled, the exploited, the led—from becoming still
worse than they are. (Kropotkin 1888).

Sowohl Bakunin als auch Proudhon verstanden Geschichte als einen Pro‐
zess, durch den die Menschen die brutalen Bedingungen, unter denen
sie leben, überwinden und durch den Einfluss sozialer Beziehungen zu
moralischen Akteur*innen werden. Weshalb haben wir aber bisher die
unterdrückenden Strukturen aber nicht überwunden? Weil wir vor dem
19. Jahrhundert den notwendigen Entwicklungsstand noch nicht erreicht
hatten, um ohne zwangsbewehrte Institutionen zu leben (Miller 1984, 71).
Um nicht einem teleologischen Geschichtsverständnis zu verfallen, sollte
man diese Aussage als eine über das menschliche Potenzial sehen, welches
sich erst ab einem Kontext verwirklichen lässt, der ab dem 19. Jahrhundert
gegeben war. Mit dieser Interpretation beugt man ebenfalls einem Eurozen‐
trismus vor, denn es gibt keine Gründe, von vornherein auszuschliessen,
es hätte in der menschlichen Geschichte nicht bereits vorher Momente

6 Alternative zu Staatlichkeit?

340

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegeben, in denen das Potenzial zu freiwilligem solidarischem Handeln
gegeben war.

Diese Überlegungen zeugen einerseits von einem gewissen Fortschritts‐
glauben, andererseits findest sich ebenfalls ein rationalistisches Momentum
darin. Dies sollte uns nicht überraschen, bedenkt man die Rolle, die Ratio‐
nalität für Freiheit spielt. Als rationale*r Akteur*in bin ich einerseits besser
in der Lage, zu erkennen, was ich tatsächlich will, andererseits erkenne
ich die Notwendigkeit sozialer Kooperation an. Bei dieser handelt es sich,
wie im Abschn. 6.1.2 gesehen, um einen Aspekt der positiven Freiheitsdi‐
mension. Damit besteht eine konzeptionelle Verknüpfung zwischen dem
anarchistischen Menschenbild und Freiheit.

Rationales Handeln setzt gewisse Fähigkeiten wie beispielsweise analy‐
tisches Denken voraus, womit Bildung ein wichtiges Instrument dafür
wird, den Menschen zu erlauben, ihr Potenzial zum Guten abzurufen.277

So haben Godwin sowie verschiedene Anarchist*innen nach ihm argumen‐
tiert, durch einen Rationalität fördernden Bildungsprozess würden sich
die gebildeten Individuen für eine anarchistische Ordnung entscheiden
(Ritter 1980, 96).278 Dies bringt den Glauben zum Ausdruck, sozialer Fort‐
schritt sei möglich. Um sich einerseits nicht erneut dem Utopievorwurf
auszusetzen und um andererseits die kritische Auseinandersetzung mit dem
klassischen Anarchismus anzuerkennen, darf man an dieser Stelle aber

277 Neben den analytischen Fähigkeiten kann Bildung dazu beitragen, die Kompeten‐
zen zu erwerben, die für die moralische Entwicklung notwendig sind. Diese muss
eine gewisse Stufe erreichen, um freiwilliges solidarisches Verhalten zu unterstützen.
Gemäss Kohlbergs (2014) Modell durchläuft die Moralentwicklung mehrere Pha‐
sen. In der prämoralischen Phase befolgen Menschen Regeln, aufgrund äusseren
Drucks (weil sie beispielsweise eine Strafe vermeiden wollen) oder aus egoistischen
Gründen (weil sie beispielsweise eine Belohnung für richtiges Verhalten erhalten).
Derweil zumindest egoistischen Gründe ausreichen, um eine intersubjektiv als soli‐
darisch angesehene Handlung φ als freiwillig zu bezeichnen, ist es fraglich, ob man
φ genuin als solidarisch bezeichnen kann. Folgen wir beispielsweise J. L. Cohen und
Arato (1992, 5), dann beschreibt Solidarität die menschliche Fähigkeit, basierend auf
Gegenseitigkeit und Reziprozität aufeinander einzugehen und sich miteinander zu
identifizieren – ohne dabei auf eigene Vorteile bedacht zu sein und dazu gezwungen
zu sein. Solidarität beinhaltet die Bereitschaft, das Schicksal anderer Personen nicht
als Vertreter*in einer Gruppe, zu der man selbst gehört, sondern als einzigartige
und andersartige Person zu teilen. Damit sind prämoralischen Phase nicht in der
Lage, solidarisch zu handeln, womit eine ausreichende Moralentwicklung eine Ge‐
lingensbedingung für eine solidarische Gesellschaft ist.

278 Aus dem Ideal der Rationalität ergibt sich demnach ein Bezug zum humanisti‐
schen/liberalen Bildungsideal: Mehr auf Vernunft und Rationalität basierende Bil‐
dung macht eine Gesellschaft freier (Suissa 2006, 35).

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

341

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht einer teleologischen Vorstellung davon erliegen, wie sich Gesellschaf‐
ten entwickeln.279 Was kann dann aber mit sozialem Fortschritt gemeint
sein, wenn nicht die Vorstellung, unsere Gesellschaften verbessern sich
(mehr oder weniger) linear? McLaughlin (2007, 171) bietet eine Konzep‐
tionalisierung davon an, was sozialer Fortschritt ist, die sowohl mit der
ideengeschichtlichen Verankerung des Anarchismus in der Aufklärung, mit
dem Kernwert der Diversität als auch dem bruchstückhaften Charakter der
Dienstleistungskonzeption vereinbar ist. Für McLaughlin ist im Anarchis‐
mus ein aufklärerisches Verständnis von Verbesserungsfähigkeit verankert.
Damit geht aber nicht die Idee einher, es entwickle sich zukünftig der
perfekte Mensch oder die perfekte Gesellschaft. Sozialer Fortschritt ist eher
ein Prozess mit offenem Ausgang, eine Fähigkeit zur Verbesserung, die
grenzenlos ist. Damit bezeichnet das Konzept das menschliche Potenzial
zur (Ver‑)Besserung.

Das Potenzial zum Guten sowie zur Verbesserung zu betonen hat Kon‐
sequenzen für die Interpretation des anarchistischen Menschenbildes und
gibt ihm einen kontextuellen und kritischen Charakter.280 Der Mensch
wird nicht als inhärent gut oder schlecht gesehen. Er ist vielmehr zu bei‐
dem fähig. Ist dem so, dann kommt dem gesellschaftlichen Kontext eine
entscheidende Rolle zu: Die Verfasstheit einer Gesellschaft, ihre soziale und
politische Kultur, ihre sozialen und politischen Praktiken haben direkten
Einfluss darauf, welches Verhalten rational oder „pragmatisch“ ist. Da so‐
zialer Fortschritt kontextabhängig ist, beinhaltet das Menschenbild damit
einen dezidierten kritischen Charakter: Verhalten wir uns unter dem Status

279 Sowohl feministische, antikoloniale, ökologische und poststrukuralistische Strö‐
mungen im Anarchismus haben das Menschenbild des klassischen Anarchismus
als naiv und reduktionistisch kritisiert. Das Bild des rationalen Menschen und der
Glaube an den Fortschritt reflektiert gemäss den Kritiker*innen die eigene Situiert‐
heit innerhalb historischer Ausschluss- und Gewaltverhältnisse zu wenig (Loick
2017, 96–97).

280 Können wir das hier rekonstruierte Menschenbild als „anarchistisch“ bezeichnen?
Weil das Verständnis erstens mit dem in Abschn. 6.1.2 rekonstruierten Freiheitsbe‐
griff kompatibel ist und zweitens die wichtigen Elemente Rationalität und Fort‐
schrittsglaube aufnimmt, spricht nichts dagegen, das skizzierte Menschenbild als
anarchistisch zu bezeichnen. Es wäre aber – u. a. aufgrund der erwähnten Kri‐
tik (siehe dazu z.B. Loick 2017, Abschn. 2.3) – falsch, davon zu sprechen, das
skizzierte sei das anarchistische Menschenbild. Beispielsweise störten sich gewisse
Anarchist*innen am universalistischen Unterton der Rekonstruktion (siehe z. B.
Newman 2007). (Eine Rekonstruktion des anarchistischen Menschenbildes ist aber
erstens nicht das Ziel dieses Abschnitts und erscheint in Anbetracht der anarchisti‐
schen Diversität zweitens auch nicht zielführend.)

6 Alternative zu Staatlichkeit?

342

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


quo nicht solidarisch, dann müssen wir dessen Strukturen kritisch hinter‐
fragen und versuchen, Alternativen zu schaffen, die Fortschritt erlauben.
Sollen die Menschen moralischer (d. h. „besser“ oder „richtiger“) handeln,
dann stellt sich die Frage, wie wir den Kontext ausgestalten sollen, damit
moralisches und pragmatisches Verhalten möglichst kongruent ist. Daran
anschliessend stellt sich dann aber die Frage, ob politische Institutionen
ohne Souveränität in der Lage sind, einen Kontext zu schaffen, der solidari‐
sches Verhalten fördert.

6.2.2 Ist politische Organisation ohne Souveränität naiv?

Wie die Diskussion in Abschn. 6.2.1 zeigt, ist das Menschenbild, welches
hinter der positiven Herausforderung steht, weder naiv noch utopisch. Wie
„gut“ der Mensch ist, hängt vom Kontext ab. Dieser ist, sprechen wir über
Gesellschaften, durch die Institutionen geprägt. In Abschn. 6.1.3 habe ich
argumentiert, dass eine anarchistische Gesellschaft nicht kompatibel mit
dem Konzept Souveränität ist, einem Kernkonzept moderner Staatlichkeit
(siehe Abschn. 2.1.2). Doch angesichts der komplexen Welt, in der wir
leben, stellt sich die Frage, ob politische Organisation ohne Souveränität
nicht naiv ist. Souveränitätslose Strukturen mögen im Kleinen, wo entwe‐
der soziale Kontrolle oder gemeinsame Ziele Kooperation sicherstellen
kann, funktionsfähig sein. Herausforderungen wie der Klimawandel oder
Pandemien zu meistern verlangt aber nach Koordination und Kooperati‐
on, die über das Lokale hinausgeht. Sowohl den Treibhauseffekt unter
Kontrolle zu bringen,281 als auch die Ausbreitung von Krankheitserregern
einzudämmen verlangt danach, rasch und entschieden zu handeln. Dies
lässt insbesondere ein zentrales Element von Souveränität – die Idee, der
Souverän schaffe Tatsachen, indem er eine für alle gültige Entscheidung
fälle – als begrüssenswert und die gegenteilige Meinung als im besten Fall
naiv, im schlimmsten als brandgefährlich erscheinen.

281 Das Intergovernmental Panel on Climate Change (IPCC 2021) geht davon aus,
dass ohne Gegenmassnahmen der durchschnittliche Temperaturanstieg 1,5 °C in
den nächsten 20 Jahren übersteigen wird. Dies führte nicht nur zu ausgeprägteren
und längeren Hitze- und kürzeren Kälteperioden, es kommt auch unter anderem
zu mehr Starkregen- und Flutereignissen, veränderten Niederschlagsmustern sowie
einem Anstieg des Meeresspiegels. Um das Klima zu stabilisieren ist eine starke,
rasche und nachhaltige Reduzierung des Ausstosses von Treibhausgasen notwendig
und Netto-CO2-Emissionen müssen erreicht werden.

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

343

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es gibt noch weitere Punkte, die eine anarchistische Gesellschaft naiv
erscheinen lassen. Morris (1998, 98) argumentiert, der Anarchismus sei
unter den Bedingungen der modernen Welt unplausibel: In unserer dicht
besiedelten Welt, in der ein Mensch oder eine Gruppe von Menschen bei‐
spielsweise problemlos Massaker verüben können, ist es schwer, in die Per‐
formanz einer anarchistischen Gesellschaft Vertrauen zu haben. Ebenfalls
ist fraglich, ob eine anarchistische Gesellschaft in grossräumigen und plura‐
listischen Gesellschaften, in denen wir leben, umgesetzt werden kann. Um
dies zu zeigen, setzt sich Morris (1998, 74) kritisch mit dem Konzept der
Gemeinschaft auseinander. Für ihn sind die meisten Ansätze des kommuni‐
taristischen Anarchismus zu romantisch oder zu utopisch. Zusammen mit
der fehlenden theoretischen Auseinandersetzung mit der Gesellschaft sieht
Morris darin einen Grund, weshalb der kommunitaristische Anarchismus
keine Relevanz mehr besitzt. Eine Ausnahme ist für ihn Michael Taylors
(1982) Community, Anarchy, and Liberty. Darin umschreibt Taylor Gemein‐
schaft im weitesten Sinne als eine Form sozialer Organisation, in der Indivi‐
duen Werte und Überzeugungen teilen, direkte und vielseitige Beziehungen
miteinander eingehen und reziprok handeln. Die Interaktionen zwischen
den Mitgliedern anarchistischer Gemeinschaften erfüllen gemäss Taylor
die Voraussetzungen für gegenseitige Kooperation in wiederholt gespielten
Gefangenendilemmata. Deshalb seien diese Gemeinschaften ohne zentrale
Koordinationsstelle in der Lage, kollektive Güter (z. B. soziale Ordnung
oder Sicherheit) zu produzieren. Dies geschieht über verschiedene Formen
sozialer Kontrolle, die aber lediglich in kleinen Gemeinschaften ohne gros‐
se Fluktuationen von Mitgliedern spielen können.282

Auf diesem Verständnis von Gemeinschaft aufbauend, präsentiert Morris
zwei Argumente gegen den (kommunitaristischen) Anarchismus. Erstens
seien Gemeinschaften in Taylors Sinn nicht wünschenswert. Denn bis zu
einem gewissen Grad stehen uns in heuten Gesellschaften gemeinschaftli‐
che Aspekte zur Verfügung, ohne von den Nachteilen einer Taylor’schen
Gemeinschaft betroffen zu sein. In diesen gäbe es kaum Mobilität und
einen starken Druck, ökonomische Ungleichheiten faktisch gesamthaft aus‐

282 Gemäss Morris (1998, 97) kann Taylors Rückgriff auf spieltheoretische Modelle
zwar die hobbsianische Argumentation widerlegen, indem Taylor (und weitere Au‐
tor*innen) zeigen können, dass soziale Koordination und Anarchismus sich nicht
ausschliessen. Aber die Fälle, in denen sich in wiederholt gespielten Gefangenen‐
dilemmata soziale Kooperation einstellt, sehen sich Einschränkungen gegenüber
(z. B. auf kleinräumige Gruppen beschränkt), die dagegensprechen, anarchistische
Strukturen auf grosse und pluralistische Gemeinschaften zu übertragen.

6 Alternative zu Staatlichkeit?

344

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zumerzen. Für Morris wäre das Resultat davon eine kleinere ökonomische
Produktivität und eine geringe wirtschaftliche Spezialisierung. Die soziale
Kontrolle begünstig darüber hinaus starke gemeinschaftliche Eingriffe in
die Privatsphäre des Einzelnen. Derweil fehlende Mobilität nicht per se
problematisch ist und es offen ist, ob und wie produktiv die Wirtschaft
einer Taylor’schen Gemeinschaft ist, macht Morris mit dem dritten Punkt
einen berechtigten Einwand, der interessanterweise durch geringe Mobi‐
lität noch verstärkt werden kann. Kleinräumige, ideologisch homogene
Gemeinschaften können einen massiven Normalisierungsdruck aufbauen,
der durch (Selbst‑)Disziplinierung und soziale Kontrolle droht, die Frei‐
heit der Gemeinschaftsmitglieder zu unterlaufen. Prozesse wie die Schwei‐
gespirale283 führen dazu, dass anderslautende Meinungen weniger oder
im Extremfall gar nicht mehr geäussert werden. Durch die geringe oder
fehlende Mobilität kommen die Gemeinschaftsmitglieder weniger in Kon‐
takt mit alternativen Lebensentwürfen, was ihre Autonomie zu entscheiden
einschränkt, wie sie ihr Leben gestalten möchten.284 Unter diesen Voraus‐
setzungen ist es aber fraglich, ob eine kleinräumige, ideologisch homogene
Gemeinschaft noch als anarchistisch bezeichnet werden kann, da sie die
negative Freiheitsdimension verletzt, wenn soziale Kontrolle das Ausdrü‐
cken der eigenen Individualität verhindert. Ebenfalls ist es zweifelhaft, ob
eine Taylor’sche Gemeinschaft mit dem Kernwert der Diversität vereinbar
ist. Somit ist Morris’ Einschätzung aus einer anarchistischen Perspektive
dahingehend zuzustimmen, dass homogene Gemeinschaften problematisch
sind. Dies spricht aber erstens nicht per se dagegen, sich in kleinräumigen,
homogenen Gemeinschaften zu organisieren. Es braucht aber mindestens
einen Austausch und eine gewisse Mobilität zwischen ihnen, um den
Gefahren für die Freiheit zu begegnen. Zweitens kann damit nicht jede
denkbare anarchistische Gesellschaft zurückgewiesen werden. Ist nämlich
die Organisation in kleinräumige, homogene Gemeinschaften lediglich eine
mögliche Form, dann kann Morris – überzeugt sein Argument –, nur

283 Die Schweigespirale, ursprünglich von Elisabeth (Noelle-Neumann 2001) formuliert,
ist eine Theorie über die öffentliche Meinung. Gemäss dieser besteht ein Zusam‐
menhang zwischen dem antizipierten Meinungsklima und der Bereitschaft, seine
eigene Meinung öffentlich zu vertreten: Individuum A schätzt ab, ob seine Meinung
φ der (vermeintlich) vorherrschenden Meinung α entspricht. Je grösser die Diskre‐
panz zwischen φ und α ist, desto weniger ist A bereit, φ zu äussern. Diese Tendenz
kann wiederum den guten öffentlichen Diskurs verhindern.

284 Mobilität ist nicht die einzige Möglichkeit, um neue Ideen und Lebensentwürfe
in eine Gemeinschaft zu tragen. Medienerzeugnisse aus anderen Gemeinschaften
können diese Rolle ebenfalls übernehmen.

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

345

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diese Organisationsform zurückweisen. Andere Spielarten wie der libertäre
Kommunalismus sind von Morris’ Kritik nicht betroffen.

Morris (1998, 79–80) führt zweitens pragmatische Gründe an, die ge‐
gen den kommunitaristischen Anarchismus sprechen. Staaten zerstören
einerseits viele der für die Gemeinschaft notwendigen Voraussetzungen
und wir sind heute auf mehr Menschen angewiesen, als dass sie in eine
Gemeinschaft passen. Andererseits es gibt heute zu viele Menschen oder zu
wenig freien Raum auf der Welt. Damit Gemeinschaften langfristig klein
bleiben, müssen sie sich aufzuspalten können. Die grosse Bevölkerungszahl
in Kombination mit beschränktem Kulturland begrenzen oder verunmögli‐
chen aber die Möglichkeit, neue Gemeinschaften zu gründen. Dazu kommt
das Phänomen des sekundären Nation Building. Die meisten politischen
Gemeinschaften, die wir heute kennen, haben sich in Reaktion (oder Inter‐
aktion) mit anderen Staaten oder politischen Gemeinschaften entwickelt.
Es gibt einen Druck für Gemeinschaften, sich mit anderen Gemeinschaften
zusammenzuschliessen, um sich zu verteidigen, denn bei der „Produktion“
dieses Gutes ist Grösse von Vorteil. Dies stimmt M. Taylor (1982, 139) pessi‐
mistisch in Bezug auf die Überlebensfähigkeit anarchistischer Gesellschaf‐
ten. Der Einfluss, den bestehende Staaten direkt oder indirekt ausüben,
stellt die Entwicklung einer nicht etatistisch verfassten Gemeinschaft infra‐
ge und lässt – sollte sich eine solche trotzdem entwickeln – Zweifel daran
aufkommen, ob diese in einer Welt der Staaten langfristig Bestand haben
kann.

Sind damit anarchistische Gesellschaften nicht umsetzbar? Unter dem
jetzigen Status quo mag Taylors Einschätzung realistisch sein. Erstens
muss eine anarchistische Gesellschaft sich aber nicht notwendigerweise
in kleinräumigen homogenen Gruppen organisieren. Zweitens gibt es kei‐
nen Grund, aus dem Gang der Geschichte zu schliessen, das Phänomen
des sekundären Nation Building müsse zwingend in grossen territorialen
politischen Gebilden enden. Alternative, zum Beispiel föderative Strukturen
sind denkbar. Drittens ist die Idee hinter anarchistischen Gesellschaften
gerade, den Status quo zu verändern, folgt aus der Schwierigkeit, diese zu
etablieren, nicht, sie könnten unter keinen Umständen umgesetzt werden.
Die Frage, ob die Etablierung einer anarchistischen Ordnung im Bereich
des Möglichen liegt, verweist auf die anarchistische Transformationstheo‐
rie. Anarchist*innen streben in der Tendenz keine politische Revolution
an, sondern versuchen den Status quo durch einen schleichenden, graduel‐
len Wechsel zu verändern (Graeber 2004, 54–56). Wenn man von einer

6 Alternative zu Staatlichkeit?

346

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Revolution sprechen will, dann handelt es sich eher um eine soziale. Es
geht darum, die sozialen Beziehungen neu und egalitär zu gestalten. Die
anarchistische Kritik am Bestehenden ist praktisch und positiv, d. h. sie
fusst darauf, die Überlegenheit anarchistischer Praktiken zu demonstrieren.
(Loick 2017, 204–5) Die Anarchist*innen setzen damit auf präfigurative
Politik (Gordon 2010, 34–40; Loick 2017, 208), um den gesellschaftlichen
Kontext zu verändern. Die Überlebensfähigkeit hängt damit mit der Fähig‐
keit zusammen, gesellschaftliche Strukturen, Institutionen und Beziehun‐
gen zu egalisieren und von hegemonialen Elementen zu befreien. Dies
ist am Ende eine empirische Frage, deren Beantwortung lediglich retroper‐
spektiv zu beantwortet ist.285 Aber wie ein Blick in die Geschichte zeigt,
ist gesellschaftlicher Wandel möglich.286 Folglich ist zumindest auf dieser
Ebene die Idee einer anarchistischen Gesellschaft nicht mehr oder weniger
naiv, als andere Vorstellungen, wie eine gute oder gerechte Gesellschaft zu
organisieren sei.

Damit ist der Vorwurf, die Idee anarchistischer Gesellschaften sei na‐
iv, noch nicht ausgeräumt. Selbst wenn die transformationstheoretischen
Überlegungen nicht naiv (oder naiver als andere normative Vorstellungen
über gesellschaftlichen Wandel) sind, könnte sich die Aufgabe des Souve‐
ränitätsprinzips als unrealistisch herausstellen. Die Frage, welche die Anar‐
chist*innen zu beantworten haben, ist, ob und wie politische Organisati‐
onsformen ohne eine letztinstanzliche, für alle verbindliche Entscheidung
fällende Instanz in einer diversen Gesellschaft soziale Koordination und
Kooperation sicherstellen können.287 Dazu kommt noch eine weitere He‐
rausforderung, auf die Daniel Loick (2017, 139–40) hinweist: Es fehlt eine
Theorie einer anarchistischen Weltgesellschaft. Das anarchistische Projekt

285 Wie wir in Abschn. 5.3 gesehen haben, könnten die Anarchist*innen aus der Dienst‐
leistungskonzeption zumindest einen normativen Anspruch ableiten, die Perfor‐
manz ihrer Praktiken beweisen zu dürfen.

286 Ein Beispiel dafür ist der Umgang mit der Ehe in der Schweiz. Das Konkubinat
war in der Schweiz lange nicht geduldet und wenn Paare zusammenleben wollten,
mussten sie heiraten (Head-König 2007). Noch Mitte der 1970er Jahre waren in
14 Kantonen repressive, das Konkubinat verbietende Gesetze in Kraft, und in den
1980er Jahren noch in sechs Kantonen (die Behörden setzten die Regelungen aber
nicht mehr durch). Das letzte Gesetz wurde 1996 im Kanton Wallis abgeschafft. Eine
Gesetzesänderung soll nun die rechtliche Institution der Ehe für gleichgeschlechtli‐
che Paare öffnen. Die Liste liesse sich mit weiteren Beispielen von gesellschaftlichen
Öffnungen (aber auch von Backslashs und Abschottungen) beliebig verlängern.

287 Im heutigen Politikverständnis ist Souveränität ein essenzieller Bestandteil (vgl.
Abschn. 2.1.2).

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

347

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zielt auf eine grundlegende Neugestaltung der Art und Weise, wie wir
zusammenleben und uns politisch organisieren. Anarchist*innen wollen
Herrschaft auf globaler Ebene überwinden, was im Endeffekt auch bedeu‐
tet, Staaten abzuschaffen. Dezentralisierung und Lokalisierung soll politi‐
sche Entscheide in die Hände der Betroffenen legen und den Einfluss von
Expert*innen und Bürokrat*innen zurückdrängen. Diese Position richtet
sich auch gegen die kapitalistische Globalisierung. Doch wie sieht eine an‐
archistische „Globalisierung“ aus? Angesichts ungleicher globaler Ressour‐
cenverteilung sowie aufgrund technologischer und koordinativer Fragen,
die zum Beispiel das Internet oder der internationale Verkehr notwendig
machen, braucht es unter anderem ein Konzept davon, wie wir in einem
anarchistischen Kontext politische Entscheide mit globaler Reichweite tref‐
fen können. In anderen Worten sind die Anarchist*innen gefordert, eine
überzeugende Form internationaler Koordinierung und Kooperation zu
formulieren.

Mit dem Konzept eines zwanglosen Rechts (Abschn. 6.1.3) haben wir
eine erste Antwortmöglichkeit identifiziert, die den Anarchist*innen offen‐
steht. Dieses Rechtsverständnis gibt uns den Rahmen, um uns ein Normen‐
system vorzustellen, das soziale Kooperation und Koordination sicherstel‐
len kann, ohne auf Zwang zurückzugreifen. Ein zwangloses ist ein nicht
durchgesetztes oder, um Walter Benjamins ([1921] 2018) Begriff zu verwen‐
den, ein entsetztes Recht. Damit ist Zwang nicht mehr automatisch legiti‐
miert, sobald das Recht legitimiert ist. Das schliesst zwar nicht aus, dass
Zwang im Einzelfall oder für spezifische Regulierungskontexte gerechtfer‐
tigt oder gar legitim sein kann. Aber der Automatismus des bürgerlichen
Rechts fehlt, nach welchem Zwang legitimiert ist, sobald das Recht als
Ganzes legitimiert ist (für eine Kritik dieses Automatismus siehe Benjamin
[1921] 2018; für eine Übersicht, siehe Loick 2012, 181–97).

Eine Plausibilisierung des Konzepts des entsetzten Rechts unternimmt
Daniel Loick (2012) im Rahmen seiner Kritik der Souveränität. Darin argu‐
mentiert er, das Konzept besitze ein grosses normatives Potenzial. Erstens
erlaubt die Entsetzung, anders als die pauschale Abschaffung, die Vorteile
des Rechts für das Soziale zu erhalten. Das Recht entlastet die Individuen
vor der „Zumutung“, alle Angelegenheit selbst erledigen zu müssen respek‐
tive alle Institutionen, welche die Regelungen übernehmen könnten, selbst
schaffen zu müssen (Loick 2012, 311–12). Zweitens sucht das entsetzte Recht
keine Harmonisierung zwischen eigenen Interessen und rechtlichen Rege‐
lungen, was die Gefahr mindert, das Recht zur „Erziehung“ der Menschen

6 Alternative zu Staatlichkeit?

348

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu missbrauchen. Drittens bringt ein egalitäres Regelsystem die Gleichwer‐
tigkeit der Gesellschaftsmitglieder zum Ausdruck.

Doch kann ein entsetztes Recht motivational wirksam werden? Loick ar‐
gumentiert, die kommunikative Vernunft habe das Potenzial, dem entsetz‐
ten Recht motivierende Kraft zu verleihen. Die kommunikative Vernunft ist
ein zentrales Element in Jürgen Habermas’ Projekt, Kants praktische Philo‐
sophie zu detranszendentalisieren. Weder Einzelpersonen noch ein diese
transzendentalisierendes „Super-Subjekt“ können die kommunikative Ver‐
nunft anwenden. Sie bezeichnet lediglich die Gesamtheit der normativen
Bedingungen, die notwendig sind, damit sprachliche Interaktion zwischen
Menschen rational gelingen kann. Auf der kollektiven Ebene entspricht
dem ein Entscheidungsprozess, der seine gesamte Legitimation durch den
öffentlichen Diskurs bezieht (314–15). Mit dem Rückgriff auf die kommu‐
nikative Vernunft verankert Loick das entsetzte Recht in einem deliberati‐
ven Prozess. Weil der deliberative Ansatz die Beratschlagung ins Zentrum
stellt, muss das Recht die Zustimmung der Betroffenen stets aufs Neue ein‐
holen. Diese Ausrichtung verlangt darüber hinaus danach, demokratische
Verhandlungen tatsächlich durchzuführen und die Betroffenen tatsächlich
und genuin daran zu beteiligen. Diese notwendige deliberative Inklusion
führt zu einem Lernprozess, der einen multiperspektivischen, eigene Inter‐
essen transzendierenden Zugang zum Politischen fördert (315–16). Contra
Habermas argumentiert Loick, indem man die Anlässe für kommunika‐
tives Handeln vervielfältigt und damit diesen Lernprozess intensiviert,
können zwangsbewehrte Rechtspflichten dem freiwilligen Umsetzen des
gemeinsam Beschlossenen weichen (316). Es ist damit das gemeinsame
Sprechen und Handeln – nicht der Zwang – dass ein motivierendes Mo‐
mentum entwickelt – womit Zwang (im richtigen Kontext) auch nicht
mehr aus Gründen der Effektivität eingesetzt werden muss (316–17). Soll
Zustimmung nicht durch die Androhung von Zwang erzwungen werden,
bleibt nichts anderes übrig, als für die Zustimmung zu werben, was bedingt,
das Recht so zu gestalten, dass es von allen akzeptiert werden kann (318).

Zwar sind mit dem Treffen einer Übereinkunft seitens der Beteiligten
Rechtfertigungsansprüche im Dissidenzfall verbunden […], aber die er‐
wartungsstabilisierende Funktion übernimmt das [entsetzte] Recht nur
noch mittels des Vertrauens in die Beständigkeit illoktuinär eingegan‐
gener Verpflichtungen. Diese Rechtfertigungsansprüche sind selbst nur
sprachlich einlösbar […]. Das führt zu der paradoxen Konsequenz, dass
Partizipation und Dissidenz einander nicht ausschliessen, sondern be‐

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

349

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dingen, Denn die rechtlichen Verpflichtungen müssen, um zu verpflich‐
ten, freiwillig sein und freiwillig bleiben; die Gesetzgebung muss, um
Selbstgesetzgebung zu sein, somit Selbst autorisiert werden und bleiben.
(Loick 2012, 319).

Eine radikal demokratische Gesellschaft, die in ihrer politischen Organisa‐
tion auf das Konzept der Souveränität verzichtet, hat das Potenzial, einen
Zustand von „Gesetz und Freiheit ohne Gewalt“ (Kant, Anth, AA VII:330)
zu erreichen, den Kant als Anarchie definiert. Das entsetzte Recht ist eine
Vereinbarung, die der sozialen Koordination sowie Kooperation dient und
damit das Individuum im Alltag entlastet (Loick 2012, 320). Das Soziale
kann bewusst gestaltet werden und die politische Ordnung bezieht ihre Le‐
gitimität aus nachmetaphysischen Gründen, welche die Betroffenen durch
genuine und nicht hypothetische Zustimmung anerkennen. Der Rechtset‐
zung sind darüber hinaus Grenzen gesetzt, die sich durch die normative
Struktur des Rechts selbst ergeben. Eine politische Ordnung ohne Souverä‐
nität ist nicht automatisch konfliktfrei, erlaubt aber eine genuine Emanzi‐
pation der Betroffenen (321).

Loicks Überlegungen zielen zwar nicht auf ein anarchistisches Recht
ab, bieten aber einen konzeptionellen Rahmen, um ein solches zu ent‐
wickeln und dessen Performanz zu plausibilisieren. Die kommunikative
Komponente geht gut mit dem identifizierten, kommunikativen Charakter
anarchistischer Freiheit sowie dem dialogischen Autoritätsverständnis zu‐
sammen, das der radikalen Interpretation der Dienstleistungskonzeption
innewohnt. Empirische Befunde zur deliberativen Demokratie (siehe z. B.
Dryzek et al. 2019) dürfen uns zuversichtlich stimmen, über die Performanz
deliberativer Entscheidungsfindungsprozesse. Die Mehrheit der Leute be‐
teiligen sich gerne an einem deliberativen Prozess, und diejenigen, die am
bereitesten sind, sind diejenigen, die am meisten durch das Standardsys‐
tem der Repräsentation abgeschreckt sind. Die deliberative Praxis wirkt
Manipulierungsversuchen der Eliten entgegen, kann Polarisierungen über‐
winden und fördert fundiertes Urteilen, was dem Populismus entgegen‐
wirkt. Darüber hinaus zeigt die deliberative Praxis, dass Rhetorik (richtig
eingesetzt) nicht das Gegenteil von Vernunft sein muss. Skeptiker*innen
könnten nun – wie Niemeyer et al. (2023) erwähnen – argumentieren,
durchschnittliche Menschen seien durch demokratische Prozesse im Allge‐
meinen und deliberative im Speziellen überfordert, da sie lediglich begrenzt
in der Lage seien, sachliche Gründe für Entscheidungen zu erkennen und
abzuwägen. Vielmehr folgten durchschnittliche Menschen oftmals intuiti‐

6 Alternative zu Staatlichkeit?

350

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ven Mustern oder suchen nach Gründen, die bereits gefällte Urteile stützen,
was zu einem Bestätigungsfehler führt, oder mit starken emotionalen Re‐
aktionen verbunden sind. Niemeyer und Kollegen akzeptieren zwar, dass
Bürger*innen im politischen Kontext Schwierigkeiten damit haben können,
rational zu argumentieren. Für sie spricht das aber nicht gegen Delibera‐
tion, sondern zeigt vielmehr die Notwendigkeit, den Kontext kritisch zu
prüfen. Denn gemäss Niemeyer und Kollegen mögen Menschen für sich
alleine genommen schlechte rationale Denker*innen sein. In der Gruppe
können sie – stimmt der Kontext – aber durchaus gute Denker*innen
sein. Die Resultate der empirischen Studie untermauern diese Annahme.288

Bürger*innen sind in einem passenden institutionellen Kontext in der Lage,
gemeinsam eine wirksame deliberative Vernunft zu entwickeln. Dies impli‐
ziert: Auf kommunikative Vernunft setzende Gesellschaften sind weder
unrealistisch noch naiv.289 Sie identifiziert vielmehr in groben Zügen die
kontextuellen Voraussetzungen, unter denen eine gerechte, egalitäre, freie
und gewaltlose oder -arme Gesellschaft funktionieren kann.

Wie könnten gleichberechtigte Autoritäten nebeneinander funktionie‐
ren? Eine mögliche Inspirationsquelle ist der libertäre Kommunalismus.

288 Niemeyer et al. (2023, 10) untersuchten die deliberative Vernunft und die Bedingun‐
gen, die sie ermöglichen, in 19 deliberative Gefässen. In 17 Fällen handelte es sich
um Minipublics, die sich aus zufällig ausgewählten Laien zusammensetzten und die
über ein Thema mit einer festgelegten Dauer unter strukturierten (moderierten)
Bedingungen beraten. In 2 Fällen waren eher Interessenvertreter*innen beteiligt. In
allen 19 Fällen kamen die üblichen deliberativen Prinzipien zur Anwendung.

289 Deliberative Prozesse können aber auch hegemoniale Züge annehmen und auf‐
grund eines systemischen Konsensdrucks Konflikte verdecken: „The creative role
of dissent, valuable as an ongoing democratic phenomenon, tends to fade away in
the gray uniformity required by consensus“ (Bookchin o. J.). Dies ist den auch der
Grund, den Vertreter*innen eines agonistischen Demokratieverständnis gegen deli‐
berative Ansätze ins Feld führen. Der Konsens- stellen sie eine Konfliktorientierung
gegenüber. Beispielsweise argumentiert Mouffe (1993), eine politische Gruppierung
zu sein, bedeute unter anderem, sich von anderen Positionen, Ideologien usw.
abzugrenzen. Die sich daraus ergebenden Konflikte sind aber keine Gefahr für das
Politische, sondern vielmehr eine Voraussetzung dafür. Da die Konflikte nicht durch
einen Konsens aufgelöst werden können, ist es unmöglich, eine abschliessende
Form gesellschaftlicher Organisation zu bestimmen. Diese ist daher als veränderbar
zu verstehen. Eine Ansicht, hinter der vermutlich auch die Anarchist*innen stehen
können. Die Überlegungen hinter den agonistischen Demokratietheorien verdeutli‐
chen nach der Diskussion über anarchistische Freiheit in Abschn. 6.1.2 nochmals,
wie wichtig Widerspruch fürs Politische ist und das wir folglich von deliberativen
Prozessen einfordern müssen, Konflikte nicht zu überdecken und Entscheidungen
als neu verhandelbar zu verstehen.

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

351

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese anarchistische Strömung und Philosophie hat Murray Bookchin stark
geprägt. Der libertäre Kommunalismus versteht die urbane Nachbarschaft
oder die Dorfgemeinschaft als die direkteste Sphäre kommunaler Selbst‐
verwaltung. Deshalb sollen revolutionäre Institutionen auf dieser Ebene
angesiedelt sein (Biehl 1999, 172). Deren intime Nähe erlaubt es den Bewoh‐
ner*innen aktive Bürger*innen zu werden und die öffentliche Sphäre zu
revitalisieren. Dieser Position liegt ein Politikverständnis zugrunde, welches
Politik als ein organisches – d. h. als die Aktivität eines öffentlichen Kör‐
pers – Phänomen versteht (Bookchin 1999, 174–81). Politik ist darüber hi‐
naus ein sozialer und in der Gemeinschaft verankerter Akt, der lebenslange
Persönlichkeitsbildung und Bildung ebenso voraussetzt wie ein Bewusst‐
sein für öffentliche Verantwortung und öffentliches Engagement. Um gross‐
flächige Herausforderungen zu meistern und um der Gefahr des Lokalpa‐
triotismus vorzubeugen, sollen die lokalen Kommunen Netzwerke bilden
(Biehl 1999, 173). Die grundlegende Veränderung der öffentlichen Sphäre,
das Zurückdrängen des Staates sowie die Umgestaltung der Wirtschaft,
die notwendig sind, um eine gerechtere und ökologischere Gemeinschaft
zu schaffen, nicht von einem Tag auf den anderen durch eine Revolution
zu verwirklichen. Die Verwirklichung des libertären Kommunalismus ist
vielmehr ein Prozess (Bookchin 1999, 195).

Für Bookchin muss der libertäre Kommunalismus auf eine Konföderati‐
on von Gemeinden hinauslaufen (178). Nur wenn diese in ein Netz gegen‐
seitiger Verpflichtungen und Kooperation gegenüber den anderen Gemein‐
den in der Region eingebunden sind, haben wir es mit echten politischen
Gemeinschaften zu tun. Die Konföderation basiert auf gemeinsamer Ver‐
antwortung, der vollen Rechenschaftspflicht der konföderalen Delegierten
gegenüber ihren Gemeinden, dem Recht auf Abberufung und einem festen
Mandat der Vertreter*innen. Von der Organisationsstruktur her handelte
es sich um ein Netzwerk von Räten, die sich aus gewählten Delegierten
der verschiedenen Gemeinden zusammensetzen. Diese konföderalen Räte
stellten das Mittel dar, um die Gemeinden zu konföderalen Netzwerken
zusammenzuschliessen.

Wie können wir die Betonung der Netzwerkstruktur im Licht der bishe‐
rigen Diskussion interpretieren? Setzten wir die Absenz von Souveränität
voraus, dann kehren die konföderierten Gemeinden die Hierarchie nicht
um. D.h. die Entscheidungsgewalt fliesst nicht bottom-up, da es keine sol‐
che Gewalt gibt. Kombinieren wir dies ferner mit der Dienstleistungskon‐
zeption, dann haben wir es mit einem Netzwerk zu tun, dessen Knoten ers‐

6 Alternative zu Staatlichkeit?

352

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tens unterschiedliche territoriale und/oder thematische Bereiche abdecken
und zweitens gegenüber unterschiedlichen Personen Autorität besitzen.
Wie können unter diesen Voraussetzungen die Räte sowie die von ihnen
beauftragen administrativen Institutionen290 Normen und Entscheidungen
durchsetzen? Die kurze Antwort ist: Sie können diese nicht durchsetzen;
zumindest nicht in dem Sinne, wie heutige politische Institutionen Gesetzte
durchsetzen. Denn die Konsequenz des entsetzten Rechts ist gerade, dass
Beschlüsse nicht mehr durchgesetzt werden können. Dabei ist irrelevant,
ob sie sich an Institutionen oder an Einzelpersonen richten. Eine Umset‐
zung ist lediglich möglich, wenn die Institutionen oder Einzelpersonen
diese freiwillig anwenden. Damit bleibt einzig ein kommunikativer Prozess
übrig. Man muss, in anderen Worten, Überzeugungsarbeit leisten. Ange‐
sichts der erwähnten empirischen Evidenz zur Performanz deliberativer
Entscheidungsprozesse ist die Vorstellung föderativ-netzwerkartig organi‐
sierter politischer Strukturen nicht per se naiv.

Orientieren wir uns an einer radikalen Interpretation der Dienstleis‐
tungskonzeption, um die positive anarchistische Herausforderung zu stüt‐
zen, dann ist damit aber meines Erachtens die Möglichkeit, Zwangsmittel
zu rechtfertigen, nicht ausgeschlossen. Denn dieses Autoritätsverständnis
gibt uns zumindest eine kurz- bis mittelfristige Möglichkeit, Zwang nor‐
mal zu rechtfertigen. Ein Beispiel dafür ist das Bildungssystem, solange
dies autonomie- oder emanzipationsfördernd ist. Damit stellt sich aber
die Frage, ob sich diese Position mit einer anarchistischen Position verein‐
baren lässt. Denn wie wir im Abschn. 2.3.2 gesehen haben, lehnen Anar‐
chist*innen zwangsbewehrte Autoritäten ab. Auf Zwang zurückzugreifen,
um autoritative Aussagen durchzusetzen, ist verwerflich. Ferner verletzen
wir unseren Selbstrespekt und unsere Unabhängigkeit, wenn wir einer
zwangsbewehrten und/oder einer versteckten Autorität gehorchen. Zwang
schränkt unsere Freiheit ein und widerspricht der Idee egalitärer sozialer
Beziehungen. Zwingen wir eine Person zu einer Handlung, dann nehmen
wir ihr die Möglichkeit, freiwillig mit uns zu handeln. Damit negieren wir
ihre positive Freiheit (vgl. Abschn. 6.1.2). Wie wir im Abschn. 6.1.3 gesehen
haben, operieren anarchistische Institutionen in Einklang mit diesen Über‐
legungen bewusst ohne die Möglichkeit, Entscheidungen mit Zwangsmit‐

290 Bookchin (1999, 177–78) unterscheidet zwischen den Mitgliederversammlungen der
Gemeinden, welche die Policies formulieren, und Personen oder Gruppen von
Personen, die Beschlüsse umsetzen: „For a community to decide in a participatory
manner what specific course of action it should take in dealing with a technical
problem does not oblige all its citizens to execute that policy“ (Bookchin 1999, 177).

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

353

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


teln durchzusetzen. Das diskutierte Konzept des entsetzen Rechts verneint
ebenfalls die Möglichkeit, Recht durchzusetzen. Dies impliziert, als logi‐
sche Konsequenz Zwang grundsätzlich zurückweisen zu müssen, da dieser
freiheitseinschränkend ist. Dieser Schluss ist aber nicht differenziert genug
und ignoriert den Punkt, der sich in Bezug auf Luara Ferraciolis Kritik
am Anarchismus gezeigt hat (vgl. Abschn. 3.1.3): Wir brauchen gewisse
gesamtgesellschaftliche Institutionen, die uns Autonomie ermöglichen.

Akzeptieren wir Ferraciolis Argument, wird es vermutlich immer Erzie‐
hungsberechtigte geben, für die ein gesamtgesellschaftliches Schulsystem
nicht infrage kommt, weil es nicht ihre Vorstellungen des guten Lebens
befördert. Einige dieser Erziehungsberechtigten werden deshalb davon
absehen, ihre Kinder in die Schule zu schicken. Solange dieses gesamt‐
gesellschaftliche Schulsystem autonomie- und emanzipationsfördernd ist,
schränken die Erziehungsberechtigten damit die Möglichkeiten ihrer Kin‐
der ein, jene Fähigkeiten zu erlernen und jenes Wissen zu erhalten, die für
autonomes Handeln notwendig sind. Zwar ist nicht ausgeschlossen, dass
ein Kind auch ohne dieses System die Kompetenz für autonomes Handeln
aufzubauen vermag. Es wird aber schwieriger und die Erziehungsberechtig‐
ten schränken mit ihrer Entscheidung die Freiheit ihrer Kinder ein. Es
kommt damit zu einem Konflikt zwischen der Freiheit der Erziehungsbe‐
rechtigten und jener der Kinder.

Anarchist*innen könnten nun argumentieren, dass für die Auflösung
dieses Konflikts kein Zwang notwendig sei. Eine kommunikative Herange‐
hensweise sei besser und decke sich mit anarchistischen Prinzipien. Im
Idealfall mag dies zutreffen und wir können die Erziehungsberechtigten
davon überzeugen, ihre Kinder in die Schule zu schicken. Darüber hinaus
kann uns der Dialog mit den Erziehungsberechtigten dabei helfen, das
System auf eine Weise zu gestalten, die für alle akzeptabel ist. Können wir
aber alle überzeugen? Selbst in einer anarchistischen Gesellschaft werden
wir dies verneinen müssen. Eine solche ist – wie im Abschn. 6.1.3 gesehen –
nicht automatisch konfliktfrei und ihre Mitglieder sind dazu berechtigt,
sich gegen Einschränkungen zur Wehr zu setzen, welche die Kultivierung
und das Ausdrücken der eigenen Individualität beschränken. Unter diesen
Voraussetzungen ist es zwar theoretisch möglich, alle Erziehungsberechtig‐
ten zu überzeugen. Es ist aber eher unwahrscheinlich. Wir können deshalb
selbst in einer anarchistischen Gesellschaft nicht von einer idealen Lösung
in jedem Fall ausgehen. Angesichts der zentralen Fähigkeiten, um die es
hier geht, scheint Laisser-faire ebenfalls nicht angebracht. Wir haben einen

6 Alternative zu Staatlichkeit?

354

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


guten Grund – nämlich die Autonomie und Handlungsfähigkeit der Kin‐
der –, Erziehungsberechtigte zu zwingen, ihre Kinder in eine Schule zu
schicken, die autonomiefördernd ist.291

Dies widerspricht aber weder notwendigerweise der Position, Zwang sei
schlecht, da er freiheitseinschränkend ist, noch einer daraus abgeleiteten
Position, Zwang lasse sich nicht legitimieren. Eine anarchistische Position
lässt sich damit verbinden, Zwang in Einzelfällen als gerechtfertigtes Ulti‐
ma Ratio anzusehen. Dies ist mit dem Konzept des entsetzten Rechts ver‐
einbar, wenn wir dadurch das zwangsbewehrte Recht nicht wieder durch
die sprichwörtliche Hintertür einführen. Um dies zu verhindern, müssen
wir uns zunächst fragen, was in der hier beschriebenen Konfliktsituation
geschieht, wenn es zur Zwangsanwendung kommt. Die Erziehungsberech‐
tigten befolgen die Anweisung, ihre Kinder in die Schule zu schicken, weil
sie die Sanktionen fürchten, falls sie es nicht tun. Verweigern sich die
Erziehungsberechtigten, dann kommt es zur einer Sanktion S. Diese kann
verschiedene Formen annehmen und sollte möglichst wenig in die Lebens‐
führung der Erziehungsberechtigten eingreifen. Kommt S zur Anwendung,
dann haben wir eine Situation, in der es zu einem Notstand kommt, weil
die kommunikative Herangehensweise nicht funktioniert hat. Derweil dies
in den meisten Situationen vermutlich nicht ausreichend ist, um Zwang zu
rechtfertigen, gibt es Fälle, in denen dieses Versagen nicht hingenommen
werden kann. Das hier diskutierte Beispiel ist ein solcher Fall, da viel auf
dem Spiel steht.

Zudem haben wir es mit einer Art von Herrschaft zu tun. Diese spielt
zwar nicht auf gesellschaftlicher, sondern auf familiärer Ebene, läuft aber
trotzdem auf Kontrolle und Einschränkung von Freiheit hinaus. Selbst
wenn die Erziehungsberechtigten ihre Kinder nicht kontrollieren wollen,
schränken sie die Freiheit ihrer Kinder ein. Diese können sich nicht dage‐
gen wehren, da sie beispielsweise noch zu jung sind oder da sie sich in
einem Abhängigkeitsverhältnis mit ihren Erziehungsberechtigten befinden.

291 In ihrer Argumentation verweist Ferracioli (2015) unter anderem auf die Möglich‐
keit, in der Schule ein neutraler Ort zu sehen, der Kindern und Jugendlichen
erlaubt, ihre Fähigkeiten zum kritischen Denken, zur Fantasie und zum Selbstwert‐
gefühl zu entwickeln, ohne sie gleichzeitig zu einer bestimmten Vorstellung des
Guten zu führen. Inwieweit Schule neutral sein kann und soll, können wir hier
offen lassen. Der in diesem Kontext relevante Punkt, den Ferracioli anspricht, ist,
dass eine autonomiefördernde Schule nicht dafür da sein kann, Schüler*innen von
einem bestimmten Vorstellung des guten Lebens zu überzeugen. Dies wäre indoktri‐
nierend und damit nicht autonomiefördernd.

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

355

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auf dieser Basis können wir die Anwendung von Zwang rechtfertigen,
wenn zuvor der Dialog gescheitert ist. Zudem ist damit den Kindern nicht
die Möglichkeit genommen, die Vorstellungen der Erziehungsberechtigten
darüber, was das gute Leben ist, als die eigenen zu übernehmen. Sollten
wir auf Zwang verzichten? Die anarchistische Antwort ist ein überzeugtes
Ja. Es wäre aber naiv, Zwang als Ultima Ratio zurückzuweisen, das im
Einzelfall zu rechtfertigen ist. Eine überzeugende positive anarchistische
Herausforderung muss dies anerkennen und damit einen Schritt auf die
Position der zeitgenössischen Republikaner*innen zugehen, für die der
mit Souveränität ausgestattete republikanische Staat für ein freies Leben
notwendig ist. Aber Zwang im Einzelfall rechtfertigen zu können, ist etwas
anderes, als Zwang zu legitimieren. Rechtfertigen wir Zwang entlang der
hier skizzierten Linien, dann sagen wir, dass es in bestimmten Fällen bes‐
ser ist, Rechte als Ultima Ratio zu verletzen, weil wir damit die Rechte
schwächerer sichern oder stärken können. Dies ist nicht damit vergleichbar,
Zwang zu legitimieren und damit einer Institution das Recht zuzusprechen,
Zwang ausüben zu dürfen. Damit mag das hegemoniale Potenzial von ge‐
sellschaftlichen Institutionen auf der praktischen Ebene nicht gebannt sein.
Aber eine Institution, die zu oft auf Zwangsmittel zurückgreift, anstellt den
Dialog zu suchen, kann auf Dauer ihre legitime Autorität nicht aufrechter‐
halten. Damit verbleibt der kommunikative Prozess auch dann der einzige
legitime Weg, wenn man die Möglichkeit akzeptiert, Zwangsmittel unter
bestimmten Begebenheiten rechtfertigen zu können. Damit liegt der Fokus
weiterhin auf Dialog sowie darauf, Emanzipation und maximale Freiheit
zu ermöglichen, womit die bis hier umrissene positive Herausforderung
anarchistisch bleibt.

Diese Überlegungen führen zu einer weiteren Frage. Denn sie scheinen
zu implizieren, dass gesellschaftliche Institutionen Zwang gerechtfertigter‐
weise anwenden können, wenn damit eine Reduzierung oder Auflösung
von Herrschaft verbunden ist. Damit scheint sich eine erneute Überschnei‐
dung mit republikanischen Ansätzen zu geben, die ebenfalls – wie im
Abschn. 6.1.2 bereits gesehen – nach Abwesenheit von Herrschaft streben.
Damit stellt sich die Frage, ob die Anarchist*innen nicht von den Repu‐
blikaner*innen lernen können. Sind angesichts der eingangs genannten
gesellschaftlichen Herausforderungen wie der Klimawandel oder das theo‐
retische Problem der fehlenden Theorie einer Weltgesellschaft republikani‐
sche Strukturen nicht vielleicht eine Möglichkeit, eine freie Gesellschaft
aufzubauen und zu sichern? Wie Hölzing (2014, 14–16) argumentiert, ist
der zeitgenössische Republikanismus durch zwei Traditionsstränge gekenn‐

6 Alternative zu Staatlichkeit?

356

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeichnet. Der athenisch-aristotelische oder humanistische Republikanismus,
wie ihn z. B. John G. A. Pocock vertritt, stellt positive Freiheit ins Zentrum
und versteht bürgerliche Tugend, Partizipation sowie Gemeinwohlorien‐
tierung als essenziell für ein gutes Leben. Diese Ideen wurden teilweise
von einigen kommunitaristischen Autor*innen aufgenommen. Der neorö‐
mische Republikanismus, wie ihn beispielsweise Philip Pettit oder Quentin
Skinner vertreten, fokussiert dagegen – wie im Abschn. 6.1.2 gesehen –
auf negative Freiheit und sieht in bürgerlicher Tugend, Partizipation sowie
Gemeinwohlorientierung höchstens ein Mittel, um die Freiheit der Bür‐
ger*innen zu sichern oder zu maximieren. Für Lovett (2018, Abschn. 4) ist
der humanistischen Position eine perfektionistische Konzeption des Guten
eigen, die sich um die Idee aktive*r Bürger*innen dreht. Es sei aber auch
akzeptiert, dass nicht alle Bürger*innen gleichermassen gut darin seien,
im Politischen aktiv und involviert zu sein. Das macht politische Macht
und öffentliche Anerkennung zwangsläufig zu ungleich verteilten Gütern
in einer Gesellschaft. Aus diesem Grund ist für Lovett der elitistische
Unterton, der sich im athenisch-aristotelischen Republikanismus finden
lässt, eine Konsequenz der Kernwerte dieser Position. Dies macht diesen
Traditionsstrang aus anarchistischer Sicht wenig attraktiv, da diese einen
grossen Wert auf eine egalitäre Gesellschaft legt.

Dies spricht aber noch nicht gegen den neorömischen Republikanis‐
mus. Denn dieser sei keiner elitistischen Position verpflichtet, wie Lovett
ausführt. Vielmehr folge daraus, Freiheit als Abwesenheit von Herrschaft
zu verstehen, eine progressive politische Doktrin. Wie Hölzing (2014, 15)
beispielsweise darlegt, orientiert sich Quentin Skinners Freiheitsbegriff an
Machiavelli. Dieser hat für Skinner (2009, 150–52) zwar einen negativen
Freiheitsbegriff vertreten, aber auch auf die Notwendigkeit eines freien
Gemeinwesens hingewiesen. Dieses ist eine Voraussetzung, damit die Bür‐
ger*innen unabhängig sein können. Ein freies Gemeinwesen ist, wie Skin‐
ner erklärt, in einer Republik am wahrscheinlichsten, da diese das Gemein‐
wohl am ehesten im Blick habe. Als Konsequenz verlangt die Sicherung
unserer Freiheit danach, ein politisches System der Selbstregierung zu eta‐
blieren. Lediglich in einer Republik können wir hoffen, frei zu leben. Dies
verbindet Überlegungen, die wir in Anlehnung an Isaiah Berlins (1995b)
Unterscheidung eher der Freiheit-zu zuordneten, mit solchen, die an die
Idee von negativer Freiheit anknüpfen. Bei dieser Konklusion handelt es
sich für Skinner (2009) nicht nur um den Kerngedanken in Machiavellis
Discorsi, sondern in allen neorömischen Theorien der Freiheit und der
Bürgerschaft. Daher überrascht es nicht, dass beispielsweise bei Philip

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

357

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Pettit aus dessen Freiheitsbegriff ebenfalls eine bestimmte institutionelle
Ausgestaltung folgt. Wie Hölzing (2014, 19–20) argumentiert, soll für Pettit
das politische System einer Republik die Bürger*innen sowohl bezüglich
Input als auch Output zu Mitgestaltenden machen, damit es auf diese Weise
deren Freiheit sichert. Lovett (2018, Abschn. 4) folgend können wir daran
anschliessend argumentieren, eine republikanische politische Ordnung ha‐
be zwei basale Aufgaben zu erfüllen. Erstens soll sie die demokratische Ord‐
nung gegen despotische oder autokratische Tendenzen absichern, da diese
die Freiheit der Bürger*innen gefährden. Staaten respektive ihre Institutio‐
nen sollen, mit anderen Worten, nicht selber zu Quellen der Herrschaft
werden. Zweitens ist eine Gesellschaft so zu ordnen, dass keine Person
oder Gruppe von Personen willkürliche oder unkontrollierte Macht-über
erlangen und dadurch andere beherrschen kann.

Um diese Aufgaben zu erfüllen, dürfen sich staatliche Institutionen –
solange sie eine legitime gesetzliche Grundlage dafür haben – sich ins
Leben ihrer Bürger*innen einmischen. Dies können wir zumindest aus
Pettits (1997, 20–23) Argumentation ableiten, aus republikanischer Sicht sei
nicht jede Einmischung eine Form von Herrschaft. Darin sieht Pettit den
Kernunterschied zwischen dem liberalen und seinem Freiheitsverständnis.
Wir können für Pettit von einer anderen Person beherrscht werden –
indem wir beispielsweise als Extremfall Sklav*innen dieser Person sind –,
ohne dass sich diese Person notwendigerweise in unser Leben einmischt.
Diese Person kann etwa so gutmütig sein und uns in allem, was wir tun,
völlige Handlungsfreiheit geben. Oder wir können in der Lage sein, die
uns beherrschende Person zu manipulieren. Was es auch immer ist, der
springende Punkt ist folgender: Unser Leben ist in diesem Fall frei von
externer Einmischung, was – wie wir im Abschn. 6.1.2 gesehen haben – in‐
frage stellt, ob wir mit Freiheit als Nichteinmischung das erfassen, was wir
im Allgemeinen unter Freiheit verstehen. Sind wir in der hier skizzierten Si‐
tuation wirklich in einem relevanten Sinn des Wortes frei? Demgegenüber
steht eine Situation, in der wir, wie Pettit weiter ausführt, uns einer Person
gegenübersehen, die sich in unserem Auftrag und in Übereinstimmung mit
unseren Überzeugungen in unser Leben einmischt. Solange diese Person
dann, und nur dann, handelt, wenn diese Bedingungen erfüllt sind und an‐
sonsten am Handeln gehindert wird respektive eine Strafe fürchten müsste,
handelte sie nicht entlang ihres Auftrags und in unserem Interesse, können
wir schwerlich davon sprechen, die Einmischung sei eine Form von Herr‐
schaft. Dazu fehlt das Element der Willkür. Diese Person ist damit nicht
unser*e Meister*in, sondern Bevollmächtigte*r in unseren Angelegenheiten.

6 Alternative zu Staatlichkeit?

358

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dies eröffnet die Möglichkeit, uns eine politische Ordnung vorzustellen, in
der Institutionen in unser Leben eingreifen, ohne damit automatisch unsere
Freiheit zu beschränken oder uns zu beherrschen.

Akzeptieren wir dies, ist staatliches Handeln erstens nicht nur mit unse‐
rer Freiheit vereinbar, sondern zweitens auch eine Bedingung dafür. Dazu
benötigen wir zunächst institutionelle Mechanismen gegen autokratische
und despotische Tendenzen. Wie Lovett (2018, Abschn. 4) erklärt, sind viele
der republikanischen Standardmittel wie Rechtsstaatlichkeit, Macht- und
Gewaltenteilung, Föderalismus, durch die Verfassung garantierte Grund‐
rechte usw., die den Fortbestand eines freien Gemeinwesens garantieren
sollen, heute unter Liberalen akzeptiert und haben (zumindest in westli‐
chen Demokratien) Eingang ins politische System gefunden. Wie wir aber
immer wieder beobachten können, sind diese Mechanismen für sich alleine
genommen nicht ausreichend, um Herrschaft zu verhindern. Diesen Um‐
stand anerkennen die zeitgenössischen Republikaner*innen gemäss Lovett.
Denn kein System kann alles abschliessend regeln, wodurch die rechtsaus‐
übende und -durchsetzende Gewalt einen gewissen Handlungsspielraum
hat, der ausgenützt werden kann. Eine vergleichbare Situation ergibt sich
bei der rechtssetzenden Gewalt beim Erstellen der rechtlichen Normen.

Als eine Antwort darauf präsentiert Pettit (1999, 173–82) das Konzept
der anfechtbaren Demokratie (contestatory democracy). Zunächst muss die
rechtssetzende Gewalt dazu gezwungen sein, Gesetzte zu erlassen, welche
die wahrgenommenen Interessen der Bürger*innen befördern. Diese Vor‐
aussetzung spricht für Pettit für Wahlen. Denn in einem politischen Sys‐
tem mit regelmässigen Wahlen werden Amtsträger*innen wahrscheinlich
abgewählt, die sich gegenüber den allgemeinen wahrgenommenen Interes‐
sen der Bürger*innen gleichgültig zeigen. Ein demokratisches politisches
System mit regelmässigen Wahlen ist aber, wie Pettit argumentiert, nicht
ausreichend, um Freiheit als Abwesenheit von Herrschaft zu sichern, wie
die Gefahr der Tyrannei der Mehrheit belegt. Dieses Problem beschränkt
sich nicht nur auf gespaltene oder polarisierte Gesellschaften, in der eine
religiöse, ethnische oder ideologische Mehrheit die Minderheit beherrscht.
Auch in relativ homogenen und einen gewissen Zusammenhalt aufweisen‐
den Gesellschaften kann es zu einer Tyrannei der Mehrheit kommen.
Selbst dann können Individuen durch erlassene Gesetze und Normen
auf eine Weise behandelt werden, die ihren wahrgenommenen Interessen
widerspricht. Damit meint Petit aber nicht, jeder Fall, in dem staatliches
Handeln die wahrgenommenen Interessen von Personen verletzt oder nicht

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

359

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fördert, sei problematisch. Gemeinsame politische Institutionen, die alle
spezifischen Interessen befriedigen, sind faktisch unvorstellbar. Problema‐
tisch wird dies für Pettit aber, wenn ein politisches System so angelegt ist,
dass staatliche Institutionen nicht gezwungen sind, die ersichtlichen und
wahrgenommenen Interessen einer Minderheit zu berücksichtigen, um sich
in ihrem Handeln exklusiv von den Anliegen der Mehrheit leiten zu lassen.
Wir haben gute Gründe, Pettit hier zuzustimmen. Denn kann die Mehr‐
heit uneingeschränkt entscheiden, droht der gesellschaftliche Konformitäts‐
druck jene in ihrer Individualität einzuschränken und zu unterdrücken, die
von der gesellschaftlichen Normalität abweichen.292 Politische Entscheide
unter diesen Vorzeichen können auf der grösseren Zahl und nicht auf
richtigen oder angemessenen Gründen basieren, was höchst problematisch
ist.

Um dieser Problematik entgegenzuwirken, sind für Pettit institutionelle
Mechanismen notwendig, die Bürger*innen erlauben, demokratische Ent‐
scheide herauszufordern, falls sie das Gefühl haben, diese berücksichtig‐
ten gewisse wahrgenommene relevante Interessen nicht (ausreichend). Die
Möglichkeit zur Anfechtung verlangt aber nach gemeinsamen Grundlagen,
ohne die ein solches politisches System nicht funktionieren kann.

There are many social divides such that people on different sides may
not be willing to have their rival views on certain issues decided by any
independent process; if the process goes against them, and if its finding
rules, then they may be unable to believe that their avowable, perceived
interests were taken equally into account. In such cases, the promotion
of freedom as non-domination will require us to look at possibilities of
secession for one or another side, or to explore the prospect of separate
jurisdictions for the different groups, or to think about a federal structure
in which each gets its own territory, or to make room for rights of con‐
scientious objection on the part of the group that is negatively affected.
Or at least it will require this so far as other things are equal: so far as
such emergency measures would not in other ways have more damaging
effects on people’s freedom as non-domination. (Pettit 1999, 182).

292 Dies ist beispielsweise der Grund, weshalb John Stuart Mill ([1859] 1988, 10) in
Über die Freiheit Stellung gegen die radikale Volkssouveränität sowie gegen eine
uneingeschränkte Mehrheitsregel bezieht. Für ihn ist die Tyrannei der Mehrheit –
neben der Tyrannei der Behörde – eines jener Probleme, gegen die sich eine demo‐
kratische Gesellschaft schützen muss.

6 Alternative zu Staatlichkeit?

360

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für Pettit erlaubt, sowohl Wahlen als auch die Möglichkeit zur Anfechtung
als Voraussetzungen für eine funktionierende Demokratie anzusehen, ers‐
tens eine einfachere Erklärbarkeit von Überzeugungen und Designentschei‐
dungen (187). Es zwingt uns aber zweitens auch dazu, unsere Institutionen
auf eine Weise zu gestalten, welche die Dimension der Anfechtung stärkt.
Lovett (2018, Abschn. 4) folgend umfasst eine anfechtbare Demokratie drei
„Elemente“: Erstens müssen staatliche Institutionen die öffentliche Delibe‐
ration berücksichtigen. Um die öffentliche Deliberation zu stärken sollten
Institutionen so gestaltet sein, dass Akteur*innen von Verhandlungen hinter
geschlossenen Türen absehen und öffentliche Deliberation bevorzugen.
Ebenfalls müssen Behörden ihre Entscheide auf eine Weise begründen,
die einer kritischen öffentlichen Begutachtung zugänglich ist. Die beiden
anderen Elemente, die in der Literatur gemäss Lovett weniger diskutiert
werden, sind einerseits die Notwendigkeit, demokratische Anfechtung allen
zugänglich zu machen. Andererseits muss die gerichtliche Überprüfung
von rechtlichen Regelungen allen Bürger*innen zugänglich sein. Ob daraus
zwingend folgt, es brauche eine Verfassungsgerichtsbarkeit, diskutieren re‐
publikanische Autor*innen aber kontrovers. Grob gesagt geht es Lovett
folgend bei der anfechtbaren Demokratie darum, dass richtig konzipierte
demokratische Institutionen den Bürger*innen die Möglichkeit geben, die
Entscheidungen ihrer Vertreter*innen wirksam anzufechten. Durch diese
Möglichkeit der Anfechtung werden Regierungsvertreter*innen, die über
eine Ermessensbefugnis verfügen, einem öffentlichen Verständnis der Ziele
oder Zwecke, denen sie dienen sollen, und der Mittel, die sie einsetzen
dürfen, unterworfen. Auf diese Weise kann die Ermessensbefugnis einer
Kontrolle durch die Bürger*innen unterworfen werden, wie sie für eine
sichere Ausübung der republikanischen Freiheit erforderlich ist.

Weitere Politiken und institutionelle Regelungen müssen darauf zielen,
die Herrschaft von Personen über andere zu verhindern. Das Straf- und
Zivilrecht stellt sicher, dass die Interaktionen zwischen Bürger*innen nicht
durch Gewalt und damit durch die stärkere Partei geprägt sind. Dies macht
ein Rechtssystem zu einer Notwendigkeit für die Abwesenheit von Herr‐
schaft (z. B. Lovett 2016). Ohne ein System öffentlicher und stabiler Regeln,
die interpersonale Beziehungen regulieren, ist es unmöglich für Bürger*in‐
nen, zumindest teilweise frei von Willkür zu sein (z. B. Pettit 2012). Rechts‐
staatlichkeit alleine ist für die zeitgenössischen Republikaner*innen aber
nicht ausreichend, um hegemoniale Beziehungen zwischen Bürger*innen
zu verhindern. Dies ist ein Grund, wie Lovett (2018, Abschn. 4) ausführt,
weshalb der Enthusiasmus zeitgenössischer republikanischer Autor*innen

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

361

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für ein marktwirtschaftliches Wirtschaftssystem seine Grenzen hat. Denn
können die schwächsten Mitglieder einer Gesellschaft ihre Grundbedürf‐
nisse nicht decken, macht sie das verletzlich, was wiederum zu Abhängig‐
keiten führen kann. Ausgehend davon überrascht beispielsweise Philips
Pettits (z.B. 2007) Verteidigung für ein bedingungsloses Grundeinkommen
nicht. Er sieht darin eine Möglichkeit, mit der sich Menschen von öko‐
nomisch begründeter Herrschaft befreien respektive schützen lassen. Ne‐
ben Herrschaft aufgrund ökonomischer sorgen sich gemäss Lovett (2018,
Abschn. 4) zeitgenössische Republikaner*innen ebenfalls um Herrschaft
aufgrund familiärer Beziehungen. So war das Familienrecht lange eine
Quelle von Abhängigkeit von Kindern und Frauen von ihren Vätern re‐
spektive von ihren Ehemännern. Um diese hegemonialen Beziehungen
aufzulösen sprechen sich republikanische Autor*innen dafür aus, Kinder‐
rechte auszudehnen und Diskriminierungen aufgrund des Geschlechts zu
eliminieren.

Ein weiteres Anliegen des zeitgenössischen Republikanismus neorömi‐
scher Prägung ist, bürgerliche Tugenden zu fördern. Dies ist, wie Lovett er‐
klärt, in den meisten Fällen der Beobachtung geschuldet, dass sich republi‐
kanische Freiheit am ehesten in einer Gesellschaft sichern oder maximieren
lässt, in der sich die Bürger*innen dem republikanischen Ideal verpflichtet
fühlen und bereit sind, etwas für dessen Verwirklichung beizutragen. Um
das Engagement für republikanische Ideale zu fördern, setzen republikani‐
sche Autor*innen auf eine politische Kultur, die tugendhaftes Verhalten
mit öffentlicher Wertschätzung belohnt, sowie auf Politische Bildung. So
argumentiert beispielsweise M. Victoria Costa (2009, 412), Bildung habe
das Potenzial, jene Fertigkeiten der Bürger*innen zu fördern und jenes
Wissen zu vermitteln, das ihnen erlaubt, effizient zu partizipieren. Zudem
seien Schulen in einer aussergewöhnlich guten Position, um demokratische
Werte zu fördern, ohne dass damit notwendigerweise Indoktrination ver‐
bunden sei. Damit dient die bürgerliche Tugend, wie oben erwähnt, für
den neorömischen Republikanismus als ein Mittel zum Zweck. Sie ist,
wie Lovett (2018, Abschn. 4) bemerkt, ein nützliches Instrument, um jene
Gesetze, Institutionen und Normen zu schaffen, welche die republikanische
Freiheit befördern und diese dauerhaft sowie zuverlässig zu gewährleisten.

In Anlehnung an Robert E. Goodin können wir festhalten, dass diver‐
se Aspekte für den Republikanismus als politische Theorie zu sprechen
scheinen. Selbstregierung, Gewalt- und Machtteilung, ein resilientes Frei‐
heitsverständnis, Fokus aufs Gemeinwohl sowie Deliberation als politischer
modus operandi. Dies spricht auf den ersten Blick für starke Überschnei‐

6 Alternative zu Staatlichkeit?

362

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dungen zwischen republikanischen und anarchistischen Vorstellungen da‐
rüber, wie ein politisches Gemeinwesen zu organisieren ist. Bei genauerem
Hinschauen offenbaren sich aber grundlegende Unterschiede. Einer zeigt
sich etwa bei der Frage der Deliberation. Wie Goodin (2003, 66–67) argu‐
mentiert, schwebt den Republikaner*innen ein System vor, das Gründer‐
väter der Vereinigten Staaten in bewusster Abgrenzung zu einer „populis‐
tischen“ Demokratie entwickelt haben. In diesem üben die Bürger*innen
die politische Gewalt nicht direkt aus, sondern übergeben diese treuhän‐
disch an gewählte Repräsentant*innen, welche die politische Deliberation
übernehmen. Zeitgenössische Republikaner*innen fühlen sich, wie Goodin
mit Verweis u. a. auf Pettit erklärt, weiterhin von diesem Modell angespro‐
chen. Zwar gibt es, wie Goodin zugibt, republikanische Autor*innen, die
dies bedauern und sich bemühen, lokale Institutionen wieder zu stärken.
Eine praktische Unmöglichkeit, deliberative Entscheidungsprozesse auszu‐
dehnen, anerkennen diese aber ebenfalls an. Eine Einschätzung, die Lovett
(2018, Abschn. 4.2) zu teilen scheint, bedenkt man eine seiner Aussagen im
Zusammenhang mit der anfechtbaren Demokratie. Deren erstes Element
umfasst, wie erwähnt, die Notwendigkeit einer öffentlichen Auseinander‐
setzung, was für Lovett bedeutet: die jeweiligen Entscheidungsträger*innen
(Gesetzgeber, Gerichte, Bürokraten usw.) haben ihre Entscheidungen zu
begründen und diese Gründe müssen öffentlich diskutiert werden können.
Derweil dies mit dem republikanischen Freiheitsverständnis potenziell ver‐
einbar ist, kann dasselbe nicht von dem von mir skizzierten anarchistischen
Freiheitsbegriff gesagt werden. Dieser verlangt aufgrund seiner positiven
Dimension nicht nur eine stärke Einbindung der Bürger*innen, sondern ist
nur schwerlich mit Top-down-Systemen vereinbar.

Ein weiterer Punkt der republikanischen Tradition, der unvereinbar mit
anarchistischen Werten zu sein scheint, ist die Bewunderung gegenüber der
militärischen Stärke der römischen und anderer antiker Republiken. Dazu
kommt, wie Lovett erwähnt, die Akzeptanz von Machiavellis Position, die
Politiken und Institutionen befürwortet, welche die Expansionsfähigkeit
von Republiken stärken sollten. Darin sieht Goodin (2003, 65–66) einen
martialischen Einschlag der bürgerlichen Tugend, die dem Republikanis‐
mus eigen sei:

Academic republicans may no longer welcome the martial implications
of the model with quite such gusto. Nonetheless, the republican ideal still
clearly remains the sturdy man of honor, relying only on the strength of
his own arms […]; and that easily shades over into armaments as well.

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

363

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


That resonance remains strong among „street-level republicans,“ even if
it is now largely suppressed within republicanism as an academic-cum-
literary tradition.” (Goodin 2003, 66).

Mit seiner Unterscheidung zwischen akademischen und nicht akademi‐
schen Republikaner*innen schränkt Goodin aber seine Kritik ein und
wir müssen uns fragen, ob Militarismus wirklich ein notwendiger Aspekt
des zeitgenössischen Republikanismus ist. Zudem weist Lovett (2018,
Abschn. 4.4) Goodins Interpretation der klassischen Republikaner*innen
zurück. Diese befürworteten gemäss Lovett selten Eroberung um ihrer
selbst willen. Militärische Stärke und deren offensiver Einsatz sei, Machia‐
velli folgend, vielmehr als eine gute Möglichkeit gesehen worden, die Re‐
publik zu verteidigen. Selbst wenn wir aber Militarismus nicht als notwen‐
diges Element einer republikanischen Position verstehen, offenbart eine
aktuelle Diskussion über Grenzen und deren Sicherung Aspekte, von denen
sich die Anarchist*innen bewusst distanzieren. Dies stellt wiederum infra‐
ge, ob die republikanischen Vorstellungen einer guten politischen Ordnung
mit dem Anarchismus kompatibel sind.

Derweil Republikaner*innen in einer guten Position sind, um sich für
Staatenlose, Flüchtlinge und Einwohner*innen ohne Staatsbürgerschaft
einzusetzen, die klar anfällig für hegemoniale Beziehungen sind, ist der
Umgang mit internationaler Bewegungsfreiheit weitaus schwieriger. Die Po‐
sitionen sind breit gefächert. So ist beispielsweise für Pettit (2012, 161–62)
die Tatsache, dass wir heutzutage zwangsläufig in einem Gebiet leben, das
von einem Staat beansprucht wird, kein Anzeichen für die Beherrschung
durch diesen Staat. Es handelt sich für ihn dabei vielmehr um eine histo‐
rische Notwendigkeit, die damit vergleichbar ist, in einer Welt leben zu
müssen, die von den Gesetzen der Physik bestimmt wird. Wir haben in
der Folge auch nicht die Wahl, ob wir im Staat A oder B aufwachsen.
Solange dieser Staat uns die Ausreise nicht verbietet, folgt aus der Abwesen‐
heit einer Wahl aber keine Herrschaft. Dies ist gemäss Pettit auch dann
der Fall, wenn andere Staaten uns die Einreise nicht garantieren können.
Denn diese Staaten sind aus politischen Gründen gezwungen, ihre Grenzen
aufrechtzuerhalten und den offenen Zugang auf ihr Staatsgebiet Nichtbür‐
ger*innen gegebenenfalls zu verweigern. Die daraus resultierende, unsere
Handlungsmöglichkeiten einschränkende Situation – wir sind faktisch ge‐
zwungen, in unserm Staat zu verbleiben -ist deshalb nicht das Resultat
von einem hegemonialen Verhalten „unseres“ Staates, sondern ist dem Ver‐
halten eines anderen geschuldet. Dieses begründet aber ebenfalls keine

6 Alternative zu Staatlichkeit?

364

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beherrschung durch andere Staaten, da kein Staat seine Grenzen generell
für Nichtbürger*innen oder nicht ständige Einwohner*innen öffnen kann,
ohne damit interne Krisen oder gar einen Zusammenbruch in Kauf zu
nehmen. Immigration zu regulieren ist eine politische Notwendigkeit, die
unsere Bewegungsfreiheit zwar beeinträchtigt, aber nicht notwendigerweise
einschränkt.

Dieser Sichtweise widerspricht beispielsweise Costa (2016). Sie argumen‐
tiert, es sei nicht ausreichend, die Regulation von Immigration als eine
politische Notwendigkeit darzustellen, um daraus abzuleiten, es handle
sich um keine Beherrschung von Nichtbürger*innen. Denn die Entschei‐
dungen des Staates darüber, wer (nicht) einreisen darf, können nicht auf
eine Weise kontrolliert werden, die den relevanten Interessen der Nicht‐
bürger*innen angemessen Rechnung trägt. Zudem haben viele Menschen
gute Gründe, migrieren zu wollen, was die Regulation von Immigration
und die damit verbundene Einschränkung von Bewegungsfreiheit für Costa
zu einer bedeutsamen Form von Herrschaft macht. Für Costa muss ein
republikanischer Staat seine Grenzen so offen wie möglich halten, weil
Bewegungsfreiheit eine wichtige Freiheit ist.293

The only way to avoid domination by borders would be to open them
completely. But this may not be a feasible option, so a second-best
option would be to structure its admission policies in ways that are
publicly justifiable and contestable by noncitizens. The state need not be
required, on this second-best option, to open its borders to the point in
which there is an absolute reduction of overall domination. One basic
responsibility of the republican state is to secure the enjoyment of an
adequate level of non-domination within its territory. As a result, the
state is justified in restricting immigration to the extent that is necessary
to secure a threshold level of non-domination inside its territory. But
beyond this point, the domination it produces is a betrayal of its core
ideal. (Costa 2016, 411–12).

Diese beiden Positionen zeigen meines Erachtens die Schwierigkeit, die
sich daraus ergibt, Freiheit als Abwesenheit von Herrschaft – der obers‐
te politische Wert der republikanischen Tradition (Pettit 1997, 81) – mit
Staatlichkeit in Einklang bringen zu wollen. Republikaner*innen haben

293 Siehe Andreas Cassees (2016) Globale Bewegungsfreiheit: Ein philosophisches Plä‐
doyer für offene Grenzen für eine ausführliche Diskussion sowie die Verteidigung
einer globalen Bewegungsfreiheit.

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

365

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


konzeptionelle Gründe, sich für die Regulierung von Immigration auszu‐
sprechen, da für sie eine freie Gesellschaft lediglich im Kontext eines repu‐
blikanischen Staates möglich ist. Und übermässige Immigration kann ein
politisches System destabilisieren. Die nach Costa zweitbeste Option ist,
Immigration gerade so weit zu beschränken, dass die Abwesenheit von
Herrschaft innerhalb des staatlichen Territoriums gesichert ist. Dadurch
wird der Staat aber zumindest gegenüber gewissen Nichtbürger*innen
eine Quelle von Beherrschung, was wiederum dem Ziel zu widersprechen
scheint, ebendies zu vermeiden. Man kann zwar argumentieren, diese basa‐
le Aufgabe beziehe sich nur oder primär auf Bürger*innen. Diese Position
scheint aber kaum vereinbar mit dem anarchistischen Verständnis davon,
was Abwesenheit von Herrschaft bedeutet.

Damit soll aber weder gesagt sein, eine republikanische Position, wie
sie Costa vertrete, sei unplausibel, noch dass pragmatische Überlegungen
keine Relevanz hätten. Ganz im Gegenteil, unter nicht idealen Bedingun‐
gen können wir ein starkes Argument für die zweitbeste Option machen.
Dies lässt sich beispielsweise an der Einschränkung eines Rechts auf globale
Bewegungsfreiheit zeigen, wie sie Andreas Cassee (2016) verteidigt. Für ihn
ist es „[…] grundsätzlich das gute Recht jedes Menschen, sich auf der Ober‐
fläche des Planeten […] frei zu bewegen […]“ (279). Eine Einschränkung
ergibt sich aus der Restriktion der ​ffentlichen Ordnung. Cassee greift im
Kapitel 9 auf John Rawls’ Vertragstheorie zurück, um seine Argumentation
weiter zu untermauern. Er überträgt dazu Rawls individualistisches Argu‐
ment aus A Theory of Justice (1999) auf den internationalen Kontext. In
Rawls nationalen Naturzustand kämen die Vertragspartner*innen überein,
einzelne Grundfreiheiten vorübergehend einzuschränken, um das Gesamt‐
system der Grundfreiheiten zu bewahren. Auch in einem globalen Naturzu‐
stand ist für Cassee (2016, 262–66) eine vergleichbare Beschränkung zu
erwarten. Die Restriktion der öffentlichen Ordnung ist aber durch drei Be‐
dingungen beschränkt: Die Beschränkung der globalen Bewegungsfreiheit
muss erstens tatsächlich notwendig sein, um die Gefahr für die öffentliche
Ordnung abzuwenden. Zweitens muss die Diagnose einer Gefahr für die öf‐
fentliche Ordnung auf realistischen Erwartungen und nicht etwa auf diffu‐
sen „Ängsten der Bevölkerung“ beruhen. Und Staaten dürfen drittens nicht
absichtlich ihre Stabilität unterminieren, um Beschränkungen zu rechtferti‐
gen. Unter idealen Bedingungen dürften die Auswirkungen der Restriktion
der öffentlichen Ordnung bescheiden sein, da wir, wie Cassee argumentiert,
von full compliance ausgehen können und es deshalb nicht zu individuellen

6 Alternative zu Staatlichkeit?

366

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verstössen gegen Gerechtigkeitsprinzipien kommt. Unter nicht idealen Be‐
dingungen wird die Restriktion der öffentlichen Ordnung vermutlich weit‐
reichendere Implikationen haben, dürfte sich aber hauptsächlich auf Fälle
beschränken, in denen die schiere Anzahl von immigrierenden Menschen
das System zu überlasten drohen. In Fällen von Menschen mit „illiberalen
Gerechtigkeitsvorstellungen“ sprechen erstens historische Erfahrungen294

und zweitens die Tatsache, dass „illiberale Haltungen“ von Bürger*innen
nicht mit dem Entzug von Grundrechten bestraft werden, dagegen, die
Bewegungsfreiheit (weitreichend) zu begrenzen. Ebenfalls weist Cassee das
Argument zurück, Immigration sei zu beschränken, um fremdenfeindliche
Unruhen oder rassistische Übergriffe zu verhindern. Denn damit beträfe
die Grundrechtseinschränkung primär die Opfer und nicht die Täter*in‐
nen, was meines Erachtens potenziell ein Fall von Täter*innen-Opfer-Um‐
kehr darstellt.

Wie Cassee festhält, ist die heutige Einwanderungspolitik in Europa
und Nordamerika allerdings weit davon entfernt, aufgrund der Restriktion
der öffentlichen Ordnung gerechtfertigt zu sein. Diese stellt damit zwar
eine substanzielle Einschränkung, aber keine Aufhebung eines allgemeinen
Rechts auf Einwanderung dar. Mit dem Rückgriff auf vertragstheoretische
Überlegungen rund um einen internationalen Vertragszustand kann Cassee
überzeugend zeigen, dass eine Restriktion der öffentlichen Ordnung auf‐
grund rationaler und nicht etwa aufgrund von nationalistischen oder ras‐
sistischen Gründen verteidigt werden kann. Cassees Argumentation stellt
in Bezug auf Costa aber infrage, ob die zweitbeste Lösung bereits erreicht
ist. In meinen Augen müssen wir dies tendenziell verneinen, was für ein
verstärktes republikanisches Engagement für offenere Grenzen spricht. In
Bezug auf die Anarchist*innen können wir festhalten, dass Cassees Über‐
legungen ihnen gute Gründe geben, die Regulierung von Immigration zu‐
mindest in bestimmten Kontexten zu akzeptieren. Die Idee, Freiheit sei
als Abwesenheit von Herrschaft zu verstehen, könnte gar als gemeinsame
Klammer dienen, damit Anarchist*innen und Republikaner*innen sich ge‐
meinsam für offene(re) Grenzen einsetzen. Unsere Diskussion illustriert
darüber hinaus ebenfalls: Nicht alle republikanischen Positionen sind mit
dem Anarchismus vereinbar. Diese scheinen progressiver Natur sein und

294 Die Befürchtung, einwandernde Menschen mit anderen Gerechtigkeitsvorstellun‐
gen könnten das politische System unterlaufen, hat sich in der Vergangenheit mehr‐
fach als übertrieben herausgestellt. Deshalb sollten wir vorsichtig damit sein, solche
Argumente heute wieder aufzuwärmen (Cassee 2016, 264–65).

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

367

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich vom politischen Status quo wegbewegen zu müssen. Dies führt zur
Frage, wie „progressiv“ eine republikanische Position sein muss, damit sie
von Anarchist*innen akzeptiert werden kann.

Eine erste Antwort darauf können wir aus Ruth Kinna und Alex Pri‐
chards (2019) Beschäftigung damit ablesen, wie im klassischen Anarchis‐
mus republikanische Konzepte wie Abwesenheit von Herrschaft, Tyrannei
und Sklaverei verwendet wurden. Daran lassen sich für Kinna und Pri‐
chard die konservativen Grenzen des zeitgenössischen neorömischen repu‐
blikanischen Revivals aufzeigen (vgl. dazu ebenfalls Abschn. 6.1.2). Hier ist
insbesondere ihre Antwort auf die Frage relevant, ob eine republikanische
Verfassung demokratisiert werden kann (233–34). In ihrer Argumentation
greifen Kinna und Prichard unter anderem auf John McCormicks (2003)
Überlegungen zurück, der sich auf den Standpunkt stelle, der neorömische
Republikanismus schaffe eine politische Ordnung, ohne diese zu demokra‐
tisieren. Er beruft sich dabei auf Michels’ „eisernes Gesetz der Oligarchie“
und argumentiert, die Wahl von Eliten in Demokratien sei strukturell in
den republikanischen Konstitutionalismus eingebettet. Kinna und Prichard
verweisen darüber hinaus auf Nadia Urbinati (2012, 619). Sie weist die
neorömische Position zurück, der Republikanismus sei die Vollendung der
Demokratie. Für sie ist gar das Gegenteil der Fall: ohne ein gleichberech‐
tigtes Machtverhältnis zwischen den Bürger*innen und einem effektiven
Recht auf Meinungsäusserung sind rechtliche Freiheit und Rechtsstaatlich‐
keit nicht gesichert. Dies verlangt aber für Kinna und Prichard nach mehr
Beteiligung, was verschiedenen Vorschlägen für einen demokratischen Re‐
publikanismus zugrunde liege. Es ist für Kinna und Prichard aber fraglich,
wie viel vom Republikanismus noch übrig bleibt, folgt man diesen Vor‐
schlägen:

I am convinced that republicanism, unless reconstructed almost beyond
the point of recognition, can only reinforce what is worst about contem‐
porary liberal democracy: the free hand that socioeconomic and political
elites enjoy at the expense of the general populace. (McCormick 2003,
616–17).

Wie Kinna und Prichard (2019, 233–34) weiter ausführen, scheinen die
Grenzen des neorömischen Verfassungsprojekts durch das repräsentative-
demokratische System begrenzt, das Bürger*innen entmutige zu partizipie‐
ren und demokratische Prozesse beschränke. Zudem zementieren moder‐
ne Verfassungen bestimmte Machtsysteme, innerhalb deren demokratische
Prozesse ablaufen. Dies sei mitunter ein Grund, weshalb Anarchist*innen

6 Alternative zu Staatlichkeit?

368

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


repräsentative Wahldemokratien ablehnen und sich eher partizipatorischen
und deliberativen Formen der Demokratie zuwenden. Der anarchistische
Angriff auf das republikanische Verfassungsprojekt bedeutet aber nicht, An‐
archist*innen lehnten notwendigerweise Demokratie oder konstitutionelle
Politik ab. Stattdessen versuchen sie in Kinna und Prichards Augen, die
konstitutionelle Politik von den Beziehungen zu lösen, die auf den Formen
der Sklaverei beruhten, die sich aus dem Privateigentum und dem Staat
ergaben.

Diese Überlegungen stellen aus anarchistischer Perspektive infrage, ob
der republikanische Verfassungsstaat und dessen Institutionen in der Lage
sind, eine herrschaftsfreie Gesellschaft zu schaffen. Der neorömische Repu‐
blikanismus scheint dazu zu sehr im Status quo verankert zu sein. Sind
die republikanischen Bestrebungen, im Rahmen des Status quo Abhängig‐
keiten und damit Grundlagen für Herrschaft durch die Stärkung von Kin‐
derrechten, dem Abbau von Diskriminierung aufgrund des Geschlechts
oder für ein bedingungsloses Grundeinkommen auch aus anarchistischer
Perspektive unterstützenswert? Definitiv. Dafür muss man aber, Goodins
(2003) Argumentation aufnehmend, weder zwingend Republikaner*in sein,
noch deren verfassungspolitischen Vorstellungen teilen. Daraus folgt aber
nicht, dass republikanische Institutionen für Anarchist*innen nicht als In‐
spiration dienen können; insbesondere aufgrund der verbindenden Idee
von Freiheit als Abwesenheit von Herrschaft. Damit können wir festhalten:
Eine Beschäftigung mit dem neorömischen Republikanismus mag aus an‐
archistischer Perspektive zwar interessant und inspirierend sein. Er ist aber
nicht so relevant, wie man auf den ersten Blick erwartete. Die starken rea‐
listischen und pragmatischen Aspekte in republikanischen Überlegungen
scheinen radikalere Schlüsse aus dem Freiheitsverständnis zu verhindern.
Auf Basis anarchistischer Überlegungen müssen wir aber die Frage stellen,
ob im jetzigen Status quo ein herrschaftsfreies Leben für alle überhaupt
möglich ist. Damit sind aber pragmatische Allianzen zwischen Republika‐
ner*innen und Anarchist*innen nicht ausgeschlossen, wenn es darum geht,
für den Moment, eine zweitbeste Lösung zu etablieren. Dies verpflichtet
aber nicht dazu, eine republikanische Position zu übernehmen. Denn viele,
wenn nicht alle, überzeugenden Elemente des Republikanismus wie Selbst‐
regierung, Machtteilung, ein resilientes Freiheitsverständnis, Deliberation
als politischer modus operandi und Fokus aufs Gemeinwohl lassen sich auf
Basis nichtrepublikanischer Gründe ebenfalls verteidigen.

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

369

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was bedeutet dies hinsichtlich der Frage, ob politische Organisation
ohne Souveränität naiv ist? Wie die bisherige Diskussion zeigt, können
Anarchist*innen einem absoluten Utopievorwurf durchaus überzeugend
begegnen, greifen sie auf das Konzept des entsetzten Rechts sowie Ideen
des libertären Kommunitarismus zurück. Die pragmatischen Überlegungen
hinsichtlich eines gesamtgesellschaftlichen Bildungssystems zeigen aber die
Grenzen einer Ordnung auf, die vollkommen auf Zwang verzichten will.
Die Vorstellung, eine solche lasse sich mittel‑ bis langfristig aufrechterhal‐
ten, scheint mir naiv zu sein. Denn dies ist nur dann möglich, wenn wir
uns eine konfliktfreie Gesellschaft vorstellen. Gehen Anarchist*innen von
diversen und nicht konfliktfreien Gesellschaften aus – was sie in meinen
Augen tun sollten –, dann müssen sie die Rechtfertigung von Zwang im
Einzelfall akzeptieren, wollen sie eine nicht naive positive Herausforderung
formulieren. Damit daraus keine versteckte Autorität und Herrschaft er‐
wächst, braucht es theoretische Überlegungen, wie mit dem Einsatz von
Zwangsmitteln umzugehen ist. Sowohl der libertäre Kommunalismus als
auch das republikanische Verfassungsprojekt legen Machtteilung – etwa
in Form von föderalen Strukturen – als eine institutionelle Lösung nahe.
Föderalismus scheint damit eine Möglichkeit zu sein, auf die Anarchist*in‐
nen zurückgreifen können, um eine nicht naive positive Herausforderung
zu formulieren. Zudem muss sich eine solche damit beschäftigen, wie
der Status quo verändert werden kann. Im Abschn. 5.4.3 habe ich dafür
argumentiert, in Anbetracht der Vorteile, die uns heutige Staaten bringen,
in unserer Einschätzung, ob und wie viel Widerstand gegen staatliche
Institutionen angebracht ist, konservativ zu sein. Zudem habe ich im
Abschn. 4.4.2 argumentiert, die Pflicht, bestehende zwangsbewehrte Insti‐
tutionen durch solche zu ersetzen, welche Individuen so wenig Schaden wie
nur möglich zufügen, sei unvereinbar mit einer Verpflichtung, staatliches
Handeln nicht zu behindern. Dies bedeutet aber nicht, die Entwicklung
neuer Institutionen sei zwangsläufig gegen staatliche Institutionen durchzu‐
setzen. Dies kann durchaus auch in Zusammenarbeit mit ihnen geschehen.
Beides spricht für die Notwendigkeit, sich theoretisch gestützt ebenfalls
damit auseinanderzusetzen, wie staatliche Institutionen verbessert werden
können, um mittelfristig zumindest eine zweitbeste Lösung zu schaffen.
So zu tun und zu handeln, als ob der Staat nicht existiert, ist für mich

6 Alternative zu Staatlichkeit?

370

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein Zeichen von Naivität.295 Damit will ich aber weder sagen, eine überzeu‐
gende positive anarchistische Herausforderung müsse etatistisch sein, noch
will ich damit den Anarchist*innen das Recht absprechen, die Performanz
anarchistischer Strukturen unter Beweis zu stellen. Dies ist ein essenzieller
Teil davon, was dafürspricht, sich mit dem Anarchismus zu beschäftigen
(vgl. Abschn. 2.3.1): das Aufzeigen alternativer Organisationsformen. Es
wäre aber naiv, darüber Möglichkeiten zu ignorieren, den Status quo zu
verbessern.

Zum Ende dieses Abschnitts müssen wir uns noch der Frage stellen, wie
gross- oder kleinräumig wir uns anarchistische Gesellschaften vorstellen
müssen. Die Diskussion von Morris’ Einwänden hat uns gezeigt, welche
Gefahren kleinräumige, homogene Gemeinschaften für die Freiheit mit
sich bringen. Dazu kommen die zu Beginn dieses Abschnitts genannten
Herausforderungen wie der Klimawandel oder der Umgang mit Pandemi‐
en und Epidemien, welche die Performanz kleinräumiger Gemeinschaften
infrage stellen. Diese pragmatischen Überlegungen verdeutlichen die Not‐
wendigkeit regionaler, überregionaler und globaler Institutionen, welche
die lokal organisierten Bürger*innen vernetzen und eine das Lokale über‐
schreitende Kooperation erlauben. Hier stösst der Anarchismus aber, wie
Loick (2017, 140) argumentiert, theoretisch an seine Grenzen. Es fehlt ein
Konzept einer anarchistischen Weltgemeinschaft, was Antworten darauf
gibt, wie politische Entscheidungen mit globaler Reichweite zu treffen sind.
Für eine überzeugende positive Herausforderung folgt daraus, dass sie zei‐
gen muss, wie eine überregionale egalitäre Gesellschaft funktionieren kann.
Mit dem libertären Kommunalismus haben wir einen Ansatz identifiziert,
welches die Basis für ein Konzept einer anarchistischen Weltgemeinschaft
bilden kann.

295 David Graeber (2009, 203) beschreibt direkte Aktion als eine bestimmte Attitüde
gegenüber nicht legitimer Autorität: Man tut so, als ob man bereits frei sei. Dies
beinhaltet für ihr, weitestgehend so zu handeln, als ob es den Staat nicht gäbe.
Derweil dies angesichts der anarchistischen Ablehnung von Herrschaft eine gewisse
Überzeugungskraft hat, den Staat, wie Graeber es formuliert, nicht um Erlaubnis
zu bitten, gibt es meiner Ansicht nach gute Gründe, aufgrund von Solidarität und/
oder basierend auf Gerechtigkeitsüberlegungen, auf bestehende politische Struktu‐
ren zurückzugreifen, um Herrschaft wenn nicht abzubauen, dann doch zumindest
zu minimieren.

6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?

371

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6.3 Fünftes Zwischenfazit: Die anarchistische Alternative zu Staatlichkeit

In diesem Kapitel haben wir diskutiert, wie eine anarchistische Gesellschaft
aussehen könnte. Zunächst mussten wir uns von der Vorstellung distanzie‐
ren, es gebe die eine anarchistische Gesellschaft (vgl. Abschn. 6.1.1). Ein
Grund dafür ist, dass Anarchist*innen bewusst darauf verzichten, ihre Vor‐
stellung einer anarchistischen Gesellschaft auszuformulieren. Dies ist nicht
einem fehlenden Vorstellungsvermögen geschuldet, sondern hat konzeptio‐
nelle Gründe. Erstens dient dies dazu, die Freiheit dieser Gesellschaft und/
oder ihrer Mitglieder zu wahren (Kühnis 2015, 102; De George 1978, 96).
Zweitens widerspräche eine ausformulierte Gesellschaftsvision dem Kern‐
wert der Diversität und fokussierte drittens zu sehr auf die Theorie und
nicht auf die Praxis (Gordon 2008, 41). Viertens geht das anarchistische
Transformationsverständnis nicht von einem utopischen Endzustand aus
(Graeber 2004, 54–56; Gordon 2008, 44–45). Trotzdem kann man gewisse
Tendenzen und Prinzipien identifizieren: Eine anarchistische Gesellschaft
ist egalitär, dynamisch und divers, zielt darauf ab, Gleichheit, Gerechtigkeit
und Freiheit möglichst umfassend zu verwirklichen, versucht der Entfrem‐
dung Einhalt zu gebieten, ist gewaltfrei und (in einem noch näher zu
bestimmenden Sinn) demokratisch verfasst.

Dem Konzept der Freiheit kommt dabei eine entscheidende Rolle zu,
um die Beziehung zwischen Einzelperson und anarchistischer Gesellschaft
zu verstehen (vgl. Abschn. 6.1.2). Derweil es gewisse Überschneidungen
mit dem liberalen und dem republikanischen Freiheitsverständnis gibt,
haben wir gesehen, dass sich das anarchistische Verständnis weder als
Freiheit-von (Freiheit als Nichteinmischung oder Freiheit als Abwesenheit
von Herrschaft im republikanischen Sinn) noch als Freiheit-zu fassen lässt.
Fokussierte der Anarchismus auf Freiheit-von wäre dies zwar mit der Idee
vereinbar, die Abwesenheit von Zwang sei essenziell, um frei zu sein. Aber
der Fokus droht die Rolle, welche die Gesellschaft für die Freiheit spielt,
zu unterschätzen. Das Augenmerk auf die Freiheit-zu zu legen, kann dies
zwar anerkennen, droht aber durch paternalistische Tendenzen im Gegen‐
zug die individuelle Freiheit zu unterlaufen. Freiheit als Abwesenheit zu
verstehen, wie dies der zeitgenössische Republikanismus tut, bietet sich in
der Folge aus konzeptionellen Gründen an. Die Ablehnung von Herrschaft
ist ein Ausgangspunkt für die anarchistische Beschäftigung mit dem Frei‐
heitsbegriff. Die Beschäftigung mit dem republikanischen Freiheitsbegriff
hat zwar die Notwendigkeit verdeutlicht, Herrschaftsbeziehungen abzubau‐
en oder zumindest massiv zurückzudrängen. Aber anders als Autor*innen

6 Alternative zu Staatlichkeit?

372

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie beispielsweise Philip Pettit leiten die Anarchist*innen daraus keine
Notwendigkeit für eine Republik ab. Verstehen wir Freiheit als Abwesenheit
von Herrschaft, dann müssen wir die Notwendigkeit einer staatlich organi‐
sierten Gesellschaft sowie von Eigentum kritisch hinterfragen. Der produk‐
tive Ausweg daraus ist, beide Aspekte als eine Dimension in ein Freiheits‐
konzept zu integrieren. Dieses umfasst demnach eine negative sowie eine
positive Dimension, die sich gegenseitig bedingen. Die negative Dimensi‐
on bildet die Voraussetzung, um das Selbst und die damit verbundenen
Lebenspläne selbstständig zu kreieren, was ein Anrecht darauf voraussetzt,
sich gegen jene rechtliche, ökonomische und soziale Einschränkungen zur
Wehr zu setzen, welche die Kultivierung und das Ausdrücken der eigenen
Individualität beschränken (Jun 2010, 56; Prichard 2019, 78–80). Die po‐
sitive Dimension bezieht sich einerseits auf das Recht, nicht alleinig das
eigene Selbst, sondern auch gesunde soziale Beziehungen zu schaffen, die
wiederum eine notwendige Voraussetzung für ein gesundes Selbst sind (Jun
2010, 56). Andererseits umfasst Freiheit im positiven Sinn für die Anar‐
chist*innen ein Recht darauf, die Gesellschaft mitgestalten zu dürfen. Die‐
ses Anrecht ist eine notwenige Voraussetzung, um genuin frei zu sein (Pri‐
chard 2019, 78). Eine mögliche Ausformulierung davon bietet die ästhetische
Freiheit (Loick 2017, 117–18). Im Unterschied zur Freiheit-von deutet das
ästhetische Verständnis den Akt, Regeln und Normen herauszufordern und
zu überschreiten, nicht individualistisch, sondern kollektiv: Unangepasstes
Verhalten ist damit nicht das Resultat eines vermeintlichen natürlichen
und vorsozialen Willens, sondern wird als soziales Unterfangen verstanden.
Anders als Freiheit-zu, sucht ästhetische Freiheit nicht, individuellen und
kollektiven Willen zu harmonisieren, sondern sieht darin, Differenzen und
Widersprüche zu schaffen, einen wertvollen Beitrag zur Gesellschaft. Dies
verlangt danach, gesellschaftliche Strukturen zu entwickeln, welche Diffe‐
renzen nicht überdecken und es erlauben, den Status quo herauszufordern,
ohne dadurch in Herrschaft zurückzufallen oder unsolidarisches Handeln
zu fördern. Dadurch erhält der Akt, die eigene Individualität auszudrücken,
und sich gegen Kontexte zu wehren, die dies verhindern, neben einer
individuellen ebenfalls eine soziale Ebene. Individualität, Widerstand und
Dissidenz sind ein Ausdruck des Sozialen und eine Form gesellschaftlicher
Partizipation.

Um Freiheit und Gleichheit zu verwirklichen, sind für Anarchist*in‐
nen hegemoniale Strukturen zu überwinden und durch egalitäre Institutio‐
nen zu ersetzen (vgl. Abschn. 6.1.3). Anarchistische Institutionen sind netz‐
werkartig organisiert und ihnen ist Souveränität fremd. Ihre Autorität ist

6.3 Fünftes Zwischenfazit: Die anarchistische Alternative zu Staatlichkeit

373

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bruchstückhaft, kontextabhängig und damit dynamisch sowie dialogisch.
Anarchistische Institutionen besitzen zudem kein Bestandsrecht. Sie sind,
anders gesagt, ein Mittel zum Zweck, deren Autorität darauf beruht, ein
guter „Dienstleister“ zu sein. Dies verneint aber nicht die Möglichkeit
langlebiger, mittel- bis langfristig stabiler Institutionen. Sie sind aber mehr
in der Pflicht, uns Gründe für ihre Existenz zu geben und mit uns in
einen Dialog zu treten. Der dialogische Charakter ist mitunter ein Grund,
weshalb Zwang nicht grundsätzlich, sondern höchstens im Einzelfall ge‐
rechtfertigt sein kann. Ist aber das Recht nicht zwangsbewehrt, verändert
sich dessen Modus. Zum einen müssen die Institutionen rechtliche Rege‐
lungen so gestalten, dass die Betroffenen diese akzeptieren können. Zum
anderen müssen sie mit den Betroffenen in einen Dialog treten und Gründe
geben, weshalb die Regelungen zu befolgen sind. Durch dieses gemeinsame
Sprechen und Handeln wird kooperative Partizipation zum zentralen Mo‐
dus des Politischen. Widerstand und Dissidenz werden in diesem Kontext
(idealiter) nicht als asoziale Handlungen, sondern als kommunikative Akte
der Teilhabe verstanden.

Damit eine egalitäre und herrschaftsfreie politische Organisation, die
auf die kommunikative Vernunft setzt, ausreichend stabil ist, um sozia‐
le Kooperation und Koordination zu ermöglichen und zu sichern, sind
solidarisch und moralisch handelnde Menschen ausschlaggebend (vgl.
Abschn. 6.2.1). Denn übersteigt die Zahl jener, die gesellschaftliche Institu‐
tionen ausnützen, einen gewissen Grenzwert, gefährden Missgunst und
Misstrauen den Fortbestand sozialer Kooperation. Die sich daraus erge‐
bende Notwendigkeit, auf die Güte des Menschen zu setzten, hat den
anarchistischen Ansätzen den Vorwurf eingebracht, zu romantisch und
zu naiv zu sein. Wie die Auseinandersetzung mit dem anarchistischen
Menschenbild gezeigt hat, ist dieses alles andere als naiv. Anarchist*innen
müssen nicht notwendigerweise behaupten, Menschen seien inhärent gut.
Den Menschen das Potenzial zuzusprechen, gut zu handeln, ohne dadurch
das gegenteilige Potenzial zu verneinen, ist ausreichend. Dies gibt einem
anarchistischen Menschenbild einen kontextuellen und kritischen Charak‐
ter. Dem gesellschaftlichen Kontext kommt in der Konsequenz eine ent‐
scheidende Rolle zu, da er mitbestimmt, was pragmatisch gesehen „gutes“
Verhalten ist. Damit erlaubt der richtige gesellschaftliche Kontext sozialen
Fortschritt – verstanden als Potenzial zur Verbesserung –, worin das kriti‐
sche Momentum des anarchistischen Menschenbilds liegt. Das Konzept des
entsetzten Rechts plausibilisiert darüber hinaus die Idee, souveränitätslose
Institutionen könnten handlungsmotivierend sein (vgl. Abschn. 6.2.2). Da‐

6 Alternative zu Staatlichkeit?

374

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit haben diese Institutionen das Potenzial, einen Kontext zu gestalten,
der die menschliche Fähigkeit, solidarisch zu handeln, ausnützt, indem
sowohl das Ausleben der eigenen Individualität als auch gemeinsames Spre‐
chen und Handeln ermöglicht wird. Unter diesen Vorzeichen kann die Vor‐
stellung einer egalitären anarchistischen Gesellschaft nicht ohne Weiteres
als naiv abgetan werden. Der Vorwurf der Naivität lässt sich noch weiter
entkräften, wenn wir die Rolle von Zwang bedenken. Aus anarchistischer
Sicht ist dieser nicht zu legitimieren und wir sollten folglich auf diesen
verzichten. Es wäre aber naiv, Zwang als Ultima Ratio zurückzuweisen,
das im Einzelfall gerechtfertigt werden kann. Eine Institution, die aber zu
oft auf Zwangsmittel zurückgreift, kann aber nicht hoffen, ihre Autorität
mittel- bis langfristig aufrechtzuerhalten. Dies führt unweigerlich zur Fra‐
ge, wie viel gerechtfertigter Zwang in einer anarchistischen Gesellschaft
zu viel ist. Da Zwangsmittel lediglich im Einzelfall und nicht allgemein
gerechtfertigt werden können, ist diese Frage schwer zu beantworten. Denn
im Vornherein einen Grenzwert zu bestimmen, ab wann eine Autorität
sich delegitimiert, ist nicht möglich. Lediglich die Mitglieder einer anar‐
chistischen Gesellschaft können beantworten, ab wann die Grenze des
Akzeptierbaren überschritten ist. Da der dialogische Charakter der Dienst‐
leistungskonzeption mittel- bis langfristig nicht mit Zwang vereinbar ist,
wird die Losung „weniger ist mehr“ sein. Dies spricht dafür, dass die Menge
und der Umfang von Zwang, die eine anarchistische Institution einsetzen
kann, sehr gering ist. Hier braucht es folglich eine vertiefte theoretische
Auseinandersetzung damit, wie eine politische Ordnung zwangsfrei (oder
zumindest sehr zwangsarm) ausgestaltet, wie mit dem Einsatz von Zwang
umgegangen und wie dieser kontrolliert werden kann. In diesem Sinn sind
die Anarchist*innen gefordert, die Performanz solcher Institutionen auch
in grösseren Kontexten unter Beweis zu stellen. Wie Loicks (2017, 139–40)
Einwand zeigt, es fehle dem Anarchismus an einer Theorie einer anarchis‐
tischen Weltgesellschaft, ist die positive Herausforderung dahingehend ge‐
fordert, dass sie zeigen muss, wie eine überregionale egalitäre Gesellschaft
funktionieren kann. Zudem habe ich für Überlegungen zu einer Art nicht
idealer anarchistischer Theorie plädiert, die sich damit beschäftigt, wie
und wann man Herrschaftsbeziehungen durch oder mit staatlichen Institu‐
tionen abbauen kann. Es braucht, mit anderen Worten, eine Theorie der
zweitbesten Lösung.

Trotz dieser Herausforderungen zeigen die in diesem Kapitel formulier‐
ten Überlegungen nochmals die praktische Relevanz des anarchistischen
Gegenmodells (selbst wenn man dieses lediglich skizziert). Die Idee einer

6.3 Fünftes Zwischenfazit: Die anarchistische Alternative zu Staatlichkeit

375

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


politischen Ordnung, die ohne Souveränität und den damit verbundenen
Formen von Zwang auskommt, ist eine kritische Herausforderung des Sta‐
tus quo, die unter anderem durch das Menschenbild etablierte, Herrschaft
legitimierende Narrative dekonstruiert. Durch den mahnenden Verweis
darauf, dass politische Organisation anders und weniger gewaltförmig sein
könnte, weisen die Anarchist*innen den Weg aus einer Vorstellung von
Politik heraus, die von vermeintlichen Sachzwängen und einer Alternativlo‐
sigkeit geprägt ist. Wo es Alternativen zum Status quo gibt, ist politische
Politik möglich, die eine Gesellschaft als Möglichkeitsraum begreift und
nicht lediglich den aktuellen Stand der Dinge zu verwalten sucht. Dieses
Kapitel zeigt auch, was von politischer Autorität übrig bleibt, wenn sie nicht
mit einer politischen Pflicht kombiniert wird. Das Recht zum Regieren
bleibt bestehen, es ist aber entsetzt und damit nicht zwangsbewehrt, womit
eine Durchsetzung nicht mehr möglich ist. Autorität wird eine normative
power. Dies muss aber nicht zu einer „Ohnmacht des Sollens“ führen,
sondern durch die kommunikative Vernunft steht Autorität ein Mittel zur
Verfügung, um die Umsetzung von Normen dialogisch zu unterstützen.
Als Konklusion können wir damit festhalten: Das Potenzial für eine über‐
zeugende positive anarchistische Herausforderung, die man weder als naiv,
noch als (zu) utopisch zurückweisen kann, ist vorhanden; auch wenn es
noch vertiefte theoretische Auseinandersetzungen in den genannten Berei‐
chen braucht.

6 Alternative zu Staatlichkeit?

376

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Progressive Sicherheit

Die Beschäftigung mit Simmons im Abschn. 4 hat uns gezeigt, dass keine
der traditionellen Grundlagen für die politische Pflicht in der Lage ist,
das konservative Projekt zu stützen, bestehende de facto Autoritäten zu
legitimieren. In der Konsequenz besitzen bestehende Staaten gegenüber
den meisten ihrer Bürger*innen keine de jure Autorität auf der Basis des
politischen Sollens. Damit ist aber weder die Möglichkeit ausgeschlossen,
zukünftige Staaten zu legitimieren, noch jene, das Handeln bestehender
staatlicher Akteur*innen zu rechtfertigen. Dazu kommt eine natürliche
Pflicht, gerechte Institutionen zu unterstützen oder mindestens nicht an
ihrem Funktionieren zu hindern. Dies hat Konsequenzen für bestehende
Staaten und deren Handeln sowie unseren Umgang damit. Aus deren feh‐
lender Legitimation folgt nicht per se ein Widerstandsgebot, da es uns in
vielen Fällen möglich sein wird, die bestehenden Institutionen zu rechtfer‐
tigen. Daraus ergibt sich vermutlich ein breites gerechtfertigtes staatliches
Aufgabenfeld. Die Rechtfertigung staatlichen Handelns ist auf moralischer
Ebene aber schwächer, als dessen Legitimation. Können wir im ersten Fall
lediglich die staatlichen Institutionen gegen Einwände verteidigen, können
wir im zweiten eine Berechtigung ableiten. Daraus ergeben sich wiederum
stärkere Ansprüche gegenüber den Bürger*innen.

Akzeptieren Verteidiger*innen legitimer staatlicher Autorität Simmons’
Argumentation, steht ihnen der Ausweg offen, staatliche Autorität über eine
andere Quelle als die politische Pflicht zu legitimieren. Mit einem solchen
Ansatz haben wir uns im Abschn. 5 auseinandergesetzt. Anhand von Raz’
Ansatz habe ich gezeigt, dass sich – contra Simmons – aus der Möglichkeit,
staatliches Handeln zu rechtfertigen, legitime staatliche Autorität ableiten
lässt. Dies bedeutet aber nicht, wie die radikale Interpretation von Raz’
Dienstleistungskonzeption gezeigt hat, das Ende der anarchistischen He‐
rausforderung. Daraus, Autorität als eine Dienstleistung zu verstehen, leitet
sich eine Berechtigung der Anarchist*innen ab, die Legitimität ihrer Insti‐
tutionen beweisen zu können. In Reaktion darauf können Etatist*innen
argumentieren, die anarchistischen Vorstellungen seien naiv oder utopisch,
weshalb eine etatistische Ordnung – quasi im Ausschlussverfahren – die
einzig realistische Option sei.

377

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Abschn. 6 habe ich argumentiert, eine anarchistische Gesellschaft sei
auf Institutionen und eine institutionalisierte Ordnung angewiesen. Deren
Funktionsweise ist aber – da ihnen das Prinzip der Souveränität fremd
ist – grundsätzlich verschieden davon, wie heutige staatliche Institutionen
funktionieren. Darüber hinaus spielen aus Fairnessüberlegungen und dem
Bestreben nach einer egalitären Gesellschaft informelle respektive nicht in‐
stitutionalisierte Räume eine gewichtige Rolle, um allen die Möglichkeit zu
geben, ungeachtet ihrer politischen Ressourcen ihre Freiheit in und durch
Gesellschaft zu verwirklichen. Die im letzten Kapitel skizzierte positive an‐
archistische Herausforderung drehte sich um das Bild einer netzwerkartig
organisierten Gesellschaft oder ein Netz von Gesellschaften, welche grund‐
sätzlich auf Zwang verzichten und das Konzept der Souveränität zurück‐
weisen. Selbst wenn die Vorstellung einer egalitären, gewaltfreien und auf
Zwang verzichtenden Gesellschaft auf den ersten Blick naiv oder utopisch
klingt, habe ich den Utopievorwurf zurückgewiesen. Weder muss eine an‐
archistische Position auf die nicht überzeugende These der Güte des Men‐
schen zurückgreifen, noch ist die Idee einer politischen Organisation ohne
Souveränität naiv. Die Beschäftigung mit der positiven anarchistischen
Herausforderung hat uns Konzepte gezeigt, die eine zwangsärmere politi‐
sche Ordnung plausibler machen. Die Vorstellung einer anarchistischen
Demokratie – verstanden als eine partizipative Direktdemokratie (vgl. dazu
Davis 2019; McKay 2008, 1:41) – sowie jene von anarchistischen Institutio‐
nen zeigen Wege auf, wie gesellschaftliche Institutionen ohne Souveränität
handlungsfähig sein können (vgl. Abschn. 6.1.3). Die Idee des entsetzten
Rechts zeigt zudem auf, wie ein gesellschaftliches Normensystem auf eine
nicht triviale Weise performativ sein kann, ohne auf Zwang und Diszipli‐
nierung zurückzugreifen (vgl. Abschn. 6.2.2). Daran anknüpfend wirkt eine
egalitäre und gerechtere Gesellschaft, welche Freiheit ermöglicht sowie Wi‐
derspruch und Dissidenz als Partizipation versteht, als eine mögliche Alter‐
native zum Status quo, die sich nicht als (zu) utopisch zurückweisen lässt.
Darauf, den Utopievorwurf zurückzuweisen, folgt aber keine automatische
Validierung einer anarchistischen Position. Ebenso wenig folgt daraus, es
sei unmöglich, eine etatistische Position zu verteidigen. Die Rückweisung
zeigt lediglich auf, dass anstelle einer pauschalen, eher auf Vorurteilen
beruhenden Ablehnung anarchistischer Positionen und Überlegungen eine
ernsthafte Auseinandersetzung mit den verschiedenen Anarchismen ange‐
bracht ist. Trotz des Fokus auf die Praxis ist anarchistisches Denken auch
auf theoretischer Ebene ein lohnender Gegenstand, der einen einzigartigen
Zugang zum Spannungsfeld Individuum–Gesellschaft erlaubt.

7 Progressive Sicherheit

378

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die in dieser Arbeit skizzierte anarchistische Herausforderung zeigt in
ihrer negativen Formulierung damit die Grenzen staatlicher Autorität auf.
Wir können das Handeln bestehender Staaten zwar teilweise rechtfertigen,
aber nicht legitimeren. In ihrer positiven Formulierung stellt die anarchisti‐
sche Herausforderung Staatlichkeit als einzige Möglichkeit infrage, eine Ge‐
sellschaft politisch zu organisieren. Verteidiger*innen staatlicher Autorität
können diese Herausforderung wiederum produktiv nutzen, indem sie sich
von den anarchistischen Vorstellungen für ihren Versuch inspirieren lassen,
legitime staatliche Institutionen zu entwickeln. In diesem Kapitel umreisse
ich, wie ein solches Projekt aussehen könnte, indem ich eine liberale Ant‐
wort auf die anarchistische Herausforderung formuliere (Abschn. 7.1), die
das Konzept Sicherheit autonomiefördernd deutet (Abschn. 7.2).

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

Auf die im Kontext dieser Arbeit relevante Frage, ob die umrissene anar‐
chistische Herausforderung die Möglichkeit widerlegt, die Autorität beste‐
hender Staaten zu legitimieren, können wir auf Basis der Überlegungen im
Abschn. 3 eine erste Antwort geben. Wie die Beschäftigung mit Robert Paul
Wolffs positiven Ansatz gezeigt hat, sind Autonomie und Autorität nicht
unvereinbar. Vielmehr sind Autoritäten eine notwendige Voraussetzung für
ein autonomes Leben. Damit ist eine prinzipielle Zurückweisung des Staa‐
tes nicht plausibel. Da der Anarchismus aber nicht mit Antiautoritarismus
gleichzusetzen ist (De George 1978, 92; McLaughlin 2007, Abschn. 1.2), folgt
daraus, die Vereinbarkeit von Autonomie und Autorität zu akzeptieren,
nicht zwingend eine Verneinung anarchistischer Positionen.

Die Beschäftigung mit Simmons’ Projekt im Abschn. 4 hat die Schwäche
des konservativen Projektes, staatliche Autorität zu legitimieren, deutlich
gemacht, was auf den ersten Blick für eine anarchistische Position zu spre‐
chen scheint. Eine solche Konklusion übersähe aber den Ansatz, Staatlich‐
keit als progressives Projekt zu verstehen.296 Diesen Gedanken aufnehmend
können wir die Zurückweisung der politischen Pflicht und die positive
anarchistische Herausforderung als eine Kritik am jetzigen etatistischen

296 Diese Möglichkeit lässt sich interessanterweise gerade am Beispiel des Nationalstaa‐
tes validieren. Dieser besass als Konzept zunächst einen emanzipatorischen Charak‐
ter, verlor diesen aber mit der Zeit und nahm im Laufe des 19. und frühen 20.
Jahrhunderts immer mehr antiliberale Charakteristika an (Mommsen 1990, 212).

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

379

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Status quo lesen. So weist die skizzierte anarchistische Herausforderung
auf die Herausforderungen hin, die sich durch Staatlichkeit für ein freies
und selbstbestimmtes Leben ergeben. Zu nennen ist etwa die Gewaltför‐
migkeit des Rechts, welche sich durch dessen zwangsbewehrten Charakter
ergibt. Das (aktuelle) Rechtssystem ist zwangsbewehrt und Rechtspflich‐
ten sind bei Nichterfüllung durch staatliche Anordnung oder Androhung
durchsetzbar (Hoerster 2006, 12). Dabei entwickelt bereits die Möglichkeit,
uns zu sanktionieren, kommen wir einer rechtlich begründeten oder ge‐
schützten Pflicht nicht nach, eine disziplinierende und unsere Handlung
beeinflussende Wirkung. Diese hat wiederum das Potenzial, unsere Au‐
tonomie einzuschränken und uns davon abzuhalten, unsere Vorstellung
eines guten Lebens zu verwirklichen. Selbst wenn wir das Rechtssystem
ganz oder teilweise rechtfertigen oder gar legitimieren können, bleiben
sowohl der staatliche Anspruch als auch die effektive Durchsetzung davon
zumindest teilweise problematisch. Denn Gewalt bleibt Gewalt, egal wer
oder was deren Urheber*in ist. Daran anschliessend verweist die anarchisti‐
sche Herausforderung auf den hegemonialen Charakter des Konzepts der
Souveränität. Die Idee, eine Person oder eine Gruppe von Personen kön‐
ne letztinstanzlich und abschliessend entscheiden, mag aus prozeduralen
Gründen erstrebenswert sein. Gleichzeitig ist es aber auch ein Mittel der
Unterdrückung und übermässigen Beeinflussung. Darüber hinaus führt
diese Art von Autorität potenziell dazu, dass unsere Überlegungen und
Handlungen voneinander abgekoppelt werden.297 Diese Punkte sind kaum
mit einem dialogischen Verständnis von Autorität vereinbar, das der Idee
der Dienstleistungskonzeption, so wie wir diese im Abschn. 5 entwickelt
haben, zu eigen ist. Haben lediglich sichtbare, d. h. uns Gründe gebende
Autoritäten Aussicht auf Legitimität, dann ist eine auf Zwang und abschlies‐

297 Aus diesem Potenzial folgt aber nicht, Souveränität respektive souveräne Autorität
sei theoretisch nicht zu rechtfertigen oder zu legitimieren. Die Idee der Letztinstanz‐
lichkeit ist dahingehend problematisch, als dass wir im Politischen immer wieder
durch Unentscheidbares heimgesucht werden. Wollen wir eine genuine Entschei‐
dung über φ treffen, müssen wir uns der Möglichkeit stellen, dass φ nicht entscheid‐
bar ist. Ist Unentscheidbares ein Element des Politischen, dann ist Souveränität
damit entweder nicht oder lediglich begrenzt vereinbar. Ein möglicher Ausweg
wäre, politische Entscheide als temporär zu betrachten und damit die Option offen
zu lassen, sich später gegebenenfalls umzuentscheiden. Doch auch das stellt die Ver‐
einbarkeit des Politischen mit Souveränität infrage. Für eine kritische Betrachtung
von „souveränen“ Entscheiden im rechtlichen Kontext, siehe z.B. Loick (2012, 240–
44).

7 Progressive Sicherheit

380

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sende Entscheide drängende Ordnung mittel- bis langfristig nicht haltbar.
Ein genuiner Dialog verlangt nach argumentativer Kommunikation.

Darüber müssen wir aber nicht in eine Staatsphobie verfallen. Staatliche
Institutionen können uns dabei helfen, den Gründen nachzukommen, die
für uns gelten. Sie müssen ihre Legitimation aber fortlaufend beweisen
und dürfen sich Alternativen nicht verweigern, wie die Überlegungen im
Abschn. 5 gezeigt haben. Etatist*innen können sich angesichts der positi‐
ven anarchistischen Herausforderung nicht auf das Argument der Alterna‐
tivlosigkeit berufen.298 Sie müssen vielmehr die bessere Performanz ihrer
Institutionen gegenüber alternativen Ansätzen beweisen. Die Performanz
darf dabei nicht auf die Kosten unserer Freiheit gehen, woran uns die Anar‐
chist*innen ebenso wie die zeitgenössischen Republikaner*innen erinnern.
Staatliche Institutionen haben das Potenzial, selbst Quelle hegemonialer
Beziehungen zu werden, weshalb wir uns vor einer Staatsfixation hüten
müssen. Herrschaft kann aber nicht nur politisch, sondern auch ökono‐
misch begründet sein, was wiederum für Institutionen spricht, die Mög‐
lichkeiten zur Herrschaft durch ökonomische Macht abbauen oder idea‐
lerweise verhindern. Da demokratische Entscheidungsmechanismen von
einem Interesse zeugen, mit dem Bürger*innen in einen Dialog zu treten
und nicht einfach top-down für diese zu entscheiden (vgl. Abschn. 5.2.4),
muss ein positives etatistisches Projekt demokratisch sein. Denn ein zentra‐
ler Bestandteil demokratischer Prozesse – der öffentliche Diskurs – ist eine
Voraussetzung für legitime Autorität im Sinne der Dienstleistungskonzepti‐
on. In einer pluralistisch-demokratischen Gesellschaft, in der Deliberation
der modus operandi ist, dürften politische Institutionen zudem besser da‐
rin sein, relevante Gründe zu erkennen und in ihren Entscheidungen zu
berücksichtigen. Ebenfalls haben wir gute Gründe anzunehmen, eine plu‐
ralistische Demokratie könne die verschiedenen, aber inkommensurablen
Formen individuellen Gedeihens besser sichtbar machen. Dies erlaubt es
unter anderem, allfällige Koordinationsprobleme eher zu erkennen und zu
lösen.

298 Die These, Staatlichkeit sei alternativlos, kann man auf der Basis verschiedener
Argumente vertreten. So kann man zum Beispiel argumentieren, die Entwicklung
moderner Staaten sei eine quasi natürliche historische Entwicklung (was aber, wie
wir gesehen haben, wenig zu überzeugen vermag, beachtet man einerseits die Tat‐
sache, dass moderne Staaten historisch gesehen jung sind, und weist andererseits
ein teleologisches Geschichtsverständnis zurück, weil dieses die Zufälligkeit der
Geschichte ignoriert). Man könnte aber auch argumentieren, eine Gesellschaft
staatlich zu organisieren sei die beste Lösung.

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

381

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wir haben gute Gründe, ein positives etatistisches Projekt zu verfolgen,
das die genannten Eckwerte aufnimmt. Anerkennen wir die Möglichkeit,
das Handeln bestehender Staaten in gewissen Fällen zu rechtfertigen, stellt
sich die Frage, wie wir den Status quo verändern müssen, um Institutionen
mit legitimier Autorität zu schaffen. Wir mögen keine Pflicht haben, beste‐
henden staatlichen Institutionen prinzipiell Widerstand zu leisten. Wie aber
im Abschn. 4.4.2 argumentiert, ist ein Gebot plausibel, legitime Strukturen
zu schaffen respektive gerechte Institutionen auf eine Weise zu verändern,
die deren Legitimation erlaubt. Auf individueller Ebene bedeutet dies, (po‐
litische) Handlungen zu bevorzugen, die legitimationssteigernd respektive
‑generierend sind.299

Was bedeutet dies für das etatistische Projekt? Nehmen wir den Schutz
sowie die Steigerung der individuellen Autonomie als Ausgangspunkt, dann
zeigt die anarchistische Herausforderung, dass die Idee von Souveränität
entweder aufgegeben oder auf eine autonomiefördernde Grundlage gestellt
werden muss. Souveräne Autorität entkoppelt die Handlungen eines Indivi‐
duums von dessen Überlegungen, weil der Souverän niemand neben sich
dulden kann. Er muss – um ein Souverän zu sein – das letzte Wort haben;
auch in Bezug auf die eigenen Kompetenzen (vgl. dazu z. B. Loick 2012, 43).
Hat eine Person oder Gruppe von Personen das letzte Wort, ist ein genui‐
ner Dialog auf Augenhöhe nicht mehr möglich. Denn die souveräne Person
oder Gruppe von Personen kann den Dialog jederzeit mit einer finalen
Entscheidung beenden. Dies stellt sie über die übrigen Dialogpartner*in‐
nen und gibt ihnen damit Macht, woraus eine beherrschende Position ent‐
stehen kann. Es gibt Kontexte, in denen dies nicht problematisch ist. Den‐
ken wir zum Beispiel an Eltern von Kindern, dann ist deren Habitus, für
ihre Kindern abschliessend zu entscheiden, prinzipiell nicht nur zulässig,
sondern geboten.300 Der Grund dafür ist im Autonomiestatus der Kinder

299 Welche Handlungen angezeigt sind, ist vom Kontext abhängig. So können wir bei‐
spielsweise durch unser Wahl- und – wo das möglich ist – Abstimmungsverhalten
Anliegen unterstützen, die das bestehende System auf eine legitimationssteigernde
Weise reformieren. Die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen können aber auch
nach involvierteren Formen verlangen, die inner- oder ausserhalb der etablierten
Institutionen Anwendung finden.

300 Diese Aussage ist nicht mit jener zu verwechseln, Eltern dürften willkürlich oder
gegen das Interesse des Kindes entscheiden. Ebenfalls verneint die Anerkennung der
„souveränen“ Autorität der Eltern gegenüber ihren Kindern nicht deren Rechte.

7 Progressive Sicherheit

382

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu suchen. Sie sind – und können es noch nicht sein –301 keine autonomen
Akteur*innen und können (noch) nicht mit ihren Eltern in einen egalitären
Dialog treten. Der politische ist aber ein anderer Kontext, insbesondere
wenn wir eine demokratische Messlatte anlegen.302 Berücksichtigen wir die
zentrale Stellung der Idee, die Bürger*innen sollen sich in einer demokra‐
tisch verfassten Gesellschaft als gleichwertige und ‑berechtigte politische
Akteur*innen begegnen, dann gibt uns dies gute Gründe, Vergleichbares im
privaten Kontext ebenfalls einzufordern und die notwendigen Kompeten‐
zen aufzubauen. Sollen Kinder später als autonome Bürger*innen politisch
partizipieren können, sind die dafür notwendigen Fertigkeiten, Fähigkeiten
und Einstellungen zu fördern (vgl. dazu auch Barry 2001, 200). Unter
anderem in der deutschsprachigen politischen Bildung ist dieses Ziel unter
dem Stichwort politische Mündigkeit breit akzeptiert (Ziegler 2018, 98).
Kinder und Jugendliche sollen später in der Lage sein, informiert, interes‐
sen‑ und wertegeleitet am Politischen teilhaben zu können. Damit sind
demokratische Systeme auf emanzipatorische Bildungsarbeit angewiesen
(Lösch 2010, 115). Für Luara Ferracioli (2015, 376) ist diese Bildungsarbeit
klar eine staatliche Aufgabe, da für sie nur der Staat bzw. staatliche Autorität
die Entwicklung individueller Autonomie für alle Kinder und Jugendliche
sicherstellen kann. Eine Position, die auch von liberalen Autor*innen wie
Brain Barry (2001, 201) geteilt wird. Autor*innen wie Chandran Kukathas
(2001) weisen die Idee staatlicher Bildung dagegen zurück, weil diese unter
anderem nicht mit der liberalen Idee vereinbar sei, Staaten sollen uns nicht
indoktrinieren.

Ein Kernelement einer Demokratie ist die Vorstellung, es handle sich
dabei um ein gemeinsames Projekt gleichwertiger oder gleichberechtigter
Bürger*innen. Dies impliziert – egal wie wir die Frage beantworten, wel‐
che Rolle die Bürger*innen einnehmen sollen – die Notwendigkeit eines

301 Piaget folgend sind Kinder etwa ab zehn Jahren in der Lage, autonom zu entschei‐
den, nach welchen Normen sie handeln wollen. Ab elf oder zwölf Jahren kommt
die Fähigkeit hinzu, logisch schlüssige Entscheidungen zu treffen (Burdewick 2010,
353). Unter Rückgriff auf Lawrence Kohlbergs (2014) Forschung zu den Phasen
der Moralentwicklung kann man bezüglich moralischen Urteilen davon ausgehen,
dass Jugendliche ab circa zwölf Jahren dieselbe Phase wie die meisten Erwachsenen
erreicht haben und zu konventionellen Moralurteilen fähig sind und moralische
Entscheidungen auf der Basis von übergreifenden Regeln fällen können (Burdewick
2010, 356).

302 Diese Diskussion nehme ich im Abschn. 7.2.2 erneut auf und präsentiere eine Ver‐
teidigung staatlich (oder zumindest gesamtgesellschaftlich) organisierter Bildung.

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

383

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gleichberechtigten Dialoges.303 Dieser stellt wiederum die Grundlage dar,
auf der die kollektiven Handlungen aufbauen sollen. Welche Struktur dem
demokratischen Prozess dabei zugrunde liegt, ist nicht relevant. Sowohl
direkt- als repräsentativdemokratische Vorstellungen greifen auf die Idee
eines handelnden Kollektivs zurück. Daraus folgt eine Erlaubnis, kollektiv
mit anderen zu handeln. Wie weit diese reicht, ist aber umstritten. Dies
zeigt sich zum Beispiel an der Idee, ein Kernelement des Verfassungsstaats
sei dessen Selbsteinschränkung durch das (Verfassungs‑)Recht (siehe dazu
z. B. Stein 2021). Diese Selbstbindung durch Recht schränkt den politischen
Spielraum für kollektives Handeln ein. Dies dient zweierlei Zielen. Erstens
soll die Selbstbindung durch die Grundrechte die Risiken demokratischer
Entscheidungsverfahren minimieren.304 Zweitens soll die Einschränkung
des jetzigen politischen Handlungsspielraums sicherstellen, dass zukünfti‐
ge Generationen ebenfalls noch handeln können.305 Die Etablierung po‐

303 Die Gleichwertigkeit impliziert aber nicht, dass wir alle Aussagen gleich gewichten
müssen und sollen. Hat eine Person Expertise, dann gibt uns das gute Gründe, de‐
ren Aussagen – solange sie auf Expertise gründen – mehr Gewicht zu geben. Dafür
sprechen nicht nur pragmatische, sondern auch normative Überlegungen. Stalnaker
(2002) folgend können wir den öffentlichen Diskurs als ein kooperatives Projekt
verstehen, welches auf wahre Informationen zielt. Jaster und Lanius (2021, 178n3)
geben in ihrer Betrachtung über Bullshit im politischen Diskurs richtigerweise zu
bedenken, dass dieses Verständnis nicht auf jeden Diskurs zutreffen muss. Es erfasst
aber – so Jaster und Lanius auf Dryzek et al. (2019), Habermas (2006) und Lande‐
more (2014) verweisend – das normative demokratische Verständnis davon, was ein
öffentlicher Diskurs sein soll. Zielt der demokratische Diskurs auf „Wahrheit“, dann
können uns Expert*innen durch ihr Verständnis der Materie dabei helfen, wahre
Informationen zu identifizieren und Des- und Misinformationen herauszufiltern.

304 Für Stein (2021, 5) besteht das Risiko beispielsweise in der Einschränkung indi‐
vidueller Freiheit sowie einer Verletzung des Gemeinwohls durch „irrationales“
Handeln. Die Gefahr der Diskriminierung einer Minderheit durch die Mehrheitsge‐
sellschaft ist ebenfalls ein Grund, der genannt wird, um zu begründen, weshalb die
Entscheidungskompetenzen einer politischen Gemeinschaft zu beschränken sind.
John Stuart Mill ([1859] 1988, 10) zählt z. B. die „Tyrannei der Mehrheit“ – neben
der „Tyrannei der Behörde“, zu jenen Problemen, vor den sich eine demokratische
Gesellschaft schützen muss. Der Grund dafür ist die Tendenz zur Konformität,
welche einer Gesellschaft inne wohnt. Wer von der gesellschaftlichen Normalität
abweicht, läuft Gefahr, von der Mehrheit in seiner Individualität eingeschränkt und
unterdrückt zu werden.

305 Als Beispiel einer verfassungsmässigen Selbsteinschränkung, welche die zukünftige
Handlungsfähigkeit sichert, nennt Stein (2021) den „Klimabeschluss“ des Bundes‐
verfassungsgerichts vom 24. März 2021 (BVerfG, 1 BvR 2656/18 -, Rn. 1–270). Darin
anerkennt das Gericht die Möglichkeit einer zukünftigen Freiheitsverletzung der
jungen Beschwerdeführenden an, da die zulässige Menge von Treibhausgasen, wel‐

7 Progressive Sicherheit

384

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


litischer Strukturen ausserhalb der verfassungsrechtlichen Ordnung, die
gemäss der radikalen Interpretation der Dienstleistungskonzeption möglich
ist, lässt sich damit nicht vereinbaren. Aber selbst wenn wir die Möglich‐
keit legitimierter Strukturen ausserhalb des durch das Verfassungsrecht
definierten Spielraums ablehnten, verneinten wir damit nicht den demo‐
kratischen Handlungsspielraum, innerhalb des verfassungsrechtlichen Rah‐
mens neue Institutionen zu schaffen sowie die Kompetenzen bestehender
Institutionen zu verändern. Dann kann der Staat aber nicht der Souverän
sein, da ihm, können andere über seinen Kompetenzumfang bestimmen,
die Kompetenz-Kompetenz – d. h. die Kompetenz, die Grenzen der eigenen
Kompetenzen festzulegen – fehlt.

Könnten wir dann nicht den Souverän im „Volk“ – d. h. in der Gesamt‐
heit der Stimmbürger*innen – verorten? Dagegensprechen aber die verfas‐
sungsrechtlichen Schranken, welche die Kompetenzen des „Volks“ ebenfalls
einschränken. Folglich gibt es bereits ohne die radikale Interpretation der
Dienstleistungskonzeption gute konzeptionelle Gründe, die Idee souverä‐
ner politischer Autorität zumindest kritisch zu hinterfragen. Möchte man
folglich Staaten (ganz oder teilweise) legitimieren, dann ist das Konzept
der Souveränität entweder zu verwerfen oder zu modifizieren. Akzeptieren
wir die radikale Interpretation der Dienstleistungskonzeption, dann setzt
die sich daraus ergebende Möglichkeit neuer Autoritäten das etatistische
Projekt in einem positiven Sinn unter Druck. Es reicht nicht aus, zu
argumentieren, Staaten seien eine Möglichkeit, eine Gesellschaft zu orga‐
nisieren. Man muss darlegen, weshalb Staatlichkeit besser, gerechter oder
legitimierter ist als die Alternative einer anarchistischen Gesellschaft.

Welche Strategien stehen dem etatistischen Projekt unter diesen Um‐
ständen zur Verfügung, um den anarchistischen Herausforderer*innen zu
begegnen? Grundsätzlich sind dies dieselben, welche der anarchistischen
Herausforderung ebenfalls zur Verfügung stehen. Befürworter*innen einer
etatistischen Ordnung können erstens einen positiven Ansatz verfolgen und
versuchen darzulegen, weshalb eine nicht staatliche Lösung moralisch un‐
möglich sei. Dafür muss man die Möglichkeit einer anarchistischen Gesell‐
schaft nicht per se zurückweisen. Es ist ausreichend zu argumentieren, die
Voraussetzungen für eine solche seien so hoch, dass eine anarchistische Ge‐

che ausgestossen werden darf, um die Klimaziele nicht zu verfehlen, gemäss dem
Bundes-Klimaschutzgesetz mehrheitlich im nächsten Jahrzehnt verbraucht werden
sollen.

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

385

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sellschaft kaum jemals zu verwirklichen sei.306 Zweitens können die Befür‐
worter*innen auf einen skeptischen Ansatz zurückgreifen. Sie können die
Möglichkeit einer anarchistisch verfassten Gesellschaft theoretisch akzep‐
tieren und argumentieren, eine solche sei vorstellbar. Sie können sich dann
aber auf den Standpunkt stellen, die Argumente für eine solche seien aus
Gründen der Performanz, Gerechtigkeit, Fairness o. Ä. nicht überzeugend.
Den Befürworter*innen einer etatistischen Ordnung steht darüber hinaus
noch eine dritte Möglichkeit offen, wie sie mit der anarchistischen Heraus‐
forderung umgehen können: teilweise Akzeptanz der anarchistischen Kritik
am Status quo. Diese Strategie ist insbesondere aus einer liberalen Position
heraus vielversprechend. Wie wir gesehen haben, gibt es in Bezug auf das
Konzept Freiheit Parallelen zwischen dem liberalen und anarchistischen
Denken (vgl. Abschn. 6.1.2).

Für zeitgenössische liberale Autor*innen ist Freiheit a priori gesetzt und
die Beweislast liegt bei jenen, die Freiheit einzuschränken gedenken (vgl.
z. B. Barry 2001, 122; Mill [1869] 1984, 262; Rawls 1999, 220; 2001, 44). Zu‐
dem ist das Konzept des selbstbestimmt handelnden Individuums eng mit
der liberalen Tradition verbunden (Christman 2015, 141; 2017, Abschn. 3.1).
Auf dieser Grundlage aufbauend lässt sich eine liberale Position skizzieren,
die bestimmte Bereiche staatlichen Handelns zu legitimieren vermag, oh‐
ne die zentralen Punkte der anarchistischen Herausforderung negieren zu
müssen. Versteht man den Liberalismus als ein emanzipatorisches Projekt,
dann sind sowohl Elemente der negativen als auch der positiven Herausfor‐
derung307 geeignet, um von Liberalen aufgenommen zu werden. Zu nennen
sind unter anderem der Fokus auf Freiheit sowie Selbstbestimmung und
der damit verbundenen Blick auf Autorität. In ihrer dialogischen Form hat

306 Ein solches Argument kann zum Beispiel um das Recht des Stärkeren herum kon‐
struiert werden: Wenn nicht genügend Gesellschaftsmitglieder die notwendigen
Fähigkeiten und die nötige Bereitschaft zur sozialen Kooperation an den Tag legen,
fehlt den anarchistischen Institutionen das Fundament für eine egalitäre, auf Frei‐
willigkeit basierende Gesellschaft. Ohne zwangsbewehrte Instrumente können sich
dann jene Interessen durchsetzen, welche das grösste Gewaltpotenzial besitzen.

307 Derweil Liberalismus oft mit individualistischen Vorstellungen über Gesellschaft in
Verbindung gebracht wird, ist Individualismus keine notwendige Voraussetzung für
eine liberale Position. So gibt es in der liberalen Theoriefamilie auch eine (gemäs‐
sigt) kollektivistische Strömung (vgl. dazu z. B. Gaus, Courtland, und Schmidtz
2020, Abschn. 3.4). Damit ist eine „liberale“ Gesellschaft, welche die positiven
Freiheitsaspekte aufnimmt, die für den Anarchismus kennzeichnend sind, nicht
undenkbar. Inwiefern ein kollektivistischer Liberalismus und eine anarchistische
Position kongruent sind, wäre aber noch vertieft zu analysieren.

7 Progressive Sicherheit

386

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diese einen emanzipatorischen Anspruch, der darauf hinausläuft, selbstbe‐
stimmtes Handeln zu ermöglichen. Ein solcher Blick muss über negative
Schutzrechte hinausgehen, denn lediglich vor dem Eingriff von aussen
geschützt zu sein, reicht nicht aus, um autonom handeln zu können. Dazu
sind einerseits Fähigkeiten und Fertigkeiten notwendig, die zu erlernen
sind, und andererseits muss der gesellschaftliche Kontext autonomes Han‐
deln fördern, was etwa den Zugang zu erforderlichen Ressourcen wie Zeit
oder Raum voraussetzt.

Die Frage ist somit, welche Bereiche staatlichen Handelns das grösste
Legitimationspotenzial besitzen, weil sie uns dabei unterstützen, autonom
handeln zu können.308 Welches sind die „positiven“, Selbstbestimmung för‐
dernden Elemente staatlichen Handelns? Schlagen wir diese Richtung ein,
stellt sich die Frage, was eine Person benötigt, um frei und autonom zu sein.
Die klassische liberale Antwort ist Privateigentum respektive dessen Schutz.
Für einige Autor*innen sind Freiheit und Privateigentum gar ein und das‐
selbe: Entweder werden dann Freiheitsrechte als eine Form von Eigentum
oder Eigentum als Form von Freiheit verstanden. Andere haben wiederum
argumentiert, Privateigentum schütze Freiheit respektive sei deren bester
Schutz. Der Schutz des Eigentums ist beispielsweise der Faktor, der die
Menschen in Lockes Naturzustand dazu motiviert, diesen zu verlassen (vgl.
Abschn. 2.2.1): Obwohl der Naturzustand bei Locke durch vollkommene
Freiheit und Gleichheit geprägt ist, geben die darin lebenden Menschen
diesen Zustand auf und schliessen sich zu einem Staat zusammen. Der
Grund dafür ist die Unsicherheit, welche den Naturzustand prägt (Locke
[1689] 2012, II § 123–131). Die daraus entstehende Gefahr für das Privat‐
eigentum lässt die Menschen den präpolitischen Zustand verlassen und
eine politische Gemeinschaft gründen. Der Schutz des Eigentums ist somit
die hauptsächliche Motivation für die Gesellschafts- und Staatsgründung.
Durch den Akt des Zusammenschlusses – welcher nur durch Einwilligung
zustande kommt – übertragen die Bürger*innen u.a. ihr natürliches Recht
zum Bestrafen. Dies legitimiert die staatliche Sicherung der (Eigentums‑)
Ordnung durch Abschreckung gegen innen und aussen. Deren Anwendung
muss aber auf Frieden, Sicherheit und öffentliches Wohl zielen.

Ein weiteres Beispiel eines liberalen Projekts, in dem Privateigentum
eine zentrale Rolle darin spielt, Staatlichkeit zu legitimieren, ist Immanuel

308 Die Frage liess sich ebenfalls negativ formulieren: Welche Bereiche staatlichen Han‐
delns besitzen ein tiefes Legitimationspotenzial, weil sie uns nicht dabei unterstüt‐
zen, autonom zu handeln?

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

387

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kants. Für ihn stellt das Privatrecht ein universelles horizontales Medium
dar, das den Verkehr zwischen den Menschen regelt (Loick 2012, 114). Das
Recht definiert die „[…] Bedingungen, unter denen die Willkür des einen
mit der Willkür des andern nach einem allgemeinen Gesetze der Freiheit
zusammen vereinigt werden kann“ (Kant, MS, AA VI:219). Die willkürliche
Verwendung meines Eigentums ist dabei eine notwendige Voraussetzung
für Freiheit. Nur wenn ich φ ohne Rücksicht auf andere verwenden kann,
bin ich frei von äusseren Einflüssen (Loick 2012, 118–19). Das Recht be‐
schränkt die individuelle Freiheit – die für Kant (MS, AA VI:237) unser
einzig angeborenes Recht ist – auf die Sphäre des Einzelnen. Zwang ist dem
Recht dabei inhärent und dient als Schutzmechanismus gegen die Freiheit
negierendes – d. h. widerrechtlich und damit unmoralisches – Verhalten
(Braun, Heine, und Opolka 2008, 288; Loick 2012, 120). Eine rein privat‐
rechtliche Ordnung ist für Kant aber nicht haltbar, weil diese die individu‐
elle Freiheit nicht zu schützen vermag. Wollten die Menschen in diesem
Zustand verbleiben, täten sie unrecht (Kant, MS, AA VI:307–308). Ledig‐
lich eine staatliche Ordnung ist für ihn in der Lage, die zwangsbewehrten
Rechtsnormen durchzusetzen und damit ein geregeltes Nebeneinander der
Bürger*innen zu garantieren sowie deren Eigentumsansprüche zu sichern.
Aus dieser Fähigkeit folgt die Rechtfertigung von Staatlichkeit und die
Notwendigkeit eines öffentlichen Rechtes.309

Die „neuen“ Liberalen hinterfragten diese enge Verknüpfung von Freiheit
und Privateigentum, da Eigentum zu ungerechten Machtverteilungen füh‐
ren kann (für einen Überblick, siehe z. B. Gaus, Courtland, und Schmidtz
2020, Abschn. 2.1 – 2.2). Daraus ergibt sich unter anderem die Frage, wie
Eigentum (und andere Ressourcen) in einer Gesellschaft zu verteilen sind.
Eine Antwort darauf gibt unter anderen John Rawls’ Projekt, das danach
fragt, welche Grundlagen einer gerechten Gesellschaft zugrunde liegen.
Rawls argumentiert, das Differenzprinzip, welches die Menschen hinter
dem Schleier des Nichtwissens wählen, sei eine Anerkennung davon, dass
eine Gesellschaft im Grundsatz auf eine Weise zu organisieren sei, die
keiner Gruppe erlaubt, auf Kosten einer anderen voranzukommen (Rawls
2001, 122–24). Rawls’ Differenzprinzip besagt, dass soziale und ökonomi‐
sche Ungleichheiten dann legitim sind, wenn sie unter Einschränkung

309 Da alle ein Recht darauf haben, von Rechtsunsicherheit vorstaatlicher Zustände frei
zu sein, und nur der Staat Rechtssicherheit garantieren kann, haben alle ein Recht
auf eine staatliche Ordnung (Loick 2012, 120–21). Damit ist Staatlichkeit nicht nur
eine, sondern die einzige Möglichkeit für ein moralisches Zusammenleben.

7 Progressive Sicherheit

388

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des gerechten Spargrundsatzes den am schlechtesten Gestellten die gröss‐
ten Vorteile bringen (Rawls 1999, 220). Dieser Idee folgend kann man
argumentieren, Eigentum sei lediglich bis zu einem gewissen Umfang ge‐
schützt.310 Was über diesen hinausgeht und soziale und ökonomische Un‐
gleichheiten stützt oder generiert, steht nicht mehr in der Verfügungsgewalt
der besitzenden Person und eine Umverteilung ist legitim.

Für Rawls ist Umverteilung denn auch ein Mittel, um Gerechtigkeit her‐
zustellen.311 Im Essay „Verteilungsgerechtigkeit“ (2002) setzt sich Rawls mit
den Implikationen seiner zwei lexikalisch geordneten Gerechtigkeitsprinzi‐
pien auseinander: Erstens haben gemäss dem Gleichheitsprinzip alle das
gleiche Recht auf das umfangreichste Gesamtsystem gleicher Grundfreihei‐
ten, welches sich für alle verwirklichen lässt (Rawls 1999, 220). Zweitens
sind gemäss dem zweiteiligen, aus dem Differenzprinzip (a) und Chancen‐
gleichheit (b) bestehendem Unterschiedsprinzip soziale und ökonomische
Ungleichheiten lediglich dann zulässig, wenn sie a) unter Einhaltung des
gerechten Spargrundsatzes den am schlechtesten gestellten Gesellschafts‐
mitgliedern den grösstmöglichen Vorteil bringen und wenn b) die damit
verbundenen Positionen und Ämter gemäss fairer Chancengleichheit allen
offenstehen. Die Aufgabe der zwei Gerechtigkeitsprinzipien ist es, die Ver‐

310 Für Rawls (2001, 114) ist das Recht auf Privateigentum eine der Grundfreiheiten.
Privateigentum schafft für ihn eine materielle Basis für individuelle Unabhängigkeit
und Selbstrespekt. Das Recht auf Privateigentum als Grundfreiheit umschliesst für
Rawls weder ein Recht auf Eigentum an natürlichen Ressourcen und Produktions‐
mittel, noch ein Recht auf Eigentum, welches das gleiche Recht auf das gleiche
Recht auf Teilhabe an der Kontrolle der Produktionsmittel und der natürlichen
Ressourcen beinhaltet, die beide in gesellschaftlichem und nicht in privatem Besitz
sein müssen. Diesen umfassenderen Konzeptionen des Rechts auf Privateigentum
sind für Rawls keine Grundfreiheiten, weil sie nicht notwendig sind, um eine
ausreichende Entwicklung moralischer Fähigkeiten und deren Ausübung nicht not‐
wendig sind. Damit sind sie keine notwendige gesellschaftliche Voraussetzung für
Selbstrespekt. Daraus folgt aber nicht, die umfassenderen Konzeptionen seien nicht
zu legitimieren.

311 Für Rawls (2001, 135–40) soll die Umverteilung von Reichtum und Kapital verhin‐
dern, dass ein kleiner Teil der Gesellschaft die Wirtschaft und indirekt auch das
politische Leben kontrolliert. Damit dient Umverteilung nicht primär dazu, für
alle ein ausreichendes soziales Minimum sicherzustellen. Dieser Fokus – der für
Rawls den kapitalistischen Wohlfahrtsstaat auszeichnet – ist problematisch, weil
dieser mit Monopolen und Oligopolen vereinbar ist. Diese untergraben aber die
Chancengleich zur Marktteilnahme. Das Regime der Eigentumsdemokratie sichert
dagegen durch Umverteilung die Chancengleichheit, womit es mit den Gerechtig‐
keitsprinzipien vereinbar ist.

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

389

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


teilungsdimension von Institutionen zu regeln, indem sie vorgeben, wie
Rechte und Pflichten für die gesamte Gesellschaft festzulegen sind.

Die zentrale Frage der Verteilungsgerechtigkeit ist gemäss Rawls, wie
mit den unterschiedlichen Lebensaussichten – die sich durch die unter‐
schiedlichen individuellen Ausgangslagen ergeben – und den sich daraus
ergebenen Ungleichheiten umzugehen ist. Unter Rückgriff auf das Diffe‐
renzprinzip argumentiert Rawls (2002, 359–75), wir könnten die Ungleich‐
heiten dann, und nur dann, rechtfertigen, wenn die besseren Chancen und
Aussichten der besser gestellten Personen die Ausgangslage der schlechter
gestellten verbessert. Um den Gerechtigkeitsprinzipien zu genügen kommt
eine gerechte konstitutionelle Demokratie für Rawls nicht darum herum,
regulierend in die Wirtschaft einzugreifen. Nur dadurch lässt sich Vertei‐
lungsgerechtigkeit erreichen. Um den Gerechtigkeitsprinzipien zu genügen,
muss eine Gesellschaft basierend auf drei Elementen agieren. Erstens gibt
eine gerechte Verfassung die gesellschaftliche Grundstruktur vor, welche
die gleichen Grundfreiheiten für alle sichert. Zweitens ist Politik ein ge‐
rechter Prozess, durch den Regierungen gewählt und Gesetze verwirklicht
werden. Drittens hat die Regierung die Chancengleichheit sowie einen
Minimalstandard zu gewährleisten. Um die sich daraus ergebenden Aufga‐
ben zu erfüllen, benötigt ein Staat für Rawls auf konzeptioneller Ebene
vier Abteilungen.312 Die Allokationsabteilung sichert den wirtschaftlichen
Wettbewerb. Dazu verhindert sie die Konzentration von Marktmacht (z.B.
durch ein Monopol) und greift ein, wenn Preise ihrer Informationsfunktion
nicht nachkommen. Dies ist etwa dann der Fall, wenn Preise den sozialen
Nutzen oder soziale Kosten nicht angemessen berücksichtigen. Die Stabi‐
lisierungsabteilung hält eine vernünftige Vollbeschäftigung aufrecht. Dies
soll eine freie Berufswahl und gute Verdienstmöglichkeiten sichern. Die
Umverteilungsabteilung sichert das soziale Minimum. Die Verteilungsabtei‐
lung sichert eine gerechte Einkommensverteilung langfristig, indem sie
Schenkungen und Erbschaften besteuert und über Steuern die Kosten für
öffentliche Güter und Umverteilungszahlungen deckt.

Wie Rawls selber zu bedenken gibt, ergeben sich aus den Eingriffen in
die Wirtschaft Effizienzverluste. Diese müssen wir aber für ein gerechtes
System in Kauf nehmen. Und gemäss Rawls „[…] müssen [wir] annehmen,
dass […] das Sozialsystem als Ganzes so gestaltet werden kann, dass es

312 Da die vier Abteilung lediglich konzeptioneller Natur sind, müssen sie sich nicht
zwingend mit dem effektiven Institutionengefüge eines Staates decken und die
Aufgaben der vier Abteilungen können über verschiedene Institutionen verteilt sein.

7 Progressive Sicherheit

390

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Prinzipien der Gerechtigkeit mit dem allerkleinsten Verlust an Effizienz
genügt“ (373). Das soziale Minimum, welches die Umverteilungsabteilung
sichert, ist gemäss Rawls dem Differenzprinzip folgend so hoch anzusetzen,
dass dadurch die Aussichten der am schlechtesten gestellten Person maxi‐
miert wird. Rawls geht es dabei nicht um eine Einkommensnivellierung.
Dem gerechten Spargrundsatz folgend ist der Minimalstandard an jenem
Punkt anzusetzen, der erstens ausreichendes Sparen noch erlaubt und
zweitens die Leistungsfähigkeit der Wirtschaft nicht (zu stark) verringert.
Wie die Position Rawls’313, die ich hier kurz skizziert habe, (wenn auch
etwas anekdotisch) zeigt, ist die Befürwortung von Umverteilung mit einer
liberalen Position vereinbar.314 Als Konsequenz daraus kann der Schutz von
Eigentum für Rawls nicht absolut sein.

Können wir in beiden Positionen eine Gemeinsamkeit ausmachen? Auf
der einen Seite haben wir eine Position, der es um den Schutz des Eigen‐
tums geht. Dieses ist die Grundlage, um frei zu sein. Frei nach Kant ge‐
sagt verlangt Freiheit danach, exklusive Verwendungsrechte an bestimmten
Dingen zu besitzen, aus denen sich ableitet, darüber „willkürlich“ verfügen
zu können. Auf der anderen Seite haben wir eine Position, die Ungleichhei‐
ten lediglich bedingt akzeptiert und Freiheit und Eigentum entkoppelt oder

313 Rawls’ Position ist – auch innerhalb des liberalen Spektrums – nicht unumstritten.
Beispielsweise stellt sich die Frage, ob Rawls Menschenbild korrekt ist. Rawls nimmt
an, die sich aus dem Schleier des Nichtwissens ergebende Unsicherheit motiviere
die Menschen, die Maximin-Regel anzuwenden und somit eine Gesellschaft zu
schaffen, in der es selbst den am schlechtesten gestellten Personen noch verhältnis‐
mässig gut geht. Folgen wir der Maximin- oder Minimax-Regel, dann bildet dasjeni‐
ge Ergebnis, welches im ungünstigsten Fall erzielt wird, die Entscheidungsgrundla‐
ge. Aus diesem Grund handelt es sich um eine pessimistische Entscheidungsmaxime
(vgl. Laux, Gillenkirch, und Schenk-Mathes 2012, 83–84). Wären die Menschen
tatsächlich so risikoavers, wie Rawls’ Urzustand vermuten lässt? Ebenfalls scheint
dieser in Bezug auf die gewählten Gerechtigkeitsprinzipien nicht neutral zu sein
(vgl. Nozick 1974, 199), was die Frage aufwirft, ob es sich bei Rawls’ Argumentation
um ein Petitio Principii handelt.

314 Wie meine Diskussion von Simmons’ Besitzrechtstheorie im Abschn. 4.4.2 zudem
zeigt, müssen wir nicht notwendigerweise auf einen Ansatz zurückgreifen, der
auf Endzustandsüberlegungen basiert. Eine modifizierte lockeanische Position, die
historische Rechte ins Zentrum stellt, kann zum Schluss kommen, dass Eigentums‐
rechte nicht absolut sind: Für Simmons ([1994] 2001) sind Eigentumsrechte insofern
kontextabhängig, als dass diese einer Akkumulationsbeschränkung unterliegen. Wie
viel wir uns von φ aneignen dürfen, ist abhängig davon, was ein gerechter Anteil
von φ ist. Verändern sich die Gegebenheiten, dann verändert sich gegebenenfalls,
was ein gerechter Anteil von φ darstellt. Ergo kann sich der Umfang oder Inhalt von
Zugangs‑ oder Eigentumsrechte ändern, wenn sich die Umstände ändern.

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

391

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lediglich lose aneinanderbindet. Denn der ungleiche Zugang zu Ressourcen
hindert die schlechter Gestellten, von ihrer Freiheit Gebrauch zu machen.
Die Idee von Sicherheit oder Schutz ist dieser Position aber weiterhin zu
eigen. Es geht aber – zumindest im Falle von Rawls – um soziale Sicherheit,
die durch ein soziales Minimum zu gewährleisten ist. Auf den ersten Blick
mögen diese beiden Positionen unvereinbar scheinen. Denn Schutz des Ei‐
gentums und Umverteilung verlangen diametral entgegengesetzte Handlun‐
gen. Ausgehend von der Frage, was die Motivation hinter diesen Massnah‐
men ist, können wir aber eine Interpretation anbieten, die erlaubt, beide
Positionen zumindest auf der abstrakten Ebene zu versöhnen.315 Angesichts
der zentralen Rolle, welche das Konzept Freiheit im liberalen Denken
einnimmt, ist es nicht abwegig, die verschiedenen liberalen Positionen als
eine Antwort auf die Frage zu verstehen, wie wir individuelle Freiheit ver‐
wirklichen können. Neben unsere Person betreffende Eigenschaften legen
die Autor*innen den Fokus, wie wir gesehen haben, auf „äussere“, d. h. von
unserer Person verschiedene Faktoren. Wir benötigen Ressourcen, über die
wir frei respektive „willkürlich“ verfügen können.

Stellen wir uns zwei Personen aus unterschiedlich situierten Familien
vor, erkennen wir rasch, dass Eigentum – zumindest im heutigen (westli‐
chen) Kontext – ein Freiheit förderndes Element ist. Auf der einen Seite
Peter. Er wurde in eine Familie der gehobenen Mittelschicht hineingeboren,
konnte daher gute Schulen besuchen und arbeitet heute in einer Manage‐
mentposition. Sein Lohn erlaubt ihm nicht nur, seine laufenden Ausgaben
zu decken, sondern auch zu sparen. Seine finanziellen Mittel ermöglichten
ihm beispielsweise, sich ein Sabbatical zu finanzieren, zu reisen, sich wei‐
terzubilden usw. All dies erweitert seinen Handlungsspielraum und gibt
ihm Möglichkeiten, von seiner Freiheit Gebrauch zu machen. Auf der
anderen Seite haben wir Petra. Sie wurde in eine sozial und ökonomisch
schwache Familie der Unterschicht hineingeboren. Sie kam daher nicht in
den Genuss, gute Schulen besuchen zu können, und muss sich heute mit
Jobs im Mindestlohn durchschlagen. Diese erlauben ihr mehr schlecht als
recht, ihre laufenden Ausgaben zu decken, was ihr kaum die Möglichkeit
gibt, zu sparen und dadurch ein Vermögen anzuhäufen.316 Damit fehlen
ihr aber die finanziellen Mittel, um sich weiterzubilden sowie jene Projekte

315 Es geht nicht um eine Rekonstruktion davon, was klassische sowie „neue“ liberale
Autor*innen effektiv zu ihren Positionen motiviert hat.

316 Damit ist ein sozialer Aufstieg aber nicht ausgeschlossen. Sie kann Glück haben und
Geld gewinnen oder zum richtigen Zeitpunkt am richtigen Ort sein. Sie muss sich
aber nicht nur auf ihr Glück verlassen. Ebenfalls besteht die Möglichkeit, dass Petra

7 Progressive Sicherheit

392

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu verfolgen, welche ihrer Vorstellung eines guten Lebens entsprechen.
Ebenso kann Petra sich es weniger leisten, Teilzeit zu arbeiten, was ihre frei
verfügbare Zeit reduziert. All dies schränkt ihren Handlungsspielraum und
ihre Möglichkeiten ein, von ihren Freiheiten Gebrauch zu machen.

Wie es scheint, sind wir auf gewisse Ressourcen angewiesen, um frei
und autonom zu handeln. Wir benötigen Zeit, um unsere Ziele verfolgen
zu können. Daneben benötigen wir Zugang zu Bildung. Nicht nur weil
dies in einer kapitalistischen Gesellschaft mit besseren Jobs korreliert, son‐
dern auch, weil Bildung eine Voraussetzung ist, um autonom handeln zu
können. Im Bildungskontext bezieht sich der Begriff der Autonomie unter
anderem darauf, rationale und emotionale Fähigkeiten zu entwickeln, die
erlauben, Ziele und Gründe abwägen zu können (Betzler 2016, 260). Das
Ideal „Autonomie“ ist denn auch ein zentrales, in der aktuellen bildungs‐
philosophischen Literatur dominantes Bildungsziel (Meyer 2011, 6) und ist
für Theodor Adorno ([1969] 2003, 133) eine Selbstverständlichkeit. Neben
den kognitiven Werkzeugen, die wir uns durch Bildung aneignen können,
benötigen wir auch physische „Werkzeuge“, um handlungsfähig zu sein.
Darüber hinaus benötigen wir Sicherheit: Beispielsweise die Sicherheit, ein
Dach über dem Kopf zu haben oder die Sicherheit, nicht angegriffen zu
werden. Eigentum kann dabei helfen, in den Genuss der notwendigen Res‐
sourcen zu kommen, und gibt uns, gewisse Sicherheiten, solange wir uns
unseres Eigentums (zumindest mittelfristig) sicher sein können. Ist Eigen‐
tum als Ressource oder als eine Art Metaressource, die uns erlaubt, andere
Ressourcen zu erlangen, eine Voraussetzung, um frei handeln zu können,
dann haben wir einen guten Grund, dieses bis zu einem gewissen Grad zu
schützen. Wir haben aber auch gute Gründe, Eigentum umzuverteilen oder
die sich daraus ergebenden Ressourcen jenen zugänglich zu machen, die
nicht so gut gestellt sind. Die Situation, in die wir hineingeboren werden,
ist nicht selbstverschuldet, womit der Ausschluss oder die Minimierung der
Fähigkeit, frei zu handeln, unfair scheint. Ungleichheiten sind auch Quellen
von (ökonomischer) Macht, wie wir beispielsweise im Zusammenhang mit
der kritischen Betrachtung von Simmons’ Anarchismus in Abschn. 4.4.2 ge‐
sehen haben. Für Locke ([1689] 2012, II, § 27) folgt aus unserem Eigentums‐
recht an uns selber die Möglichkeit, Eigentum an φ zu erlangen, indem
wir unsere Arbeit mit φ vermischen. Dadurch können Personen Grundei‐

erfolgreich eine Dienstleistung oder ein Produkt entwickeln und anbieten kann, was
ihr erlauben kann, sozial aufzusteigen. Gegenüber Peter besitzt Petra aber ein nicht
zu ignorierendes Handicap.

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

393

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gentum erwerben, woraus sich eine Situation ergeben kann, in der einige
Menschen viel und viele wenig besitzen. Indem das Land das Eigentum der
Besitzenden ist, „blockieren“ diese, dass die Besitzlosen durch ihre Arbeit –
was gemäss Lockes Arbeitstheorie gerade Besitz an Dingen begründet –
Eigentum erlangen können. Derweil die Besitzenden die Möglichkeit ha‐
ben, ihr Eigentum zu bearbeiten respektive bearbeiten zu lassen, bleibt
den Besitzlosen dagegen lediglich das Eigentum an sich selbst. Sie müssen
somit, um ein Auskommen zu finden, ihre Arbeitskraft verkaufen (Loick
2016, 37–38). Dies bringt die Besitzenden in eine vorteilhafte Situation, in
der die Besitzlosen von ihnen ganz oder teilweise abhängig sind.

Die Problematik dieses hegemonialen Potenzials von Eigentum ist dabei
keine Konsequenz von Lockes Theorie der Eigentumsaneignung, sondern
aus anarchistischer Sicht ist einer auf Privateigentum basierenden Ordnung
inhärent. Der Grund dafür ist für klassische Anarchist*innen wie Proud‐
hon die Verknüpfung von Staatlichkeit und Privateigentum sowie die die‐
sem zugrunde liegende Idee der exklusiven Verfügungsgewalt über etwas
(Kinna und Prichard 2019). Besitze ich φ und folgt aus meinem Besitz
an φ ein Recht, andere davon auszuschliessen, φ zu benutzen, dann kann
mein Besitz an φ zu einem Kaputtbesitzen führen (vgl. Abschn. 4.4.2). Die‐
ser Begriff, den Loick (2016, 34–35) einer Parole von Hausbesetzer*innen
entlehnt, fängt die freiheitshemmende Wirkung von Eigentum ein. Zum
einen stellen Hausbesetzer*innen mit ihren Handlungen eine notwendige
Verbindung zwischen dem Gebrauch von φ und dem Besitz von φ infrage.
Zum anderen – und das ist in diesem Kontext der entscheidende Punkt –
ist der Besitz an φ ein Hindernis am Gebrauch von φ. So bleiben Gebäude
in Städten mit knappen oder faktisch nicht mehr vorhandenen günstigem
Wohnraum z. T. ungenutzt. Ein anderes Beispiel sind Patente auf Medika‐
mente. Gesellschaften im globalen Süden haben Mühe damit, genügend
Impfdosen gegen COVID-19 zu erhalten, dürfen aber selber keine produ‐
zieren, weil das geistige Eigentum an den Impfstoffen westlicher Pharmaun‐
ternehmen sie ausschliesst. Eigentum muss nicht, kann aber hegemoniale
Strukturen herstellen oder stützen, die wiederum für breite Bevölkerungs‐
schichten freiheitshemmend sind. Eine mögliche liberale Antwort ist, Sim‐
mons’ Überlegungen zu historischen Rechten folgend zu argumentieren,
diese veränderten sich im Lauf der Zeit (vgl. Abschn. 4.4.2). In Anlehnung
an Lockes Akkumulationsbeschränkung kann es für Simmons ([1994] 2001,
233; 2016, 180–81), verändern sich die Umstände in einem relevanten Sinn,
zu einer obligatorischen Reduzierung von Eigentumsrechten kommen. Dies
gibt uns ein Instrument zur Hand, um die Problematik des Kaputtbesit‐

7 Progressive Sicherheit

394

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zens, wenn nicht völlig zu verhindern, dann doch zu entschärfen. In der
Konsequenz sind Eigentumsrechte nicht absolut.

Diese Überlegungen stellen die enge Verknüpfung zwischen Freiheit
und (Privat‑)Eigentum infrage. Sie zeigen aber ebenfalls, wie wichtig der
sichere und freie Zugang zu gewissen Ressourcen und Instrumenten ist.
Wir müssen Zeit und Raum haben – aber inwieweit dieses Haben exklusiv
sein muss, sei dahingestellt. Da Eigentum nicht das vereinende Element
zwischen der klassischen und „neuen“ liberalen Position sein kann, bleibt
noch Sicherheit als gemeinsames Konzept. Die Frage ist dann aber, wie
dieses zu interpretieren sei. Denn das Konzept ist problematisch, weil es
potenziell freiheitshemmend ist. In unserem Alltag erleben wir oftmals, wie
das Konzept Sicherheit genutzt wird, um beispielsweise Einschränkungen
der Privatsphäre oder die Etablierung von Zwangsmitteln zu rechtfertigen,
die unsere Freiheiten einschränken.317 Können wir das Konzept Sicherheit
autonomiefördernd deuten? Wir können, indem wir auf die emanzipieren‐
den Aspekte von Sicherheit fokussieren.

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

Für selbstbestimmtes Handeln ist Sicherheit essenziell. Müssen wir zum
Beispiel durchwegs um Leib und Leben fürchten oder sind wir die meiste
Zeit damit beschäftigt, genügend Nahrung zu finden, dann schränkt das
unseren Handlungsspielraum massiv ein. Erst wenn wir uns in einer Situa‐
tion wiederfinden, in der unsere Grundbedürfnisse gedeckt sind und wir
die Sicherheit besitzen, dies bleibe zumindest mittelfristig so, haben wir
eine vernünftige Basis, um uns um jene Lebensziele zu kümmern, die übers
Überleben hinausgehen. Je nach angestrebtem Ziel brauchen wir den siche‐
ren Zugang zu Ressourcen. Wollen wir uns beispielsweise mit der Frage
befassen, ob sich staatliche Autorität legitimieren lässt, müssen wir unter
anderem Zeit haben, um uns Gedanken zu machen. Daneben benötigen
wir Zugang zu Informationen in Form von Literatur und – wollen wir

317 Ein Beispiel dafür ist das Bundesgesetz über polizeiliche Massnahmen zur Bekämp‐
fung von Terrorismus (PMT), über welches die Schweizer Stimmbevölkerung am
13. Juni 2021 abgestimmt hat. Zur „Terrorismusbekämpfung“ sieht das PMT diverse
Massnahmen wie Kontakt- oder Ausreiseverbote oder Hausarrest vor, die gegen
sogenannte „Gefährder*innen“ ergriffen werden können. Die Befürworter*innen
griffen dabei auf Sicherheit zurück, um für das PMT zu argumentieren (Bundesrat
2021, 113).

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

395

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unsere Gedanken festhalten und ausformulieren – eine Möglichkeit, diese
aufzuschreiben.

Akzeptieren wir die Notwendigkeit von Sicherheit für ein autonomes
Leben, dann stellt sich im Kontext dieser Arbeit die Frage, ob und in
welcher Form Staatlichkeit mit Rückgriff auf Sicherheit legitimiert werden
kann. Sprechen wir in Zusammenhang von staatlichem Handeln von „Si‐
cherheit“, dann ruft dies zunächst Assoziationen zu zwangsbewehrten, mit
der Rechtserhaltung und ‑durchsetzung betrauten Institutionen hervor. Der
staatliche „Sicherheitsapparat“ umfasst dabei unter anderem die Polizei,
die Streitkräfte oder Nachrichtendienste. Wie wir in Abschn. 6.1.3 gesehen
haben, gibt uns die positive anarchistische Herausforderung gute Grün‐
de, zwangsbewehrte Institutionen grundsätzlich abzulehnen oder ihnen
gegenüber äusserst kritisch zu sein.318 Dies spricht nicht per se dagegen,
rechtsdurchsetzende Institutionen legitimieren zu können. Angesichts ihres
zwangsbewehrten Charakters sowie ihres disziplinierenden Charakters319

318 Die Skepsis ist gut mit einer liberalen Position vereinbar, bedenkt man die tenden‐
ziell ablehnende Haltung des Liberalismus gegenüber staatlicher Autorität. Eine
Ausnahme davon ist z. B. der sogenannte Ordoliberalismus. Vertreter*innen dieser
insbesondere in Deutschland einflussreichen liberalen Position argumentieren, Ka‐
pitalismus verlange nach einer bestimmten Ordnung. Diese stelle sich aber nicht
von selber ein, weshalb ein starker und unabhängiger Staat diese etablieren und
aufrechterhalten müsse. Für einen kurzen Überblick zum Ordoliberalismus, siehe
z. B. Ötsch und Pühringer (2021).

319 Bereits die Möglichkeit, rechtlicher oder politischer Repression ausgesetzt zu sein,
beeinflusst das Verhalten, was man als chilling effect bezeichnen kann. Der aus dem
kanadischen und US-amerikanischen Rechtskontext stammende Begriff beschreibt
den entmutigenden Effekt oder Einfluss repressiver Institutionen (vgl. «Chilling
Effect» o. J.). Ein Beispiel dafür sind Gesetze, die Kosten von Schäden, die in
Zusammenhang mit einer Demonstration entstehen, auf die Teilnehmer*innen ab‐
wälzen. Je nach Ausgestaltung dieser Regelungen können diese dazu führen, dass
zahlreiche Leute davon absehen, an einer Kundgebung teilzunehmen – und damit
ihre z. B. in der Schweizer Bundesverfassung (Art. 22 BV) oder der Europäischen
Menschenrechtskonvention (Art. 11 EMRK) verankerten Rechte wahrzunehmen.
In Zusammenhang mit Demonstrationen kann auch die Auslegung des Straftatbe‐
standes Landfriedensbruch (Art. 260 Schweizerisches Strafgesetzbuch (StGB)) zu
einem Chilling Effekt führen. Der Straftatbestand ist eine Sonderfall im Schweizer
Strafrecht, da man für diesen verurteilt werden kann, ohne die Straftat selber zu
begehen. „Wer an einer öffentlichen Zusammenrottung teilnimmt, bei der mit ver‐
einten Kräften gegen Menschen oder Sachen Gewalttätigkeiten begangen werden,
wird mit Freiheitsstrafe bis zu drei Jahren oder Geldstrafe bestraft“ (Art. 260 Abs. 1
StGB). Damit kann Anwesenheit ausreichend sein für eine Verurteilung. Der Straf‐
tatbestand wird oftmals nach Demonstrationen angewandt (für die journalistische

7 Progressive Sicherheit

396

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist es aber fraglich, ob sie mit dem Anspruch vereinbar sind, freiheits- und
autonomiefördernd zu sein.

7.2.1 Sozialstaat

Ein weiterer Institutionenkomplex, der sich mit „Sicherheit“ befasst, sind
sozialstaatliche Einrichtungen. Sozialstaaten greifen durch ihre Policies in
die Marktwirtschaft ein, um soziale Sicherheit und soziale Gerechtigkeit
herzustellen.320 Sie betreiben zum einen Sozialpolitik (Garantie eines mini‐
malen Lebensstandards durch Zugang zu finanziellen Mitteln oder durch
Dienstleistungen), sind um die soziale Sicherheit besorgt (Absicherung ge‐
gen materielle Risiken durch Unfall, Krankheit, Alter oder Arbeitslosigkeit),
verteilen durch progressive Steuern – die ebenfalls der Finanzierung der
Sozialleistungen dienen – primäre Einkommen um und sind um Chancen‐
gleichheit bemüht, indem sie in einem gewissen Grad klassen- und status‐
unabhängigen Zugang zu sozialen und kulturellen Dienstleistungen geben
(vgl. Degen 2013). Können sozialstaatliche Institutionen autonomie- und
freiheitsfördernd sein?

Aufarbeitung eines Beispiels (Demonstration „Basel nazifrei“ im Jahr 2018), siehe
z. B. Conzett und Faulhaber 2020a, 2020b).

320 Eine allgemein anerkannte Definition davon, was ein Sozial- oder Wohlfahrtsstaat
ist, fehlt (Degen 2013). Angesichts der kontroversen Diskussion darum, was die
Ziele und Mittel sozialstaatlichen Handelns sein sollen, ist dies nicht weiter verwun‐
derlich. Auf deskriptiver Ebene ist es aber möglich, den Begriff zumindest etwas
zu schärfen. Schubert und Klein (2020) umschreiben beispielsweise den Wohlfahrts‐
staat als „einen Staat, der eine Anzahl unterschiedlicher (Fürsorge‑)Massnahmen,
Programme und Politiken anwendet, die der sozialen, materiellen und kulturellen
Wohlfahrt der Bevölkerung dienen.“ Degen (2013) erklärt, ein Sozialstaat kombinie‐
re meistens Rechtsstaat mit einem kapitalistischen Wirtschaftssystem, bei dem sich
die Produktionsmittel in Privateigentum befinden, ergänzt aber bürgerliche Grund‐
rechte mit sozialen Rechten oder mit (weniger verbindlichen) Sozialzielen und
interveniert in die Marktwirtschaft. Ich benutze ich eine engere Definition und ver‐
stehe unter dem Begriff Sozial- respektive Wohlfahrtsstaat die Gesamtheit staatlicher
Institutionen, mit welchen auf die bestehende soziale Ordnung eingewirkt wird, um
eine gewisse Verteilung von Gütern zu erreichen. Darüber hinaus verwende ich So‐
zial- und Wohlfahrtsstaat als Synonyme – auch wenn erstens im deutschsprachigen
Raum Sozialstaat den international verwendeten Begriff Wohlfahrtsstaat (welfare
state) ersetzt, da dieser oft negativ konnotiert war (Degen 2013), und zweitens der
Begriff Wohlfahrtsstaat zum Teil als umfassender als der Sozialstaat angeschaut wird
(z. B. Schubert und Klein 2020).

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

397

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie wir in Abschn. 4.4.2 bereits in Bezug auf das Bildungs- und Gesund‐
heitssystem gesehen haben, so sind auch sozialstaatliche Institutionen zwei‐
schneidige Schwerter. Einerseits können sie unser Leben verbessern und
uns erlauben, nicht nur zu überleben. Empirische Studien des US-ameri‐
kanischen Politikwissenschaftlers Benjamin Radcliff und dessen Kolleg*in‐
nen (siehe z. B. Flavin, Pacek, und Radcliff 2011; Radcliff 2013) stützen
beispielsweise die These, der Wohlfahrtsstaat verbessere das Wohlbefinden
der Bürger*innen.321 Andererseits besitzen sozialstaatliche Institutionen pa‐
ternalistisches und hegemoniales Potenzial. Egoumenides (2014, 244–45)
weist beispielsweise auf das Herrschaftspotenzial hin, welches dem Gesund‐
heitssystem innewohnt. Das System kann man dazu missbrauchen, um
Personen vom System abhängig zu machen, sie zu misshandeln oder als
„Verrückte“ unsichtbar zu machen. Dieses Potenzial ist den sozialstaatlichen
Institutionen ebenfalls inhärent. So argumentieren beispielsweise (neo)libe‐
rale Kritiker*innen, der Wohlfahrtsstaat setzte falsche Anreize, die zu einer
individuellen Bevormundung führen sowie Eigeninitiative und Selbstver‐
antwortung einschränkten. Diese Kritik respektive das Bewusstsein um
die möglichen negativen Konsequenzen von Sozialpolitik ist dabei kein
neueres Phänomen (vgl. Kersbergen und Vis 2013, 34). Bereits im 19. Jahr‐
hundert argumentierten zum Beispiel liberale Ökonomen, die Sozialgesetz‐
gebung des Vereinigten Königreiches, die dafür gedacht war, die Armut
der agrarischen Landbevölkerung zu mindern, hätte einen negativen Effekt
auf das wirtschaftliche Wachstum und beschleunigten das Bevölkerungs‐
wachstum. Die 1795 eingeführte Speenhamland-Gesetzgebung garantierte
beispielsweise Arbeitern ein ausreichendes Familieneinkommen durch Zu‐
satzzahlungen zum Gehalt, die von der Anzahl Kindern und dem Brotpreis
abhängig waren. Da unter anderem dadurch die Arbeitgeber einen Anreiz
hatten, nicht existenzsichernde Löhne auszuzahlen, weil die Gemeinde
durch ihre Zahlungen ein existenzsicherndes Einkommen garantierten,
blieben die Löhne zu tief. Der liberale britische Ökonom Thomas Malthus
sah in der Sozialgesetzgebung seiner Zeit zudem einen Treiber des Bevöl‐
kerungswachstums, weil das Sozialrecht Angehörige der Unterschicht zu

321 In ihrer Untersuchung kommen Flavin, Pacek und Radcliff zum Schluss, sozialstaat‐
liche Interventionen in die Wirtschaft verbesserten nicht alleinig das Wohlbefinden
von Personen aus der Unterschicht, sondern verbesserten das Wohlbefinden aller.
Für die Autoren folgt daraus aber nicht, eine Marktwirtschaft sei dem allgemeinen
Wohl abträglich, da kapitalistische Wirtschaftsordnungen in diesem Punkt alternati‐
ven Formen überlegen seien (Flavin, Pacek, und Radcliff 2011, 264).

7 Progressive Sicherheit

398

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


frühen Heiraten und grossem Kinderreichtum motivierte.322 Ebenfalls wur‐
de argumentiert, die Hilfe würde den Anreiz zum Arbeiten reduzieren und
Abhängigkeiten schaffen, weshalb die Abschaffung der damaligen Gesetze
die einzige Möglichkeit sei, die Unterschicht zum Arbeiten zu disziplinieren
(Kersbergen und Vis 2013, 34).

Dieses „erzieherische“ Momentum sozialpolitischer Regelungen lässt
sich durch ein weiteres historisches Beispiel zeigen, welches heute als
Geburtsstunde des modernen Wohlfahrtsstaats gilt: Otto von Bismarcks
Sozialgesetzgebung im 19. Jahrhundert (38–39). Bereits vor der Deutschen
Einigung im Jahr 1871 hatte das Königreich Preussen ab den 1840ern mit
Sozialversicherungen experimentiert. Das Deutsche Reich war dann der
erste Nationalstaat, der verpflichtende allgemeine Sozialversicherungen im
grossen Stil etablierte. Auf die Krankenversicherung im Jahr 1883 folgten
1884 eine Unfallversicherung und 1889 eine Invaliditäts- und Altersversi‐
cherung.323 Der Initiator dieser Entwicklung war der damalige Reichskanz‐
ler Otto von Bismarck. Seine Motivation war, den sozialistischen und so‐
zialdemokratischen Parteien den Boden abzugraben und die Arbeiter ans
Deutsche Reich zu binden. Die Sicherheit des Einkommens an den Staat
zu knüpften verfolgte das Ziel, den Arbeitern ein Interesse an der Stabilität
des Staates zu geben. Dies sollte ihnen einen gewichtigen Grund geben,
von einem Umsturz der etablierten Ordnung abzusehen. Zwar erreichte
Bismarck seine politischen Ziele damit nicht, sie zeigen aber das antieman‐
zipatorische Potenzial des staatlichen sozialpolitischen Handelns auf.

Aber aus diesem Potenzial zu schliessen, sozialpolitisches Handeln sei
intrinsisch hegemonial, wäre übereilt. Zumindest theoretisch liegt ein frei‐
heits- und autonomiefördernder Sozialstaat im Bereich des Möglichen, wie
beispielsweise die Diskussionen um das bedingungslose Grundeinkommen
zeigen. Bei diesem handelt es sich um eine radikale sozialpolitische Mass‐
nahme einer regulären, meist monatlichen finanziellen Zuwendung für alle
Mitglieder einer Gemeinschaft, die diese ohne Bedürftigkeitsprüfung und
unabhängig des individuellen Wohlstandes erhalten. Die Zuwendung ist
an keine Bedingungen geknüpft und soll gemäss den meisten Vorschlägen
so hoch sein, dass sie ein Leben ohne wirtschaftliche Unsicherheit ermög‐

322 Malthus’ Argument lässt sich aber zumindest in Bezug auf das Bevölkerungswachs‐
tum empirisch nicht erhärten (Wrigley und Smith 2020).

323 Diese Entwicklung führte in anderen Staaten ebenfalls zur Entwicklung von sozial‐
staatlichen Institutionen. Einen Überblick über die Entwicklung der Sozialversiche‐
rung in der Schweiz bietet z. B. Degen (2015).

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

399

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


licht (Bidadanure 2019, 482) Befürworter*innen sehen im bedingungslo‐
sen Grundeinkommen eine sozialpolitische Massnahme, die frei von sozi‐
alstaatlichem Paternalismus ist (z. B. Van Parijs und Vanderborght 2017,
Kap. 5). Da das Grundeinkommen an keine Bedingungen geknüpft wer‐
den soll, fehlt ihm der Zwangscharakter, der in anderen sozialpolitischen
Instrumenten (z. B. in der Arbeitslosenversicherung) präsent ist. Diese gibt
einer arbeitslosen Person den Raum, ihre Qualifikationen zu verbessern
oder sich in ihrer Gemeinschaft zu engagieren (z. B. Barry [2001] 2013,
102). Es verhindert auch, dass sie gefährliche, entfremdende, sinnlose,
herabsetzende oder prekäre Arbeit – was David Graeber (2020, 40) als
Bullshit-Job bezeichnet – annehmen muss. Wir können damit im bedin‐
gungslosem Grundeinkommen ein Mittel sehen, um einerseits Menschen
von Herrschaft zu befreien (z. B. Pettit 2007) und andererseits die soziale
Basis für Selbstrespekt zu sichern respektive zu schaffen (z. B. Mckinnon
2003). Darüber hinaus hat diese sozialpolitische Massnahme das Potenzi‐
al, ein Demokratisierungswerkzeug zu sein, indem es die Verbindung zwi‐
schen Einkommen und Beschäftigung als auch die gegenseitige Stärkung
der Institutionen Ehe, Beschäftigung und Staatsbürgerschaft durchbricht
(Pateman 2004).324

Ob Intention und effektive Wirkung sozialstaatliche Massnahmen in der
Umsetzung decken, ist – wie bereits das historische Beispiel von Bismarcks
Sozialpolitik zeigt – eine empirische Frage, die sich nicht unabhängig vom
Kontext klären lässt, in dem eine Sozialpolitik implementiert wird. Eben‐

324 Das bedingungslose Grundeinkommen ist nicht ohne Kritik geblieben. Kritische
Stimmen weisen einerseits auf Probleme hin, die sich aus der Umsetzung ergeben.
Führt man ein bedingungsloses Grundeinkommen ein, könnte dies einerseits nicht
nur bei dessen Gegner*innen in Steuerhinterziehung münden und eine ablehnende
Haltung gegenüber sozialstaatlichen Institutionen verstärken. Andererseits könnte
die Einführung gar die Abhängigkeiten gewisser Bevölkerungsgruppen (z. B. Frau‐
en) verstärken und Staaten dazu bewegen, von weiterem sozial- und arbeitsrechtli‐
che Massnahmen abzusehen (z. B. Diamond 2017). Dies schwächte oder verhinderte
die Etablierung einer egalitäreren Gesellschaft. John Rawls (2001, 179) spricht sich
ebenfalls gegen das bedingungslose Grundeinkommen aus. Für ihn sollten wir keine
Institutionen schaffen, die Personen unterstützen, die den ganzen Tag Freizeitakti‐
vitäten (z. B. Surfen) nachgehen wollen. Wollen diese ein Einkommen, sollen sie
dafür arbeiten (für eine vergleichbare Position, siehe Dworkin 2000, 336). In einer
Welt ohne Bullshit-Jobs mag eine solche Position überzeugend sein. Gefährliche,
entfremdende, sinnlose, herabsetzende oder prekäre Arbeit ist aber für viele eine
Tatsache, was das Beharren darauf, man müsse als arbeitslose Person zwingend
arbeiten gehen, im heutigen Kontext als zynisch erscheinen lässt (vgl. dazu Bidada‐
nure 2019, 489–90).

7 Progressive Sicherheit

400

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


falls lässt sich die Performanz dieser Institutionen nicht im Allgemeinen,
sondern alleinig im Speziellen bestimmen. Folglich lässt sich die normale
Rechtfertigung nicht im Vornherein herleiten. Das Einzige, was wir tun
können, ist uns zu fragen, ob sozialstaatliche Institutionen das Potenzial
besitzen, besser den Gründen nachkommen zu lassen, die für uns gelten,
wenn wir den Anweisungen nachkommen. Nehmen wir unsere Pflicht,
Menschen in Not zu helfen. Derweil sich aus diesem moralischen Sollen
Handlungsgründe ergeben, ist deren Inhalt und Umfang nicht ohne Weite‐
res ersichtlich. Bin ich verpflichtet, allen Menschen zu helfen? Muss ich
nur jene in meinem näheren Umfeld unterstützen? Welche Form von
Unterstützung ist angebracht? Diese Liste von Fragen liesse sich beliebig
erweitern und zeigt, wie schwierig es sein kann, aus einer moralischen
Pflicht oder Prinzip effektive Handlungen abzuleiten. Erschwerend hinzu
kommt, dass es sich dabei nicht um den einzigen Fragenkomplex handelt,
dem wir uns gegenübersehen. Selbst wenn wir uns auf den sozialpolitischen
Kontext beschränken, ist die Zahl der mitunter äusserst komplexen Fragen
immens, die sich aus verschiedenen moralischen Pflichten ergeben. Diese
Herausforderungen beginnen bereits auf der Stufe der Pflichten: Haben
wir eine Pflicht, für ältere Menschen zu sorgen? Müssen wir für selbstver‐
schuldete Krankheiten aufkommen? Ist es unsere Pflicht, jemandem ohne
Einkommen unter die Arme zu greifen? Daran anschliessend ergeben sich
diverse Fragen zur Umsetzung, deren Beantwortung nicht weniger kontro‐
vers sein wird, als die Identifikation der für uns geltenden Pflichten. Diese
Komplexität spricht für Institutionen, die uns von der Zumutung entlasten,
selbstständig Antworten zu finden. Tun sie dies, erreichen sie normale
Rechtfertigung. Da wir die hier umrissenen Gründe auch ohne den sozi‐
alstaatlichen Institutionenkomplex besässen, kann die Abhängigkeitsthese
ebenfalls erfüllt werden. Damit haben sozialstaatliche Institutionen hohes
Legitimationspotenzial, solange sie darauf zielen, Selbstermächtigung zu
ermöglichen.

7.2.2 Bildungssystem

Neben Systemen sozialer Sicherheit habe ich mit dem Bildungssystem im
Verlauf dieser Arbeit mehrmals einen Bereich erwähnt (siehe Abschn. 3.1.3,
5.2.5, 6.2.1, 7.1), der ein hohes Legitimationspotenzial besitzen könnte. Die
Fähigkeit, autonom zu handeln, ist als Potenzial im Menschen angelegt.

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

401

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Um dieses nutzen zu können, müssen wir aber gewisse Kompetenzen
erlangen und ein gewisses Referenzwissen besitzen.325 Deshalb brauchen
wir Bildung sowie Lernkontexte, die uns mit alternativen Lebensentwürfen
konfrontieren. Dies bedeutet auch, Kinder bis zu einem gewissen Grad aus
dem Einflussbereich der Eltern herauszulösen.326 Wie aber in Abschn. 4.4.2
bereits angesprochen, kann ein Bildungssystem als Mittel zur Indoktrinati‐
on und damit zur Herrschaftssicherung missbraucht werden (Egoumenides
2014, 244–45). Diese Intention lässt sich am Beispiel von Stephen Macedos
Argumentation für politische Bildung durch einen liberalen Staat zeigen.

Im Essay „Multiculturalism for the Religious Right?“ argumentiert Mace‐
do (1995) für eine zwingende Bildung an Schulen, was in der Konsequenz
die Möglichkeit für Heimunterricht einschränkt. Ein Essay bezieht sich
auf den US-amerikanischen Kontext und nimmt den Gerichtsfall Mozert
v. Hawkins (827 F.2d 1058) von 1987 als Ausgangspunkt. Eltern von Schü‐
ler*innen einer öffentlichen Schule nahmen Anstoss an der unterrichteten
Literatur und den darin angesprochenen Themen. Darunter war beispiels‐
weise Shakespeares MacBeth. Die Eltern störten sich am Einsatz von Zau‐
berei in der Tragödie, da diese den religiösen Überzeugungen der Eltern
widerspreche. Deshalb reklamierten diese das Recht zu entscheiden für

325 Um welche Kompetenzen und welches Grundlagenwissen es sich dabei handelt,
ist eine kontrovers diskutierte Frage. Beispielsweise besteht in der (deutschspra‐
chigen) Politischen Bildung keine Einigkeit darüber, welche Kompetenzen eine
Voraussetzung sind, um politisch Partizipieren zu können (Thyroff et al. 2020,
130). Verschiedene Autor*innen nennen Fähigkeiten wie, Erkenntnisse zu gewinnen,
Urteile zu bilden und zu handeln (z. B. Krammer 2008; Kühberger 2015), die dann
in Kompetenzen (z. B. politische Urteils-, Handlungs-, Methoden- und Sachkompe‐
tenz, Krammer 2008, 7–11) übersetzt werden. Ein „Arbeitswissen“ bildet dabei die
notwendige Grundlage, um sich mit politischen Themen, Phänomen, Positionen
oder Problemen auseinanderzusetzen. Welches Wissen notwendig ist, müssen die
Beteiligten im Rahmen der Auseinandersetzung mit der Problemstellung definieren
(Krammer 2008, 6; Nonnenmacher 2010, 460), womit die Menge an vornherein
definierbaren Wissens gering sein wird. Zamora, Schafroth, und Röder (2020, 5–6)
kritisieren die bestehenden Kompetenzmodelle aber als weder theoretisch noch
empirisch geeignet und schlagen als Konsequenz daraus ein vereinfachtes Kompe‐
tenzmodell vor, welches aus drei Dimensionen besteht: Wissen, Einstellungen und
Fähigkeiten.

326 Selbst für Eltern, die sich darum bemühen, ihren Kindern Mittel und Wege aufzu‐
zeigen, um ihr Leben selber zu gestalten, und ihre Kinder deshalb unter anderem
mit alternativen Kontexten in Berührung bringen, ist das Fehlen eines gesamtge‐
sellschaftlichen Bildungssystem tendenziell eine Zumutung, da sie alles alleine ma‐
chen müssen, was Ressourcen wie Zeit und/oder Geduld beansprucht. Bereits dies
spricht für ein gesamtgesellschaftliches Bildungswesen.

7 Progressive Sicherheit

402

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich, was ihren Kindern gelernt wird. Macedo verteidigt aus einer liberalen
Position heraus die Entscheidung, den Eltern dieses Recht nicht zuzugeste‐
hen. Seine grundlegenden Überlegungen sind aber nicht einzig für den
US-amerikanischen Kontext relevant.

Für Macedo basiert Liberalismus auf geteilten politischen Werten und
Praktiken wie Toleranz und gegenseitigem Respekt, Achtung rechtsstaatli‐
cher Prinzipien sowie des demokratischen Prozesses, kritisches Denken
in Bezug auf öffentliche Angelegenheiten und dem Wille, leitende politi‐
sche Prinzipien anzuerkennen, die wir öffentlich gegenüber anderen ver‐
nünftigen Bürger*innen rechtfertigen können (67). Der darauf aufbauende
liberaldemokratische Verfassungsstaat kann nur überleben, wenn die Bür‐
ger*innen dessen grundlegende Prinzipien anerkennen und verteidigen.
Bürger*innen besitzen neben ihren Rechten ebenfalls Pflichten, wobei für
Macedo die Pflicht zentral ist, die Rechte der Mitbürger*innen zu respektie‐
ren (67–69). Diesen Respekt zeigen wir unter anderem, indem wir Gründe
für getroffene politische Entscheide geben. Dies setzt voraus, im politischen
Kontext auf Gründe und Prinzipien zu fokussieren, die wir alle als Gemein‐
schaft teilen können, und damit religiöse Überzeugungen zurückzustellen.
Ein friedliches Nebeneinander stellt sich in einer pluralen Gemeinschaft
unter diesen Bedingungen nicht automatisch ein. Dafür braucht es neben
„guten“ – d. h. die grundlegenden Prinzipien anerkennende – Bürger*innen
politische Institutionen und Schulen. Denen kommt die wichtige Rolle zu,
Kindern und Jugendlichen durch eine politische Bildung die Tugenden
guter Bürger*innen näherzubringen, sie mit religiöser Diversität vertraut
zu machen und ihnen die Neutralität des Staates gegenüber Religion zu
vermitteln. Politische Bildung ist folglich nicht neutral und dient der Erzie‐
hung zu guten Bürger*innen. Folgerichtig spricht Macedo am Ende seines
Essays denn auch von einer angemessenen liberalen politischen Bildung:

A proper liberal civic education will insist that children learn that it is
possible for fellow citizens who affirm the political supremacy of liberal
values to disagree deeply about other matters: not only cultural tastes
but deep religious convictions. A pluralistic multiculturalism will insist
on the good of political respect for many different religions and cultures,
while acknowledging the political authority of a shared point of view.
Multiculturalism properly understood is an important part of a liberal
civic education. (Macedo 1995, 78).

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

403

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Macedos Begriff der Bürger*in ist normativ und geht damit über den Be‐
griff der Staatsbürger*in hinaus.327 Bürger*in zu sein erschöpft sich nicht
nur darin, einer politischen Gemeinschaft anzugehören, sondern ist auch
gleichbedeutend damit, mit den Mitbürger*innen geteilte politische Prinzi‐
pien zu besitzen. Das Bildungsregime ist ein Mittel, um diese Prinzipien zu
vermitteln und damit zum Überleben der liberaldemokratischen Ordnung
beizutragen:

Liberal constitutionalism is not only about rights and freedom, after all,
it is also about sustaining political and social structures that work to
educate individuals and shape communities in ways that are congruent
with liberalism. This is not only legitimate but essential political work,
which will nevertheless have very unequal consequences for different
religious communities. (Macedo 1995, 78).

Zwar fokussiert Macedo im Essay auf religiöse Gemeinschaften, seine
Überlegungen sind aber auf nicht religiös motivierte Opposition zum libe‐
raldemokratischen Verfassungsstaat übertragbar. Mit seiner Argumentation
weist Macedo die These zurück, der liberale Staat müsse neutral sein in
seinem Handeln. Zumindest in Bezug auf die öffentliche Ordnung darf
und muss der liberaldemokratische Staat auf sein Fortbestehen hinarbeiten.
Dies bedeutet aber nicht, religiöse Überzeugungen seien aus dem öffentli‐
chen Leben zu verdrängen, sie sind aber für Macedo im politischen Kon‐
text der Autorität von rationalen Gründen unterzuordnen.

Eine Position, wie sie Macedo vertritt, mag zwar innerhalb des liberalen
Lagers umstritten sein (z. B. Kukathas 2001, 326–29), diese Einstellung hat‐
te und hat aber in unterschiedlichen Facetten Einfluss darauf, wie Bildung
in liberaldemokratischen Staaten umgesetzt wird. So war seit dem Ende
des Zweiten Weltkrieges eine der wichtigsten Bildungsaufgaben in Libe‐
raldemokratien, in Übereinstimmung mit grundlegenden demokratischen
Werten die nächste Bürger*innengeneration zu fördern, um diese darauf

327 Der Begriff Bürger*in umfasst sowohl normative als auch rechtliche Aspekte (Kymli‐
cka 1998; Leydet 2011). Die rechtliche Dimension bezieht sich auf die durch das
Rechtssystem festgelegten Rechte und Pflichten (für den Schweizer Kontext, siehe
z. B. Spescha, Kerland, und Bolzli 2010, 315–16). Ob man in deren Genuss kommt,
ist vom rechtlichen Status abhängig. Grundsätzlich gibt es neben der Naturalisation
zwei Prinzipen zum Erhalt des Staatsbürgerrechts (Spescha, Kerland, und Bolzli
2010, 316): Man erhält das Bürgerrecht durch Abstammung (Abstammungsprinzip
oder ius sanguinis) oder durch den Geburtsort (Geburtsprinzip oder ius soli). Den
dadurch definierten rechtlichen Status einer Person als Angehörige eines Staates
nenne ich Staatsbürger*innenschaft.

7 Progressive Sicherheit

404

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vorzubereiten, ihre Verantwortung für die politische Zukunft übernehmen
zu können (Lilja 2018, 538).

Das Bildungssystem derart auszurichten ist aber problematisch. Kuka‐
thas (2001, 327) argumentiert beispielsweise, aus liberaler Sicht sollte man
hellhörig werden, werden Institutionen zur Erziehung genutzt. Die Proble‐
matik daran lässt sich auf der Basis von Hannah Arendts Kritik an „politi‐
scher“ Erziehung herausarbeiten. Gewünschte politische Zustände durch
Erziehung zu erreichen, weist Hannah Arendt zurück, weil dadurch die
Natalität der Kinder verneint wird, weil die Erwachsenen dadurch ihre
Verantwortung für den Status quo nicht übernehmen und weil Erziehung
und das Politische unterschiedliche, nicht vereinbare Sphären sind. Mit
Natalität beschreibt Arendt ([1958] 2020) die Tatsache, „dass wir alle durch
Geburt in die Welt gekommen sind und dass diese Welt sich ständig durch
Geburt erneuert“ (276). Dies ist für Arendt neben Pluralität328 eine Voraus‐
setzung für politische Politik.

Arendt argumentiert in „Die Krise der Erziehung“ gegen das „rous‐
seausche“ Erziehungsideal, welches Erziehung als ein Mittel sieht, um ge‐
wünschte politische Zustände zu erreichen. Diese Herangehensweise ist für
sie nicht haltbar (259). Erstens gehen Erziehung und Politik nicht zusam‐
men, da man es in der Politik nur mit Erwachsenen zu tun hat und diese
erziehen zu wollen ist dasselbe, wie diese bevormunden zu wollen. Zwei‐
tens nimmt man damit den Kindern, will man sie zu Bürger*innen „eines
utopischen Morgens“ erziehen, die Möglichkeit, selber Neues zu verwirkli‐
chen. Diese Krise geht für Arendt auf drei problematische Grundannahmen
zurück (262–64): Erstens bilden Kinder unter sich eine selbstverwaltete
Gemeinschaft. Die Erwachsenen sollen sie dabei lediglich unterstützen.
Den Kindern geht aber, ziehen sich die Erwachsenen aus der Welt der
Kinder zurück, die direkte Bezugsperson verloren. Lehrer*innen sind den
Kindern zwar hoffnungslos überlegen, bieten ihnen aber eine konkrete und
greifbare Möglichkeit, sich an ihnen „abzuarbeiten“. Zweitens müssen Leh‐

328 Mit Pluralität beschreibt Arendt ein spezifisch menschliches Phänomen, welches
sich paradoxerweise sowohl als Gleichheit als auch als Verschiedenheit manifestiert
(Oeftering 2013, 95–96). Gleichheit durch die Fähigkeit, eine Sprache zu sprechen.
Verschiedenheit durch die Individualität der Menschen (sowie des sich Mitteilens).
In der Politik geht es folglich ums Zusammen- und Miteinandersein der Verschiede‐
nen, sprich um Pluralität (Oeftering 2013, 96) Mit dem Konzept der Pluralität, bei
der es sich für Arendt um einen apriorischen Fakt handelt, stellt sie Arendt gegen
einen völkischen (oder nationalen) Staatsbegriff, der auf homogene Gesellschaften
setzt (Loick 2012, 168).

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

405

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rer*innen pädagogische und keine fachlichen Expert*innen sei. Deshalb ist
es nicht nötig, ein Fach zu beherrschen, da die Lehrer*innen als pädagogi‐
sche Expert*innen grundsätzlich jeden Stoff vermitteln können. Drittens
sei auf praktisch anwendbare Skills zu fokussieren und „totes Wissen“ zu
vermeiden. Das Argument dahinter sei, dass man nur wissen und erkennen
könne, was man selbst gemacht habe. Die Übertragung dieser Annahme
auf die Erziehung hält Arendt (für „ebenso primitiv wie einleuchtend“: Sie
bestehe darin, „das Lernen durch Tun so weit wie möglich zu ersetzen“
(264).

Eine daran ausgerichtete Erziehung verkennt aber ihre Funktion. Diese
soll einerseits die Skills vermitteln, die man benötigt, in der Welt zu über‐
leben. Darüber muss sie aber hinausgehen, weil jedes neu geborene Kind
Neues in die Welt bringt (266). Sie sind zunächst auf Geborgenheit und
Schutz vor der Welt angewiesen, ohne welchen Sie nicht gedeihen können
(267–69). Kinder kommen dann oft zum ersten Mal mit der weiteren Ge‐
sellschaft und der Welt als Ganzes durch die Institution Schule in Kontakt.
Doch deshalb ist diese nicht automatisch mit der Welt gleichzusetzen,
sondern kommt zwischen der Sphäre des Privaten und der Öffentlichkeit
zu liegen. Dies macht die Schule zu einer zwischen Welt und Kind vermit‐
telnden Institution (269–70). Die Aufgebe der Schule ist folglich, die Kinder
mit der Welt vertraut zu machen und sie in diese zu integrieren. Tun die
Erwachsenen dies nicht, weigern sie sich, ihre Verantwortung für die Welt
und deren momentane Ordnung zu übernehmen (271). Erziehung hat für
Arendt damit einen inhärent konservativen Charakter, da es ums Hegen
und Schützen geht: „das Kind gegen die Welt, die Welt gegen das Kind, das
Neue gegen das Alte, das Alte gegen das Neue“ (273). Dies unterscheidet
Erziehung vom Politischen. Danach zu streben, den Status quo zu erhalten,
führt dort ins Verderben, weil in der Welt alles im Vergehen begriffen ist,
greift der Mensch nicht bewusst ein und schafft Neues.

Unsere Hoffnung hängt immer an dem Neuen, das jede Generation
bringt; aber gerade weil wir nur hierauf unser Hoffnung setzen können,
verderben wir alles, wenn wir versuchen, das Neue so in die Hand zu
bekommen, dass wir, die Alten, bestimmen können, wie es aussehen
wird. (Arendt [1958] 2020, 273).

Erziehung steht damit in einem Spannungsfeld zwischen der Bewahrung
und Heranführung ans Alte und der Bewahrung und Ermöglichung des
Neuen. Damit ist Orientierung nicht ausreichend, es gilt auch, Kinder auf

7 Progressive Sicherheit

406

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„[…] ihre Aufgabe der Erneuerung einer gemeinsamen Welt vorzubereiten“
(276).

Arendts Kritik zeigt die Gefahr politisch oder ideologisch ausgerichteter
Bildung auf. Indem man Kinder dazu erzieht, einem gesetzten Ideal von
Bürger*innen zu entsprechen, verweigert man ihnen die Möglichkeit, ihre
neue Sicht auf die Dinge und ihre neuen Ideen einbringen zu können.
Durch die Indoktrination verneint man die Natalität, was zur Auslöschung
des Politischen führt.

Folgt daraus, Politische Bildung sei unmöglich und an Schulen sollen
keine politischen Kompetenzen aufgebaut werden? Um diese Frage zu be‐
antworten, müssen wir zunächst auf einen entscheidenden Punk in Arendts
Argumentation eingehen. Für sie ist die Welt der Kinder und Jugendlichen
klar von jener der Erwachsenen getrennt. Tonio Oeftering (2013, 182)
stellt in seiner Auseinandersetzung mit Arendt infrage, ob diese strikte
Trennung zwischen Kindern und Erwachsenen, möglich ist. Damit dies
gelänge, müsste die Welt der Heranwachsenden erstens ein politikfreier
Raum sein und zweitens das Heranwachsen ohne Berührungen mit dem
Politischen stattfinden. Insbesondere der zweite Punkt ist in Bezug auf die
Welt, in der wir leben, unwahrscheinlich. Für Gert Biesta (2010, 567) ist
Arendts Argument für die strikte Trennung zwischen Erziehung und Politik
nicht überzeugend, da sie auf einer nicht hinterfragten Differenzierung
zwischen Kindern und Erwachsenen beruht. Dies mache es für Arendt
unmöglich, die politische Dimension von Bildungsprozessen und ‑prakti‐
ken anzuerkennen, und beschränke sie darauf, über die Voraussetzungen
fürs Politische, fürs Handeln und für Freiheit in psychologischen Begriffen
nachzudenken. Es könne für sie daher lediglich um die Bereitschaft fürs
Politische gehen, welches mit dem Übergang von Kindheit ins Erwachse‐
nenalter zusammenfalle. Oefterings und Biestas Einwände machen es so‐
wohl auf empirischer als auch auf normativer Ebene fraglich, ob Arendts
strikte Trennung zu überzeugen vermag.

Kinder (im deskriptiven Sinn) als apolitische Wesen zu begreifen, ist pro‐
blematisch. Dies verkennt deren kognitive Fähigkeiten und geht von einem
unglaubwürdigen, klar definierten Übergang von Kindheit ins Erwachse‐
nenalter aus. Aber ein Kind wird nicht von einem Tag auf den anderen
in einem normativen Sinn mündig, sondern durchläuft im Laufe seiner
kognitiven und moralischen Entwicklung unterschiedliche Phasen. Die ge‐
nannten Punkte lassen sich folglich abschwächen, wenn man Erwachsene
und Kinder erstens als normative Begriffe und zweitens als Kontinuum
versteht. Jemanden im normativen Sinn als erwachsen zu bezeichnen, be‐

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

407

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deutet der Person ein selbstständiges und verantwortungsvolles Handeln
zuzugestehen. D. h. es hat nichts damit zu tun, ob eine Person über 18 Jahre
alt ist oder nicht. Es gibt ferner keinen Grund, „erwachsen“ in einem Ganz-
oder-Garnicht-Sinn zu verwenden. Ist Autonomie graduell, dann muss
Erwachsensein ebenfalls einen graduellen Charakter haben. Eine Person
kann in einem Bereich viel, in einem anderen wenig wissen, verstehen
oder begreifen. Das gilt ebenfalls in Bezug aufs autonome Handeln. Arendt
([1958] 2020, 270) spricht denn auch davon, dass Kinder „graduell“ mit der
Welt vertraut gemacht werden müssen. Dies ist besser mit einem Verständ‐
nis vereinbar, welches Kinder und Erwachsene als Kontinuum versteht, als
eines, welches davon ausgeht, eine Person sei entweder ein Kind oder eine
Erwachsene.

Die Konsequenz daraus, die strikte Trennung zwischen Kindheit und
Erwachsensein zurückzuweisen und die beiden Begriffe als Extrema eines
Kontinuums zu verstehen, lässt sich anhand eines weiteren Kritikpunkts
an „Die Krise der Erziehung“ illustrieren. Schutz und Sandy (2015) argu‐
mentieren, Arendts Position zur Erziehung sei nicht mit ihren anderen
Schriften kompatibel, da sie in diesen keine so strikte Trennung zwischen
der öffentlichen und der privaten Sphäre vornehme wie in „Die Krise
der Erziehung“. Derweil für Schutz und Sandy Kinder nicht verfrüht mit
der konfliktgeladenen Öffentlichkeit in Kontakt kommen sollten, kann die
Bühne deliberativer Freundschaft eine beschränkte Öffentlichkeit herstel‐
len, die erlaubt, Kinder in der Schule mit der Öffentlichkeit in Kontakt zu
bringen und ihnen die notwendigen Fähigkeiten für politische Partizipati‐
on mitzugeben. Schutz und Sandy liegen richtig, wenn sie argumentieren,
im Kontext von Freundschaften und durch Diskussionen in der Schule
über die Welt, welche sie durch den unterrichteten Stoff sowie ihre eige‐
nen Erfahrungen kennenlernen, formten Kinder kleine deliberative (Teil‑)
Öffentlichkeiten (38). Und diese können und sollen Räume sein, in denen
Kinder jene Kompetenzen lernen, die sie fürs Politische benötigen. Verste‐
hen wir Kind–Erwachsensein als Kontinuum, lässt sich Schutz und Sandys
Position gar bis zu einem gewissen Grad mit Arendts Argumentation ver‐
söhnen. Denn je näher Kinder und Jugendliche daran sind, erwachsen im
normativen Sinn zu sein, desto mehr bewegen sie sich aus dem Privaten
hinaus in die Öffentlichkeit. Damit folgt daraus, die strikte Trennung zwi‐
schen Kindheit und Erwachsensein zu verneinen, die Aufgabe der strikten
Trennung zwischen privat und öffentlich. Für die Schule bedeutet dies
aber auch, dass sie in einem Spannungsfeld zwischen der privaten und
öffentlichen Sphäre agieren muss.

7 Progressive Sicherheit

408

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dies hat Konsequenzen für ein Bildungssystem. Lilja (2018, 545–48)
argumentiert in seiner Auseinandersetzung mit Arendts Position zur politi‐
schen Erziehung, diese könne nicht politisch sein, da die Institution Schule
nicht durch jene Gleichheit gekennzeichnet ist, die eine Voraussetzung fürs
politische Handeln ist. Dies bedeutet aber nicht, Bildung sei kein wichtiges
Werkzeug, um die nächste Generation auf die politische Partizipation vor‐
zubereiten. Es muss aber mit Bedacht eingesetzt werden, soll Bildung kein
Instrument für Konformität und politische Untätigkeit werden, sondern auf
Emanzipation zielen. In diesem Sinne ist Bildung einerseits eine Vorausset‐
zung aber auch eine Gefahr für das Politische. Folglich braucht es eine
(politische) Bildung, die auf einen „utopischen Morgen“ verzichtet, um die
Natalität der Heranwachsenden zu bewahren (Oeftering 2013, 178). Das
Utopische gehört demnach in die Öffentlichkeit.

Arendt gibt uns in „Die Krise der Erziehung“ zwei Aspekte von auto‐
nomiefördernder Bildung: Integration respektive Orientierung und Eman‐
zipation. Derweil sie auf den ersten Aspekt vertieft eingeht, erwähnt sie
den zweiten lediglich am Rande. Dies mag Arendts ausgesprochen konser‐
vativem Erziehungsbegriff geschuldet sein. Dieser unterscheidet sich aber
von anderen konservativen Bildungs- bzw. Erziehungskonzeptionen durch
die Betonung der Bedeutung „des Neuen“ für den Bereich der Erziehung
(173). Dem Neuen ist wiederum die Emanzipation inhärent. Arendt äussert
sich nicht dazu, wie Erziehung umzusetzen sei. Ohne in die pädagogischen
Details gehen zu wollen – was nicht das Ziel dieser Arbeit ist –, können wir
die beiden Aspekte noch genauer fassen.329 Wie ich anderswo argumentiert
habe (Hubacher 2021, 33–34), verlangt eine Bildung, die das Ideal der Auto‐
nomie befördert, den Kindern und Jugendlichen die Orientierung in der
Welt zu ermöglichen. Damit man sich in der bestehenden Gesellschaft be‐
wegen kann, muss man den Status quo verstehen. Dies ist ebenfalls wichtig,
um im bestehenden Kontext selbstbestimmt handeln zu können. Folglich
muss eine autonome Person in der Lage sein, mit Argumenten, Urteilen
und Meinungen umzugehen, diese zu kontextualisieren, Rechtfertigungen
und Gründe gegeneinander abzuwägen und bestehende Strukturen zu er‐
kennen. Eine Bildung, die Kindern und Jugendlichen keine Orientierung
in der Welt und der Gesellschaft bietet, ist dogmatisch und realitätsfremd.
Deshalb bei Orientierung stehenzubleiben, wäre aber ebenfalls dogmatisch.
Autonomiebefördernde Bildung ist ebenfalls eine Bildung, die kritisches

329 Für einen Vorschlag einer Politischen Bildung, die sich an Arendt orientiert, siehe
z. B. Oeftering (2013).

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

409

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denken und Hinterfragen des Status quo und damit den berechtigten
Widerspruch fördert. Folglich ist eine autonomiefördernde Bildung eine
Bildung, die im Spannungsfeld zwischen Orientierung und Integration auf
der einen und Emanzipation auf der anderen Seite stattfindet. Die beiden
Funktionen lassen sich zwar konzeptionell trennen, sind aber eng mitein‐
ander verbunden. Um sich emanzipieren zu können, muss man zunächst
wissen und artikulieren, was man am Status quo als gut, akzeptabel usw.
respektive schlecht, nicht optimal usw. empfindet, womit Orientierung eine
notwendige Voraussetzung für autonomes Handeln ist. Diese Kritik setzt
wiederum Analysen – sowohl in Bezug auf bestehende Strukturen als auch
in Bezug auf eigene Handlungsmöglichkeiten – voraus.

Vor diesem Hintergrund lässt sich Macedos Argument für eine politische
Bildung auf eine Weise reformulieren, welche die Gefahr der Indoktrinati‐
on anerkennt. Wie Macedo korrekterweise bemerkt, sind liberaldemokra‐
tische Staaten prinzipiengestützte politische Organisationsformen. Welche
Prinzipien eine so verfasste Gesellschaft im politischen Kontext leiten (sol‐
len), ist oftmals im (Verfassungs‑)Recht kodifiziert. Das Recht informiert
die Bewohner*innen eines Staates folglich darüber, welche Prinzipien dies
jeweils sind. Anerkennen wir die Orientierungsfunktion von Bildung, dann
soll diese unter anderem Kinder und Jugendliche über die Prinzipien
aufklären. Kinder und Jugendliche sollen einerseits lernen, welche Rechte
ihnen der Staat zugesteht und welche Pflichten er ihnen auferlegt. Ande‐
rerseits sollen sie die bestehenden politischen Institutionen und Partizipati‐
onsformen kennenlernen, die ihnen der Staat einräumt. Das ist aber nicht
das Ende der Bildung, soll sie autonomiefördernd sein. Sie muss den Kin‐
dern und Jugendlichen ebenfalls beibringen, wie sie den Status quo kritisch
hinterfragen können. Dies bedeutet auch – contra Macedo –, dass sie die
Prinzipien und/oder Institutionen des Status quo ablehnen dürfen.

Stellt dies nicht die Relevanz von Prinzipien infrage? Kukathas (2001,
328) hinterfragt denn auch in seiner Argumentation gegen Macedo die
Rolle, die Prinzipien in einer liberalen Gesellschaft spielen. Für ihn halten
nicht geteilte Prinzipien, sondern gemeinsame Institutionen plurale liberale
Gesellschaften zusammen und lassen Menschen mit unterschiedlichen mo‐
ralischen, religiösen, kulturellen und politischen Einstellungen zusammen‐
leben. Kukathas liegt mit seiner Einschätzung nicht falsch, bedenkt man die
integrative Wirkung, die politische Institutionen besitzen können. Aber sich
ausschliesslich auf diese zu verlassen, kann kontraproduktiv sein. Erstens
waren und sind viele Institutionen nicht universell und es werden immer
wieder Personen oder Personengruppen ausgeschlossen und marginalisiert.

7 Progressive Sicherheit

410

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zweitens ist eine Gesellschaft, die sich nicht auf einige grundlegende poli‐
tische Prinzipien einigt, kaum handlungsfähig. Es wäre aber eine Anmas‐
sung, im Vornherein bestimmen zu wollen, welche Prinzipien das sind und
wie sie zu interpretieren sind. Ebenfalls gibt es – contra Macedo – keinen
Grund, anzunehmen diese Prinzipien müssten zwingend „liberaler“ Natur
sein. Diese sind im Rahmen eines politischen Prozesses zu bestimmen.
Damit dies aber gelingen kann, muss eine Gesellschaft gewisse geteilte
epistemische Prinzipien haben. Die Notwendigkeit dafür zeigt Lynch (2016,
45–50) in Bezug auf das Internet auf. Durch die Bereitstellung von mehr
Informationen gibt uns das Internet nicht nur mehr Dinge, über die wir
uns nicht einig werden können, sondern es ermöglicht uns auch eine
leichtere Auswahl und Selektion der Quellen, die unsere bestehenden Mei‐
nungen bestätigen. Dies erlaubt uns aber ebenfalls in den meisten Fällen,
Informationen zu finden, die unsere Weltsicht stützten. Und sobald sich
die Referenzsysteme, auf die wir uns beziehen, nicht mehr decken, haben
wir keine Möglichkeit mehr, zu entscheiden, welche Positionen vernünftig
sind und welche nicht. Fehlen uns gemeinsame epistemische Prinzipien, ist
es uns nicht möglich, auf Basis von Gründen zusammen zu sprechen und
zu handeln, da wir keine Möglichkeit haben, den Wahrheitsgehalt einer
Aussage zu bewerten. Können wir dies aber nicht, bleibt uns nichts anderes
übrig, als uns anzuschreien, was aber kaum mit demokratischem Zusam‐
menleben vereinbar ist. Auf dieser Grundlage lässt sich argumentieren, ein
Bildungssystem soll zu einer bestimmten Haltung erziehen, nämlich zu
einer kritischen-rationalen.

Ein Bildungssystem, das an diesen Grundsätzen ausgerichtet ist, besitzt
ein hohes Legitimationspotenzial. Sollen uns Autoritäten helfen, bessere
rationale Denker*innen zu sein, dann hat ein auf Orientierung und Eman‐
zipation ausgerichtetes Bildungssystem grosse Chancen auf normale Recht‐
fertigung. Wir haben darüber hinaus verschiedene Gründe, Kompetenzen
zu erwerben, die uns erlauben, uns mit uns und der Welt auseinanderzu‐
setzen sowie uns in bestehenden Gesellschaften zu bewegen. Dies kann
pragmatischer (z. B. arbeitsmarktrelevante Skills) oder ethischer Natur sein
(z. B. Selbstrespekt) und sich aus unterschiedlichsten Perspektiven ergeben.
Damit hat ein emanzipatorisches Bildungssystem ebenfalls das Potenzial,
die Abhängigkeitsthese zu erfüllen, was ihm legitime Autorität verliehe. Wie
im Fall der sozialstaatlichen Institutionen, so können wir aber auch im
Falle des Bildungssystems weder dessen Rechtfertigung noch dessen Legiti‐
mation im Vornherein bestimmen. Die Frage, ob es normale Rechtfertigung
erreicht und ob es die Abhängigkeitsthese erfüllt, können wir nicht gene‐

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

411

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rell, sondern lediglich im Einzelfall feststellen. Damit ist die Frage, wie ein
Bildungssystem auszugestalten ist, gleichermassen nicht im Allgemeinen
zu bestimmen. Vielmehr muss die Ausgestaltung kontextsensitiv erfolgen,
damit die Autorität die notwendige dialogische Qualität erreichen kann.

Die hier umrissenen Bereiche staatlichen Handelns decken nicht das
gesamte Repertoire ab, welches wir von existierenden Staaten kennen. Dies
ist aber keine Schwäche der progressiven Sicherheit, das Gegenteil ist der
Fall. Erstens ist nicht gesagt, dass lediglich sozialstaatliche Institutionen
und das Bildungssystem Chancen haben, de jure Autorität zu besitzen. Die
Autorität weiterer Institutionen, die freiheits- und autonomiefördernd sind,
können ebenfalls legitimiert werden. Zweitens handelt es sich bei progres‐
siver Sicherheit nicht um ein konservatives Projekt, welches darauf zielt,
möglichst alle staatlichen Handlungsfelder zu legitimieren. Drittens folgt
daraus, die Legitimation einer Vielzahl von Institutionen zu verneinen,
nicht eine a priori Verneinung der Möglichkeit, bestehende Institutionen
für den Moment zu rechtfertigen.

7.2.3 Einwände gegen die progressive Sicherheit

Progressive Sicherheit erlaubt, in existierenden Staaten bestimmte Hand‐
lungsbereiche zu legitimieren. Der effektive Umfang wird dabei sowohl
von Staat zu Staat als auch von Zeitpunkt zu Zeitpunkt verschieden sein.
Wie der letzte Abschnitt deutlich machte, können wir aber in jedem Fall da‐
von ausgehen, dass die Handlungsbereiche, die legitimiert werden können,
weniger umfangreich sein werden, als die gesamte Palette staatlichen Han‐
delns. Damit bildet progressive Sicherheit lediglich die Grundlage für einen
Minimalstaat, wenngleich sich dieser nicht mit den üblichen Assoziationen
deckt, die der Begriff hervorruft. Der Staat ist nicht wie beispielsweise
bei Nozick (1974) allein dafür da, als Nachtwächterstaat die individuellen
Rechte zu schützen und durchzusetzen. Sein Fokus liegt vielmehr darauf,
unter anderem durch soziale Sicherheit und Bildung Freiheit zu ermögli‐
chen. Da diese Position kontrovers sein wird, gehe ich zum Abschluss auf
drei mögliche Einwände ein. Deren Diskussion wird die Kernaspekte der
progressiven Sicherheit klarer machen und deren analytischen Mehrwert
hervorheben.

Ich habe das hier skizzierte Konzept der progressiven Sicherheit als
eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung präsentiert.
Ein erster Einwand kann auf diesen Aspekt fokussieren. Man kann sich

7 Progressive Sicherheit

412

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fragen, ob progressive Sicherheit das Etikett „liberal“ verdient. Das verbin‐
dende Konzept des Liberalismus sei Freiheit, nicht Sicherheit. Die Idee,
möglichst viele sollen die Möglichkeit erhalten, ihre Freiheiten zu nutzen,
welche der progressiven Sicherheit zugrunde liege, zeige eher in Richtung
einer sozialistischen oder anarchistischen Theorie. Aus dem Fokus für Si‐
cherheit folgt aber nicht, Freiheit sei dieser nachgeordnet. Mein Argument
ist, dass zwischen den beiden Konzepten eine Verbindung besteht. Man
kann ohne gewisse Sicherheiten nicht frei handeln, womit Sicherheit eine
Voraussetzung für Freiheit ist. Sicherheit verstehe ich daher nicht als etwas,
was mit Freiheit in einer agonistischen Beziehung steht. Es geht um die
Sicherheit der Freiheit, weshalb Bildung ebenfalls darunterfällt. Diese dient
dazu, in einem gewissen Sinne unsere Fähigkeiten zu sichern, ohne die
wir nicht autonom handeln können. Dieser Blickwinkel, der danach fragt,
was Freiheit ermöglicht, mag nicht genuin liberal sein. Meine Diskussion
im Abschn. 6.1.2 zeigte beispielsweise, wie wichtig Freiheit im anarchisti‐
schen Denken ist. Das macht aber eine Position, die diesen Blickwinkel
einnimmt, nicht automatisch aliberal. Darüber hinaus ist progressive Si‐
cherheit selbst dann eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausfor‐
derung, wenn Sicherheit nicht ein klassischer und egalitärer Liberalismus
verbindendes Konzept ist und meine Überlegungen lediglich mit einer sozi‐
alliberalen – d. h. die Notwendigkeit, Freiheit allen zugänglich zu machen,
betonende – Position vereinbar sind. Denn eine sozialliberale ist noch
immer noch eine liberale Position.

Ein weitaus gewichtigerer Einwand könnte lauten, progressive Sicherheit
habe angesichts der anarchistischen Herausforderung Staatlichkeit zu rasch
preisgegeben. Dieser Einwand könnte argumentieren, die in Abschn. 4 prä‐
sentierte Negierung der politischen Pflicht als überzeugend zu betrachten,
sei falsch. Man könnte sich auf den Standpunkt stellen, es sei entweder auf
der Basis von transaktionalen, assoziativen oder die natürliche Pflicht beto‐
nenden Ansätzen oder einer Kombination davon möglich, eine politische
Pflicht gegenüber bestehenden Staaten herzuleiten. Derweil diese Möglich‐
keit besteht, haben wir gute Gründe anzunehmen, bestehenden Staaten
seien dafür zu reformieren, indem zum Beispiel auf eine überzeugende
Weise freiwillige Zustimmung integriert wird (vgl. Abschn. 4.1.5). Dies ist
zumindest ein Indiz, dass die politische Pflicht nicht für das konservative
Unterfangen geeignet ist, den Status quo zu legitimieren, sondern ebenfalls
nach Anpassungen verlangt, damit Zustimmung eine relevante Rolle spie‐
len kann oder damit aus den jetzigen politischen Gemeinschaften echte
Gemeinschaften werden (vgl. Abschn. 2.2.5, 4.1.1). Progressive Sicherheit

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

413

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nimmt diesen Aspekt auf, ohne daraus zu schliessen, bestehende Staaten
seien aus moralischer Sicht handlungsunfähig, und erlaubt einen differen‐
zierten und kritischen Blick auf Staatlichkeit. Die kritische Einstellung
gegenüber dem Staat respektive dessen Autorität ist dem Liberalismus in
meinem Verständnis inhärent. Staatliche Eingriffe schränken aus diversen
Gründen Freiheiten ein – und sind damit aus liberaler Sicht auf ein Mini‐
mum zu beschränken. In diesem Sinn gibt progressive Sicherheit Staatlich‐
keit nicht mehr preis, als viele liberale Positionen es tun. Zudem folgt aus
progressiver Sicherheit keine apriorische Ablehnung von Staatlichkeit. Die‐
se ist eine valide Option, wie sich politische Gemeinschaften organisieren
können, die uns Vorteile bringen. Darüber dürfen die Nachteile aber nicht
vergessen gehen. Staaten mögen zurzeit die dominante Form politischer
Organisation sein und in vielen Fällen können wir sagen, sie seien die beste
Lösung, die wir haben. Aber die beste vorhandene ist nicht notwendiger‐
weise eine optimale Lösung und angesichts der gewichtigen Nachteile, die
Staatlichkeit mit sich bringt, tun wir gut daran, bessere Lösungen zu suchen
und Bestehendes zu optimieren.

Der Verweis auf die Nachteile der heute dominanten Form politischer
Organisation kann man als Grundlage für einen weiteren Einwand gegen
progressive Sicherheit nehmen. Der Vorwurf könnte lauten, bei dieser
handle es sich lediglich um Staatsphobie im sprichwörtlichen Schafspelz. In
einer Vorlesung 1979 hat Michel Foucault (2006) den Begriff Staatsphobie
verwendet, um die in der französischen Linken verbreitete grundsätzliche
Ablehnung von Staatlichkeit zu bezeichnen. Diese führt gemäss Foucault
aber zu analytischen Problemen. Der Staat wird unter anderem als Mo‐
nolith wahrgenommen, wodurch die einzelnen Institutionen analytisch
nicht mehr getrennt werden können. Dadurch werden ein Konzentrati‐
onslager und eine Sozialversicherung analytisch Teil derselben Kategorie
Staat (2:263). Darüber hinaus verkennt die Disqualifikation durch das
Schlimmste die Vorteile, die uns Staaten bringen, durch den Verweis auf
die schlimmsten Auswüchse von Staatlichkeit (2:263–64). Interpretiert man
progressive Sicherheit dahingehend, ihr Ziel bestehe darin, den Staat auf
ein Minimum zurückzudrängen, dann kann man in Anschluss an Foucaults
Überlegungen argumentieren, es handle sich bei diesem Ansatz um eine
Form von Staatsphobie. Denn der Staat werde primär als Übel und Ge‐
fahr gesehen, die es zurückzudrängen gilt. Die Gefahren und Nachteile
einer staatlich verfassten Gesellschaft mögen meine Analyse motiviert ha‐
ben, es handelt sich dabei aber nicht um eine Disqualifikation durch das
Schlimmste. Vielmehr ist das Gegenteil der Fall. Der Fokus liegt auf den

7 Progressive Sicherheit

414

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


positiven Aspekten, die kollektives Handeln im Allgemeinen und staatliches
im Speziellen haben. In diesem Sinne handelt es sich bei progressiver
Sicherheit eher um eine Legitimation durch das Beste, ohne darüber aber
die Schattenseiten von Staatlichkeit zu vergessen oder in eine Staatsfixation
zu verfallen. Zusätzlich ist progressive Sicherheit ein analytischer Zugang
zu Staatlichkeit, der nicht eine differenzierte Betrachtung erlaubt und ver‐
langt: Ein Konzentrationslager ist für progressive Sicherheit nicht dasselbe
wie eine Sozialversicherung. Ebenso ist nicht jede Sozialversicherung auto‐
matisch legitimiert. Progressive Sicherheit ist kontextsensitiv und versteht
den Staat nicht als Monolith, sondern als ein Geflecht von verschiedenen,
miteinander verknüpften Institutionen oder Institutionengefügen.

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

415

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

Ich habe meine Untersuchung mit einer Feststellung begonnen: Staatliche
Institutionen scheinen für plurale Gesellschaften essentiell und sichern un‐
ser tägliches Zusammenleben. Zumindest in den westlichen Demokratien
erleben wir tagtäglich, welche Vorteile und Annehmlichkeiten sich daraus
ergeben, in einer staatlich organisierten Gesellschaft zu leben. Staatlichkeit
ist aber auch mit erheblichen Nachteilen verbunden. Beispielsweise ist frag‐
lich, ob die Gräuel der beiden Weltkriege ohne Staaten möglich gewesen
wären. Staatliche Zwangs‑ und Gewaltmittel wurden und werden genutzt,
um gegen Andersdenkende, Oppositionelle, Unangepasste oder Minderhei‐
ten vorzugehen. Zwar gab es bereits vor der Entstehung moderner Staaten
Situationen, in denen einzelne Personen und Gruppen in Europa (und
anderen Orten in der Welt) viel Macht besessen und andere dominiert
sowie ausgebeutet haben. Menschen sind – wie Morris (2011, 100–101) in
einem Argument gegen den Anarchismus richtigerweise festhält – ohne
Staat ebenfalls zu Gräueltaten fähig, wie u.a. der Völkermord in Ruanda
1994, das Massaker von Srebrenica 1995 oder der Genozid in Kambodscha
1975–79 belegen. Stellt Staatlichkeit damit – alles berücksichtigt – nicht eine
Verbesserung gegenüber einer staatenlosen Welt dar?

Diese Überlegungen verdeutlichen, dass wir uns sowohl vor einer Staats‐
fixation als auch vor einer ‑phobie hüten müssen. Wir dürfen alternative
Möglichkeiten politischer Organisation nicht einfach als Hirngespinste und
unrealistische Utopien abtun. Aber ebenso wenig dürfen wir Staaten delegi‐
timieren, indem wir auf die schlimmsten Auswüchse staatlicher Fehlhand‐
lungen verweisen. Es braucht einen differenzierten Blick auf Staaten und
deren Bedeutung für menschliches Zusammenleben. Diesen können wir
schärfen, wenn wir uns mit zwei Fragen beschäftigen, die dieser Arbeit
zugrunde liegen. Erstens handelt es sich dabei um die Frage nach der
Legitimation staatlichen Handelns. Was dürfen Staaten in welchem Kontext
tun? Zweitens ist es angezeigt, sich mit möglichen Alternativen auseinan‐
derzusetzen. Denn daraus, anzuerkennen, dass uns eine staatlich verfasste
Gesellschaft erhebliche Vorteile bringt, folgt noch nicht, dass uns alterna‐
tive politische Ordnungen nicht gleiche oder vergleichbare Vorteile mit
weniger Nachteilen bringen können. Die Konsequenz daraus ist die Not‐
wendigkeit, über die liberale Theoriefamilie hinauszuschauen und sich mit

417

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anderen Theoriefamilien zu beschäftigen. Zwar ist für Liberale Freiheit a
priori gesetzt und deren Einschränkung ist zu begründen. Trotzdem gehen
viele liberale Autor*innen davon aus, (existierende) Staaten oder zumindest
eine Art Nachtwächterstaat mit einem (mehr oder weniger) umfassenden
Anspruch auf Souveränität liesse sich legitimieren. Diese Position läuft
damit eher darauf hinaus, staatlichen Einfluss zu beschränken. Insbesonde‐
re um die zweite Frage zu beantworten, müssen wir uns damit anderen
Ansätzen zuwenden. Insbesondere der Anarchismus mit seiner Kritik an
zwangsbewehrter Herrschaft im Allgemeinen und staatlicher Souveränität
im Speziellen ist dafür besonders geeignet. Erstens kann er uns als Hinter‐
grundkritik an den gegenwärtigen politischen Gegebenheiten vor einem
Status-quo-Bias bewahren oder diesen zumindest abschwächen. Zweitens
erlaubt er uns, zentrale Konzepte wie staatliche Autorität, Souveränität
usw. kritisch zu beleuchten und damit besser zu fassen. Drittens zeigen
anarchistische Theorien gesellschaftliche Alternativen auf, was unseren po‐
litischen Handlungsspielraum erweitert und uns vor einer vermeintlichen
Alternativlosigkeit zu bestehenden Strukturen bewahrt.

Im Abschn. 2 haben wir uns mit einigen Kernkonzepten dieser Arbeit
befasst und Arbeitsverständnisse von diesen entwickelt. Wie wir gesehen
haben, sind Staaten in unserem heutigen Verständnis historisch gesehen
eine junge Entwicklung (vgl. Abschn. 2.1.1). Zwar gab es historische politi‐
sche Ordnungen wie die griechischen Poleis oder das Römische Reich, die
teilweise Charakteristika zeigten, die wir von heutigen Staaten gewöhnt
sind. Unter anderem die Idee einer zentralisierten, gebündelten oder ver‐
dichteten politischen Autorität mit einer direkten Herrschaft fehlte diesen
Gebilde aber (Axtmann 2004, 260; Hochedlinger 2007, 251; Morris 1998,
28). Erst in der Neuzeit verdichteten sich die bestehenden politischen
Strukturen in Europa zu modernen (National‑)Staaten. Diese können wir
anhand verschiedener Merkmale fassen (vgl. Abschn. 2.1.2): Morris (1998,
45) folgend zeichnet sich moderne Staatlichkeit erstens durch zeitliche und
örtliche Kontinuität aus und es handelt sich zweitens um eine politische
Ordnung, die sowohl Regierte als auch Regierende transzendiert. Drittens
weisen moderne Staaten einen hohen Grad an Zentralisierung, hierarchi‐
schen Autoritätsbeziehungen, direkter und territorialer Herrschaft sowie
eine starke juristische und administrative Durchdringung der Gesellschaft
auf. Viertens beanspruchen moderne Staaten Souveränität über alle Perso‐
nen in ihrem Territorium und erwarten fünftens Loyalität von „ihren“
Bürger*innen und verpflichten diese dazu, qua deren Bürger*inschaft dem
Recht Folge zu leisten.

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

418

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Moderne Staaten beanspruchen politische Autorität, d. h. sie reklamieren
für sich ein komplexes Recht auf Herrschaft respektive ein Recht zum
Regieren (vgl. Abschn. 2.1.3). Kombiniert man dies mit Souveränität –
die den Anspruch auf das Monopol auf legitime Gewalt – respektive
Zwangsanwendung beinhaltet – ergibt sich ein zwangsbewehrtes Verständ‐
nis politischer Autorität. Diese drückt sich insbesondere im Instrument
staatlicher Machtausübung, dem Recht, aus. Dieses ist zwangsbewehrt und
Rechtspflichten sind bei Nichterfüllung durch staatliche Anordnung oder
Androhung durchsetzbar (Benjamin [1921] 2018, 251; Hoerster 2006, 12).
Der Korrelationsthese folgend ist die politische Pflicht das (oder zumindest
ein) Gegenstück zu legitimer Herrschaft (vgl. dazu Abschn. 2.2), was die
Bürger*innen moralisch verpflichtet, das Recht eines Staates zu befolgen,
weil es sich um Recht handelt (Dagger und Lefkowitz 2014; Dworkin 2011,
317; Klosko 2011, 712; Mokrosińska 2012, 1; Simmons 1979, 5). Für die
meisten Autor*innen handelt es sich bei der politischen Pflicht um eine
pro tanto Pflicht, die inhaltsunabhängig, umfassend anwendbar sowie all‐
gemeingültig für alle Bürger*innen ist (Kramer 2008b, 179). Insbesondere
der inhaltsunabhängige Charakter ist von einem individuellen Standpunkt
aus problematisch. Besitzen wir politisches Sollen, dann ist der moralische
Grund, einer Rechtsnorm zu gehorchen, nicht deren Gerechtigkeit, Effizi‐
enz etc., sondern deren Charakter als eine durch das Rechtssystem definier‐
te Norm.

Auf diesen Überlegungen aufbauend können wir eine Standardsicht legi‐
timer politischer Autorität formulieren (vgl. Abschn. 2.2): Gemäss dieser
handelt es sich bei politischer Autorität um ein komplexes Recht zum
Regieren. Dieses beinhaltet erstens die Befugnis, in seinem Territorium
Rechtspflichten zu kreieren, zu ändern und aufzuheben, zweitens das exklu‐
sive Privileg, diese Rechtspflichten (nicht) mit Zwang durchzusetzen, und
drittens einen Anspruch auf den Gehorsam ihrer Bürger*innen. Dieser
Anspruch korreliert mit einer politischen Pflicht der Bürger*innen. Dazu
kommt der Anspruch, nicht an der Ausführung des Rechts zum Regieren
gehindert zu werden, der sich daraus ergibt, innere und äussere Souveräni‐
tät zu reklamieren. Daraus ergibt sich unter anderem ein moralisches Ver‐
bot gegenüber Dritten, eine legitime Autorität zu behindern. Aus der Stan‐
dardsicht ist legitime Autorität ohne dieses Verbot sowie eine moralische
Pflicht zum Rechtsgehorsam nicht denkbar (vgl. Applbaum 2010, 217–18).
Lässt sich die Standardsicht legitimieren, dann hätten Staaten ein weitrei‐
chendes Recht, in das Leben ihrer Bürger*innen einzugreifen. Ein normaler
Weg, dies zu legitimieren, ist unter Rückgriff auf die Korrelationsthese zu

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

419

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


argumentieren, die (meisten) Bürger*innen besässen eine politische Pflicht
(für eine Übersicht über die verschiedenen Ansätze, siehe Abschn. 2.2.1 –
2.2.5).

Dieses weitreichende Herrschaftsrecht, das Staaten für sich beanspru‐
chen, ist aufgrund des inhaltsunabhängigen Charakters der politischen
Pflicht sowie der zwangsbewehrten Natur des Rechts nicht unproblema‐
tisch und kann für hegemoniale Ziele missbraucht werden. Dies alleine
rechtfertigt eine kritische Auseinandersetzung mit staatlicher Autorität.
Zu deren grössten Kritiker*innen zählen die Anarchist*innen. Wie wir
in Abschn. 2.3.2 gesehen haben, gibt es aber den Anarchismus nicht. Bei
diesem handelt es sich eher um eine Familie von Theorien (Jun 2010,
50), die man sich als einen breiten Fluss mit unterschiedlichen Strömun‐
gen vorstellen kann, die je nach historischem oder geografischem Kontext
mal mehr, mal weniger relevant sind (Marshall 2010, 6). Entgegen der
populären Meinung – die Autoren wie A. John Simmons und Robert Paul
Wolff vertreten – lässt sich Anarchismus nicht auf Antietatismus reduzieren
(Jun 2010, 50–51; 2018, 45). Ebenfalls lässt sich Anarchismus nicht mit
Antiautoritarismus gleichsetzen (De George 1978, 92; McLaughlin 2007,
Abschn. 1.2). Anarchist*innen messen der Praxis einen grossen Stellenwert
zu (Graeber 2004, 6) was mit der Tendenz korreliert, dass sich die verschie‐
denen anarchistischen Bewegungen, Gruppierungen, Denkrichtungen o. Ä.
hauptsächlich übers Tun (und wie sie sich dafür organisieren) differenzie‐
ren (Graeber 2004, 5; Williams 2007, 298). Aus diesem Fokus auf die Praxis
folgt einer der Kernwerte, die sich die unterschiedlichen anarchistischen
Ansätze teilen: das Ethos der direkten Aktion (Gordon 2008, 34–40). Das
Ziel ist, im Sinne präfigurativer Politik eine gerechtere, freiere und egali‐
tärere Gesellschaft im Hier und Jetzt zu leben und nicht erst auf eine
Revolution zu warten. Der Kernwert der Diversität ist eng mit der anarchis‐
tischen Ideen- und Bewegungsgeschichte verknüpft aber auch eine Folge
aus dem Fokus aufs Hier und Jetzt. Das anarchistische Projekt ist divers
und ergebnisoffen, weshalb Anarchist*innen detaillierte Voraussagen und
Zukunftspläne zurückweisen (Gordon 2008, 21). Anarchist*innen streben
nicht nach theoretischer Einigkeit, sondern bevorzugen einen Bottom-up-
Ansatz, der Pluralismus und Kreativität im Kampf gegen Unterdrückung
betont (Gordon 2010, 34–40). Daher ist es hilfreich, eine anarchistische
Gesellschaft nicht als ein Utopia, sondern als nie endenden Prozess zu
verstehen, der darauf zielt, eine egalitäre Gesellschaft zu schaffen und diese
zu erhalten. Dieses Ziel unterstreicht die Ablehnung von Herrschaft als
weiteren Kernwert (De George 1978, 92; Gordon 2008, 29–34; Jun 2010, 53;

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

420

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2016, 556–57; Lazar 2018, 170; May 2007, 21). Das Ziel ist, alle Formen von
Herrschaft für alle zu überwinden.

Doch was ist unter diesen Vorzeichen philosophischer Anarchismus?
Simmons ([1996] 2001, 109) argumentiert, der politische Anarchismus lasse
sich anhand einer starken, der philosophische anhand einer schwachen
Widerstandspflicht identifizieren. Diese Differenzierung läuft aber – wie
im Abschn. 2.3.3 diskutiert – Gefahr, einen Grossteil der anarchistischen
Literatur als nicht philosophisch respektive als theoretisch nicht relevant
abzutun. Dies spricht dagegen, den philosophischen Anarchismus per de‐
finitionem auf eine Position zu beschränken, die von einer schwachen
Widerstandspflicht ausgeht. Weitere verbreitete Verständnisse legen nahe,
den philosophischen Anarchismus zudem als eine Spielart des Individual‐
anarchismus zu verstehen. Dies mag auf deskriptiver Ebene zutreffen, be‐
denken wir die Autor*innen, die üblicherweise mit dem philosophischen
Anarchismus in Verbindung gebracht werden (z. B. Max Stirner, Henry
David Thoreau oder A. John Simmons). Dies ist aber noch kein Grund
anzunehmen, der kommunitaristische Anarchismus könne nicht auf phi‐
losophischen Überlegungen und philosophischer Methodik basieren und
damit „philosophisch“ sein (McLaughlin 2010, 20). Dem folgend können
wir philosophischen Anarchismus als starken oder schwachen, individua‐
listischen oder kommunitaristischen Anarchismus fassen, der sich philoso‐
phischer Methodik in seiner Auseinandersetzung mit Autorität, Herrschaft
usw. bedient. Entlang der Gründe, aufgrund derer die Autor*innen beste‐
hende Staaten nicht als legitime Autoritäten anerkennen, lassen sich zwei
Argumentationsstrategien identifizieren (Horton 1992, 124). Ein Beispiel
für die erste „anspruchsvollere“ und „stärkere“ Variante, die versucht, eine
Erklärung dafür zu geben, weshalb Staaten moralisch unmöglich sind, ist
Robert Paul Wolffs Argumentation. Gemäss dieser ist legitime staatliche
Autorität unmöglich, weil Autorität und Autonomie unvereinbar sind. Ein
Beispiel für die weniger anspruchsvolle und schwächere Variante, welche
die politische Pflicht gegenüber bestehenden Staaten verneint, ist A. John
Simmons Projekt. In beiden Fällen müssen die Vertreter*innen dieser zwei
Argumentationsstrategien sich an den Hauptkritikpunkten von Anarchis‐
men messen: fehlende theoretische oder praktische Relevanz sowie ein zu
idealisiertes Menschenbild.

Im Abschn. 3 haben wir uns mit Robert Paul Wolffs ([1970] 1998) Argu‐
ment auseinandergesetzt, wir besässen eine Pflicht, autonom zu handeln
und Verantwortung für unsere Handlungen und Entscheidungen zu über‐
nehmen, was sich nicht mit politischer Autorität vereinbaren lässt (vgl.

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

421

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abschn. 3.1.1). Da Wolff von einem Primat der Autonomie ausgeht, müssen
wir für ihn Autorität in der Konsequenz zurückweisen. Dies machte legi‐
time staatliche Autorität lediglich im Extremfall einer auf Einstimmigkeit
basierenden Direktdemokratie möglich (vgl. Abschn. 3.1.2). Derweil die Be‐
schäftigung mit Robert Paul Wolff auf die Relevanz von Autonomie im Sin‐
ne einer Autor*innenschaft über unser eigenes Leben verwiesen hat, spre‐
chen diverse Punkte gegen eine als absolut verstandene Autonomiepflicht
(vgl. Abschn. 3.1.3). Angesichts der komplexen Welt, in der wir leben, ha‐
ben wir gute Gründe, uns zumindest zeitweise praktischen Autoritäten zu
unterstellen. Zudem sind diese beispielsweise in Bezug auf Bildung eine
Voraussetzung, um ein autonomes Leben führen zu können. Dies lässt die
These, Autonomie und Autorität seien unvereinbar, als nicht sehr überzeu‐
gend dastehen. Vielmehr müssen wir von einer komplexen Wechselwirkung
zwischen Autonomie und Autorität ausgehen, die sich mit Wolffs analyti‐
schen Instrumenten nicht erfassen, verstehen und angemessen bewerten
lässt.

Im Abschn. 3.2 haben wir uns im Anschluss mit der These auseinander‐
gesetzt, gäbe es eine Verpflichtung zum Rechtsgehorsam, bedrohte diese
den moralischen Status unseres Ichs. Die Idee dahinter ist, dass eine politi‐
sche Pflicht von uns verlange, fremde Wünsche, Überzeugungen und Werte
aufzunehmen, wodurch diese unser Selbst kolonialisieren (M. N. Smith
2013). Problematisch daran ist der Entstehungsprozess rechtlicher Normen,
da wir auf diesen höchstens einen geringen Einfluss haben. Eine moralische
Person, die durch ein politisches Sollen gebunden ist, sieht sich mit einem
Paradox konfrontiert. Einerseits verlangt die politische Pflicht, das eigene
Selbst aufzugeben, um fremde Werte zu spiegeln und damit auf Faktoren
zu reagieren, die weder einen konzeptionellen Bezug zu noch eine morali‐
sche Relevanz für dem Fortbestand des eigenen Selbst haben. Andererseits
impliziert der Wert des Selbst, an den eigenen Werten und Überzeugungen
festzuhalten, welche aber nicht mit dem vereinbar sind, was moralisch
durch die politische Pflicht gesollt ist Diese Kolonialisierungsthese habe
ich teilweise zurückgewiesen, da es fraglich ist, ob es notwendigerweise zu
einer Kolonialisierung unseres Selbst durch das Recht kommt, anerkennen
wir eine politische Pflicht. Konflikte zwischen unseren Wünschen, Über‐
zeugungen und Werten sowie jenen, die in rechtliche Normen eingeflossen
sind, lassen sich zwar nicht ausschliessen. Angesichts des sozialen und
politischen Drucks, den ein Staat durch rechtliche Regelungen aufzubauen
vermag, können sie unser Selbst stark belasten. Aber dies spricht nicht
gegen die politische Pflicht, sondern eher für eine Verpflichtung des Ge‐

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

422

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


setzgebers, diesen Druck auf das Selbst möglichst gering zu halten sowie
durch die Gesetzgebung das auf eigenen Überlegungen, Reflexionen usw.
fussende Selbst nicht zu zerstören. Kombinieren wir diese Überlegungen
mit der Idee, gesellschaftlicher Normalisierungsdruck könne zu einer Inter‐
nalisierung von Machtstrukturen führen (vgl. dazu Foucault [1975] 2017,
260), was sich in Chilling Effekten und Selbstdiziplinierung äussert, dann
verdeutlichen Matthew N. Smiths Überlegungen das hegemoniale Potenzial
der politischen Pflicht. Dies gibt uns wiederum gute Gründe, die staatliche
Inanspruchnahme legitimer politischer Autorität kritisch zu hinterfragen.
Unsere Auseinandersetzung mit Robert Paul Wolff und Matthew N. Smith
im Abschn. 3 zeigt aber auch, dass die These, Staaten seien aufgrund
moralischer Überlegungen grundsätzlich unmöglich, nicht plausibel ist.
Damit ist die negative anarchistische Hintergrundherausforderung aber
nicht zurückgewiesen. Denn für die Notwendigkeit politischer Autorität
zu argumentieren, bedeutet nicht automatisch, für die Notwendigkeit von
Staatlichkeit zu argumentieren.

Wie im Abschn. 2.2 besprochen, besteht gemäss der Korrelationsthese
entweder ein logischer oder normativer Zusammenhang zwischen der
politischen Pflicht und politischer Autorität (Egoumenides 2014, 19–20).
Anders gesagt: Besitzen wir eine politische Pflicht gegenüber Staat A,
dann muss A eine legitime politische Autorität sein. Dies macht eine
kritische Auseinandersetzung mit der politischen Pflicht für die anarchis‐
tische Herausforderung zu einer lohnenden Beschäftigung. Im Abschn. 4
haben wir uns deshalb A. John Simmons’ Projekt zugewandt, das eine
raffinierte Neuformulierungen des anarcho-philosophischen Anliegens dar‐
stellt (McLaughlin 2010, 16). Derweil Simmons die Möglichkeit einer poli‐
tischen Pflicht akzeptiert, weist er deren Existenz gegenüber bestehenden
Staaten zurück (Simmons 1979, 192). Gibt es gegenüber bestehenden Staa‐
ten kein politisches Sollen, müssen wir unsere Stellung in der politischen
Sphäre hinterfragen. Denn wir können nicht mehr standardmässig davon
ausgehen, es bestünde eine Pflicht, die Anweisungen etablierter politischer
Institutionen befolgen zu müssen (Simmons 1979, 200; 1993, 263). Im
Abschn. 4.1 haben wir gesehen, dass Simmons die etablierten Ansätze zu‐
rückweist, die eine politische Pflicht gegenüber bestehenden Institutionen
zu begründen versuchen. Assoziative Ansätze verwechseln für ihn – unter
anderem – gefühlte mit genuinen Pflichten, die Duldung des Status quo
mit Pflichten generierenden Handlungen oder gerechtfertigte Erwartungen
mit einem Anspruchsrecht (vgl. Abschn. 4.1.1). Zudem fehlt die persönliche

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

423

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bindung zwischen Bürger*innen, die nötig wäre, um eine assoziative politi‐
sche Pflicht zu begründen.330 Die natürliche Pflicht, gerechte Institutionen
zu unterstützen, eignet sich für Simmons ebenfalls nicht, um ein politisches
Sollen zu begründen (vgl. Abschn. 4.1.2). Erstens verletzt eine natürliche
Pflicht die Besonderheitsbedingung, da wir gegenüber allen gerechten Insti‐
tutionen verpflichtet wären. Zweitens werden historische Ungerechtigkeiten
nicht berücksichtigt. Daraus folgt aber nicht, die natürliche Pflicht sei
irrelevant. Das Gegenteil ist der Fall und sie spielt, wie wir gesehen haben,
in Simmons’ „Balance der Gründe“ eine gewichtige Rolle. Dankbarkeit
schliesst Simmons ebenfalls als Grundlage für die politische Pflicht aus
(vgl. Abschn. 4.1.3). Dafür müsste staatliches Handeln eine starke Dank‐
barkeitspflicht begründen. Für Simmons ist eine solche ausschliesslich ge‐
genüber Personen möglich.331 Fairnessüberlegungen überzeugen Simmons
ebenfalls nicht als Grundlage für die politische Pflicht (vgl. Abschn. 4.1.4).
Denn lediglich Vorteile zu erhalten – denen man sich in Fällen wie Lan‐
desverteidigung oder Landschaftsschutz zudem nicht entziehen kann –
bindet nicht. Man muss die gewährten Vorteile akzeptieren, damit diese
eine Pflicht generierende Kraft entwickeln. Die meisten Bürger*innen ha‐
ben aber die Vorteile staatlichen Handelns nicht akzeptiert, womit keine
politische Pflicht auf Grundlage von Fairnessüberlegungen besteht. Zudem
ist fraglich, ob Staaten kollektive Systeme sind. Auch Zustimmungsansätze
scheitern in Simmons’ Augen daran, eine Pflicht gegenüber bestehenden
Staaten zu begründen (vgl. Abschn. 4.1.5). So haben die wenigsten Bür‐
ger*innen der Autorität „ihres“ Staates explizit zugestimmt. Stillschweigen‐
de Zustimmung ist ebenfalls ungeeignet als Grundlage für ein politisches
Sollen. Denn Handlungen wie Wählen gehen oder sich für einen Wohnsitz
im Territorium eines bestimmten Staates zu entscheiden können Zustim‐
mung höchstens implizieren. Und bei hypothetischer Zustimmung handelt
es sich um keine genuine, Pflichten generierende Zustimmung.

330 Simmons’ skeptische Haltung gegenüber assoziativen Ansätzen als konservatives
Projekt ist für mich sehr gerechtfertigt. Seine Argumentation ist aber nicht überzeu‐
gend, wenn es um assoziative Ansätzen als progressives Projekt geht. Insbesondere
Ronald Dworkins (1986, 2011) auf Würde zurückgreifender Ansatz hat grosses pro‐
gressives Potenzial.

331 Man kann zwar contra Simmons argumentieren, Dankbarkeitspflichten entstünden
auch dann, wenn eine Person lediglich ihren Job (gut) macht. Wie im Abschn. 4.1.3
gesehen, ändert dies aber nichts an der Konklusion, da diese Pflichten erstens eher
schwacher und unkonkreter Natur sind, um eine politische Pflicht zu begründen.
Zweitens bezieht sich die Dankbarkeitspflicht weiterhin auf Personen und nicht auf
Institutionen.

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

424

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aus diesen Überlegungen folgt für Simmons aber lediglich eine Begrün‐
dung eines schwachen und die „Balance der Gründe“ beachtenden Anar‐
chismus (vgl. Abschn. 4.2, 4.3), womit seine Konklusionen im Alltag keine
oder kaum praktische Relevanz hätten. Simmons’ philosophischer Anar‐
chismus im weiten Sinn ist aber keine zwingende Konklusion, die sich
aus seiner Argumentation ergibt. Die politische Pflicht zurückzuweisen legt
vielmehr eine Position nahe, gemäss welcher (existierende) Staaten defektiv
und schwer zu legitimieren sind (vgl. Abschn. 4.4.2). Haben wir, wie Magda
Egoumenides (2014) argumentiert, eine Pflicht, bestehende zwangsbewehr‐
te Institutionen durch solche zu ersetzen, welche Individuen so wenig Scha‐
den wie nur möglich zufügen, können wir keine allgemeine Pflicht haben,
staatliches Handeln nicht zu behindern. Wir haben gute Gründe, den Status
quo verbessern zu wollen. Angesichts der Ungerechtigkeiten und der Ein‐
schränkungen legitimer Lebensentwürfe mit und durch staatliches Handeln
kann es nicht sein, dass der jetzige Status quo faktisch als sakrosankt gilt.
Im Fall von gerechten Staaten, deren Handlungen oft gerechtfertigt sind,
mag einiges dafür sprechen, Verbesserungen auf eine nicht disruptive Weise
herbeizuführen. Simmons verweist – in meinen Augen gerechtfertigterwei‐
se – neben der natürlichen Pflicht, gerechte Institutionen zu unterstützen,
auf weitere natürliche Pflichten gegenüber anderen Personen (z. B. die
Pflicht, andere nicht zu schädigen oder zu verletzen (vgl. Abschn. 4.2)).
Den Status quo zum Besseren zu verändern kann aber je nach Kontext auf
eine Pflicht zum Widerstand hinauslaufen oder nach Handlungen verlan‐
gen, die gerechte Institutionen am Funktionieren hindern. Angesichts der
wichtigen Rolle, die bestehende gerechte Staaten in unserem Leben spielen,
indem sie z. B. Koordinationsprobleme lösen, spricht dies dafür, nicht zu
vorschnell Widerstand zu leisten (vgl. dazu ebenfalls Abschn. 5.2.1). Aber
Widerstand und Dissidenz muss eine Option sein, wollen wir nicht dem
Status-quo-Bias zum Opfer fallen.

Das Handeln gerechter Staaten bringt uns immense Vorteile, was in
Kombination mit den von Simmons genannten natürlichen Pflichten eine
solide Grundlage bildet, um staatliches Handeln zu rechtfertigen. Für Sim‐
mons kann daraus keine Legitimation folgen (vgl. Abschn. 4.3). Derweil es
gute analytische Gründe gibt, zwischen „legitimeren“ und „rechtfertigen“
zu unterscheiden, ist die Entkopplung beider Konzepte, wie sie Simmons
vornimmt, nicht überzeugend. Die Rechtfertigung staatlichen Handelns
scheint eine zentrale Rolle in der Legitimation staatlicher Autorität zu
spielen. Es reicht zwar nicht aus, die Handlungen von A zu rechtfertigen,
um daraus schliessen zu können, A sei zu diesen Handlungen legitimiert.

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

425

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Insoweit ist Simmons zuzustimmen. Aber zu argumentieren, die Rechtferti‐
gung von As Handlungen spiele keine Rolle, um A zu legitimieren, geht
einen Schritt zu weit und ist nicht überzeugend. Dies spricht dafür – wie
im Abschn. 5 geschehen – sich näher damit zu beschäftigen, welche Rolle
Rechtfertigung staatlicher Autorität für deren Legitimation spielen kann.

Raz’ Dienstleistungskonzeption von Autorität zeigt überzeugend, dass
eine politische Pflicht für legitime politische Autorität nicht notwendig ist
(vgl. Abschn. 5.1). Solange Autoritäten uns eine relevante Dienstleistung –
wie uns zu besseren rationalen Denker*innen machen – erbringen, sind sie
gerechtfertigt und können legitim sein (vgl. Abschn. 5.1.1). Dies ist der Fall,
wenn wir eine Autorität auf die normale Weise rechtfertigen können (Per‐
son P kommt durchs Befolgen von Autorität As Aussagen besser den Grün‐
den nach, die für P so oder so gelten, als ohne A), sich die Autorität exklusiv
auf Basis von Gründen entscheidet, die so oder so für uns gelten, und
wenn die Autorität nicht in Bereiche eindringt, in denen selbst entscheiden
wichtiger ist, als sich richtig zu entscheiden. Dieses Verständnis kann man
ebenfalls auf Staaten anwenden (vgl. Abschn. 5.1.2). Aber – contra Raz –
ist eine so legitimierte staatliche Autorität brüchig und kann sich nur auf
einzelne Institutionen, nicht aber den Staat in globo beziehen. Zu diesem
Punkt kommt noch, wie wir im Abschn. 5.3 gesehen haben, ein weiterer:
Politische Autoritäten wie Staaten dürfen im Entstehen begriffene neue Au‐
toritäten grundsätzlich nicht behindern. Diese radikale Interpretation plau‐
sibilisiert die Idee weiter, Autorität sei beschränkt. Die Konsequenz davon
ist, dass wir die Welt mit einem anderen Blick betrachten müssen. Anstelle
der Vorstellung eines Staates mit letztinstanzlicher politischer Autorität tritt
ein Bild der politischen Sphäre, das von einem Mit‑ und Nebeneinander
politischer Autoritäten geprägt ist. Das Bild des Staats, der einem Monolith
gleich die politische Autorität in einem Territorium darstellt, wird damit
als eine Fiktion enttarnt. Das Konzept der Souveränität, welches ein Kern‐
element moderner Staatlichkeit ist und unseren politischen Alltag in unter‐
schiedlichen Formen prägt, ist unter diesen Vorzeichen nicht mehr haltbar
und muss zurückgewiesen werden. Die Dienstleistungskonzeption zwingt
uns damit, die Naht‑ und Bruchstellen in der politischen Ordnung und im
Instrument der Durchsetzung, im Recht, anzuerkennen (vgl. Abschn. 5.2.1).

Die Dienstleistungskonzeption eignet sich damit nicht nur, um die
Autorität staatlicher Institutionen zu legitimieren. Auf ihrer Basis lässt
sich ebenso eine starke anarchistische Herausforderung formulieren (vgl.
Abschn. 5.4.3). Derweil Simmons’ mit seiner Kritik die Standardsicht poli‐
tischer Autorität infrage stellen kann, eröffnet die Dienstleistungskonzepti‐

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

426

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


on in ihrer radikalen Auslegung Möglichkeiten, bestehende Institutionen
positiv herauszufordern. Anarchist*innen können basierend auf den Über‐
legungen im Abschn. 5.3 den Raum einfordern, um die Performanz ihrer
Institutionen beweisen zu können. Zudem unterfüttert die Dienstleistungs‐
konzeption die kritische Position gegenüber zwangsbewehrter Autorität.
Der Stückwerkscharakter verlangt danach, immer wieder auf normale
Rechtfertigung zu testen (vgl. Abschn. 5.1.1, 5.2.2, 5.2.5). Dafür müssen wir
in einen Dialog mit der Autorität treten. Dialog und Zwang gehen aber
zumindest langfristig nur schwer zusammen.

Damit stellt sich die Frage, ob und wie eine positive anarchistische
Herausforderung erfolgreich sein kann. Damit haben wir uns auf einer
grundsätzlichen Ebene im Abschn. 6 auseinandergesetzt und uns gefragt,
wie eine anarchistische politische Organisation ohne Souveränität aussehen
könnte (vgl. Abschn. 6.1). Die Anarchist*innen verzichten zwar aus über‐
zeugenden konzeptionellen und normativen Gründen darauf, genau zu
definieren, wie eine anarchistische Gesellschaft aussieht (vgl. Abschn. 6.1.1).
Damit wollen sie die Freiheit der zukünftigen Gesellschaft und/oder ihrer
Mitglieder wahren (Kühnis 2015, 102; De George 1978, 96) sowie dem
Kernwert der Diversität Rechnung tragen. Zudem ist die Weigerung, eine
zukünftige Gesellschaft von vornherein zu definieren, im anarchistischen
Fokus auf die Praxis verankert, der einen Widerstand im Hier und Jetzt
theoretischen Überlegungen über eine mögliche Zukunft vorzieht (Gordon
2008, 41). Zudem geht das anarchistische Transformationsverständnis nicht
von einem utopischen Endzustand, sondern von einem ständigen Prozess
aus (Loick 2017, 38; Gordon 2008, 44–45; Graeber 2004, 54–56). Trotzdem
können wir gewisse Tendenzen anarchistischer Gesellschaften identifizie‐
ren. Eine solche wird egalitär, dynamisch und divers sein, darauf zielen,
Gleichheit, Gerechtigkeit und Freiheit möglichst umfassend zu verwirkli‐
chen, versuchen der Entfremdung Einhalt zu gebieten, gewaltfrei und (in
einem noch näher zu bestimmenden Sinn) demokratisch verfasst sein.

Damit kommt unter anderem dem Konzept Freiheit eine tragende Rol‐
le zu. Das anarchistische Freiheitsverständnis versteht Freiheit-von und
Freiheit-zu – contra dem liberalen Verständnis (z. B. Berlin 1995a) – nicht
als zwei separate Konzepte, sondern als zwei sich gegenseitig bedingende
Dimensionen von Freiheit (vgl. Abschn. 6.1.2). Bei dieser handelt es sich
um einen Zustand, der frei von Herrschaft ist. In diesem Sinn besteht
eine gewisse Nähe zum republikanischen Freiheitsbegriff, den Autor*in‐
nen wie beispielsweise Philip Pettit (1999, 165) ebenfalls als Abwesenheit
von Herrschaft konzeptionalisieren. Freiheit im republikanischen Sinn

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

427

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anerkennt, dass die Beherrschung durch andere und die sich daraus er‐
gebenden Abhängigkeiten unsere Freiheit einschränken, worin sich eine
Überschneidung mit einem anarchistischen Freiheitsbegriff zeigt. Die da‐
raus gezogenen Schlüsse unterscheiden sich aber deutlich. Daraus, Freiheit
als Abwesenheit von Herrschaft zu verstehen, folgt für Anarchist*innen
eine Notwendigkeit, eine staatlich organisierte Gesellschaft sowie Eigen‐
tum – verstanden als exklusives Recht, über φ verfügen zu können –
kritisch zu hinterfragen (Kinna und Prichard 2019, 235). Staatliches Han‐
deln – contra den zeitgenössischen Republikaner*innen – lässt sich für
Anarchist*innen nicht legitimieren, indem man auf das Prinzip der Herr‐
schaftsfreiheit abstellt. Die Beschäftigung mit dem republikanischen Frei‐
heitsbegriff verdeutlichte aber die Notwendigkeit, Herrschaftsbeziehungen
abzubauen oder zumindest massiv zurückzudrängen. Denn beherrscht zu
werden bedeutet, dass eine Person oder eine Gruppe von Personen sich
gegenüber uns in einer Situation befindet, die ihnen erlaubt, unkontrolliert
in unser Leben einzugreifen. Dabei ist nicht relevant, ob die Person oder
die Gruppe von Personen den Eingriff effektiv vornimmt. Bereits wenn
jemand das Potential dafür besitzt, schränkt dies unsere Freiheit ein. Dies
spricht einerseits für ein Recht, uns gegen hegemoniale Beziehungen weh‐
ren zu dürfen. In diesem Sinn schützt Freiheit das Individuum vor der
Vereinnahmung durch die Gesellschaft. Andererseits spricht die Gefahr,
die von hegemonialen Beziehungen für unsere Freiheit ausgehen, dafür,
Mitautor*innen unserer sozialen und politischen Beziehungen zu sein. Die
negative Freiheitsdimension bildet die Voraussetzung, um das Selbst und die
damit verbundenen Lebenspläne selbstständig zu kreieren, was ein Anrecht
darauf voraussetzt, sich gegen jene rechtlichen, ökonomischen und sozialen
Einschränkungen zur Wehr zu setzen, welche die Kultivierung und das
Ausdrücken der eigenen Individualität beschränken (Jun 2010, 56; Prichard
2019, 78–80). Die positive Freiheitsdimension bezieht sich einerseits auf
das Recht, nicht alleinig das eigene Selbst, sondern auch gesunde soziale
Beziehungen zu schaffen, die wiederum eine notwendige Voraussetzung für
ein gesundes Selbst sind (Jun 2010, 56). Andererseits umfasst Freiheit im
positiven Sinn für die Anarchist*innen ein Recht darauf, die Gesellschaft
mitgestalten zu dürfen. Dieses Anrecht ist eine notwenige Voraussetzung,
um genuin frei zu sein (Prichard 2019, 78). Das Konzept der ästhetischen
Freiheit (vgl. Loick 2017, 117–18) erlaubt, beide Dimensionen produktiv
miteinander zu verknüpfen. Dies ermöglicht, Handlungen, welche die eige‐
ne Individualität ausdrücken, und Widerstand gegen Kontexte, die solche
Handlungen verhindern, nicht nur als ein Ausdruck von Individualität,

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

428

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern auch als eine soziale gesellschaftspolitische Handlung zu sehen. In‐
dividualität, Widerstand und Dissidenz werden so ein Ausdruck des Sozia‐
len und eine Form gesellschaftlicher Partizipation. Individualität und das
Soziale respektive Teilhabe daran sind damit sich gegenseitig bedingende
Elemente, die eine freie Person ausmachen.

Dem Utopievorwurf folgend könnte man argumentieren, dieses Frei‐
heitskonzept im Speziellen und die Vorstellung einer egalitären, dynami‐
schen, diversen und Gleichheit, Gerechtigkeit sowie Freiheit möglichst
umfassend verwirklichende Gesellschaft im Allgemeinen könne dann, und
nur dann, funktionieren, wenn wir von unrealistisch guten Menschen aus‐
gehen. Entgegen diesem Vorwurf hat die Diskussion im Abschn. 6.2.1 zu
einem Menschenbild geführt, welches weder utopisch noch naiv ist. Der
Mensch wird weder als inhärent gut noch inhärent schlecht verstanden.
Ihm wohnt das Potenzial für beides inne. Damit weist meine Interpretation
des anarchistischen Menschenbildes einen kontextuellen und kritischen
Charakter auf. Das verweist in der Konsequenz auf die Macht von Struktu‐
ren, die unser alltägliches Handeln rahmen und bestimmen, was pragma‐
tisch gesehen rationale oder vorteilhafte Handlungen sind. Die Diskussion
anarchistischer Institutionen im Abschn. 6.2.2 zeigte uns zudem die Kon‐
zepte auf, die eine politische Ordnung auch ohne Souveränität und ohne
allgemeine Legitimation von Zwang performant machen können. Der Idee
eines entsetzten Rechts kommt dabei eine Schlüsselrolle zu. Das Recht zu
entsetzen – d. h. ohne Zwang zu denken – erlaubt, die Vorteile für das So‐
ziale zu erhalten (Loick 2012, 311). Ein entsetztes Recht kann weiterhin die
Individuen vor der „Zumutung“ bewahren, alle Angelegenheit selber regeln
respektive alle Institutionen, welche die Regelungen übernehmen könnten,
selber schaffen zu müssen. Ein so verstandenes Recht kann weiterhin ein
Informationsträger sein und uns darüber informieren, welche kooperativen
Unternehmen es geben soll, welche Gremien Arenen für den öffentlichen
Diskurs sein sollen, welche Körperschaften administrative Aufgaben über‐
nehmen sollen usw. Indem das entsetzte Recht uns mitteilt, welche Hand‐
lung in einer Situation geboten sein soll, bietet es uns damit auch eine
Orientierung. Ohne Zwang ist eine Durchsetzung des Rechts nicht mehr
möglich und seine Umsetzung bedarf der freiwilligen Anwendung. Damit
verlangt die Entsetzung des Rechts nach einem kommunikativen und dialo‐
gischen Prozess, der darauf zielt, andere argumentativ zu überzeugen.

Wie ich im Abschn. 6.2.2 aber argumentiert habe, wäre es aber naiv,
Zwang als Ultima Ratio zurückzuweisen, das im Einzelfall gerechtfertigt
werden kann. Eine Institution, die aber zu oft auf Zwangsmittel zurück‐

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

429

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


greift, kann nicht hoffen, ihre Autorität mittel- bis langfristig aufrechtzu‐
erhalten. Mit diesem Eingeständnis stellt sich aber die Frage, ob ich zu
viel preisgebe und anstelle einer anarchistischen eine republikanische He‐
rausforderung formuliert habe. Zunächst müssen wir uns fragen, ob und
weshalb das problematisch ist. Wie wir gesehen haben, teilen sich der
zeitgenössische Republikanismus und der Anarchismus die Ablehnung
von Herrschaft als eine zentrale Überzeugung, was gegen eine trennschar‐
fe Abgrenzung zwischen beiden Ideologien spricht. Damit ist die Nähe
zum Republikanismus – wenn es denn eine solche gibt – für die von
mir formulierte anarchistische Herausforderung nicht notwendigerweise
problematisch. Wie sich aber in der Diskussion des republikanischen Frei‐
heitsbegriffs gezeigt hat, unterscheiden sich die Anarchist*innen und die
zeitgenössischen Republikaner*innen in ihren Folgerungen, was Abwesen‐
heit von Herrschaft bedeutet. Derweil letztere auf etablierte Institutionen
setzen, steht für erstere der radikale Umbau oder Neuanfang hinsichtlich
sozialer und politischer Institutionen im Vordergrund (Kinna und Prichard
2019, 235). Damit gibt es eine wenn auch diffuse Grenze zwischen dem
Anarchismus und dem Republikanismus. Da die von mir formulierte He‐
rausforderung in den anarchistischen Kernwerten verankert ist, muss man
diese als anarchistisch qualifizieren. Sie weist erstens Herrschaft zurück.
Zweitens plausibilisiert die radikale Interpretation der Dienstleistungskon‐
zeption von Autorität den anarchistischen Anspruch, die Performanz ihrer
Institutionen im Hier und Jetzt beweisen zu dürfen. In diesem Sinne
knüpft die formulierte Herausforderung an das Ethos der direkten Aktion
an. Drittens ist die radikale Interpretation der Dienstleistungskonzeption
ergebnisoffen, da sie kein bestimmtes Setting von Institutionen voraussetzt.
In diesem Sinn ist der Kernwert der Diversität ebenfalls berücksichtigt. So‐
lange die Herausforderung die „Sprache“ der Kernwerte spricht, handelt es
sich um eine anarchistische Position; egal ob sie republikanische Element
enthält oder nicht.

Damit haben wir eine anarchistische Herausforderung formuliert, die
eine negative sowie eine positive Dimension aufweist. Simmons’ Argumen‐
tation (vgl. Abschn. 4) folgend zeigt die negative Dimension der Herausfor‐
derung auf, dass in Bezug auf existierende Staaten die Voraussetzungen
nicht erfüllt sind, um eine umfassend anwendbare, für alle Bürger*innen
allgemein gültige politische pro tanto Pflicht mit inhaltsunabhängigem
Charakter zu begründen. Damit scheitert das konservative Projekt, die
politischen Autoritäten existierender Staaten zu legitimieren. Daraus folgt
aber erstens nicht, die Begründung einer politischen Pflicht sei unmöglich.

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

430

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unsere Auseinandersetzung mit den verschiedenen Ansätzen, die ein poli‐
tisches Sollen zu begründen versuchen (vgl. Abschn. 4.1), deutete deren
Potenzial für positive Projekte an. So lassen sich auf Basis assoziativer und
transaktionaler Theorien Voraussetzungen formulieren, unter denen eine
politische Autorität über eine politische Pflicht legitimiert werden können
(Egoumenides 2014). Politische Ordnungen, die diese Voraussetzungen er‐
füllten, unterschieden sich aber aller Voraussicht nach von jenen, die heute
unseren politischen Alltag prägen. Zweitens ist damit, die Existenz einer
politischen Pflicht unter dem Staus quo zurückzuweisen, die Möglichkeit
nicht per se ausgeschlossen, Autorität legitimieren zu können. Wie im
Abschn. 5 gesehen, können wir Autorität auch ohne ein politisches Sollen
begründen. Dies kommt aber mit einem Preis: Alternative Institutionen
können ebenfalls auf die Dienstleistungskonzeption zurückgreifen und ver‐
langen, ihre Performanz beweisen zu dürfen, um legitime Autorität zu
beanspruchen.

Dies führt direkt zur positiven Dimension der anarchistischen Herausfor‐
derung. Diese zeichnet ein Bild politischer Organisation, das ohne Souverä‐
nität und ohne generelle Legitimation von Zwang auskommt. Diese Alter‐
native zu Staatlichkeit ist weder naiv, noch auf eine unrealistische Weise
utopisch. Deshalb reicht es nicht aus, zu argumentieren, Staatlichkeit erfül‐
le ihren Zweck. Sie muss ihren Zweck besser erfüllen als Alternativen und
darf sich zudem nicht mehr als alternativlos darstellen. Wie diese Überle‐
gungen zeigen, treffen die Hauptkritikpunkte gegen die anarcho-philoso‐
phischen Theorien auf die hier formulierte Herausforderung nicht zu: Die
theoretische Relevanz liegt darin, unseren kritischen Blick auf den Status
quo zu schärfen und die Problematik in der bestehenden politischen Orga‐
nisation zu identifizieren: Nicht Autorität ist das Problem, sondern deren
selbstverständliche Verknüpfung mit Zwang und Souveränität in Kombina‐
tion mit einer dogmatischen Abwehr alternativer Organisationsformen. Wir
werden in die Pflicht genommen, defektive politische Strukturen zu verbes‐
sern oder durch bessere zu ersetzen. Dies verlangt aber nicht von uns,
eine Revolution anzuzetteln. Im Kleinen, alternative Praktiken aufzubauen
und so gemeinsam mit anderen das Potenzial zum sozialen Fortschritt
zu nutzen, ist der Weg. Dieses Vorgehen ist pragmatisch, kontextabhängig
und fordert nicht zu viel vom Einzelnen. Diese Do-it-yourself-Attitüde
hat zudem das Potenzial, die Politik zu (re‑)politisieren, indem sie die
These der Alternativlosigkeit zurückweist und Möglichkeitsräume eröffnet.
Darin liegt die praktische Relevanz der hier formulierten Herausforderung.
Vergleichen wir sie mit unseren alltäglichen Erfahrungen, mögen uns die

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

431

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Herausforderung zugrunde liegenden Konzepte und Prinzipien uns
prima facie fremd und utopisch erscheinen. Wir können Konzepte wie das
entsetzte Recht oder die Vorstellung einer souveränitätslosen politischen
Ordnung als utopisch qualifizieren. Sie sind dies aber – wie die Diskussion
im Abschn. 6.2 gezeigt hat – nicht in einer unrealistischen Weise, sondern
verbinden das faktisch Machbare mit dem normativ Gesollten. Damit ist
der dritte Hauptkritikpunkt – zu idealisierte Annahmen – zurückzuweisen.
Daraus folgt aber nicht, die positive Herausforderung stehe selber vor
keinen Herausforderungen. Wie wir gesehen haben, stellt sich die Frage,
wie eine politische Ordnung zwangsfrei (oder zumindest sehr zwangsarm)
ausgestaltet, wie mit dem Einsatz von Zwang umgegangen und wie dieser
kontrolliert werden kann, wenn wir anarchistische Institutionen etablieren.
Die Anarchist*innen sind damit gefordert, die Performanz solcher Institu‐
tionen in grösseren Kontexten unter Beweis zu stellen. Loicks (2017, 139–
40) Einwand, es fehle dem Anarchismus an einer Theorie einer anarchisti‐
schen Weltgesellschaft, unterstreicht diesen Punkt weiter. Anarchist*innen
müssen zeigen, wie eine überregionale egalitäre Gesellschaft funktionieren
kann.

Im Abschn. 7 habe ich mit dem Konzept der progressiven Sicherheit eine
mögliche liberale Antwort auf die in dieser Arbeit skizzierten Herausfor‐
derung formuliert. Die Grundlage dafür bildet die Idee, der sichere und
freie Zugang zu gewissen Ressourcen und Instrumenten sei wichtig, um
ein autonomes Leben zu führen (vgl. Abschn. 7.1). Daran anschliessend
bin ich im Abschn. 7.2 der Frage nachgegangen, ob und in welcher Form
Staatlichkeit mit Rückgriff auf Sicherheit legitimiert werden kann. Um
der anarchistischen Kritik gerecht zu werden, darf es dabei nicht um
Sicherheit im Sinne von Rechtsdurchsetzung durch Polizei oder andere
Organe des staatlichen Sicherheitsapparates gehen. Wir müssen auf die
autonomiefördernden Aspekte von Sicherheit fokussieren. Wie wir gesehen
haben, weisen sozialstaatliche Institutionen ein hohes Legitimationspoten‐
zial auf, wenn sie nicht als hegemoniales Machtinstrument missbraucht
werden, um die Bevölkerung zu erziehen und oder abhängig zu machen
(vgl. Abschn. 7.2.1). Um dieser realen Gefahr entgegenzuwirken, müssen so‐
zialstaatliche Institutionen die Förderung von Freiheit und Autonomie zur
Handlungsmaxime erheben. Dies verlangt, uns von einem Missbrauchsdis‐
kurs abzuwenden und stattdessen darauf zu fokussieren, wie Selbstermäch‐
tigung ermöglicht werden kann. Mit dem Bildungssystem haben wir ein
weiteres Institutionengefüge mit hohem Legitimationspotenzial identifiziert

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

432

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(vgl. Abschn. 7.2.2). Denn ohne Bildung ist es schwierig, unser Potenzial
zum autonomen Handeln auszuschöpfen. Wie bei sozialstaatlichen Institu‐
tionen, so müssen wir uns beim Bildungssystem ebenfalls der Gefahr des
hegemonialen Missbrauchs bewusst sein.332 Um dieser zu begegnen muss
ein Bildungssystem sowohl seiner Orientierungs- als auch seiner Emanzi‐
pationsfunktion gerecht werden und uns durch die Vermittlung geteilter
epistemischer Prinzipien eine Basis für gemeinsames Sprechen und Han‐
deln geben. Leistet ein Bildungssystem dies, wird es zwar auf der einen
Seite bis zu einem gewissen Grad eine Form von Indoktrination betreiben
müssen. Auf der anderen Seite muss das System offen sein und sich weiter‐
entwickeln, will es die Schüler*innen ausreichend emanzipieren.

Die beiden identifizierten Bereiche decken augenscheinlich nicht alle
Bereiche staatlichen Handelns ab. Dies ist aber keine Schwäche der pro‐
gressiven Sicherheit (vgl. Abschn. 7.2.3). Erstens ist nicht gesagt, dass ledig‐
lich sozialstaatliche Institutionen und das Bildungssystem Chancen haben,
de jure Autorität zu besitzen. Die Autorität weiterer Institutionen können
ebenfalls legitimiert werden, wenn diese ihr freiheits- und autonomieför‐
derndes Potenzial beweisen. Zweitens handelt es sich bei progressiver Si‐
cherheit bewusst nicht um ein konservatives Konzept. Das Ziel ist damit
gerade nicht, möglichst alle staatlichen Handlungsfelder zu legitimieren.
Vielmehr erlaubt progressive Sicherheit einen differenzierten Blick auf die
Vor- und Nachteile staatlichen Handelns; ohne dabei in Staatsfixation oder
‑phobie zu verfallen. Drittens folgt daraus, die Legitimation einer Vielzahl
von Institutionen zu verneinen, nicht eine a priori Verneinung der Mög‐
lichkeit, bestehende Institutionen für den Moment zu rechtfertigen. Damit
erlaubt progressive Sicherheit, einen pragmatischen Blick aufs Politische im
Allgemeinen und Staatlichkeit im Speziellen. Angesichts der Vorteile staatli‐
chen Handelns haben wir gute Gründe, Bestehendes nicht kopflos aufzuge‐
ben und das Kind mit dem sprichwörtlichen Bad auszuschütten. Daraus
zu schliessen, der Status quo sei passabel, wäre übereilt. Autonomieförde‐
rung muss das Ziel staatlichen Handelns sein, was gegen versteckte sowie
zwangsbewehrte Autorität spricht. Staatliche Institutionen haben dann und
nur dann eine Chance auf legitime Autorität, wenn sie diesen Grundsätzen

332 Arendts Kritik in „Die Krise der Erziehung“ ([1958] 2020) zeigt die Gefahr politisch
oder ideologisch ausgerichteter Bildung auf. Indem man Kinder dazu erzieht, einem
gesetzten Ideal von Bürger*innen zu entsprechen, verweigert man ihnen die Mög‐
lichkeit, ihre neue Sicht auf die Dinge und ihre neuen Ideen einbringen zu können.
Durch die Indoktrination verneint man die Natalität, was zur Auslöschung des
Politischen führt.

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

433

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entsprechen. Qualifizieren wir darüber hinaus eine Autorität als legitim,
dann ist dies keine Feststellung eines Endzustandes. Die Legitimationsfrage
ist stets aufs Neue zu stellen und als komparativ zu verstehen.

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

434

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9 Literatur

Adorno, Theodor W. (1969) 2003. „Erziehung zur Mündigkeit“. In Erziehung zur Mün‐
digkeit: Vorträge und Gespräche mit Hellmut Becker 1959–1969, von Theodor W.
Adorno, 19. Aufl., 133–48. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Aiyar, S. 2000. „The Problem of Law’s Authority: John Finnis and Joseph Raz on Legal
Obligation“. Law and Philosophy 19 (4): 465. https://doi.org/10.2307/3505079.

Alicke, Mark D. und Olesya Govorun. 2005. „The Better-Than-Average Effect“. In The
Self in Social Judgment, herausgegeben von Mark D. Alicke, David A. Dunning und
Joachim I. Krueger, 85–106. Studies in Self and Identity. New York: Psychology Press.

Anarcho. o. J. „Anarchist Organisation and the Organisation of Anarchists“. Anar‐
chism.Web.Site. Zugegriffen 13. Mai 2021. https://web.archive.org/web/200803310342
59/http://anarchism.ws/writers/anarcho/anarchism/organisationGAG.html.

Applbaum, Arthur Isak. 2010. „Legitimacy Without the Duty to Obey“. Philosophy &
Public Affairs 38 (3): 215–39. https://doi.org/10.1111/j.1088-4963.2010.01186.x.

Arendt, Hannah. 1968. Between Past and Future: Eight Exercises in Political Thought.
New York: Viking. http://archive.org/details/betweenpastfutur00aren.

———. (1958) 2020. „Die Krise in der Erziehung“. In Zwischen Vergangenheit und
Zukunft, von Hannah Arendt, herausgegeben von Ursula Ludz, 5. Aufl., 255–76.
Übungen im politischen Denken 1. München: Piper.

„autonom“. o. J. In Duden online. Zugegriffen 11. März 2022. www.duden.de/node/6501
63/revisions/1617396/view.

„Autorität, die“. o. J. In Duden online. Zugegriffen 24. Juli 2019. https://www.duden.de/
node/11743/revision/243452.

Axtmann, Roland. 2004. „The State of the State: The Model of the Modern State and Its
Contemporary Transformation“. International Political Science Review 25 (3): 259–
79. https://doi.org/10.1177/0192512104043016.

Bachrach, Peter und Morton S. Baratz. 1962. „Two Faces of Power“. American Political
Science Review 56 (4): 947–52. https://doi.org/10.2307/1952796.

Bakunin, Mikhail Aleksandrovich. (1867) 1972. „Federalism, Socialism, Anti-Theolo‐
gism“. In Bakunin on Anarchy: Selected Works by the Activist-Founder of World
Anarchism, herausgegeben von Sam Dolgoff, 102–47. New York: Vintage Books.

———. (1871) 1972. „The Paris Commune and the Idea of the State“. In Bakunin on
Anarchy: Selected Works by the Activist-Founder of World Anarchism, von Mikhail
Aleksandrovich Bakunin, herausgegeben von Sam Dolgoff, 259–85. New York: Vinta‐
ge Books.

Ball, Terence und Richard Dagger. 2014. Political Ideologies and the Democratic Ideal.
9. Aufl. Boston: Pearson.

Barry, Brian. 2001. Culture and equality: an egalitarian critique of multiculturalism.
Cambridge: Harvard University Press.

435

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.2307/3505079
https://web.archive.org/web/20080331034259/http://anarchism.ws/writers/anarcho/anarchism/organisationGAG.html
https://web.archive.org/web/20080331034259/http://anarchism.ws/writers/anarcho/anarchism/organisationGAG.html
https://doi.org/10.1111/j.1088-4963.2010.01186.x
http://archive.org/details/betweenpastfutur00aren
https://www.duden.de/node/650163/revisions/1617396/view
https://www.duden.de/node/650163/revisions/1617396/view
https://www.duden.de/node/11743/revision/243452
https://www.duden.de/node/11743/revision/243452
https://doi.org/10.1177/0192512104043016
https://doi.org/10.2307/1952796
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.2307/3505079
https://web.archive.org/web/20080331034259/http://anarchism.ws/writers/anarcho/anarchism/organisationGAG.html
https://web.archive.org/web/20080331034259/http://anarchism.ws/writers/anarcho/anarchism/organisationGAG.html
https://doi.org/10.1111/j.1088-4963.2010.01186.x
http://archive.org/details/betweenpastfutur00aren
https://www.duden.de/node/650163/revisions/1617396/view
https://www.duden.de/node/650163/revisions/1617396/view
https://www.duden.de/node/11743/revision/243452
https://www.duden.de/node/11743/revision/243452
https://doi.org/10.1177/0192512104043016
https://doi.org/10.2307/1952796


———. (2001) 2013. „Basic Income and the Work Ethic“. In Basic income: an anthology
of contemporary research, herausgegeben von Karl Widerquist, José A. Noguera, Yan‐
nick Vanderborght und Jurgen De Wispelaere, 101–4. Chichester: Wiley Blackwell.

Batnitzky, Leora. 1995. „A Seamless Web? John Finnis and Joseph Raz on Practical
Reason and the Obligation to Obey the Law“. Oxford Journal of Legal Studies 15 (2):
153–75. https://doi.org/10.1093/ojls/15.2.153.

Benjamin, Walter. (1921) 2018. „Zur Kritik der Gewalt“. In Gewalt: Texte von der Antike
bis in die Gegenwart, herausgegeben von Johannes Müller-Salo, 247–57. Reclams
Universal-Bibliothek 19425. Ditzingen: Reclam.

Berlin, Isaiah. 1995a. Freiheit: Vier Versuche. Übersetzt von Reinhard Kaiser. Frankfurt
am Main: Fischer.

———. 1995b. „Zwei Freiheitsbegriffe“. In Freiheit: Vier Versuche, von Isaiah Berlin,
übersetzt von Reinhard Kaiser, 197–256. Frankfurt am Main: Fischer.

Bertram, Christopher. 2012a. „Jean-Jacques Rousseau“. In The Stanford Encyclopedia
of Philosophy, herausgegeben von Edward N. Zalta, Ausgabe Winter 2012. Stanford:
Metaphysics Research Lab, Stanford University. http://plato.stanford.edu/archives/w
in2012/entries/rousseau/.

———. 2012b. „Rousseau’s Legacy in Two Conceptions of the General Will: Democra‐
tic and Transcendent“. The Review of Politics 74 (3): 403–19. https://doi.org/10.1017/S
0034670512000514.

Betzler, Monika. 2016. „Autonomie“. In Handbuch Handlungstheorie: Grundlagen, Kon‐
texte, Perspektiven, herausgegeben von Michael Kühler und Markus Rüther, 258–79.
Stuttgart: J.B. Metzler. https://doi.org/10.1007/978-3-476-05359-6_29.

Bidadanure, Juliana Uhuru. 2019. „The Political Theory of Universal Basic Income“.
Annual Review of Political Science 22 (1): 481–501. https://doi.org/10.1146/annurev-p
olisci-050317-070954.

Biehl, Janet. 1999. „Libertarian Municipalism: Introduction“. In The Murray Bookchin
Reader, herausgegeben von Janet Biehl, 172–73. 172–173. Montréal: Black Rose.

Biesta, Gert. 2010. „How to Exist Politically and Learn from It: Hannah Arendt and the
Problem of Democratic Education“. Teachers College Record: The Voice of Scholarship
in Education 112 (2): 556–75. https://doi.org/10.1177/016146811011200207.

Bobbio, Noberto. 1990. „Die Zukunft der Demokratie“. In Lust an der Erkenntnis.
Politisches Denken im 20. Jahrhundert, herausgegeben von Herfried Münkler, 255–
263. München: Piper.

Bookchin, Murray. 1999. „The New Municipal Agenda“. In The Murray Bookchin
Reader, herausgegeben von Janet Biehl, 173–96. Montréal: Black Rose.

———. 2002. „The Communalist Project“. Harbinger 3 (1). https://social-ecology.org/w
p/2002/09/harbinger-vol-3-no-1-the-communalist-project/.

———. o. J. „What Is Communalism? The Democratic Dimension of Anarchism“.
Anarchy Archives. Zugegriffen 3. September 2021. http://dwardmac.pitzer.edu/anarc
hist_archives/bookchin/cmmnl2.mcw.html.

Braun, Eberhard, Felix Heine und Uwe Opolka. 2008. Politische Philosophie: Ein Lese‐
buch. 9. Aufl. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch.

9 Literatur

436

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1093/ojls/15.2.153
http://plato.stanford.edu/archives/win2012/entries/rousseau/
http://plato.stanford.edu/archives/win2012/entries/rousseau/
https://doi.org/10.1017/S0034670512000514
https://doi.org/10.1017/S0034670512000514
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05359-6_29
https://doi.org/10.1146/annurev-polisci-050317-070954
https://doi.org/10.1146/annurev-polisci-050317-070954
https://doi.org/10.1177/016146811011200207
https://social-ecology.org/wp/2002/09/harbinger-vol-3-no-1-the-communalist-project/
https://social-ecology.org/wp/2002/09/harbinger-vol-3-no-1-the-communalist-project/
http://dwardmac.pitzer.edu/anarchist_archives/bookchin/cmmnl2.mcw.html
http://dwardmac.pitzer.edu/anarchist_archives/bookchin/cmmnl2.mcw.html
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1093/ojls/15.2.153
http://plato.stanford.edu/archives/win2012/entries/rousseau/
http://plato.stanford.edu/archives/win2012/entries/rousseau/
https://doi.org/10.1017/S0034670512000514
https://doi.org/10.1017/S0034670512000514
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05359-6_29
https://doi.org/10.1146/annurev-polisci-050317-070954
https://doi.org/10.1146/annurev-polisci-050317-070954
https://doi.org/10.1177/016146811011200207
https://social-ecology.org/wp/2002/09/harbinger-vol-3-no-1-the-communalist-project/
https://social-ecology.org/wp/2002/09/harbinger-vol-3-no-1-the-communalist-project/
http://dwardmac.pitzer.edu/anarchist_archives/bookchin/cmmnl2.mcw.html
http://dwardmac.pitzer.edu/anarchist_archives/bookchin/cmmnl2.mcw.html


Bregman, Rutger. 2020a. Im Grunde gut: Eine neue Geschichte der Menschheit. Über‐
setzt von Ulrich Faure und Gerd Busse. Hamburg: Rowohlt.

———. 2020b. „Das Wichtigste ist: Nicht nur das Virus ist ansteckend, sondern auch
dein Verhalten.“ Interviewt von Daniel Graf. Republik, 19. März 2020. https://www.re
publik.ch/2020/03/19/das-wichtigste-ist-nicht-nur-das-virus-ist-ansteckend-sondern
-auch-dein-verhalten.

Brunetti, Aymo. 2006. Volkswirtschaftslehre. Eine Einführung für die Schweiz. Bern:
h.e.S.

Buddeberg, Eva. 2016. „Verantwortung: Existenzial oder Versatzstück neoliberaler Apo‐
logetik?“ Deutsche Zeitschrift für Philosophie 64 (2): 232–45. https://doi.org/10.1515/
dzph-2016-0017.

Bundesamt für Statistik. 2022. „Durchschnittslöhne und Lohnunterschiede, 2020: er‐
klärter und unerklärter Anteil, privater Sektor – 2020“. 22. November 2022. https://w
ww.bfs.admin.ch/asset/de/23585890.

———. 2023. „Wahlbeteiligung – 2023“. 22. Oktober 2023. https://www.bfs.admin.ch/as
set/de/27145945.

Bundesrat. 2021. „Erläuterungen des Bundesrates. Volksabstimmung vom 13.06.2021“.
Bern: Bundeskanzlei. https://www.admin.ch/dam/gov/de/Dokumentation/Abstim
mungen/juni2021/Abstimmungsbroschuere_13-06-2021_WEB_de.pdf.download.pdf/
Abstimmungserläuterungen%20Juni%2021.pdf.

Burdewick, Ingrid. 2010. „Politische Partizipation von Kindern und Jugendlichen im
Kontext moralischer Entwicklung und politischer Bildung“. In Kritische politische
Bildung. Ein Handbuch, herausgegeben von Bettina Lösch, 351–64. Politik und Bil‐
dung 54. Schwalbach/Ts.: Wochenschau.

Buss, Sarah und Andrea Westlund. 2018. „Personal Autonomy“. In The Stanford Ency‐
clopedia of Philosophy, herausgegeben von Edward N. Zalta, Ausgabe Frühling 2018.
Stanford: Metaphysics Research Lab, Stanford University. https://plato.stanford.edu/
archives/spr2018/entries/personal-autonomy/.

Carter, Alan. 2000. „Analytical Anarchism: Some Conceptual Foundations“. Political
Theory 28 (2): 230–53. https://doi.org/10.1177/0090591700028002005.

———. 2011. „Anarchism: Some Theoretical Foundations“. Journal of Political Ideolo‐
gies 16 (3): 245–64. https://doi.org/10.1080/13569317.2011.607291.

Carter, Ian. 2019. „Positive and Negative Liberty“. In The Stanford Encyclopedia of
Philosophy, herausgegeben von Edward N. Zalta, Winter 2019 Edition. Stanford
University. https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/liberty-positive-nega
tive/.

Cassee, Andreas. 2016. Globale Bewegungsfreiheit: Ein philosophisches Plädoyer für
offene Grenzen. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Chengdan, Qian. 2010. „Transformation of European States: From Feudal to Modern“.
Procedia: Social and Behavioral Sciences 2 (5): 6683–91. https://doi.org/10.1016/j.sbs
pro.2010.05.013.

„Chilling Effect“. o. J. In Merriam-Webster.com Legal Dictionary. Zugegriffen 7. Dezem‐
ber 2020. https://www.merriam-webster.com/legal/chilling+effect.

9 Literatur

437

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.republik.ch/2020/03/19/das-wichtigste-ist-nicht-nur-das-virus-ist-ansteckend-sondern-auch-dein-verhalten
https://www.republik.ch/2020/03/19/das-wichtigste-ist-nicht-nur-das-virus-ist-ansteckend-sondern-auch-dein-verhalten
https://www.republik.ch/2020/03/19/das-wichtigste-ist-nicht-nur-das-virus-ist-ansteckend-sondern-auch-dein-verhalten
https://doi.org/10.1515/dzph-2016-0017
https://doi.org/10.1515/dzph-2016-0017
https://www.bfs.admin.ch/asset/de/23585890
https://www.bfs.admin.ch/asset/de/23585890
https://www.bfs.admin.ch/asset/de/27145945
https://www.bfs.admin.ch/asset/de/27145945
https://www.admin.ch/dam/gov/de/Dokumentation/Abstimmungen/juni2021/Abstimmungsbroschuere_13-06-2021_WEB_de.pdf.download.pdf/Abstimmungserläuterungen%20Juni%2021.pdf
https://www.admin.ch/dam/gov/de/Dokumentation/Abstimmungen/juni2021/Abstimmungsbroschuere_13-06-2021_WEB_de.pdf.download.pdf/Abstimmungserläuterungen%20Juni%2021.pdf
https://www.admin.ch/dam/gov/de/Dokumentation/Abstimmungen/juni2021/Abstimmungsbroschuere_13-06-2021_WEB_de.pdf.download.pdf/Abstimmungserläuterungen%20Juni%2021.pdf
https://plato.stanford.edu/archives/spr2018/entries/personal-autonomy/
https://plato.stanford.edu/archives/spr2018/entries/personal-autonomy/
https://doi.org/10.1177/0090591700028002005
https://doi.org/10.1080/13569317.2011.607291
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/liberty-positive-negative/
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/liberty-positive-negative/
https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2010.05.013
https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2010.05.013
https://www.merriam-webster.com/legal/chilling+effect
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.republik.ch/2020/03/19/das-wichtigste-ist-nicht-nur-das-virus-ist-ansteckend-sondern-auch-dein-verhalten
https://www.republik.ch/2020/03/19/das-wichtigste-ist-nicht-nur-das-virus-ist-ansteckend-sondern-auch-dein-verhalten
https://www.republik.ch/2020/03/19/das-wichtigste-ist-nicht-nur-das-virus-ist-ansteckend-sondern-auch-dein-verhalten
https://doi.org/10.1515/dzph-2016-0017
https://doi.org/10.1515/dzph-2016-0017
https://www.bfs.admin.ch/asset/de/23585890
https://www.bfs.admin.ch/asset/de/23585890
https://www.bfs.admin.ch/asset/de/27145945
https://www.bfs.admin.ch/asset/de/27145945
https://plato.stanford.edu/archives/spr2018/entries/personal-autonomy/
https://plato.stanford.edu/archives/spr2018/entries/personal-autonomy/
https://doi.org/10.1177/0090591700028002005
https://doi.org/10.1080/13569317.2011.607291
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/liberty-positive-negative/
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/liberty-positive-negative/
https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2010.05.013
https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2010.05.013
https://www.merriam-webster.com/legal/chilling+effect


Christiano, Thomas. 2004. „The Authority of Democracy“. Journal of Political Philoso‐
phy 12 (3): 266–90. https://doi.org/10.1111/j.1467-9760.2004.00200.x.

———. 2006. „Debate: Democracy’s Authority: Reply to Wall“. Journal of Political
Philosophy 14 (1): 101–10. https://doi.org/10.1111/j.1467-9760.2006.00251.x.

———. 2008. The Constitution of Equality: Democratic Authority and Its Limits. New
York: Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780198297475.00
1.0001.

———. 2013. „Authority“. In The Stanford Encyclopedia of Philosophy, herausgegeben
von Edward N. Zalta, Ausgabe Frühling 2013. Stanford: Metaphysics Research Lab,
Stanford University. http://plato.stanford.edu/archives/spr2013/entries/authority/.

Christman, John. 2015. „Autonomy and Liberalism: A Troubled Marriage?“ In The
Cambridge Companion to Liberalism, herausgegeben von Steven Wall, 141–62. Cam‐
bridge Companions to Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press. https://
doi.org/10.1017/CBO9781139942478.009.

———. 2017. „Autonomy in Moral and Political Philosophy“. In The Stanford Encyclo‐
pedia of Philosophy, herausgegeben von Edward N. Zalta, Winter 2017. Stanford:
Metaphysics Research Lab, Stanford University. https://plato.stanford.edu/archives/
win2017/entries/autonomy-moral/.

„Civilizing“. o. J. In Merriam-Webster.com Dictionary. Zugegriffen 8. Oktober 2022.
https://www.merriam-webster.com/dictionary/civilizing.

Class War Federation, Hrsg. 1992. Unfinished Business: The Politics of Class War. Edin‐
burgh: AK.

Cohen, Jean L. und Andrew Arato. 1992. Civil Society and Political Theory. Studies in
Contemporary German Social Thought. Cambridge: MIT Press.

Cohen, Joshua. 1989. „Deliberation and Democratic Legitimacy“. In The Good Polity:
Normative Analysis of the State, herausgegeben von Alan P. Hamlin und Philip Pettit,
17–34. Oxford: Blackwell.

Cohon, Rachel. 2018. „Hume’s Moral Philosophy“. In The Stanford Encyclopedia of
Philosophy, herausgegeben von Edward N. Zalta, Herbst 2018. Stanford: Metaphysics
Research Lab, Stanford University. https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entri
es/hume-moral/.

Conzett, Anja und Daniel Faulhaber. 2020a. „Der Basel-Report, Teil 1: Der Tag, der die
Stadt nicht mehr loslässt“. Republik, 24. November 2020. https://www.republik.ch/20
20/11/24/der-basel-report-teil-1-der-tag-im-november-2018-der-basel-nicht-mehr-los
laesst.

———. 2020b. „Der Basel-Report, Teil 2: Wer eskaliert wen? Die Basler Staatsgewalt
ausser Kontrolle“. Republik, 25. November 2020. https://www.republik.ch/2020/11/25
/der-basel-report-teil-2-wer-eskaliert-wen-die-basler-staatsgewalt-ausser-kontrolle.

Costa, M. Victoria. 2009. „Neo-Republicanism, Freedom as Non-Domination, and
Citizen Virtue“. Politics, Philosophy & Economics 8 (4): 401–19. https://doi.org/10.1177
/1470594X09343079.

———. 2016. „Republican Liberty and Border Controls“. Critical Review of Internatio‐
nal Social and Political Philosophy 19 (4): 400–415. https://doi.org/10.1080/13698230.
2015.1066046.

9 Literatur

438

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1111/j.1467-9760.2004.00200.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9760.2006.00251.x
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780198297475.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780198297475.001.0001
http://plato.stanford.edu/archives/spr2013/entries/authority/
https://doi.org/10.1017/CBO9781139942478.009
https://doi.org/10.1017/CBO9781139942478.009
https://plato.stanford.edu/archives/win2017/entries/autonomy-moral/
https://plato.stanford.edu/archives/win2017/entries/autonomy-moral/
https://www.merriam-webster.com/dictionary/civilizing
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/hume-moral/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/hume-moral/
https://www.republik.ch/2020/11/24/der-basel-report-teil-1-der-tag-im-november-2018-der-basel-nicht-mehr-loslaesst
https://www.republik.ch/2020/11/24/der-basel-report-teil-1-der-tag-im-november-2018-der-basel-nicht-mehr-loslaesst
https://www.republik.ch/2020/11/24/der-basel-report-teil-1-der-tag-im-november-2018-der-basel-nicht-mehr-loslaesst
https://www.republik.ch/2020/11/25/der-basel-report-teil-2-wer-eskaliert-wen-die-basler-staatsgewalt-ausser-kontrolle
https://www.republik.ch/2020/11/25/der-basel-report-teil-2-wer-eskaliert-wen-die-basler-staatsgewalt-ausser-kontrolle
https://doi.org/10.1177/1470594X09343079
https://doi.org/10.1177/1470594X09343079
https://doi.org/10.1080/13698230.2015.1066046
https://doi.org/10.1080/13698230.2015.1066046
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1111/j.1467-9760.2004.00200.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9760.2006.00251.x
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780198297475.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780198297475.001.0001
http://plato.stanford.edu/archives/spr2013/entries/authority/
https://doi.org/10.1017/CBO9781139942478.009
https://doi.org/10.1017/CBO9781139942478.009
https://plato.stanford.edu/archives/win2017/entries/autonomy-moral/
https://plato.stanford.edu/archives/win2017/entries/autonomy-moral/
https://www.merriam-webster.com/dictionary/civilizing
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/hume-moral/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/hume-moral/
https://www.republik.ch/2020/11/24/der-basel-report-teil-1-der-tag-im-november-2018-der-basel-nicht-mehr-loslaesst
https://www.republik.ch/2020/11/24/der-basel-report-teil-1-der-tag-im-november-2018-der-basel-nicht-mehr-loslaesst
https://www.republik.ch/2020/11/24/der-basel-report-teil-1-der-tag-im-november-2018-der-basel-nicht-mehr-loslaesst
https://www.republik.ch/2020/11/25/der-basel-report-teil-2-wer-eskaliert-wen-die-basler-staatsgewalt-ausser-kontrolle
https://www.republik.ch/2020/11/25/der-basel-report-teil-2-wer-eskaliert-wen-die-basler-staatsgewalt-ausser-kontrolle
https://doi.org/10.1177/1470594X09343079
https://doi.org/10.1177/1470594X09343079
https://doi.org/10.1080/13698230.2015.1066046
https://doi.org/10.1080/13698230.2015.1066046


Crandall, Christian S., Scott Eidelman, Linda J. Skitka und G. Scott Morgan. 2009.
„Status quo framing increases support for torture“. Social Influence 4 (1): 1–10. https:/
/doi.org/10.1080/15534510802124397.

Crouch, Colin. 2015. Postdemokratie. Übersetzt von Nikolaus Gramm. 12. Aufl. Frank‐
furt am Main: Suhrkamp.

Cunliffe, John und Andrew Reeve. 1999. „Dialogic Authority“. Oxford Journal of Legal
Studies 19 (3): 453–66. https://doi.org/10.1093/ojls/19.3.453.

D’Agostino, Fred, Gerald Gaus und John Thrasher. 2012. „Contemporary Approaches
to the Social Contract“. In The Stanford Encyclopedia of Philosophy, herausgegeben
von Edward N. Zalta, Ausgabe Winter 2012. Stanford: Metaphysics Research Lab,
Stanford University. http://plato.stanford.edu/archives/win2012/entries/contractaria
nism-contemporary/.

Dagger, Richard. 2000. „Membership, Fair Play, and Political Obligation“. Political
Studies 48 (1): 104–17. https://doi.org/10.1111/1467-9248.00253.

———. 2018. „Authority, Legitimacy, and the Obligation to Obey the Law“. Legal
Theory 24 (02): 77–102. https://doi.org/10.1017/S1352325218000083.

Dagger, Richard und David Lefkowitz. 2014. „Political Obligation“. In The Stanford
Encyclopedia of Philosophy, herausgegeben von Edward N. Zalta, Ausgabe Herbst
2014. Stanford: Metaphysics Research Lab, Stanford University. https://plato.stanfor
d.edu/archives/fall2014/entries/political-obligation/.

Dahl, Robert A. 1957. „The Concept of Power“. Behavioral Science 2 (3): 201–15. https://
doi.org/10.1002/bs.3830020303.

Dahl, Robert A. und Bruce Stinebrickner. 2003. Modern Political Analysis. 6. Aufl.
Upper Saddle River: Prentice Hall.

Davis, Laurence. 2019. „Individual and Community“. In The Palgrave Handbook of An‐
archism, herausgegeben von Carl Levy und Matthew S. Adams, 47–69. Basingstoke:
Palgrave Macmillan. https://doi.org/10.1007/978-3-319-75620-2_3.

De George, Richard T. 1978. „Anarchism and Authority“. Nomos 19: 91–110. http://www.
jstor.org/stable/24219040.

Dean, Jodi. 2016. „Kommunikativer Kapitalismus und Klassenkampf “. In Transformati‐
on der Demokratie – demokratische Transformation, herausgegeben von Alex Demi‐
rović, 135–55. Münster: Westfälisches Dampfboot.

Degen, Bernard. 2013. „Sozialstaat“. In Historisches Lexikon der Schweiz. https://hls-dhs
-dss.ch/articles/009932/2013-01-08/.

———. 2015. „Sozialversicherungen“. In Historisches Lexikon der Schweiz. https://hls-d
hs-dss.ch/articles/016607/2015-07-30/.

Diamond, Patrick. 2017. „Will Basic Income Hurt the Cause?“ Boston Review, 3. Mai
2017. https://www.bostonreview.net/forum_response/patrick-diamond-will-basic-in
come-hurt-cause/.

Dryzek, John S., André Bächtiger, Simone Chambers, Joshua Cohen, James N. Druck‐
man, Andrea Felicetti, James S. Fishkin, et al. 2019. „The Crisis of Democracy and the
Science of Deliberation“. Science 363 (6432): 1144–46. https://doi.org/10.1126/science.
aaw2694.

9 Literatur

439

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1080/15534510802124397
https://doi.org/10.1080/15534510802124397
https://doi.org/10.1093/ojls/19.3.453
http://plato.stanford.edu/archives/win2012/entries/contractarianism-contemporary/
http://plato.stanford.edu/archives/win2012/entries/contractarianism-contemporary/
https://doi.org/10.1111/1467-9248.00253
https://doi.org/10.1017/S1352325218000083
https://plato.stanford.edu/archives/fall2014/entries/political-obligation/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2014/entries/political-obligation/
https://doi.org/10.1002/bs.3830020303
https://doi.org/10.1002/bs.3830020303
https://doi.org/10.1007/978-3-319-75620-2_3
http://www.jstor.org/stable/24219040
http://www.jstor.org/stable/24219040
https://hls-dhs-dss.ch/articles/009932/2013-01-08/
https://hls-dhs-dss.ch/articles/009932/2013-01-08/
https://hls-dhs-dss.ch/articles/016607/2015-07-30/
https://hls-dhs-dss.ch/articles/016607/2015-07-30/
https://www.bostonreview.net/forum_response/patrick-diamond-will-basic-income-hurt-cause/
https://www.bostonreview.net/forum_response/patrick-diamond-will-basic-income-hurt-cause/
https://doi.org/10.1126/science.aaw2694
https://doi.org/10.1126/science.aaw2694
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1080/15534510802124397
https://doi.org/10.1080/15534510802124397
https://doi.org/10.1093/ojls/19.3.453
http://plato.stanford.edu/archives/win2012/entries/contractarianism-contemporary/
http://plato.stanford.edu/archives/win2012/entries/contractarianism-contemporary/
https://doi.org/10.1111/1467-9248.00253
https://doi.org/10.1017/S1352325218000083
https://plato.stanford.edu/archives/fall2014/entries/political-obligation/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2014/entries/political-obligation/
https://doi.org/10.1002/bs.3830020303
https://doi.org/10.1002/bs.3830020303
https://doi.org/10.1007/978-3-319-75620-2_3
http://www.jstor.org/stable/24219040
http://www.jstor.org/stable/24219040
https://hls-dhs-dss.ch/articles/009932/2013-01-08/
https://hls-dhs-dss.ch/articles/009932/2013-01-08/
https://hls-dhs-dss.ch/articles/016607/2015-07-30/
https://hls-dhs-dss.ch/articles/016607/2015-07-30/
https://www.bostonreview.net/forum_response/patrick-diamond-will-basic-income-hurt-cause/
https://www.bostonreview.net/forum_response/patrick-diamond-will-basic-income-hurt-cause/
https://doi.org/10.1126/science.aaw2694
https://doi.org/10.1126/science.aaw2694


Durning, Patrick. 2003. „Joseph Raz and the Instrumental Justification of a Duty to
Obey the Law“. Law and Philosophy 22 (6): 597–620.

Dworkin, Ronald. 1973. „The Original Position“. The University of Chicago Law Review
40 (3): 500–533. https://doi.org/10.2307/1599246.

———. 1984. Bürgerrechte ernstgenommen. Übersetzt von Ursula Wolf. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

———. 1986. Law’s Empire. Cambridge: Belknap.
———. 2000. Sovereign Virtue: The Theory and Practice of Equality. Cambridge: Har‐

vard University Press.
———. 2011. Justice for Hedgehogs. Cambridge: Belknap.
Edmundson, William A. 1998. „Legitimate Authority Without Political Obligation“. Law

and Philosophy 17 (1): 43–60.
———. 2004. „State of the Art: The Duty to Obey the Law“. Legal Theory 10 (4):

215–59. https://doi.org/10.1017/S1352325204040236.
Egoumenides, Magda. 2014. Philosophical Anarchism and Political Obligation. New

York: Bloomsbury.
Ehrenberg, Kenneth. 2011a. „Critical Reception of Raz’s Theory of Authority“. Philoso‐

phy Compass 6 (11): 777–85. https://doi.org/10.1111/j.1747-9991.2011.00444.x.
———. 2011b. „Joseph Raz’s Theory of Authority: Raz’s Service Conception of Authori‐

ty“. Philosophy Compass 6 (12): 884–94. https://doi.org/10.1111/j.1747-9991.2011.0044
5.x.

Esterling, Kevin M., Archon Fung und Taeku Lee. 2015. „How Much Disagreement Is
Good for Democratic Deliberation?“ Political Communication 32 (4): 529–51. https:/
/doi.org/10.1080/10584609.2014.969466.

Faist, Thomas. 2001. „Doppelte Staatsbürgerschaft als überlappende Mitgliedschaft“.
Politische Vierteljahresschrift 42 (2). https://doi.org/10.1007/s11615-001-0036-7.

Ferracioli, Luara. 2015. „The Anarchist’s Myth: Autonomy, Children, and State Legiti‐
macy“. Hypatia 30 (2): 370–85. https://doi.org/10.1111/hypa.12147.

Finnis, John. 1984. „The Authority of Law in the Predicament of Contemporary Social
Theory“. Notre Dame Journal of Law, Ethics & Public Policy 1 (1): 115–37.

———. 1989. „Law as Co-Ordination“. Ratio Juris 2 (1): 97–104. https://doi.org/10.1111/j.
1467-9337.1989.tb00029.x.

———. (1980) 2011. Natural Law and Natural Rights. 2. Aufl. Clarendon Law Series.
Oxford: Oxford University Press.

Flavin, Patrick, Alexander C. Pacek und Benjamin Radcliff. 2011. „State Intervention
and Subjective Well-Being in Advanced Industrial Democracies“. Politics & Policy 39
(2): 251–69. https://doi.org/10.1111/j.1747-1346.2011.00290.x.

Foucault, Michel. 2006. Geschichte der Gouvernementalität: Die Geburt der Biopolitik.
Herausgegeben von Michel Senellart. Übersetzt von Jürgen Schröder und Claudia
Brede-Konersmann. Bd. 2. 2 Bd. Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft 1809. Frank‐
furt am Main: Suhrkamp.

———. (1975) 2017. Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses. Übersetzt
von Walter Seitter. 20. Aufl. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

9 Literatur

440

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.2307/1599246
https://doi.org/10.1017/S1352325204040236
https://doi.org/10.1111/j.1747-9991.2011.00444.x
https://doi.org/10.1111/j.1747-9991.2011.00445.x
https://doi.org/10.1111/j.1747-9991.2011.00445.x
https://doi.org/10.1080/10584609.2014.969466
https://doi.org/10.1080/10584609.2014.969466
https://doi.org/10.1007/s11615-001-0036-7
https://doi.org/10.1111/hypa.12147
https://doi.org/10.1111/j.1467-9337.1989.tb00029.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9337.1989.tb00029.x
https://doi.org/10.1111/j.1747-1346.2011.00290.x
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.2307/1599246
https://doi.org/10.1017/S1352325204040236
https://doi.org/10.1111/j.1747-9991.2011.00444.x
https://doi.org/10.1111/j.1747-9991.2011.00445.x
https://doi.org/10.1111/j.1747-9991.2011.00445.x
https://doi.org/10.1080/10584609.2014.969466
https://doi.org/10.1080/10584609.2014.969466
https://doi.org/10.1007/s11615-001-0036-7
https://doi.org/10.1111/hypa.12147
https://doi.org/10.1111/j.1467-9337.1989.tb00029.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9337.1989.tb00029.x
https://doi.org/10.1111/j.1747-1346.2011.00290.x


Franks, Benjamin. 2010. „Introduction: Anarchism and Moral Philosophy“. In Anar‐
chism and Moral Philosophy, herausgegeben von Benjamin Franks und Matthew
Wilson, 1–10. Basingstoke: Palgrave Macmillan. https://doi.org/10.1057/97802302896
80_1.

———. 2012. „Anarchism and Analytic Philosophy“. In The Continuum Companion to
Anarchism, herausgegeben von Ruth Kinna, 50–71. London: Continuum.

Franks, Benjamin, Nathan J. Jun und Leonard A. Williams, Hrsg. 2018. Anarchism: A
Conceptual Approach. New York: Routledge.

Franks, Benjamin und Matthew Wilson, Hrsg. 2010. Anarchism and Moral Philosophy.
Basingstoke: Palgrave Macmillan. https://doi.org/10.1057/9780230289680.

Freedom House. 2024. „The Mounting Damage of Flawed Elections and Armed Con‐
flict“. Freedom in the World 2024. Washington, DC: Freedom House. https://freedo
mhouse.org/report/freedom-world/2024/mounting-damage-flawed-elections-and-ar
med-conflict.

Freeman, Jo. 1972. „The tyranny of structurelessness“. Berkeley Journal of Sociology 17:
151–64. https://www.jstor.org/stable/41035187.

Frye, Harrison und George Klosko. 2017. „Democratic Authority and Respect for the
Law“. Law and Philosophy 36 (1): 1–23. https://doi.org/10.1007/s10982-016-9278-9.

Gaus, Gerald, Shane D. Courtland und David Schmidtz. 2020. „Liberalism“. In The
Stanford Encyclopedia of Philosophy, herausgegeben von Edward N. Zalta, Ausgabe
Herbst 2020. Stanford: Metaphysics Research Lab, Stanford University. https://plato.
stanford.edu/archives/fall2020/entries/liberalism/.

Geiß, Robin und Mina Baghai. 2017. „Völkerrecht und internationale Politik“. In Hand‐
buch Internationale Beziehungen, herausgegeben von Frank Sauer und Carlo Masala,
899–922. Wiesbaden: Springer Fachmedien Wiesbaden. https://doi.org/10.1007/978
-3-531-19918-4_35.

Gilbert, Margaret. 1993. „Group Membership and Political Obligation“. The Monist 76
(1): 119–31. https://doi.org/10.5840/monist19937619.

Gloe, Markus und Tonio Oeftering. 2017. „Politische Bildung meets Politische Theorie
– eine Conclusio“. In Politische Bildung meets Politische Theorie, herausgegeben von
Markus Gloe und Tonio Oeftering, 413–35. Votum. Beiträge zur politischen Bildung
und Politikwissenschaft 1. Baden-Baden: Nomos. https://doi.org/10.5771/9783845282
299-414.

Goldmann, Kjell. 2001. Transforming the European Nation-State: Dynamics of Interna‐
tionalization. London: Sage. http://www.123library.org/book_details/?id=274.

Goodin, Robert E. 2003. „Folie Républicaine“. Annual Review of Political Science 6 (1):
55–76. https://doi.org/10.1146/annurev.polisci.6.121901.085542.

Gordon, Uri. 2008. Anarchy Alive! Anti-Authoritarian Politics from Practice to Theory.
London: Pluto.

———. 2010. „Against the Wall: Anarchist Mobilization in the Israeli-Palestinian Con‐
flict“. Peace & Change 35 (3): 412–33. https://doi.org/10.1111/j.1468-0130.2010.00641.x.

Gould, Carol C. 1988. Rethinking Democracy: Freedom and Social Cooperation in
Politics, Economy, and Society. Cambridge: Cambridge University Press.

9 Literatur

441

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1057/9780230289680_1
https://doi.org/10.1057/9780230289680_1
https://doi.org/10.1057/9780230289680
https://freedomhouse.org/report/freedom-world/2024/mounting-damage-flawed-elections-and-armed-conflict
https://freedomhouse.org/report/freedom-world/2024/mounting-damage-flawed-elections-and-armed-conflict
https://freedomhouse.org/report/freedom-world/2024/mounting-damage-flawed-elections-and-armed-conflict
https://www.jstor.org/stable/41035187
https://doi.org/10.1007/s10982-016-9278-9
https://plato.stanford.edu/archives/fall2020/entries/liberalism/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2020/entries/liberalism/
https://doi.org/10.1007/978-3-531-19918-4_35
https://doi.org/10.1007/978-3-531-19918-4_35
https://doi.org/10.5840/monist19937619
https://doi.org/10.5771/9783845282299-414
https://doi.org/10.5771/9783845282299-414
http://www.123library.org/book_details/?id=274
https://doi.org/10.1146/annurev.polisci.6.121901.085542
https://doi.org/10.1111/j.1468-0130.2010.00641.x
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1057/9780230289680_1
https://doi.org/10.1057/9780230289680_1
https://doi.org/10.1057/9780230289680
https://freedomhouse.org/report/freedom-world/2024/mounting-damage-flawed-elections-and-armed-conflict
https://freedomhouse.org/report/freedom-world/2024/mounting-damage-flawed-elections-and-armed-conflict
https://freedomhouse.org/report/freedom-world/2024/mounting-damage-flawed-elections-and-armed-conflict
https://www.jstor.org/stable/41035187
https://doi.org/10.1007/s10982-016-9278-9
https://plato.stanford.edu/archives/fall2020/entries/liberalism/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2020/entries/liberalism/
https://doi.org/10.1007/978-3-531-19918-4_35
https://doi.org/10.1007/978-3-531-19918-4_35
https://doi.org/10.5840/monist19937619
https://doi.org/10.5771/9783845282299-414
https://doi.org/10.5771/9783845282299-414
http://www.123library.org/book_details/?id=274
https://doi.org/10.1146/annurev.polisci.6.121901.085542
https://doi.org/10.1111/j.1468-0130.2010.00641.x


Graeber, David. 2002. „The New Anarchists“. New Left Review, Nr. 13: 61–77. https://ne
wleftreview.org/II/13/david-graeber-the-new-anarchists.

———. 2004. Fragments of an Anarchist Anthropology. Chicago: Prickly Paradigm.
———. 2009. Direct Action: An Ethnography. Edinburgh: AK.
———. 2011. „Occupy and Anarchism’s Gift of Democracy“. The Guardian, 15. Novem‐

ber 2011. http://www.theguardian.com/commentisfree/cifamerica/2011/nov/15/occu
py-anarchism-gift-democracy.

———. 2020. Bullshit Jobs: vom wahren Sinn der Arbeit. Übersetzt von Sebastian Vogel.
Stuttgart: Klett-Cotta.

Graeber, David und David Wengrow. 2022. The Dawn of Everything: A New History of
Humanity. London: Penguin.

Green, Leslie. 1990. The Authority of the State. Oxford: Clarendon.
———. 2010. „Legal Obligation and Authority“. In The Stanford Encyclopedia of Philo‐

sophy, herausgegeben von Edward N. Zalta, Ausgabe Winter 2010. Stanford: Meta‐
physics Research Lab, Stanford University. http://plato.stanford.edu/archives/win201
2/entries/legal-obligation/.

Guérin, Daniel. 1970. Anarchism: From Theory to Practice. Übersetzt von Mary Klop‐
per. New York: Monthly Review.

Habermas, Jürgen. 2006. „Political Communication in Media Society: Does Democracy
Still Enjoy an Epistemic Dimension? The Impact of Normative Theory on Empirical
Research“. Communication Theory 16 (4): 411–26. https://doi.org/10.1111/j.1468-2885.2
006.00280.x.

Hart, H. L. A. 1955. „Are There Any Natural Rights?“ The Philosophical Review 64 (2):
175–91. https://doi.org/10.2307/2182586.

Head-König, Anne-Lise. 2007. „Konkubinat“. In Historisches Lexikon der Schweiz
(HLS). https://hls-dhs-dss.ch/articles/016107/2007-09-10/.

Heine, Steven J. und Takeshi Hamamura. 2007. „In Search of East Asian Self-Enhance‐
ment“. Personality and Social Psychology Review 11 (1): 4–27. https://doi.org/10.1177/1
088868306294587.

Heywood, Andrew. 2017. Political Ideologies: An Introduction. 6. Aufl. London: Palgrave.
Hochedlinger, Michael. 2007. „Bürokratisierung, Zentralisierung, Sozialdisziplinierung,

Konfessionalisierung, Militarisierung. Politische Geschichte der Frühen Neuzeit als
‚Machtstaatsgeschichte‘“. In Geschichte der Politik, herausgegeben von Hans-Christof
Kraus und Thomas Nicklas, 239–70. München: Oldenbourg. https://doi.org/10.1515/
9783110650815-010.

Hoerster, Norbert. 2006. Was ist Recht? Grundfragen der Rechtsphilosophie. München:
C. H. Beck.

Hohfeld, Wesley Newcomb. 1917. „Fundamental Legal Conceptions as Applied in Judi‐
cial Reasoning“. The Yale Law Journal 26 (8): 710–70. https://doi.org/10.2307/786270.

Hölzing, Philipp. 2014. „Der Republikanismus in der Politischen Theorie und Ideenge‐
schichte“. Zeitschrift für Politische Theorie 5 (1). https://doi.org/10.3224/zpth.v5i1.16
651.

9 Literatur

442

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://newleftreview.org/II/13/david-graeber-the-new-anarchists
https://newleftreview.org/II/13/david-graeber-the-new-anarchists
http://www.theguardian.com/commentisfree/cifamerica/2011/nov/15/occupy-anarchism-gift-democracy
http://www.theguardian.com/commentisfree/cifamerica/2011/nov/15/occupy-anarchism-gift-democracy
http://plato.stanford.edu/archives/win2012/entries/legal-obligation/
http://plato.stanford.edu/archives/win2012/entries/legal-obligation/
https://doi.org/10.1111/j.1468-2885.2006.00280.x
https://doi.org/10.1111/j.1468-2885.2006.00280.x
https://doi.org/10.2307/2182586
https://hls-dhs-dss.ch/articles/016107/2007-09-10/
https://doi.org/10.1177/1088868306294587
https://doi.org/10.1177/1088868306294587
https://doi.org/10.1515/9783110650815-010
https://doi.org/10.1515/9783110650815-010
https://doi.org/10.2307/786270
https://doi.org/10.3224/zpth.v5i1.16651
https://doi.org/10.3224/zpth.v5i1.16651
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://newleftreview.org/II/13/david-graeber-the-new-anarchists
https://newleftreview.org/II/13/david-graeber-the-new-anarchists
http://www.theguardian.com/commentisfree/cifamerica/2011/nov/15/occupy-anarchism-gift-democracy
http://www.theguardian.com/commentisfree/cifamerica/2011/nov/15/occupy-anarchism-gift-democracy
http://plato.stanford.edu/archives/win2012/entries/legal-obligation/
http://plato.stanford.edu/archives/win2012/entries/legal-obligation/
https://doi.org/10.1111/j.1468-2885.2006.00280.x
https://doi.org/10.1111/j.1468-2885.2006.00280.x
https://doi.org/10.2307/2182586
https://hls-dhs-dss.ch/articles/016107/2007-09-10/
https://doi.org/10.1177/1088868306294587
https://doi.org/10.1177/1088868306294587
https://doi.org/10.1515/9783110650815-010
https://doi.org/10.1515/9783110650815-010
https://doi.org/10.2307/786270
https://doi.org/10.3224/zpth.v5i1.16651
https://doi.org/10.3224/zpth.v5i1.16651


Horton, John. 1992. Political Obligation. Issues in Political Theory. London: Macmillan.
https://doi.org/10.1007/978-1-349-22286-5.

Hubacher, Manuel S. 2014. „Dem Recht gehorchen? Ronald Dworkins assoziativer
Ansatz der politischen Pflicht“. Masterarbeit, Bern: Universität Bern.

———. 2021. „Macht im digitalen Raum: Politische Bildung im digitalen Zeitalter“.
In Augmented Democracy in der Politischen Bildung: Neue Herausforderungen der
Digitalisierung, herausgegeben von Lara Möller und Dirk Lange, 31–49. Citizenship.
Studien zur Politischen Bildung. Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/97
8-3-658-31916-8_3.

Hume, David. (1739) 1888. Treatise of Human Nature. Oxford: Clarendon. https://en.wi
kisource.org/w/index.php?title=Treatise_of_Human_Nature&oldid=12358661.

IPCC. 2021. „Climate Change 2021: The Physical Science Basis. Contribution of
Working Group I to the Sixth Assessment Report of the Intergovernmental Panel
on Climate Change“. https://www.ipcc.ch/report/sixth-assessment-report-working-g
roup-i/.

Jansen, Christian und Henning Borggräfe. 2007. Nation – Nationalität – Nationalismus.
Historische Einführungen 1. Frankfurt am Main: Campus.

Jaster, Romy und David Lanius. 2019. Die Wahrheit schafft sich ab: Wie Fake News
Politik machen. Was bedeutet das alles? Ditzingen: Reclam.

———. 2021. „Wenn Wahrheit wertlos wird: Demonstrativer Bullshit in einer digitali‐
sierten Gesellschaft“. In Politische Bildung für die digitale Öffentlichkeit: Umgang
mit politischer Information und Kommunikation in digitalen Räumen, herausgegeben
von Manuel S. Hubacher und Monika Waldis, 175–95. Wiesbaden: VS Verlag für
Sozialwissenschaften. https://doi.org/10.1007/978-3-658-33255-6_9.

Jecker, Hanspeter. 2012. „Täufer“. In Historisches Lexikon der Schweiz (HLS). https://hls
-dhs-dss.ch/articles/011421/2012-08-14/.

Jörke, Dirk. 2011. „Bürgerbeteiligung in der Postdemokratie“. Aus Politik und Zeitge‐
schichte 61 (1–2): 13–18.

Jun, Nathan. 2010. „Anarchist Philosophy: Past, Problems and Prospects“. In Anarchism
and Moral Philosophy, herausgegeben von Benjamin Franks und Matthew Wilson,
45–66. Basingstoke: Palgrave Macmillan. https://doi.org/10.1057/9780230289680_4.

———. 2012. Anarchism and Political Modernity. Contemporary Anarchist Studies.
New York: Continuum.

———. 2016. „On Philosophical Anarchism“. Radical Philosophy Review 19 (3): 551–67.
https://doi.org/10.5840/radphilrev201521928.

———. 2018. „Freedom“. In Anarchism: A Conceptual Approach, herausgegeben von
Benjamin Franks, Nathan Jun und Leonard A. Williams, 44–59. New York: Rout‐
ledge.

———. 2019. „The State“. In The Palgrave Handbook of Anarchism, herausgegeben von
Carl Levy und Matthew S. Adams, 27–45. Basingstoke: Palgrave Macmillan. https://d
oi.org/10.1007/978-3-319-75620-2_2.

Kagan, Shelly. 1989. The Limits of Morality. Oxford Ethics Series. Oxford: Clarendon.

9 Literatur

443

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1007/978-1-349-22286-5
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31916-8_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31916-8_3
https://en.wikisource.org/w/index.php?title=Treatise_of_Human_Nature&oldid=12358661
https://en.wikisource.org/w/index.php?title=Treatise_of_Human_Nature&oldid=12358661
https://www.ipcc.ch/report/sixth-assessment-report-working-group-i/
https://www.ipcc.ch/report/sixth-assessment-report-working-group-i/
https://doi.org/10.1007/978-3-658-33255-6_9
https://hls-dhs-dss.ch/articles/011421/2012-08-14/
https://hls-dhs-dss.ch/articles/011421/2012-08-14/
https://doi.org/10.1057/9780230289680_4
https://doi.org/10.5840/radphilrev201521928
https://doi.org/10.1007/978-3-319-75620-2_2
https://doi.org/10.1007/978-3-319-75620-2_2
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1007/978-1-349-22286-5
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31916-8_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31916-8_3
https://en.wikisource.org/w/index.php?title=Treatise_of_Human_Nature&oldid=12358661
https://en.wikisource.org/w/index.php?title=Treatise_of_Human_Nature&oldid=12358661
https://www.ipcc.ch/report/sixth-assessment-report-working-group-i/
https://www.ipcc.ch/report/sixth-assessment-report-working-group-i/
https://doi.org/10.1007/978-3-658-33255-6_9
https://hls-dhs-dss.ch/articles/011421/2012-08-14/
https://hls-dhs-dss.ch/articles/011421/2012-08-14/
https://doi.org/10.1057/9780230289680_4
https://doi.org/10.5840/radphilrev201521928
https://doi.org/10.1007/978-3-319-75620-2_2
https://doi.org/10.1007/978-3-319-75620-2_2


Kahneman, Daniel, Jack L. Knetsch und Richard H. Thaler. 1991. „Anomalies: The
Endowment Effect, Loss Aversion, and Status Quo Bias“. Journal of Economic Per‐
spectives 5 (1): 193–206. https://doi.org/10.1257/jep.5.1.193.

Kant, Immanuel. 1900–. Gesammelte Schriften. Herausgegeben von der Königlich
Preussischen Akademie der Wissenschaften. Berlin. (kurz: AA).

Kau, Marcel. 2016. „Der Staat und der Einzelne als Völkerrechtssubjekte“. In Völker‐
recht, herausgegeben von Wolfgang Vitzthum und Alexander Proelß, 7. Aufl., 133–
246. De Gruyter Studium. Berlin: De Gruyter. https://doi.org/10.1515/9783110441628
-007.

Kersbergen, Kees van und Barbara Vis. 2013. Comparative Welfare State Politics: Deve‐
lopment, Opportunities, and Reform. Cambridge: Cambridge University Press. https:/
/doi.org/10.1017/CBO9781139021852.

Kinna, Ruth und Alex Prichard. 2019. „Anarchism and Non-Domination“. Journal of
Political Ideologies 24 (3): 221–40. https://doi.org/10.1080/13569317.2019.1633100.

Klosko, George. 1987a. „Presumptive Benefit, Fairness, and Political Obligation“. Philo‐
sophy & Public Affairs, 241–59.

———. 1987b. „The Principle of Fairness and Political Obligation“. Ethics 97 (2): 353–
62. https://doi.org/10.1086/292843.

———. 1989. „Political Obligation and Gratitude“. Philosophy & Public Affairs 18 (4):
352–58.

———. 2004. „Multiple Principles of Political Obligation“. Political Theory 32 (6): 801–
24. https://doi.org/10.1177/0090591704265933.

———. 2007. „John Simmons on Political Obligation“. APA Newsletter on Philosophy
and Law 7 (1): 1–9.

———. 2011. „Political Obligation“. In The Oxford Handbook of the History of Political
Philosophy, herausgegeben von George Klosko, 712–24. Oxford: Oxford University
Press. https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199238804.003.0044.

Kohlberg, Lawrence. 2014. Die Psychologie der Moralentwicklung. Herausgegeben von
Wolfgang Althof. 7. Aufl. Surkamp-Taschenbuch Wissenschaft 1232. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Kramer, Matthew H. 2008a. „Liberty and Domination“. In Republicanism and Political
Theory, herausgegeben von Cécile Laborde und John W. Maynor, 31–57. Malden,
MA: Blackwell.

———. 2008b. „Legal and Moral Obligation“. In The Blackwell Guide to the Philosophy
of Law and Legal Theory, herausgegeben von Martin P. Golding und William A.
Edmundson, 179–90. Oxford: Blackwell. https://doi.org/10.1002/9780470690116.c
h12.

Krammer, Reinhard. 2008. „Kompetenzen durch Politische Bildung. Ein Kompetenz-
Strukturmodell“. Informationen zur Politischen Bildung 29: 5–14.

Krehoff, Bernd. 2008. „Legitimate Political Authority and Sovereignty: Why States
Cannot Be the Whole Story“. Res Publica 14 (4): 283–97. https://doi.org/10.1007/s1115
8-008-9073-z.

Kropotkin, Peter. 1888. „Are We Good Enough?“ Freedom 2 (21). http://dwardmac.pitz
er.edu/anarchist_archives/journals/freedom/freedom2_21.html.

9 Literatur

444

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1257/jep.5.1.193
https://doi.org/10.1515/9783110441628-007
https://doi.org/10.1515/9783110441628-007
https://doi.org/10.1017/CBO9781139021852
https://doi.org/10.1017/CBO9781139021852
https://doi.org/10.1080/13569317.2019.1633100
https://doi.org/10.1086/292843
https://doi.org/10.1177/0090591704265933
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199238804.003.0044
https://doi.org/10.1002/9780470690116.ch12
https://doi.org/10.1002/9780470690116.ch12
https://doi.org/10.1007/s11158-008-9073-z
https://doi.org/10.1007/s11158-008-9073-z
http://dwardmac.pitzer.edu/anarchist_archives/journals/freedom/freedom2_21.html
http://dwardmac.pitzer.edu/anarchist_archives/journals/freedom/freedom2_21.html
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1257/jep.5.1.193
https://doi.org/10.1515/9783110441628-007
https://doi.org/10.1515/9783110441628-007
https://doi.org/10.1017/CBO9781139021852
https://doi.org/10.1017/CBO9781139021852
https://doi.org/10.1080/13569317.2019.1633100
https://doi.org/10.1086/292843
https://doi.org/10.1177/0090591704265933
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199238804.003.0044
https://doi.org/10.1002/9780470690116.ch12
https://doi.org/10.1002/9780470690116.ch12
https://doi.org/10.1007/s11158-008-9073-z
https://doi.org/10.1007/s11158-008-9073-z
http://dwardmac.pitzer.edu/anarchist_archives/journals/freedom/freedom2_21.html
http://dwardmac.pitzer.edu/anarchist_archives/journals/freedom/freedom2_21.html


———. 1911. „Anarchism“. In Encyclopædia Britannica, 1:914–19. Cambridge: Cam‐
bridge University Press. https://en.wikisource.org/w/index.php?title=1911_Encyc
lop%C3%A6dia_Britannica/Anarchism&oldid=12122898.

Kühberger, Christoph. 2015. Kompetenzorientiertes historisches und politisches Lernen.
Methodische und didaktische Annäherungen für Geschichte, Sozialkunde und Politi‐
sche Bildung. 3. Aufl. Österreichische Beiträge zur Geschichtsdidaktik 2. Innsbruck:
Studienverlag.

Kühler, Michael und Nadja Jelinek, Hrsg. 2013. Autonomy and the Self. Philosophical
Studies 118. Dordrecht: Springer. https://doi.org/10.1007/978-94-007-4789-0.

Kühnis, Nino. 2015. Anarchisten! Von Vorläufern und Erleuchteten, von Ungeziefer und
Läusen. Zur kollektiven Identität einer radikalen Gemeinschaft in der Schweiz, 1885–
1914. Histoire 76. Bielefeld: transcript.

Kukathas, Chandran. 2001. „Education and Citizenship in Diverse Societies“. Interna‐
tional Journal of Educational Research 35 (3): 319–30. https://doi.org/10.1016/S0883
-0355(01)00027-1.

———. 2017. „Liberty“. In A Companion to Contemporary Political Philosophy, heraus‐
gegeben von Robert E. Goodin, Philip Pettit und Thomas Pogge, 685–98. London:
John Wiley & Sons. https://doi.org/10.1002/9781405177245.ch39.

Kymlicka, Will. 1998. „Citizenship“. In Routledge Encyclopedia of Philosophy, herausge‐
geben von Edward Craig. https://www.rep.routledge.com/articles/thematic/citizens
hip.

———. 2002. Contemporary Political Philosophy: An Introduction. 2. Aufl. Oxford Uni‐
versity Press.

Landemore, Hélène. 2014. „Truth and Democracy“. Contemporary Political Theory 13
(2): e7–11. https://doi.org/10.1057/cpt.2013.22.

Laux, Helmut, Robert M. Gillenkirch und Heike Y. Schenk-Mathes. 2012. Entschei‐
dungstheorie. 8. Aufl. Berlin, Heidelberg: Springer Gabler. https://doi.org/10.1007/97
8-3-642-23511-5.

Lazar, Hillary. 2018. „Intersectionality“. In Anarchism: A Conceptual Approach, heraus‐
gegeben von Benjamin Franks, Nathan J. Jun und Leonard A. Williams, 157–74. New
York: Routledge.

Leach, Darcy K. 2013. „Prefigurative Politics“. In The Wiley-Blackwell Encyclopedia of
Social and Political Movements, herausgegeben von David A. Snow, Donatella Della
Porta, Bert Klandermans und Doug McAdam. Malden: Wiley-Blackwell. https://doi.
org/10.1002/9780470674871.wbespm167.

Leipold, Bruno. 2015. „Political Anarchism and Raz’s Theory of Authority“. Res Publica
21 (3): 309–29. https://doi.org/10.1007/s11158-015-9266-1.

Leydet, Dominique. 2011. „Citizenship“. In The Stanford Encyclopedia of Philosophy,
herausgegeben von Edward N. Zalta, Ausgabe Herbst 2011. Stanford: Metaphysics
Research Lab, Stanford University. http://plato.stanford.edu/archives/fall2011/entries
/citizenship/.

Lilja, Peter. 2018. „Defending a Common World: Hannah Arendt on the State, the
Nation and Political Education“. Studies in Philosophy and Education 37 (6): 537–52.
https://doi.org/10.1007/s11217-018-9618-3.

9 Literatur

445

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://en.wikisource.org/w/index.php?title=1911_Encyclop%C3%A6dia_Britannica/Anarchism&oldid=12122898
https://en.wikisource.org/w/index.php?title=1911_Encyclop%C3%A6dia_Britannica/Anarchism&oldid=12122898
https://doi.org/10.1007/978-94-007-4789-0
https://doi.org/10.1016/S0883-0355(01)00027-1
https://doi.org/10.1016/S0883-0355(01)00027-1
https://doi.org/10.1002/9781405177245.ch39
https://www.rep.routledge.com/articles/thematic/citizenship
https://www.rep.routledge.com/articles/thematic/citizenship
https://doi.org/10.1057/cpt.2013.22
https://doi.org/10.1007/978-3-642-23511-5
https://doi.org/10.1007/978-3-642-23511-5
https://doi.org/10.1002/9780470674871.wbespm167
https://doi.org/10.1002/9780470674871.wbespm167
https://doi.org/10.1007/s11158-015-9266-1
http://plato.stanford.edu/archives/fall2011/entries/citizenship/
http://plato.stanford.edu/archives/fall2011/entries/citizenship/
https://doi.org/10.1007/s11217-018-9618-3
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://en.wikisource.org/w/index.php?title=1911_Encyclop%C3%A6dia_Britannica/Anarchism&oldid=12122898
https://en.wikisource.org/w/index.php?title=1911_Encyclop%C3%A6dia_Britannica/Anarchism&oldid=12122898
https://doi.org/10.1007/978-94-007-4789-0
https://doi.org/10.1016/S0883-0355(01)00027-1
https://doi.org/10.1016/S0883-0355(01)00027-1
https://doi.org/10.1002/9781405177245.ch39
https://www.rep.routledge.com/articles/thematic/citizenship
https://www.rep.routledge.com/articles/thematic/citizenship
https://doi.org/10.1057/cpt.2013.22
https://doi.org/10.1007/978-3-642-23511-5
https://doi.org/10.1007/978-3-642-23511-5
https://doi.org/10.1002/9780470674871.wbespm167
https://doi.org/10.1002/9780470674871.wbespm167
https://doi.org/10.1007/s11158-015-9266-1
http://plato.stanford.edu/archives/fall2011/entries/citizenship/
http://plato.stanford.edu/archives/fall2011/entries/citizenship/
https://doi.org/10.1007/s11217-018-9618-3


Locke, John. 1967. Two Tracts on Government. Cambridge: Cambridge University Press.
http://archive.org/details/twotractsongover00john.

———. (1689) 2012. The Second Treatise of Government/Über die Regierung. Übersetzt
von Dorothee Tidow. Stuttgart: Reclam.

Loick, Daniel. 2012. Kritik der Souveränität. Frankfurter Beiträge zur Soziologie und
Sozialphilosophie 17. Frankfurt am Main: Campus.

———. 2016. Der Missbrauch des Eigentums. Kleine Edition 21. Berlin: August.
———. 2017. Anarchismus zur Einführung. Zur Einführung. Hamburg: Junius.
Lösch, Bettina. 2010. „Ein kritisches Demokratieverständnis für die politische Bildung“.

In Kritische politische Bildung. Ein Handbuch, herausgegeben von Bettina Lösch,
115–27. Politik und Bildung. Schwalbach/Ts.: Wochenschau.

Lovett, Frank. 2012. „The Path of the Courtier: Castiglione, Machiavelli, and the Loss of
Republican Liberty“. The Review of Politics 74 (4): 589–605. https://doi.org/10.1017/S
0034670512000769.

———. 2016. A Republic of Law. Cambridge: Cambridge University Press.
———. 2018. „Republicanism“. In Stanford Encyclopedia of Philosophy, herausgegeben

von Edward N. Zalta, Ausgabe Sommer 2018. Stanford: Stanford University. https://p
lato.stanford.edu/archives/sum2018/entries/republicanism/.

Lukes, Steven. 2004. Power: A Radical View. 2. Aufl. Houndmills: Palgrave Macmillan.
Lynch, Michael P. 2016. The Internet of Us: Knowing More and Understanding Less in

the Age of Big Data. New York: Liveright.
Macedo, Stephen. 1995. „Multiculturalism for the Religious Right? Defending Liberal

Civic Education“. In Democratic Education in a Multicultural State, herausgegeben
von Yael Tamir, 65–80. Oxford: Blackwell.

MacMullen, Ian. 2020. „Survey Article: What Is ‚Post-Factual‘ Politics?“ Journal of
Political Philosophy 28 (1): 97–116. https://doi.org/10.1111/jopp.12212.

Macpherson, Crawford B. 1980. Die politische Theorie des Besitzindividualismus: Von
Hobbes bis Locke. Übersetzt von Arno Wittekind. 2. Aufl. Suhrkamp-Taschenbuch
Wissenschaft 41. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Maia Ramnath. 2011. Decolonizing Anarchism: An Antiauthoritarian History of India’s
Liberation Struggle. Oakland: AK. https://libcom.org/files/Maia%20Ramnath%20-%
20Decolonizing%20Anarchism.pdf.

Marshall, Peter. 2010. Demanding the Impossible: A History of Anarchism. Oakland, CA:
PM.

May, Todd. 2007. „Jacques Rancière and the Ethics of Equality“. SubStance 36 (2): 18.
https://doi.org/10.1353/sub.2007.0033.

Mbah, Sam und I.E. lgariwey. 1997. African Anarchism: The History of a Movement.
Tucson: Sharp.

McCormick, John P. 2003. „Machiavelli Against Republicanism: On the Cambridge
School’s ‚Guicciardinian Moments‘“. Political Theory 31 (5): 615–43. https://doi.org/1
0.1177/0090591703252159.

McKay, Iain. 2008. An Anarchist FAQ. Bd. 1. 2 Bd. Edinburgh: AK.
———. 2012. An Anarchist FAQ. Bd. 2. 2 Bd. Edinburgh: AK.

9 Literatur

446

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://archive.org/details/twotractsongover00john
https://doi.org/10.1017/S0034670512000769
https://doi.org/10.1017/S0034670512000769
https://plato.stanford.edu/archives/sum2018/entries/republicanism/
https://plato.stanford.edu/archives/sum2018/entries/republicanism/
https://doi.org/10.1111/jopp.12212
https://libcom.org/files/Maia%20Ramnath%20-%20Decolonizing%20Anarchism.pdf
https://libcom.org/files/Maia%20Ramnath%20-%20Decolonizing%20Anarchism.pdf
https://doi.org/10.1353/sub.2007.0033
https://doi.org/10.1177/0090591703252159
https://doi.org/10.1177/0090591703252159
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://archive.org/details/twotractsongover00john
https://doi.org/10.1017/S0034670512000769
https://doi.org/10.1017/S0034670512000769
https://plato.stanford.edu/archives/sum2018/entries/republicanism/
https://plato.stanford.edu/archives/sum2018/entries/republicanism/
https://doi.org/10.1111/jopp.12212
https://libcom.org/files/Maia%20Ramnath%20-%20Decolonizing%20Anarchism.pdf
https://libcom.org/files/Maia%20Ramnath%20-%20Decolonizing%20Anarchism.pdf
https://doi.org/10.1353/sub.2007.0033
https://doi.org/10.1177/0090591703252159
https://doi.org/10.1177/0090591703252159


Mckinnon, Catriona. 2003. „Basic Income, Self-Respect and Reciprocity“. Journal of
Applied Philosophy 20 (2): 143–58. https://doi.org/10.1111/1468-5930.00243.

McLaughlin, Paul. 2007. Anarchism and Authority: A Philosophical Introduction to
Classical Anarchism. Aldershot: Ashgate. https://doi.org/10.4324/9781315566948.

———. 2010. „In Defence of Philosophical Anarchism“. In Anarchism and Moral Philo‐
sophy, herausgegeben von Benjamin Franks und Matthew Wilson, 13–32. Basingsto‐
ke: Palgrave Macmillan. https://doi.org/10.1057/9780230289680_2.

Meltzer, Albert. 1996. Anarchism: Arguments for and Against. Edinburgh: AK.
Meyer, Kirsten. 2011. Bildung. Grundthemen Philosophie. Berlin: De Gruyter. https://d

oi.org/10.1515/9783110250978.
Mian, Emran. 2002. „The Curious Case of Exclusionary Reasons“. Canadian Journal of

Law & Jurisprudence 15 (1): 99–124. https://doi.org/10.1017/S0841820900002484.
Mill, John Stuart. (1869) 1984. „The Subjection of Women“. In Essays on Equality, Law,

and Education, 21:259–340. Collected Works of John Stuart Mill. Toronto: University
of Toronto Press.

———. (1859) 1988. Über die Freiheit. Übersetzt von Bruno Lemke. Stuttgart: Reclam.
Miller, David. 1984. Anarchism. London: J.M. Dent & Sons.
Miscevic, Nenad. 2014. „Nationalism“. In The Stanford Encyclopedia of Philosophy,

herausgegeben von Edward N. Zalta, Ausgabe Winter 2014. Stanford: Metaphysics
Research Lab, Stanford University. http://plato.stanford.edu/archives/win2014/entri
es/nationalism/.

Mitrany, David. 1976. The Functional Theory of Politics. New York: St. Martin’s.
Mokrosińska, Dorota. 2012. Rethinking Political Obligation: Moral Principles, Commu‐

nal Ties, Citizenship. Basingstoke: Palgrave Macmillan.
Mommsen, Wolfgang J. 1990. „The Varieties of the Nation State in Modern History:

Liberal, Imperialist, Fascist and Contemporary Notions of Nation and Nationality“.
In The Rise and Decline of the Nation State, herausgegeben von Michael Mann, 210–
26. Oxford: Basil Blackwell.

Moore, Don A. 2007. „Not so Above Average After All: When People Believe They Are
Worse Than Average and Its Implications for Theories of Bias in Social Comparison“.
Organizational Behavior and Human Decision Processes 102 (1): 42–58. https://doi.o
rg/10.1016/j.obhdp.2006.09.005.

Morris, Christopher W. 1998. An Essay on the Modern State. Cambridge: Cambridge
University Press.

———. 2011. „The State“. In The Oxford Handbook of the History of Political Philosophy,
herausgegeben von George Klosko, 544–60. Oxford: Oxford University Press. https:/
/doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199238804.003.0031.

Mouffe, Chantal. 1993. The Return of the Political. Phronesis. London: Verso.
———. 2011. „‚Postdemokratie‘ und die zunehmende Entpolitisierung“. Aus Politik und

Zeitgeschichte 61 (1–2): 3–5.
Mühlhahn, Klaus. 2010. „The Concentration Camp in Global Historical Perspective“.

History Compass 8 (6): 543–61. https://doi.org/10.1111/j.1478-0542.2010.00687.x.

9 Literatur

447

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1111/1468-5930.00243
https://doi.org/10.4324/9781315566948
https://doi.org/10.1057/9780230289680_2
https://doi.org/10.1515/9783110250978
https://doi.org/10.1515/9783110250978
https://doi.org/10.1017/S0841820900002484
http://plato.stanford.edu/archives/win2014/entries/nationalism/
http://plato.stanford.edu/archives/win2014/entries/nationalism/
https://doi.org/10.1016/j.obhdp.2006.09.005
https://doi.org/10.1016/j.obhdp.2006.09.005
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199238804.003.0031
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199238804.003.0031
https://doi.org/10.1111/j.1478-0542.2010.00687.x
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1111/1468-5930.00243
https://doi.org/10.4324/9781315566948
https://doi.org/10.1057/9780230289680_2
https://doi.org/10.1515/9783110250978
https://doi.org/10.1515/9783110250978
https://doi.org/10.1017/S0841820900002484
http://plato.stanford.edu/archives/win2014/entries/nationalism/
http://plato.stanford.edu/archives/win2014/entries/nationalism/
https://doi.org/10.1016/j.obhdp.2006.09.005
https://doi.org/10.1016/j.obhdp.2006.09.005
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199238804.003.0031
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199238804.003.0031
https://doi.org/10.1111/j.1478-0542.2010.00687.x


„natio“. o. J. In PONS Wörterbuch. https://de.pons.com/übersetzung/latein-deutsch/na
tio.

„Nation, die“. o. J. In Duden online. https://www.duden.de/node/101511/revision/485011.
Nettlau, Max. 1980. Der Vorfrühling der Anarchie. Geschichte der Anarchie 1. Bremen:

Impuls.
Newman, Saul. 2007. „Anarchism, Poststructuralism and the Future of Radical Politics“.

SubStance 36 (2): 3–19. https://doi.org/10.1353/sub.2007.0035.
Nielsen, Lasse und David V. Axelsen. 2021. „Being Responsible and Holding Responsi‐

ble: On the Role of Individual Responsibility in Political Philosophy“. Res Publica 27
(4): 641–59. https://doi.org/10.1007/s11158-021-09506-3.

Niemeyer, Simon, Francesco Veri, John S. Dryzek und André Bächtiger. 2023. „How
Deliberation Happens: Enabling Deliberative Reason“. American Political Science
Review, 1–18. https://doi.org/10.1017/S0003055423000023.

Noelle-Neumann, Elisabeth. 2001. Die Schweigespirale: Öffentliche Meinung – unsere
soziale Haut. 6. Aufl. München: Langen Müller.

Nonnenmacher, Frank. 2010. „Analyse, Kritik und Engagement – Möglichkeiten
und Grenzen schulischen Politikunterrichts“. In Kritische politische Bildung. Ein
Handbuch, herausgegeben von Bettina Lösch, 459–70. Politik und Bildung. Schwal‐
bach/Ts.: Wochenschau.

Nozick, Robert. 1974. Anarchy, State, and Utopia. New York: Basic Books.
Oeftering, Tonio. 2013. Das Politische als Kern der politischen Bildung: Hannah Arendts

Beitrag zur Didaktik des politischen Unterrichts. Wochenschau Wissenschaft. Schwal‐
bach/Ts.: Wochenschau.

Offe, Claus. 1992. „Wider scheinradikale Gesten – Die Verfassungspolitik auf der Suche
nach dem ‚Volkswillen‘“. In Die Kontroverse: Weizsäckers Parteienkritik in der Diskus‐
sion, herausgegeben von Gunter Hoffmann und Werner A. Perger, 126–42. Frankfurt
am Main: Eichborn.

Ötsch, Walter und Stephan Pühringer. 2021. „Ordoliberalismus“. In Handbuch Liberalis‐
mus, herausgegeben von Michael G. Festl, 377–83. Stuttgart: J.B. Metzler. https://doi.
org/10.1007/978-3-476-05798-3_47.

Pateman, Carole. 1985. The Problem of Political Obligation: A Critical Analysis of Liberal
Theory. Berkeley: University of California Press.

———. 2004. „Democratizing Citizenship: Some Advantages of a Basic Income“. Poli‐
tics & Society 32 (1): 89–105. https://doi.org/10.1177/0032329203261100.

Peter, Fabienne. 2017. The Grounds of Political Legitimacy: Interview with Fabienne
Peter. Interviewt von Luc Foisneau. Canal U. https://www.canal-u.tv/video/ehess/the
_grounds_of_political_legitimacy.35251.

Pettit, Philip. 1997. Republicanism: A Theory of Freedom and Government. Oxford
Political Theory. Oxford: Clarendon.

———. 1999. „Republican Freedom and Contestatory Democratization“. In Democracy’s
Value, herausgegeben von Ian Shapiro und Casiano Hacker-Cordón, 163–90. Con‐
temporary Political Theory. Cambridge: University Press.

9 Literatur

448

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.pons.com/übersetzung/latein-deutsch/natio
https://de.pons.com/übersetzung/latein-deutsch/natio
https://www.duden.de/node/101511/revision/485011
https://doi.org/10.1353/sub.2007.0035
https://doi.org/10.1007/s11158-021-09506-3
https://doi.org/10.1017/S0003055423000023
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05798-3_47
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05798-3_47
https://doi.org/10.1177/0032329203261100
https://www.canal-u.tv/video/ehess/the_grounds_of_political_legitimacy.35251
https://www.canal-u.tv/video/ehess/the_grounds_of_political_legitimacy.35251
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.duden.de/node/101511/revision/485011
https://doi.org/10.1353/sub.2007.0035
https://doi.org/10.1007/s11158-021-09506-3
https://doi.org/10.1017/S0003055423000023
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05798-3_47
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05798-3_47
https://doi.org/10.1177/0032329203261100
https://www.canal-u.tv/video/ehess/the_grounds_of_political_legitimacy.35251
https://www.canal-u.tv/video/ehess/the_grounds_of_political_legitimacy.35251


———. 2007. „A Republican Right to Basic Income?“ Basic Income Studies 2 (2): Article
10. https://doi.org/10.2202/1932-0183.1082.

———. 2012. On the People’s Terms: A Republican Theory and Model of Democracy. The
Seeley Lectures. Cambridge: Cambridge University Press. https://doi.org/10.1017/CB
O9781139017428.

Pitkin, Hanna F. 1972. The Concept of Representation. Berkeley: University of California
Press.

Prange, Klaus. 2006. „Erziehung im Reich der Bildung“. Zeitschrift für Pädagogik 52 (1):
4–10.

Prichard, Alex. 2019. „Freedom“. In The Palgrave Handbook of Anarchism, herausgege‐
ben von Carl Levy und Matthew S. Adams, 71–89. Basingstoke: Palgrave Macmillan.
https://doi.org/10.1007/978-3-319-75620-2_4.

Radcliff, Benjamin. 2013. The Political Economy of Human Happiness: How Voters’
Choices Determine the Quality of Life. Cambridge: Cambridge University Press.

Rawls, John. 1964. „Legal Obligation and the Duty of Fair Play“. In Law and Philosophy,
herausgegeben von Sidney Hook. New York: New York University Press.

———. 1999. A Theory of Justice. Überarb. Aufl. Cambridge: Harvard University Press.
———. (1964) 1999. „Legal Obligation and the Duty of Fair Play“. In Collected Papers,

herausgegeben von Samuel Freeman, 117–29. Cambridge, Mass: Harvard University
Press.

———. 2001. Justice as Fairness: A Restatement. Herausgegeben von Erin Kelly. Cam‐
bridge: Harvard University Press.

———. 2002. „Verteilungsgerechtigkeit“. In Philosophie der Gerechtigkeit: Texte von der
Antike bis zur Gegenwart, herausgegeben von Christoph Horn und Nico Scarano,
355–86. Berlin: Suhrkamp.

Raz, Joseph. 1981. „Authority and Consent“. Virginia Law Review 67 (1): 103–31. https://
doi.org/10.2307/1072835.

———. 1984. „The Obligation to Obey: Revision and Tradition“. Notre Dame Journal of
Law, Ethics & Public Policy 1 (1): 139–55.

———. 1985a. „Authority and Justification“. Philosophy & Public Affairs 14 (1): 3–29.
http://www.jstor.org/stable/2265235.

———. 1985b. „Authority, Law and Morality“. The Monist 68 (3): 295–324. https://doi.o
rg/10.5840/monist198568335.

———. 1986. The Morality of Freedom. Oxford: Oxford University Press.
———. 1987. „Government by Consent“. Nomos 29: 76–95.
———. 1989. „Facing up: A Reply“. Southern California Law Review 62: 1153–1989.
———. 1998. „Disagreement in Politics“. The American Journal of Jurisprudence 43 (1):

25–52. https://doi.org/10.1093/ajj/43.1.25.
———. 2006. „The Problem of Authority: Revisiting the Service Conception“. Minneso‐

ta Law Review 90 (4): 1003–44.
———. 2009. Between Authority and Interpretation: On the Theory of Law and Prac‐

tical Reason. Oxford: University Press.

9 Literatur

449

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.2202/1932-0183.1082
https://doi.org/10.1017/CBO9781139017428
https://doi.org/10.1017/CBO9781139017428
https://doi.org/10.1007/978-3-319-75620-2_4
https://doi.org/10.2307/1072835
https://doi.org/10.2307/1072835
http://www.jstor.org/stable/2265235
https://doi.org/10.5840/monist198568335
https://doi.org/10.5840/monist198568335
https://doi.org/10.1093/ajj/43.1.25
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.2202/1932-0183.1082
https://doi.org/10.1017/CBO9781139017428
https://doi.org/10.1017/CBO9781139017428
https://doi.org/10.1007/978-3-319-75620-2_4
https://doi.org/10.2307/1072835
https://doi.org/10.2307/1072835
http://www.jstor.org/stable/2265235
https://doi.org/10.5840/monist198568335
https://doi.org/10.5840/monist198568335
https://doi.org/10.1093/ajj/43.1.25


———. (1979) 2009. The Authority of Law: Essays on Law and Morality. 2. Aufl. Ox‐
ford: Oxford University Press.

Reitschule Bern. 2006. „Das Manifest der Reitschule“. 30. Januar 2006. http://reitschule
.ch/reitschule/?manifest.

Riker, William H. 1980a. „A Reply to Ordeshook and Rae“. American Political Science
Review 74 (2): 456–58. https://doi.org/10.1007/978-94-009-7380-0_4.

———. 1980b. „Implications from the Disequilibrium of Majority Rule for the Study of
Institutions“. American Political Science Review 74 (2): 432–46. https://doi.org/10.100
7/978-94-009-7380-0_1.

Rinderle, Peter. 2005. Der Zweifel des Anarchisten: Für eine neue Theorie von politischer
Verpflichtung und staatlicher Legitimität. Philosophische Abhandlungen 91. Frank‐
furt am Main: Vittorio Klostermann.

Ritter, Alan. 1980. Anarchism: A Theoretical Analysis. Cambridge: Cambridge Universi‐
ty Press.

Rose, William. 2002. „Crimes of Color: Risk, Profiling, and the Contemporary Racia‐
lization of Social Control“. International Journal of Politics 16 (3): 179–205. https://do
i.org/10.1023/A:1020572912884.

Ross, William David. 2002. The Right and the Good. Herausgegeben von Philip Strat‐
ton-Lake. Oxford: Clarendon.

Rousseau, Jean-Jacques. 1880. Der Gesellschaftsvertrag oder Die Grundsätze des Staats‐
rechtes. Übersetzt von Hermann Denhardt. https://www.textlog.de/rousseau_vertrag
.html.

Russell, Bertrand. 1938. Power: A New Social Analysis. London: George Allen & Unwin.
Saint-Victor, Jacques de. 2015. Die Antipolitischen. Übersetzt von Michael Halfbrodt.

Kleine Reihe. Hamburg: er Edition.
Samuelson, William und Richard Zeckhauser. 1988. „Status Quo Bias in Decision

Making“. Journal of Risk and Uncertainty 1 (1): 7–59. https://doi.org/10.1007/BF0005
5564.

Schaber, Peter. 2012. Menschenwürde. Stuttgart: Reclam.
Schmidt, Manfred G. 2019. Demokratietheorien: Eine Einführung. 6. Aufl. Wiesbaden:

Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-25839-9.
Schubert, Klaus und Martina Klein. 2020. „Wohlfahrtsstaat“. In Das Politiklexikon,

7. Aufl. Bonn: Dietz. https://www.bpb.de/nachschlagen/lexika/politiklexikon/18488/
wohlfahrtsstaat.

Schutz, Aaron und Marie G. Sandy. 2015. „Friendship and the Public Stage: Revisiting
Hannah Arendt’s Resistance to ‚Political Education‘“. Educational Theory 65 (1): 21–
38. https://doi.org/10.1111/edth.12093.

Shapiro, Scott J. 2002. „Authority“. In The Oxford Handbook of Jurisprudence and
Philosophy of Law, herausgegeben von Jules L. Coleman, Kenneth Einar Himma und
Scott J. Shapiro, 382–439. Oxford: Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/o
xfordhb/9780199270972.013.0010.

9 Literatur

450

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://reitschule.ch/reitschule/?manifest
http://reitschule.ch/reitschule/?manifest
https://doi.org/10.1007/978-94-009-7380-0_4
https://doi.org/10.1007/978-94-009-7380-0_1
https://doi.org/10.1007/978-94-009-7380-0_1
https://doi.org/10.1023/A:1020572912884
https://doi.org/10.1023/A:1020572912884
https://www.textlog.de/rousseau_vertrag.html
https://www.textlog.de/rousseau_vertrag.html
https://doi.org/10.1007/BF00055564
https://doi.org/10.1007/BF00055564
https://doi.org/10.1007/978-3-658-25839-9
https://www.bpb.de/nachschlagen/lexika/politiklexikon/18488/wohlfahrtsstaat
https://www.bpb.de/nachschlagen/lexika/politiklexikon/18488/wohlfahrtsstaat
https://doi.org/10.1111/edth.12093
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199270972.013.0010
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199270972.013.0010
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://reitschule.ch/reitschule/?manifest
http://reitschule.ch/reitschule/?manifest
https://doi.org/10.1007/978-94-009-7380-0_4
https://doi.org/10.1007/978-94-009-7380-0_1
https://doi.org/10.1007/978-94-009-7380-0_1
https://doi.org/10.1023/A:1020572912884
https://doi.org/10.1023/A:1020572912884
https://www.textlog.de/rousseau_vertrag.html
https://www.textlog.de/rousseau_vertrag.html
https://doi.org/10.1007/BF00055564
https://doi.org/10.1007/BF00055564
https://doi.org/10.1007/978-3-658-25839-9
https://www.bpb.de/nachschlagen/lexika/politiklexikon/18488/wohlfahrtsstaat
https://www.bpb.de/nachschlagen/lexika/politiklexikon/18488/wohlfahrtsstaat
https://doi.org/10.1111/edth.12093
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199270972.013.0010
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199270972.013.0010


Shatz, Marshall. 2011. „Anarchism“. In The Oxford Handbook of the History of Political
Philosophy, herausgegeben von George Klosko, 725–36. Oxford: Oxford University
Press. https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199238804.003.0045.

Simmons, A. John. 1979. Moral Principles and Political Obligations. Princeton: Prince‐
ton University Press.

———. 1987. „The Anarchist Position: A Reply to Klosko and Senor“. Philosophy &
Public Affairs 16 (3): 269–79.

———. 1993. On the Edge of Anarchy: Locke, Consent, and the Limits of Society. Studies
in Moral, Political, and Legal Philosophy. Princeton: Princeton University Press.

———. 1996. „Associative Political Obligations“. Ethics 106 (2): 247–73. https://doi.org/
10.1086/233617.

———. 2001. „Fair Play and Political Obligation: Twenty Years Later“. In Justification
and Legitimacy: Essays on Rights and Obligations, von A. John Simmons, 27–42.
Cambridge: Cambridge University Press. https://doi.org/10.1017/CBO9780511625152.
003.

———. (1994) 2001. „Historical Rights and Fair Shares“. In Justification and Legitimacy:
Essays on Rights and Obligations, von A. John Simmons, 222–48. Cambridge: Cam‐
bridge University Press. https://doi.org/10.1017/CBO9780511625152.010.

———. (1999) 2001. „Justification and Legitimacy“. In Justification and Legitimacy:
Essays on Rights and Obligations, von A. John Simmons, 122–57. Cambridge: Cam‐
bridge University Press.

———. (1996) 2001. „Philosophical Anarchism“. In Justification and Legitimacy: Essays
on Rights and Obligations, von A. John Simmons, 102–21. Cambridge: Cambridge
University Press.

———. (1979) 2001. „The Principle of Fair Play“. In Justification and Legitimacy: Essays
on Rights and Obligations, von A. John Simmons, 1–26. Cambridge: Cambridge
University Press. https://doi.org/10.1017/CBO9780511625152.002.

———. 2002. „Political Obligation and Authority“. In The Blackwell Guide to Social and
Political Philosophy, herausgegeben von Robert L. Simon, 17–37. Oxford: Blackwell.
https://doi.org/10.1002/9780470756621.ch1.

———. 2005a. „The Duty to Obey and Our Natural Moral Duties“. In Is There a Duty to
Obey the Law?, von Christopher Heath Wellman und A. John Simmons, 91–196. For
and Against. Cambridge: Cambridge University Press.

———. 2005b. „Consent Theory for Libertarians“. Social Philosophy and Policy 22 (1):
330–56. https://doi.org/10.1017/S0265052505041130.

———. 2007. „The Particularity Problem“. APA Newsletter on Philosophy and Law 7 (1):
19–27.

———. 2013. „Democratic Authority and the Boundary Problem“. Ratio Juris 26 (3):
326–57. https://doi.org/10.1111/raju.12017.

———. 2016. Boundaries of Authority. New York: Oxford University Press. https://doi.o
rg/10.1093/acprof:oso/9780190603489.001.0001.

9 Literatur

451

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199238804.003.0045
https://doi.org/10.1086/233617
https://doi.org/10.1086/233617
https://doi.org/10.1017/CBO9780511625152.003
https://doi.org/10.1017/CBO9780511625152.003
https://doi.org/10.1017/CBO9780511625152.010
https://doi.org/10.1017/CBO9780511625152.002
https://doi.org/10.1002/9780470756621.ch1
https://doi.org/10.1017/S0265052505041130
https://doi.org/10.1111/raju.12017
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780190603489.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780190603489.001.0001
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199238804.003.0045
https://doi.org/10.1086/233617
https://doi.org/10.1086/233617
https://doi.org/10.1017/CBO9780511625152.003
https://doi.org/10.1017/CBO9780511625152.003
https://doi.org/10.1017/CBO9780511625152.010
https://doi.org/10.1017/CBO9780511625152.002
https://doi.org/10.1002/9780470756621.ch1
https://doi.org/10.1017/S0265052505041130
https://doi.org/10.1111/raju.12017
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780190603489.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780190603489.001.0001


Skinner, Quentin. 2009. „Die Idee der negativen Freiheit. Machiavelli und die moderne
Diskussion“. In Visionen des Politischen, von Quentin Skinner, herausgegeben von
Marion Heinz und Martin Ruehl, übersetzt von Robin Celikates und Eva Engels,
135–72. Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft 1910. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

———. (1998) 2012. Liberty Before Liberalism. Canto Classics. Cambridge: Cambridge
University Press. https://doi.org/10.1017/CBO9781139197175.

Smith, M. B. E. 1973. „Is There a Prima Facie Obligation to Obey the Law?“ The Yale
Law Journal 82 (5): 950–76. https://doi.org/10.2307/795537.

Smith, Matthew Noah. 2013. „Political Obligation and the Self “. Philosophy and Pheno‐
menological Research 86 (2): 347–75. https://doi.org/10.1111/j.1933-1592.2011.00526.x.

Spescha, Marc, Antonia Kerland und Peter Bolzli. 2010. Handbuch zum Migrations‐
recht. Zürich: Orell Füssli.

Stadler, Hans. 2008. „Landsgemeinde“. In Historisches Lexikon der Schweiz. http://www
.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10239.php.

———. 2012. „Rütli“. In Historisches Lexikon der Schweiz. https://hls-dhs-dss.ch/article
s/008794/2012-01-06/.

Stalnaker, Robert. 2002. „Common Ground“. Linguistics and Philosophy 25 (5/6): 701–
21. https://doi.org/10.1023/A:1020867916902.

Starhawk. 2011. Truth or Dare: Encounters with Power, Authority, and Mystery. New
York: HarperOne.

Stein, Tine. 2021. „Selbstbindung durch Recht im demokratischen Verfassungsstaat“.
Aus Politik und Zeitgeschichte 71 (37): 4–11. https://www.bpb.de/apuz/herrschaft-de
s-rechts-2021/340001/selbstbindung-durch-recht-im-demokratischen-verfassungsst
aat.

Stemmer, Peter. 2002. „Moralischer Kontraktualismus“. Zeitschrift für philosophische
Forschung 56 (1): 1–21.

Stilz, Anna. 2009. Liberal Loyalty: Freedom, Obligation, and the State. Princeton: Prin‐
ceton University Press.

Stirner, Max. (1845) 1972. Der Einzige und sein Eigentum. Universal-Bibliothek,
Nr. 3057/3062. Stuttgart: Reclam.

Stone, Dan. 2017. Concentration Camps: A Short History. Oxford: Oxford University
Press.

Sturn, Richard. 2021. „Sozialer Liberalismus“. In Handbuch Liberalismus, herausgege‐
ben von Michael G. Festl, 343–51. Stuttgart: J.B. Metzler. https://doi.org/10.1007/978
-3-476-05798-3_43.

Suissa, Judith. 2006. Anarchism and Education: A Philosophical Perspective. Routledge
International Studies in the Philosophy of Education 16. London: Routledge.

Sylvan, Richard und Robert Sparrow. 2007. „Anarchism“. In A Companion to Contem‐
porary Political Philosophy, herausgegeben von Robert E. Goodin, Philip Pettit und
Thomas Pogge, 2. Aufl. Blackwell Reference Online. Oxford: Blackwell. https://doi.or
g/10.1111/b.9781405136532.2007.00011.x.

9 Literatur

452

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1017/CBO9781139197175
https://doi.org/10.2307/795537
https://doi.org/10.1111/j.1933-1592.2011.00526.x
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10239.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10239.php
https://hls-dhs-dss.ch/articles/008794/2012-01-06/
https://hls-dhs-dss.ch/articles/008794/2012-01-06/
https://doi.org/10.1023/A:1020867916902
https://www.bpb.de/apuz/herrschaft-des-rechts-2021/340001/selbstbindung-durch-recht-im-demokratischen-verfassungsstaat
https://www.bpb.de/apuz/herrschaft-des-rechts-2021/340001/selbstbindung-durch-recht-im-demokratischen-verfassungsstaat
https://www.bpb.de/apuz/herrschaft-des-rechts-2021/340001/selbstbindung-durch-recht-im-demokratischen-verfassungsstaat
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05798-3_43
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05798-3_43
https://doi.org/10.1111/b.9781405136532.2007.00011.x
https://doi.org/10.1111/b.9781405136532.2007.00011.x
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1017/CBO9781139197175
https://doi.org/10.2307/795537
https://doi.org/10.1111/j.1933-1592.2011.00526.x
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10239.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10239.php
https://hls-dhs-dss.ch/articles/008794/2012-01-06/
https://hls-dhs-dss.ch/articles/008794/2012-01-06/
https://doi.org/10.1023/A:1020867916902
https://www.bpb.de/apuz/herrschaft-des-rechts-2021/340001/selbstbindung-durch-recht-im-demokratischen-verfassungsstaat
https://www.bpb.de/apuz/herrschaft-des-rechts-2021/340001/selbstbindung-durch-recht-im-demokratischen-verfassungsstaat
https://www.bpb.de/apuz/herrschaft-des-rechts-2021/340001/selbstbindung-durch-recht-im-demokratischen-verfassungsstaat
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05798-3_43
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05798-3_43
https://doi.org/10.1111/b.9781405136532.2007.00011.x
https://doi.org/10.1111/b.9781405136532.2007.00011.x


Taylor, Charles. (1979) 1985. „What’s Wrong with Negative Liberty“. In Philosophy and
the Human Sciences, von Charles Taylor, 211–29. Philosophical Papers 2. Cambridge:
Cambridge University Press.

Taylor, Michael. 1982. Community, Anarchy, and Liberty. Cambridge: Cambridge Uni‐
versity Press.

Teichman, Jenny und Katherine C. Evans. 1999. Philosophy: A Beginner’s Guide. 3. Aufl.
Oxford: Blackwell.

Thoreau, Henry David. 1849. „Resistance to Civil Government“. In Aesthetic Papers,
herausgegeben von Elizabeth Palmer Peabody, 189–211. Boston: John Wilson. https://
archive.org/stream/aestheticpapers00peabrich#page/n197.

Thyroff, Julia, Jan Scheller, Claudia Schneider und Monika Waldis. 2020. „Politische
Bildung auf Sekundarstufe I. Erscheinungsformen und Herausforderungen am Bei‐
spiel von Unterrichtssequenzen zu ‚Europa – EU – Schweiz‘“. Schweizerische Zeit‐
schrift für Bildungswissenschaften 42 (1): 127–46. https://doi.org/10.24452/sjer.42.1.8.

Tilly, Charles. 1990. Coercion, Capital, and European States, AD 990–1990. Cambridge:
Basil Blackwell.

Tully, James. 1993. „Rediscovering America: The Two Treatises and Aboriginal Rights“.
In An Approach to Political Philosophy: Locke in Contexts, von James Tully, 137–76.
Ideas in Context. Cambridge: Cambridge University Press.

UNICEF. 2014. „Reimagine the Future: Innovation for Every Child“. Executive Summa‐
ry. New York: UNICEF.

Urbinati, Nadia. 2012. „Competing for Liberty: The Republican Critique of Democra‐
cy“. American Political Science Review 106 (3): 607–21. https://doi.org/10.1017/S0003
055412000317.

Utz, Stephen. 2004. „Associative Obligation and Law’s Authority“. Ratio Juris 17 (3):
285–314. https://doi.org/10.1111/j.1467-9337.2004.00270.x.

Uzgalis, William. 2015. „John Locke“. In The Stanford Encyclopedia of Philosophy,
herausgegeben von Edward N. Zalta, Ausgabe Sommer 2015. Stanford: Metaphysics
Research Lab, Stanford University. http://plato.stanford.edu/archives/sum2015/entri
es/locke/.

Valdman, Mikhail. 2010. „Outsourcing Self‐government“. Ethics 120 (4): 761–90. https://
doi.org/10.1086/653435.

Van Parijs, Philippe und Yannick Vanderborght. 2017. Basic Income: A Radical Proposal
for a Free Society and a Sane Economy. Cambridge: Harvard University Press. https:/
/doi.org/10.4159/9780674978072.

Vatter, Adrian. 2014. Das politische System der Schweiz. Baden-Baden: Nomos.
„Verantwortung, die“. o. J. In Duden online. Zugegriffen 9. März 2022. https://www.dud

en.de/node/193474/revision/559923.
Waldron, Jeremy. 1999. Law and Disagreement. Oxford: Oxford University Press.

https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780198262138.001.0001.
Walker, A. D. M. 1988. „Political Obligation and the Argument from Gratitude“. Philoso‐

phy & Public Affairs 17 (3): 191--211.

9 Literatur

453

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.24452/sjer.42.1.8
https://doi.org/10.1017/S0003055412000317
https://doi.org/10.1017/S0003055412000317
https://doi.org/10.1111/j.1467-9337.2004.00270.x
http://plato.stanford.edu/archives/sum2015/entries/locke/
http://plato.stanford.edu/archives/sum2015/entries/locke/
https://doi.org/10.1086/653435
https://doi.org/10.1086/653435
https://doi.org/10.4159/9780674978072
https://doi.org/10.4159/9780674978072
https://www.duden.de/node/193474/revision/559923
https://www.duden.de/node/193474/revision/559923
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780198262138.001.0001
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.24452/sjer.42.1.8
https://doi.org/10.1017/S0003055412000317
https://doi.org/10.1017/S0003055412000317
https://doi.org/10.1111/j.1467-9337.2004.00270.x
http://plato.stanford.edu/archives/sum2015/entries/locke/
http://plato.stanford.edu/archives/sum2015/entries/locke/
https://doi.org/10.1086/653435
https://doi.org/10.1086/653435
https://doi.org/10.4159/9780674978072
https://doi.org/10.4159/9780674978072
https://www.duden.de/node/193474/revision/559923
https://www.duden.de/node/193474/revision/559923
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780198262138.001.0001


Wall, Steven. 2006. „Debate: Democracy, Authority and Publicity“. Journal of Political
Philosophy 14 (1): 85–100. https://doi.org/10.1111/j.1467-9760.2006.00258.x.

Walton, Kevin. 2013. „The Particularities of Legitimacy: John Simmons on Political
Obligation“. Ratio Juris 26 (1): 1–15. https://doi.org/10.1111/raju.12000.

Weber, Max. 1919. Politik als Beruf. München: Duncker & Humblot. https://de.wikisour
ce.org/w/index.php?title=Politik_als_Beruf.

———. 1947. Wirtschaft und Gesellschaft: Grundriss der verstehenden Soziologie. 3. Aufl.
Tübingen: Mohr Siebeck. http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k94382s.

Wellman, Christopher Heath. 2005. „Samaritanism and the Duty to Obey the Law“. In
Is There a Duty to Obey the Law?, von Christopher Heath Wellman und A. John
Simmons, 1–89. For and Against. Cambridge: Cambridge University Press.

Wellman, Christopher Heath und A. John Simmons. 2005. Is There a Duty to Obey the
Law? For and Against. Cambridge: Cambridge University Press.

Wenar, Leif. 2005. „The Nature of Rights“. Philosophy & Public Affairs 33 (3): 223–52.
https://doi.org/10.1111/j.1088-4963.2005.00032.x.

Weymann, Ansgar. 2007. „Interaktion, Institution und Gesellschaft“. In Lehrbuch der
Soziologie, herausgegeben von Hans Joas, 3. Aufl., 107–35. Frankfurt am Main: Cam‐
pus.

White, Roger. o. J. „Post Colonial Anarchism: Essays on Race, Repression and Culture
in Communities of Color 1999–2004“. The Anarchist Library. Zugegriffen 4. Oktober
2018. https://theanarchistlibrary.org/library/roger-white-post-colonial-anarchism.

WHO. 2008. „Eliminating Female Genital Mutilation: An Interagency Statement“. Ge‐
neva: WHO. http://www.who.int/reproductivehealth/publications/fgm/9789241596
442/en/.

Williams, Leonard. 2007. „Anarchism Revived“. New Political Science 29 (3): 297–312.
https://doi.org/10.1080/07393140701510160.

Wolff, Jonathan. 1995. „Political Obligation, Fairness, and Independence“. Ratio 8 (1):
87–99. https://doi.org/10.1111/j.1467-9329.1995.tb00071.x.

———. 1996. „Anarchism and Skepticism“. In For and Against the State: New Philoso‐
phical Readings, herausgegeben von John T. Sanders und Jan Narveson. Studies in
Social, Political, and Legal Philosophy. Lanham: Rowman & Littlefield.

———. 2016. An Introduction to Political Philosophy. 3. Aufl. Oxford: Oxford University
Press.

Wolff, Robert Paul. (1970) 1998. In Defense of Anarchism. Berkeley: University of
California Press.

Woodcock, George. 1962. Anarchism: A History of Libertarian Ideas and Movements.
New York: New American Library.

Wrigley, E. A. und Richard Smith. 2020. „Malthus and the Poor Law“. The Historical
Journal 63 (1): 33–62. https://doi.org/10.1017/S0018246X19000177.

Young, Iris Marion. 2000. Inclusion and Democracy. Oxford Political Theory. Oxford:
Oxford University Press.

Zamora, Patrik, Carol Schafroth und Claudia Röder. 2020. „Die Politische Bildung in
der Schweiz“. Bern: Anny-Klawa-Morf-Stiftung.

9 Literatur

454

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1111/j.1467-9760.2006.00258.x
https://doi.org/10.1111/raju.12000
https://de.wikisource.org/w/index.php?title=Politik_als_Beruf
https://de.wikisource.org/w/index.php?title=Politik_als_Beruf
http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k94382s
https://doi.org/10.1111/j.1088-4963.2005.00032.x
https://theanarchistlibrary.org/library/roger-white-post-colonial-anarchism
http://www.who.int/reproductivehealth/publications/fgm/9789241596442/en/
http://www.who.int/reproductivehealth/publications/fgm/9789241596442/en/
https://doi.org/10.1080/07393140701510160
https://doi.org/10.1111/j.1467-9329.1995.tb00071.x
https://doi.org/10.1017/S0018246X19000177
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1111/j.1467-9760.2006.00258.x
https://doi.org/10.1111/raju.12000
https://de.wikisource.org/w/index.php?title=Politik_als_Beruf
https://de.wikisource.org/w/index.php?title=Politik_als_Beruf
http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k94382s
https://doi.org/10.1111/j.1088-4963.2005.00032.x
https://theanarchistlibrary.org/library/roger-white-post-colonial-anarchism
http://www.who.int/reproductivehealth/publications/fgm/9789241596442/en/
http://www.who.int/reproductivehealth/publications/fgm/9789241596442/en/
https://doi.org/10.1080/07393140701510160
https://doi.org/10.1111/j.1467-9329.1995.tb00071.x
https://doi.org/10.1017/S0018246X19000177


Ziegler, Béatrice. 2018. „Legitimationsfiguren der Politischen Bildung“. In Politische
Bildung in der Demokratie, herausgegeben von Béatrice Ziegler und Monika Waldis,
97–109. Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-18933-4_7.

9 Literatur

455

https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1007/978-3-658-18933-4_7
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1007/978-3-658-18933-4_7


https://doi.org/10.5771/9783748944607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	1 Einleitung
	2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran
	2.1 Der staatliche Autoritätsanspruch
	2.1.1 Staats- und Nationenbildung
	2.1.2 Der moderne Staat
	2.1.3 Das Konzept politischer Autorität

	2.2 Das Problem der politischen Pflicht
	2.2.1 Eine politische Pflicht durch Zustimmung
	2.2.2 Fairness: Den gerechten Anteil tragen
	2.2.3 Dankbarkeit verpflichtet
	2.2.4 Natürliche Pflicht: Gerechte Institutionen sind zu unterstützen
	2.2.5 Mitgliedschaft als Grundlage der politischen Pflicht

	2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität
	2.3.1 Weshalb sollte man sich mit dem Anarchismus beschäftigen?
	2.3.2 Der Anarchismus im Allgemeinen
	2.3.3 Der philosophische Anarchismus

	2.4 Erstes Zwischenfazit: Anarchistische Kritik am staatlichen Autoritätsanspruch

	3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?
	3.1 Den Anarchismus verteidigen
	3.1.1 Die Frage: Autonomie oder Autorität?
	3.1.2 Eine republikanische Lösung: Wolff über Jean-Jacques Rousseau
	3.1.3 Autonomie und Autorität sind doch vereinbar

	3.2 Die politische Pflicht und das Selbst
	3.3 Zweites Zwischenfazit: Autonomie ist zentral, aber nicht zentral genug

	4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?
	4.1 Keine Begründung der politischen Pflicht kann überzeugen, oder?
	4.1.1 Weil wir Bürger*innen sind?
	4.1.2 Eine Frage der Gerechtigkeit?
	4.1.3 Rechtsgehorsam aus Dankbarkeit?
	4.1.4 Begründet Fairness eine politische Pflicht?
	4.1.5 Hat wer zugestimmt?

	4.2 Das Individuum zwischen Naturzustand und Staat
	4.3 Ohne Legitimation kann staatliches Handeln gerechtfertigt sein
	4.4 Wie überzeugend ist Simmons’ Anarchismus lockeanischer Prägung?
	4.4.1 Ist Zustimmung relevant?
	4.4.2 Zahmer Anarchismus? Blutleerer Anarchismus? Kein Anarchismus?

	4.5 Drittes Zwischenfazit: Die politische Pflicht eignet sich nicht für das konservative etatistische Projekt

	5 Autorität als Dienstleistung?
	5.1 Autoritäten als Dienstleister: Raz’ Dienstleistungskonzeption
	5.1.1 Die Rechtfertigung von Autorität
	5.1.2 Können Staaten Dienstleister in Raz’ Sinne sein?

	5.2 Sind politische Autoritäten wirklich Dienstleister?
	5.2.1 Ist das Recht ein nahtloses Netz?
	5.2.2 Führt der Stückwerkscharakter zu Unsicherheit?
	5.2.3 Können ungerechte Regimes legitime politische Autorität erlangen?
	5.2.4 Welche Rolle spielt die Autorität demokratischer Entscheide?
	5.2.5 Verschiebt sich das Überforderungsproblem lediglich?

	5.3 Neue und alte Autoritäten nebeneinander?
	5.4 Eine Herausforderung auf Basis von Raz’ Dienstleistungskonzeption?
	5.4.1 Simmons’ skeptischer Ansatz oder Raz’ Dienstleistungskonzeption?
	5.4.2 Mit was korreliert Autorität?
	5.4.3 Dienstleistungskonzeption als Grundlage für die positive Herausforderung

	5.5 Viertes Zwischenfazit: Die Dienstleistungskonzeption legitimiert nicht ausschliesslich staatliche Autorität

	6 Alternative zu Staatlichkeit?
	6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?
	6.1.1 Die anarchistische Gesellschaft gibt es nicht
	6.1.2 Der anarchistische Freiheitsbegriff
	6.1.3 Anarchistische Institutionen?

	6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?
	6.2.1 Setzen anarchistische Gesellschaften nicht zu „gute“ Menschen voraus?
	6.2.2 Ist politische Organisation ohne Souveränität naiv?

	6.3 Fünftes Zwischenfazit: Die anarchistische Alternative zu Staatlichkeit

	7 Progressive Sicherheit
	7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung
	7.2 Sicherheit progressiv interpretiert
	7.2.1 Sozialstaat
	7.2.2 Bildungssystem
	7.2.3 Einwände gegen die progressive Sicherheit


	8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?
	9 Literatur

