Manuel S. Hubacher

Staatenlose Gesellschaft?

Die anarchistische Herausforderung und
die Grenzen staatlicher Autoritat



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.5771/8783748844607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TEEE


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel S. Hubacher

Staatenlose Gesellschaft?

Die anarchistische Herausforderung und
die Grenzen staatlicher Autoritat

{} Nomos


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Publiziert mit Unterstiitzung des Schweizerischen Nationalfonds zur Férderung der
wissenschaftlichen Forschung.

I—I_. Schweizerischer
Nationalfonds

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet iber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Zugl.: Bern, Univ., Diss., 2023
1. Auflage 2024
© Manuel S. Hubacher

Publiziert von

Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
WaldseestraBBe 3—5 | 76530 Baden-Baden
www.nomos.de

Gesamtherstellung:
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
WaldseestraBe 3—5 | 76530 Baden-Baden

ISBN (Print): 978-3-7560-1785-0
ISBN (ePDF): 978-3-7489-4460-7

Onlineversion

DOI: https://doi.org/10.5771/9783748944607 Nomos elibrary

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung
4.0 International Lizenz.

https://dol.org/10.5771/8783748844607 - am 20.01.2026, 01:06:15. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zusammenfassung

In den westlichen Demokratien erleben wir tagtéglich, welche Vorteile und
Annehmlichkeiten sich daraus ergeben, in einer staatlich organisierten Ge-
sellschaft zu leben. Daher tiberrascht die zentrale Rolle kaum, die der Staat
in der politischen Philosophie spielt. Viele zeitgendssische Autor*innen
sehen in diesem den geeigneten Akteur fiir Gerechtigkeit oder Reformen.
Staatlichkeit argumentationslos als gegeben anzusehen ist aber problema-
tisch und verhindert sowohl eine kritische Auseinandersetzung mit dem
Status quo als auch eine ernsthafte Beschiftigung mit Alternativen. Dies
spricht dafiir, sich mit den dezidiertesten Kritiker*innen von Staatlichkeit
auseinanderzusetzen: den Anarchist*innen. Diese weisen den staatlichen
Anspruch auf legitime politische Autoritdt zuriick und bilden damit die
negative Hintergrundherausforderung gegen Staatlichkeit. Dariiber hinaus
bietet der Anarchismus im Sinne einer positiven Herausforderung eine al-
ternative Vorstellung davon, wie sich eine Gesellschaft politisch herrschafts-
frei organisieren lasst.

Durch eine Beschéftigung mit den philosophischen Anarchisten Robert
Paul Wolff und A. John Simmons sowie unter Riickgrift auf Joseph Raz
formuliere ich in dieser Arbeit eine iiberzeugende negative und positive
anarchistische Herausforderung. Nehmen wir diese ernst, dann ldsst sich
lediglich jenes staatliche Handeln legitimieren, das uns ein selbstbestimm-
tes und emanzipiertes Leben ermdglicht.

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ym 20.01.2028, 01:06:1!


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Danksagungen

All denjenigen, die mich beim Verfassen dieser Arbeit unterstiitzt, beglei-
tet und motiviert haben, bin ich zu grossem Dank verpflichtet. Zunéchst
danke ich Prof. Dr. Markus Stepanians, der diese Arbeit betreut hat. Seine
Riickmeldungen und Hinweise haben mir neue Perspektiven und Einsich-
ten erdffnet, ohne die diese Arbeit nicht moglich gewesen wire. Bei meiner
Familie, meinen Freunden und meinen Bekannten bedanke ich mich herz-
lich dafiir, dass sie an mich geglaubt und mich wéhrend dem Verfassen
dieser Arbeit motiviert haben. Zu guter Letzt bedanke ich mich bei meiner
Partnerin Irina Doring, die mir mit Rat und Tat zur Seite gestanden, stets
an mich geglaubt hat und damit massgeblich dazu beigetragen hat, meine
Ideen aufs Papier zu bringen.

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ym 20.01.2028, 01:06:1!


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsverzeichnis

Danksagungen
1 Einleitung

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

2.1 Der staatliche Autoritdtsanspruch
2.1.1 Staats- und Nationenbildung
2.1.2 Der moderne Staat
2.1.3 Das Konzept politischer Autoritat
2.2 Das Problem der politischen Pflicht

2.2.1 Eine politische Pflicht durch Zustimmung

2.2.2 Fairness: Den gerechten Anteil tragen

2.2.3 Dankbarkeit verpflichtet

2.2.4 Natiirliche Pflicht: Gerechte Institutionen sind zu
unterstiitzen

2.2.5 Mitgliedschaft als Grundlage der politischen Pflicht

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen
staatliche Autoritat

2.3.1 Weshalb sollte man sich mit dem Anarchismus
beschiftigen?
2.3.2 Der Anarchismus im Allgemeinen
2.3.3 Der philosophische Anarchismus
2.4 Erstes Zwischenfazit: Anarchistische Kritik am staatlichen
Autorititsanspruch

3 Autonomie und Autoritét: unvereinbare Konzepte?

3.1 Den Anarchismus verteidigen

3.1.1 Die Frage: Autonomie oder Autoritat?

3.1.2 Eine republikanische Losung: Wolft iiber Jean-Jacques
Rousseau

3.1.3 Autonomie und Autoritit sind doch vereinbar

3.2 Die politische Pflicht und das Selbst

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.

13

27

32

33
37
41

49

54
57
62

65
66

69

69
74
88

97

101

103
103

112
120

132


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsverzeichnis

3.3 Zweites Zwischenfazit: Autonomie ist zentral, aber nicht
zentral genug

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritat?

4.1 Keine Begriindung der politischen Pflicht kann tiberzeugen,
oder?
4.1.1 Weil wir Biirger*innen sind?
4.1.2 Eine Frage der Gerechtigkeit?
4.1.3 Rechtsgehorsam aus Dankbarkeit?
4.1.4 Begriindet Fairness eine politische Pflicht?
4.1.5 Hat wer zugestimmt?

4.2 Das Individuum zwischen Naturzustand und Staat

4.3 Ohne Legitimation kann staatliches Handeln gerechtfertigt
sein

4.4 Wie iiberzeugend ist Simmons’ Anarchismus lockeanischer
Pragung?
4.4.1 Ist Zustimmung relevant?

4.4.2 Zahmer Anarchismus? Blutleerer Anarchismus? Kein
Anarchismus?

4.5 Drittes Zwischenfazit: Die politische Pflicht eignet sich nicht
fiir das konservative etatistische Projekt

5 Autoritét als Dienstleistung?

10

5.1 Autoritéten als Dienstleister: Raz’ Dienstleistungskonzeption

5.1.1 Die Rechtfertigung von Autoritit
5.1.2 Konnen Staaten Dienstleister in Raz’ Sinne sein?
5.2 Sind politische Autorititen wirklich Dienstleister?

5.2.1 Ist das Recht ein nahtloses Netz?

5.2.2 Fiihrt der Stiickwerkscharakter zu Unsicherheit?

5.2.3 Konnen ungerechte Regimes legitime politische
Autoritét erlangen?

5.2.4 Welche Rolle spielt die Autoritdt demokratischer
Entscheide?

5.2.5 Verschiebt sich das Uberforderungsproblem lediglich?

5.3 Neue und alte Autoritaten nebeneinander?

- am 20.01.2026, 01:06:1:

141

145

148

149
164
171
174
181

194

203

209
211

216

230

235

236

236
240

245

247
256

259

262
267

271


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6

54

Inhaltsverzeichnis

Eine Herausforderung auf Basis von Raz’
Dienstleistungskonzeption?

5.4.1 Simmons’ skeptischer Ansatz oder Raz’
Dienstleistungskonzeption?

5.4.2 Mit was korreliert Autoritat?

5.4.3 Dienstleistungskonzeption als Grundlage fiir die
positive Herausforderung

5.5 Viertes Zwischenfazit: Die Dienstleistungskonzeption

legitimiert nicht ausschliesslich staatliche Autoritat

Alternative zu Staatlichkeit?

6.1

6.2

6.3

Die positive Herausforderung: eine ,anarchistische®

Gesellschaft?

6.1.1 Die anarchistische Gesellschaft gibt es nicht

6.1.2 Der anarchistische Freiheitsbegriff

6.1.3 Anarchistische Institutionen?

Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen Gesellschaft nicht

naiv?

6.2.1 Setzen anarchistische Gesellschaften nicht zu ,,gute®
Menschen voraus?

6.2.2 Ist politische Organisation ohne Souveranitat naiv?

Funftes Zwischenfazit: Die anarchistische Alternative zu
Staatlichkeit

7 Progressive Sicherheit

7.1

7.2

Eine liberale Antwort auf die anarchistische
Herausforderung
Sicherheit progressiv interpretiert

7.2.1 Sozialstaat
7.2.2 Bildungssystem
7.2.3 Einwinde gegen die progressive Sicherheit

8 TFazit: Staatenlose Gesellschaft?

9 Literatur

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.

277

278
286

291

293

301

304

305
311
331

337

338
343

372

377

379

395

397
401
412

417

435

11


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ym 20.01.2028, 01:06:1!


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

Loufiam Bundeshus sider verby

Mues i ging dénke, s'steit numen uf Zyt
S’lange fiirs z’sprange paar Seck Dynamit!
- Mani Matter, Dynamit.

Im Chanson ,Dynamit® des Berner Chansoniers Mani Matter begegnet der
Ich-Erzéhler bei seinem abendlichen Spaziergang durch Bern einem Mann,
der das Schweizer Bundeshaus sprengen und damit einer anarchistischen
Ordnung zum Durchbruch verhelfen will.?2 Der Erzahler interveniert und
hélt dem Anarchisten darauf eine glithende Rede iiber die Vorteile, welche
die Schweiz ihren Biirger*innen biete. Das Riitli3, die Freiheit und die De-
mokratie beschworend gelingt es dem Erzéhler am Ende, den Anarchisten
umzustimmen und dadurch den Staat zu retten. Als der Erzdhler spéter im
Bett liegt, begliickwiinscht er sich zundchst zu seiner Tat und spricht sich
fur seine Verteidigung der Schweiz einen Orden zu. Und weshalb sollte
er nicht? Staatliche Institutionen sind fiir plurale Gesellschaften essenziell
und sichern unser tigliches Zusammenleben. Die politischen Institutionen
und Instrumente erlauben uns, Konflikte gewaltfrei auszutragen und allge-
mein verbindliche Regelungen zu finden. Wir erhalten Zugang zu Bildung
und die Grundversorgung stellt uns Infrastrukturen und Einrichtungen zur
Verfiigung, die unser tdgliches Leben einfacher gestalten. Der offentliche
Verkehr oder die Verkehrsinfrastruktur fiir den Individualverkehr erlauben
uns, von A nach B zu gelangen. Das Stromnetz versorgt uns mit Elektrizitit,
Wasserleitungen geben uns Zugang zu sauberem Trinkwasser und durch
die Kommunikationsinfrastruktur konnen wir nicht nur jederzeit mitein-

1 Hochdeutsch: Gehe ich seitdem am Bundeshaus vorbei, muss ich stets daran denken,
dass dieses nur auf Zeit steht. Zum Sprengen reichen einige Sécke Dynamit.

2 Damit bedient Mani Matter das klassische Vorurteil, Anarchist*innen seien gewalttitig.
Obwohl das Klischee, Anarchismus weise eine enge Verbindung zu Gewalt und Terro-
rismus auf, eine gewisse historische Grundlage hat, haben zu jeder Zeit die meisten
Anarchist*innen Gewalt abgelehnt (vgl. Abschn. 2.3.2).

3 Das Riitli ist ein Wieslandkomplex am Ostabhang des Seelisbergs oberhalb des Ur-
nersees. Der Ort spielt im Griindungsmythos der Schweiz eine wichtige Rolle. Dort
sollen die heimlichen Zusammenkiinfte der Urschweizer Eidgenossen aus Uri, Schwyz
und Unterwalden bei ihrer Verschwoérung gegen die Landvogte stattgefunden haben
(Stadler 2012).

13

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

ander sprechen, wir kénnen auch jederzeit Informationen abrufen. Der
Abfall wird entsorgt, das Abwasser wird beseitigt und Gesundheitsdienst-
leistungen werden bereitgestellt. Die Demokratien westlicher Pragung ge-
ben uns die Moglichkeit, politisch zu partizipieren und garantieren uns
einen breiten Katalog an politischen und sozialen Grundrechten. Diese
sichern uns unter anderem, sollten wir mit dem Gesetz in Konflikt kom-
men, ein faires Verfahren zu oder gestehen uns Gedanken-, Gewissens- und
Religionsfreiheit sowie freie Meinungsdusserung zu. Werden unsere Rechte
verletzt, haben wir alle zustehende Moglichkeiten, dagegen vorzugehen.
Durch die Sozialpolitik ist ein minimaler Lebensstandard garantiert, indem
wir Zugang zu finanziellen Mitteln oder zu Dienstleistungen erhalten, Insti-
tutionen der sozialen Sicherheit sichern uns gegen materielle Risiken durch
Unfall, Krankheit, Alter oder Arbeitslosigkeit ab und durch verschiedene
Instrumente ist der Staat vielerorts ein Garant flir eine (minimale) Chan-
cengleichheit, die in einem gewissen Grad klassen- und statusunabhéngi-
gen Zugang zu sozialen und kulturellen Dienstleistungen gibt. Institutionen
wie die Polizei schiitzen unser Leib und Leben, indem sie beispielswei-
se Verbrechen verhindern oder aufkliren und dazu beitragen, Losungen
zu Koordinationsproblemen (z. B. im Strassenverkehr) aufrechtzuerhalten.
Die Liste der Vorteile und Mdglichkeiten, die uns moderne Staaten bieten,
liesse sich beliebig erweitern, und ldsst die Verteidigung der Errungenschaf-
ten, die uns eine staatlich verfasste Gesellschaft gebracht hat, als ein Muss
erscheinen.

Daher {iiberrascht die zentrale Rolle kaum, die der Staat in der poli-
tischen Philosophie spielt. Ein Beispiel daftir ist John Rawls’ (1999, 7)
Argumentation, wonach der primidre Gegenstand der Gerechtigkeit die
Grundstruktur der Gesellschaft sei. Eine Gesellschaft versteht Rawls im
Rahmen seiner Argumentation in A Theory of Justice als ein geschlossenes,
von anderen Gesellschaften isoliertes System (7), dessen Grenzen durch die
Vorstellung einer in sich geschlossenen nationalen Gemeinschaft gegeben
sind (401). Viele zeitgendssische Autor*innen folgen diesem Fokus auf den
Staat und sehen in diesem - trotz Uneinigkeit {iber das richtige oder gute
staatliche Handeln - den geeigneten Akteur fiir Gerechtigkeit oder Refor-
men (Morris 2011, 544). Dieses Verstandnis deckt sich mit unserem Alltags-
verstandnis. Staaten sind vielerorts die Form politischer Organisation und
fiir viele Menschen ist das Konzept Politik untrennbar mit Staatlichkeit
verkniipft. Damit stellt dieses Konzept ein epistemisches Regime dar, das
den Diskurs iiber politische Organisationsformen beschrankt (Kinna und
Prichard 2019, 234-35; Loick 2012, 21). Dies ist, fithren wir uns die geopo-

14

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

litische Realitdt vor Augen, nicht weiter verwunderlich. Mit wenigen Aus-
nahmen (z. B. die Antarktis) ist faktisch die gesamte Landmasse der Erde
(formell) Teil eines staatlichen Territoriums (Loick 2012, 29; Morris 2011,
544). Diese augenscheinliche empirische Evidenz fiir die Performanz von
Staaten in Kombination mit den massiven Vorteilen, die sie uns bringen,
sprechen dafiir, die Existenz von Staaten als gegeben anzusehen. Zudem
haben wir gute moralische Griinde, Staatlichkeit als einzig angemessene
Form politischer Organisation zu akzeptieren. Beispielsweise ist fiir Imma-
nuel Kant (MS, AA VI:264) die Schaffung einer ,biirgerlichen Verfassung*
eine moralische Pflicht. Lediglich eine staatliche Ordnung ist fiir ihn in der
Lage, das Recht durchzusetzen und damit ein geregeltes Nebeneinander der
Biirger*innen zu garantieren sowie deren Eigentumsanspriiche zu sichern.
Das Recht definiert die ,[...] Bedingungen, unter denen die Willkiir des
einen mit der Willkiir des andern nach einem allgemeinen Gesetze der
Freiheit zusammen vereinigt werden kann“ (Kant, MS, AA VI:219). Verblei-
ben wir in einem Zustand ohne staatliche Ordnung, wiren unsere indivi-
duellen Freiheiten nicht ausreichend geschiitzt. Wollten die Menschen in
diesem Zustand verbleiben, titen sie unrecht und handelten unmoralisch
(Kant, MS, AA VI:307-8).

All dies lasst einerseits die Handlung des Anarchisten in Mani Matters
Chanson als irrational und unmoralisch erscheinen und spricht anderer-
seits fiir den Orden, den sich der Erzdhler zuspricht. Ist das Gebot der
Stunde nicht, die Errungenschaften der modernen Demokratien westlicher
Pragung gegen radikale Angriffe zu verteidigen? Zumal solche Angriffe
nicht mehr nur hypothetischer Art, sondern tatsichlich im Gange sind,
wie die Situation in Ungarn oder die Ereignisse rund um den Sturm auf
das Kapitol in Washington, D.C. am 6. Januar 2021 bezeugen. Derweil wir
gute Griinde haben, den westlichen Rechtsstaat gegen Angriffe zu verteidi-
gen, die auf Ideologien der Ausgrenzung basieren, diirfen wir dariiber die
Schattenseiten staatlichen Handelns nicht ausblenden. Dies kommt in Mani
Matters Chanson ebenfalls zum Ausdruck. Denn dem Erzdhler kommen
am néchsten Tag Zweifel, ob er die Schweiz berechtigterweise gelobt hat.
Dazu gesellt sich die Erkenntnis, dass der politische Status quo - im Chan-
son symbolisiert durch das Bundeshaus - nicht bis in alle Ewigkeit gegeben
ist.

Staatlichkeit bietet uns, in anderen Worten, nicht nur Vorteile, aus ihr
ergeben sich auch massive Nachteile, Probleme und Herausforderungen.
Erstens miissen wir uns fragen, ob die Grauel des 20. Jahrhunderts ohne
staatliche Organisation moglich gewesen wiren. Die Ubel des modernen

15

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

Staates sind frappierend und erschreckend (Morris 1998, 14). Dieser ist
Schauplatz, wenn nicht sogar der Verursacher von ausserordentlichen Ver-
brechen. Ein trauriges Bespiel dafiir sind die Internierungs- und Konzen-
trationslager. Deren Zweck und Funktion unterscheidet diese von anderen
Formen und Institutionen des Freiheitsentzugs: Personen werden meistens
nicht aufgrund ihrer Taten, sondern aufgrund personlicher Merkmale wie
Ethnie oder politischer Gesinnung inhaftiert. Die Praxis ist dabei nicht
lediglich ein verabscheuungswiirdiges Kapitel des Zweiten Weltkrieges, fiir
das die Unrechtsregime in Nazideutschland oder im faschistischen Italien
verantwortlich gemacht werden kénnen. Die Konzentrationslager der Nazis
wie Auschwitz oder die Gulags in der UdSSR sind vielmehr Teil einer
globalen Praxis. Diese begann in einem kolonialen Kontext Ende des 19.
Jahrhunderts und breitete sich im Laufe des 20. Jahrhunderts iiber den
Globus aus (Mithlhahn 2010; Stone 2017). Internierungs- und Konzentra-
tionslager sind nicht die einzigen Beispiele, die belegen, dass das Instru-
mentarium staatlicher Zwangs- und Gewaltmittel genutzt wurde und wird,
um gegen Andersdenkende, Oppositionelle oder Minderheiten vorzugehen.
Angesichts der Machtfiille moderner Staaten ist der enorme Massstab staat-
lichen Unrechts nicht tiberraschend (Morris 1998, 14). Der Umfang der
Bereiche, in denen Staaten ein Recht zum Regieren in Anspruch nehmen,
ist immens. So beanspruchen Staaten fiir sich, bestimmen zu kénnen, wel-
che Lebensweise und -pline akzeptierbar sind und welche nicht. Beispiele
dafiir sind Assimilationspolitiken wie in Australien (die Gestohlenen Gene-
rationen) oder den USA (Amerikanisierung der amerikanischen Ureinwoh-
ner*innen). Der Umgang mit Homosexualitat ist ein weiteres Beispiel dafiir,
wie staatliche Repressalien genutzt werden, um Menschen bis ins Intimste
hinein vorzugeben, was normales Verhalten ist.

Staaten mogen nicht die einzigen Organisationsformen sein, die fiir sich
beanspruchen, Menschen vorgeben zu diirfen, wie diese zu leben haben.
Was Staaten aber von anderen Organisationen wie der Kirche unterschei-
det, ist der zwangsbewehrte Charakter rechtlicher Normen. Das Recht ist -
folgen wir Joseph Raz (1986, 70) — das Instrument, durch welches Staaten
einen Grossteil ihrer politischen Macht ausiiben. Die darin festgeschriebe-
nen Rechtspflichten sind zwangsbewehrt und konnen oder miissen bei
Nichterfiillung durch staatliche Anordnung oder Androhung durchgesetzt
werden (Hoerster 2006, 12; vgl. ebenfalls Benjamin [1921] 2018, 251). Die
Durchsetzung obliegt dabei exklusiv staatlichen Organen, da Staaten fiir
sich reklamieren, das Monopol legitimer Gewalt und Souverinitit zu be-
sitzen (Morris 1998, 15-16). In seiner bekannten Staatsdefinition macht

16

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

Max Weber (1919, 5) folglich auch die Fahigkeit, das Monopol legitimer
physischer Gewaltsamkeit erfolgreich zu beanspruchen, zum entscheiden-
den Merkmal des Staates. Dies illustriert, wie eng Staatlichkeit respektive
Souverdnitdt mit Gewalt verkniipft ist, und teilt in der politischen Sphére
Gewalt in legitime staatliche und nicht legitime, nicht staatliche Gewalt auf.
Dieser Unterschied ist aber lediglich symbolischer Natur, da im Grunde
genommen - neben der Frage, ob die Zwangsanwendung rechtmaissig ist -
bloss ein Symbol wie eine Polizeimarke dariiber entscheidet, ob Gewalt
legitim oder nicht legitim ist (Loick 2012, 20). Und bleibt Gewalt nicht Ge-
walt, egal ob und wie sie gerechtfertigt wird? Auch wenn wir dies verneinen
und die Moglichkeit legitimer Gewalt akzeptieren, miissen wir den zwangs-
bewehrten Charakter rechtlicher Normen als empirische Tatsache anerken-
nen. Dies erlaubt, Macht iiber die Biirger*innen auszuiiben. Menschen wi-
der ihre Einstellungen, Uberzeugungen und moralischen Uberlegungen zu
zwingen, eine Handlung (nicht) auszufiihren, einen Lebensentwurf (nicht)
zu verfolgen usw. greift aber tief ins Selbst einer Person ein und stellt deren
Autor*innenschaft tiber ihr Leben infrage und schrénkt ihre Freiheiten ein.

Neben Souverdnitit — die sich intern in einem Anspruch auf Letztin-
stanzlichkeit und Omnikompetenz (Loick 2012, 41) und extern in einem
Anspruch auf Immunitdt gegen Einmischung von aussen in interne Ange-
legenheiten (Goldmann 2001, 63; Morris 1998, 41) ausdriickt — erwarten
Staaten von ,ihren® Biirger*innen Loyalitat (Morris 1998, 45). Dies deckt
sich mit der Vorstellung, Biirger*innen hitten eine Pflicht gegeniiber ihrem
Staat. Derweil keine Einigkeit iiber den genauen Umfang besteht, besteht in
der philosophischen Diskussion die Tendenz, eine solche politische Pflicht
mindestens mit einer moralischen Verpflichtung gleichzusetzen, das Recht
eines Staates zu befolgen, weil es sich um Recht handelt (Dagger und
Lefkowitz 2014; Dworkin 2011, 317; Klosko 2011, 712; Mokrosifska 2012,
1; Simmons 1979, 5). Die Autor*innen nehmen in vielen Fallen an, dieses
Sollen sei pro tanto, komme umfassend zur Anwendung, gelte gegeniiber al-
len und sei inhaltsunabhingig (Kramer 2008b, 179). Insbesondere der letzte
Aspekt scheint dabei fiir eine Person problematisch zu sein. Besitzen wir
eine politische Pflicht, dann ist der moralische Grund, eine Rechtsnorm zu
befolgen, nicht deren Gerechtigkeit, Effizienz etc., sondern deren Charakter
als eine durch das Rechtssystem definierte Norm. Damit ist nicht deren
Inhalt, sondern deren Natur das Handlungsmotiv (McLaughlin 2007, 56),
was die Handlungen eines Individuums von seinen Uberlegungen abkop-
pelt (Mokrosiniska 2012, 5). Verlangt die politische Pflicht dadurch aber
nicht, die individuelle Kontrolle {iber die eigenen Handlungen aufzugeben?

17

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

Ist dies der Fall, dann stellt sich die Frage, wie eine politische Pflicht mit
der Idee des selbststandig handelnden Individuums zusammengehen kann.
Auf dieses wird unter anderem im politischen Diskurs mit dem Schlagwort
Selbstverantwortung referenziert, was — zumindest oberfldchlich - fiir eine
breite Akzeptanz des Konzepts spricht. Wenn Selbstverantwortung eine
grundlegende Handlungsmaxime sein soll, ist dies nicht inkompatibel mit
dem staatlichen Anspruch auf Souverdnitit? Auf der einen Seite steht der
Staat — und mit ihm sein Rechtssystem -, welcher Regeln definiert, wie
wir zusammenzuleben haben, und uns diverse Einschrankungen auferlegt.
Auf der anderen Seite steht die Idee, autonome Personen besdssen eine
Verpflichtung gegeniiber sich selbst, Verantwortung fiir ihre Handlungen
zu Ubernehmen. Im Finzelfall bedeutet dies unter anderem, herauszufin-
den, was jeweils die richtige moralische Handlung ist. Doch was ist, wenn
moralisch und rechtlich Gesolltes nicht iibereinstimmen oder unsere mora-
lischen Uberlegungen uns zum Schluss fiihren, eine verbotene Handlung
sei angezeigt?

Wie diese Uberlegungen zeigen, ist die Frage nach der Legitimation
staatlichen Handelns weiterhin relevant. In Anbetracht der Machtfiille mo-
derner Staaten und dem sich daraus ergebenden Missbrauchspotenzial tun
wir gut daran, den staatlichen Anspruch, die politische Autoritit eines
Territoriums zu sein, kritisch zu hinterfragen. Staaten schreiben uns nicht
nur vor, welche Handlungen (nicht) auszufithren oder welche Lebensent-
wiirfe (nicht) zu verfolgen sind, sie setzen dies durch verschiedene Zwangs-
mittel durch. Allein dies verlangt nach einer Rechtfertigung. Nehmen wir
dariiber hinaus die Idee der Selbstverantwortung ernst, dann miissen wir
uns fragen, welche Bereiche ein Staat in welchem Umfang regulieren darf.
Zu viel Regulierung liesse uns keinen Raum, um selbstverantwortlich zu
handeln. Zu wenig Regulierung droht uns aber die nétige Sicherheit zu
nehmen, die wir benétigen, um unsere Lebensentwiirfe zu verfolgen. Um
darauf Antworten geben zu konnen, braucht es eine Vorstellung davon,
welchem Zweck staatliches Handeln dienen soll. Sich mit diesen Fragen zu
beschiftigen, ist angesichts des Drucks auf die Institutionen des westlichen
Rechtsstaats liberaldemokratischer Pragung keine akademische Spielerei,
sondern besitzt eine hohe praktische Relevanz. Wie uns nicht nur die
Ereignisse in den USA vor Augen fiihren, ist die Akzeptanz des Status quo
alles andere als gegeben. Viele Biirger*innen scheinen sich in ,ihren® In-
stitutionen nicht mehr wiederzufinden und Politiker*innen unterlaufen de-
mobkratische Spielregeln bewusst, indem sie beispielsweise Desinformation
verbreiten (Jaster und Lanius 2019), demonstrativen Bullshit von sich geben

18

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

(Jaster und Lanius 2021) und allgemein postfaktische Politik (MacMullen
2020) betreiben. Dies spricht dafiir, dass sich auch Verteidiger*innen des
politischen Status quo mit der Legitimationsfrage auseinandersetzen.

Zu dieser gesellt sich noch eine weitere, damit verbundene Frage. Da-
raus, einen Staat legitimieren zu kénnen, folgt nicht, dessen Uberlegenheit
gegeniiber anderen Formen politischer Organisation zu belegen. Wir miis-
sen ebenfalls die Frage nach Alternativen stellen. Aber weshalb sollten
wir uns mit dieser auseinandersetzen? Hat die Geschichte nicht die Uber-
legenheit von Staatlichkeit gegeniiber anderen Formen politischer Organi-
sation belegt? Zundchst spricht die Gefahr eines Status-quo-Bias dafiir,
eine staatliche Organisation ohne Argument vorauszusetzen. Einen solchen
Bias konnen wir als eine Form eines Sein-Sollen-Fehlschlusses oder als
eine Verletzung von Humes Gesetz verstehen. Unter diesem metaethischen
Prinzip, das auf eine kritische Bemerkung Humes ([1739] 1888, 469) zu zeit-
genossischen Moralsystemen zuriickgeht, wird tiblicherweise verstanden,
dass man nicht ohne Weiteres von deskriptiven Feststellungen auf eine
normative Aussage schliessen kann (Cohon 2018, Abschn. 5). Dieses Prin-
zip scheinen wir aber zu verletzen, wenn wir aus der Tatsache schliessen,
dass faktisch die gesamte Landmasse Teil eines staatlichen Territoriums ist,
Staatlichkeit sei normativ gesollt. Deshalb diirfen wir Staatlichkeit nicht
als epistemisches Regime akzeptieren, das den Diskurs {iber politische
Organisationsformen einengt. Man muss damit nicht so weit gehen wie
David Mitrany (1976, 98) und den meisten politischen Philosoph*innen der
letzten Generationen vorwerfen, sie litten an einer Staatsfixation, um eine
argumentationslose Annahme zugunsten von Staatlichkeit zuriickzuweisen.

Dazu kommt ein weiterer Punkt, der fiir die Frage nach Alternativen
spricht. Staaten im modernen Sinne sind historisch gesehen eine junge
Entwicklung und haben sich erst im 19. Jahrhundert gegen andere Formen
politischer Organisation durchgesetzt (Loick 2012, 21; Mommsen 1990, 210;
Morris 1998, 2-4). Zudem gibt es keinen Grund anzunehmen, diese Ent-
wicklung sei eine historische Notwendigkeit gewesen. Eine solche Position
ist wenig tiberzeugend und zeugt von einem teleologischen Geschichts-
verstandnis, das aber nur schwerlich mit der Zufilligkeit der Geschichte
vereinbart werden kann. Vielversprechender ist zu argumentieren, eine
Gesellschaft staatlich zu organisieren sei die beste Losung. Will eine solche
Argumentation iiberzeugend sein und nicht dem Status-quo-Bias unterlie-
gen, braucht es folglich eine Beschiftigung mit Alternativen.

Zu den schirfsten Kritiker*innen von Staatlichkeit zdhlen die Anar-
chist*innen. Anarchismus bezeichnet dabei sowohl eine diverse politische

19

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

Bewegung, eine politische Kultur als auch eine politische Philosophie oder
Ideologie (Gordon 2008, 3-4; Loick 2017, 11), die sich mit diversen Briichen
und Neuanfiangen seit dem 19. Jahrhundert entwickelt haben. Verstanden
als politische Philosophie handelt es sich beim Anarchismus um eine
Familie von Theorien und nicht um eine geschlossene und einheitliche
Theorie (Jun 2010, 50). Deshalb sollte man sich den Anarchismus als einen
breiten Fluss mit unterschiedlichen Strémungen vorstellen, die je nach his-
torischem, geografischem oder politischem Kontext an Relevanz gewinnen
oder verlieren (Marshall 2010, 6). Obwohl sich anarchistische Gedanken
bis in die Antike zuriickverfolgen lassen, entwickelte sich die anarchistische
Theorienfamilie ab dem 19. Jahrhundert als ein dritter Weg zwischen Libe-
ralismus und Marxismus (Jun 2010, 45). In diesem Sinne ist die verbreitete
Einschitzung angemessen, Anarchismus sei entweder eine radikale Form
des Liberalismus oder des Sozialismus (Loick 2017, 21). Dies darf aber nicht
dartiber hinwegtduschen, dass anarchistische Konzepte (z.B. Verstindnis
von Freiheit oder das Verstindnis gesellschaftlicher Transformation) sich
dezidiert vom Sozialismus respektive Liberalismus unterscheiden. Trotz
aller Unterschiede sind den verschiedenen Anarchismen einige anarchisti-
sche Kernwerte gemein.

Ein die diversen anarchistischen Stromungen vereinender Wert ist die
Ablehnung oder Kritik von Herrschaft (De George 1978, 92; Gordon 2008,
29-34; Jun 2010, 53; 2016, 556-57; Lazar 2018, 170; May 2007, 21), die
zusammen mit Unterdriickung fiir Anarchist*innen verwerflich ist (Jun
2019, 30-32; McLaughlin 2007, 28). Die Ablehnung von Herrschaft driickt
sich unter anderem in einer ablehnenden Haltung gegeniiber staatlicher
Autoritdt aus (McLaughlin 2007, Abschn. 1.1). Anarchist*innen fokussieren
aber nicht ausschliesslich auf diese. Denn auch wenn Staaten in gewissen
Kontexten durch jhre Machtkonzentration als die Trager von Herrschaft
hervorstechen, sind sie weder die einzige Quelle von Herrschaft noch der
hauptsichliche Grund fiir Unterdriickung (May 2007, 21). Die Ablehnung
von Herrschaft informiert und kontextualisiert damit die anarchistische
Position gegeniiber dem Staat und nicht vice versa (Jun 2019).* Weil gewisse
Formen hierarchischer Institutionen, wie man sie in modernen Staaten
findet, unmoralisch sind (Jun 2016, 556-57), besitzen diese keine legitime
politische Autoritit, weshalb Staaten fiir die meisten Anarchist*innen abzu-

4 In diesem Sinn lésst sich eine Handlung als ,anarchistisch® qualifizieren, wenn die
handelnde Akteur*in diese als einen partikularen Ausdruck einer systematischen Op-
position gegen Herrschaft wahrnimmt (Gordon 2008, 33).

20

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

schaffen sind (Shatz 2011, 725). Einige Autor*innen wie A. John Simmons
(1979, 1993) oder Robert Paul Wolft ([1970] 1998), die in der philosophi-
schen Diskussion dem sogenannten philosophischem Anarchismus zuge-
ordnet werden, gehen weniger weit. Wie alle Anarchist*innen sprechen
sie allen existierenden Staaten politische Autoritit ab. Fiir sie gibt es aber
moralische Griinde, gewissen illegitimen Staaten keinen Widerstand zu
leisten (Simmons [1996] 2001, 109) und gewisse staatliche Anweisungen
zu befolgen (Simmons 1979, 193). Dies deckt sich mit dem Pragmatismus,
der sich aus dem Fokus auf die Praxis in der anarchistischen Praxis ergibt
(Graeber 2004, 6). So ist es mit einer anarchistischen Position grundsatz-
lich vereinbar, sich fiir den Moment fiir den Wohlfahrtsstaat oder gegen
Privatisierungen einzusetzen (Franks 2012, 63).

Indem die verschiedenen anarchistischen Theorien den staatlichen An-
spruch auf legitime politische Autoritét zuriickweisen, bilden sie die skep-
tische Hintergrundherausforderung, gegen die alle Ansitze, welche einen
Staat legitimieren mdchten, argumentieren miissen (Simmons [1999] 2001,
126). Dies macht die Beschiftigung mit dem Anarchismus relevant, um sich
mit der Legitimationsfrage auseinanderzusetzen. Dariiber hinaus bietet der
Anarchismus im Sinne einer positiven Herausforderung eine interessan-
te alternative Vorstellung davon, wie sich eine Gesellschaft politisch herr-
schaftsfrei organisieren ldsst. Denn entgegen dem marxistischen Vorurteil,
der Anarchismus lehne jegliche Form von Autoritdt ab und konne damit
keine stabile Basis fiir eine Gesellschaft sein (McLaughlin 2007, 11-13),
folgt aus der Kritik an Herrschaft kein zwingender Antiautoritarismus (De
George 1978, 92; Jun 2019, 33; McLaughlin 2007, Abschn. 1.2). Eine anarchi-
sche Position schliesst damit legitime Autoritdt nicht notwendigerweise a
priori aus. Denn contra dem akademischen Vorurteil, dem Anarchismus
fehle es aufgrund seiner vermeintlichen Theoriefeindlichkeit an einem ad-
dquaten theoretischen Unterbau (McLaughlin 2007, 13-14), folgt aus einer
anarchistischen Position keine grundsétzliche Ablehnung jeglicher Form
intellektueller Auseinandersetzungen. Folgen wir beispielsweise David Gra-
ebers (Graeber 2004, 4-8) Argumentation, dann besteht das anarchisti-
sche Projekt darin, innerhalb der bestehenden Ordnung die Institutionen
einer neuen Ordnung zu entwickeln und zu leben, was die existierenden
Herrschaftsstrukturen subversiv unterlduft. Ein solches Unterfangen ist auf
theoretische und analytische Uberlegungen angewiesen, um erfolgreich
zu sein. Da es sich beim Anarchismus um einen ethischen Diskurs {iber
revolutiondre Praxis handelt, streben die Anarchist*innen nicht nach einer
allgemeinen anarchistischen Theorie (vgl. dazu ebenfalls Gordon 2008, 34-

21

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

40). Sie suchen eher nach Antworten auf die unmittelbaren praktischen
Fragen, die sich aus dem anarchistischen Transformationsprojekt ergeben.

Die daraus folgende Diversitit hat dem Anarchismus den Vorwurf einge-
bracht, voller Paradoxe und Widerspriiche zu sein (z.B. Ball und Dagger
2014, 15; Miller 1984, 2). Vielmals riihrt diese Einschédtzung aber eher von
Missverstdndnissen und Fehlkonzeptionen der Kritiker*innen her und ist
nicht die Schuld der Anarchist*innen (Jun 2018, 56). Die Diversitat der
anarchistischen Theorie ist nicht das Resultat einer theoretischen Unféhig-
keit, sondern ist einerseits tief in der Uberzeugung verankert, die Freiheit
aller Beteiligten zu wahren. Dies dussert sich unter anderem im bewussten
Verzicht, von vornherein zu definieren, wie eine anarchistische Gesellschaft
auszusehen hat (Kihnis 2015, 102; De George 1978, 96). Die Diversitat
zieht sich durch alle Dimensionen des Anarchismus und resultiert in
einer Uniibersichtlichkeit, die eine Auseinandersetzung mit anarchistischen
Theorien erschwert. Daher erstaunt es nicht, wenn in der Literatur die
anarchistische Herausforderung nur sparlich und oftmals oberflachlich be-
handelt wird (Franks 2010, 1; Leipold 2015, 310; Simmons [1996] 2001, 103).>
Angesichts der eigenstindigen Sicht aufs Politische, die der Anarchismus
bietet, ist dies mehr als bedauerlich. Trotz oder gerade wegen der Diversitat
der anarchistischen Uberlegungen, Konzepte und Ansitze erméglichen uns
diese, die Grenzen staatlicher Autoritit sowie die Moglichkeiten einer herr-
schaftsfrei(er)en auszuloten.

Das Ziel dieser Arbeit ist damit, eine {iberzeugende negative und positi-
ve anarchistische Herausforderung zu formulieren, an der sich Theorien
legitimer staatlicher Autoritdt zu messen haben. Indem wir uns mit der
Hintergrundherausforderung befassen, konnen wir den Status-quo-Bias
vermeiden, gegebenenfalls relevante Konzepte wie politische und staatliche
Autoritdt besser fassen und Aspekte identifizieren, die nach Verbesserungen
verlangen. In einem ersten Schritt gehe ich im Abschn. 2 auf grundlegende
Konzepte ein. Sind Staaten historisch gesehen eine junge Entwicklung,
dann stellt sich zunéchst die Frage, was moderne Staaten sind und wo-

5 Erfreulicherweise gab es in den letzten Jahren ein gestiegenes Interesse an einer ge-
haltvollen Beschiftigung mit anarchistischen Theorien und Ansitzen. Davon zeugen
beispielsweise die anthropologischen und theoretischen Arbeiten von David Graeber
(2002, 2004, 2009), der einer der wenigen Personen aus der akademischen Sphire
war, die sich offen zu einer anarchistischen Position bekennen. Weitere Beispiele einer
durchdachten Auseinandersetzung sind die Arbeiten von Magda Egoumenides (2014),
Nathan Jun (z. B. 2012) und Paul McLaughlin (z. B. 2007) sowie diverse Sammelbande
(z. B. Anarchism: A Conceptual Approach, Franks, Jun, und Williams 2018).

22

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

rin der Unterschied zu fritheren Formen politischer Organisation besteht
(Abschn. 2.1). Dazu gehort ebenfalls zu kldren, welche Rechte mit dem
staatlichen Anspruch auf Souveridnitit einhergehen. Damit korreliert die
Frage, ob und welche Pflichten Biirger*innen gegeniiber ihren Staaten be-
sitzen (Abschn. 2.2): Gibt es eine politische Pflicht und wie lasst sich diese
begriinden? Und wie héngt diese mit politischer Autoritdt zusammen? Auf
dieser Basis ldsst sich ein Standardverstindnis politischer Autoritit als ein
komplexes Recht zum Regieren formulieren, das Staaten mit dem Anspruch
kombinieren, ihren Biirger*innen als Einzigen bindende Rechtspflichten
aufzuerlegen. Die Anarchist*innen weisen diese Sicht — wie gesehen -
zuriick und formulieren ausgehend von den Kernwerten der Ablehnung
von Herrschaft, Diversitat und dem Fokus auf die Praxis eine alternative
Sicht aufs Politische.

Doch was ist Anarchismus? Wie sind die Kernwerte zu interpretieren, die
sich die verschiedenen Anarchismen miteinander teilen? Und was macht
Anarchismus philosophisch? Diesen Fragen gehe ich im Abschn. 2.3 nach.
Analytisch gesehen lassen sich dabei innerhalb des anarchistischen Pro-
jekts zwei Herausforderungen identifizieren. Die negative Herausforderung
stellt in Bezug auf staatliche Autoritdt deren Legitimation infrage. Dieses
Unterfangen negiert jede Annahme zugunsten des Gehorsams gegeniiber
etablierten politischen Institutionen (Simmons 1979, 200; 1993, 263). David
Miller (1984, 18) bezeichnet dies als die subversive Kampagne des philo-
sophischen Anarchismus. In Anlehnung an John Horton (1992, 124) und
A. John Simmons ([1996] 2001, 105) konnen wir Argumentationslinien
fir eine solche Kampagne identifizieren. Eine prinzipielle Argumentation
ist die anspruchsvollere und stirkere Position. Eine solche versucht, eine
Erklarung dafiir zu geben, weshalb Staaten moralisch unméglich sind.
Dies Ablehnung von Staaten bezieht sich mindestens auf alle existieren-
den Staaten, kann aber auch alle méglichen Formen von Staatlichkeit
umfassen. Eine prinzipielle anarcho-philosophische Theorie kann dafiir
argumentieren, legitime staatliche Autoritdt sei theoretisch méglich. Die
Voraussetzungen dafiir konnen aber so hoch angesetzt sein, dass kaum je
ein Staat existieren wird, der diese zu erfiillen vermag. Ein*e Vertreter*in
einer prinzipiellen Theorie kann auch argumentieren, legitime staatliche
Autoritdt sei theoretisch unmoglich. Fokus prinzipieller Ansétze liegt eher
auf der Frage nach Legitimation. Eine skeptische Argumentation ist dagegen
weniger anspruchsvoll und legt das Augenmerk eher auf die politische
Pflicht. Vertreter*innen dieser Position argumentieren, theoretisch sei eine
politische Pflicht durchaus vorstellbar. Bisher waren aber einige der intel-

23

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

ligentesten Theoretiker*innen nicht in der Lage, ein {iberzeugendes Argu-
ment dafiir hervorzubringen. Diese Tatsache ldsst sie an der Moglichkeit
zweifeln, staatliche Autoritit effektiv legitimieren zu konnen.

Daran anschliessend beschiftige ich mich im Abschn. 3 mit Robert Paul
Wolffs sowie Matthew Noah Smiths Argumentationen, bei denen es sich
um ein Beispiel eines prinzipiellen Ansatzes handelt. Fiir Robert Paul Wolff
besitzen wir eine Pflicht, autonom zu handeln und Verantwortung fiir
unsere Handlungen und Entscheidungen zu tibernehmen. Die Pflicht lasst
sich aber lediglich im Fall einer auf Einstimmigkeit basierenden Direkt-
demokratie mit politischer Autoritit vereinbaren (Abschn.3.1). Matthew
Noah Smith vertritt die These, existiere eine Verpflichtung zum Rechtsge-
horsam, bedrohe diese den moralischen Status unseres Ichs (Abschn. 3.2).
Derweil beide Autoren zeigen kénnen, dass politische Autoritét respektive
eine politische Pflicht das Potenzial haben, unsere Autonomie sowie unser
Selbst zu gefahrden, ist die Position, Staaten seien aufgrund moralischer
Uberlegungen grundsitzlich unméglich, nicht plausibel (Abschn. 3.3).

Die Diskussion von Simmons’ Ansatz im Abschn. 4 wird aber zeigen,
dass damit die negative Herausforderung nicht zuriickgewiesen ist. Der
Fokus von Simmons skeptischer Argumentation liegt auf den Begriindun-
gen einer politischen Pflicht (Abschn. 4.1). Wie sich zeigen wird, haben die
iblichen Ansdtze mit Problemen zu kdmpfen, wenn sie versuchen, eine
umfassend zur Anwendung kommende, gegeniiber allen geltende politische
Pflicht gegeniiber existierenden Staaten zu begriinden. Dariiber hinaus
hat fiir Simmons einzig Zustimmung jemals eine Chance, eine politische
Pflicht zu begriinden. Simmons’ Projekt ist aber nicht ausschliesslich ein
skeptisches. Ausgehend von einer naturrechtlichen, stark von John Lockes
Philosophie gepragten Position entwirf Simmons ein Bild einer hochkom-
plexen Gesellschaft im Naturzustand (Abschn. 4.2) und argumentiert, staat-
liches Handeln sei zwar nicht gerechtfertigt, aber legitimiert (Abschn. 4.3).
Eine kritische Auseinandersetzung mit Simmons’ Ansatz stellt aber erstens
infrage, ob Zustimmung die zentrale Rolle spielen kann, die Simmons ihr
zugedacht hat (Abschn. 4.4). Zweitens stellt sich die Frage, inwiefern die
positiven Aspekte von Simmons Anarchismus lockeanischer Priagung sind.

Akzeptieren wir Simmons’ Konklusion, miissen wir das konservative
Projekt zuriickweisen, eine politische Pflicht gegeniiber bestehenden Staa-
ten zu begriinden. Damit ist aber noch nicht restlos gekldrt, ob bestehende
Staaten nicht doch noch legitime Autoritdt erlangen konnen. Lasst sich
Autoritdt vielleicht auch ohne politische Pflicht legitimieren? Dem gehe
ich im Abschn. 5 nach und beschiftige mich mit Joseph Raz’ (1986) Dienst-

24

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

leistungskonzeption. Einerseits vertritt Raz (1981, 105) gemiss eigenen Aus-
sagen eine schwache anarchistische Position, da er die Existenz einer politi-
schen Pflicht ablehnt. Andererseits argumentiert er, trotzdem sei legitime
politische Autoritdt im Bereich des Moglichen (Raz 1986, 2006). Ebenso
wie Wolff ist Raz davon tiberzeugt, dass Autoritit mit individueller Autono-
mie vereinbar sein muss. Fiir Raz geben wir aber — contra Wolft — unseren
Willen nicht auf, akzeptieren wir eine legitime Autoritit. Gar das Gegen-
teil ist der Fall. Autorititen sind eine Voraussetzung fiir ein autonomes
Leben, was sich mit der Konklusion im Abschn. 3 deckt. Wie die Diskussi-
on verschiedener Kritiken an der Dienstleistungskonzeption zeigen wird,
konnen wir politische Autorititen als Dienstleister verstehen (Abschn. 5.2).
Dies zu akzeptieren, hat aber weitreichende Konsequenzen fiir die Legiti-
mation von Staatlichkeit. Denn eine radikale Interpretation der Dienstleis-
tungskonzeption schaftt nicht nur eine Basis, um staatliches Handeln ohne
politische Pflicht legitimeren zu konnen. Sie gibt den Anarchist*innen eine
solide Grundlage, um den Raum einzufordern, den sie benétigen, damit sie
die Legitimitét ihrer Institutionen beweisen kénnen (Abschn. 5.3). Folglich
lasst sich unter Riickgrift auf die Dienstleistungskonzeption die normative
Grundlage fiir eine {iberzeugende positive Herausforderung formulieren
(Abschn. 5.4).

Abschn. 6 geht als Konsequenz davon der Frage nach, wie wir uns
eine Alternative zu Staatlichkeit vorstellen kénnen. Zwar hiiten sich Anar-
chist*innen aus normativen und konzeptionellen Griinden davor, im Hier
und Jetzt zu definieren, wie die anarchistische Gesellschaft auszusehen
hat (Abschn. 6.1). Bedenken wir zudem die Diversitit der anarchistischen
Theorienfamilie, scheint die Vorstellung nicht haltbar, es gebe die eine
anarchistische Gesellschaft. Dies bedeutet aber nicht, man konne nicht
gewisse Tendenzen identifizieren und ausgehend vom anarchistischen Frei-
heitsbegrift sowie der anarchistischen Praxis Prinzipien und grundlegende
Funktionsweisen anarchistischer Institutionen skizzieren. Diesen ist das
Konzept der Souverdnitit ebenso fremd wie jenes eines zwangsbewehrten
Rechts. Dies fiithrt unweigerlich zur Frage, ob die Vorstellung einer anar-
chistischen Gesellschaft nicht naiv und utopisch sei (Abschn. 6.2).

Abschn. 7 ist der Frage gewidmet, ob und wie wir Staatlichkeit gegen
eine negative Herausforderung in der Art Simmons’ und gegen eine positive
Herausforderung auf Basis einer radikalen Interpretation von Raz’ Dienst-
leistungskonzeption verteidigen konnen. Ausgehend vom Konzept der pro-
gressiven Sicherheit argumentiere ich, dass sich eine etwas andere Art des
Minimalstaats legitimieren ldsst. Dieser fokussiert seine Aktivitdten auf jene

25

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

Bereiche und Handlungsfelder, die uns helfen, ein autonomes Leben zu
fithren (Abschn. 7.1, 7.2). Abschn. 8 fiihrt die Argumentation dieser Arbeit
in einem Fazit zusammen.

26

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritidt und dem Zweifel daran

Verantwortung ist ein Begriff, welcher oft und in unterschiedlichsten Berei-
chen fallt. Er stosst nicht nur in der Wissenschaft auf Interesse, auch im
politischen oder wirtschaftlichen Diskurs lésst sich eine nahezu inflationire
Verwendung des Begriffs feststellen (Buddeberg 2016, 233). Die Forderung
nach mehr Eigenverantwortung wird zum Beispiel oftmals dann laut, wenn
fir einen Abbau des Sozialstaates argumentiert wird. Dieser fiihre, so die
Kritiker*innen, zu einer individuellen Bevormundung und schranke neben
der Selbstverantwortung ebenfalls die Eigeninitiative ein.® Im Rahmen der
COVID-19-Pandemie fiel der Begriff regelmissig, wenn es darum ging,
zu begriinden, weshalb auf Schutzmassnahmen wie das zwingende Tra-
gen von medizinischen Gesichtsmasken, das Verbot von Veranstaltungen
und Versammlungen oder eine Impfpflicht zu verzichten sei. Ein Grund,
weshalb der Begriff in unterschiedlichsten Kontexten Verwendung findet,
diirfte dessen grosser und vielfaltiger Bedeutungsumfang sein. Schlagen wir
im Duden den Grundbegriff Verantwortung nach, dann finden wir dort
Umschreibungen wie Verantwortung sei eine ,|[...] Verpflichtung, dafiir zu
sorgen, dass [...] alles einen mdglichst guten Verlauf nimmt, das jeweils
Notwendige und Richtige getan wird und moglichst kein Schaden entsteht®
oder eine ,,[...] Verpflichtung, fiir etwas Geschehenes einzustehen® (,Verant-
wortung, die“ o. J.).

Auf individueller Ebene stellt sich einerseits die Frage, was es bedeutet,
(selbst-)verantwortlich zu handeln. Andererseits steht die Frage im Raum,
wie viel ,selbst® aus Selbstverantwortung folgt. Handle ich lediglich dann
selbstverantwortlich, wenn ich frei vom Einfluss Dritter handle? Die Kritik
am Sozialstaat impliziert etwa, selbstverantwortlich zu sein, sei nicht damit
vereinbar, staatliche Sozialleistungen zu beziehen. Das Problematische da-
ran scheint das Abhingigkeitsverhaltnis zu sein, das sich daraus ergibt. Der
Riickgrift auf Selbstverantwortung, um gegen die Massnahmen zu argu-
mentieren, welche die Regierungen im Rahmen der COVID-19-Pandemie
ergriffen haben, verweist auf die in der Einleitung genannte Problematik
des Zwangs. Wir mussten Schutzmasken tragen und wir mussten wéihrend

6 Ich komme auf dieses Argument im Abschn. 7.2.1 zuriick.

27

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

des Lockdowns unsere Kontakte einschrénken. Nicht unsere freie Entschei-
dung war die Grundlage dafiir, sondern die rechtlichen Erlasse, welche
die COVID-19-Massnahmen begriindeten. Die Problematik ist dabei nicht
auf diese Massnahmen beschrinkt, sondern ist in anderen Bereichen eben-
falls prasent. Wir alle sehen uns in unserem Alltag einer Vielzahl von
Rechtspflichten gegeniiber. In faktisch allen Rechtssystemen nehmen sie
eine zentrale Stellung fiir die soziale Rolle des Rechts ein und es ist, wie
beispielsweise Leslie Green (2010) betont, faktisch unmdglich, das Recht
ohne sie zu verstehen. Einige dieser Pflichten mégen eher unproblematisch
sein, da wir ein starkes Selbstinteresse haben, ihnen nachzukommen. Ein
Beispiel dafiir ist, Motorrdder mit aufgesetztem Schutzhelm zu fithren.” An-
dere, wie beispielsweise die Verpflichtung, Militdrdienst zu leisen, scheinen
wiederum problematischer. Je nachdem, wie eine Rechtspflicht ausgestattet
ist, verlangt sie von uns, kontrir zu unseren moralischen Uberzeugungen
zu handeln. Tun wir dies nicht, zwingt uns der Staat durch seine Institutio-
nen dazu.

Was bedeutet dies fiir eine Person, die selbstverantwortlich handeln
mochte? Auf der einen Seite steht der Staat — und mit ihm sein Rechtssys-
tem —, welcher Regeln definiert, wie wir zusammenzuleben haben, und uns
diverse Einschrankungen auferlegt. Auf der anderen Seite steht die Idee,
autonome Personen beséssen eine Verpflichtung gegentiber sich selbst, Ver-
antwortung fiir ihre Handlungen zu tibernehmen. Im Einzelfall bedeutet
dies unter anderem, herauszufinden, was jeweils die richtige moralische
Handlung ist. Darf man diese Pflicht ganz oder teilweise an politische
Institutionen delegieren? Und welche Normen gehen im Konfliktfall vor?

Ein einfaches - und damit auch ein vereinfachendes - Beispiel vermag
die Ausgangslage dieser Arbeit weiter zu konkretisieren: Nehmen wir an, B
sei eine Biirgerin des Staates S. Als informierte Person ist sich B bewusst,
dass S — ansonsten grundsitzlich gerecht — einen moralisch nicht vertretba-
ren Krieg fithrt. Da in S eine allgemeine Dienstpflicht existiert, erhdlt B ein
Aufgebot. Sie kommt aber nach reiflichen und reflektierten Uberlegungen
zum Schluss, sie konne dieser Rechtspflicht unter genannten Umstdnden
nicht nachkommen. S — oder besser gesagt seine Institutionen - bestehen
aber darauf und verweisen auf die Rechtslage, welche den Militardienst vor-
schreibt. Wie soll sich B verhalten? Leistet sie den Dienst, verletzt sie ihre
Pflicht zur Selbstverantwortung bzw. ihre moralischen Uberzeugungen. Tut

7 In der Schweiz ist diese Pflicht in Art.3b Abs. 1 der Verkehrsregelnverordnung (VRV)
festgehalten.

28

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

sie es nicht, verletzt sie ihre Rechtspflicht, welche der Staat mit Berufung
auf seine legitime Autoritdt ihr auferlegte.

Um zu bestimmen, welche Handlung fiir B moralisch angezeigt ist, miis-
sen wir herausfinden, welche Griinde sie hat, das Recht zu befolgen. Ronald
Dworkin (2011, 318) argumentiert, zunachst besassen wir den Wunsch, Stra-
fen zu vermeiden. Neben diesem pragmatischen Motiv haben wir zudem
vom Recht unabhingige Griinde. So ist beispielsweise das T6ten eines Men-
schen nicht nur rechtlich verboten, sondern auch moralisch verwerflich.
Dworkin erkldrt dariiber hinaus, wir besdssen ebenfalls eine politische
Pflicht. Darunter versteht man in der philosophischen Diskussion im Allge-
meinen eine moralische Verpflichtung, das Recht eines Staates zu befolgen,
weil es sich um Recht handelt (Dagger und Lefkowitz 2014; Dworkin 2011,
317; Klosko 2011, 712; Mokrosiriska 2012, 1; Simmons 1979, 5). Die Autor*in-
nen nehmen in vielen Fillen an, dieses Sollen sei pro tanto, komme um-
fassend zur Anwendung, gelte gegeniiber allen und sei inhaltsunabhéngig
(Kramer 2008b, 179).8 Trifft ferner die sogenannte Korrelationsthese zu,
dann ist die Pflicht zum Rechtsgehorsam dasselbe, wie staatliche Autoritat
zu legitimieren (Egoumenides 2014, 20).

Die meisten Menschen anerkennen eine gewisse Autoritdt des Staates.
Diese Annahme ist aber, wie Peter Rinderle (2005, 3) hervorhebt, alles
andere als selbstverstandlich, benehmen sich einige Staaten doch eher wie
~Réuberbanden®. Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 12) argumentiert in In
Defense of Anarchism denn auch, die Idee, eine Person sei verantwortlich
fiir ihre Handlungen - die fiir ihn eine fundamentale Annahme der prakti-
schen Philosophie ist —, liesse sich nicht mit politischer Autoritét vereinba-
ren. Dies fiihrt zur Frage, was an staatlicher Autoritit problematisch ist.
Mag es zu fritheren Zeiten noch mdoglich gewesen sein, sich staatlicher
Autoritét zu entziehen, ist dies heute faktisch unmdéglich.” Denn mit weni-
gen Ausnahmen ist die gesamte Landmasse Teil eines Staatsterritoriums
(Morris 2011, 544; Rinderle 2005, 1). Diese Tatsache illustriert, dass Staaten
heutzutage die dominierende Form politischer Organisation sind. Zweitens

8 Kramer selbst verwendet den Begriff ,prima facie“. Es gibt aber gute Griinde ,pro
tanto® diesem vorzuziehen. Sieche dazu Abschn. 2.2.

9 Hier kénnte man den Einwand einwerfen, es sei maglich, sich staatlicher Autoritét zu
entziehen. Eine Moglichkeit sei beispielsweise, als Einsiedler*in in einer abgelegenen
Gegend zu leben. Faktisch mag dies zwar zutreffen. Nichtsdestotrotz lebte man dann
weiterhin auf einem Gebiet, das von einem Staat beansprucht wird. Dariiber hinaus
stellte sich die Frage, ob man von jemanden verlangen kann, soweit gehen zu miissen,
um sich staatlicher Autoritit zu entziehen.

29

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

ist die politische Pflicht aufgrund ihres inhaltsunabhingigen Charakters
problematisch. Denn wenn nicht der Inhalt einer Pflicht, sondern deren
Charakter entscheidend ist, droht dies, die Handlungen eines Individuums
von seinen Uberlegungen abzukoppeln (Mokrosiriska 2012, 5; Utz 2004,
290-91). Wie kann ich unter diesen Voraussetzungen selbstverantwortlich -
d. h. autonom - handeln?

Trotz dieser guten Griinden, um gegeniiber dem staatlichen Autoritéts-
anspruch skeptisch zu sein, sehen viele zeitgenéssischen Philosoph*innen
den Staat als gegebenen Akteur der Gerechtigkeit an (Morris 2011, 544).
Auch wenn heute die meisten Gesellschaften staatlich verfasst sind, diirfen
wir nicht vergessen, dass Staaten im heutigen Sinn historisch gesehen eine
junge Erscheinung sind. Sie entspringen den Entwicklungen des 19. Jahr-
hunderts und haben erst ab diesem Zeitpunkt andere Formen politischer
Autoritat endgiiltig verdrangt (Mommsen 1990, 210). Es ist demnach aus
historischen Griinden {ibereilt, Staatlichkeit als eine gegebene Vorausset-
zung menschlicher Gesellschaften anzusehen. Zudem konnte ein Sein-Sol-
len-Fehlschluss vorliegen, werden Staaten ohne normative Begriindung als
gegeben angesehen. Dies spricht dafiir, in einem ersten Schritt auf den
staatlichen Autoritdtsanspruch einzugehen (Abschn. 2.1) und im Anschluss
Ubersichtsmissig die Versuche vorzustellen, diesen Anspruch durch die
politische Pflicht zu legitimieren (Abschn. 2.2).

Deren Existenz war lange Zeit weitestgehend unbestritten und es
herrschte die Meinung vor, wir miissten das Recht - egal ob dies mensch-
lichen oder gottlichen Ursprungs sei — befolgen (Klosko 2011, 712). Diese
nicht hinterfragte Akzeptanz einer politischen Pflicht und damit der poli-
tischen Autoritdt wird heute kaum noch vertreten. Vielmehr hat sich die
Ansicht durchgesetzt, politische Autoritdt und politische Pflicht bediirfen
der Legitimation. Eine Vielzahl von Autor*innen haben Begriindungen fiir
eine politische Pflicht prasentiert (vgl. Abschn.2.2.1 - 2.2.5). Die Zahl der
Autor*innen, welche die Existenz einer politische Pflicht respektive deren
erfolgreiche Begriindung verneinen, hat in den letzten Jahren zugenommen
(Dagger und Lefkowitz 2014, Abschn.3; Kramer 2008b, 179; Raz 198l;
Simmons [1996] 2001, 102). Matthew Noah Smith (2013, 347) sieht in der
Uberzeugung, es gibe heute keine existierende moralische Pflicht zum
Rechtsgehorsam, einen Konsens in der philosophischen Diskussion. Er ver-
weist dabei nicht ausschliesslich auf anarchistische Autor*innen, sondern
beruft sich ebenfalls auf ,gemassigtere“ Positionen. In der Rechtsphiloso-
phie sei etwa die Verneinung einer allgemeinen politischen Pflicht ebenfalls
weitverbreitet. Als Beispiel dafiir nennt er Joseph Raz. Daraus folgt fiir

30

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

diesen aber nicht, staatliche Autoritit liesse sich nicht begriinden (vgl. dazu
Abschn. 5).

Anarchistische Autor*innen gehen dariiber hinaus und argumentieren,
Staaten seien illegitime sowie amoralische Institutionen, besdssen keine
legitime Autoritit und seien abzuschaffen, damit sich die Menschheit ent-
wickeln konne (Shatz 2011, 725). Daraus folgern einige anarchistische Au-
tor*innen, man besdsse eine starke Pflicht, Staaten und ihren Institutionen
Widerstand zu leisten (Simmons [1996] 2001, 109). Andere gehen weniger
weit. Fiir sie lasst sich staatliche Autoritdt ebenso wenig rechtfertigen. Doch
sie argumentieren, es gibe gute Griinde, bestimmten illegitimen Staaten
keinen Widerstand zu leisten (Simmons [1996] 2001, 109) oder staatlichen
Anweisungen Folge zu leisten (Simmons 1979, 193). Diese Verneinung legiti-
mer staatlicher Autoritit stellt die negative anarchistische Herausforderung
dar. Damit sind anarchistischen Theorien und Ansitze die ,,Hintergrund-
herausforderung® (Simmons [1999] 2001, 126), an welcher sich Theorien,
die staatliche Autoritét zu legitimieren suchen, messen miissen. Die Hinter-
grundherausforderung nicht als utopisch oder unrealistisch abzutun und
sich an ihr abzuarbeiten, kann fur diese Theorien dabei hilfreich sein,
um einerseits das Verstandnis iiber Konzepte wie Staatlichkeit, Politik und
Gesellschaft zu verbessern, und andererseits deren Zusammenhang besser
zu verstehen:

[T]he anarchist reminds us, domination and coercion can never be
desirable in themselves, without proper motivation. [...] The very fact
that obligations are requirements, which involve a ,pressure to per-
form,” makes explicit the tie between obligation, domination, and coer-
cion, thus pressing the demand for proper justification. (Egoumenides
2014, 21).

Anarchistischen Theorien sind aber mehr als lediglich eine skeptische
Infragestellung staatlicher Autoritit. Anarchist*innen sind nicht nur Skep-
tiker*innen, sie bieten ebenfalls ein alternatives Menschen- und Gesell-
schaftsbild an: Eine anarchistische Gesellschaft zielt darauf ab, frei von
Zwang und Gewalt zu sein sowie die Freiheit ihrer Mitglieder zu verwirkli-
chen. Daraus ergibt sich eine zweite, positive Dimension der Hintergrund-
herausforderung: Denn selbst wenn staatliche Autoritét legitimiert werden
kann, stellt sich die Frage, ob eine anarchistische einer staatlich verfassten
Gesellschaft nicht vorzuziehen ist. Daher arbeite ich im Abschn. 2.3 heraus,
weshalb man sich mit anarchistischen Ansdtzen beschiftigen sollte, was

31

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

verbindende Elemente der verschiedenen anarchistischen Positionen sind
und welche Argumentationslinien sich gegen staatliche Autoritit anbieten.

2.1 Der staatliche Autoritditsanspruch

Sowohl der Begriff Staat als auch Autoritit sind einige Male gefallen. Der-
weil wir uns alle etwas unter diesen Begriffen vorstellen konnen, ist ange-
sichts der zentralen Stellung angebracht, welche sie in dieser Untersuchung
einnehmen, den Versuch zu unternehmen, Staat und Autoritdt genauer zu
fassen. Dabei geht es nicht darum, notwendigerweise jeweils das endgiiltige
Konzept zu erarbeiten. Vielmehr dienen die folgenden Abschnitte dazu,
eine Art Arbeitsdefinition der Begriffe Staat und staatliche Autoritit aufzu-
stellen, die als Ausgangspunkt unserer Untersuchung dienen sollen. Im
Verlaufe der vorliegenden Arbeit werde ich wiederholte Male auf diese zu-
riickkommen, diese anpassen und ausbauen. Man konnte zugegebenermas-
sen zuerst versuchen, diese Konzepte so genau wie méglich zu fassen, und
sich erst danach mit anarchistischen Theorien auseinandersetzen. Da aber
die Frage nach Autoritit sowie ihrer Grenze ein essenzieller Bestandteil
anarchistischer Ansatze ist, kann es hilfreich sein, in einem ersten Schritt
die Konzepte Staat und Autoritdt bis zu einem gewissen Grad ,ad-hoc® zu
untersuchen. Der Vorteil davon ist unter anderem, dass wir im Idealfall
eine Standardsicht formulieren konnen, gegen die sich die anarchistische
Hintergrundherausforderung richtet.

Wie zu Beginn erwihnt, stellt das Konzept des modernen Staates ein
epistemisches Regime dar, welches den Diskurs iiber politische Organisa-
tionsformen beschrankt (Kinna und Prichard 2019, 234-35; Loick 2012,
21). So argumentiert beispielsweise John Rawls (1999, 7), der primire Ge-
genstand der Gerechtigkeit sei die Grundstruktur der Gesellschaft. Eine
Gesellschaft versteht Rawls im Rahmen seiner Argumentation in A Theo-
ry of Justice als ein geschlossenes, von anderen Gesellschaften isoliertes
System (7), dessen Grenzen durch die Vorstellung einer in sich geschlos-
senen nationalen Gemeinschaft gegeben sind (401). Viele zeitgendssische
Autor*innen folgen diesem Fokus auf den Staat und sehen in ihm - trotz
Uneinigkeit iiber das richtige oder gute staatliche Handeln - den geeigne-
ten Akteur fiir Gerechtigkeit oder Reformen (Morris 2011, 544). Zunichst
spricht ein empirisches Argument fiir diese Annahme. Faktisch die gesamte
Landmasse der Erde ist in einer oder anderer Form Teil eines Staates (Loick
2012, 29; Morris 2011, 544). Ebenfalls sprechen Koordinationsprobleme

32

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Der staatliche Autorititsanspruch

dafiir, eine Gesellschaft staatlich zu organisieren und durch staatliche Insti-
tutionen unsere Interaktionen zu koordinieren bzw. zu regulieren. Weitere
Griinde konnen moralischer Natur sein. So ist beispielsweise fiir Immanuel
Kant (MS, AA VI:264) die Schaffung einer ,biirgerliche Verfassung“ eine
moralische Pflicht.

Es gibt aber auch einiges, was gegen diese Annahme spricht. Morris
(1998, 14-15) verweist einerseits auf die Untaten moderner Staaten wie
Auschwitz oder den Gulag. Andererseits erwdhnt er die Moglichkeiten
zur systematischen Ausbeutung, welche staatliche Institutionen erlauben.
Dariiber hinaus muss man sich in Erinnerung rufen, wie jung Staaten
historisch gesehen sind (vgl. dazu etwa Jansen und Borggrife 2007, 10-16;
Mommsen 1990, 210; Morris 1998, Kap. 2.1). Gegen die letzte Aussage
kénnte man einwenden, es hitte bereits vor dem 19. Jahrhundert Staaten ge-
geben. Beispiele antiker oder vorneuzeitlicher Staaten sind etwa die Poleis
im antiken Griechenland, das Romische Reich oder die Republik Venedig.
Es mag angebracht sein, bei diesen politischen Gemeinwesen von Staaten
zu sprechen, wie ich aber zeigen werde, gibt es grundlegende Unterschiede
zwischen vorneuzeitlichen und modernen Staaten. In einem ersten Schritt
gehe ich in Abschn.2.11 auf die Entwicklung moderner Staaten ein und
erarbeite in Abschn.2.1.2 die Charakteristika, die moderne Staatlichkeit
auszeichnet. Auf dieser Grundlage umreisse ich im Anschluss das Konzept
der Autoritat (Abschn. 2.1.3).

2.11 Staats- und Nationenbildung

Wenn ich von Staat, staatlichen Institutionen o.A spreche, dann meine
ich damit jene Form politischer Organisation, welche wir heute antreffen.
Folglich gilt es zundchst zu klaren, in welchen Punkten sich moderne
Staaten von ihren vorneuzeitlichen Vorldufern unterscheiden. Ich lege den
Fokus auf die Entwicklung in Europa. Diese Entscheidung ist nicht etwa
einem normativen Eurozentrismus geschuldet, sondern der historischen
Entwicklung. Charles Tilly (1990, 181) argumentiert, das System moderner
Nationalstaaten mit klar definierten Grenzen habe sich von Europa aus
nahezu auf der gesamten Welt verbreitet.

Staaten im Sinn eines Gefiiges von expliziten, komplexen und formalen
Institutionen entwickeln sich zunichst unter anderem im alten Agypten
und in Mesopotamien (Morris 1998, 26). Das China der Shang-Dynastie
oder das Imperium der Inka werden ebenfalls oft als Staaten oder zumin-

33

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

dest frithe Staaten klassifiziert (Graeber und Wengrow 2022, 359). In der
Antike zeigten dann insbesondere die griechischen Poleis Aspekte moder-
ner Staaten. Im Gegensatz zu diesen vermochten die Poleis aber weder,
grossere Territorien an sich zu binden, noch verstanden die antiken Grie-
chen ihre Polis als eigenstandiges, von anderen Poleis unabhingiges politi-
sches Gebilde (Morris 1998, 28). Die Poleis waren zusammen Teil einer
griechischen Gesellschaft, die sich durch eine gemeinsame Kultur auszeich-
nete. Das Romische Reich konnte seinen Einflussbereich im Gegensatz zu
den griechischen Poleis auf ein enormes Territorium ausdehnen. Zu Zeiten
seiner grossten Ausdehnung umfasste das Reich Gebiete um das Mittelmeer
auf drei Kontinenten und reichte von grossen Teilen Grossbritanniens bis
zu Territorien am Schwarzen Meer. Das Reich konnte aber nicht auf die-
selbe Loyalitédt seiner Biirger zahlen wie die griechischen Poleis. Zudem
wirkte die Autoritit des Reiches vielerorts indirekt durch die teilweise
romanisierten lokalen Eliten. Ebenfalls fehlte die Idee gleichberechtigter,
sich gegenseitig anerkennender Staaten.

Trotzdem gehen diverse, insbesondere rechtliche Eigenschaften moder-
ner Staaten auf das Romische Reich zuriick (Morris 1998, 29-31). Obwohl
Aspekte der griechischen Poleis und des Romischen Reiches heutige Staa-
ten beeinflusst oder inspiriert haben, darf dariiber aber nicht vergessen
gehen, dass es keine direkte historische Verbindung zwischen den antiken
und den modernen Staaten gab. Dies wird klar, wenn wir an die Entwick-
lungen nach dem Zerfall des Rémischen Reiches im 5. Jahrhundert denken.
In Europa kam es in der Folge zu einer Fragmentierung der politischen
Gemeinschaften (Morris 1998, 33). Das mittelalterliche Westeuropa war
gepragt von einem System komplexer, sich {iberschneidender Zustandigkei-
ten, Gerichtsbarkeiten und Einflusssphiren von Stadten, Fiirsten, Konigen,
Kaisern, Papsten und Bischoéfen. Politische Autoritdt war fragmentiert, was
sich darin ausdriickte, dass eine Person mehreren Herren Loyalitit oder
Gefolgschaft schuldig sein konnte und eine klar definierte Autoritatshierar-
chie fehlte. Huldigung sowie Treue und nicht geografische Zugehorigkeit
waren die Basis politischer Autoritit (Chengdan 2010, 6684). Herrschaft
war in mindestens zweierlei Hinsicht personlich (Morris 1998, 33-35):
Erstens fusste sie auf spezifischen Beziehungen zwischen Individuen. Zwei-
tens regierte man iiber Personen und nicht iiber Territorien. Es existierten
zudem keine einheitlichen Rechtsrdume oder eine eindeutige gerichtliche
Hierarchie. Ebenfalls fehlte im Mittelalter die Idee, die verschiedenen
Stadte, Fiirstentiimer, Abteien etc. seien unabhéngige und voneinander

34

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Der staatliche Autorititsanspruch

verschiedene Rechtsraume. Vielmehr waren sie alle Teil einer durch das
Christentum zusammengehaltenen Ordnung.

The complexity of relations of authority means that rule was not, for
the most part, ,direct” and institutions did not ,penetrate” society in the
ways characteristic of our states. There were no ,self-sufficient® polities
and consequently no ,international relations®. (Morris 1998, 36).

Anstelle dieses Neben-, Uber- und Miteinanders verschiedener politischer
Autorititen tritt im Laufe der Entwicklung des modernen Staates die Idee
einer zentralisierten, gebiindelten oder verdichteten politischen Autoritat
(z. B. Axtmann 2004, 260; Hochedlinger 2007, 251). Eine wichtige legitima-
torische Rolle spielte dabei das Konzept der Souverdnitit, nach welchem
staatliche Autoritit Vorrang vor anderen Autoritdten besitzt (Axtmann
2004, 260). Ab dem 18. Jahrhundert entstanden dann die Voraussetzungen,
welche die Durchsetzung der Idee der Nation — d. h. die Idee, eine Masse
von Menschen koénne sich als ein Volk verstehen - erlaubten. Derweil sich
Vaterlandsliebe, Heimatverbundenheit oder andere Zugehorigkeitsgefiihle
in der Antike, im Mittelalter sowie der Frithen Neuzeit ebenfalls finden las-
sen, kann man erst ab der Moderne von Nationalismus sprechen. Erst mo-
derne Kommunikationsmittel, die Alphabetisierung breiter Bevolkerungs-
schichten, welche wiederum entscheidend dazu beitrug, eine einheitliche
Sprache und Grammatik durchzusetzen, die Einfithrung zuverldssiger Post-
verbindungen, welche die {iberlokale Kommunikation erleichterten, sowie
neue Verkehrsmittel ermdglichten die Entwicklung des Nationalismus als
politische Stromung (Jansen und Borggrife 2007, 24-25). Die innere Natio-
nenbildung — d. h. ,[...] die Durchsetzung des nationalen Gedankens in der
Bevélkerung® (Jansen und Borggréfe 2007, 28) — miindete dann in vielen
Féllen in der Entstehung eines Nationalstaates, was Jansen und Borggrife
als dussere Nationenbildung bezeichnen. Dies verbindet spatestens ab dem
19. Jahrhundert die Konzepte Nation und Staat, und fusst auf der Idee,
leidlich nationale Selbstbestimmung konne eine Grundlage fiir die Legiti-
mation des Staates sein. Daraus folgt das Ideal, Nation und Staat sollen
sich decken (Axtmann 2004, 260). Davon zeugt bis heute die Tendenz in
der deutschen Sprache, beide Begriffe als Synonyme zu verwenden (vgl.

10 Hier ist wichtig, Folgendes anzumerken: Dieser hier verkiirzt dargestellte Prozess war
weder historisch notwendig noch so einfach, wie hier dargestellt. Die Nationenbil-
dung war dusserst komplex und lief nicht iiberall nach demselben Schema ab (Jansen
und Borggrife 2007, 28).

35

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

»Nation, dief o. J.).! Zudem kam es zu einer Verkniipfung der Konzepte
Gesellschaft und Staat, wodurch letzterer eine Zentripetalkraft entwickeln
konnte. In der Konsequenz war es faktisch nicht mehr moglich, dem Staat
zu entkommen, was die Aneignung juridischer Rechte wichtig macht (Axt-
mann 2004, 261).

Trotzt dieser Verbindungen zwischen den genannten Konzepten, miissen
wir uns davor hiiten, diese auf analytischer Ebene zu vermischen. Denn
Staat und Nation miissen nicht zwingend zusammenfallen (Morris 1998,
42). Moderne Staaten besitzen zwar definierte Territorien, was aber nicht
bedeutet, diese seien — wie etwa Belgien oder die Schweiz verdeutlichen —
national definiert. Zudem besitzen einige Nationen wie die Katalan*innen
oder die Tibeter*innen keinen eignen Staat und einige Nationen verteilen
sich uiber mehrere Staaten (z.B. Deutschland vor der Wiedervereinigung).
Dabher ist es analytisch angebracht, die Termini Nation, Nationalismus und
Staat voneinander abzugrenzen.

Der Begriff Nation leitet sich von lateinisch natio ab, was ,Geburt’, ,Her-
kunft® aber auch ,Volk(sstamm)“ bedeutet (,natio’ o. J.). Wie Jansen und
Borggrife (2007, 10) darlegen, wurde der Terminus als eine Bezeichnung
fir eine Verwandtschaftsgruppe innerhalb eines Territoriums erstmals im
14. Jahrhundert nachgewiesen und erst ab dem 18. Jahrhundert findet sich
die moderne, politische Verwendung des Begriffes. Es gibt verschiedene
Definitionen und Konzepte, wer Teil einer Nation ist und wer nicht. Die
klassische ethnische Variante versteht eine Nation als eine Gemeinschaft
mit gemeinsamer Herkunft und Kultur, wobei insbesondere Sprache und
Briuche eine besondere Rolle spielen (Miscevic 2014, Abschn. 1.2). Ich ver-
wende den Begriff Nation, um eine kulturell, sprachlich oder sonst wie
umrissene Gruppe von Menschen zu bezeichnen. Nationalismus bezeichnet
fiir mich entweder eine Verflechtung politischer Ideen, Gefiihle sowie Ein-
stellungen, die Mitglieder einer Nation besitzen, oder eine politische Bewe-
gung, welche fiir ihre Nation eine Form politischer Souverénitit anstrebt
(vgl. dazu etwa Jansen und Borggrife 2007, Abschn. 1.2.1, Abschnitt 1.2.2;
Miscevic 2014, Abschn. 1). Dies lasst den Begriff Staat offen, welchem ich
mich im néchsten Abschnitt zuwende.

11 Interessanterweise wandelte sich das Konzept des Nationalstaates im Laufe des 19.
und frithen 20. Jahrhunderts. Wie Mommsen (1990, 212) darlegt, besass dieses zu-
néchst einen emanzipatorischen Charakter, verlor diesen aber mit der Zeit und nahm
antiliberale Charakteristika an. Nationalstaaten wurden zusehends militaristischer
und aggressiver gegen aussen sowie autoritarer und repressiver gegen innen.

36

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Der staatliche Autoritdtsanspruch

2.1.2 Der moderne Staat

Was ist der moderne Staat? Diese Frage lasst sich zundchst auf zwei Ebenen
beantworten. Einerseits konnen wir uns darauf konzentrieren, existierende
Staaten und deren Funktionsweisen, Institutionen usw. zu beschreiben.
Andererseits konnen wir auf die dahinter liegenden Konzepte fokussieren
und versuchen, das Konzept moderner Staatlichkeit zu erfassen. Da dieses
die normativen Aspekte davon beinhaltet, was ein Staat sein soll respektive
sein will, konzentriere ich mich nachfolgend darauf. Die oben dargelegte
Entwicklung von Staaten verdeutlicht, was moderne Staatlichkeit nicht ist.
Moderne Staaten unterscheiden sich von jenen Formen politischer Organi-
sation, welche in der Antike oder im Europa des Mittelalters existieren.
Auch wenn wir diese als Staaten bezeichnen kénnen und sie sich gewisse
Aspekte mit modernen Staaten teilen, so unterscheiden sich antike oder
mittelalterliche politische Gebilde von heutigen. Dies zeigt sich bereits im
Begrift Staat. Dieser ist erst seit dem spdten 16 Jahrhundert Teil des allge-
meinen Sprachgebrauchs (Graeber und Wengrow 2022, 359). Die Autoritat
vormoderner Staaten war indirekt und durchdrang die Gesellschaft nicht
in dem Masse, wie moderne Staaten dies heute vermdgen. Ebenso fehlte es
an der Verdichtung politischer Autoritit, die im Konzept der Souverénitat
ihre normative Begriindung findet. Staat ist dariiber hinaus von Nation
zu unterscheiden, auch wenn in der effektiven Umsetzung eine historisch
begriindete Verkniipfung besteht.

Eine Eigenheit moderner Staatlichkeit ist ihre Territorialitit. In unserer
heutigen Welt ist politische Herrschaft territorial und die meisten Staaten
besitzen mehrheitlich klar definierte Grenzen, welche wiederum ein Herr-
schaftsgebiet bzw. einen Rechtsraum von einem anderen abgrenzen (Morris
1998, 36). So erstaunt es nicht, wenn Max Weber (1919) in seiner viel zitier-
ten Definition den Staat als ,,[...] diejenige menschliche Gemeinschaft, wel-
che innerhalb eines bestimmten Gebietes — dies: das ,Gebiet; gehort zum
Merkmal - das Monopol legitimer physischer Gewaltsamkeit fiir sich (mit
Erfolg) beansprucht» (5), beschreibt. Weber erklért weiter, ,Verbande oder
Einzelpersonen® konnen zwar das Recht erhalten, Gewalt anzuwenden,
aber nur soweit ihnen dies der Staat zugesteht. Demnach besitzen Staaten
das Gewaltmonopol sowie das alleinige Recht zu bestimmen, wer legitime
Gewalt anwenden darf. Dieser Anspruch ist normativ und in der effekti-
ven Durchsetzung ist das Gewaltmonopol in der Realitdt nicht zwingend
absolut. Alle Staaten sehen sich mit Organisationen konfrontiert, welche
ihnen das Monopol streitig machen (Morris 1998, 44). Hier zeigt sich somit

37

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

eine Diskrepanz zwischen dem Ideal und der Realitdt. Im Rahmen meiner
Arbeit fokussiere ich auf das Konzept von Staatlichkeit und gehe nicht
weiter auf dessen empirische Umsetzung ein.

Eine weitere Eigenheit moderner Staatlichkeit ist der Unterschied zwi-
schen den Herrschenden oder Regierenden auf der einen und deren Amt
oder Institution auf der anderen Seite. Die Idee, der Staat sei eine von
seinen Akteur*innen sowie Institutionen unterschiedliche, zentralisierte
und territoriale Ordnung, datiert nicht weiter zuriick als in das 16. Jahr-
hundert (Morris 1998, 37). Die Idee einer zentralisierten, gebtindelten oder
verdichteten politischen Autoritdt zeigt sich zudem darin, wie politische
Herrschaft gestaltet wird. An die Stelle einer indirekten, auf lokale Eliten
abstellenden Herrschatft, tritt eine direkte, die reklamiert, alle Biirger*innen
ohne Vermittlung oder Zwischenstufen zu regieren (Morris 1998, 38). Ne-
ben der Territorialitat spielt fiir die Durchdringung der Gesellschaft sowie
fir direkte Herrschaft das Konzept der Souverinitit eine entscheidende
Rolle. Dieses setzt sich spitestens ab dem Westfalischen Frieden in der
politischen Theorie durch (Axtmann 2004, 260) und ist heute eng mit
Staatlichkeit verbunden. Ein Staat ist erst dann souverdn, wenn er {iber das
Gewaltmonopol verfiigt, und damit in letzter Instanz {iber ein Territorium
herrscht (Loick 2012, 29-30). Zuerst reklamierten Landesherren, dann in
deren Nachfolge Staaten fiir sich, die einzige Form politischer Autoritat
und die alleinige Quelle politischer Macht in ihrem Territorium zu sein
(Morris 1998, 38-39). Neben Letztinstanzlichkeit ist Omnikompetenz oder
Kompetenz-Kompetenz ein weiteres Element von Souverénitét (sieche z.B.
Loick 2012, 41-43). Souverdne beanspruchen fiir sich, als letzte Instanz
abschliessend entscheiden zu kénnen und die Kompetenz zu besitzen, die
Grenzen der eigenen Kompetenzen festzulegen. Souverdnitit wird dabei
als ein Mittel prasentiert, um das Soziale regierbar zu machen und um
den konfliktreichen Naturzustand zu {iberwinden. Dies soll die Menschen
von (willkiirlicher) Fremdherrschaft befreien.!? Von dieser inneren ist die
dussere Souverdnitdt zu unterscheiden. Diese bezeichnet den Anspruch, von

12 Ob sich dieser Anspruch verwirklichen lasst, ist aber fraglich. Daniel Loick (2012) ar-
gumentiert in Kritik der Souverdnitdt, Souverdnitat sei zwangsbewehrt und dadurch
mit dem Konzept der Gewalt verkniipft. Diese dussere sich in fiinf Formen staatlicher
Gewalt: rechtssetzende, rechtserhaltende, rechtsvorenthaltende, rechtsinterpretieren-
de und rechtsspaltende Gewalt. Im Anschluss an seine kritische Auseinandersetzung
mit diesen vier Gewalten kommt Loick zum Schluss, Souveranitat konne ihr Ziel -
die Menschen vor Gewalt zu schiitzen - aus konzeptionellen Griinden kaum errei-
chen. Vielmehr werde die Natur- lediglich durch die Staatsgewalt ersetzt.

38

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Der staatliche Autoritdtsanspruch

anderen Staaten als legitimer Trager von Rechten anerkannt zu werden,
welche unter anderem die Immunitdt gegen Einmischung von aussen in
interne Angelegenheiten beinhalten (Goldmann 2001, 63; Morris 1998, 41).
Ein zusitzliches Element moderner Staatlichkeit ist die hierarchische Orga-
nisationsform (Leipold 2015, 315), die eine Konsequenz aus dem Konzept
der Souverinitdt ist. Soll es eine Person oder Institution geben, die letztin-
stanzlich entscheidet, dann muss diese iiber anderen Personen oder Insti-
tutionen stehen. Ebenfalls verlangt Kompetenz-Kompetenz danach, keine
Person oder Institution tiber oder neben sich zu haben, die mitentscheidet,
wo Kompetenzen des Souverins enden.!®

Die bisher besprochenen Elemente finden sich zum Teil auch in der
sogenannten Drei-Elementen-Lehre, die im Volkerrecht die Merkmale eines
Staates nennt (Geify und Baghai 2017, 904-5): Dieser ist eine politische
Organisationsform, die in einem Segment der Erdoberflache (Staatsgebiet)
effektive politische Herrschaft (Staatsgewalt) tiber die darin lebenden Biir-
ger*innen (Staatsvolk) ausiibt. Dies reicht aber noch nicht, um damit mo-
derne Staatlichkeit zu beschreiben, da beispielsweise das Romische Reich in
einem Territorium effektive politische Herrschaft tiber Biirger*innen auszu-
iiben vermochte. Fiir Morris (1998, 45) zeichnet sich moderne Staatlichkeit
durch fiinf ineinander verschrankte Eigenschaften aus. Moderne Staatlich-
keit weist erstens eine (gewisse) zeitliche und ortliche Kontinuitdt auf. Weil
Staat respektive Amt und Amtstriger*in entkoppelt sind, existiert der Staat
weiter, wenn die Amtstrager*innen wechseln. Moderne Staatlichkeit ist mit
der Vorstellung verbunden, ein Staat regiere ein durch klare Grenzen um-
rissenes Territorium. Zweitens transzendiert der Staat sowohl Regierte als
auch Regierende. Heutige Staaten stellen eine einheitliche, handlungsfihige
offentliche Ordnung dar, die sowohl von Regierenden als auch Regierten
verschieden ist. Die Institutionen, die wir heute mit dem Staat assoziie-
ren (Regierungen, Gerichte, Parlamente oder Behorden), konstituieren
folglich auch nicht den Staat, sondern sind Akteur*innen im staatlichen
Institutionengefiige. Drittens ist ein Staat eine Form politischer Organisati-
on, dessen Institutionen sich von anderen politischen Organisationen und
Vereinigungen unterscheiden. Die Stichworter sind ein hoher Grad an Zen-
tralisierung, hierarchische Autoritatsbeziehungen, direkte und territoriale

13 Wie das Beispiel der Schweiz aber zeigt, kann in féderalistischen Staaten Souveranitat
auf verschiedene Ebenen verteilt sein. So haben die Schweizer Kantone selbst nach
der Bundesstaatsgriindung 1848 ihre Souverdnitit teilweise behalten (Vatter 2014,
428).

39

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

Herrschaft sowie eine starke juristische und administrative Durchdringung
der Gesellschaft. Viertens beansprucht der Staat, die héchste politische Au-
toritit zu sein. Damit reklamieren Staaten Souverdnitit, tiber alle Personen
in ihrem Territorium zu regieren. Dies kombinieren sie mit dem Anspruch,
tiber das Monopol auf legitime Gewalt- respektiv Zwangsanwendung zu
verfiigen. Gegen aussen driickt sich der Souverénititsanspruch darin aus,
ein autonomes Volkerrechtssubjekt zu sein. Fiinftens erwarten moderne
Staaten Loyalitdt von ,ihren Biirger*innen und verstehen diese als dazu
verpflichtet, qua deren Biirger*inschaft das Recht zu befolgen.

Spreche ich vom Konzept Staat respektive Staatlichkeit, dann verwende
ich dies im hier umrissenen, modernen Sinn. Anders gesagt, verstehe ich
unter modernen Staaten eine territoriale, hierarchische, einheitliche und
transzendentale Form politischer Organisation, welche fiir sich innere und
dussere Souverdnitat sowie das Gewaltmonopol beansprucht. Sie ist einer-
seits von den Konzepten ,Gesellschaft® und ,Nation“ zu unterscheiden.
Andererseits ist — in Ubereinstimmung mit Raz (1986, 70) — zwischen Staat
(Form politischer Organisation), Behorden/Institutionen (Akteure staatli-
chen Handelns) und dem Recht (Instrument staatlicher Machtausiibung)
zu differenzieren. Bei der so verstandenen modernen Staatlichkeit handelt
es sich um ein Ideal, dem realexistierende Staaten nicht vollstindig entspre-
chen - und es auch nicht per se erreichen miissen, um Staatlichkeit im
empirischen Sinn zu besitzen.

Man koénnte an dieser Stelle einwenden, die Unterscheidung zwischen
vormoderner und moderner Staatlichkeit sei nicht relevant und verfithre
dartiber hinaus dazu, historischen politischen Gebilden wie beispielsweise
dem Romischen Reich abzusprechen, ein Staat zu sein. Die Unterscheidung
hat aber einen analytischen Mehrwert. Auf der deskriptiven Ebene erlaubt
sie uns, zwischen politischen Organisationsformen in unterschiedlichen
historischen Kontexten zu unterscheiden. Damit konnen wir die Gefahr
mindern, heutige respektive historisch moderne Diskurse eins zu eins auf
die Vergangenheit zu {ibertragen, und dies hilft uns, den Fokus zu schérfen.
Zudem folgt daraus, Staat in einem modernen Sinn zu verstehen, nicht, die
Moglichkeit vormoderner Staatlichkeit abzulehnen. Wir kénnen historische
politische Gebilde wie das Romische Reich als vormodernen Staat klas-
sifizieren, was dem historischen Kontext sowie den Selbstverstandnissen
dieser Gebilde gerechter wird. Damit verhindert die Differenzierung eine
argumentationslose retroperspektive Ubertragung unserer Vorstellungen
politischer Organisation auf die Vergangenheit, was sie relevant macht.

40

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Der staatliche Autorititsanspruch

2.1.3 Das Konzept politischer Autoritat

Wie wir gesehen haben, ist moderne Staatlichkeit mit dem Anspruch ver-
bunden, die oberste politische Autoritit zu sein. Wie konnen wir dieses
Konzept verstehen? Der Duden umschreibt Autoritit als ,,auf Leistung oder
Tradition beruhender Einfluss einer Person oder Institution und daraus
erwachsendes Ansehen® oder ,Personlichkeit mit massgeblichem Einfluss
und hohem (fachlichem) Ansehen® (,Autoritit, die“ o. J.). Damit ist ein
Aspekt einer Autoritdt genannt. Sie vermag andere in ihrem Handeln und
Denken zu beeinflussen. Beispiele dafiir sind Eltern, welche die Schlafens-
zeit festlegen, oder anerkannte Expert*innen, die uns bei komplexen Sach-
zusammenhédngen erkldren, mit welchen Konsequenzen wir zu rechnen
haben. Thomas Christiano (2013, Abschn. 1) oder Robert Paul Wolff ([1970]
1998, 5) argumentieren, Autoritit habe sowohl eine normative als auch
eine deskriptive Bedeutung. Letztere kdnnen wir empirisch priifen. Ist ein
Staat in der Lage, die 6ffentliche Ordnung aufrechtzuerhalten, dann besitzt
er de facto Autoritit (Christiano 2013, Abschn.1). Bei dieser handelt es
sich um einen sozialen Fakt, welcher sich unter anderem im erfolgreich
beanspruchten Gewaltmonopol dussert. Unter anderem durch dieses ist ein
Staat in der Lage, seine Anspriiche und Regelungen durchzusetzen. Die
Fahigkeit an sich, andere zu beeinflussen und zu Handlungen zu zwingen,
beschreibt aber nicht Autoritat, sondern eine Form von Macht.

Max Weber (1947, 28) versteht unter Macht ,|[...] jede Chance, inner-
halb einer sozialen Beziehung den eigenen Willen auch gegen Widerstand
durchzusetzen, gleichviel worauf diese Chance beruht“ Robert A. Dahls
(1957, 202-3) Definition geht in eine dhnliche Richtung. Er erklirt, die
Macht einer Akteurin A sei deren Fahigkeit, Akteur B zu einer Handlung
zu bewegen, abziiglich der Wahrscheinlichkeit, dass sich B - ohne As
Einflussnahme - von sich aus entsprechend von As Wiinschen verhalten
hitte. Beim letzten Punkt handelt es sich in meinen Augen um ein wich-
tiges Element.* Von dieser Macht-iiber sind andere Ausprigungen von
Macht zu unterscheiden. Hanna F. Pitkin (1972), [276] beschreibt Macht
als Fahigkeit, Potential oder Kénnen, was unter anderem auf das emanzipa-
torische Potenzial von Macht verweist. Ob und wie diese Macht-zu und

14 Dies lasst sich sehr gut mit einem Beispiel aus Antoine de Saint-Exupérys Roman Der
kleine Prinz illustrieren. Der kleine Prinz landet auf dem Planeten eines Konigs, wel-
cher sich damit briistet, der Sonne befehlen zu konnen, wann sie aufgehe. Doch die
Wahrscheinlichkeit, dass sich die Sonne anders verhilt, weil der Konig ihr befiehlt,
aufzugehen, ist nun aber verschwindend klein.

41

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

Macht-iiber zusammenhingen, wird kontrovers diskutiert. Es gibt aber
gute Griinde, Macht-zu als notwendige Voraussetzung von Macht-iiber zu
verstehen. In diesem Sinn handelt es sich bei Macht-zu um die (oder
eine) Grundform von Macht, die allen Uberlegungen von Macht zugrun-
de liegt. Niemand kann Macht-iiber besitzen, ohne die Macht-zu zu ha-
ben, die gewiinschten Ergebnisse auch zu erreichen (vgl. dazu z.B. Lukes
2004, 27-28; Russell 1938, 27-28). Auf welche Art und Weise Macht-tiber
ausgeiibt wird, kann unterschiedlicher Natur sein. Steven Lukes (2004)
folgend konnen wir drei Dimensionen identifizieren: Dahls und Webers
Definitionen nehmen die direkte Einflussnahme in den Blick, d.h. die
Fahigkeit, ,[...] den eigenen Willen auch gegen Widerstand durchzusetzen
[...]* (Weber 1947, 28). Beschrankten wir unser Verstandnis von Macht-iiber
lediglich auf diese Dimension, konnten wir die indirekte Ausiibung von
Macht nicht beschreiben. Akteur*innen miissen Macht-iiber nicht direkt
austiben. Sie konnen sich auch darauf konzentrieren, soziale oder politische
Werte oder institutionelle Praktiken zu schaffen oder zu verstédrken, die den
offentlichen Diskurs sowie den (institutionellen) politischen Prozess auf
jene Themen beschrinken, die fiir sie akzeptabel oder unbedenklich sind
(Bachrach und Baratz 1962, 948). Bei dieser zweiten Position handelt es
sich demnach um die Macht, die politische Agenda sowie das politische
Setting zu bestimmen. Ohne eine weitere Dimension wire unser Verstdnd-
nis von Macht-iiber aber unterkomplex, da wir ohne diese auf offenkun-
diges tatsachliches Verhalten fokussieren, welches wir durch konkrete Ent-
scheidungen und Konfliktfille beobachten kénnen (Lukes 2004, 25-26).
Akteur*innen kénnen Macht-iiber auch versteckt ausiiben, indem sie etwa
ein falsches Pflichtgefiihl schaffen und Personen dazu bringen, die Agenda
der machtausubenden Akteur*innen als die ihre anzuschauen; selbst wenn
diese den eigenen Interessen entgegenlduft (Lukes 2004, 28).

Macht-iiber umfasst somit die Fahigkeit, die eigenen Ziele, Werte, Wiin-
sche usw. direkt, indirekt oder versteckt gegen die Interessen anderer
durchzusetzen. Sozialwissenschaftler*innen (z.B. Dahl und Stinebrickner
2003, 38-43) nennen verschiedene Arten, wie Akteur*innen Macht-iiber
ausiiben konnen. Eine Art ist Gewalt. Dabei erreicht Akteurin A ihre Ziele
auch gegen Bs Widerstand, indem A B die Wahl zwischen Befolgung und
Nichtbefolgung nimmt. Eine weitere Art, Macht-iiber auszuiiben, ist durch
Zwang. In diesem Fall befolgt B die Anweisungen von A, weil A gegeniiber B
die Gefahr einer Sanktion glaubhaft machen kann, falls B die Anweisungen
nicht befolgen will. Manipulation ist eine weitere Mdglichkeit, Macht-iiber
auszuiiben. Dazu kommt es beispielsweise, wenn A bewusst liigt, Informa-

42

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Der staatliche Autorititsanspruch

tionen auslésst oder die eigenen Ziele, Werte, Wiinsche usw. auf eine Weise
formuliert, die bei B den Anschein erwecken, As Ziele, Werte, Wiinsche
usw. deckten sich mit den eigenen. Kann A mit diesen Handlungen jene
von B beeinflussen oder kontrollieren, {ibt A Macht iiber B aus. Autoritét
wird ebenfalls als Moglichkeit gesehen, Macht-iiber auszuiiben.

Wie wir im letzten Abschnitt gesehen haben, beanspruchen Staaten ei-
nerseits das Monopol auf legitime Gewalt- respektiv Zwangsanwendung
und andererseits auf politische Autoritit. Konnen sie diese Anspriiche auch
durchsetzen, tiben Staaten Macht-uber aus. Ist zudem Autoritat ebenfalls
eine Form der Machtausiibung, dann stellt sich die Frage, ob eine starke
Differenzierung zwischen Macht-iiber und de facto Autoritidt moglich ist.
Denn handelt es sich dabei nicht bloss um mdégliche Form der Machtaus-
ibung? In de facto Autoritdt aber lediglich eine Mdglichkeit zu sehen,
wie Akteur*in Macht-iiber ausiiben kann, verkennt aber die normative
Dimension, die dem Konzept Autoritit innewohnt. Zwei kurze Beispiele
illustrieren, worin der Unterschied liegt.

« Situation A: Stellen wir uns vor, wir gingen abends durch einen Park.
Plotzlich steht ein Mann vor uns, bedroht uns mit einer Waffe und
verlangt, ihm unsere Wertgegenstande auszuliefern. Wir tun dies und er
ldsst uns gehen.

o Situation B: Stellen wir uns eine andere Situation vor. Nachdem wir mit
tiberhohter Geschwindigkeit gefahren sind, werden wir von der Polizei
angehalten. Diese verlangt von uns, ein Bussgeld zu bezahlen, bevor sie
uns weiterfahren lasst.

Sowohl in Situation A und Situation B iibt eine Person bzw. eine Gruppe
von Personen Macht {iber uns aus, indem sie uns — entgegen unserem Wil-
len - unsere Wertgegenstidnde respektive unser Geld abnehmen. In Situati-
on A erfolgt die Machtausiibung durch Gewalt, da uns der Mann durch sei-
ne Waffe die Moglichkeit nimmt (oder zumindest stark einschrénkt), seinen
Forderungen nicht nachzukommen. Die Polizei in Situation B wendet zwar
nicht notwendigerweise Gewalt an, um uns dazu zu bewegen, das Bussgeld
zu begleichen. Sie zwingt uns aber dazu, indem wir von einer Sanktion (bei
der es sich um Gewaltanwendung handeln kann) ausgehen miissen, falls
wir die Aufforderung der Polizei nicht befolgen. Beide Situationen mégen
sich in der Form unterschieden, wie Macht ausgeiibt wird, aber in beiden
kommt es zu einer Machtausiibung. Ziehen wir das Konzept Autoritat
hinzu, dann zeigt sich aber ein Unterschied. Der Réuber in Situation A be-
ansprucht keine Autoritit iiber uns. Die Polizei in Situation B beansprucht

43

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

dagegen, Autoritdt iiber uns zu haben - d. h. sie reklamiert das Recht fiir
sich, uns bissen zu dirfen. Damit muss de facto Autoritit mehr sein, als
lediglich die Fihigkeit, den eigenen Willen durchzusetzen. Autoritdt fiir
sich zu beanspruchen verbindet, ein Kénnen mit einem Diirfen.

Wie Joseph Raz (1981, 106) darlegt, sind, um eine Autoritit zu sein, die
rationalen Uberlegungen einer Person zu beeinflussen, womit ein Verweis
auf de jure Autoritat notwendig wird. Leslie Greens (1990, 42) Verstindnis
geht in eine dhnliche Richtung: A besitzt Autoritit iber B dann, und nur
dann, wenn die Tatsache, dass A von B ¢ verlangt, B erstens einen inhalts-
unabhingigen Grund fiir ¢ gibt und zweitens einige der Griinde gegen ¢
ausschliesst. Ein Staat kann die Fahigkeit besitzen, seine Biirger*innen zu
einem Verhalten zu zwingen und ihnen Griinde fiir ¢ geben. Die Mafia
kann dies aber ebenso gut. Aus normativer Sicht ist die Frage daher, ob
eine Machtausiibung legitim ist oder nicht. Sprechen wir davon, jemand
besdsse die Autoritdt, uns zu Verhalten V zu zwingen, dann sagen wir
damit, diese Person diirfe Macht ausiiben, um V durchzusetzen. Das macht
Autoritdt weniger zu einer Form der Machtausiibung, sondern vielmehr
zu einem legitimierenden oder rechtfertigenden Konzept, das zwischen
legitimer oder gerechtfertigter und illegitimer oder nicht gerechtfertigter
Ausiibung von Macht unterscheidet. Damit stellt ein Riickgrift auf Autoritét
jeweils die Frage in den Raum, ob die Handlungen, die dadurch legitimiert
oder gerechtfertigt werden sollen, auch tatsdchlich legitimiert oder gerecht-
fertigt sind. Auf den Staat iibertragen, stellt sich somit die Frage, ob er das
beanspruchte Recht zu regieren legitimierweise ausiibt.

Eine de facto Autoritdt beansprucht fiir sich ein Befehls- oder Herr-
schaftsrecht und kann dieses durchsetzen. Ist ebendieser Anspruch und
dessen Umfang legitimiert, dann haben wir es mit einer de jure Autoritdt
zu tun (Raz 1985a, 5). Unweigerlich stellt sich im Anschluss die Frage,
ob wir als Biirger*innen eine moralische Verpflichtung besitzen, staatliche
Anweisungen zu befolgen, falls es sich bei diesem um eine de jure Autoritét
handelt.

Neben der diskutierten Differenzierung zwischen de facto und de jure
Autoritét ist noch eine weitere Differenzierung zu beachten, die sich daraus
ergibt, worauf eine Autoritit einwirkt. Denn Autoritdt muss nicht zwingend
auf unsere Handlungen einwirken. Gibt uns eine Autoritit Griinde, ¢
(nicht) zu glauben, kénnen wir von einer theoretischen Autoritdt sprechen.
Diese beruht damit auf Expertise (Christiano 2013, Abschn. L.1). Es gibt ver-
schiedene Aspekte, die Personen als Expert*innen auszeichnen. Sie haben
etwa eine tiberlegende Wahrnehmung, bevorzugten Zugang zu Informatio-

44

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Der staatliche Autorititsanspruch

nen oder besitzen iiberlegene Fahigkeiten, Beweise zu finden sowie diese
zu interpretieren (Raz 1981, 110). Daraus beziehen die Aussagen solcher
Personen ihr besonderes moralisches Gewicht. Erkldrt mir zum Beispiel
eine Fachfrau fiir Verkehrsfragen, weshalb eine Umfahrungsstrasse sinnvoll
ist, dann sollte die Tatsache, dass sie sich mit Mobilitdt auskennt und dass
sie sich mit der Situation auseinandergesetzt hat, ihren Erlduterungen in
meiner eigenen Deliberation einen stirkeren Einfluss verleihen. Praktische
Autoritat beruht dagegen darauf, dass diese uns Griinde gibt, (nicht) zu
¢-en (McLaughlin 2007, 67-73). Ein Beispiel dafiir ist etwa ein Vater, der
seinem Kind verbietet, bei Rot die Strasse zu {iberqueren. Sein Kind hat
damit einen Grund, von ebendieser Handlung abzusehen. Bedenken wir
die vielen rechtlichen Normen, die uns vorschreiben, welche Handlungen
geboten und welche verboten sind, ist es nicht weiter erstaunlich, dass
viele Autor*innen politische Autoritdt als eine besondere Form praktischer
Autoritat verstehen (Christiano 2013, Abschn. 1.1). Dariiber durfen wir aber
nicht vergessen, dass Staaten nicht exklusiv durch Gebote und Verbote han-
deln, sondern durch die Expertise ihrer Organe ebenfalls Griinde geben,
¢ (nicht) zu glauben. Dies erhirtet beispielsweise Raz’ (1984, 106, 146) Ar-
gument, ein Staat konne theoretische Autoritit beanspruchen. Als Beispiel
nennt er Sicherheitsbestimmungen, welche staatliche Institutionen erlassen.

Auch wenn der staatliche Autoritdtsanspruch sich nicht ausschliesslich
auf praktische Autoritdt beschrankt, stellt sich die Frage, was ein Staat
damit effektiv beansprucht. John Locke beschreibt politische Autoritat bei-
spielsweise wie folgt:

Politische Gewalt [...] halte ich fiir das Recht, zur Regelung und Erhal-
tung des Eigentums Gesetze zu schaffen und die Todesstrafe und folglich
auch alle geringeren Strafen anzusetzen, wie auch das Recht, bei der
Vollstreckung dieser Gesetze und bei der Verteidigung des Staates gegen
fremdes Unrecht die Gewalt der Gemeinschaft zu gebrauchen - und
zwar einzig zugunsten des gemeinen Wohls. (Locke [1689] 2012, I, § 3).

Locke versteht folglich unter politischer Autoritit’> ein weitreichendes
Recht. Einerseits darf der Staat Gesetze erlassen und auf diese Weise die Re-
geln definieren, wie seine Biirger*innen zusammenleben. Andererseits darf

15 Auch wenn Locke von politischer Gewalt spricht, wire es falsch, darin eine Vermi-
schung von Macht und Autoritit erkennen zu wollen. Denn was Locke beschreibt,
ist nicht nur die Fahigkeit, jemanden zu zwingen (Macht), sondern das Recht dazu
(Autoritat).

45

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

der Staat auch Gewalt bzw. Zwang anwenden, um ebendiese Rechtsnormen
durchzusetzen. Politische Autoritét ist in Lockes Augen darauf gerichtet,
Eigentum zu regulieren und zu beschiitzen. Darin liegt denn auch der
Grund, weshalb die Menschen sich dafiir entscheiden, den Naturzustand
zu verlassen, was wiederum zur Entstehung von Staatlichkeit fiihrt. Damit
tont Locke die Grenzen staatlicher Autoritdt an. Sie soll nicht zwingend
allumfassend, sondern zielgerichtet sein. Wie Uzgalis (2015, Abschn. 4.5)
ausfiihrt, ist Herrschaft bei Locke dann - und nur dann - legitim, wenn
sie darauf zielt, das Leben, die Gesundheit, Freiheit sowie das Eigentum
der Biirger*innen zu schiitzen, solange dies im Interesse der Allgemeinheit
liegt. Werden dagegen die natiirlichen Rechte der Biirger*innen verletzt,
dann sind sie einem Staat keinen Gehorsam schuldig. Die Idee, legitime
politische Autoritat sei am besten als ein Recht zu verstehen, findet sich
auch in zeitgendssischen Definitionen. Gemiss Simmons ([1999] 2001,
130) ergibt sich beispielsweise fiir einen Staat aus seiner Legitimation ein
komplexes moralisches Recht, seinen Biirger*innen als einzigen bindende
Pflichten aufzuerlegen.!® Der Korrelationsthese folgend ist die politische
Pflicht das (oder zumindest ein) Gegenstiick zu legitimer Herrschaft (vgl.
dazu Abschn. 2.2), was die Biirger*innen moralisch verpflichtet, das Recht
eines Staates zu befolgen, weil es sich um Recht handelt (Dagger und
Lefkowitz 2014; Dworkin 2011, 317; Klosko 2011, 712; Mokrosiniska 2012, 1;
Simmons 1979, 5).

Doch muss legitime staatliche Autoritdt zwingend mit einer politischen
Pflicht zusammenfallen? Raz antwortete auf diese Frage mit einem Nein. In
seinem Essay ,Authority and Consent® (1981) vertritt er beispielsweise die
These, es gebe keine allgemeine politische Pflicht. Dies muss aber Autoritat
nicht ausschliessen. Er argumentiert, wenn Staaten ihren Biirger*innen hel-
fen, besser zu handeln, als sie es allein téiten, kdnnen staatliche Institutionen
Autoritdt beanspruchen. Ein entscheidender Grund dafiir ist ihre Fahigkeit,
Koordinationsprobleme zu losen (Raz 1985a, 21; 1986, 49-51; 2006, 1031).

Ein typisches Beispiel eines Koordinationsproblemes ist der Strassenver-
kehr. Prinzipiell ist sowohl der Rechts- als auch der Linksverkehr eine sinn-
volle Option. Es wird aber fiir alle Verkehrsteilnehmerinnen und -teilneh-
mer dusserst gefdhrlich, kann man sich nicht auf eine bestimmte Strassen-
seite einigen, auf welcher in einem bestimmten Land, Region o. A zu fahren

16 Interessanterweise muss fiir Simmons ([1999] 2001, 122, 125, 130) staatliche Autoritat
nicht zwingend legitim sein, auch wenn sie gerechtfertigt ist. Aber nur legitime
Staaten kreieren eine politische Pflicht fiir ihre Biirger*innen.

46

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Der staatliche Autorititsanspruch

ist. Ein Weg, diesem Umstand zu begegnen, ist eine staatliche Regelung.
Ein Staat — beispielsweise die Schweiz in Art. 34 Strassenverkehrsgesetz —
bestimmt fiir alle Personen in seinem Territorium das Rechtsfahren. Staatli-
che Institutionen wie die Polizei setzen dieses dann durch. Fiir Raz (2006,
1031) ist aber nicht nur die Fahigkeit entscheidend, Koordinationsprobleme
zu lésen, damit Staaten seiner Dienstleistungskonzeption gerecht werden.
Sie sind dariiber hinaus durch ihre Expertise oft besser in der Lage, die
optimale Losung zu identifizieren.

Fir Raz (1985a, 13-14) sind legitime autoritative Anordnungen praemp-
tiv. D. h. die Tatsache, dass eine Autoritat von mir ein bestimmtes Verhal-
ten V verlangt, ist ein Grund fiir V, welcher nicht zusdtzlich zu anderen
Motiven hinzukommt, sondern einige davon ausschliessen und ersetzen
sollte. Aber weshalb sollten wir die Anweisungen staatlicher Organe befol-
gen? Darauf antwortet Raz mit der normalen Rechtfertigungsthese (siehe
dazu Abschn. 5.1.1). Bei dieser handelt es sich um eine Begriindung erster
Ordnung: Vermag nun ein Staat, uns zu helfen, besser zu handeln, als
wir es ohne ihn titen, dann kann er seine beanspruchte Autoritit tiber
uns normalerweise rechtfertigen.” Eine weitere, mit der normalen Recht-
fertigungsthese verbundene und diese verstirkende Annahme ist Raz’ Ab-
héngigkeitsthese. Er argumentiert, alle autoritativen Anordnungen sollten
hauptsichlich auf Griinden beruhen, welche bereits unabhéngig von dieser
fiir Personen gelten und relevant fiir deren Handlungen sind. Nun ist es
in den meisten Féllen nicht méglich, eine normale Rechtfertigung fiir eine
Autoritét zu etablieren, wenn diese nicht bereits einen de facto Status - d. h.
ein gewisses Mass an Anerkennung und Macht aufweist — besitzt. Um fiir
die Legitimitdt einer bestimmten politischen Autoritit zu argumentieren, ist
deren Fihigkeit, Koordinationsprobleme zu l6sen und die Bevolkerung vor
Gefangenendilemmatasituationen zu bewahren, entscheidend.

Eine Argumentation fiir eine Autoritdt darf sich aber nicht nur auf die
Griinde fokussieren, welche fiir diese sprechen, sondern muss auch diejeni-
gen beriicksichtigen, die dagegensprechen. Es gilt namlich zu zeigen, dass
Autoritdt A nicht nur die Rechtfertigungsthese erfiillt. Sie muss dies auch
besser als die konkurrierende Autoritdt B tun bzw. bessere Griinde vorwei-

17 Daneben kann es auch weitere Griinde zweiter Ordnung (z.B. Identifikation mit
einem Staat) geben, die fiir eine Autoritdt sprechen. Unter normalen Umstinden
sind sie nicht in der Lage, eine Rechtfertigung zu liefern; sie vermindern aber die
Beweislast der normalen Rechtfertigung.

47

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

sen konnen, weshalb man sie anerkennen sollte.!® Ein weiterer Cluster von
Griinden gegen A, denen man als Befiirworter*in einer Autoritit begegnen
muss, steht im Zusammenhang mit der Annahme, es sei wiinschenswert,
wenn Menschen ihr Leben nach eigenem Gutdiinken leben.”

An Raz’ Autoritdtsverstindnis sind einige Punkte bemerkenswert: Ers-
tens ist dieses nicht auf staatliche Institutionen beschrankt. Man kann sich
alternative Strukturen, die legitime Autoritdt zu besitzen vermdgen, vorstel-
len. Denn nicht die Struktur oder das Institutionengefiige einer Autoritat
ist relevant, sondern ihre Fahigkeit, eine Dienstleistung zu erbringen (siehe
dazu Abschn. 5.3). Zweitens kann man Raz’ Konzeption dahingehend inter-
pretieren, dass diese mit dem Subsidiaritatsprinzip vereinbar ist. Die Frage
ist, wann es fiir eine Person Sinn macht, sich in ihren Handlungsentschei-
dungen auf eine Autoritdt abzustiitzen. Es scheint dann, und nur dann,
die korrekte Entscheidung zu sein, wenn autoritative Aussagen mich wahr-
scheinlicher richtig handeln lassen. Je besser ich darin bin, den moralisch
gebotenen Akt zu erkennen, desto schwicher wird die normale Rechtferti-
gung. Aus diesen beiden ergibt der dritte Punkt: Autoritdten sind nicht —
um es etwas salopp zu sagen — in Stein gemeisselt. Nur weil Autoritit A
zu Zeitpunkt #; im Stande ist, die normale Rechtfertigung zu erbringen,
folgt daraus nicht, sie konne dies auch bei ), t; oder t,. A muss ihren
Legitimitdtsanspruch stets aufs Neue begriinden. Nicht nur das, A muss
auch immerzu beweisen, ihre Dienstleistung am Individuum besser als
konkurrierende Autorititen zu erbringen. Viertens schliesst Raz’ Konzept
selbststandiges Denken nicht aus. Denn er argumentiert mit keinem Wort
dafiir, aus der Legitimitdt einer Autoritdt ergébe sich eine Art Verpflichtung,
sein eigenes Urteil aufzugeben. Es gibt, wie Raz explizit sagt, von seinem
Standpunkt aus keinen Einwand, sich selbst Gedanken zu einem Thema
zu machen. Eine legitime autoritative Weisung stellt aber fiir ihn einen
sehr starken Grund dar, gegebenenfalls ganz oder teilweise entgegen mei-
nem eigenen Verdikt zu handeln.2’ Mit diesen Uberlegungen sind wir nun

18 Das Argument, Autoritit B sei besser darin, die normale Rechtfertigung zu erfiillen
als A, ist dann - und nur dann - ein Grund gegen A, wenn A und B inkompatibel sind
(Raz 19854, 22).

19 Fiir eine vertiefte Auseinandersetzung mit Raz’ Dienstleistungskonzeption siehe
Abschn. 5.

20 Es ist auch falsch, davon zu sprechen, man verlére die Méglichkeit, sich selbst ein
Urteil zu bilden, wenn man am Ende entgegen diesem handeln sollte, weil eine
legitime Autoritét dies von mir verlangt. (Raz 1985a, 8)

48

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

gewappnet, um auf eine mit der Autoritdt verkniipften Frage — derjenigen
nach der politischen Pflicht ndmlich - einzugehen.

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

Das Problem der politischen Pflicht umfasst die Frage, ob die Biirger*innen
eine moralische Verpflichtung besitzen, den rechtlichen Regelungen Folge
zu leisten, weil es sich dabei um Rechtsnormen handelt (Kramer 2008b,
179). In Anlehnung an Egoumenides (2014, 20-21) lasst sich die Ausgangs-
lage auch folgendermassen beschreiben: Es ist das Problem, eine spezielle
Rechtfertigung fiir die unzéhligen Verpflichtungen zu finden, welche Staa-
ten ihren Biirger*innen auferlegen. Sowohl Staaten als auch deren Recht
und politische Institutionen besitzen einen speziellen Charakter und Status.
Erstens ergibt sich die Validitét politischer Strukturen aus politischen bzw.
rechtlichen Strukturen und basiert auf rechtlichen Kriterien und Standards
(Ursprungsthese). Zweitens besitzen die Biirger*innen eine spezielle Bezie-
hung zu ihrem Staat (Besonderheitsthese).?! Drittens kénnen Rechtspflich-
ten zwangsbewehrt sein (Zwangsthese). Viertens muss eine iiberzeugende
politische Theorie Kriterien beinhalten, welche die unabhéngige Natur des
Politischen aufzeigen, und die Begriindung der politischen Pflicht muss
sich auf diese essenzielle politische Natur von Institutionen beziehen (Un-
abhingigkeitsthese). Die autoritativen Ausserungen der politischen Institu-
tionen, welchen wir uns gegeniibersehen, zielen darauf ab, unser Verhalten
in der Offentlichkeit zu beeinflussen. Daher muss eine Rechtfertigung einer
politischen Pflicht moralische Griinde dafiir geben kénnen, politische Insti-
tutionen zu unterstitzen.

Wie Kramer (2008b, 179) erklart, vermuten die meisten Autor*innen, die
politische Pflicht gelte prima facie. D.h. ich kann - im Sinne von W. D.
Ross (2002, Kap. 2) - eine moralische Pflicht P; besitzen, die im Einzelfall
durch eine alternative Verpflichtung P, iibertrumpft wird. Der Ausdruck,
der auf Deutsch so viel wie ,,auf den ersten Blick” bedeutet, besitzt aber eine
gewisse Unschidrfe. Denn eine moralische prima facie Verpflichtung kann
auch eine sein, welche sich auf den zweiten Blick als gar keine moralische

21 Dieser von Simmons formulierte Punkt gilt inzwischen als Standard in der Literatur
iber die politische Pflicht (Klosko 2007, 1). Er formulierte sie aber nicht als These,
sondern als Bedingung: Eine politische Pflicht ist eine moralische Anforderung,
welche eine Person an einen spezifischen Staat bindet (Simmons 1979, 31). Fiir eine
kritische Auseinandersetzung mit dieser bietet sich z. B. Walton (2013) an.

49

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

Pflicht entpuppt. Edmundson (2004, 215) bevorzugt aus diesem Grund
auch den Ausdruck ,,pro tanto Pflicht”. Ich folge dieser Terminologie und
verwende in Anlehnung an Shelly Kagan (1989, 17) die beiden Begriffe
folgendermassen: Eine Verpflichtung V nenne ich pro tanto, wenn sie zwar
tiber moralisches Gewicht verfiigt, aber trotzdem von anderen Pflichten
tbertrumpft werden kann. Als prima facie bezeichne ich V, wenn sie wie
eine Pflicht erscheint, bei genauem Hinsehen sich aber als kein moralisches
Sollen herausstellt.

Heutzutage werden die Begriffe ,politische Pflicht” und ,Pflicht zum
Rechtsgehorsam® oft als Synonyme verwendet. Doch verschiedene Au-
tor*innen denken, die politische Pflicht umfasse mehr. Raz (2009, 127)
nennt beispielsweise Verpflichtungen dazu, gute Biirger*innen zu sein.
Simmons (1979, 5) erwdhnt eine Pflicht, politische Institutionen mittels
Partizipation zu unterstiitzen. Auch Edmundson (2004, 217) versteht unter
der politischen Pflicht ebenfalls mehr als lediglich eine Verpflichtung, das
Recht zu befolgen. Er nennt beispielsweise ein diffuses Sollen, den Staat,
dem man als Biirger*in angehdrt, zu unterstiitzen und zu verteidigen. Ob
der Inhalt der politischen Pflicht mehr umfasst als Rechtsgehorsam oder
nicht, lasse ich fur diese Arbeit bewusst offen. Einerseits ist die Pflicht, das
Recht zu befolgen, das zentrale Element eines allfélligen politischen Sol-
lens. Klosko (1989, 358) erklirt etwa, Gehorsam spiele eine gewichtige Rolle
in der fortdauernden Existenz eines Staates und seiner Biirger*innen. An-
dererseits werden staatliche Zwangsmassnahmen gerade damit begriindet,
jemand sei seinen Rechtspflichten nicht nachgekommen. Und staatlicher
Zwang widerstrebt — zumindest auf den ersten Blick — den Anarchist*innen
besonders. Aus diesem Grund verwende ich — wenn ich nicht explizit von
der politischen Pflicht im weiteren Sinne spreche — die Begriffe ,,politische
Pflicht® ,Pflicht zum Rechtsgehorsam® und ,Gehorsamspflicht gegeniiber
dem Recht“ als Synonyme.

Von einem individuellen Standpunkt aus ist nun insbesondere der in-
haltsunabhingige Charakter der Pflicht zum Rechtsgehorsam problema-
tisch. Besitzen wir eine solche Verpflichtung, dann ist der moralische
Grund, eine Rechtsnorm zu befolgen, nicht deren Gerechtigkeit, Effizienz
etc., sondern deren Charakter als eine durch das Rechtssystem definierte
Norm.?? Kurzum, muss man dem Recht Folge leisten, weil es sich um
Recht handelt, so ist nicht dessen Inhalt, sondern seine Natur das Hand-

22 Das bedeutet aber nicht, diese Griinde seien irrelevant und spielten in unseren mora-
lischen Uberlegungen keine Rolle. Auch meine ich mit der obigen Aussage nicht, die

50

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

lungsmotiv (McLaughlin 2007, 56). Dies scheint — weil auf diese Weise
die Handlungen eines Individuums von seinen Uberlegungen abgekoppelt
werden (Mokrosiniska 2012, 5) — dusserst problematisch. Dadurch verlangt
die politische Pflicht auf den ersten Blick danach, die individuelle Kontrolle
tiber die eigenen Handlungen aufzugeben. Genau an diesem Punkt setzt
zum Beispiel Robert Paul Wolff ([1970] 1998) ein (vgl. Abschn. 3.1).

In welchem Bezug steht die politische Pflicht zum Konzept der poli-
tischen Autoritdt? Wie wir in Abschn.2.1.2 gesehen haben, reklamieren
Staaten Souverinitit. Damit beanspruchen sie unter anderem, die oberste
politische Autoritat zu sein. Ebenfalls verstehen die Staaten die Biirger*in-
nen als dazu verpflichtet, dem Recht Folge zu leisten. Gemass der Korrela-
tionsthese besteht entweder ein logischer oder normativer Zusammenhang
zwischen der politischen Pflicht und politischer Autoritit (Egoumenides
2014, 19-20): Oft wird das Recht zum Regieren eines Staates als das logi-
sche Korrelat zu einer Pflicht zum Gehorsam prasentiert. Sprechen wir
dem Staat das Recht zu regieren zu, dann anerkennen wir automatisch
die politische Pflicht der Biirger*innen. Man kann die Korrelationsthese
aber auch als normative Aussage verstehen. Haben wir das eine, sollten
wir ebenfalls das andere besitzen. Von dieser Warte aus ist die politische
Pflicht - verstanden als ein komplexes Konglomerat von Verpflichtungen -
entweder eine normative Voraussetzung oder die normative Konsequenz
politischer Autoritat.

Die Korrelation zwischen politischer Autoritat und politischer Pflicht ist
eine Grundannahme, soll letztere das Recht zum Regieren von Staaten
(oder anderen politischen Organisationsformen) legitimieren. Die Idee
dahinter ist, dass wenn wir eine moralische Pflicht besitzen, das Recht
zu befolgen, welches ein Staat erlassen hat, dann miisse dieser dazu be-
rechtigt sein. Daran anschliessend kénnen wir eine Standardansicht iiber
den Zusammenhang zwischen politischer Autoritdt und politischer Pflicht
formulieren. Entscheidend dafur ist zunachst, was ein Recht ist. Mein
Verstindnis eines Rechts orientiert sich an einer modifizierten Version
der ,Hohfeld’schen Inzidenzien (Cassee 2016, 21-22; fiir die urspriingli-
che Position siehe Hohfeld 1917), wie sie Leif Wenar (2005) verteidigt,
und die sowohl im juristischen als auch moralischen Kontext anwendbar
sind. Wenar unterscheidet mit Privilegien (privileges), Anspriichen (claims),
Befugnissen (powers) und Immunitéten (immunities) vier Bausteintypen,

politische Pflicht - falls eine solche existiert — uibertrumpfe die anderen genannten
Motive zwingend.

51

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

welche die Grundlage komplexer Rechte bilden. Die beiden erstgenannten
sind Typen erster, die beiden letztgenannten Typen zweiter Ordnung. Ein
Privileg ist eine Erlaubnis, etwas zu tun. Hat demnach A ein Privileg zu
®-ten, so ist A nicht verpflichtet, nicht zu ®-ten. Ein Beispiel dafiir ist
etwa eine Polizistin, die ein (juristisches) Recht hat, in die Wohnung eines
fliichtenden Verbrechers einzudringen. Privilegien konnen einzeln in Form
einer Erlaubnis (Ausnahmen von einer generellen Pflicht) oder gekoppelt
als ,Freiheit“ (man besitzt sowohl die Erlaubnis, zu ®-en als auch nicht
zu ®-en) auftreten. (225-28) Anspriiche beziehen sich dagegen nicht auf
die Rechtstragerin bzw. den Rechtstréger, sondern verpflichten eine Person
gegeniiber einer anderen. Hat A einen Anspruch darauf, dass B (nicht)
®-t, dann ist B gegentiber A verpflichtet (nicht) zu ®-en. Ein so geartetes
»~Anspruchsrecht® (claim-right) kann entweder ein Anspruch auf Schutz
vor Schaden oder Paternalismus, auf Versorgung im Bedarfsfall sowie auf
eine bestimmte Handlung sein. (229-30) Befugnisse sind Rechtbausteine
hoherer Ordnung. Ein ,Befugnisrecht ist die Fahigkeit, seine und frem-
de Rechte zu verdndern (231). A kann beispielsweise B einen Teil seines
Vermoégens versprechen. Auf diese Weise ,kreiert“ A Bs Anspruchsrecht
auf einen Vermégensanteil. Oder A kann B das Privileg entziehen, sich in
ihrer Wohnung aufzuhalten. Solche Befugnisse sind nicht grenzenlos. Eine
Immunitdt schiitzt vor der Verdnderung von Rechten (232). Ein Beispiel
dafiir ist etwa das in Art. 16 BV verbiirgte Recht der Schweizer*innen auf
Meinungs- und Informationsfreiheit, welches die Kompetenzen der Bun-
desversammlung, Rechtspflichten zu schaffen, einschrénkt.

Gemdss der Standardsicht legitimer politischer Autoritdt folgt aus dieser
ein komplexes Recht zum Regieren. Diese beinhaltet erstens die Befug-
nis, in ihrem Territorium Rechtspflichten zu kreieren, zu dndern und
aufzuheben, zweitens das exklusive Privileg, diese Rechtspflichten (nicht)
mit Zwang durchzusetzen, und drittens einen Anspruch auf den Gehor-
sam ihrer Biirger*innen. Dieser Anspruch korreliert mit einer politischen
Pflicht der Biirger*innen. Dazu kommt der Anspruch, nicht an der Ausfiih-
rung des Rechts zum Regieren gehindert zu werden, der sich wiederum da-
raus ergibt, innere und dussere Souverdnitit zu reklamieren. Daraus ergibt
sich unter anderem ein moralisches Verbot gegeniiber Dritten, eine legitime
Autoritét zu behindern. Aus Standardsicht ist legitime Autoritdt ohne dieses
Verbot sowie eine moralische Pflicht zum Rechtsgehorsam nicht denkbar
(Applbaum 2010, 217-18).

Die Zahl jener, die die Existenz des politischen Sollens gegeniiber beste-
henden Staaten verneinen, hat aber in den letzten Jahren zugenommen

52

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

(z. B. Raz 1981; Simmons 1979). Fiir Matthew Noah Smith (2013, 347) ist die
Position, eine moralische Pflicht zum Rechtsgehorsam existiere nicht, gar
ein Konsens in der aktuellen philosophischen Diskussion. Grundsétzlich
stehen uns zwei Optionen zur Verfiigung, um darauf zu reagieren. Eine ers-
te Variante ist, eine {iberzeugende Begriindung fiir die politische Pflicht zu
prisentieren. Eine Ubersicht dariiber geben die nachfolgenden Abschnitte.
Die zweite Variante ist, in den sprichwortlichen sauren Apfel zu beissen
und die Méglichkeit zu verwerfen, ein politisches Sollen zu begriinden. In
diesem Fall stehen wiederum zwei Strategien zur Verfiigung. Man kann ent-
weder die Korrelation zwischen politischer Pflicht und politischer Autoritat
verwerfen oder die Moglichkeit legitimer Staaten ablehnen (Edmundson
2004, 218).

So konnte man die Standardsicht anpassen, indem man auf die Kor-
relation zwischen politischer Autoritit und politischer Pflicht verzichtet
(z.B. Applbaum 2010). Ein ausreichend legitimer Staat besitzt in dieser
modifizierten Version ein Recht zum Regieren, welches erstens die Befug-
nis, in seinem Territorium Rechtspflichten zu kreieren, zu dndern und
aufzuheben, zweitens das Privileg, diese Rechtspflichten (nicht) mit Zwang
durchzusetzen, und drittens einen Anspruch auf Nichtintervention der
Biirger*innen umfasst. Die Rechtspflichten, welche die Autoritit begriindet,
koénnen mit einer Pflicht zum Befolgen korrelieren. Ein Beispiel dafiir ist
Raz’ Pflicht zum Rechtsgehorsam (vgl. Abschn.5.4.2). Man kann noch
einen Schritt weitergehen und das Recht zum Regieren lediglich als ein
Privileg verstehen, mit dem keine wie auch immer geartete Pflicht korre-
liert (vgl. Rinderle 2005, 356). Im Gegensatz zu dieser revisionistischen
Strategie (sieche z.B. Dagger 2018 fiir deren Rekonstruktion) lehnen die
Anarchist*innen die Moglichkeit legitimierter Staaten ab (vgl. Abschn. 2.3).

Bevor wir uns aber der anarchistischen Position zuwenden, gehe ich
zunichst auf die fiinf Hauptargumentationslinien fiir die Begriindung der
Pflicht zum Rechtsgehorsam ein: Zustimmung (z. B. Locke [1689] 2012),
Fairness (z. B. Hart 1955), Dankbarkeit (z. B. Walker 1988) sowie eine natiir-
liche (z.B. Rawls 1999) oder eine assoziative Pflicht (z.B. Dworkin 1986).
Auch die Kombination verschiedener Prinzipien ist moglich. Etwa Klosko
(2004) oder Mokrosiniska (2012) vertreten (mehr oder weniger explizit)
einen solchen Ansatz. Wie aber Dagger und Lefkowitz (2014, Abschn.5)
festhalten, hatten bis jetzt solche Legitimationsversuche kaum Einfluss auf
die Diskussion.

53

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

2.2.1 Eine politische Pflicht durch Zustimmung??

John Lockes Uber die Regierung ([1689] 2012) ist der Klassiker, wenn man
iber Zustimmung als Basis der politischen Pflicht spricht (Klosko 2011,
719). Die Idee der individuellen Zustimmung nimmt spatestens seit diesem
Werk in Uberlegungen iiber unsere politischen Bindungen eine gewichti-
ge Stellung ein (Simmons 1979, 57). Die Grundidee ist folgende: Indem
man entweder explizit oder implizit zustimmt, staatliche Institutionen zu
unterstiitzen, ist man dazu verpflichtet, deren Anforderungen Folge zu
leisten (Kramer 2008b, 180). Doch was bedeutet dies ganz genau? Lockes
Uberlegungen als Illustration zustimmungsbasierter Ansitze sollten helfen,
die Implikationen dieser Grundthese zu verstehen.

Lockes Ausgangspunkt bildet der sogenannte Naturzustand. In diesem
leben die von Natur aus freien und gleichen Menschen relativ friedlich
(Braun, Heine, und Opolka 2008, 189; Klosko 2011, 719), aber — da die Men-
schen dazu neigen, die natiirlichen Gesetze eigenniitzig zu interpretieren —
nicht vollig konfliktfrei zusammen (Klosko 2011, 719). Dazu gesellt sich der
individuelle Wunsch, das Eigentum — darunter féllt auch unsere eigene Per-
son (Uzgalis 2015, Abschn. 4.2) - zu schiitzen (Braun, Heine, und Opolka
2008, 201). Um Konflikten und dem potenziellen Verlust des Eigentums
entgegenzuwirken, entscheiden sich die Menschen in Lockes Naturzustand
schlussendlich dazu, ihre natiirlichen Rechte auf Selbstdurchsetzung aufzu-
geben. Sie schliessen sich mit anderen Individuen zu einer Gemeinschaft?*
zusammen. Fasst eine Person den Entschluss, dieser beizutreten, stimmt sie
zu, deren Recht zu gehorchen (Klosko 2011, 719).25 Auf diese Weise entsteht
staatliche Autoritit durch die Einwilligung der Biirger*innen (Simmons

23 Diesen sowie die ndchsten Abschnitte tiber die méglichen Argumentationslinien fiir
eine politische Pflicht stammen - in abgednderter Form - aus meiner Masterarbeit
(vgl. Hubacher 2014, 4-12).

24 Man kann an dieser Stelle einwerfen, eine Gemeinschaft konne man nicht zwin-
gend mit einem Staat gleichsetzen. Es ist aber wohl anzunehmen, Locke habe eine
(pro-)etatische Ordnung vor Augen. Aus diesem Grund spreche ich im weiteren Ver-
lauf jeweils von ,,Staat“; auch dann, wenn in der Quelle ein anderer Begriff verwendet
wurde.

25 Bei Locke werden - wo nicht explizit anders vereinbart — Entschliisse mittels des
Mehrheitsprinzips gefasst. Die Entscheidungsgewalt der Mehrheit ist dabei aber nicht
unbegrenzt, sondern besteht nur in jenen Bereichen, welche die Zustimmenden als
staatliche Aufgabenbereiche definiert haben. Des Weiteren begrenzen die Naturrechte
die staatliche Macht (Braun, Heine, und Opolka 2008, 204-7; Klosko 2011, 719).
Aus heutiger Sicht fraglich ist die beschriankte Anzahl Personen, welche entscheiden

54

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

1979, 58) und mit ihr — gemdss der Korrelationsthese — die Pflicht zum
Rechtsgehorsam.

In Simmons’ (1979, 63-69) Augen basieren Zustimmungstheorien auf
vier Grundannahmen. Erstens besitzt jede Person ein natiirliches Recht
auf Freiheit. Dies berechtigt dazu, sich - innerhalb der Grenzen des Natur-
rechts - nach eigenem Gutdiinken zu verhalten. Zweitens kann dieses Frei-
heitsrecht nur durch eine iiberlegte und freiwillige Zustimmung zu einer
die individuelle Freiheit einschrankenden Pflicht begrenzt werden. Drittens
besitzt die Zustimmung eine Schutzfunktion, indem sie die Biirger*innen
vor Schaden seitens des Staates bewahrt. Denn nur eine Regierung, welche
sich ein Individuum ausgesucht und welcher es zugestimmt hat, besitzt
legitime Autoritdt: Man kann nicht aufgrund seines Geburtsortes an einen
unter Umstdnden tyrannischen Staat gebunden sein. Viertens ist der Staat
ein Instrument, um den Interessen seiner Biirger*innen zu dienen. Man
wird nur dann rechtmassig regiert, wenn man dem Staat (sowie seiner Exe-
kutive) zustimmt und damit impliziert, die staatlichen Organe handelten
im Interesse der Bevolkerung. Auf diese Weise stellen die zustimmungsba-
sierten Ansatze die Interessen der Biirger*innen ins Zentrum.

Ein bedeutendes Problem fiir die Zustimmungsansatze bildet die fehlen-
de explizite Zustimmung zu staatlicher Autoritit vieler Biirger*innen in
existierenden Staaten (Kramer 2008b, 180). Bereits Locke erkannte diese
Problematik, weshalb er auf das Konzept der stillschweigenden Zustimmung
verwiesen hat. Gemiss ihm reicht Besitz oder aus der Gemeinschaft ge-
zogener Nutzen fiir eine politische Pflicht aus (Klosko 2011, 719). Wire
Locke mit dieser Argumentationslinie erfolgreich, besdssen fast alle Bewoh-
ner*innen eines Staates automatisch eine politische Pflicht. Klosko (2011,
720) argumentiert, auf diese Weise beraube Locke aber die Zustimmung
ihrer moralischen Signifikanz. Die gesamte Argumentation, wie aus dem
Naturzustand mittels Zustimmung ein Staat entsteht, scheint ziemlich un-
notig, wenn am Ende (fast) alle automatisch eine Gehorsamspflicht besit-
zen.?® Lockes Argument der stillschweigenden Zustimmung verweist eher
auf andere Prinzipien wie Fairness (vgl. Abschn.2.2.2) oder Dankbarkeit

darf. Bei Locke ist dieses Recht auf die ,Vollbiirger - d. h. Ménner mit Eigentum -
limitiert (Schmidt 2019, 49).

26 Es mag Fille geben, in denen man durch Inaktivitit Zustimmung ausdriicken kann.
Doch beziiglich einer inhaltsunabhéngigen und so weitreichenden Pflicht, ist impli-
zite Einwilligung in meinen Augen eine dusserst fragwiirdige und schwache Begriin-
dung der Verpflichtung zum Rechtsgehorsam.

55

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

(vgl. Abschn.2.2.3). Doch selbst wenn es sich bei ,stillschweigender® um
sechte” Zustimmung handelt, ist es fraglich, ob sie eine Person zum Rechts-
gehorsam zu verpflichten vermag. So weist Dworkin (1986, 192-93) auf ein
praktisches Problem hin: Heutzutage ist faktisch die gesamte Landmasse
Teil eines staatlichen Territoriums.?”” So kann man nur einen Staat gegen
einen anderen eintauschen. Uberdies ist es schwierig, gewissen staatlichen
Dienstleistungen (6ffentliche Sicherheit oder Landesverteidigung) auszu-
weichen. Und selbst wenn man dies kann, waren die ,Kosten“ bzw. der
Aufwand dafiir enorm hoch.

Eine Alternative zu stillschweigender wire hypothetische Zustimmung.
Man konnte sagen, die Biirger*innen willigten als rationale Individuen —
etwa aufgrund ihres Eigeninteresses — ein, dem Staat die Autoritdt zu ver-
leihen, fiir sie bindende Gesetze zu erlassen. Anstelle davon, danach zu
fragen, ob die Biirger*innen dem heutigen staatlichen Institutionengefiige
zugestimmt haben, ist die Frage eher, zu welchen gesellschaftlichen Arran-
gements idealisierte Biirger*innen ihre Einwilligung gédben (D’Agostino,
Gaus, und Thrasher 2012). Ein Beispiel eines solchen Ansatzes ist Rawls’
(2002, 357) Theorie, die auf einen Gesellschaftsvertrag zwischen rationalen
Individuen setzt. Die Menschen treten im Urzustand hinter den ,Schleier
des Nichtwissens“?®, um die grundlegenden Prinzipien der Gerechtigkeit
zu bestimmen. Gegen die Idee eines auf hypothetischer Zustimmung ba-
sierenden Vertrages wenden Kritiker*innen oft ein, ein solcher sei nie
geschlossen worden. Aus diesem Grund konne er weder den Staat noch die
Biirger*innen zu gewissen Handlungen verpflichten (Kymlicka 2002, 61;
Stemmer 2002, 14). Ronald Dworkin (1984, 253) dussert sich beziiglich des
Rawls’schen Gesellschaftsvertrages ebenfalls in diese Richtung: Ein hypo-
thetischer stellt keinen eigentlichen, bindenden Vertrag dar. Eine mégliche
Antwort auf diese Kritik ist — wie dies beispielsweise Stemmer (2002) in
seinem Essay ,Moralischer Kontraktualismus® tut — sich vom Vertrag als
Grundlage fiir Rechte und Pflichten zu entfernen. Das rationale Interesse
aller Beteiligten selbst begriindet bindende moralische Normen. Auf diese
Weise scheint es moglich, dem hier beschriebenen Einwand zu begegnen.

27 Die Ausnahmen sind klein an der Zahl (z. B. die Antarktis). Einige weitere Gebiete —
etwa Kashmir - werden von mehreren Staaten beansprucht (Morris 2011, 544).

28 Dieser Schleier ist eine kiinstliche Informationsbeschrankung. Dadurch sollen unfai-
re Regelungen verhindert werden. Egoistische Interessensabwégungen sind aus dem
Entscheidungsprozess ausgeschlossen, da alles relevante Wissen iiber die eigene Posi-
tion sowie jene der Vertragspartnerinnen und -partner in der Gesellschaft geloscht ist
(Braun, Heine, und Opolka 2008, 464).

56

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

Denn nicht die hypothetische Zustimmung konstruiert die moralische
Verpflichtung. Sie ist lediglich ein Gedankenexperiment, welches auf den
rationalen Charakter eines Sollens hinweist. Dieser legitimiert erst eine
moralische Pflicht.

2.2.2 Fairness: Den gerechten Anteil tragen

Bereits im Zusammenhang mit stillschweigender Zustimmung habe ich
Fairness als ein mogliches Prinzip, welches die politische Pflicht zu begriin-
den vermag, erwdhnt. Es wurde in der philosophischen Diskussion insbe-
sondere in der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts ziemlich prominent
(Kramer 2008b, 180). Unter anderem die empirische Sozialpsychologie lie-
fert Indizien fiir die Relevanz des Prinzips, da Fairness fiir Menschen eine
wichtige Stellung einnimmt, wenn es um die Motivation geht, die Gesetze
zu befolgen (Rinderle 2005, 167). Die Hauptfragen, welche Fairnessansitze
beantworten miissen, sind, in welchem Kontext das Prinzip relevant ist
und wie es in diesem eine bindende Pflicht zu begriinden vermag (Klosko
1987b, 354).

Eine breit rezipierte Formulierung des Fairnessprinzips stammt von
H.L.A. Hart (1955):

[W]hen a number of persons conduct any joint enterprise according to
rules and thus restrict their liberty, those who have submitted to these re-
strictions when required have a right to a similar submission from those
who have benefited by their submission. The rules may provide that
officials should have authority to enforce obedience and make further
rules, and this will create a structure of legal rights and duties, but the
moral obligation to obey the rules in such circumstances is due to the
co-operating members of the society, and they have the correlative moral
right to obedience. (185).

Fiir Hart entsteht somit aus den gewéhrten Vorteilen eine Pflicht, seinen
fairen Anteil an den ,Kosten einer kooperativen Unternehmung zu tra-
gen und sich deren Regeln zu beugen. Das Sollen besteht gegeniiber den
anderen Teilnehmenden, weil erst die gemeinsame Kooperation Vorteile
ermOglicht. Eine weitere breit rezipierte Formulierung des Fairnessprinzips
stammt von Rawls ([1964] 1999):

Suppose there is a mutually beneficial and just scheme of social cooper-
ation, and that the advantages it yields can only be obtained if every-

57

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

one, or nearly everyone, cooperates. Suppose further that cooperation
requires a certain sacrifice from each person, or at least involves a certain
restriction of his liberty. Suppose finally that the benefits produced by
cooperation are, up to a certain point, free: that is, the scheme of cooper-
ation is unstable in the sense that if any one person knows that all (or
nearly all) of the others will continue to do their part, he will still be able
to share a gain from the scheme even if he does not do his part. Under
these conditions person who has accepted the benefits of the scheme is a
bound by a duty of fair play to do his part and not to take advantage of
the free benefit by not cooperating. (122).

Ahnlich wie bei Hart, so muss bei Rawls ebenfalls ein aktives kooperatives
Unterfangen vorhanden sein. Dieses muss fiir alle Beteiligten von Vorteil
sowie gerecht sein. Durch die Kooperation im Rahmen des Unternehmens
werden die Freiheiten der Involvierten zumindest beschrinkt und der
Erhalt von Vorteilen ist nicht (in jedem Fall) davon abhingig, dass alle
ihren Teil beitragen. Im Gegensatz zu Hart fiigt Rawls mit dem expliziten
Verweis, Vorteile miissten akzeptiert sein, einen voluntaristischen Unterton
hinzu.?® Rawls’ und Harts Formulierungen folgend kénnen wir die Idee
hinter dem Fairnessprinzip folgendermassen fassen: Profitieren wir von
einem kooperativen Unterfangen besitzen wir eine Pflicht, unseren ange-
messenen Anteil an diesem beizutragen. Fairness impliziert Gegenseitigkeit
in Bezug auf die Verteilung von Nutzen sowie Lasten und begriindet eine
Pflicht, nicht als Trittbrettfahrer*in von den Bemiihungen anderer zu pro-
fitieren (J. Wolff 1995, 92). Wollen wir dieses Prinzip als Grundlage fiir
die politische Pflicht nutzen, hat dies Konsequenzen fiir unser Verstindnis
politischer Gemeinschaften. Bei diesen muss es sich um ein System der
sozialen Zusammenarbeit (nach Rawls) oder ein gemeinsames Unterfangen
(nach Hart) handeln. Damit sind politische Gemeinschaften gezwungener-
massen kooperative Unterfangen im grossen Massstab (Simmons 1979, 116).
Ferner bindet in diesem Kontext eine politische Pflicht nicht gegeniiber
dem Staat respektive gegeniiber der politischen Gemeinschaft, sondern
gegeniiber den Mitbiirger*innen als Teilnehmer*innen des kooperativen
Systems. Simmons (1979, 115) weist auf gewisse Gemeinsamkeiten zu den
Zustimmungsansatzen hin. Wie deren Vertreter*innen betonen jene, die auf

29 Simmons (1979, 90-95) pladiert dafiir, Harts Formulierungen ebenfalls auf eine Art
zu lesen, die Akzeptanz als Voraussetzung fiir Pflichten aufgrund des Fairnessprinzips
vorsieht (vgl. Abschn. 4.1.4).

58

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

Fairness setzen, ebenfalls die freiwillige Entstehung der Pflicht.>? Dies be-
deutet aber nicht, Fairness sei eine spezielle Art der Zustimmung. Schliess-
lich beruht die Verpflichtung nicht auf einer zustimmenden Handlung,
einem Versprechen, einem Vertrag oder etwas Ahnlichem. Die bewusste
oder unbewusste Akzeptanz von Vorteilen begriindet die Verpflichtung.

Die Idee, von einem kooperativen Unterfangen zu profitieren, verpflichte
dazu, seinen angemessenen Teil beizutragen, mag vielen intuitiv angemes-
sen erscheinen. Fairness als Grundlage fiir eine Pflicht ist insbesondere
dann iiberzeugend, wenn es um exklusive oder ausschliessbare Vorteile
geht. Georg Klosko (1987b, 355) nennt als Beispiel eine Person, die an
einem gemeinsamen Abendessen unter Freunden teilnimmt, bei dem jeder
etwas zu Essen mitbringt. Wie Robert Nozick (1974, 90-95) mit seiner
Kritik zeigen kann, ist ein Verstindnis von Fairness problematisch, das al-
leinig auf Erhalt von Vorteilen abstellt. Reicht es aus, argumentiert Nozick,
lediglich von einer kooperativen Praxis oder Institution zu profitieren, da-
mit eine Gehorsamspflicht entsteht, gilt dies auch fiir ungewollte Vorteile.
Muss ich, fragt sich Nozick beispielsweise, einer Person ein Buch bezahlen,
welches diese ohne mein Wissen in meinen Garten wirft? Intuitiv stimmten
die meisten wohl zu, dass dies nicht der Fall sein kann. Neben diesem
Gegenbeispiel fithrt er noch ein weiteres komplexeres an. Nozick stellt sich
eine Gruppe von Nachbar*innen vor, welche sich zusammenschliessen, um
ein Unterhaltungsprogramm zu organisieren. Sie vereinbaren, jede Person
aus der Nachbarschaft soll an einem Tag im Jahr das Programm organisie-
ren. N lebt in dieser Nachbarschaft und hat manchmal das Fenster geéfinet,
um zuzuhoren. Somit kam N in den Genuss von Musik, guten Witzen
usw. Nach 138 Tagen wire es an N, das Programm zu organisieren. Ist
N dazu verpflichtet, dies zu tun? Nozick verneint dies in meinen Augen
gerechtfertigterweise. Denn weshalb sollte N die Nachteile fiir etwas tragen,
dem sie sich nicht entziehen kann?

Obwohl ich Nozick zustimme, in beiden Fillen eine Verpflichtung abzu-
lehnen, sprechen seine Beispiele nicht zwingend gegen das Fairnessprinzip.
Beim ersten Beispiel des Biicherwerfens fallt zum Beispiel auf, dass es sich
um einen vergleichsweisen trivialen Vorteil handelt. (Je nach Qualitdt der
Biicher muss man vielleicht gar von einem Nachteil sprechen.) Der geringe

30 Eine freiwillige Handlung begriindet die politische Bande zwischen dem Individu-
um und der Gesellschaft. Derweil aber bei den zustimmungsbasierten Ansitzen die
Handlung tiberlegt sein muss, entfdllt diese Bedingung bei den Fairnessbefiirwor-
ter*innen (Simmons 1979, 115).

59

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

Wert der erhaltenen Vorteile ist nicht nur im ersten Beispiel gegeben, es
ist ein Problem in allen Beispielen, die Nozick gegen das Fairnessprinzip
anfiihrt (Klosko 1987a, 246; Simmons 1979, 119). Diesem Gedanken folgend
kénnen wir eine Einschrankung formulieren, welche die Kraft von Nozicks
Kritik zu schwichen vermag: Erhaltene Vorteile miissen nicht trivialer Na-
tur sein, um iiber das Fairnessprinzip eine Pflicht zu begriinden. Nozick
(1974, 94) nennt dies Einschrankung selbst als eine (minimale) Verbesse-
rung des Fairnessprinzips. Beflirworter*innen des Fairnessansatzes konnen
in der Konsequenz argumentieren, der Erhalt von Vorteilen entfalte nur im
Fall von gewichtigen Vorteilen verpflichtende Kraft (z. B. Klosko 1987a).3!
Eine weitere Moglichkeit ist, Rawls’ Hinweis auf Akzeptanz aufzuneh-
men. So weist etwa Simmons (1979, 129) auf diese Unterscheidung hin.
Einen Vorteil zu erhalten ist nicht dasselbe, wie einen zu akzeptieren.
Widersetzt man sich (erfolglos) einem Vorteil oder kommt ohne sein Wis-
sen in dessen Genuss, so fillt der Nutzen in die erste Kategorie. Von
~akzeptiert® kann man dagegensprechen, wenn man aktiv versucht hat,
den Vorteil zu erhalten, oder bewusst und willentlich zu diesem Nutzen
gekommen ist. Intuitiv scheint das Fairnessprinzip nur auf den zweiten
Fall zuzutreffen. Man konnte argumentieren, es sei unfair, eine Person
durch einen unbewussten oder ungewollten Nutzen zu verpflichten. Folg-
lich besitzt man einerseits keine Pflicht, das Buch zu bezahlen, selbst
wenn man das Fairnessprinzip akzeptiert. Das Beispiel mit dem Unterhal-
tungsprogramm présentiert sich komplexer. Weder wurden die Vorteile
aufgezwungen noch haben andere, ausserhalb der individuellen Kontrolle
liegende Griinde zu ihrem Erhalt gefiihrt. Gemass Simmons (1979, 129-30)
ist es grundsatzlich mdoglich, sich solchen Vorteilen® zu entziehen, der
Aufwand dafiir ist aber dusserst gross.>* Es scheint daher auch in diesem
Fall nicht fair zu sein, N zu verpflichten, das Programm zu organisieren,

31 Im Abschn. 4.1.4 gehe ich auf Simmons’ Kritik dieser Position ein. Er argumentiert,
die Autor*innen, die diese Strategie wihlen, wiirden im Grunde genommen auf
andere Prinzipien und Pflichten ausweichen, um ihre Position zu begriinden.

32 Wirtschaftswissenschaftler*innen denken gemiss Simmons (1979, 129-30) an solche
»offenen” Vorteile, wenn sie von offentlichen Giitern sprechen. Diese zeichnen sich
durch zwei Eigenschaften aus. Erstens sind sie nicht rivalisierend, ihr Konsum beein-
trachtigt deren Nutzung durch andere Personen nicht. Zweitens handelt es sich um
nicht ausschliessbare Giiter, man kann niemanden an der Nutzung hindern (Brunetti
2006, 75).

33 Um mich dem Schweizer ,,Gut“ offentliche Sicherheit zu entziehen, ware ich bei-
spielsweise gezwungen das Land zu verlassen.

60

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

nur weil sie ihren Lebensstil nicht verdnderte, um sich dem Programm zu
entziehen.?* In diesem Punkt kann man mit Nozick einig sein, ohne das
Fairnessprinzip abzulehnen. Sein Beispiel deutet aber auf einen wichtigen
Aspekt hin. Stellt man sich ndmlich die Frage, unter welchen Bedingungen
N eine Pflicht besdsse, kommt man schnell auf eine Antwort: Wenn sie
Teil der kooperativen Unternehmung ist. Dabei ist es aus dem Fairness-
blickwinkel nicht relevant, ob sie sich der Anforderung bewusst war, einen
Tag fiir das Unterhaltungsprogramm aufwenden zu miissen. Ausreichend
ist Ns Verhalten, welches sie mindestens als Passivmitglied ausweist. Sie
muss demnach die Vorteile akzeptiert haben oder anderweitig in einem
moralisch relevanten Sinn Mitglied des Unterfangens sein. Daraus lassen
sich Anspriiche der anderen Mitglieder auf angemessene Unterstiitzung
ableiten. Diese konnen auch beinhalten, Zeit fiir das Unternehmen aufzu-
wenden, weil dies sich im richtigen Kontext etwa aus der Rolle als Mitglied
ergibt. Es konnen auch andere moralische Prinzipien wie Giite oder eine
natlirliche Pflicht, gerechte Institutionen zu unterstiitzen, sein, die hier eine
Pflicht generierende Rolle spielen. Folglich kann der Erhalt von Vorteilen
zwar verpflichten; nicht aber auf Basis von Fairness. Trifft diese Uberlegung
zu, so widerspricht dies der Argumentation von Autor*innen wie Klosko
(1987a). Kann lediglich Akzeptanz Pflichten begriinden, ist es aber fraglich,
ob geniigend Biirger*innen die Vorteile akzeptiert haben, die ihnen Staaten
bieten (vgl. Abschn. 4.1.4). Damit ist es fraglich, ob Fairnessansétze unter
dem Status quo eine politische Pflicht zu begriinden vermogen.

Falls Fairness trotzdem - fiir sich allein genommen - eine politische
Pflicht begriinden kann, ergeben sich weitere Probleme. M. B.E. Smith
(1973, 957) argumentiert, Fairnessiiberlegungen seien nur dann relevant,
wenn individuelle Regelverletzungen die kooperative Unternehmung ge-
fahrdeten. Gehorchen einige Personen dem Recht nicht, entstehen daraus
aber fiir die anderen Biirger*innen weder zwingend Nachteile noch ist der
Staat als Ganzes gefdhrdet. Deshalb schlussfolgert Smith, man kénne mit
Fairness keine politische Pflicht begriinden.>> Ronald Dworkin (1986, 194)

34 Sie hitte sich dem Programm entziehen kénnen. So wire es ihr moglich gewesen, auf
offene Fenster zu verzichten oder ihr Haus nicht mehr zu verlassen. Ebenfalls hatte
sie aus der Nachbarschaft fortziehen konnen.

35 Man konnte hier antworten, es sei vom Standpunkt der Fairness aus immer amora-
lisch, die Regeln zu verletzen (Dagger und Lefkowitz 2014). Ob dies zutrifft, hangt
meiner Meinung nach von der Frage ab, was ,seinen fairen Anteil tragen® bedeutet.
Nimmt man an, die Gewédhrung von Vorteilen sei ein zentrales Element des Fairness-
prinzips, kann man argumentieren, Fairness verpflichte, diese nicht zu gefahrden.

61

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

weist auf eine weitere Schwierigkeit hin. Fiir ihn profitieren wir dann von
einer Gemeinschaft, wenn wir — im Vergleich wie es sonst wére — besser-
gestellt werden. Doch was bedeutet es, zu sagen, man sei, im Vergleich
dazu, wie es sonst wire, bessergestellt? Das Prinzip ist zu stark, wenn man
zeigen muss, dass jede*r Biirger*in im politischen System X bessergestellt
ist als in allen anderen mdglichen, welche sich an Xs Stelle hatten entwi-
ckeln konnen. Unter dieser Voraussetzung ist es dusserst unwahrscheinlich,
eine politische Pflicht zu legitimieren. Reicht es aus, sagen zu konnen,
alle Biirger*innen seien im Vergleich zu einer Situation ohne politische
Organisation bessergestellt, ist das Prinzip zu schwach. Denn dann ist eine
politische Pflicht zu einfach zu begriinden.

Sollten auch diese Punkte unbegriindet sein, stellt sich die Frage, ob
wir Staaten als kooperative Unterfangen im grossen Massstab verstehen
konnen. Angesichts des Charakters und der Organisation moderner Staa-
ten (unpersonlich, zwangsbewehrtes Recht) sowie der Tendenz, nicht zu
kooperieren, ist Simmons (2001, 40-42) skeptisch, ob modernen Demokra-
tien ein kooperativer Charakter zuzusprechen ist. Im Rahmen des konser-
vativen Projektes, die Autoritat existierender Staaten zu begriinden, miissen
Vertreter*innen eines Fairnessansatzes folglich diverse Herausforderungen
meistern.

2.2.3 Dankbarkeit verpflichtet

Dankbarkeit als Grundlage der politischen Pflicht ist in der zeitgendssi-
schen Literatur eher selten (Dagger und Lefkowitz 2014, Abschn. 4.2).36
Eine dieser wenigen Autor*innen, welche auf dieses Prinzip setzen, ist
Walker (1988). Ausgangspunkt ist der Nutzen, welchen Individuen aus dem
Staat ziehen (Klosko 1989, 352); darin besteht eine gewisse Ahnlichkeit zu

Verletzt man nun einige wenige Regeln, dann sind die Vorteile in einem Staat nicht
automatisch in Gefahr. Trifft dies zu, muss man dann - und nur dann - dem
Recht gehorchen, wenn ein Nichtbefolgen die zu gewédhrenden Vorteile gefahrdet.
Demnach briuchte man ein anderes Prinzip, um eine allgemeine politische Pflicht zu
begriinden.

36 Die Idee, Dankbarkeit sei relevant dafiir, eine politische Pflicht zu begriinden, ist
indes aber nicht neu und findet sich bereits in Platons Dialog Kriton. Sie ist aber
kaum die einzige oder primére Begriindung fiir ein politisches Sollen (Dagger und
Lefkowitz 2014, Abschn. 4.2). Ein aktuelles Beispiel eines solchen Ansatzes findet sich
etwa bei Rinderle (2005), fiir welchen Dankbarkeit eine entscheidende Rolle in seiner
Argumentation spielt.

62

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

Fairnessansétzen. Walker (1988, 205) argumentiert folgendermassen: Eine
Person, welche von X profitiert hat, besitzt aufgrund ihrer Dankbarkeit
eine Pflicht, nicht entgegen Xs Interessen zu handeln.?” Jede*r Biirger*in
hat in der einen oder anderen Form einen Nutzen aus dem Staat gezogen.
Deshalb besitzen sie diesem gegeniiber eine Dankbarkeitspflicht, nicht ent-
gegen seinen Interessen zu handeln. Rechtsbriiche laufen diesen zuwider.
Ergo ist jede*r Biirger*in verpflichtet, dem Recht Folge zu leisten.

Ab wann soll man dankbar sein? Fiir den hier angestrebten Uberblick
reicht es aus, eine kurze — und dadurch auch etwas undifferenzierte - Ant-
wort zu geben. Dankbarkeit im engeren Sinne schulden wir einer Person,
deren Verhalten uns einerseits einen Vorteil gebracht und anderseits fiir
sie einen signifikanten Aufwand bedeutet hat.3® Was ,signifikant“ genau be-
deutet, lasse ich bewusst offen. Es ist momentan ausreichend, zu sagen, ab
einem bestimmten Punkt habe man eine Dankbarkeitspflicht, ohne diesen
weiter zu bestimmen.

Zwei Punkte sind, wie Dagger und Letkowitz (2014, Abschn. 4.2) beto-
nen, zentral, damit Dankbarkeit eine allgemeine politische Pflicht zu be-
griinden vermag. Erstens muss man darlegen, ob man iiberhaupt gegeniiber
(staatlichen) Institutionen dankbar sein kann. Viele Personen bejahten dies
wohl intuitiv. Fiir sie besitzt ein Individuum, welches von einer Instituti-
on in einer Form profitiert hat, eine Dankbarkeitspflicht. Fiir Simmons
(1979, 188) ist dies aber ein Fehler, der sich daraus ergibt, eine Institution
als eine - wenn auch komplexe - Gruppe von Individuen zu verstehen.
Aus soziologischer Sicht erbringen Institutionen Leistungen fiir die Gesell-
schaft und bestehen nach innen aus routinierten Verhaltensmustern und
Rollenbeziehungen (Weymann 2007, 127). Demnach ist eine Institution ein
informeller oder formeller Beziehungs- und Verhaltenskomplex. Gegeniiber
einem solchen Dankbarkeit zu verspiiren, ist kontraintuitiv. Simmons (1979,
188) erklart weiter, das Gefiihl, Institutionen Dankbarkeit zu schulden, be-
ruhe auf einer Verwechslung. Man ist einer Person und nicht der Institution

37 Hier kénnte man einwenden, der Staat sei keine Entitit und konne folglich keine
eigenen Interessen besitzen. Im Zusammenhang mit der politischen Pflicht wider-
spricht etwa Dworkin (1986, 186-89) dieser ,,pragmatischen Kritik. Fiir ihn schrankt
die pragmatische Sichtweise die Moglichkeiten, gegen allféllige Verletzungen der
rechtlichen Integritdt bzw. Kohdrenz zu argumentieren, ein.

38 Die zweite Bedingung unterscheidet Dankbarkeit im engeren von jener im weiteren
Sinne. Ergibt sich fiir ein Individuum aus dem Verhalten einer Person ein Vorteil,
ohne dass diese dafiir einen signifikanten Aufwand auf sich nehmen musste, entsteht
kaum eine wirklich starke Pflicht. Ein ,Danke® diirfte dann ausreichen, um dieser
nachzukommen.

63

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

an sich dankbar. Handelt diese Person aber ohne signifikanten Aufwand,
so besitzt man nur eine schwache Dankbarkeitspflicht. Erst wenn sie mehr
tut, als sie im Rahmen ihrer Funktion miisste, entsteht eine starke Dankbar-
keitspflicht (vgl. auch Abschn. 4.1.3). In den meisten Fallen, in welchen wir
durch eine Person einen Vorteil erhalten, ist diese Bedingung wohl nicht
erfiillt. Folglich liegt ,,nur® eine schwache Dankbarkeitspflicht vor.

Der zweite Punkt, welchen Dagger und Lefkowitz (2014) erwihnen,
betrifft die ,Stdrke® der Dankbarkeitspflicht. Die Biirger*innen haben
durch den Staat einen signifikanten Nutzen. Klosko (1989, 353) deutet
in diesem Zusammenhang auf ein dhnliches Problem hin, welches Smith
beziiglich des Fairnessprinzips erwéhnt (vgl. Abschn.2.2.2). Befolgt eine
Person die Gesetzte nicht, so gefdhrdet dies die staatlichen Vorteile nicht
automatisch.®® Man konnte daher argumentieren, eine politische Pflicht
aufgrund von Dankbarkeit bande uns nur in jenen Fillen, in denen sich
eine Regelverletzung negativ auf die Vorteile auswirkt; was sich auf den
Umfang der politischen Pflicht auswirkt. Dankbarkeitspflichten scheinen
grundsitzlich keinen ,starken” Charakter zu besitzen. In Fillen, in denen
die politische mit einer anderen moralischen Pflicht im Konflikt steht,
driickt sich die ,Starke® der Pflicht zum Rechtsgehorsam darin aus, ob sie
das konkurrierende Sollen tGbertrumpft. Je schwicher sie ist, desto seltener
wird dies zutreffen. Dankbarkeitspflichten sind laut Klosko (1989, 355) eher
schwach und diffus. Er verweist auf Simmons, fiir welchen es sich um
eine moralische Anforderung handelt, die Interessen der Gonnerin bzw.
des Gonners zu beriicksichtigen. Ubertragen auf den Staat bedeutet dies,
dass es fiir Biirger*innen ausreicht, Riicksicht auf Gesetze zu nehmen, um
ihrer Dankbarkeitspflicht nachzukommen. Dem Recht effektiv gehorchen
miissen sie nicht.

Selbst wenn die genannten Punkte nicht gegen Dankbarkeit als Grundla-
ge fiir die politische Pflicht sprachen, so scheint sie die Legitimitét einer
Autoritdt vorauszusetzen. Nehmen wir einmal arguendo an, eine Dank-
barkeitspflicht wire in der Lage, uns gegeniiber einer Autoritdt politisch
zu binden. Haben wir von A profitiert, besitzen wir folglich eine Pflicht
gegeniiber A, nicht entgegen ihrer Interessen zu handeln. Doch was ist,
wenn es sich bei A um eine mafidse Organisation handelt, die nach einem
Biirgerkrieg in einer Stadt wieder fiir Ruhe und Ordnung sorgt? Davon

39 Bezahlt beispielsweise ein Individuum seine Steuern nicht, hat dies fiir den Staat aufs
Gesamtbudget gesehen kaum Folgen (Klosko 1989, 353).

64

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

profitiere ich zwar und vielleicht bin ich A dafiir sogar dankbar. Es ist aber
kontraintuitiv, wenn daraus eine Gehorsamspflicht gegeniiber A erwéchst.
Erst wenn A einen gewissen Legitimitétsgrad aufweist, entsteht eine (star-
ke) Verpflichtung gegeniiber A.4°

2.2.4 Naturliche Pflicht: Gerechte Institutionen sind zu unterstiitzen

Bisher habe ich die Begriffe ,,Pflicht und ,Verpflichtung® als Synonyme ver-
wendet. Fiir John Rawls besteht jedoch ein Unterschied (Dagger und Lef-
kowitz 2014, Abschn. 4.5). Um eine Verpflichtung (obligation) zu besitzen,
muss man entsprechend handeln; beispielsweise einen Vertrag abschliessen
oder ein Versprechen abgeben. Eine Pflicht (duty) dagegen hat man auch
ohne sein Zutun. Laut Rawls besitzen nun die wenigsten Biirger*innen
eine politische Verpflichtung, da sie die Voraussetzungen dafiir nicht erfiillt
haben. Jede Person, so Rawls weiter, hat aber eine natiirliche, auf Gerech-
tigkeit beruhende Pflicht, gerechte Institutionen zu unterstiitzen und sich
diesen zu ,unterwerfen® Bei Rawls tritt folglich diese natiirliche Pflicht an
die Stelle der politischen Verpflichtung.

Daraus ergeben sich mindestens zwei Probleme. Erstens liegt ein sprach-
liches vor. Sowohl im philosophischen als auch im alltdglichen Sprachge-
brauch besteht die Tendenz, ,Pflicht® und ,Verpflichtung® als Synonyme
zu verwenden. So sprechen wir oft von einer Pflicht, ein Versprechen zu
halten, oder von einer Verpflichtung, die Wahrheit zu sagen (Dagger und
Lefkowitz 2014, Abschn. 4.5). An sich ist dies kein wirkliches Argument,
sondern eher ein Indiz gegen die strikte Differenzierung zwischen ,,Pflicht*
und ,Verpflichtung“# Des Weiteren, so etwa Dagger und Lefkowitz (2014),
argumentieren jene, welche den Rawls’schen Ansatz wihlen, meistens, die
politische Verpflichtung basiere auf einer natiirlichen Pflicht. Deshalb kom-
men Sie zum Schluss, aus dieser scharfen Trennung ergibe sich kein Mehr-

40 Diesen Kritikpunkt hat eine gewisse Ahnlichkeit zum Problem des ,Gruppencharak-
ters* (vgl. Abschn.2.2.5), sowie zu Joseph Raz’ (1987) Kritik an der Rolle, welche
Zustimmung in der Legitimation von Autoritdten spielt (vgl. Abschn. 4.4.1). Zusam-
men weisen sie auf die Schwierigkeiten hin, die sich daraus ergeben, die Frage
nach legitimer politischer Autoritit und jene danach, ob wir eine politische Pflicht
besitzen, zu vermischen (vgl. Abschn. 2.2)

41 Nur weil die sprachliche Praxis die beiden Begriffe ,,Pflicht“ und ,Verpflichtung® als
Synonyme verwendet, kann daraus nicht automatisch folgen, dass dies auch so sein
soll.

65

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

wert.#? Das zweite Problem ergibt sich aus der Besonderheitsbedingung.
Laut Simmons (1979, 31) ist eine politische Pflicht eine moralische Anforde-
rung, welche eine Person an einen spezifischen Staat bindet. Eine natiirli-
che Pflicht in Rawls Sinn erfiillt dies aber nicht, da sie uns gegeniiber allen
gerechten Institutionen verpflichtet. Gemass Dworkin (1986, 193) ist dies
wegen der Legitimationsfunktion politischer Autoritit problematisch. Er
argumentiert, Rawls natiirliche Pflicht konne die politische Verpflichtung
nicht stark genug an einen Staat binden. Somit kann Rawls’ natiirliche
Pflicht zwar ein allgemeines Sollen begriinden, gerechten Institutionen zu
gehorchen, doch vermag es nicht die besondere Verbindung zwischen Indi-
viduum und Staat zu erkldren.

[The duty to be just ...] does not show why Britons have any special
duty to support the institutions of Britain. We can construct a practical,
contingent argument for the special duty. Britons have more opportunity
to aid British institutions than those of other nations whose institutions
they also think mainly just. But this practical argument fails to capture
the intimacy of the special duty. It fails to show how legitimacy flows
from and defines citizenship. (Dworkin 1986, 193).

2.2.5 Mitgliedschaft als Grundlage der politischen Pflicht

Beflirworter*innen eines auf Mitgliedschaft basierenden Ansatzes verstehen
die politische Pflicht als ein ,assoziatives“ Sollen (Dagger 2000, 104). Kra-
mer (2008b, 181) argumentiert, assoziative Ansdtze zielten nicht darauf ab,
eine ,Blankopflicht® zu begriinden, sondern suchten eine politische pro
tanto Verpflichtung, welche weder vollkommen umfassend anwendbar ist
noch einen vollig inhaltsunabhéngigen Charakter besitzt. Etwa fiir Ronald
Dworkin (1986, 176-216) handelt es sich beim politischen Sollen um eine
Pflicht, welche von unserer Zustimmung unabhangig ist. Relevant ist eine
spezielle Verantwortung, welche die soziale Praxis einer Mitgliedschaft in
einer biologisch oder sozial definierten Gruppe beimisst. Pflichtinhalt und
-umfang muss man mittels eines interpretativen Prozesses identifizieren.
Damit aber tiberhaupt eine Verpflichtung besteht, muss die Gesellschaft
bestimmte Voraussetzungen erfiillen: Ein Staat hat die oberste Verpflich-

42 In dieser Arbeit verwende ich daher die Begriffe ,,Pflicht“ und ,Verpflichtung“ eben-
falls als Synonyme.

66

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

tung, jeder Person in seinem Einflussbereich mit gleichwertiger Sorge und
gleichwertigem Respekt zu begegnen.

Vertreter*innen einer Theorie, die Freiwilligkeit nicht voraussetzt, haben
gemiss Simmons (1996, 248-49) kein Problem damit, dass heutige politi-
sche Gemeinschaften keine freiwilligen Zusammenschliisse sind. Meistens
wird man in eine bestehende Gesellschaft hineingeboren und wird ein*e
Biirger*in, ohne sich frei dazu entschieden zu haben. Vom Standpunkt
einer assoziativen politischen Pflicht aus bedeutet dies aber — wie in der Fa-
milie auch - nicht zwingend, die Mitgliedschaft sei aufgezwungen (Dagger
2000, 106-7).

Dagger (2000, 107) weist auf weitere Punkte hin, welche assoziative An-
satze attraktiv machen. Erstens deckt sich diese Argumentation mit der In-
tuition vieler Personen, sie besdssen eine Pflicht gegeniiber dem Staat, weil
sie dessen Biirger*in seien. Fiir ein assoziatives politisches Sollen spricht
zweitens auch die Art und Weise, wie die Pflicht zum Rechtsgehorsam aus
dem Zugehorigkeitsgefiihl zu einer Gesellschaft erwéchst. Ist man ein Mit-
glied einer Gemeinschaft und denkt einerseits, deren Anliegen sei etwas,
was man sich als Mitglieder teilt, und identifiziert andererseits deren Regie-
rung als die seine, ist es einfach zu denken, man besdsse eine politische
Pflicht.

Die erste Schwierigkeit, welche sich fiir assoziative Ansitze ergibt, ist
die Analogie zwischen Staat und Familie (Dagger 2000, 107-8). Einerseits
fehlt meistens eine enge und intime Beziehung — wie man sie oft zwischen
Familienmitgliedern vorfindet — zwischen den Biirger*innen. Andererseits
kénnte durch diese Analogie ein in der Familie unter gewissen Umstdnden
angebrachter Paternalismus auf die staatliche Ebene iibertragen werden.
Meiner Meinung nach verkennt diese Kritik aber die Rolle, welche die
Familienanalogie spielt. Es geht nicht darum zu postulieren, das politische
Sollen sei dieselbe Art Rollenpflicht, wie man sie in der Familie vorfindet.
Die Argumentation zielt vielmehr darauf ab, zu zeigen, dass es sich um
eine Rollenpflicht handelt. Dies verpflichtet nicht automatisch dazu, einen
im familidren Umfeld legitimierten Paternalismus auf staatlicher Ebene
zu verteidigen.** Dariiber hinaus sind nicht die Gefiithle der Mitglieder,
sondern deren Attitiide relevant, d. h. eine enge und intime Beziehung ist
nicht zwingend notwendig.

43 Gegen diese Argumentation wendete Dagger (2000, 108) wohl ein, sie reduziere die
Analogie zu stark.

67

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

Ein weiterer an assoziativen Ansétzen kritisierter Punkt zielt auf die
Intuition, aufgrund der Staatsbiirgerschaft eine politische Pflicht zu besit-
zen (Dagger 2000, 108-9). Simmons (1996, 256-57) weist in diesem Zu-
sammenhang auf die Verwechslung einer gefithlten mit einer genuinen Ver-
pflichtung hin. Nur weil Personen von ,unserer Regierung® sprechen oder
ein vages Gefiihl haben, ,unserem Land® verpflichtet zu sein, muss nicht
zwingend eine echte politische Pflicht vorhanden sein. Folglich muss eine
assoziative Theorie zeigen konnen, dass es sich bei einer auf Mitgliedschaft
basierenden politischen Pflicht um eine tatsdchliche Verpflichtung handelt.
Es reicht nicht, bloss auf das Gefiihl einiger Individuen zu verweisen.

Gemiss Dagger (2000, 110-12) ist auch der ,Gruppencharakter pro-
blematisch.** Damit man von einer Gruppe sprechen kann, muss diese
zwingend Mitglieder haben. Dies gilt auch fiir moralisch verwerfliche Ver-
einigungen wie die Mafia, NSDAP etc. aber auch fiir ungerechte Staaten.
Entsteht aus Mitgliedschaft eine moralische Pflicht zum Gehorsam, so be-
sitzen diese auch Angehorige amoralischer Vereinigungen. Dies ist aber
meiner Meinung nach nur ein wirkliches Problem, wenn man assoziative
Pflichten als absolut oder enorm ,,stark® versteht. Handelt es sich aber nicht
um eine absolute Pflicht, so kann eine andere sie tibertrumpfen. Stellen wir
uns folgende Situation vor: X ist Mitglied in der mafigsen Organisation M.
Y war ebenfalls Angehorige von M, hat sich aber davon distanziert. Nun
gilt in M die Regel D, Dissident*innen seien umzubringen. X erhdlt in der
Folge den Auftrag, Y zu téten. Er besitzt die Pflicht zum Regelgehorsam.
Aus diesem Grund hat er D Folge zu leisten. Daneben besitzt er aber
eine grundsitzliche Pflicht P, Menschen nicht zu verletzen und/oder zu
toten. In Xs Fall scheint P die Verpflichtung, D gehorchen zu miissen,
zu bertrumpfen. Was wiére aber nun, wenn D weniger dramatisch wire?
Ob die Regeln zu befolgen sind, héngt von der ,Stirke® der assoziativen
Pflicht ab.*> Man kann sich zudem fragen, ob aus jeder Mitgliedschaft
in einer Gruppe eine Gehorsamspflicht entsteht. Dworkin (1986, 198-201;
2011, 315) - wie oben bereits erwdhnt — verneint dies. Fir ihn kann aus
dem Ist, dem Mitgliedsein, nicht automatisch ein Sollen, eine Verpflichtung

44 Wie das Problem, dass Dankbarkeit Legitimitét voraussetzt (vgl. Abschn. 2.2.3), und
Raz’ (1987) Kritik an Zustimmung (vgl. Abschn. 4.4.1), so stellt auch diese Schwierig-
keit die Korrelationsthese infrage (vgl. Abschn. 2.2).

45 Yael Tamir nimmt eine vergleichbare Position ein. Fiir Dagger (2000, 110-11) 16st dies
aber das Problem des Gruppencharakters nicht, da ein solcher Ansatz nicht zeigen
kann, dass Mitgliedschaft an und fiir sich wirklich eine politische Pflicht begriindet.

68

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autoritdt

zum Regelgehorsam, folgen. Erst wenn eine Gruppe bestimmte moralische
Bedingungen erfiillt, besitzen ihre Mitglieder ein assoziatives Sollen.

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autoritit

In den letzten Jahren hat die Zahl jener zugenommen, welche die Exis-
tenz einer politischen Pflicht respektive deren erfolgreiche Begriindung
verneinen (z. B. Raz 1981; Simmons 1979). Dies stellt ebenfalls die Méglich-
keit infrage, staatliche Autoritdt zu legitimieren. Die Kritiker*innen der
politischen Pflicht respektive derer Begriindungen verstehen sich zumeist
nicht als Anarchist*innen, auch wenn man ihre Position als schwach an-
archistisch qualifizieren kann. Dies impliziert folglich ein - wenn auch
schwaches — anarchistisches Momentum in der Ablehnung der politischen
Pflicht und zeugt von der Prasenz der anarchistischen Hintergrundheraus-
forderung in dieser Diskussion.

Nachfolgend lege ich dar, weshalb es angebracht ist, sich mit der Hin-
tergrundherausforderung zu beschiftigen (Abschn.2.3.1), und diskutiere
im Anschluss, ob sich Elemente identifizieren lassen, welche sich die ver-
schiedenen anarchistischen Stromungen teilen (Abschn. 2.3.2). Angesichts
der Diversitdt anarchistischer Theorien kann es aber nicht darum gehen,
auf alle Facetten und ideengeschichtlichen Entwicklungen einzugehen (fiir
eine Ubersicht iiber Hauptstrdmungen und Diskurse, siehe z.B. Loick
2017). Danach bespreche ich, in welchem Verhaltnis philosophischer und
politischer Anarchismus stehen und wie sich beide differenzieren lassen
(Abschn. 2.3.3).

2.3.1 Weshalb sollte man sich mit dem Anarchismus beschiftigen?

Gemiss Freedom House (2024) nahm im Jahr 2023 die globale Freiheit
zum 18. Mal in Folge ab. Zwar lebten gemiss dem Bericht 62 % der Weltbe-
volkerung in als teilweise frei oder frei eingestuften Staaten. In 52 Staaten
wurden aber politische Rechte und Grundrechte beschnitten. Selbst wenn
ein Staat als eine Demokratie eingestuft wird, kann man daraus nicht auf
eine freie und demokratische Gesellschaft schliessen. Colin Crouchs (2015)
Konzept der Postdemokratie besagt, heutige demokratische Staaten seien
von privilegierten Eliten gelenkt; auch wenn formell das demokratische
Prozedere noch weiterhin eingehalten wird (vgl. dazu etwa Jorke 2011;

69

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

Moufte 2011). Tiefgreifende Kritiken bestehender Verhdltnisse — wie sie der
Anarchismus anbietet — sind aber noch immer eher die Ausnahme und
werden zudem oft als nicht praktikabel, unrealistisch oder gar naiv abgetan.

Sowohl die negativen als auch die positiven Implikationen anarchisti-
scher Theorien werden — wenn iiberhaupt - in der philosophischen Dis-
kussion héufig nur oberflichlich behandelt (Franks 2010, 1; Leipold 2015,
310; Simmons [1996] 2001, 103).4¢ Diese Forschungsliicke gilt es zu schlies-
sen. Fiir die Relevanz dieses Unterfangens sprechen in meinen Augen min-
destens drei Griinde.

Der erste betrifft die Tendenz, Staaten als naturliche Tatsache zu behan-
deln. Die meisten heutigen Philosoph*innen sehen den Staat als gegebenen
Akteur der Gerechtigkeit an (Morris 2011, 544). Von dieser Position aus
kommt die Frage nicht auf, ob Staaten in einer Form legitimiert werden
konnen, sondern unter welchen Voraussetzungen sie legitim sind. Man
muss nicht so weit gehen wie David Mitrany (1976, 98) und den meisten
politischen Philosoph*innen der letzten paar Generationen vorwerfen, sie
litten an einer ,Staatsfixation” Dennoch haben wir gute Griinde, die fak-
tische Gleichsetzung von Politik oder dem Politischen und Staatlichkeit
infrage zu stellen. Erstens sind Staaten im modernen Sinne, wie wir in
Abschn. 2.1.1 gesehen haben, eine Entwicklung des 19. Jahrhunderts. Trotz-
dem hat sich Staatlichkeit als die Form politischer Organisation etabliert
und beschrinkt heute als epistemisches Regime die Diskussion. Es wire
aber falsch, aus der effektiven historischen Entwicklung zu schliessen,
diese habe zwingend so ablaufen miissen. Staaten sind eine menschliche
Erfindung, die es nicht immer gegeben hat — und auch nicht immer gege-
ben haben muss (Loick 2012, 29). Dies allein rechtfertigt die Frage, ob
eine Gesellschaft zwingend staatlich verfasst sein muss. Zweitens mégen
staatliche Institutionen fiir die Biirger*innen vorteilhaft sein. Der Staat
16st aber nicht nur Probleme, er schafft auch welche, die wir ohne ihn
wohl nicht hitten. Um abschdtzen zu konnen, ob die Vor- die Nachteile

46 In den letzten Jahren ist aber das Interesse am Anarchismus gestiegen, wovon bei-
spielsweise die anthropologischen und theoretischen Arbeiten von David Graeber
(2002, 2004, 2009) oder Arbeiten von Magda Egoumenides (2014), Nathan Jun (z. B.
2012) und Paul McLaughlin (z.B. 2007) sowie Peter Rinderle (2005) zeugen. Dazu
kommen Sammelbande wie Anarchism: A Conceptual Approach, (Franks, Jun, und
Williams 2018) oder Anarchism and Moral Philosophy (Franks und Wilson 2010).
Diese ,akademischen® Werke stellen die sprichwortliche Spitze des Eisberges dar.
Denn ausserhalb linker Gruppierungen besteht oft wenig Bewusstsein tiber das Mehr
an anarchistischer Literatur und Diskussion in den letzten Jahren (Gordon 2008, 6).

70

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autoritdt

iberwiegen, miissen wir uns mit Alternativen beschaftigen. Anarchistische
Ansitze sind vielversprechend, weil sie uns einen Kontrastpunkt geben,
der erlaubt, Bestehendes kritisch zu hinterfragen. Nur wenn wir bereit
sind, den aktuellen politischen Status quo kritisch zu hinterfragen, kénnen
wir uns bewusst und basierend auf rationalen Griinden fiir oder gegen
den Status quo entscheiden. Ohne diese kritische Abwégung drohen wir,
einem Staus-quo-Bias zu unterliegen. Menschen haben in vielen Bereichen
die Tendenz, Entscheidungen zu bevorzugen, die den (wahrgenommen)
Status quo oder Normalzustand bevorzugen. Diese Bevorzugung beruht
nicht auf einer rationalen Abwiagung, sondern auf anderen Griinden wie
beispielsweise Verlustingsten (z.B. Kahneman, Knetsch, und Thaler 1991;
Samuelson und Zeckhauser 1988). Ein Status-quo-Bias bremst politische
Verdnderungen aus (Samuelson und Zeckhauser 1988) und kann die Unter-
stiitzung und Rechtfertigung fiir ungerechtes oder moralisch fragwiirdiges
staatliches Handeln steigern (z.B. Crandall et al. 2009).4” Dies unterstreicht,
wie wichtig eine kritische Auseinandersetzung mit dem Status quo ist;
insbesondere dann, wenn es sich bei diesem um ein epistemisches Regime
handelt. Einen Status-quo-Bias zugunsten des Staates zu vermeiden kann
uns helfen, allfillige Probleme besser zu identifizieren, denen wir uns auf-
grund staatlicher Institutionen gegeniibersehen. Die anarchistische Skepsis
gegeniiber Staatlichkeit ist unter diesen Voraussetzungen ein analytisches
Hilfsmittel.

Soll die kritische Auseinandersetzung mit dem Status quo produktiv
sein, muss sie iiber einen skeptischen Blick hinausgehen. Ein solcher Blick
ist zwar wichtig, um Herausforderungen zu erkennen, jedoch nicht ausrei-
chend, um diese anzugehen. Soll das Politische die Sphére sein, in der wir
gesellschaftliche und politische Fragen und Herausforderungen verhandeln
und versuchen, diese zu beantworten, ist es notwendig, diese Herausforde-
rungen anzugehen. Wollen wir keine Antipolitik*® und damit Opposition
um der Opposition willen betreiben, dann miissen wir die kritische Aus-

47 So haben beispielsweise Crandall et al. (2009) in einer repréasentativen Studie im
us-amerikanischen Kontext festgestellt, dass die Studienteilnehmenden Folter eher
unterstiitzen und als gerechtfertigt anschauen, wenn diese gangige und langjihrige
Praxis préasentiert wird. Eine Auswirkung auf die Akzeptanz konnten die Autor*innen
aber nicht feststellen.

48 Antipolitik beschreibt - Jacques de Saint-Victor (2015) folgend - eine Haltung des
pauschalen Einspruchs, der sich iiber demokratische Standards sowie Regeln hin-
wegsetzt und Opposition um der Opposition willen betreibt. Es geht schlicht und
ergreifend darum, dagegen zu sein. Damit fithrt Antipolitik demokratische Prozesse

71

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

einandersetzung mit Vorschligen verbinden, wie man den identifizierten
Herausforderungen begegnen kann. Dafiir miissen wir aber Wahlméglich-
keiten haben und diirfen nicht in die Falle alternativloser Politik tappen. In
diesem Sinne kann uns eine Beschiftigung mit dem Anarchismus unseren
Moglichkeitshorizont erweitern. Alternativen zum Status quo zu haben,
ist eine notwendige Voraussetzung fiir eine politische Politik, d.h. eine
Politik, die mehr ist, als ein Instrument, um den Status quo zu verwalten.
Eine anarchistische Gesellschaft wire radikal anders aufgebaut, als wir
dies aus unserer Lebenswelt kennen, und kdme ohne Staat aus (vgl. dazu
Abschn. 6.1). Aus der Abwesenheit staatlicher Institutionen wie der Polizei,
der Gerichte etc. zu schliessen, eine Gesellschaft versinke automatisch in
Chaos, erscheint aus anarchistischer Warte dusserst abwegig. Inwieweit
man nun glaubt, anarchistische Gesellschaften seien funktionsfahig, hangt
bis zu einem gewissen Grad vom Menschenbild ab, welches man besitzt.
Man kann skeptisch sein, ob menschliche Beziehungen in einer staaten-
losen Gesellschaft beispielsweise wirklich von gegenseitiger Hilfe gepragt
waren. Es gibt aber eine gewisse historische Evidenz, dass der Anarchismus
unter bestimmten Umstdnden nicht nur funktioniert, sondern auch die
bessere Gesellschaftsform sein konnte (Leipold 2015, 323). Beispiele dafiir
sind die Kollektive wihrend des spanischen Biirgerkrieges. Trifft dies zu,
haben wir mehr Méglichkeiten, um gesellschaftliche Probleme zu lésen.
In Zeiten zunehmender Fremdenfeindlichkeit, staatlicher Uberwachung
und 6konomischer und gesellschaftlicher Krisen sind alternative Losungs-
ansitze und Handlungsoptionen nicht nur von theoretischem Interesse;
sie sind auch von hoher gesellschaftlicher Relevanz. Zudem bietet das
anarchistische Transformationsverstindnis einen Blick auf gesellschaftliche
Verianderungen, der ohne die Idee der Alternativlosigkeit auskommt (vgl.
Abschn. 2.3.2). Denn als politische Ideologie geht der Anarchismus nicht
von einem Endzustand aus, der - sobald erreicht - alternativlos ist. Sich
eingehend mit dem Anarchismus und insbesondere seiner positiven He-
rausforderung zu beschiftigen, eréffnet neue Perspektiven.

Der dritte Punkt betrifft die Schwierigkeit, welche sich aus den beiden
Konzepten staatliche Autoritdt und individuelle Autonomie bzw. Selbstver-
antwortung ergeben. Nimmt man den anarchistischen Skeptizismus ernst,
dann zwingt dieser hinzuschauen. Méchte man in der Lage sein, den Anar-

ab absurdum. Denn es steht — frei mit Hannah Arendt gesprochen - nicht mehr
darum, gemeinsam zu sprechen und zu handeln, sondern sich zu widersprechen.

72

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autoritdt

chist*innen zu widersprechen, muss man die beiden Konzepte so fassen
kénnen, dass diese miteinander vereinbar sind. Dies verlangt ebenfalls, die
Beziehung zwischen Staat und Individuum zu hinterfragen. Folglich ist
der Anarchismus selbst fiir Etatist*innen?® ein wertvolles und niitzliches
Instrument, um ihre Theorien zu schirfen und Widerspriiche auszumer-
zen. Auch wenn dieser Punkt auf den ersten Blick primér auf die negative
Herausforderung zutrifft, so kann auch die positive als ein argumentatives
Werkzeug dienen, um die Uberlegenheit etatistischer Gesellschaften zu
demonstrieren.

Die drei hier genannten Punkte zeigen, weshalb es sinnvoll und notwen-
dig ist, sich mit anarchistischen Theorien zu beschiftigen. Sie verdeutlichen
aber auch, weshalb ein ganzheitlicher Zugang notwendig ist, der sowohl
die negative als auch die positive Herausforderung in den Blick nimmt.
Man muss dafiir keine anarchistische Position vertreten. Eine kritische und
skeptische Einstellung gegeniiber der Idee legitimer staatlicher Autoritat
ist fiir Vertreter*innen etatistischer Ansdtze zudem relevant und ist ihnen
in vielen Fillen nicht fremd. Fiir zeitgendssische liberale Autor*innen ist
Freiheit beispielsweise a priori gesetzt und die Beweislast liegt bei der
Person, die Freiheiten einschranken will (Gaus, Courtland, und Schmidtz
2020, Abschn. 1.1). In der Konsequenz ist Freiheit einschriankende politische
Autoritat und Herrschaft legitimationsbediirftig. Die Tendenz, Staatlichkeit
implizit oder explizit vorauszusetzen, schwécht aber die Skepsis gegeniiber
staatlich verfasster politischer Autoritit. Soll die Auseinandersetzung damit
kritisch sein, braucht es somit eine moglichst starke und tiberzeugend for-
mulierte Hintergrundherausforderung, welche Staatlichkeit nicht voraus-
setzt. Der philosophische Anarchismus ist dabei von besonderem Interesse,
weil er am besten als argumentatives Instrument dienen kann. Es wire
aber ebenfalls falsch, den politischen Anarchismus, welcher stark mit der
positiven Herausforderung verkniipft ist, aussen vor zu lassen.

49 Ich folge in der Art, wie ich Etatist*in und Etatismus verwende, Rinderle (2005, 4). Er
beschreibt damit all jene Theorien, fiir welche man staatliche Autoritit legitimieren
kann. Man koénnte auch von einem Etatismus im weiteren Sinne sprechen, welcher
von jenem im engeren Sinne zu unterscheiden ist. Letzteren kann man als Sammelbe-
griff fiir autoritdre oder totalitire Staatsauffassungen verwenden.

73

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran
2.3.2 Der Anarchismus im Allgemeinen

Nimmt man das Wort Anarchist*in in den Mund, weckt man bei vielen
das Bild einer destruktiven, auch vor Gewalt und Terror nicht zuriickschre-
ckenden Person (Kithnis 2015, 93; Loick 2017, 10; Miller 1984, 2). Die
sogenannte Propaganda der Tat® — obwohl nur von einer Minderheit der
Anarchist*innen bejaht und von Einzelpersonen ausgefiihrt - diirfte einen
gewichtigen Teil zu diesem Bild beigetragen haben (Kiihnis 2015, 103-4).5!
Neben diesem klassischen Vorurteil nennt McLaughlin (2007, 5-11) noch
drei weitere: Dem zeitgendssischen Vorurteil nach besitzt der Anarchismus
keine aktuelle politische Relevanz und ist héchstens eine Kuriositdt oder
eine Fussnote in der Entwicklungsgeschichte politischer Ideologien wie des
Marxismus, Kommunismus oder Libertarismus. Ein traditionelles marxis-
tisches Vorurteil besagt, Anarchismus sei strikt antiautoritir und lehne a
priori jegliche Form von Autoritdt ab. Dies sei, so geht das Argument wei-
ter, augenscheinlich keine stabile Basis fiir eine Gesellschaft, und es wire
naiv, kindlich oder utopisch, eine solche Ideologie zu vertreten. Als viertes
Vorurteil nennt McLaughlin (2007, 13) das akademische: Anarchismus sei
belanglos, da eine solche Position theoretische Unterfangen grundsatzlich
ablehne. Anarchist*innen sahen jegliche Form intellektueller Tatigkeit als
eine Ablenkung oder als reaktiondr an, weshalb die anarchistische Sache
auf keinem addquaten Fundament stehe.

Demgegeniiber steht das Selbstverstindnis anarchistischer Aktivist*in-
nen, die ihre Position als konstruktiv verstehen (Miller 1984, 2). Auch
diirften Anarchist*innen diese als politisch relevant verstehen, und es gibt
keinen Grund, anzunehmen, Anarchismus und Antiautoritarismus seien
ein und dasselbe. Doch nicht nur diese Widerspriiche zwischen Selbst-
und Fremdwahrnehmung bereiten Probleme. Mdchte man sich mit dem

50 Mit der Propaganda der Tat werden in den meisten Féllen terroristische Akte mit
(vermeintlichem) anarchistischem Hintergrund betitelt (Kiithnis 2015, 103). Zwar gab
es gemdss Woodcock (1962, 21) seitens pazifistischer Anarchist*innen auch ,friedli-
che® Varianten in der Form libertdrer Agrargemeinschaften. Diese auch unter der
Propaganda der Tat zu subsumieren, halte ich aber nicht fiir sinnvoll. Versteht man
sie dagegen als eine Unterform der Direkten Aktion, welche auch beinhaltet, (anar-
chistische) Kooperationen mit Modellcharakter zu schaffen, dann ist es besser, unter
Propaganda der Tat lediglich ,anarchistischen® Terror zu verstehen.

51 Der mit Bomben bewaffnete Anarchist findet sich auch in der Popularkultur wieder.
Ein Beispiel dafiir ist etwa der Protagonist V in der Graphic Novel V for Vendetta
von Alan Moore und David Lloyd sowie der gleichnamigen Verfilmung von James
McTeigue.

74

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autoritdt

Anarchismus beschiftigen, sieht man sich noch weiteren Schwierigkeiten
gegeniiber. Die anarchistische Theorienfamilie ist pluralistisch, einzelne
Projekte sind oft kurzlebig und die ideengeschichtliche Entwicklung ist
alles andere als linear (Kithnis 2015, 94-95). George Woodcock (1962,
15) sieht in der Diskontinuitdt der anarchistischen Bewegung eine ihrer
uniibersehbarsten Eigenschaften. In seiner Arbeit Anarchisten!, welche sich
mit der Entwicklung der kollektiven Identitdt anarchistischer Gruppierun-
gen in der Schweiz zwischen 1885 und 1914 beschiftigt, fasst Nino Kiihnis
die Situation folgendermassen zusammen:

Uberblickend ldsst sich sagen, dass die Geschichte des Anarchismus
von einer inhaltlichen Diffusitdt und einer geschichtlichen Diskontinui-
tat charakterisiert ist. Beides, die inhaltlichen und die chronologischen
Zasuren[,] sind zu einem guten Teil in der permanenten staatlichen
Repression begriindet, die der Bewegung gegeniiberstand. Es wire aber
verfehlt, diese monokausal fir den Verlauf der Anarchismusgeschichte
verantwortlich zu machen. Fiir die abermaligen Briiche und Neuanfénge,
fir die ideengeschichtliche Aufficherung, fiir die zahlreichen Stromun-
gen, Splittergruppen und Schulen ist vielmehr auch die dem Anarchis-
mus immanente Theorie- und Organisationslosigkeit verantwortlich zu
machen. Sie ist es, die den Anarchismus im Singular unwirklich und
einen iibergreifenden Bewegungscharakter undefinierbar mach(t]. (Kith-
nis 2015, 124).

Die Entwicklung des Anarchismus verlief alles andere als linear. Die zu
erzahlende Geschichte ist vielmehr eine von Briichen, Neuanfingen und
Wiederentdeckungen. Begriffsgeschichtlich findet sich der Ursprung des
Anarchismusbegriffes im antiken Griechenland. Der altgriechische Begrift
an-archia lasst sich als ,Herrschaftslosigkeit® {ibersetzen und bezeichnete
als deskriptiver Term fithrer- oder herrscherlose Gruppen (Kiihnis 2015,
125). Es lassen sich aber auch Positionen identifizieren, die Tugenden fiir
ethische Exzellenz und individuelles Gliick entwickeln, welche sich von
den etablierten Normen distanzieren und einen ,anarchistischen“ Charak-
ter haben (Loick 2017, 17). Der bewegungsnahe Historiker Max Nettlau
(1980) argumentiert, es finden sich beispielsweise bei Zenon von Kition
(These des grundsitzlich guten Menschen) oder Karpokrates von Alex-
andrien (Parallelen zu Kropotkin) Ankniipfungspunkte. Peter Kropotkin
(1911) bezeichnet Zenon gar als besten Exponent anarchistischer Philoso-
phie in der Antike. Platons etatistische Utopie habe Zenon seine Konzep-

75

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

tion einer freien Gemeinschaft ohne Regierung entgegengehalten. Diese
kommt ohne Gerichte, Polizei, Tempel und ohne Geld aus, weil in ihr der
menschliche Gemeinschaftssinn stirker als der menschliche Egoismus wir-
ke. Im Mittelalter identifiziert Nettlau ebenfalls libertdre Bewegungen (z.B.
die Bohmisch-Mahrischen Briider).>2 In der frithen Neuzeit nennt Nettlau
u. a. die franzdsischen Utopisten, die den Grundsatz vertreten, zu tun, was
man will. Der Versuch, Elemente anarchistischer Theorie in der Antike,
Mittelalter oder der frithen Neuzeit zu finden, ist — wie Kiihnis (2015, 96)
in Bezug auf Nettlau feststellt — der Suche nach Traditionalitat geschuldet.
Dadurch droht aber der historische Kontext vergessen zu gehen. Dies zeigt
sich an Kropotkins Verweis auf Zenon. Indem Kropotkin aus Zenon und
Platon Représentanten des Streits zwischen Etatist*innen und Anarchist*in-
nen macht, unterlauft ihm ein Anachronismus. Die Idee, ein gesellschaftli-
cher Zusammenbhalt sei auf rechtlichen Zwang angewiesen, ist dem antiken
Denken in dieser Form fremd und ist neueren Datums (Loick 2017, 16).
Der Widerstand gegen staatliche Autoritit und dem damit verbundenen
Gewaltmonopol kann damit aber nicht vormodernen Ursprungs sein.

Als die Geburtsstunde des Anarchismus im engeren Sinn kann die Auf-
klarung (McLaughlin 2007, 101-2) oder die davon inspirierte Franzdsische
Revolution gelten (Miller 1984, 2-3). Der Kerngedanke der Aufklarung -
nichts ist @iber jeden Verdacht erhaben - findet sich ebenfalls im anarchisti-
schen Denken (McLaughlin 2007, 105). Von den aufklarerischen Denkern
hatte wahrscheinlich Jean-Jacques Rousseau den grossten Einfluss auf anar-
chistische Positionen: Vorrang Freiheit gegeniiber Autoritét (ethischer Ein-
fluss) sowie der Fokus auf die Frage der Legitimation (politischer Einfluss);
wobei Anarchist*innen nicht hinter Rousseaus autoritiren Schlussfolgerun-
gen stehen (McLaughlin 2007, 106-7). Die Franzosische Revolution war
einerseits inspirierend, indem sie den Status quo hinterfragte, zeigte aber
andererseits, dass eine politische Revolution nicht das richtige Mittel ist,
um sozialen Fortschritt zu verwirklichen. Neben der Aufkldrung hatte das
junghegelianische Denken die anarchistische Theorie beeinflusst, was die
vorher eher individualistische Theoriefamilie um eher kommunitaristische
Positionen ergidnzte (McLaughlin 2007, 116).

Ab dem 19. Jahrhundert entwickelte sich die Vorstellung von Anarchie als
eine politische Ordnung, womit man vom Anarchismus als politische Phi-

52 Kiihnis (2015, 96-97) nennt als weiteres Beispiel die Tauferbewegung, welche neben
Gott keine andere Autoritit akzeptierten und als Folge davon brutal verfolgt wurden
(fur die Taufer, siehe z.B. Jecker 2012).

76

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autoritdt

losophie im engeren Sinn sprechen kann (Loick 2017, 19). Damit zusammen
tallt die Entwicklung des Anarchismus als politische Bewegung. Diese hat
ihren Ursprung in der sozialistischen Bewegung der 1860er. Der grosse Un-
terschied zwischen den restlichen Sozialist*innen und den Anarchist*innen
ist deren Einstellung zu staatlichen Institutionen: Sie suchen eine Alterna-
tive zum Staat und keinen Machtwechsel in diesem (Graeber 2009, 210;
Leipold 2015, 316).* Hatte die anarchistische Bewegung bis zum Ersten
Weltkrieg einen gewissen Einfluss auf die politische Landschaft, markiert
des Ende des Zweiten Weltkrieges ihr faktisches Verschwinden (Gordon
2008, 29). Die Zerschlagung des ,klassischen® Anarchismus hat zur Folge,
dass viele die anarchistische Bewegung lange fiir tot hielten (Williams 2007,
297).

Die 1960er sahen dann eine Wiederentdeckung oder -belebung des Anar-
chismus, als Aktivist*innen im linken Spektrum - auch ohne sich selbst
als Anarchist*innen zu verstehen - grundlegende anarchistische Ideen auf-
nahmen (Gordon 2008, 30). In der Folge ist der moderne Anarchismus
stark in radikal-feministischen, okologischen und antirassistischen Bewe-
gungen sowie der LGBT-Bewegung und deren Anstrengungen verwurzelt.
Aktivist*innen aus diesen Bewegungen begannen in den 1990er Jahren
vermehrt zu kooperieren, um gegen die Politik und die Institutionen der
neoliberalen Globalisierung zu protestieren. Dies fithrte zu einer engma-
schigeren Verkniipfung zwischen Personen und Gruppierungen, die von
anarchistischen Ideen und Konzepten inspiriert waren (Gordon 2008, 31-
32). Dies hat sich unter anderem in einer Renaissance anarchistischer Mo-
tive in der linken Theorie niedergeschlagen (vgl. Loick 2017, 25). Derweil
es damit inhaltliche und konzeptionelle Verbindungen zwischen dem alten
Anarchismus des 19. Jahrhunderts und dem neuen Anarchismus des 20.
und 21. Jahrhundert gibt, ist eine direkte ideengeschichtliche Kontinuitdt
zwischen den beiden Bewegungen nicht gegeben (Gordon 2008, 5). Dies
ist mitunter ein Grund, gegeniiber der Tendenz in der Literatur skeptisch
zu sein, den Anarchismus anhand einiger Denker*innen wie Pierre-Joseph
Proudhon, Michail Bakunin oder Emma Goldman bestimmen zu wollen.

Die unweigerliche Frage ist in der Konsequenz, ob und wie man die
Begriffe Anarchismus, anarchistisch oder Anarchist*in fassen kann. Der
obige kurze ideengeschichtliche Abriss legt nahe, von der Idee Abstand
zu nehmen, es gebe den Anarchismus. Die anarchistische Ideen- und

53 Die Grundziige, wie eine anarchistische politische Ordnung aussieht, skizziere ich in
Abschn. 6.1.3.

77

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

Bewegungsgeschichte ist zu sehr von Widerspriichen, Briichen und Neu-
anfiangen geprdgt. Dies bedeutet im Umkehrschluss aber nicht, es sei
unmoglich, grundlegende Motive, Elemente oder Werte zu identifizieren,
welche den verschiedenen anarchistischen Stromungen zugrunde liegen.
Grundsatzlich haben wir drei miteinander verkniipfte Méglichkeiten, uns
diesen Kernwerten zu nahern. Wir konnen Anarchismus entweder als einen
Uberbegriff fiir eine diverse politische Bewegung, politische Kultur oder
politische Philosophie verstehen (Gordon 2008, 3-4; Loick 2017, Kap. 1).
Den Anarchismus als politische Bewegung konnen wir nicht nur aus einer
historischen Perspektive betrachten, wir kénnen uns auch fragen, inwie-
fern es Handlungsmuster oder Ahnliches gibt, welches uns erlaubt, einen
Uberblick iiber die pluralistische anarchistische Bewegung zu erhalten. An-
archistische Aktivist*innen messen der Praxis einen grossen Stellenwert
bei (Graeber 2004, 6). Der Anarchokommunist Albert Meltzer (1996, 10)
beschreibt Anarchismus beispielsweise als Kredo, welches eher durch Pra-
xis als durch theoretische Uberlegungen herausgearbeitet wurde. In der
Folge tiberraschte es wenig, dass sich die verschiedenen anarchistischen
Bewegungen, Gruppierungen, Denkrichtungen usw. hauptsichlich iibers
Tun (und wie sie sich dafiir organisieren) differenzieren (Graeber 2004, 5;
Williams 2007, 298).

Anarchismus verstanden als eine politische Kultur oder Lebensform be-
schaftigt sich mit der Frage nach einem guten Leben (Gordon 2008, 4;
Loick 2017, Abschn. 1.2). Anarchist*innen zweifeln, ob ein solches in der jet-
zigen Gesellschaft verwirklicht werden kann und ob man nicht besser aus
der Gesellschaft aussteigt (z.B. mit einer individualistischen Begriindung
Thoreau 1849). Die anarchistische Kultur zielt darauf ab, tiberkommene
Traditionen und Entfremdung zu tberwinden (Loick 2017, 40-41) und
bereits im Hier und Jetzt ein gutes Leben zu fithren (Loick 2017, 38). Dies
driickt sich im Ethos der direkten Aktion aus, der eine Form préfigurativer
Politik ist. Diese will die gesetzten Ziele méglichst mit Mitteln erreichen,
welche die angestrebte Gesellschaft verkorpern, vorwegnehmen oder ,,pra-
figurieren® (Leach 2013). In diesem Sinne geht es darum, durch praktisch
umgesetzte anarchistische Lebensweisen einerseits zu plausibilisieren, dass
anarchistisches Zusammenleben gerechter und moralischer ist, und ande-
rerseits zu zeigen, dass Anarchismus funktioniert und Freude macht (Loick
2017, 13). Der Blick aufs Ethische miindet auch darin, dass Anarchist*innen
sich nicht nur mit dem Staat und dem Kapital, sondern ebenfalls mit
Themen wie Umwelt, Technologie, Arbeit und Gender beschiftigen (Wil-
liams 2007, 300; fiir einen Uberblick, siehe z.B. Loick 2017, Kap. 3). Damit

78

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autoritdt

ist anarchistische Kultur nicht bloss eine Begleiterscheinung der anarchis-
tischen Bewegung, sondern ein Ausdruck eines expliziten anarchistischen
Programms und Zugriffs aufs Politische (Loick 2017, 13).

Aus der Diversitit der anarchistischen Bewegung und Kultur ergibt sich
eine Konsequenz fiir den Anarchismus verstanden als politische Philosophie.
In diesem Sinne bezeichnet Anarchismus eine Familie von Theorien und
keine geschlossene einheitliche Theorie (Jun 2010, 50). Vielmehr handelt
es sich beim Anarchismus um einen breiten Fluss mit unterschiedlichen
Stromungen, die je nach historischem oder geografischem Kontext mal
mehr, mal weniger relevant sind (Marshall 2010, 6). Die anarchistische
politische Theorie entwickelte sich historisch als dritter Weg zwischen Li-
beralismus und Marxismus (Jun 2010, 45), woraus oft geschlossen wird,
beim Anarchismus handle es sich entweder um eine radikale Form des
Liberalismus oder um eine kollektivistische Variante des Sozialismus (z. B.
Heywood 2017, 140). Ebenfalls gibt es ideengeschichtliche Verbindungen
zum Republikanismus®4, was sich etwa in der genutzten Sprache sowie in
der Idee von Freiheit als Abwesenheit von Herrschaft zeigt (Kinna und
Prichard 2019, 224-25).> Daraus zu schliessen, beim Anarchismus handle
es sich nicht um eine eigenstindige politische Theorie, verkenne aber des-
sen selbststindige Auseinandersetzung mit dem Politischen. Anarchismus
ist eine eigenstidndige politische Theorie mit einem eigenstdndigen Zugang,
der sich von liberalen, marxistischen usw. Zugingen unterscheidet (Jun
2010, 60). Dieser haftet aber — insbesondere im akademischen Diskurs —
der Ruf an, theoretisch nicht relevant zu sein. Kithnis (2015, 124) ist nicht
allein, wenn er dem Anarchismus immanente Theorie- und Organisations-
losigkeit attestiert. Ein Grund fiir diese Wahrnehmung ist im oben identi-
fizierten Fokus auf die Praxis zu suchen. Dazu kommt der Hang anarchis-
tischer Autor*innen, ,schon® oder ,poetisch® und damit nicht unbedingt
akademisch zu schreiben. Dies taten unter anderem die wissenschaftlichen

54 Der Begrift Republikanismus kann man auf zwei Weisen verstehen (Lovett 2018).
Einerseits handelt es sich hierbei um eine lose Tradition von Autor*innen wie Ma-
chiavelli, englische Republikaner*innen (Milton, Harrington, Sidney usw.), Montes-
quieu und Blackstone sowie US-amerikanische Griinderviter wie Jefferson, Madision
und Adams. Andererseits verstehen sich Autor*innen als Republikaner*innen, die
den traditionellen Republikanismus neu interpretieren und zu einer attraktiven zeit-
gendssischen politischen Position machen wollen. Diese Gruppe von Autor*innen
um Exponenten wie Philip Pettit oder Quentin Skinner nenne ich zeitgendssische
Republikaner*innen.

55 Auf den republikanischen und den anarchistischen Freiheitsbegriff sowie deren Ge-
meinsamkeiten und Unterschiede gehe ich im Abschn. 6.1.2 vertieft ein.

79

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

Sozialist*innen als albern ab, was stark zum Vorurteil beigetragen hat (Jun
2010, 61). Ebenfalls nicht vergessen werden darf, dass anarchistische Texte,
die zu einem grossen Teil im Selbstverlag erscheinen, oftmals auch bewusst
kein akademischer Text iiber politische Theorie sein wollen (Gordon 2008,
6). Anarchist*innen sind zudem in Anbetracht ihres Fokus auf die Praxis
wenig an strategischen und abstrak-philosophischen Fragen interessiert
(Graeber 2004, 5). Fiir sie stehen taktische Fragen im Zentrum (Williams
2007, 299) und sie wollen ihre Kritik der bestehenden Verhaltnisse mit
konkreten Vorschldgen zur Intervention verbindet (Jun 2010, 60).

Die Orientierung an der Praxis zeichnet somit die anarchistische Theo-
rie aus. Diese ist in der Folge stark durch die praktischen Handlungen
der Aktivist*innen geprégt, welche in unterschiedlichsten Kontexten unter-
schiedlichste Taktiken anwenden. Dadurch ist es kaum méglich, eine oder
mehrere Gruppen anarchistischer Denker*innen zu identifizieren, deren
Ideen jeder ,anarchistischen” Bewegung zugrunde liegen. Aber auch wenn
dies moglich wire, widerspriache dies der anarchistischen Einstellung, nicht
blind vermeintlichen theoretischen Autorititen zu folgen. In der Folge
bedeutet Anarchismus fiir unterschiedliche Menschen Unterschiedliches
(Williams 2007, 299). Der fehlende Kanon sowie die Distanzierung der
Anarchist*innen vom akademischen Diskurs diirfen uns aber nicht zum
Fehlschluss verleiten, es gebe keine geteilten anarchistischen Werte oder
Motive. Es gibt gentigend Gemeinsamkeiten zwischen den verschiedenen
Anarchismen, die uns erlauben, von Anarchismus als einem Diskurs zu
sprechen (Graeber 2004, 5-6; Williams 2007, 300). Innerhalb dieses Dis-
kurses lassen sich gemeinsame Motive und Fragestellungen identifizieren.
Kithnis (2015, 94-95) nennt das Streben nach Gleichheit, Gerechtigkeit
sowie einer staaten-, klassen- und herrschaftslosen Gesellschaft, die in fo-
deralistischen Kommunen organisiert ist.® Weitere konstitutive Elemente
anarchistischer Theorien, welche Kiihnis (2015, 99-102) aufzahlt, sind das
(grundsitzlich) positive Menschenbild sowie der bedingungslose Glaube
an die Gute im Menschen. Wie Judith Suissa (2006, Kap. 2) in ihrer
Diskussion des anarchistischen Menschenbilds feststellt, schliessen Anar-
chist*innen aus der menschlichen Gtte aber nicht, in einer anarchistischen
Gesellschaft tiberlebten nur unsere positiven moralischen Eigenschaften.

56 Auf die Tendenzen und grundlegenden Elemente einer anarchistischen Gesell-
schaft gehe ich im Rahmen meiner Diskussion einer positiven Herausforderung in
Abschn. 6.1 vertieft ein.

80

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autoritdt

Vielmehr argumentieren sie, diese kommen in einer solchen besser zum
Ausdruck.”’

Neben diesen positiven Aspekten fokussieren Autor*innen oftmals auf
jene Elemente, welche Anarchist*innen ablehnen. Genannt werden die
Ablehnung jeglicher Form von Gemeinschaft, die Verneinung jeglicher
Form von Autoritit oder Ahnliches (McLaughlin 2007, 25). Fiir Heywood
(2017, 140) ist Antietatismus eines der zentralen anarchistischen Themen.
David Miller (1984, 5-6) definiert in seiner Kritik anarchistischer Theo-
rien diese ebenfalls iiber ihre Feindseligkeit gegeniiber dem Staat. Viele
Definitionen - insbesondere in der anglo-amerikanischen philosophischen
Diskussion - reduzieren den Anarchismus auf diesen Aspekt (Jun 2010,
51). So argumentiert der philosophische ,Anarchist® A. John Simmons
([1996] 2001, 103) beispielsweise, das Bekenntnis, dass alle bestehenden
Staaten illegitim sind, sei allen Formen anarchistischer politischer Philo-
sophie gemein. Daraus schliesst er, der minimale moralische Inhalt des
Anarchismus erschopfe sich in der Aussage, fiir Biirger*innen illegitimer
Staaten gibe es keine politische Pflicht. Fiir Benjamin Franks (2012, 62) ist
die Ablehnung von Staaten und staatsdhnliche Korperschaften ebenfalls ein
anarchistischer Kernwert.

Anarchismus lasst sich aber nicht auf Antietatismus reduzieren (Jun 2010,
50-51; 2018, 45). Eine solche Verkiirzung ist angesichts der anarchistischen
Traditionen sowie anarchistischen Praxis, jegliche Art zwangsbewehrter
Autoritdt abzulehnen, nicht angebracht (Gordon 2008, 32; Jun 2010, 51).
Zwar stehen Anarchist*innen dem modernen (National-)Staat ablehnend
gegeniiber. Zudem mag der Staat fiir viele Anarchist*innen aus dem 19.
und frithen 20. Jahrhundert der Fokus ihrer Kritik gewesen sein. Bakunin
([1867] 1972) stellt sich beispielsweise auf folgenden Standpunkt:

The State [...] is the most flagrant, the most cynical, and the most com-
plete negation of humanity. It shatters the universal solidarity of all men
on the earth, and brings some of them into association only for the
purpose of destroying, conquering, and enslaving all the rest. (133).

Der heutige Anarchismus besitzt aber, wie wir gesehen haben, lediglich
in kleinen Teilen eine direkte Verbindung zu fritheren Anarchismen, und
fusst vielmehr auf verschiedensten, nicht explizit anarchistischen Bewegun-
gen der radikalen Linken, die ab den 1960er-Jahren entstanden sind. Und
auch, dass Anarchist*innen Staatlichkeit weiterhin abschaffen wollen, ist

57 Fur eine vertiefte Diskussion siehe Abschn. 6.2.1.

81

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

nicht eine Eigenschaft des anarchistischen Diskurses, sondern eine Konse-
quenz aus grundlegenden Uberzeugungen gegeniiber hierarchischen Insti-
tutionen (Sylvan und Sparrow 2007). Folglich ist Antietatismus respektive
eine skeptische Position gegeniiber moderner Staatlichkeit ein einendes
Element anarchistischer Theorien, aber nicht jede antietatistsiche Position
ist eine anarchistische. Nathan Jun (2016, 556-57; 2019) argumentiert, der
anarchistische Antietatismus folge aus der Ablehnung von Herrschaft und
Unterdriickung, welche beide intrinsisch moralisch verwerflich sind (siehe
ebenfalls McLaughlin 2007, 28). Weil staatliche Autoritit nicht ohne Perso-
nen auskommt, die ,regulieren (respektive regieren), und die Machtfiille,
welche mit dem Regulieren verbunden ist, die Tendenz hat, Menschen zu
korrumpieren, miindet jede Form von Staatlichkeit iiber kurz oder lang in
Unterdriickung und Herrschaft (Jun 2019, 34-35). Auf dieser Basis konnen
Staaten aber keine legitime politische Autoritdt besitzen, weshalb sie abzu-
schaffen sind (Shatz 2011, 725). Anarchist*innen sind damit Skeptiker*in-
nen, die auf die Legitimation eines politischen Systems pochen, bevor sie
es akzeptieren (De George 1978, 91). Deshalb ist Paul McLaughlins (2007,
29, 34) Verstandnis von Anarchismus als skeptische Einstellung gegeniiber
Autoritdt angebracht. Dies bedeutet aber nicht, Anarchist*innen lehnten
die Moglichkeit legitimierter Autoritit a priori ab. Gewisse Autorititen
kénnen legitim sein in den Augen von Anarchist*innen. McLaughlin nennt
beispielsweise elterliche Autoritit und Miller (1984, 57) argumentiert, kom-
munitaristische Anarchist*innen gestiinden der Gemeinschaft eine gewisse
Form nicht zwangsbewehrter, zwingender und funktionsspezifischer politi-
scher Autoritit zu.

Bruno Leipold argumentiert in seinem Essay ,Political Anarchism and
Raz’s Theory of Authority® (2015), der politische Anarchismus vertrete
die Position, eine anarchistische Ordnung sei - um Joseph Raz Terminolo-
gie zu verwenden (vgl. Abschn. 2.1, 5.1) - besser darin, Personen dazu zu
bringen, richtig zu handeln, als der Staat.’® Raz’ Dienstleistungskonzeption
schrankt, wie Leipold erkldrt, potenzielle legitime staatliche Autoritdt in
zweierlei Hinsicht ein: Erstens kann der Staat nur in jenen Bereichen Auto-

58 Leipold folgt in seiner Unterscheidung zwischen philosophischem (Staaten besitzen
keine Autoritat und es gibt keine (starke) Widerstandspflicht) und politischem An-
archismus (Staaten besitzen keine Autoritit und es gibt eine (starke) Widerstands-
pflicht) der in der Literatur iiblichen Differenzierung. Wie ich in Abschn. 2.3.3 argu-
mentiert habe, lauft eine solche Differenzierung aber Gefahr, vielen anarchistischen
Positionen ihren theoretischen Wert abzusprechen. Doch auch wenn ich in diesem
Punkt nicht mit Leipold einig gehe, so ist sein restliches Argument iiberzeugend.

82

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autoritdt

ritdt beanspruchen, in denen er Individuen helfen kann, besser im Einklang
mit moralischen Griinden zu handeln. Zweitens endet staatliche Autoritat
dort, wo eine bessere Alternative zu ihr besteht; ist dies fiir eine anarchisti-
sche Ordnung der Fall, dann kann diese legitime Autoritdt beanspruchen.
Mit dem Verweis u. a. auf die anarchosyndikalischen Kollektive wéhrend
des Spanischen Biirgerkrieges erbringt Leipold eine gewisse Evidenz fiir
seine Ausfithrungen. Ob man mit ihm in diesem Punkt einig ist oder nicht,
Leipold verdeutlicht trotzdem, dass politische Autoritit und Anarchismus
sich nicht zwingend ausschliessen. Ferner demonstriert er auch den Nutzen
der Dienstleistungskonzeption fiir anarchistische Uberlegungen.®

Damit folgt aus einer anarchistischen nicht zwingend eine antiautoritére
Position. Vielmehr lehnen Anarchist*innen eine bestimmte Art von Autori-
tat ab. Jun (2010, 51-53) argumentiert, der ethische Kern anarchistischer
Philosophie bestiinde darin, zwangsbewehrte Autoritdt (4,) zuriickzuwei-
sen. Diese Position ist dabei eher evaluativer als normativer Natur, d.h.
es geht um Werte und darum, wie man sein Leben fiihren soll. Folglich
ist A, essenziell schlecht. In anarchistischen Texten findet man, wie Jun
weiter ausfiihrt, diese Ablehnung so oft wiederholt, dass sie die Form eines
Mantras annimmt.

Demnach fussen die verschiedenen Anarchismen nicht primér auf einer
Vorstellung des Richtigen, sondern auf einer des Guten. Aber worin be-
steht diese? Die Verneinung von A, ist eine negative Aussage und verweist
nicht zwingend darauf, was positiv oder ,gut“ ist. Kénnen gewisse Auto-
ritaten aus anarchistischer Sicht legitim oder angebracht sein, stellt sich
die Frage, was fiir Anarchist*innen problematische von unproblematischen
Autoritaten unterscheidet. Bereits der Riickgrift auf Zwang ist verwerflich,
um autoritative Aussagen durchzusetzen. Daneben gibt es aber noch eine
weitere Dimension zu beriicksichtigen (vgl. Sylvan und Sparrow 2007).
Betrachten wir die Beziehung zwischen einem Studenten des Faches ¢
und einer Expertin in ¢, die ihre Expertise durch beurteilbare Fakten,
Wahrheiten, Beweise usw. belegen kann. Eine solche Autoritdt kdnnen wir
als transparent oder offen bezeichnen, weil es dem Studenten maglich ist
(solange er die notwendigen Féahigkeiten besitzt, die Aussagen der Expertin
zu beurteilen). Das Gegenteil sind demnach intransparente oder geschlosse-
ne Autoritaten, welche keine genuinen Griinde geben, weshalb wir ihnen
folgen sollten. Solche Autoritéten sind fiir Anarchist*innen verwerflich und

59 Auf Leipolds Uberlegungen und deren Bedeutung fiir diese Arbeit werde ich in
Abschn. 5.3 nochmals vertieft eingehen.

83

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

kénnen hochstens de facto Autorititen sein. Einer zwangsbewehrten und/
oder einer versteckten Autoritdt zu gehorchen verletzt unseren Selbstre-
spekt und unsere Unabhingigkeit. In anderen Worten stehen diese Art von
Autoritdten und Freiheit in einem Widerspruchsverhiltnis. Demnach ist es
das herrschaftsfreie Leben, welches das anarchistische Konzept des Guten
darstellt.

Dies Uberlegungen verdeutlichen, dass die anarchistische Skepsis gegen-
iber Autoritdt nicht auf einem Antiautoritarismus beruht, sondern auf
einen anderen Aspekt der anarchistischen Diskussion zuriickgehen muss.
Eine der Quellen dieser Skepsis diirfte sich aus dem Konzept der Freiheit
ergeben. Dieses nimmt im anarchistischen Denken einen hohen Stellen-
wert ein (siehe dazu Abschn. 6.1.2). Der anarchistische Freiheitsbegriff ent-
hélt zwei miteinander verbundene Eigenschaften (Jun 2010, 55): Einerseits
involviert Freiheit die individuelle Mdglichkeit, sein Ich selbst zu bestim-
men. Zweitens — hier liegt fiir Jun der entscheidende Unterschied zwischen
Liberalismus und Anarchismus - ist die ,Schaffung eines Menschen® ein
kollektiver Prozess. In liberalen Theorien lieg der Fokus fiir Jun eher auf
rationalen, egoistischen und atomisierten Akteur*innen, die darauf hinar-
beiten, ihre identifizierten Interessen zu verwirklichen.

In sum, freedom and equality are, for the anarchists, symbiotic concepts:
individual freedom is positively constituted by and through social rela-
tions, which are in turn positively constituted by and through individual
freedom. (Jun 2010, 55).

Damit Freiheit und Gleichheit umgesetzt werden konnen, braucht es aber
eine herrschaftsfreie Gesellschaft. Im anarchistischen Sinn handelt es sich
bei Herrschaft um ein generisches Konzept, welches die verschiedenen
systematischen Charakteristika einer Gesellschaft beschreibt, die zum Zug
kommen, um Personen zu kontrollieren, zu zwingen, auszubeuten, zu de-
mitigen, zu diskriminieren usw. (Gordon 2008, 32). Was die Riickweisung
von Herrschaft in der Konsequenz bedeutet, diskutieren die Anarchist*in-
nen kontrovers. Grundsitzlich lassen sich in Bezug auf diese Kontroverse
zwei Argumentationslinien identifizieren (Egoumenides 2014, 2-3; Loick
2017, 11-12; Miller 1984, 59): Der individualistische Anarchismus fokussiert
auf individuelle Autonomie und Freiheit, die als Abwesenheit von Ein-
schrankungen respektive Zwang verstanden wird. Herrschaft driickt sich
durch die Unterdriickung des Individuums aus, weshalb Anarchie fiir
die Befreiung des Individuums von gesellschaftlichen Zwingen steht. Der
soziale oder kommunitaristische Anarchismus fokussiert dagegen auf den

84

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autoritdt

sozialen Charakter des menschlichen Lebens. Freiheit ist Zugang zu den
Voraussetzungen fiir Gliick und Gerechtigkeit ist Verteilungsgerechtigkeit
entsprechend den Bediirfnissen. Durch die Auflésung von Herrschaft ent-
stehen echte Gemeinschaften, weshalb Anarchie als Befreiung des Individu-
ums zur Gesellschaft zu verstehen ist.

Die Ablehnung von Herrschafft ist folglich ein Kernwert des Anarchismus
(Gordon 2008, Kap. 2). Diese richtet sich nicht nur gegen Staatlichkeit,
sondern auch gegen andere hierarchische und zwangsbewehrte Normen-
und Praxissysteme wie zum Beispiel den Kapitalismus (Franks 2012, 62;
Loick 2017, Abschn. 3.3).%° Aus der Ablehnung von Herrschaft speist sich
gemdss Kihnis (2015, 99-102) die dem Anarchismus inharente Instituti-
ons-, Staats- und Ideologiefeindlichkeit. Diese Feindlichkeitsthese miissen
wir aber differenzieren, um nicht dem marxistischen Vorurteil zu erliegen.
Erstens sind fiir Anarchist*innen Institutionen, welche gesamtgesellschaftli-
che Ziele verfolgen im Bereich des Méglichen — diese besitzen aber andere
Charakteristika als jene Institutionen, welche wir aus unserer Lebenswelt
kennen (Miller 1984, 7). Es wire ebenfalls fehl am Platz, anzunehmen, an-
archistische Uberzeugungen miissten zwingend zur Ablehnung staatlicher
Institutionen fithren. So kann es mit einer anarchistischen Position verein-
bar sein, sich - jedenfalls im heutigen Kontext — fiir den Wohlfahrtsstaat
oder gegen Privatisierungen einzusetzen (Franks 2012, 63). Anarchist*in-
nen kénnen gegeniiber den Etatist*innen die guten Griinde anerkennen,
die fiir staatliche Institutionen sprechen, weil sie uns helfen, ernsthafte
soziale Probleme zu vermeiden und weil ihre Vor- und nicht ihre Nachteile
fiir den Moment {iberwiegen. Aber das Potenzial von Staaten, jene Werte
zu bedrohen, die sie unterstiitzen sollten, verlangt nach einer stindigen
Rechtfertigung (Egoumenides 2014, 202-3). Man kann sich dariiber hinaus
gar einen anarchistischen ,,Staat” vorstellen, vorausgesetzt dessen politische
Autoritdt geniigt den Anspriichen der Anarchist*innen (vgl. dazu z. B. De

60 Dies schliesst in der Konsequenz anarcho-kapitalistische Positionen aus. Anarchoka-
pitalismus beschreibt eine Position, die sich fiir eine kapitalistisch, aber staatenlos
organisierte Gesellschaft ausspricht und die manchmal dem Anarchismus zugeordnet
wird. Diese Zuordnung ist aber umstritten. So argumentiert beispielsweise McKay
(2012, 2:638), Anarchokapitalismus sei nicht vereinbar mit den grundlegenden anar-
chistischen Prinzipien. Auch handelt es sich bei der Ablehnung der anarcho-kapita-
listischen Position nicht um eine Diskussion innerhalb der anarchistischen Theorie-
familie, sondern um eine zwischen dem Anarchismus und dem Kapitalismus, was
sich auch an den unterschiedlichen Zielen und Analysen zeigt (McKay 2008, 1:478).
Dies ist eine Einschatzung, die ich teile.

85

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

George 1978). Die Institutions-, Staats- und Ideologiefeindlichkeit richtet
sich demnach gegen bestehende oder zukiinftige hierarchische und zwangs-
bewehrte Normen- und Praxissysteme und nicht gegen Institutionen und
gesellschaftliche Organisation per se.%!

Das sich aus dem Fokus auf die Praxis ergebende Ethos der direkten
Aktion ist ein weiterer Kernwert (Gordon 2008, 34-40). Als ein Ansatz pra-
figurativer Politik geht es darum, im Hier-und-Jetzt anarchistische Grund-
sdtze umzusetzen und diese zu plausibilisieren (Loick 2017, 13). Fiir David
Graeber (2009, 203, 210) besteht die Essenz der direkten Aktion in einer
bestimmten Attitiide gegeniiber nicht legitimer Autoritdt: Man tut so, als
ob man bereits frei sei. Diese Attitiide muss man nicht notwendigerweise
durch grosse Gesten des Widerstands ausdriicken. Direkte Aktion unter-
scheidet sich damit auch vom Konzept des zivilen Ungehorsams. Derweil
beide den Status quo durch praktisches Handeln infrage stellen, ist das Ziel
der direkten Aktion die Etablierung alternativer Strukturen. Dadurch wird
das Mittel zur Zielerreichung mit dem Ziel verschmolzen, indem das Mit-
tel ein Ausdruck oder Modell des anvisierten Zieles ist. Das préfigurative
Element folgt aus einer grundlegenden anarchistischen Einsicht (Gordon
2008, 37-38; Graeber 2009, 210): Den Status quo durch eine militaristische
Kampagne zu iiberwinden, schaftt keine geeignete Grundlage fiir eine freie
Gesellschaft gliicklicher und kreativer Individuen. Die von den Aktivisten
durch direkte Aktion geschaffenen Moglichkeitsraiume konnen zudem die
individuelle Selbstverwirklichung férdern und ein Umfeld bieten, in dem
Personen Entfremdung und eingefahrene unterdriickerische Verhaltenswei-
sen Uiberwinden konnen (Gordon 2008, 38).

Der dritte Kernwert der Diversitdt ist eng mit der anarchistischen Ideen-
und Bewegungsgeschichte verkniipft aber auch eine Folge aus dem Fokus
aufs Hier und Jetzt. Das anarchistische Projekt ist divers und ergebnisoffen,
weshalb Anarchist*innen detaillierte Voraussagen und Zukunftspldne zu-
riickweisen (Gordon 2008, 21). Anarchist*innen streben nicht nach theore-
tischer Einigkeit, sondern bevorzugen einen Bottom-up-Ansatz, der Plura-
lismus und Kreativitdt im Kampf gegen Unterdriickung betont. Aus diesem
Grund ist es hilfreich, Anarchismus bzw. eine anarchistische Gesellschaft
nicht als ein Utopia — das dann das Ende der Geschichte darstellt -, son-
dern als nie endenden Prozess zu verstehen, der darauf zielt, eine egalitire

61 Auf ,anarchistische® Institutionen gehe ich im Abschn. 6.1.3 ein.

86

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autoritdt

Gesellschaft zu schaffen, und diese zu erhalten (Loick 2017, 38; Gordon
2008, 44-45; Graeber 2004, 54-56).52

Oft fehlen klar ausformulierte anarchistische Vorstellungen, wie alter-
native Gesellschaftsformen aussdhen. Dies ist im Wunsch anarchistischer
Autor*innen begriindet, der freien Entfaltung der Gedanken und Moglich-
keiten, nachdem der Staat iberwunden ist, nicht im Wege zu stehen (De
George 1978, 96; Kiihnis 2015, 102). Diese Zuriickhaltung ist ebenfalls die
logische Konsequenz daraus, Diversitit als Kernwert zu definieren. Die
Folgen davon sind die ausgepragte Heterogenitdt und der inhédrente Plura-
lismus anarchistischer Ansatze (Gordon 2008, 40). Es wiare aber falsch,
daraus zu schliessen, der Anarchismus sei theoriefeindlich. Entgegen dem
akademischen Vorurteil sind intellektuelle Tétigkeiten fiir Anarchist*innen
weder eine Ablenkung noch notwendigerweise reaktiondr. In der anarchis-
tischen Bewegung findet eine hochwertige Auseinandersetzung mit politi-
schen Fragen und gehaltvolle Theorieentwicklung statt (Gordon 2008, 6).
Fiir Graeber (2004, 4-12) ist anarchistische Theorie aber nicht darauf aus,
eine korrekte strategische Analyse vorzulegen, wie man den Status quo
iberwinden kann. Vielmehr soll anarchistische Theorie Anarchist*innen
helfen, sich mit fiir sie unter anderem aus pragmatischen Griinden relevan-
ten Fragen auseinandersetzen zu konnen. Gemiss Graeber beschiftigten
sich Anarchist*innen damit, wie Treffen demokratisch organisiert werden
kénnen oder wie Gegenmacht ethisch genutzt werden kann. In diesem
Sinne handelt es sich beim Anarchismus um einen diversen, manchmal
widerspriichlichen ethischen Diskurs iiber revolutionére Praxis.

[... the anarchist project] will not need one single, Anarchist High The-
ory. That would be completely inimical to its spirit. Much better [...],
something more in the spirit of anarchist decision-making processes,
employed in anything from tiny affinity groups to gigantic spokescoun-
cils of thousands of people. Most anarchist groups operate by a con-
sensus process which has been developed, in many ways, to be the exact
opposite of the high-handed, divisive, sectarian style so popular amongst
other radical groups. Applied to theory, this would mean accepting the

62 Zwar verzichten Anarchist*innen bewusst auf eine ,detaillierte Ausformulierung,
wie sie sich eine anarchistische Gesellschaft vorstellen. Es gibt aber gewisse Tenden-
zen, die uns eine Vorstellung davon geben kénnen, in welche Richtung sich eine
anarchistische Gesellschaft bewegen soll. Ich gehe auf diese Aspekte im Abschn. 6.1.1
ein.

87

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

need for a diversity of high theoretical perspectives, united only by cer-
tain shared commitments and understandings. (Graeber 2004, 8).

Die fithrt unweigerlich zur Frage, in welchem Verhiltnis der sogenannte
philosophische Anarchismus zu diesem anarchistischen Theorieverstindnis
und steht.

2.3.3 Der philosophische Anarchismus

Wie passt der philosophische Anarchismus ins oben gezeichnete Bild? In
der zeitgendssischen philosophischen Diskussion bezeichnet der Begriff
philosophischer Anarchismus eine Position, wie sie beispielsweise Robert
Paul Wolft in In Defense of Anarchism (vgl. Abschn.3), Robert Nozick
(1974) in Anarchy, State and Utopia oder A. John Simmons in seinem
Projekt (vgl. Abschn. 4) vertreten. Diese Position zeichnet sich durch einen
prinzipiellen Skeptizismus gegeniiber der Mdglichkeit aus, staatliche Auto-
ritdt zu legitimieren (Jun 2016, 552-53; McLaughlin 2010, 15). Fiir A. John
Simmons ([1996] 2001, 104-9) ergibt sich daraus, die Moglichkeit staatliche
Autoritat zuriickzuweisen, fiir philosophische Anarchist*innen — im Ge-
gensatz zu ihren ,politischen” Pendants - keine Widerstandspflicht gegen
staatliche Institutionen. Aus deren fehlender Legitimation folgt fiir philoso-
phische Anarchist*innen in der Regel lediglich, dass die Annahme nicht
haltbar ist, wir hétten eine moralische Pflicht, staatlichen Anweisungen zu
folgen oder ,unseren” Staat zu unterstiitzen. Da es gute moralische Griinde
geben kann, sich zumindest einigen Arten illegitimer Staaten nicht entge-
genzustellen oder sie zu stéren, und diese Griinde eine Widerstandspflicht
tbertrumpfen konnen, folgt aus einer anarcho-philosophischen Position
bestenfalls eine schwache Widerstandspflicht. Im Gegensatz dazu folgt fiir
Simmons aus dem politischen Anarchismus eine starke Widerstandspflicht.
Diese Position wird in der philosophischen Literatur aber dusserst selten
verteidigt (eine Ausnahme ist z. B. A. Carter 2011) und lediglich dem phi-
losophischen Anarchismus sprechen Autor*innen zu, eine glaubwiirdige
Position zu sein, die eine ernsthafte Auseinandersetzung verdient (Jun 2016,
553-54). Dieses Verstandnis lauft aber Gefahr, einen Grossteil der zeitge-
nossischen anarchistischen Theoriebildung als nicht philosophisch bzw.
als theoretisch nicht relevant abzutun. Dies gibt uns gute Griinde, nach
anderen Differenzierungen zu suchen.

Dazu kommt ein weiterer Punkt, der das obige Verstdndnis aus anarchis-
tischer Sicht infrage stellt: der starke Individualismus von Autor*innen wie

88

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autoritdt

Robert Paul Wolft oder A. John Simmons. Paul McLaughlin (2010, 14-19)
rekonstruiert in seinem Essay ,In Defence of Philosophical Anarchism®
drei verschiedene Verstandnisse von philosophischem Anarchismus, die
sich im Laufe der Zeit entwickelt haben. Das klassische Verstindnis begreift
philosophischen Anarchismus als fundamentale Kritik an der Idee von
Autoritdt: William Godwin, Max Stirner und Pierre-Joseph Proudhon, die
sich mit den grundlegenden sozio-politischen Fragen hinsichtlich Legiti-
mitdt und Autoritdt beschiftigten, werden dieser Richtung zugerechnet.
Auf theoretischer Ebene nennen Kritiker*innen zwei Hauptpunkte gegen
den philosophischen Anarchismus im klassischen Sinne: Auf der theore-
tischen Ebene wird diesem erstens vorgeworfen, er sei absolutistisch in
seiner Ablehnung jeglicher Autoritit. Zweitens fehle es auf praktischer
Ebene an einer Herausforderung bestehender Autorititen. Zweitens nennt
McLaughlin ein kulturelles Verstindnis, welches philosophischen mit ame-
rikanischem Anarchismus gleichsetzt. Diesem ist ein ideologisch begriinde-
tes Bekenntnis zu individueller Freiheit und einem freien Markt eigen. Vie-
le politische Anarchist*innen weisen diese Anarchismusvariante aufgrund
ihres tibertriebenen Individualismus, ihres irrationalen Glaubens an den
Markt als Instrument der Befreiung und ihres allgemeinen Stillschweigens
angesichts sozialer Ungerechtigkeit zuriick. Drittens gibt es das oben be-
sprochene zeitgendssisches Verstindnis, das den akademischen Anarchismus
eines Robert Paul Wolf, A. John Simmons u. a. in den Blick nimmt. Dieser
hatte einen nachhaltigen Einfluss auf die politische Philosophie und hat
beispielsweise Autor*innen wie Joseph Raz dazu bewegt, eine ausgekliigelte
Verteidigung politischer Autoritat zu entwickeln (vgl. Abschn. 5). Fiir poli-
tische Anarchist*innen ist Robert Paul Wolff aber zu abstrakt und absolu-
tistisch. Seine abstrakte Behandlung von Autonomie und Autoritét erlaubt
es ihm, fiir einen absoluten Primat der Autonomie zu argumentieren (vgl.
Abschn. 3.1.1). Fiir McLaughlin ist dies mitunter ein Grund, weshalb Wolft
aus anarchistischer Sicht nichts von praktischem Interesse zu sagen hat.
Dazu kommt - wie auch im Fall von Simmons’ anarchistischem Projekt -
ein starker Individualismus, dem politische Anarchist*innen kritisch gegen-
iberstehen. Damit ist allen drei Deutungen eine individualistische Position
eigen.

Derweil nicht gegen eine solche spricht, miissen wir uns aber fragen, ob
wir qua Definition nicht individualistischen Ansétzen absprechen wollen,
»philosophisch® und damit einer ernsthaften Auseinandersetzung wiirdig
zu sein. Fiir McLaughlin (2010, 20) scheint es auch hdchst unwahrschein-
lich, dass ein philosophischer Anarchismus nicht sozialistisch sein konnte.

89

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

Dafiir miisste man davon ausgehen, einzig Individualismus kénne theore-
tisch gestiitzt werden und sozialistische Prinzipien seien von Natur aus
yunphilosophisch® Philosophischer Anarchismus kann auch kommunita-
ristisch sein, solange er, wie McLaughlin argumentiert, auf philosophischen
Uberlegungen fusst. Er nennt Alen Carters analytischen Anarchismus als
nicht individualistisches, nicht akademisches Beispiel. A. Carter (2000,
232) versteht Anarchismus als normativen Widerstand gegen bestimmte
substanzielle politische Ungleichheiten, kombiniert mit der empirischen
Uberzeugung, der Staat verkdrpere, erzeuge und/oder erhalte diese zwangs-
laufig. Die zentrale Aussage ist nachfolgende:

[...] political relations select economic relations that develop economic
forces that enable the development of the political forces—these political
forces stabilizing economic relations that provide them with the surplus
they require. [This draws] attention to the tremendous power that the
state can exert, [and can predict] accurately the outcome of statist and
vanguardist revolutions. (A. Carter 2000, 247, 250).

Was macht nun aber philosophischen Anarchismus ,philosophisch“? Um
eine Antwort darauf zu finden, brauchen wir ein - zumindest oberflachli-
ches - Konzept davon, was Philosophie ist. Man kann diese etwa als Unter-
suchung abstrakter und allgemeiner Probleme, die sich mit der Natur des
Seins, des Wissens, der Moral, der Vernunft etc. auseinandersetzt, verstehen
(Teichman und Evans 1999, 1). Zentrale Elemente sind der argumentative
Prozess sowie die Suche nach konzeptueller Klarheit (McLaughlin 2010,
22). Gehen wir von diesem Verstindnis aus, konnen wir philosophischen
Anarchismus als starken oder schwachen, individualistischen oder kommu-
nitaristischen Anarchismus fassen, der sich philosophischer Methodik in
seiner Auseinandersetzung mit Autoritat, Herrschaft usw. bedient.

Ist das Politische Ziel der Untersuchung, dann riickt die politische Autori-
tdt ins Schlaglicht. Wie Jun (2010, 51) argumentiert, ist der ethische Kern
des Anarchismus die Behauptung, jegliche Form zwangsbewehrter Autori-
tat sei verwerflich. Dies konnte somit — wenigstens teilweise — auch auf
staatliche zutreffen. Wie in Abschn.2.3.2 dargestellt, lehnen Anarchist*in-
nen nicht jegliche Form von Autoritit ab. Somit stellen sich grundsatzlich
zwei, gemdss McLaughlin (2010, 27) verbundene Fragen: Erstens ist dies
jene nach Legitimation: Darf eine Person, eine Gruppe von Personen, eine
Institution o. A. ein autoritatives Recht besitzen? Zweitens die Frage nach
einer Verpflichtung: Gibt es eine mit legitimierter Autoritdt korrelierende
Pflicht respektive sollen wir eine solche anerkennen?

90

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autoritt

Die Zahl der Autor*innen, die eine allgemeine - d. h. fiir alle Biirger*in-
nen geltende - politische Pflicht ablehnen oder verneinen, hat in den letz-
ten Jahrzehnten zugenommen (Kramer 2008b, 179; Raz 1981, 103; Simmons
[1996] 2001, 102; vgl. auch Abschn. 2.2). Aufgrund der sogenannten Korre-
lationsthese (vgl. Abschn.2.2) stellt dies staatliche Autoritat grundsatzlich
infrage. Handelt es sich nun bei allen Autor*innen, welche die politische
Pflicht verneinen, um Anarchist*innen? Wenig {iberraschend lautet die
Antwort darauf ,nein“ Allerdings haben gerade deren Ansitze die Tendenz,
den Glauben daran, man konne staatliche Autoritét in irgendeiner Form
legitimieren, als einen Trugschluss abzutun (Miller 1984, 15). Dies ldsst den
Anarchismus als eine ,,Hintergrundherausforderung® erscheinen (Simmons
[1999] 2001, 126). Besteht — wie etwa R. P. Wolff ([1970] 1998, 5) argumen-
tiert — die Aufgabe der politischen Philosophie darin, die Form und Prinzi-
pien legitimer Autoritdt zu bestimmen, zu analysieren und demonstrieren,
dann ist es unumgénglich, sich mit der anarchistischen These zu beschifti-
gen. Robert Nozick bringt dies zu Beginn seines Buches Anarchy, State, and
Utopia (1974) folgendermassen auf den Punkt:

The fundamental question of political philosophy, one that precedes
questions about how the state should be organized, is whether there
should be any state at all. Why not anarchy? (4).

Nun kann es aber nicht ausreichend sein, die politische Pflicht zu vernei-
nen, um als Anarchist*in zu gelten. Beispielsweise argumentiert William
A. Edmundson (1998) im Essay ,Legitimate Authority Without Political
Obligation’, es gebe zwar keine allgemeine politische Pflicht, aus der Legiti-
mitdt einer politischen Autoritdt ergebe sich aber eine Verpflichtung, die
bona fide administrative Durchsetzung von Gesetzen nicht zu behindern.
Wie Raz’ Aussagen in Authority and Consent (1981) illustrieren, ist die Un-
terscheidung zwischen Anarchist*innen sowie Etatist*innen nicht immer
trennscharf. Auf der einen Seite qualifiziert Raz seine Position, es gébe
keine generelle politische Verpflichtung, selbst als eine schwache anarchisti-
sche Aussage (103, 105). Auf der anderen Seite knnen Menschen nicht nur
gerechte Staaten schaffen (Raz 1981, 105), wie er in The Morality of Freedom
(1986) darlegt, konnen diese auch legitime Autoritat besitzen (53).

Das Unterscheidungsmerkmal zwischen Anarchismus - egal ob in einer
philosophischen Form oder nicht — und etatistischen Ansétzen ist demnach
nicht, die politische Pflicht zu verneinen. Es muss demnach die Position
beziiglich Autoritaten sein. Die kritische Einstellung gegeniiber diesen tei-

91

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

len sich Anarchist*innen mit Liberalen (McLaughlin 2007, 36). Fiir diese
ist Freiheit a priori gesetzt und deren Einschridnkung ist zu begriinden.
In diesem Sinn geht Freiheit gegeniiber staatlichem Handeln vor und be-
schrinkt dieses. Dies negiert aber nicht die Notwendigkeit einer staatlichen
Ordnung. Eher das Gegenteil ist der Fall. So soll der Staat durch rechts-
staatliche Institutionen wie die Grundrechte sowie durch die Schaffung
von Rechtssicherheit die individuelle Freiheit der Biirger*innen sicherstel-
len.%* Im Gegensatz dazu wollen Anarchist*innen staatliche im Speziellen
und politische Autoritdt im Allgemeinen nicht nur beschranken. Sie leh-
nen jegliche Form zwangsbewehrter und willkiirlicher Autoritdt ab. Dies
erlaubt uns, jene Autor*innen zu identifizieren, die einen philosophischen
Anarchismus im weiten Sinn vertreten. Diese verneinen sowohl eine politi-
sche Pflicht als auch die politische Autoritét aller existierenden und/oder
potenziellen Staaten. Hier konnte man nun einwenden, dieses Verstind-
nis widerspreche den bisherigen Uberlegungen. Denn zu Beginn dieses
Abschnitts habe ich argumentiert, philosophischer sei starker oder schwa-
cher, individualistischer oder kommunitaristischer Anarchismus, welcher
sich philosophischer Methodik in seinen Auseinandersetzungen bedient.
Man konnte daran anschliessend argumentieren, dies verlange, lediglich
jene Autor*innen dem philosophischen Anarchismus zuzuordnen, welche
anarchistische Prinzipien, Uberzeugungen o. A vertreten. Dieser Ausschluss
qua Definition ist aber als Ausgangspunkt fiir diese Arbeit wenig dienlich
und zu einschrinkend, denn die Argumente von Autor*innen wie Wolff
oder Simmons haben das Potenzial, uns dabei zu helfen, eine kohidrente
und iiberzeugende negative Herausforderung zu formulieren.

63 Hierbei ist zu bedenken, dass es den Liberalismus ebenso wenig gibt, wie den Anar-
chismus. Innerhalb der liberalen Theorietradition gibt es verschiedenste Positionen
zum Thema Staat. Derweil dieser fiir einige Autor*innen zentral ist, um eine freie
Gesellschaft aufrechtzuerhalten, nehmen andere eine fast schon anarchistische oder
libertdre Position ein. Der Nachtwéchterstaat ist beispielsweise bei Nozick (1974)
alleinig dafiir da, um die individuellen Rechte zu schiitzen und durchzusetzen. Dem
liberalen Freiheitsverstdndnis folgend sind Sozialliberale in der Tendenz ebenfalls
staatskritisch oder -skeptisch, lehnen aber das Konzept des Minimalstaats oder den
Marktradikalismus des Anarchokapitalismus ab (Sturn 2021, 344). Fir Ordoliberale
ist eine liberale Ordnung kein Selbstldufer, sondern benétigt einen starken und un-
abhingigen Staat, welcher sie aufrechterhilt (Otsch und Piihringer 2021, 380). Wie
diese nicht abschliessende Aufzahlung illustriert, kommt dem Staat je nach liberaler
Position eine andere Rolle zu. Dass es einen Staat braucht, scheint aber innerhalb der
liberalen Tradition ein breiter Konsens zu sein.

92

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autoritdt

Je nachdem, aus welchen Griinden sie allen bestehenden Staaten die
Legitimation absprechen, lassen sie sich in zwei Gruppen unterteilen. John
Horton (1992, 124) nennt diese positive und negative Ansitze. Positive
Ansitze sind die ,anspruchsvollere“ und ,stirkere® Position, weil sie ver-
suchen, eine Erkldrung dafiir zu geben, weshalb Staaten moralisch unmaog-
lich sind. Dabei muss eine positive anarcho-philosophische Theorie nicht
notwendigerweise legitime staatliche Autoritdt als theoretisch unmdglich
zuriickweisen. Deren theoretische Mdglichkeit kann akzeptiert werden. Die
Voraussetzungen dafiir konnen aber — darauf lauft Wolfts Ansatz hinaus
(vgl. Abschn.3) - so hoch angesetzt sein, dass ein Staat, der diese zu
erfilllen vermag, unwahrscheinlich ist. Andererseits finden sich negative
Ansdtze. Solche sind weniger anspruchsvoll als ihre positiven Pendants.
Vertreter*innen dieser Position argumentieren, theoretisch sei eine politi-
sche Pflicht und damit legitime Staatlichkeit im Bereich des Maglichen.
Negative Projekte verneinen aber, dass bisher, u.a. von einigen der intel-
ligentesten Theoretiker*innen présentierte Ansitze eine politische Pflicht
zu begriinden vermochten. Diese Tatsache ldsst sie an der Moglichkeit
zweifeln, staatliche Autoritét effektiv legitimieren zu konnen. Ein weiterer
Unterschied zwischen den beiden Gruppen ist der leicht andere Fokus.
Erstere legt ihr Augenmerk in der Tendenz auf die Frage nach Legitimitét,
zweitere auf jene nach einer Verpflichtung.

Simmons ([1996] 2001, 105) schldgt eine vergleichbare Typologisierung
anarchistischer Philosoph*innen vor. Er unterscheidet zwischen a priori
und a posteriori Ansdtzen. Apriorische Projekte — zu diesen zéhlt Simmons
Robert Paul Wolffs Ansatz - schliessen staatliche Autoritdt a priori aus,
weil diese sich nicht mit anderen grundlegenden Prinzipien (z. B. individu-
elle Autonomie) vereinbaren ldsst. A posteriori Ansétze verneinen dagegen
die Mdoglichkeit legitimer staatlicher Autoritdt nicht von vornherein, wei-
sen die bisher hervorgebrachten Argumente fiir die politische Pflicht aber
zuriick (Simmons [1996] 2001, 105). Damit korrespondiert Simmons’ Typ
des philosophischen Anarchismus a posteriori mit dem negativen philoso-
phischen Anarchismus in Hortons Typologisierung. Zwischen dem apriori-
schen und dem positiven philosophischen Anarchismus gibt es ebenfalls
eine Uberschneidung. Der kleine Unterschied - in Hortons Typologie

64 Simmons begriindet seine Einteilung Wolffs mit dessen Aussage, das Konzept legiti-
mierter Staaten erscheine nichtssagend und Anarchismus sei die einzige verniinftige
Alternative. Im Englischen verwendet Robert Paul Wolft ([1970] 1998, 19) die For-
mulierung ,[...] the concept [...] would appear to be vacuous [...].“ Da diese im
Konjunktiv steht, erscheint Simmons’ Einschitzung etwas iibereilt.

93

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

umfasst der positive Typ sowohl apriorischen als auch aposteriorischen
philosophischen Anarchismus - verschiebt aber den Blickwinkel auf den
typologisierten Gegenstand entscheidend.

Mit Simmons’” Typologisierung lasst sich zum einen Wolfts Ansatz nicht
korrekt erfassen. Wolff verneint nicht die Mdoglichkeit legitimer staatlicher
Autoritit. Diese ist theoretisch méglich, muss aber mit individueller Auto-
nomie vereinbar sein (siehe Abschn. 3.1.2). Zum anderen erfasst Simmons’
Typologie die entscheidende Frage nicht. Ob Autoritit von vornherein
abgelehnt wird oder nicht, ist (zumindest fiir meine Untersuchung) nicht
der relevante Punkt. Wichtiger ist vielmehr, den Blick sowie die Ziele der
Autor*innen zu erfassen. Den ersten Aspekt erfasst Simmons mit seiner
Typologisierung zwar, diese vernachléssigt aber den zweiten Aspekt. Geht
es den Autor*innen darum, lediglich zu zeigen, dass keine zurzeit bekannte
Begriindung der politischen Pflicht zu {iberzeugen vermag? Oder moch-
ten sie ein nicht skeptisches Argument prisentieren? Dies erfasst Hortons
Unterscheidung in positiven und negativen philosophischen Anarchismus
besser. In Abweichung zu Horten, dessen Typologisierung wie jene von
Simmons lediglich auf die skeptischen, d. h. politische Autoritéit verneinen-
de Elemente fokussiert, fasse ich ,positiv* aber weiter. Denn in Anbetracht
der Stossrichtung des politischen Anarchismus, der entgegen den Vorur-
teilen nicht (dogmatisch) antiautoritir ist und damit politische Autoritat
nicht notwendigerweise ablehnt, miissen unter die positiven (d.h. nicht
skeptischen) Ansétze auch jene Projekte fallen, die alternative Formen poli-
tischer Autoritit begriinden. Um terminologische Uberschneidungen mit
der Unterscheidung zwischen der negativen und der positiven anarchisti-
schen Herausforderung zu vermeiden, verwende ich prinzipielle Ansditze
oder Argumentation anstelle von ,positive Ansdtze® und skeptische Ansditze
oder Argumentation anstelle von ,negative Ansétze"

Damit ist nun noch die Frage zu kldren, in welchem Verhéltnis der
philosophische Anarchismus zur anarchistischen Theorietradition steht.
Wie im Abschn. 2.3.2 argumentiert, handelt es sich beim Anarchismus um
eine diverse und manchmal widerspriichliche ethische Diskussion iiber
revolutiondre Praxis. Auf theoretischer Ebene driickt sich dies durch eine
Vielzahl theoretischer Perspektiven aus, die lediglich durch gewisse geteilte
Uberzeugungen und Verstdndnisse zusammengehalten werden (Graeber
2004, 8). Einen dieser Kernwerte — Ablehnung von Herrschaft - teilen sich
politische Anarchist*innen und philosophische Anarchist*innen im weiten
Sinn. Die beiden weiteren Kernwerte — Diversitat und Ethos der direkten

94

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autoritdt

Aktion - sind nicht notwendigerweise Werte, die Autor*innen vertreten,
die wir dem philosophischen Anarchismus im weiten Sinn zuschreiben. Sie
sind aber Werte, welche die Theoriebildung der anarchistischen Bewegung
informieren und iiber eine exklusiv negative Herausforderung hinauswei-
sen. Anarchist*innen wollen nicht nur zeigen, dass der Status quo nicht
legitim ist. Fiir sie sind ihre Institutionen dem Status quo iiberlegen und
dies wollen sie durch ihre Praxis plausibilisieren. Folglich kann ein genuin
anarchistisches Projekt nicht ausschliesslich negativ sein und muss die
Kernwerte — implizit oder explizit - aufnehmen. In diesem Sinn handelt
es sich bei den Kernwerten um notwendige Aspekte des philosophischen
Anarchismus im engeren Sinn.%

Die philosophischen Anarchist*innen formulieren aber nicht nur eine
Herausforderung, sie sehen sich selbst einigen gegeniiber. Erstens kann
man insbesondere Vertreter*innen eines philosophischen Anarchismus im
weiten Sinn vorwerfen, es handle sich lediglich um ein skeptisches Projekt
ohne Mehrwert fiir eine Debatte, welche darauf zielt, unsere Gesellschaft
voranzubringen, zu optimieren etc. (vgl. dazu z.B. J. Wolff 1996). In der
Tat ist der Skeptizismus gegeniiber Autoritat im Sinne einer Ablehnung von
Herrschaft ein konstitutives Element anarchistischer Theorien und viele in
meinen Augen lberzeugende Argumente basieren darauf. Dies entkriftet
aber die Relevanz der Frage nicht, ob eine rein skeptische Theorie einen
wertvollen Beitrag zur Diskussion zu leisten vermag. Weshalb sollte man
sich mit dem philosophischen Anarchismus beschiftigen, wenn er uns
lediglich zweifeln lasst? Um dieser Kritik zu begegnen und den philosophi-
schen Anarchismus als relevante und interessante Theorienfamilie darzu-
stellen, muss man explizit die positiven Aspekte philosophisch-anarchisti-

65 Mein Verstindnis des philosophischen Anarchismus im engeren Sinn weist gewisse
Uberschneidungen mit dem kritischen philosophischen Anarchismus auf, den Egou-
menides (2014, 4) verteidigt. Sie definiert diesen als eine Position, welche die viel-
versprechendsten Theorien untersucht, welche die Existenz einer politischen Pflicht
verteidigen wollen. Aus deren Scheitern leitet diese Position als konstruktive Folge-
rung ab, dass es keine allgemeine politische Pflicht gibt und dass damit staatliche
Autoritdt nicht legitimiert ist. Diese Kritik ist dabei mit einer Vorstellung davon ver-
bunden, wie eine ideale legitime Gesellschaft beschaffen sein sollte. Dies informiert
das Verstandnis davon, wie politische Gesellschaften nicht organisiert sein diirfen,
um als legitim zu gelten. Der kritische philosophische Anarchismus betrachtet alle
bestehenden Staaten als illegitim, da sie diesem Ideal - insbesondere der Forderung
nach Herrschaftsfreiheit nicht entsprechen. Darin steht er im Einklang mit dem
politischen Anarchismus. Letztlich ist die Position des kritischen philosophischen
Anarchismus eine Mischung aus philosophischem und politischem Anarchismus.

95

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

scher Ansitze herausarbeiten respektive eine rein oder primar skeptische
Position um positive Aspekte ergénzen. Diese spricht dafiir, die theoreti-
schen Uberlegungen zu anarchistischen Gesellschaften aufzunehmen und
so eine Herausforderung zu formulieren, die einem philosophischen Anar-
chismus im engeren Sinn entspricht.

Ein weiterer moglicher - und bis zu einem gewissen Grad ,verwand-
ter” — Kritikpunkt bringt Miller (1984, 15) auf den Punkt: Philosophischer
Anarchismus sei ein ,blutleerer Vertreter anarchistischer Theorien. So
gibt A. John Simmons selbst zu, philosophischer Anarchismus stelle beste-
hende Institutionen nicht infrage und habe vermutlich kaum Einfluss auf
bestehende soziale Praktiken (Egoumenides 2014, 43-45). Weshalb sollte
man sich mit dieser Theorie auseinandersetzen, wenn diese keinerlei prak-
tische Auswirkungen besitzt? Man konnte gar argumentieren, philosophi-
sche Anarchist*innen verneinen zuerst legitime staatliche Autoritdt, nur
um sie danach durch die sprichwortliche Hintertiire wieder einzufiihren.
Zwar besitzen wir in ihren Augen keine politische Pflicht, haben aber
gute Griinde, Staaten nicht nur nicht abzuschaffen, sondern ihnen auch
keinen Widerstand zu leisten. Um diesem Kritikpunkt zu begegnen, muss
man zeigen konnen, dass eine anarcho-philosophische Haltung praktische
Auswirkungen - z.B. auf die individuelle Attitiide gegeniiber staatlichen
Institutionen - besitzt. Dies spricht ebenfalls dafiir, eine Herausforderung
zu formulieren, die sowohl negative und positive Aspekte umfasst.

Ein dritter Kritikpunkt bezieht sich nicht nur auf den philosophischen,
sondern auch auf den politischen Anarchismus. In ihrem Streben, den Staat
abzuschaffen oder ihm zumindest legitime Autoritdt zu verweigern, verfeh-
len die Anarchist*innen ihr Ziel: Thre Ansitze verringern Ungerechtigkeiten
nicht, sie fordern sie sogar. Beispielsweise argumentiert Luara Ferracioli
(2015) in ihrem Essay ,The Anarchist’s Myth: Autonomy, Children, and
State Legitimacy®, die philosophischen Anarchist*innen mdgen korrekt sein
in ihrer Annahme, in einem Naturzustand wiirden natiirliche Rechte nicht
systematisch verletzt.%¢ Doch dieser ist nicht zwingend deckungsgleich mit
einem Kontext, in welchem Kinder erlernen konnen, autonom zu sein
(382). Ohne Staat bzw. staatliche Autoritit tiberldsst man die Entwicklung
individueller Autonomie der Laune der Eltern, da staatliche Institutionen
Kinder nicht mehr vor potenziellen schddlichen familidren Eingriffen in die
natiirliche Entwicklung der Kinder zu autonomen moralischen Akteur*in-

66 Auf Ferraciolis Argumentation gehe ich im Abschn. 3.1.3 vertieft ein.

96

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4 Erstes Zwischenfazit: Anarchistische Kritik am staatlichen Autoritdtsanspruch

nen schiitzen konnten (376). Ferraciolis Kritik ist mit jener von Jonathan
Wolft (2016, 47-48) vergleichbar: Ohne externe Autoritit miissen Anar-
chist*innen auf das moralische Urteil jedes Einzelnen abstellen. Das Prob-
lem widerspriichlicher Urteile oder antisozialen Verhaltens wird in der ana-
lytischen Tradition gelést, indem Anarchist*innen ,giitiger Essentialismus®
unterstellt wird (Franks 2012, 60-61). Ohne den verfalschenden Einfluss
des Staates respektierten die Menschen individuelle Freiheiten von sich
aus und kooperierten selbstverstindlicherweise miteinander. Um diesem
und vergleichbaren Argumenten entgegenzutreten, gilt es, die ,wahre“ Mo-
tivation hinter dem (philosophischen) Anarchismus zu zeigen und deren
praktische Schlussfolgerungen zu interpretieren. Daraus ergeben sich einige
Fragen: Erstens ist zu bestimmen, inwieweit der Anarchismus auf diese
essentialistische Grundannahme angewiesen ist.®” Zweitens muss man zei-
gen, wie solche allfilligen anarchistischen Annahmen, welche unter idea-
len Umstanden iiberzeugend sein konnen, auf unsere ,unvollkommene®
Lebenswelt zu iibertragen wéren?

Zusammenfassend kann man demnach sagen, anarcho-philosophische
Theorien sehen sich mindestens drei Hauptkritikpunkten gegeniiber: Ers-
tens fehle ihnen die theoretische und zweitens die praktische Relevanz. Als
dritter Punkt kénnen ihnen ihre zu idealisierten Annahmen vorgeworfen
werden. Um das Ziel zu erreichen, eine moglichst tiberzeugende Form des
philosophischen Anarchismus zu formulieren, sind folglich Antworten auf
diese Kritik zu finden.

2.4 Erstes Zwischenfazit: Anarchistische Kritik am staatlichen
Autoritdtsanspruch

In diesem Kapitel habe ich einerseits die zentralen Konzepte, welcher mei-
ner Arbeit zugrunde liegen, skizziert und andererseits die Griinde, welche
dafiirsprechen, sich vertieft mit anarchistischen Theorien zu beschiftigen,
umrissen. Dabei ist ein Punkt klar geworden: ,Den® Anarchismus gibt es
nicht. Beim Anarchismus - verstanden als eine Sammlung politischer Ideen
und Konzepte - handelt es sich um eine Theorienfamilie, die sich die Ab-

67 Wie Franks (2012, 61) richtigerweise feststellt, ergeben sich aus solchen idealisieren-
den Uberlegungen zum einen ein epistemologisches (kdnnen wir iiberhaupt die
yuniverselle® menschliche Natur erkennen?) und zum anderen ein praktisches Prob-
lem (weshalb haben die ,gutmiitigen Menschen tiberhaupt einen Staat geschaffen?).
Siehe dazu Abschn. 6.2.

97

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

lehnung von Herrschaft teilt sowie eine gemeinsame Idee des Guten - der
freie Mensch — besitzt. Dies motiviert den Angrift auf den (real existieren-
den) Staat. Dieser ist aber nicht das einzige Ziel anarchistischer Kritik. Im
Fokus liegen z.B. ebenfalls der Kapitalismus, organisierte Religion sowie
weitere auf Herrschaft, Unterdriickung oder Ausbeutung beruhende sozia-
le Organisationsformen. Als Mittel, um ihre Ziele umzusetzen, dient den
Anarchist*innen die direkte Aktion, die man am besten als eine Form prifi-
gurativer Politik begreift. Diese zielt darauf, im Hier und Jetzt anarchistisch
zu leben und damit unter anderem die Performanz anarchistischer Lebens-
weisen zu plausibilisieren. Deren effektive Ausgestaltung ist divers und
vielféltig. Daraus zu schliessen, der Anarchismus sei theoriefeindlich und/
oder inkoharent, ware falsch und wird der Tatsache, dass Diversitat ein
anarchistisches Kernkonzept ist, nicht gerecht. Ferner zielen anarchistische
Ansitze nicht auf eine utopische Vorstellung ab, wie eine ideale Gesellschaft
auszusehen hat. Das anarchistische Transformationsverstindnis versteht
die direkte Aktion als einen nie endenden Prozess, um herrschaftsfreie
Organisationsformen zu schaffen. Die Idee ist, den Wandel im Hier und
Jetzt durch das Leben herrschaftsfreier Alternativen direkt umzusetzen (vgl.
Abschn. 2.3.2).

In diesem Sinne handelt es sich beim Anarchismus um eine auf die
Praxis gerichtete Ideologie. Wie passt da der ,philosophische® Anarchismus
ins Bild? Ich habe diesen als starken oder schwachen, individualistischen
oder kommunitaristischen Anarchismus beschrieben, der sich philosophi-
scher Methodik in seiner Auseinandersetzung mit Autoritat bedient (vgl.
Abschn. 2.3.3). Philosophische Anarchist*innen im weiten Sinn verneinen
sowohl eine politische Pflicht als auch die politische Autoritat aller existie-
renden und/oder potenziellen Staaten. Diese rein oder primar skeptische
Herangehensweise wirf aber Fragen iiber die Relevanz auf. Dies ist insbe-
sondere dann der Fall, wenn dieser Skeptizismus mit der These verkniipft
wird, wir hitten aber gute Griinde, Staaten nicht nur nicht abzuschaffen,
sondern ihnen auch keinen Widerstand zu leisten. Diese spricht dafiir,
einen holistischeren Zugang zu wihlen und die negative um eine positive
Herausforderung zu ergidnzen. Und hier ist es angebracht, auf anarchisti-
sche Uberlegungen dariiber zuriickzugreifen, wie unser Zusammenleben
herrschaftsfrei oder -arm gestaltet werden kann. Dieser Anspruch verweist
auf einen philosophischen Anarchismus im engen Sinn, d.h. um einen
philosophischen Anarchismus, der anarchistische Kernwerte zumindest
implizit aufnimmt. Somit handelt es sich bei diesem um einen Metaanar-
chismus, der sich auf die theoretischen Aspekte konzentriert. Denn auch als

98

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4 Erstes Zwischenfazit: Anarchistische Kritik am staatlichen Autoritdtsanspruch

praktische Ideologie ist der Anarchismus auf einen normativen Unterbau
angewiesen.

Die vielféltigen Gegenentwiirfe zum Status quo, welche die anarchisti-
sche Bewegung hervorgebracht hat, sind ein Grund, sich mit anarchisti-
schen Theorien zu befassen (vgl. Abschn. 2.3.1). Weitere beziehen sich auf
die Idee, der Anarchismus sei die Hintergrundherausforderung etatistischer
Ansdtze. Zum einen hilft er dabei, einen Status-quo-Bias zugunsten des
Staates zu vermeiden und zeigt uns Alternativen zu diesem auf. Zum
anderen zwingt er dazu, die Beziehung zwischen Staat und Individuum
zu hinterfragen, was ihn zu einem wertvollen Argumentationsinstrument
macht.

Die nachfolgenden Kapitel fokussieren nun anhand einiger exemplari-
scher Autor*innen auf den philosophischen Anarchismus. Dieser kann,
wie gesehen, einerseits eine prinzipielle Argumentation verfolgen und ver-
suchen, eine Erklarung dafiir zu geben, weshalb Staaten moralisch unmdog-
lich sind. In diese Kategorie féllt Robert Paul Wolffs Ansatz, auf den ich
im néchsten Kapitel eingehe. Philosophischer Anarchismus kann aber auch
eine skeptische Argumentation verfolgen und argumentieren, theoretisch
sei eine politische Pflicht und damit legitime Staatlichkeit im Bereich des
Méglichen, aber bisher seien einige der intelligentesten Theoretiker*innen
an iiberzeugenden Ansitzen gescheitert. Diese Tatsache muss uns an der
Moglichkeit zweifeln lassen, ob sich staatliche Autoritét legitimieren ldsst.
Diesen Ansatz wihlt A. John Simmons in seinem Projekt, auf das ich
im Abschn. 4 eingehe. Dabei gilt es unter anderem, Gegenargumente fiir
die drei identifizierten Hauptkritikpunkte — anarchistischen Theorien fehle
die theoretische sowie die praktische Relevanz und ihre Vorstellung des
Menschen sei zu idealisiert - zu finden (vgl. Abschn. 2.3.3).

99

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ym 20.01.2028, 01:06:1!


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritét: unvereinbare Konzepte?

Im vorherigen Kapitel habe ich das zentrale Problem, welchem sich eine
Theorie der politischen Pflicht gegeniibersieht, skizziert: deren inhaltsun-
abhingiger Charakter. Eine Pflicht, das Recht zu befolgen, weil es sich um
Recht handelt, erscheint von einem individuellen Standpunkt aus proble-
matisch. Besitzen wir namlich eine solch geartete politische Verpflichtung,
dann ist der Grund, der Rechtsnorm X zu gehorchen, nicht deren Inhalt,
sondern Xs Status. Dies ist, wie etwa Mokrosifiska (2012, 5) zu Beginn ihrer
Untersuchung feststellt, beunruhigend, weil dadurch die Handlungen eines
Individuums von seinen moralischen Uberlegungen abgekoppelt werden.
Eine Moglichkeit wire, an dieser Stelle darauf zu verweisen, dass es sich um
eine pro tanto Pflicht handelt. Folglich kénnen andere moralische Griinde
relevant sein und die politische Pflicht tibertrumpfen. Doch selbst wenn
dies das Problem entscharft, verbleibt der Kern der Problematik. Selbst eine
moralisch fragwiirdige Rechtsnorm erhilt iiber den Umweg der politischen
Pflicht einen moralisch begriindeten Handlungsgrund. Es ist nicht mehr
ausreichend, z.B. zu argumentieren, aufgrund von Gerechtigkeitsiiberle-
gungen sei X zu ignorieren. Man muss nun auch noch moralische Griinde
finden, weshalb das, was gegen X spricht, stirker als die politische Pflicht
ist. Ein vergleichbares Problem offenbart sich auch, wenn man sich mit
Autoritit beschiftigt. Wie Raz (1985a, 13-14) erklért, ist eine autoritative
Aussage praemptiv. Dies birgt wiederum die Gefahr, individuelle Urteile zu
verunmoglichen oder mindestens von der effektiven Handlung zu entbin-
den.

Der inhaltsunabhéngige Charakter des politischen Sollens macht dieses,
wie Mokrosinska (2012, 5) feststellt, fiir die Anarchist*innen unakzeptabel.
Fiir sie gibt es, wie Mokrosinska weiter ausfiithrt, verschiedene rationale
und/oder moralische — von der politischen Verpflichtung verschiedene -
Griinde, dem Recht im Einzelfall Folge zu leisten. Die Pflicht, grundsitzlich
nicht zu téten, gilt fiir Anarchisten*innen, weil es moralisch verwerflich
ist, eine andere Person umzubringen, und nicht, weil uns der Staat eine
gleichlautende Rechtspflicht auferlegt.

101

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritdt: unvereinbare Konzepte?

Zwei Grundfragen helfen, auf die relevanten Themen und Konzepte zu
fokussieren:

1. Welcher Zusammenhang besteht zwischen der politischen Pflicht und
Autoritdt? Es ist die Frage, ob die Korrelationsthese zutrifft oder ob -
wenn iberhaupt - eine andere Verbindung besteht (vgl. Abschn. 2.2).
Eine Korrelation zwischen politischer Pflicht und Autoritdt zu verneinen,
ist aber kein Ausweg, um der anarchistischen Kritik zu entkommen.
Selbst wenn eine Verpflichtung zum Regelgehorsam wegfiele, haben An-
archist*innen das notwendige Instrumentarium, um staatliche Autoritét
weiterhin kritisieren zu kénnen.

2. Ist die zu Beginn des letzten Kapitels erwidhnte Idee, Menschen sollen
Verantwortung iibernehmen, iberhaupt mit der politischen Pflicht und/
oder mit legitimer staatlicher Autoritét vereinbar? Diese Frage legt den
Fokus auf die Beziehung zwischen Individuum und Staat und hilft
uns unter anderem, herauszufinden, was der Staat iiberhaupt von uns
verlangen darf. Des Weiteren riickt diese Frage das moralisch richtige
Handeln gegeniiber staatlichen Institutionen in den Vordergrund. Muss
man, mochte man eine selbstverantwortliche Person sein, sich staatlicher
Autoritit entziehen, ihr (manchmal) Widerstand leisten oder sie gewéh-
ren lassen?

Diese in der zweiten Grundfrage umrissene Kernthematik behandelt Ro-
bert Paul Wolft in seinem Essay In Defense of Anarchism ([1970] 1998),
welches man als einen ,Klassiker” der anarcho-philosophischen Literatur
bezeichnen kann.

Insofar as a man fulfills his obligation to make himself the author of his
decisions, he will resist the state’s claim to have authority over him. That
is to say, he will deny that he has a duty to obey the laws of the state
simply because they are the laws. (R. P. Wolft [1970] 1998, 18).

Dieses Zitat verdeutlicht die radikale Kernthese Wolffs: Es gilt der (fast)
uneingeschrankte Primat der individuellen moralischen Autonomie. Eine
wichtige Stellung in seinen Uberlegungen nehmen Kants Theorien und
Konzepte ein. Daher tiberrascht es auch nicht, wenn Miller (1984, 26)
in Wolff einen radikalen Kantianer sieht. Derweil diese Einschétzung auf
den ersten Blick zu iiberzeugen vermag, zeigt sich auf den zweiten deren
Schwiche. Denn eine zentrale These Kants ist bekanntlich, das Individuum

102

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Den Anarchismus verteidigen

besitze eine moralische Pflicht dazu, den Naturzustand zu verlassen.®® Wolff
verneint diesen Punkt. Staatliche Autoritat kann zwar unter bestimmten,
sehr restriktiven Umstanden mit individueller Autonomie vereinbar sein,
die Anforderungen dafiir sind aber - wie Wolff mit einem Riickgrift auf
Rousseaus Gesellschaftsvertrag zu zeigen versucht — ausserordentlich hoch.

In einem ersten Schritt rekonstruiere ich Wolffs Argument. Dabei fo-
kussiere ich nicht nur - wie es viele andere Autor*innen tun - auf
den ersten Teil des Essays (Abschn.3.1.1), sondern diskutiere auch den
zweiten (Abschn. 3.1.2). Nach einer Kritik von Wolffs Argumentationslinie
(Abschn. 3.1.3) bespreche ich eine Mdoglichkeit, Wolffs Ansatz (oder Teile
davon) gegen bestimmte Kritikpunkte zu verteidigen (Abschn.3.2). Dies
erlaubt mir dann, in einem dritten Schritt, Wolfts Kerngehalt, welcher fiir
meinen Ansatz relevant ist, herauszustreichen (Abschn. 3.3).

3.1 Den Anarchismus verteidigen
3.1.1 Die Frage: Autonomie oder Autoritdt?

Fiir Robert Paul Wolft ([1970] 1998, 3) bedeutet Politik die staatliche Aus-
ibung von Macht oder den Versuch, diese zu beeinflussen. Diese Definition
gleicht jener, welche Max Weber (1919) anbietet. Er versteht unter Politik
das ,[...] Streben nach Machtanteil oder nach Beeinflussung der Machtver-
teilung, sei es zwischen Staaten, sei es innerhalb eines Staates zwischen den
Menschengruppen, die er umschliesst (4). Politische Philosophie ist daher
fiir Wolft die Philosophie des Staates. In dieser Aussage offenbart Wolff
einen dusserst engen Politikbegriff. Ist dieser auf Staatlichkeit beschrankt,
dann ist eine staaten- auch eine politiklose Gesellschaft. Dies ist aber keine
zielfithrende Definition. Erstens limitiert sie die politische Philosophie zu
sehr und verunméglicht es ihr, sich mit nicht etatistischen Alternativen
zu beschiftigen, was Staatlichkeit als epistemisches Regime starkt. Es ist
vorschnell anzunehmen, in einer anarchistischen Gesellschaft gébe es keine
Strukturen mehr, welche sich mit gesamtgesellschaftlichen Herausforderun-
gen beschiftigen. Zweitens ist der Fokus auf Macht - verstanden als die
Fahigkeit, den eigenen Willen durchzusetzen (vgl. Abschn. 2.1.3) - ungliick-

68 So sagt Kant etwa in der Metaphysik der Sitten folgendes: ,Die biirgerliche Verfas-
sung, obzwar ihre Wirklichkeit subjectiv zufillig ist, ist gleichwohl objectiv, d.1i. als
Pflicht, nothwendig“ (MS, AA VI1:264).

103

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

lich. Sie mag im tdglichen Politikbetrieb, wie wir ihn heute kennen, ein
zentraler Erfolgsfaktor sein. Existierende politische Systeme sind macht-
oder herrschaftsformig organisiert, womit eine Beschéftigung mit Politik
auch jeweils eine mit Macht ist. Daraus folgen zwei Schliisse (Hubacher
2021, 34): Erstens ist, um sich in bestehenden Gesellschaften orientieren
zu kénnen, das Erkennen und Verstehen formeller und informeller Macht-
strukturen notwendig. Zweitens — und darauf aufbauend - muss man so-
wohl die Macht der Gegenseite als auch die eigene Macht und die damit
verbundenen Moglichkeiten verstehen, um eigene Handlungsoptionen zu
erkennen. Somit ist das Konzept Macht von essenzieller Bedeutung, um be-
schreiben zu konnen, wie politische Prozesse funktionieren, und um poli-
tisch partizipieren zu kdnnen. Der politische Prozess sowie das Politische®
beinhalten aber mehr, als lediglich Macht-iiber zu erlangen. Viele verbinden
Politik mit Diskutieren und Argumentieren, was wiederum auf die Idee, das
beste Argument sei in der Lage, zu liberzeugen, verweist. Dies impliziert,
dass das Konzept Politik von Macht verschieden ist. Daher schlage ich
vor, Politik offener zu definieren; namlich als ein institutionelles Gefiige,
welches sich damit befasst, gesamtgesellschaftliche Herausforderungen zu
16sen. Mit einem solchen Politikverstdndnis ist denn auch eine ,anarchisti-
sche® Politik moglich.

Doch weshalb verwendet Wolff einen solchen engen, auf Macht fokus-
sierten Politikbegriff? Ich denke, es bieten sich verschiedene Interpretatio-
nen an. So konnte man sich einerseits auf den Standpunkt stellen, er
orientiere sich lediglich an soziologischen oder juristischen Definitionen
(vgl. Abschn. 2.1.3). Eine andere, in meinen Augen weitaus {iberzeugendere
Deutung ist, anzunehmen, Wolff versuche auf die Problematik unserer
heutigen politischen Systeme und deren hierarchisch-autoritare Strukturen
hinzuweisen. Heutige Staaten sind nicht egalitar verfasst, sondern umfassen
eine — manchmal gewdhlte - ,Elite’, welche die politischen Schliisselpo-
sitionen besetzt. Eine so strukturierte Politik lduft dem anarchistischen
Anspruch, eine Gesellschaftsordnung diirfe keine zwangsbewehrte Autori-
tat besitzen, sowie der Ablehnung von Herrschaft kontrir entgegen (vgl.
Abschn. 2.3.2). Dies impliziert, bei Wolffs Politikbegrift liege der Fokus auf

69 Das Politische verwende ich, um die Sphire gesellschaftlicher und politischer Fragen
zu bezeichnen, die sich mit politischen Werten und Grundfragen (Gerechtigkeit, De-
mokratie, Gleichheit ...) befassen. Die Differenzierung zwischen der Politik und dem
Politischen hat einen analytischen Mehrwert, weil damit zwischen den konkreten
politischen Systemen, die uns im Alltag begegnen, und den Merkmalen, die Politik
ausmachen, unterschieden werden kann (Gloe und Oeftering 2017, 420).

104

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Den Anarchismus verteidigen

dem Ist-Zustand und nicht auf mdglichen, unter Umstédnden nicht etatisti-
schen politischen Ordnungen.

Ist fir Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 3-11) die politische Philosophie
jene des Staates, stellt sich die Frage, was er unter diesem versteht. Ein
Staat ist fiir ihn eine Gruppe von Personen, welche die hdchste Autoritit in
einem bestimmten Territorium iiber eine bestimmte Bevolkerung besitzen
und ausiiben. Damit orientiert sich Wolff an der sogenannten Drei-Ele-
menten-Lehre (vgl. Abschn.2.1.2). Autoritit beschreibt er wiederum als
ein Befehlsrecht, mit welchem ein Recht auf Gehorsam korreliert. Beide
Termini konnen fiir ihn sowohl normativ als auch deskriptiv verstanden
werden. Derweil sich die Politikwissenschaft — quasi arbeitsteilig mit der
Philosophie — mit der deskriptiven Dimension befasst, zielt die politische
Philosophie darauf ab, die Form sowie die Prinzipien legitimier Autoritat —
d.h. dem Recht zu regieren - zu finden, zu analysieren und zu zeigen.
Die Griinde, weshalb Menschen eine Autoritat anerkennen, sind vielfaltig.
Uber die Geschichte hinweg gesehen ist Tradition wohl ein wichtiges Mo-
tiv, doch auch aus Charisma einzelner Fithrungspersonen oder, insbesonde-
re in unserer heutigen Zeit, aus einem offentlichen Amt ergibt sich eine
gewisse Autoritdt.”® Dass Menschen jemanden das Recht zum Regieren
zusprechen, ist eine soziale und historische Tatsache, die Frage ist aber,
ob sie dieses tiberhaupt jemanden zusprechen sollen. Denn - von einem
moralischen Standpunkt aus gesehen - ist das Gehorchen nicht eine Frage
davon, ob man macht, was von einem verlangt wird. Es geht darum, ob wir
einer autoritativen Forderung Folge leisten, weil sie gedussert wurde. Zwar
glauben die Menschen, legitime Autoritit existiere, doch diese Uberzeugun-
gen konnten falsch sein. Nichtsdestotrotz scheint ihr Glaube aber eine gute
Grundlage zu sein, um zu argumentieren, Menschen besédssen ein Konzept
von de jure Autoritét.

70 Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 7) orientiert sich hier an Max Weber (1947, 124) und
dessen drei reinen Typen legitimer Herrschaft. Diese hat entweder einen rationalen
Charakter und beruht ,auf Glauben an die Legalitdt gesatzter Ordnungen und des
Anweisungsrechts der durch sie zur Ausiibung der Herrschaft Berufenen ruhen (lega-
le Herrschaft), einen traditionellen Charakter und beruht ,auf dem Alltagsglauben
an die Heiligkeit von jeher geltender Traditionen und die Legitimitit der durch sie
zur Autoritat Berufenen ruhen (traditionale Herrschaft)“ oder einen charismatischen
Charakter und beruht ,,auf der ausseralltaglichen Hingabe an die Heiligkeit oder die
Heldenkraft oder die Vorbildlichkeit einer Person und der durch sie offenbarten oder
geschaffenen Ordnungen (charismatische Herrschaft)®

105

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

Somit hat Wolff in meinen Augen relevante Punkte angesprochen: Es
scheint ein grundsatzliches Verstandnis zu geben, was legitime Herrschaft
bedeutet. Dies ldsst sich auch von einer interpretativen Warte aus stiitzen.
Wird {iber ein neues Gesetz diskutiert, dann ist oft zu horen, der Staat miis-
se eingreifen, um Problem X zu 6sen. Es wird dann zumeist argumentiert,
dies sei aufgrund bestimmter Gerechtigkeits- oder Fairnessiiberlegungen
geboten. Was bei solchen Aussagen implizit mitschwingt, ist die Annahme,
staatliche Regelung sei nicht nur geboten, sondern auch erlaubt. In anderen
Worten fussen diese Argumente auf dem Konzept legitimer staatlicher Au-
toritat.”! Unter welchen Voraussetzungen konnen staatliche Institutionen
ein Recht zum Regieren effektiv beanspruchen? Oder, anders gesagt, wann
besitzt ein Staat politische Autoritat?

Wolffs Antwort darauf ist, wenn sich Autonomie und Autoritat verein-
baren lassen. D.h. es gilt, eine Verfassung zu finden, welche Individuen
erlaubt, auch dann autonom zu handeln, wenn sie sich einer Autoritat
gegeniibersehen. Bisher wissen wir nun, was er unter Autoritdt versteht.
Fiir das zweite Konzept greift er auf Kant zuriick. Ausgangsthese fiir Wolffs
Uberlegungen bildet die Aussage, Individuen seien fiir ihre Handlungen
verantwortlich, woraus zwingend folge, Menschen seien metaphysisch frei
(12-13). Dies bedeutet in einem gewissen Sinne, zu argumentieren, Indivi-
duen seien grundsitzlich in der Lage, selbst zu entscheiden, wie sie zu
handeln gedenken. Um aber Verantwortung zu iibernehmen, wie Wolff
weiter ausfiihrt, reicht es nicht aus, sich lediglich zu entscheiden; man muss
versuchen, herauszufinden, wie man handeln soll. Dies verlangt wiederum
danach, relevantes Wissen zu erlangen, Motive zu hinterfragen, mogliche
Auswirkungen abzuschitzen, Prinzipien zu kritisieren etc. Damit wir dies
tun konnen, reicht der freie Wille oder individuelle Freiheit allein nicht
aus. Man muss auch die Fihigkeit besitzen, rationale Uberlegungen anzu-
stellen. Alle, die beides aufweisen, haben eine Pflicht, Verantwortung fiir
ihre Handlungen zu {ibernehmen. Beschreiben wir eine Person als verant-
wortungsbewusst, dann implizieren wir damit nicht, sie handle unablassig

71 Hier kénnte man argumentieren, dies sei unserer Sozialisation geschuldet. Nur weil
wir es uns ,gewohnt“ sind, gesamtgesellschaftliche Herausforderungen durch den
Staat zu losen, so konnte dieses Argument fortgefithrt werden, muss dies noch
nicht zwingend durch ebendiesen geschehen. Dieses Sozialisationsargument triff auf
deskriptiver Ebene zu. Dass wir ein Konzept legitimer politischer Autoritdt haben,
ist wohl in unserer Sozialisation begriindet. Die hat aber keine direkten normativen
Konsequenzen. Daraus, ein Konzept ¢ zu haben, folgt nicht zwingend, man finde ¢
erstrebenswert oder a priori legitimiert.

106

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Den Anarchismus verteidigen

richtig. Wir sprechen eher die Tatsache an, dass ein Individuum seine
Pflicht, herauszufinden zu versuchen, was richtig ist, nicht vernachléssigt.

Fiir Wolft ist somit moralische Autonomie eine Kombination aus zwei
Voraussetzungen. Erstens handelt es sich dabei um Freiheit bzw. freien
Willen. Wir miissen die Méglichkeit haben, selbst zu entscheiden. Ohne Al-
ternativen, zwischen denen wir wéhlen konnen, ist Autonomie nicht mog-
lich. Doch dies allein reicht nicht aus, wir bend&tigen, zweitens, ebenfalls
die dazu notwendigen entsprechenden mentalen Kapazititen. Diese beiden
Aspekte von Wolffs Verstindnis der moralischen Autonomie mdgen wenig
spektakuldr scheinen. Bemerkenswerter ist vielmehr die Aussage, wenn eine
Person fahig dazu sei, iiber ihre Handlungen nachzudenken, stiinde sie un-
ter einer stindigen Verpflichtung, Verantwortung fiir diese zu iibernehmen.
Diese Pflicht ist somit nicht voluntirer Natur. Kann ich mich einerseits zwi-
schen verschiedenen Handlungsoptionen entscheiden und bin andererseits
geistig dazu in der Lage, die Situation zu analysieren, dann kann ich mich
meiner Verantwortlichkeit nicht entziehen, indem ich sie beispielsweise an
eine Autoritit delegiere. In diesem Sinne hat Verantwortung Auswirkungen
auf den politischen Diskurs. So erkldrt Wolff etwa, Biirger*innen hitten
eine Pflicht, sich genug modernes wissenschaftliches Wissen anzueignen,
um sich iiber die Atomenergie eine eigene Meinung bilden zu kdnnen
(17). Anders gesagt verlangt unsere Verantwortungspflicht zweierlei. Erstens
miissen wir uns relevantes Faktenwissen aneignen, um verstehen zu kon-
nen, was um uns herum passiert. Um in der Lage zu sein, richtige Hand-
lungen zu identifizieren, miissen wir dann zweitens die Fahigkeit besitzen,
unser Wissen anzuwenden.

Zundchst muss man sich fragen, gegeniiber wem wir verpflichtet sind,
Verantwortung zu {ibernehmen. Handelt es sich hier um eine Selbstver-
pflichtung, welche ich qua Menschsein besitze, oder sind andere deren
Ursprung? Ferner, triftt Letzteres zu, gegeniiber welchen Personen bzw.
Personengruppen gilt dieses Sollen? Wolft versteht unter Verantwortung
zundchst einen reflektierenden Prozess, d.h. eine Person muss dariiber
nachdenken, was die richtige Handlung ist. Ein Blick auf unsere soziale
Praxis zeigt aber die Grenzen einer solchen Konzeption.”? Sprechen wir da-
von, jemand handle verantwortungsvoll, dann erwarten wir auf der einen

72 Robert Paul Wolft ([1970] 1998, 12) spricht davon, Verantwortung zu tibernehmen
beinhalte den Versuch, herauszufinden was die richtige Handlung ist. Diese Formu-
lierung weist zugegebenermassen darauf hin, dass auch Wolff sich der Multidimen-
sionalitit von Verantwortung bewusst ist. Da er aber keine Beispiele o. A. gibt, kann
man davon ausgehen, er lege den Fokus auf die Reflexion.

107

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritdt: unvereinbare Konzepte?

Seite, dass die Person sich Gedanken iiber die moralischen Implikationen
ihrer Handlungen gemacht hat. Diese konnen sowohl deren Konsequenzen
als auch deren intrinsischen Status beinhalten. Bei diesem Aspekt handelt
es sich um die vorwirts gerichtete Dimension, da sich diese Uberlegungen
auf zukiinftige Handlungen beziehen. Auf der anderen Seite sagen wir auch,
jemand miisse Verantwortung fiir vergangene Handlungen iibernehmen.
Wir verlangen in diesen Fillen nach einer Begriindung, wieso man die
Handlung H;, den Handlungen H,, H; usw. vorgezogen hat. Ein Riickgriff
auf die Geschichte des Begriffes ,Verantwortung® verdeutlicht diese Aussa-
ge: Die Rechtfertigung von Handlungen bzw. Unterlassungen kann man,
wie Buddeberg (2016, 234) argumentiert, als Kerngehalt von Verantwor-
tung definieren. In der philosophischen Diskussion wird darunter auch die
Zuschreibung von Handlungen verstanden. Zusammenfassend ist Verant-
wortung

[...] eine Praxis der Zurechnung vollzogener Handlungen oder noch zu
tibernehmender Aufgabenbereiche, fiir die entweder jetzt oder zu einem
spateren Zeitpunkt Rechtfertigungen verlangt werden konnen. (Budde-
berg 2016, 234).

Dies spricht gegen Wolffs Fokus. Die reflexive Komponente ist wichtig.
Eine Person, die zuerst handelt und erst danach dariiber nachdenkt, wie
sie ihr Tun rechtfertigen kann, handelt alles andere als verantwortungsvoll.
Dasselbe gilt aber auch fiir jemanden, der nicht bereit ist, seine Handlungs-
weise zu begriinden. Eine Verantwortungspflicht muss beide Dimensionen
umfassen.

Buddeberg (2016, 235) beschreibt Verantwortung weiter als eine sprach-
lich verfasste Zurechnungsrelation zwischen mindestens drei Elementen:
Das Subjekt, welches sein Handeln - das Objekt — vor einer Instanz -
welche Handlungsgriinde einfordert — verantwortet. Wie Buddeberg weiter
ausfuhrt, konnen wir bei keinem Handeln ausschliessen, dass dies einen
Einfluss auf andere Personen hat. Somit steht jegliches Tun grundsétzlich
unter dem Anspruch, vor anderen begriindet werden zu miissen. In Bezug
auf Wolft ist die Frage nun, ob Subjekt und Instanz deckungsgleich sein
kénnen. Folgen wir dem diskursiven Verstindnis Buddebergs, kdnnen wir
dies bejahen. Zwar ist durch den potenziellen Sprachakt des Rechtferti-
gens — wie mit jeder sprachlichen Interaktion — neben dem Sprecher auch
immer mindestens eine weitere Person angesprochen; diese kann aber auch
abstrakter Natur (z. B. ein Kollektiv oder das eigene Ich) sein (Buddeberg
2016, 235). Demnach kann, jedenfalls in einigen Kontexten, Autonomie

108

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Den Anarchismus verteidigen

darauf hinauslaufen, sich gegeniiber sich selbst rechtfertigen zu miissen.
Von diesem Standpunkt aus erscheint demnach das Konzept der Selbstver-
antwortung weder widerspriichlich noch unméglich. Ich sehe noch einen
weiteren vorteilhaften Aspekt, den diese Sichtweise besitzt. Individuelle
Autonomie wird némlich iiber die Komponente der Verantwortung, der
wiederum die Idee zugrunde liegt, wir hétten unsere Handlungen zu recht-
fertigen, mit dem Anspruch verbunden, die Auswirkungen unseres Tuns
auf andere in unseren moralischen Uberlegungen miteinzubeziehen. Somit
handelt eine rein egoistisch und nur auf sich bedachte Person nicht verant-
wortungsbewusst.

Dies verweist auf den Wert, den Verantwortung besitzt. Verantwortung
zu ibernehmen, driickt eine Wertschitzung fiir das eigene Leben aus
und anerkennt den Einfluss von Entscheiden und Handlungen auf die
soziale Realitdt. Nielsen und Axelsen (2021, 645) nennen daneben noch
zwei weitere Punkte, welche Verantwortung wertvoll machen. Fiir sie hat
Verantwortung ein selbstkonstitutives und -konstruierendes Element. In-
dem eine Person ihre personliche Verantwortung wahrnimmt, erschafft sie
sich selbst so, wie sie sein mochte und wie andere sein konnten. Zudem
ist eine verantwortungsvolle Entscheidung, die auf geniigend Deliberation
und kritischer Reflexion beruht, wertvoll, weil man dadurch die Pluralitat
wertvoller Lebensentwiirfe sowie die diversen wertvollen Ergebnisse aner-
kennt, die ein einziger Entscheid haben kann. Im Kontext von Wolffs
Uberlegungen ist unter anderem die Verbindung zwischen verantwortungs-
vollem Handeln und Autonomie entscheidend. Handeln impliziert, sich
fiir eine Handlung H; zu entscheiden. Sich zu entscheiden hat — unabhén-
gig von den Konsequenzen - einen Wert sowohl als Ausdruck als auch
als konstitutives Element des menschlichen Handlungsvermdgens (Nielsen
und Axelsen 2021, 645). Zudem kann man argumentieren, die verantwor-
tungsvolle Wahl sei essenziell fiir das menschliche Wohlergehen. Eine Wahl
zu treffen erlaubt, Auffassungs- und Urteilsfahigkeit, das Differenzieren
sowie moralische Wertschatzung zu tiben (Mill [1859] 1988, 81). Fiir Nielsen
und Axelsen (2021, 646) erfasst John Stuart Mills Wiirdigung der indivi-
duellen Wahlméglichkeit eine Quelle des Wertes der selbstschopferischen
Verantwortung. Zu entscheiden ist wertvoll, weil dies konstitutiv fiir die
individuelle Handlungsfihigkeit (agency) ist, weil dies ein Weg ist, uns
mit der Realitdt zu vernetzen und weil dies ein Schliisselelement fiir das
menschliche Wohlergehen und den Verlauf des eigenen Lebens ist. Um
diesen Wert von verantwortungsvollem Handeln zu schiitzen respektive

109

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritdt: unvereinbare Konzepte?

einer Person zuginglich zu machen, ist die individuelle Handlungsfahigkeit
zu gewiahrleisten oder herzustellen.

Aus der obigen Diskussion ergibt sich nun ein klareres Bild, wie man
Verantwortung verstehen kann und wem gegeniiber wir eine Pflicht dazu
besitzen. Eine moralisch autonome Person denkt einerseits dariiber nach,
welche Implikationen ihre Handlungen besitzen, und begriindet anderer-
seits, weshalb sie auf eine Weise handelte. Subjekt und Instanz sind zwar
konzeptionell verschieden, kénnen aber zusammenfallen. Dies zeigt sich
auch in unserem taglichen Sprachgebrauch. So spricht man beispielsweise
davon, man miisse sich noch selbst im Spiegel ansehen kénnen. Dies im-
pliziert, dass man - mindestens in einigen Féllen — gegeniiber sich selbst
Rechenschaft ablegen kann oder muss. Dies ist eine wertvolle Tétigkeit,
die eine Wertschitzung fiir das eigene Leben zum Ausdruck bringt und
die konstitutiv fiir Autonomie ist. Indem eine Person verantwortlich han-
delt, ibernimmt sie Autor*innenschaft fir ihr Leben und driickt damit
eine Wertschéitzung dafiir aus. Die entscheidende Frage ist, unter welchen
Umstdnden man verantwortungsvoll entscheiden muss. In Wolffs Augen
ist jede Person letzten Endes immer fiir ihre Taten verantwortlich, was
bedeutet, letztinstanzlich fallen Subjekt und Instanz stets zusammen. Fiir
den autonomen Menschen kann es demnach keine Befehle geben, denn
selbst wenn ich einem solchen nachkomme, ist der Grund nicht die Auto-
ritdt, welche eine andere Person oder eine Institution {iber mich besitzt
(R. P. Wolff [1970] 1998, 16-17). Es liegt allein in meiner eigenen Verantwor-
tung, der autoritativen Aussage Folge zu leisten oder nicht. Dieser radikale
Individualismus, gibt Wolff selbst zu bedenken, stellt uns nun vor eine
grosse Herausforderung, mochten wir eine vollstindige und rationale Auto-
nomie erlangen. Die Komplexitit moderner Gesellschaften, die sich seit der
Veréftentlichung von A Defense of Anarchism noch gesteigert hat, macht
verantwortliches Handeln dusserst anspruchsvoll:

The paradox of man’s condition in the modern world is that the more
fully he recognizes his right and duty to be his own master, the more
completely he becomes the passive object of a technology and bureau-
cracy whose complexity he cannot hope to understand. (R. P. Wolff
[1970] 1998, 17).

Spricht die Komplexitit moderner Gesellschaften nicht dafiir, Entschei-
dungen an Autorititen zu delegieren? Ist es nicht die rationale Wahl,
sich in die Hande von Personen oder Institutionen zu begeben, die ein

110

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Den Anarchismus verteidigen

besseres Verstindnis oder mehr Expertise besitzen als man selbst? Man
kann sich fiir Wolft dafiir entscheiden, die Anweisungen einer Person,
Personengruppe oder einer Institution zu befolgen (14-15). Er erklart, es sei
in gewissen Kontexten verniinftig, seine Autonomie fiir eine oder mehrere
Aspekte seines Lebens zeitweise aufzugeben. Als Beispiel nennt Wolff jene
Fille, in denen wir auf medizinische Hilfe angewiesen sind. Ein*e Arzt*in
verfiigen iiber Expertenwissen, welches wiederum theoretischer Autoritat
zuzurechnen ist. Angesichts der Komplexitdt der Welt stellt sich aber gar die
Frage, ob man dauerhaft darauf verzichten sollte, autonom zu handeln. Wir
konnen dies tun, indem wir uns entscheiden zu tun, was Autoritat A von
uns verlangt, ohne zu hinterfragen, ob As Anordnungen gut oder richtig
sind.”®> Dies entbindet uns aber nicht von unserer Pflicht gegeniiber uns
selbst, die Verantwortung fiir unsere Handlungen zu tibernehmen. Folglich
ist auch dann, wenn man sich in ein Abhéngigkeitsverhiltnis begibt, fiir
seine Taten weiterhin verantwortlich. Diese Uberlegungen konkretisiert
Wolffs Verstandnis von Autonomie und Verantwortung weiter. Erstens ist
Autonomie ein Zustand, den ein moralisches Individuum anstreben soll.
Um dies zu tun, muss es seiner Verantwortungspflicht nachkommen. Tut
man dies nicht, ist man nicht mehr linger autonom. Zweitens zeigt sich,
welchen Ursprung die Verpflichtung hat, verantwortlich zu handeln. In
Wolffs Augen handelt es sich um ein natiirliches Sollen. Solange ich die
mentalen Kapazititen besitze, um die moralischen Implikationen meines
Tuns in einem angemessenen Rahmen abzuschdtzen, besitze ich diese
Pflicht. Folglich steht am Beginn von Wolffs voluntaristischer Argumentati-
on ein nicht voluntaristisches Sollen. Der Schritt von der Verantwortung
zum autonomen Menschen - und man kann wohl annehmen, nur in einem
solchen sehe Wolft ein vollwertiges moralisches Individuum - ist dann
wieder freiwilliger Natur.

73 Wolffs ([1970] 1998, 14) Formulierung hier ist offensichtlich zu eng respektive erfasst
nicht den entscheidenden Punkt. Es ist nicht entscheidend, ob eine Person P, die As
Autoritat tber sich anerkennt, As Anweisungen bewertet oder nicht. P kann sich Ge-
danken zu den Anweisungen machen und diese kritisch hinterfragen. Hat sich P aber
A unterstellt, dann haben diese Uberlegungen keinen Einfluss auf Ps Handlungen.
Verlangt A von P zu ¢-en, dann kann P aufgrund moralischer Uberlegungen ¢-en als
schlecht qualifizieren. Trotzdem wird P ¢-en, da A dies von P verlangt. Relevant ist
folglich, ob P As Anweisungen als inhaltsunabhéngig akzeptiert und sie ausfiihrt, weil
sie As Aussagen sind.

111

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritdt: unvereinbare Konzepte?

Man kann seiner Pflicht, Verantwortung fiir das eigene Tun zu {iberneh-
men, nicht entkommen.” Aus dieser folgt ein starker Grund, Herrschaft
abzulehnen. Der Autonomie steht das Konzept politischer Autoritit, ver-
standen als das Recht zu regieren entgegen, welches ein konstitutives Ele-
ment von Staatlichkeit ist. Doch diese beiden Aspekte lassen sich nicht
vereinbaren und Anarchismus prasentiert sich als die einzige politische
Ideologie, welche sich mit individueller Autonomie in Einklang bringen
lasst (18).7> Zwar wird auch ein*e Anarchist*in, wie Robert Paul Wolff zu
bedenken gibt, die Notwendigkeit eingestehen, sich unter bestimmten Um-
stinden dem Recht zu fiigen (18-19). Dabei muss ein*e Anarchist*in nicht
das Gefiithl haben, Staaten konnten jemals {iberwunden werden. Allein
legitime politische Autoritdt konnen sie nicht beanspruchen. Thre Gesetze
besitzen keine moralische Kraft, weil sie Gesetzte sind. Somit ist auch eine
besondere moralische Beziehung zu unserem ,Heimatstaat unmdglich, da
alle Staaten gleichermassen illegitim sind:

[...] we might characterize the anarchist as a man without a country, for
despite the ties which bind him to the land of his childhood, he stands in
precisely the same moral relationship to ,his“ government as he does to
the government of any other country [...]. (R. P. Wolff [1970] 1998, 18).

3.1.2 Eine republikanische Losung: Wollft tiber Jean-Jacques Rousseau

Oft wird Robert Paul Wolffs Beitrag auf seine vermeintliche These, Auto-
nomie und Autoritat seien unvereinbar, reduziert.”® Dartiber wird aber
zumeist der zweite Teil von In Defense of Anarchism vergessen, in welchem
WOolff seine Position etwas relativiert. Ware seine These nun so radikal,
wie sie oft prasentiert wird, wére er uns — versteht er seinen Ansatz als
mehr als ein rein skeptisches Projekt — einige Aussagen dariiber schuldig,

74 Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 18) spricht an dieser Stelle zwar von Autonomie,
doch wie obige Diskussion zeigt, ist das, was er im Sinne hat, eher die Aktion
(Verantwortlichkeit) als der Zustand (Autonomie).

75 Wie weiter oben erwéhnt, versteht Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 3) unter Politik
die Ausiibung staatlicher Macht bzw. den Versuch, diese zu beeinflussen. Es stellt
sich daher hier die Frage, ob er den Anarchismus folglich als eine politische Ideologie
bezeichnen darf, strebt doch dieser die Uberwindung von Herrschaft und damit auch
von Staatlichkeit an.

76 So etwa in Daggers und Lefkowitzs (2014, Abschn. 3.1) Eintrag in der Stanford Ency-
clopedia of Philosophy.

112

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Den Anarchismus verteidigen

wie wir unsere Beziehung zu den de facto Staaten, in welchen wir leben,
bestmoglich gestalten sollen? Oder er miisste nicht ausfithren, wie und
ob wir mit dem (Selbst-)Anspruch umgehen sollen, unsere Handlungen
letztinstanzlich zu bewerten? Er macht aber nichts davon. Vielmehr ver-
sucht er im zweiten Kapitel - tiberschrieben mit ,The Solution of Classical
Democracy® -, staatliche Autoritdt und individuelle Autonomie doch noch
miteinander in Einklang zu bringen. Miller (1984, 27) findet diese Wendung
seltsam und man ist geneigt, ihm Recht zu geben. Weshalb sollte man
zuerst gegen die Moglichkeit eines de jure legitimen Staates argumentieren,
um diese danach doch durch die sprichwortliche Hintertiire zu rechtferti-
gen? Ruft man sich einen zentralen Aspekt von Wolfts Ansatz wieder in
Erinnerung - legitime politische Autoritét ist theoretisch moglich, sie muss
aber mit individueller Autonomie vereinbar sein —, dann erscheint dieser
Schritt nicht nur gerechtfertigt, sondern auch angezeigt.

Zu Beginn des Kapitels ,The Solution of Classical Democracy® erwéhnt
Robert Paul Wolft ([1970] 1998, 21), es gibe verschiedene, nicht demokra-
tische Staatsformen. Ohne eigentliches Argument gelangt er dann zum
Schluss, nur eine Demokratie besitze das Potential, Autonomie und Auto-
ritdt zu vereinbaren.”” Das Argument, weshalb dies gelingen konne, gibt
er folgendermassen wieder (21-22): Ein Mensch konne nicht frei sein,
solange er sich einem fremden Willen unterzuordnen hat. Regieren sich die
Menschen aber selbst, dann konnen sie die Vorteile, die ein Staat zu bieten
vermag, mit individueller Freiheit verbinden.

His obligation to submit to the laws stems [...] from the fact that he
himself is the source of the laws which govern him. Therein lies the
peculiar merit and moral claim of a democratic state. (R. P. Wolft [1970]
1998, 22).

Wie Wolff explizit erkldrt, gibt es eine — wenn auch nur theoretische -
mogliche Losung des von ihm identifizierten Problems (22): eine auf Ein-
stimmigkeit basierende Direktdemokratie. Derweil (ganz oder teilweise)

77 Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 21) erklirt lediglich etwas lapidar, die Anerkennung
traditioneller Herrschaftsformen sei heutzutage verschwindend klein und Argumente
dafiir seien dusserst schwach. Insbesondere die erste, empirische Aussage ist als
potenziell euro- bzw. US-zentristisch einzustufen. Ferner stellt sich die Frage, wie
solche empirische ,Tatsachen zu interpretieren sind. Ziehen die Menschen ein de-
mokratisch verfasstes Staatswesen einem nichtdemokratischen vor, weil sie von den
Vorziigen des ersten iiberzeugt sind? Oder ergibt sich diese Meinung lediglich daraus,
in einem (représentativ-)demokratischen System aufgewachsen zu sein?

113

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

direktdemokratische Ordnungen existieren’®, so sind auf Einstimmigkeit
basierende Varianten meines Wissens nirgendwo verwirklicht. Selbst wenn
es ein so verfasstes Gemeinwesen gibe, wire es in seiner Reichweite wohl
sehr eingeschrinkt. Geméss Wolff sprechen zwei Punkte dafiir, sich trotz-
dem mit diesem theoretischen System zu befassen (27): Erstens handle
es sich um eine echte Losung zum Problem, Autonomie und Autoritit zu
vereinbaren. Zweitens sei die auf Einstimmigkeit basierende Direktdemo-
kratie das (implizite) Ideal, welches vielen klassischen Demokratietheorien
zugrunde liege.

Man kdnnte nun argumentieren, eine solche Gemeinschaft sei im Grun-
de genommen nicht verschieden von der vorstaatlichen Situation, da eine
jede und ein jeder lediglich sich selbst gehorcht. Darauf antwortet Wolft,
jede*r Biirger*in lasse sich nicht nur von sich selbst, sondern von der
Gesellschaft als Kollektiv regieren: Die Gesetze werden im Namen der Ge-
meinschaft erlassen und durchgesetzt (23). Wie Wolff weiter erkldrt, wird
auf diese Weise der Konflikt zwischen Pflicht und Interesse externalisiert,
dem sich ein Individuum von Zeit zu Zeit gegeniibersieht. Auch wenn Ge-
setze erst dann in Kraft treten, wenn ihnen alle Biirger*innen zugestimmt
haben, kénnen sich im konkreten Einzelfall individuelle Interessen und
kollektive Regelungen zuwiderlaufen (24). Weil man ihnen zugestimmt hat,
ist man aber politisch verpflichtet; auch wenn sie einem im Moment in die
Quere kommen (25).

Aber unter welchen Voraussetzungen kann eine solche Direktdemokra-
tie funktionieren? Als erste Moglichkeit nennt Wolff eine Gemeinschaft
von Personen, die sich dieselben Ideale teilen.”” Die zweite ist ein Zusam-
menschluss rationaler, eigenniitziger Individuen. Solange alle Mitglieder
davon {iberzeugt sind, es sei vorteilhafter zu kooperieren, als sich von den
anderen zu trennen, kann eine auf Einstimmigkeit basierende Kooperation
funktionieren. Konnen sich die Biirger*innen bei wichtigen Fragen nicht
mehr einigen, verliert eine Autoritit entweder ihre Legitimation oder man
muss einen Prozess finden, die umstrittenen Fragen zu bereinigen, ohne

78 Ein Beispiel sind etwa die Landsgemeinden in bestimmten Schweizer Kantonen. An
diesen im Mittelalter entstandenen Versammlungen treten die Stimmberechtigten
zusammen, um Behorden zu wiéhlen und/oder {iber Sachgeschifte abzustimmen;
wobei sich diese Demokratieform auf kantonaler Ebene heute nur noch in Appenzell
Innerrhoden und in Glarus findet (Stadler 2008).

79 Als real existierende Beispiele nennt Robert Paul Wolft ([1970] 1998, 25) etwa uto-
pische Gemeinschaften im 19. Jahrhundert oder einige israelische Kibbuze im 20.
Jahrhundert.

114

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Den Anarchismus verteidigen

die individuelle Autonomie zu verletzen (26). Wie Wolff weiter ausfiihrt,
miissen, wird die Gemeinschaft zu gross, Wege gefunden werden, die
einen funktionierenden Staat erlauben, ohne gleichzeitig eine Grosszahl der
Biirger*innen zu stummen Subjekten zu degradieren (26). Die Standardant-
wort aus den klassischen Demokratietheorien ist, auf die Mehrheitsregel
und Représentation zuriickzugreifen.

Zuerst bespricht Robert Paul Wolff die Idee der Reprisentation (28-29).
Mittels dieser sollen zwei Probleme gel6st werden. Zum einen jenes einer
zu grossen Bevolkerung und zum anderen der notwendige Zeitaufwand,
um iiberhaupt Politik zu betreiben. Die einfachste Art der Repréasentation
ist die ,strikte Stellvertretung®, d.h. eine Person nimmt an meiner Stelle
z. B. an einer Versammlung teil und erhélt von mir im Vornherein genaue
Instruktionen, wie sie abzustimmen hat. Dies ist aus mehreren Grunden
nicht sehr praktikabel: Erstens muss eine Stellvertreterin oder ein Stellver-
treter sich immer aufs Neue instruieren lassen. Zweitens kann er oder
sie sich allein zu vorher besprochenen Themen dussern. Ein Ausweg ist,
jemanden, der potentiell so wie wir abstimmt, als unsere Vertretung zu
entsenden. Die Frage ist dann aber, ob wir ohne Weiteres an die Entschei-
dungen unserer Stellvertreter*innen gebunden sind, wenn diese Personen
weder verpflichtet sind, effektiv in unserem Namen zu entscheiden, noch
ein verldssliches Instrument besitzen, unsere Priferenzen zu identifizieren.
Wolfts Antwort darauf lautet ,Nein“ (30). Ein Parlament voller Reprisen-
tant*innen unterscheidet sich nicht von einem (wohlwollenden) Diktator.
Solange ich nicht Teilhabe an der Ausarbeitung eines Gesetzes, kann ich
nicht autonom sein. Dariiber hinaus ist es faktisch eine empirische Unmog-
lichkeit, uns alle ,vollstindig“ vertreten zu lassen, was wiederum eine echte
Reprisentation im Parlament verunmaglicht (32-33).

Wie Wolft selbst zugibt, ist an seiner idealen Demokratie die Einstim-
migkeitsanforderung ein theoretischer Schwachpunkt (38-39). Eine Option
ist — falls sie sich mit individueller Autonomie vereinbaren ldsst — aufs
Mehrheitsprinzip auszuweichen. Sind Entscheide, die mittels diesem gefallt
wurden, fiir die Mitglieder einer Gemeinschaft bindend? Diese Frage stellt
sich insbesondere fiir Angehorige der unterlegenen Minderheit. Ist X da-
zu verpflichtet, dem Gesetzt Y Folge zu leisten, obwohl sie gegen diese
stimmte? Wenn dem so ist, dann scheint es, als ob X — obwohl sie tiber Y
nachgedacht und dieses als Option abgelehnt hat — Y aufgezwungen wird.
Dies kann aber kaum mit Xs individueller Autonomie vereinbar sein. Was
fir die Mehrheitsdemokratie sprechen konnte, sind, wie Wolff erwahnt,

115

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritdt: unvereinbare Konzepte?

Argumente wie ,eine solche Losung ist in unserem Interesse“®® oder ,eine
solche Losung besitzt sehr gute Konsequenzen“®! (40). Solche Uberlegun-
gen mogen ihre Berechtigung in der individuellen Deliberation haben, ob
man im Einzelfall mit dem Staat kooperiert. Doch, so fithrt Wolff weiter
aus, lasst sich damit nicht fiir die Autoritit des Staates argumentieren.
Denn wenn diese Uberlegungen nur auf individueller Ebene relevant sind -
d.h., wenn ich dariiber nachdenke, ob ich Gesetz G; im Fall F; Folge
leiste —, dann habe ich auch in den Fillen F,, F; usw. die letztinstanzliche
Entscheidung, einem Gesetzt G, zu folgen oder nicht. Dies ldsst sich nicht
mit staatlicher Autoritét in Einklang bringen.

Man konnte aber auch auf der Grundlage von Zustimmung ein Vertrags-
argument konstruieren (vgl. dazu auch Abschn. 2.2.1). Der urspriingliche,
einstimmig angenommene Gesellschaftsvertrag konnte eine Klausel wie
»Bei zukiinftigen Entscheidungen greifen wir auf die Mehrheitsregel zuriick
und wir verpflichten uns, die damit getroffenen Entscheidungen zu befol-
gen.“82 enthalten. Auch hier sieht Wolff ein Problem: Zwar kreiert eine sol-
che Klausel eine Pflicht, doch dies geschieht, indem man faktisch zustimmt,
seine individuelle Autonomie aufzugeben (41). Somit bleibt die Frage, wes-
halb sich die Minderheit der Mehrheit beugen soll, unbeantwortet.

Eine weitere mogliche Argumentationslinie ist, auf die Idee zuriickzu-
greifen, alle Biirger*innen sollen dieselbe Chance besitzen, ihre Préferenzen
in ein Gesetz zu tiberfithren. Verlangt diese ,Chancengleichheit nach einer
Mehrheitsdemokratie? Was ist z. B. mit jenen Personen, die sich bei jeder
Entscheidung in der Minderheit befinden? Trifft ndmlich Wolffs Annahme,
lediglich Zustimmung konne eine politische Pflicht begriinden, zu, so wi-
ren diejenigen, welche eine Abstimmung verlieren, nicht an deren Ergebnis
gebunden. Ein solcher Ausgang ist aber von einer demokratietheoretischen
Warte aus problematisch, da die Idee eines demokratisch legitimierten
Prozesses ja gerade ist, eine fiir alle Biirger*innen verbindliche Regel zu

80 Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 39-40) gibt dafiir unter anderem folgendes Beispiel:
Fiir ein Individuum kann es sinnvoll sein, sich dem Mehrheitswillen zu unterwerfen,
da man auf diese Weise langfristig die besten Chancen hat, seine Interessen durchzu-
setzen. Denn man findet sich im Grossen und Ganzen in etwa gleich oft in der Mehr-
wie in der Minderheit.

81 Historisch gesehen kann es sein, dass eine Mehrheitsdemokratie das allgemeine Wohl
besser als andere Systeme befordert (R. P. Wolff [1970] 1998, 39).

82 Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 41) spricht interessanterweise stets von ,versprechen®.
In Zusammenhang mit Vertrégen, ist es — zumindest auf Deutsch - angebrachter, von
szustimmen'; ,verpflichten® etc. zu sprechen.

116

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Den Anarchismus verteidigen

generieren.?® Wolff verweist in diesem Zusammenhang auf Jean-Jacques
Rousseau, der gemiss Wolft eine der ambitioniertesten Verteidigungen
einer Mehrheitsdemokratie versuchte (48). Ausgangspunkt ist der Gesell-
schaftsvertrag, durch welchen sich die Biirger*innen dazu verpflichten,
dem Gemeinwillen®* (volonté générale) zu gehorchen. Kommt dieser in
einer Abstimmung zum Ausdruck, so argumentiert Rousseau, dann sollten
Personen, die ein Gesetz abgelehnt haben, ihren ,Fehler erkennen (50).%°
Das Argument basiert auf der Unterscheidung zwischen dem, was wir
wollen, und dem, was wir mochten.3® Er nimmt an, die Volksversammlung
versuche Regelungen auszuarbeiten, die auf das allgemeine Wohl zielen
(53).87

Die Frage, auf welcher Grundlage ein demokratischer Mehrheitsent-
scheid Autoritit beanspruchen kann, beantwortet Rousseau, indem er an-
nimmt, die Mehrheit entscheide sich stets fiir jenes Gesetz, welches das
Gemeinwohl am besten fordere. Fiir Wolff basiert dieser Schluss auf Rous-

83 Eine Maoglichkeit ist, an dieser Stelle zu argumentieren, das Ziel des Prozesses sei,
nicht eine politische Pflicht sondern Respekt vor dem Gesetz zu begriinden. Aus
diesem ergibt sich dann ein starker Grund, einer rechtlichen Regelung im Einzelfall
in seinen Uberlegungen ein besonders starkes Gewicht zu geben; ohne aber zu
Gehorsam zu verpflichten (sieh z. B. Frye und Klosko 2017).

84 In der Literatur lassen sich zwei Interpretationen finden, was man unter Gemeinwille
verstehen kann. Auf der Einen Seite ist dies eine ,demokratische“ Konzeption, nach
welcher der Gemeinwille lediglich das ist, was die Biirger*innen zusammen in ihrer
souveranen Versammlung beschlossen haben. Auf der anderen handelt es sich beim
Gemeinwillen um eine transzendente Inkarnation des gemeinsamen Interesses der
Biirger*innen, welches davon, was sie wollen, zu abstrahieren ist (Bertram 2012a,
Abschn. 3.1).

85 Sieht jemand seinen Fehler aber nicht ein, dann ist die Gemeinschaft fir Rousseau
dazu berechtigt, diese Person zu zwingen, gesetzeskonform zu handeln. Dies ist fiir
Rousseau unproblematisch, weil fiir ihn Gesetzestreue genuine Freiheit bedeutet.
Dieser Zwang zur Freiheit ist aus verschiedenen Griinden problematisch und nicht
mit dem anarchistischen Freiheitsbegriff vereinbar (siehe Abschn. 6.1.2).

86 Robert Paul Wolft ([1970] 1998, 51) macht dazu folgendes Beispiel: Ich komme knapp
am Bahnhof an, renne Richtung der Bahnsteige und frage eine Schaffner im Vorbeiei-
len, wo der Zug nach Boston fahrt. Er antwortet ,Bahnsteig zwei®. Ich verstehe aber
~Bahnsteig drei“ und renne davon. Sieht der Schaffner, dass ich den falschen Zug
besteigen mochte, hat er zwei Moglichkeiten. Erstens kann er nichts machen und
ich tue was ich will (den Zug auf Bahnsteig drei besteigen). Zweitens kann er mich
zuriickhalten und mich in den Zug auf Bahnsteig zwei verfrachten. Dann ,zwingt*
mich der Schaffner, das zu tun, was ich mochte (nach Boston reisen).

87 Fiir Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 53) ist Rousseaus Annahme legitim, da dieser
lediglich daran interessiert sei, herauszufinden, ob eine Gemeinschaft, die aufs allge-
meine Wohl zielt, legitime Gesetze erlassen konne.

117

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritdt: unvereinbare Konzepte?

seaus Annahme, es sei objektiv feststellbar, ob ein vorgeschlagenes Gesetz
der beste Weg sei, um das Gemeinwohl zu fordern (54). Der Beweis dafiir
ist empirischer Natur und driickt sich durch die Mehrheit der Stimmen
aus. Die abstimmende Person driickt dabei als Mitglied der Volksversamm-
lung durch ihre Stimme nicht die eigene Priferenz fiir ein Gesetz aus,
sondern beurteilt die Qualitit des vorgeschlagenen Gesetzes. Hier wird
eine Spaltung der Menschen in Rousseaus Gesellschaft offensichtlich, auf
die Wolff lediglich indirekt am Rande eingeht und nicht weiter benennt.
Einerseits sind die Menschen in Rousseaus Gesellschaft Privatpersonen mit
partikularen Interessen. Andererseits sind sie Biirger*innen, die als Teil des
Volkssouverdns den Gemeinwillen erkennen kénnen. Folglich kann eine
Person als Privatperson ein vorgeschlagenes Gesetz aus eigenen Interessen
ablehnen. Als Biirger*in distanziert sie sich von ihren Partikularinteressen
und fokussiert auf das Allgemeine. Weil der Gemeinwille Ausdruck des
Allgemeinen ist und bei Rousseau das Allgemeine dem Partikularen, d. h.
dem Einzelwillen, vorgeht, iibertrumpft der Gemein- den Einzelwillen im
Konfliktfall. Als Konsequenz daraus entscheidet sich eine Person als Biir-
ger*in auch dann fiir jenes Gesetz, welches fiir sie das Gemeinwohl fordert,
wenn dieses den eigenen Interessen zuwiderlduft. Da die Mehrheit der Biir-
ger*innen immer richtigliegt, werden die Biirger*innen in der Minderheit
ihren Fehler einsehen und den Mehrheitsentscheid als Ausdruck davon,
was sie eigentlich wollen, akzeptieren.

Fiir die Annahme, die Mehrheit liege immer richtig, wenn es um das Ge-
meinwohl gehe, gibt Rousseau fiir Wolff aber keine Griinde an. Wolft argu-
mentiert, Rousseaus nicht iiberzeugende Position sei erstens dem Problem
geschuldet, dass er nicht ausreichend zwischen Versammlungen unterschei-
det, welche das Gemeinwohl im Blick haben, und jenen, die dieser Bedin-
gung nicht entsprechen (55-6). Stimmen die Versammlungsteilnehmer*in-
nen beispielsweise als Privatpersonen und nicht als Biirger*innen, dann
spiegelt der Mehrheitsentscheid nicht das Gemeinwohl wider. Sie kénnen
aber als Biirger*innen handeln und das Gemeinwohl im Blick haben, aber
z. B. aufgrund ihrer Ignoranz trotzdem schlechte Gesetze erlassen. Rousse-
aus Argumentation ist aber dann - und nur dann - iiberzeugend, wenn
eine Versammlung nicht nur auf das Gemeinwohl zielt, sondern auch in der
Lage ist, dieses effektiv durch ihre Gesetze zu fordern. Die Mehrheit liegt
demnach nicht jederzeit richtig.

Zweitens ist der Begriff des Gemeinwillens mehrdeutig, was zu Proble-
men fithrt (56-8). Fiir Wolft nutzt Rousseau den Begriff auf mindestens

118

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Den Anarchismus verteidigen

zwei Arten. Erstens versteht er unter Gemeinwille jenen Willen, der das All-
gemeinwohl im Blick hat und dieses durch die erlassenen Gesetze fordert.
Zweitens nutzt Rousseau den Gemeinwille oftmals im Sinn von ,die vor-
herrschende Meinung® oder ,Konsens der Gruppe®. Treten die Versamm-
lungsteilnehmer*innen zusammen und bringen durch ihren Entscheid den
Gemeinwillen im ersten Sinn zum Ausdruck, dann ist Rousseaus Legitima-
tion des Mehrheitsprinzips iberzeugender. Gehen wir aber vom zweiten
Sinn aus, ist Rousseaus Argumentation problematisch. Fragt man dann
die Versammlungsteilnehmer*innen, ob das Gesetz G dem Gemeinwillen
entspricht, driicken sie durch ihre Stimme ihr Urteil dariiber aus, ob G dem
Gruppenkonsens bzw. der vorherrschenden Meinung gerecht wird. Dann
ist die Annahme falsch, der Mehrheitswille zeige auf, was im Sinne des
Gemeinwohls ist — womit die Minderheit G zwar nicht will, aber moachte.
Daraus schliesst Wolft, eine auf dem Mehrheitsprinzip beruhende Direkt-
demokratie sei ebenfalls nicht in der Lage, die individuelle Autonomie zu
erhalten.® Angehorige der Minderheit, die ein Gesetz nicht unterstiitzt
haben, wiren weiterhin verpflichtet, Rechtsnormen zu befolgen, denen sie
nicht zugestimmt haben. Dies verletzte aber ihre Autonomie. Das ist auch
dann der Fall, wenn die Angehérigen der Minderheit zuvor versprochen
haben, die Entscheide der Mehrheit zu akzeptieren. Dies verletzte die
Pflicht zur Autonomie. Damit ist fiir Wolff eine auf Einstimmigkeit basie-

88 Neben dem Argument, das Mehrheitsprinzip verletzte die Autonomie der Angehori-
gen der Minderheit, verweist Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 58-67) auf die Irratio-
nalitdt von Mehrheitsentscheiden. Der Kern von Wolffs Argumentation bildet dabei
das Problem von wandernden oder zyklischen Mehrheiten (vgl. dazu Schmidt 2019,
273-74). Stellen wir uns eine Gruppe von drei Personen (P;, P, und P; vor, die iiber
drei Policies abstimmen: A, B und C. P, hat die Praferenzenordnung A> B> C, P, B >
C>Aund P; C > A> B. Stimmten Py, P, und P; dariiber ab, welche Policy umgesetzt
werden soll, ergibt sich aber keine stabile Mehrheit: A gewinnt 2:1 gegen B, verliert
dann aber 1:2 gegen C, welches aber 1:2 gegen B verliert. Damit entscheiden nicht
die Préferenzen von P, P, und P; dariiber, welche Policy gewéhlt wird, sondern die
Abstimmungsmodalititen. Wandernde Mehrheiten sind dabei lediglich ein Aspekt
eines grosseren Problems. Mehrheitsentscheide sind in der Regel logisch nicht koha-
rent und sind nicht Ausdruck eines Willens einer Entitit wie der Gesellschaft oder
des ,Volks®. Mehrheitsentscheide sind vielmehr instabile und zufillige Entscheide, die
primdr durch politische Institutionen, Manipulationen o. A. gestiitzt werden (Riker
1980a, 1980b). Viele mégen Norberto Bobbio (1990, 256) zustimmen, wenn er das
Mebhrheitsprinzip als ein demokratisches Grundprinzip bezeichnet. Das Problem
instabiler oder irrationaler Mehrheiten stellt aber die Rolle des Mehrheitsprinzips
infrage. Die Mehrheit ist fiir Claus Offe (1992) denn auch ,fiktiv, fehlbar und verfiihr-
bar® (127), was Wolffs Argumentation indirekt stiitzt.

119

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

rende Direktdemokratie die einzige Maglichkeit, individuelle Autonomie
und politische Autoritit zu vereinbaren.

3.1.3 Autonomie und Autoritat sind doch vereinbar

Wie wir gesehen haben, siecht Wolff das Hauptproblem im Widerspruch
zwischen Autonomie auf der einen und Autoritit auf der anderen Seite.
Das Problem lisst sich, wie dies z.B. Matthew Noah Smith (2013, 351)
tut, iiber Pflichten verstehen: Jene zur Selbstverantwortung kann nicht
mit der politischen Verpflichtung vereinbart werden, da deren ,Inhalte®
logisch inkompatibel sind. Wie der zweite Teil von Wolffs Essay zeigt, ist —
mindestens theoretisch — ein Nebeneinander aber vorstellbar.

McLaughlin bezeichnet in seinem Aufsatz ,In Defence of Philosophi-
cal Anarchism“ (2010) - dessen Titel sich bewusst an In Defence of Anar-
chism anlehnt — Wolfts Moraltheorie als hochst fragwiirdig; insbesondere
da Wolff im Grunde genommen kein Argument fiir sie prisentiert. Auf
grosse Ablehnung ist dabei hauptsachlich seine These, wir seien zu absolu-
ter Autonomie verpflichtet, gestossen (McLaughlin 2010, 16). Wolft selbst
gesteht ein, es sei manchmal sinnvoll, diese temporéir aufzugeben (vgl.
Abschn. 3.1.1). In Anbetracht der komplexen Welt, in welcher wir uns wie-
derfinden, erscheint die Idee, wir miissten immer autonom sein, nicht nur
dusserst ambitioniert, sie verlangt von uns auch mehr, als wir in der Lage
sind, zu leisten. Zu jedem Zeitpunkt selbst entscheiden zu miissen, ist eine
Zumutung. Eine Autoritdt kann uns von diesem Standpunkt aus helfen, mit
einem verniinftigen Aufwand jeweils die moralisch richtigen Handlungen
zu identifizieren.®’

Man kann nun, wie ich dies getan habe, versuchen, Wolfts Konzeption
etwas auseinander zu buchstabieren (vgl. Abschn. 3.L1). Auf der einen Seite
haben wir dann Autonomie, verstanden als Zustand (ich bin autonom),
auf der anderen Verantwortung als Handlung (ich iibernehme die Verant-
wortung fiir ¢).°° Dies erlaubt nun, auf den eigentlichen Kerngehalt zu

89 Genau in diese Kerbe schldgt Jospeh Raz mit seiner Dienstleistungskonzeption von
Autoritét. Auf diese gehe ich in Abschn. 5 vertieft ein.

90 Gegen dieses Verstindnis kann man nun argumentieren, Autonomie sei auch eine
Handlung, schliesslich konnen wir auch sagen, jemand handle autonom. Dies ver-
fehlt aber den Kern meines Argumentes: Ich sage lediglich, dass die beste Interpre-
tation von Wolffs Autonomiekonzept eine Unterscheidung zwischen Zustand und
Handlung umfasst, und nicht, dass ,autonom® in der deutschen Sprache nicht auch

120

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Den Anarchismus verteidigen

fokussieren: Wir sind fiir unsere Taten verantwortlich. Verantwortung zu
tibernehmen, bedeutet Autor*in des eigenen Lebens zu sein, was — wie wir
gesehen haben - verantwortungsvolles Handeln wertvoll und konstitutiv
fir unsere Handlungsfahigkeit macht. Daraus kann aber keine absolute
Pflicht folgen: Bin ich stets fiir meine Handlungen letztinstanzlich verant-
wortlich, dann habe ich basierend darauf in vielen Fillen ein Interesse
daran, mich auf Autorititen zu verlassen. Dies trifft beispielsweise dann zu,
wenn mir (Expert*innen-)Wissen fehlt (Stichwort Arzt*in) oder wenn ein
Koordinationsproblem gelost wurde.

Verwerfen wir die Position, wir seien jederzeit dazu verpflichtet, auto-
nom zu handeln, 16st sich nicht nur der Antagonismus zwischen Autono-
mie und Autoritdt auf, es scheint sich sogar eine Prdzedenz praktischer
Autoritét abzuzeichnen. Die Komplexitit vieler Fragen moralischer, rechtli-
cher, politischer oder sozialer Natur lassen es als die rationale Wahl erschei-
nen, sich in vielen, wenn nicht den meisten Fallen einer Autoritat zu unter-
stellen. Weshalb 16st diese Vorstellung, die eigene Autonomie zu verlieren
oder weitestgehend aufzugeben, aber bei vielen Unbehagen aus? Weil wir
Autonomie einen Wert zuschreiben. Wir kénnen Autonomie einerseits als
intrinsisch wertvoll qualifizieren. Das bedeutet nicht, dass Autonomie nicht
zu unserem Wohlergehen beitragen kann. Sie bezieht ihren Wert aber nicht
daraus. Ebenfalls folgt daraus, Autonomie einen intrinsischen Wert zuzu-
schreiben, nicht, es handle sich um einen alle anderen iibertrumpfenden
Wert. Man kann Autonomie als ein Mittel verstehen, um ein gutes Leben zu
fithren, womit diese andererseits einen instrumentellen Wert besitzt (Betzler
2016, 266-67). Insbesondere wenn Autonomie einen intrinsischen Wert
besitzt, haben wir einen guten Grund, zumindest zeitweise autonom zu
handeln. Wer nicht von Zeit zu Zeit autonom handelt, fithre ein Leben,
dem etwas Wertvolles fehle.

Ist Autonomie intrinsisch wertvoll? Mikhail Valdman argumentiert, man
verlore nichts intrinsisch Wertvolles, lagerte man seine Autonomie aus. Fiir
Valdman (2010, 767) ist unsere Tendenz, Autonomie einen intrinsischen
Wert zuschreiben, einer Verwechslung geschuldet. Unser Unwille, unsere
Autonomie an eine*n wohlwollende*n Entscheider*in zu iibertragen, kom-
me von unserer Angst, wie diese*r unser Wohlergehen fordert. Er konnte
dies namlich auf eine Weise tun, die unsere tiefsten Uberzeugungen nicht

eine Handlung beschreiben kann. (Geméss dem Duden bedeutet ,autonom® dann
auch, u. a. ,unabhingig“ bzw. ,eigenstindig” («autonom» o. J.), was auch auf ein Tun
angewendet werden kann.)

121

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

respektiert, wodurch unsere personliche Identitét verloren ginge (768-69).
Was ist aber, wenn eine Autoritit mit unseren Zielen sowie Uberzeugun-
gen arbeitet und uns hilft, diese besser und effizienter umzusetzen. In
diesem Fall haben wir gute Griinde, unsere Autonomie aufzugeben, da
wir nicht nur nichts verlieren, sondern - im Gegenteil — etwas Wertvolles
gewinnen.”! Gemiss Valdmans Auslagerungsthese anerkennen wir dies in
unserem alltdglichen Handeln (772-74). Denn wir lagern tagtéglich diverse
Aufgaben wie das Ausfiillen der Steuererklarung aus. Darin sehen auch die
meisten Autor*innen, die Autonomie einen intrinsischen Wert zuschreiben,
kein Problem. Doch diirfen wir diese Aufgaben auslagern, muss dies auch
fiir Autonomie gelten. Dabei ist es irrelevant, dass das Auslagern von Au-
tonomie nicht mehr riickgangig gemacht werden kann, da man die letztin-
stanzliche Entscheidungskompetenz aufgibt. Denn die Autoritdt unterstiitzt
uns darin, ein Leben zu fuhren, dass besser mit unseren Uberzeugungen
tbereinstimmt, als wir dies ohne konnten.%2

Doch auch wenn eine Autoritit besser darin ist, meine Ziele und Uber-
zeugungen umzusetzen, geht etwas Wertvolles verloren, gebe ich meine
Autonomie auf. Entscheiden andere fiir mich, dann bin ich nicht mehr der
Autor meines Lebens. Ein fremdbestimmtes Leben ist nicht mein Leben,
auch wenn es sich mit meinen Zielen und Uberzeugung deckt. Es ist ein
Leben, das fiir mich und durch mich gelebt wird. Ich bin lediglich ein
Passagier. Dariiber hinaus wird mir so die Mdglichkeit genommen, selbst

91 Hier zeigt sich eine gewisse Nahe zu Raz’ Dienstleistungskonzeption von Autoritit,
auf welche ich im Abschn. 5 eingehe.

92 Neben der Auslagerungsthese prasentiert Valdman (2010, 778-79) das Argument der
graduellen Umwandlung. Mit dem Gedankenexperiment mdochte er zeigen, dass die
Aufgabe unserer Autonomie uns nicht per se schlechter stellen muss. Dafiir stellt
er sich vier Zustinde vor: (1) Den Ausgangszustand; (2) die Teile des Gehirns,
die fiir unsere Deliberation zustindig sind (DZ fiir ,Deliberationszentren®), werden
ausserhalb von unserem Kopf platziert, sind aber immer noch mit uns durch Nerven-
strange verbunden; (3) die Verbindung zwischen uns und den DZ erfolgt durch eine
kabellose Verbindung; (4) die DZ werden durch eine Autoritét ersetzt. Selbst eine
Person, die in (1) in der Lage war, in Ubereinstimmung mit ihren Uberzeugungen
zu leben, wiirde durch die graduelle Verdnderungen von (2) bis (4) nicht schlechter
gestellt. Dies legt fiir Valdman nahe, dass hier nichts von intrinsischem Wert verloren
ginge. Dagegen kann man argumentieren, die Person werde auch nicht besser gestellt.
Dabher stellt sich die Frage, ob sie die Autoritat {iberhaupt benétigt. Weshalb etwas
verandern, das funktioniert? Und selbst wenn es zu einer Steigerung des Wohlemp-
finden kidme, ist offen, wie gross dieses Mehr sein muss, um die Aufgabe meiner
Autonomie zu rechtfertigen. Mit diesem Aspekt kann Raz’ Dienstleistungskonzeption
(vgl. Abschn. 5) weitaus besser umgehen.

122

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Den Anarchismus verteidigen

die Fahigkeiten zu entwickeln und zu schirfen, die mir erlauben, jene
Handlungen zu identifizieren, die mit meinen Zielen und Uberzeugungen
tibereinstimmen. Und diese ist, wie wir im Abschn.3.1.1 gesehen haben,
konstitutiv fiir individuelle Handlungsfahigkeit. Ohne diese Féahigkeiten
kann ich zudem nicht identifizieren, ob die Anweisungen der Autoritét sich
tatsichlich mit meinen Zielen und Uberzeugungen decken.

Diese Fahigkeiten sind damit - unabhéingig davon, ob ich einer Autoritét
unterstehe oder nicht — wichtig, um ein autonomes Leben zu fithren. Da
wir diese Fdhigkeiten nicht von Geburt weg besitzen, miissen wir diese
erlernen. Dies impliziert unweigerlich die Frage, in welchem Kontext dies
geschehen kann. Fiir Luara Ferracioli - auf die ich bereits im Abschn. 2.3.3
zu sprechen kam - impliziert die anarcho-philosophische Position, wir
wiirden entweder bereits mit den notwendigen Féhigkeiten fiir Autonomie
geboren oder entwickelten diese unabhingig von den Bedingungen, unter
denen wir aufwachsen. Bei dieser Annahme handelt es sich fiir Ferracioli
(2015, 371) um den anarchistischen Mythos. Thre Argumentation dagegen
kann uns hier nun helfen, die Verbindung zwischen Autonomie und Auto-
ritdt weiter zu beleuchten.

Ferracioli argumentiert — contra den philosophischen Anarchist*innen —
der liberale Staat sei eine notwendige Bedingung, damit Kinder zu autono-
men Erwachsenen heranwachsen konnen (376-77). Ohne Staat bzw. staatli-
che Autoritét tiberlasst man die Entwicklung individueller Autonomie der
Laune der Eltern, da staatliche Institutionen Kinder nicht mehr vor poten-
ziellen schidlichen familidren Eingriffen in die natiirliche Entwicklung der
Kinder zu autonomen moralischen Akteur*innen schiitzen konnten. Eine
dritte Partei ins Spiel zu bringen, erlaubt zudem erstens, die Autonomie der
Eltern zu schiitzen, weil sie so nicht gezwungen sind, sich von ihren Vor-
stellungen des guten Lebens abzuwenden, um ihren Kindern Alternativen
aufzuzeigen. Zweitens kann die Schule fiir Ferracioli ein neutraler Ort sein,
der Kindern und Jugendlichen erlaubt, ihre Fahigkeiten zum kritischen
Denken, zur Fantasie und zum Selbstwertgefiihl zu entwickeln, ohne sie
gleichzeitig zu einer bestimmten Vorstellung des Guten zu fiihren.

Wolft kénnte darauf nun antworten, dass seine Argumentation nicht dem
anarchistischen Mythos erliegt. Da er lediglich argumentiert, existierende
Staaten besdssen keine Legitimitat, ist ein staatliches Bildungssystem fiir
ihn nicht a priori ausgeschlossen. Denn theoretisch gibt es fiir Wolff, wie
der zweite Teil seines Essays belegt, die Moglichkeit, Staatlichkeit und indi-
viduelle Autonomie zu vereinbaren. Dies machte aus Ferraciolis Argument
fiir ein staatliches Bildungssystem eher ein Umsetzungsproblem als ein

123

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

Gegenargument gegen Wolffs Position. In Anbetracht der wichtigen Rolle,
welche die Autonomiefdhigkeiten spielen, scheint es zudem wahrscheinlich,
dass wir ein solches System, wenn nicht legitimieren, dann doch zumindest
rechtfertigen konnen. Der liberale Staat verletzte dann - in anderen Wor-
ten — durch seine Handlungen im Bildungsbereich die Rechte der Eltern,
was wir aber rechtfertigen konnen (zum Unterschied von Rechtfertigen
und Legitimieren, sieche Simmons [1999] 2001).

Die Kernaussage in Ferraciolis (2015, 375) Kritik — ohne zwangsbewehrte
staatliche Institutionen wiirden die meisten von uns keinen ausreichenden
Grad von Autonomie haben - triftt aber auch Wolffs direktdemokratisch
organisierte Gesellschaft. Ferracioli begriindet ihre Position mit dem empi-
rischen Argument, nicht alle Eltern wiirden ihren Kindern die Moglichkeit
geben, ihre Autonomieféhigkeiten zu entwickeln:

If the capacity to see oneself in a certain way is necessary for autonomy,
then this will require an upbringing where autonomy is allowed to devel-
op alongside other metaphysical commitments. The trouble with this
requirement is that it clashes with the interest of some parents to exercise
a great degree of control over the lives of their children. Although it
is certainly true that many parents believe that autonomy matters for
a good life and will allow their children to develop the agential skills
required for autonomy, others believe that a good life is one of complete
subjection to religious authority or service to the community. Because
parents’ conceptions of parenthood are a central part of their own con-
ception of the good, we simply cannot count on all parents to allow their
children to believe their lives are theirs to lead. (Ferracioli 2015, 376).

Interessanterweise erwéhnt Ferracioli mit der Vorstellung, ein gutes Leben
beinhalte eine vollstaindige Unterordnung unter eine religidse Autoritit,
einen Punkt, der aus anarchistischer Sicht nach Intervention verlangt.
Denn vollstdndige Unterordnung hort sich nach Herrschaft an, welche An-
archist*innen vehement zuriickweisen. Aber Ferraciolis Grundidee ist {iber-
zeugend: Die Vorstellungen davon, was ein gutes Leben ist, sind divers -
und werden es auch in einer anarchistischen Gesellschaft sein. Diversitat
stellt aber Wolffs Direktdemokratie vor eine grosse Herausforderung, da sie
auf Einstimmigkeit ausgelegt ist. Damit eine solche langerfristig iberlebens-
fihig ist, muss eine gewisse Ubereinstimmung iiber das Gute und das Rich-
tige vorliegen. Dies fithrt zum einen in gefdhrliches, individuelle Freiheiten
einschrankendes Territorium durch Phénomene wie sozialen Druck oder

124

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Den Anarchismus verteidigen

Sozialisation.* In Bezug auf Bildung und die Entwicklung der Autonomie-
fahigkeiten ergibt sich daraus das Problem, dass eine solche Gesellschaft
Kindern nicht die Moglichkeit gibt, eine ausreichend grosse Bandbreite
potenzieller legitimer Lebensentwiirfe kennenzulernen. Aus anarchistischer
Sicht verletze dies zudem den Kernwert der Diversitdt. Wolff konnte dage-
gen argumentieren, wir seien hier zu pessimistisch und eine auf Einstim-
migkeit basierende Direktdemokratie sei diverses genug, damit Kinder ihre
Autonomiefdhigkeiten herausbilden kénnten. Je diverser eine Gesellschaft
aber ist, desto eher ist mit berechtigtem Widerspruch zu rechnen. Durch
die Notwendigkeit der Einstimmigkeit reicht es aus, wenn eine Person
dem Bildungssystem — und damit dem gesamten Staat — die Zustimmung
verweigert. Dies stellt die Fahigkeit von Wolfts Direktdemokratie infrage,
ein gesamtgesellschaftliches Bildungssystem langfristig zu legitimieren, wel-
ches einen Raum bietet, unter anderem Autonomiefahigkeiten auszubilden.
Dies iiberliesse die Aufgabe den Eltern, was aber eine Herausforderung
oder gar eine Zumutung sein kann (siehe dazu auch Abschn. 7.2.2). Ange-
sichts der hier umrissenen Problematik iiberrascht es nicht, dass fiir diverse
Anarchist*innen - insbesondere der kommunitaristischen Pragung - eine
anarchistische Gesellschaft keine ohne gemeinschaftliche Bildung ist; auch
wenn diese radikal verschieden von unserem heutigen System wire (fiir
eine Beschaftigung mit dem Thema Bildung im Anarchismus, siehe Suissa
2006).

Auch wenn sich eine auf Einstimmigkeit basierende direktdemokratisch
verfasste Gesellschaft entwickelt, die ausreichend divers ist, kann sich Wolft
der Bildungsfrage nicht entziehen. Die absolute Autonomiepflicht verlangt
von uns, einen Zustand der Autonomie zu erreichen. Diesen erreichen
wir, indem wir Verantwortung fiir unsere Handlungen iibernehmen. Dies
setzt aber gemidss dem Prinzip sollen impliziert konnen voraus, dass wir
dazu in der Lage sind. Akzeptiert man die absolute Autonomiepflicht, dann
lasst sich auf dieser Basis argumentieren, diese impliziere einen Anspruch
aufs Erlernen von und auf den Erhalt von Autonomieféhigkeiten. Diesen
Anspruch konnen Kinder aber nicht durchsetzen, was wiederum die Ge-
sellschaft in die Verantwortung nimmt. Triftt dies zu, so folgt daraus eine
Grundlage fiir eine politische Autoritdt, in die Autonomie von Eltern oder
Erziehungsberechtigten einzugreifen.

93 Ich komme auf die Problematik nochmals im Zusammenhang mit einem positiven
Freiheitsverstandnis im Abschn. 6.1.2 zu sprechen.

125

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

Bildung und den Institutionen, welche diese ermdglichen, kommt eine
entscheidende Rolle zu, wenn es darum geht, Menschen zu ermdglichen,
ihr Potenzial fiir autonomes Handeln auszuniitzen. Dies erreichen diese In-
stitutionen, indem sie den Kindern und Jugendlichen - ndtigenfalls gegen
den Widerstand der Eltern — Optionen zeigen, erlauben, ihre mentalen und
kognitiven Fahigkeiten zu entwickeln, und ihr Selbstwertgefiihl stirken.
Damit tragt Bildung dazu bei, die Voraussetzungen fiir Autonomie — Abwe-
senheit von Zwang, Verfiigbarkeit von Optionen sowie mentale und kogni-
tive Fahigkeiten (vgl. Raz 1986, 372) - zu realisieren. Diese Notwendigkeit
fir ein mit Autoritat ausgestattetes gesellschaftliches Bildungssystem kann
Wolff aber aufgrund seiner absoluten Autonomiepflicht nicht beriicksichti-
gen.

Die ,Bildungsfrage® verdeutlicht, dass die Beziehung zwischen Autono-
mie und Autoritdt komplexer ist, als dies Wolffs Antagonismusthese impli-
ziert. In einer komplexen Welt sind wir auf politische Autorititen angewie-
sen und es wére eine Zumutung, alles selbst entscheiden zu miissen. Aber
alle Entscheidungsgewalt abzugeben und immer andere entscheiden zu las-
sen, zeugt von einer Geringschitzung des eigenen Lebens. Dies impliziert
eine gewisse Dynamik zwischen uns und Autorititen, die Wolffs Zugriff
nicht bieten kann. Die Idee hinter der absoluten oder deontologischen
Autonomiepflicht - Autor*innenschaft des eigenen Lebens sei wertvoll und
moralisch gesehen erstrebenswert — ist iiberzeugend. Eine absolute Pflicht
ist angesichts der Komplexitdt menschlichen Zusammenlebens ungeeignet
und fiihre uns in einen Zustand stindiger Uberforderung. Zudem folgt aus
der absoluten Autonomiepflicht — wenn nicht ein theoretischer, dann doch
ein faktischer - Antietatismus, was zu analytischen Problemen fiihrt, wie
das Beispiel Bildung gezeigt hat: Positive Aspekte staatlichen Handelns sind
gleich zu behandeln, wie die negativen Aspekte. Anders gesagt droht die
Staatsfixation in eine -phobie zu kippen.

Der Begrift der Staatsphobie geht auf Michel Foucault zuriick, der damit
in einer Vorlesung am 7. Miarz 1979 die in der franzdsischen Linken verbrei-
tete Ablehnung von Staatlichkeit bezeichnet hat. Dies fiithrt fiir Foucault
(2006, 2:262-65) zu fiinf analytischen Problemen: Erstens wird der Ambi-
valenz von Staaten nicht mehr Rechnung getragen. Diese sind weder durch
ihre Funktion noch durch ihre Geschichte determiniert. Zweitens — und
dies ist in Bezug auf die Diskussion hier der entscheidende Punkt — wird
der Staat als Monolith wahrgenommen, wodurch die einzelnen Institutio-
nen analytisch nicht mehr getrennt werden kénnen. Dadurch werden das
KZ und eine Sozialversicherung analytisch Teil derselben Kategorie ,,Staat®.

126

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Den Anarchismus verteidigen

Drittens komme es zu einer Disqualifikation durch das Schlimmste, d.h.
die negativen oder problematischen Aspekte staatlichen Handelns disquali-
fizieren die Vorteile, die uns Staaten bringen. Viertens liegt der Blick auf
einer fiktiven Vorstellung davon, was ein Staat ist, was die Analyse der
Funktionsweise realexistierender Staaten verhindert. Fiinftens riickt Staats-
phobie eine Position in die Ndhe des Neoliberalismus und dessen Projekt,
staatliche Institutionen zuriickzudringen. Dieser analytische Einwand hat
Konsequenzen fiir den Anarchismus im Allgemeinen:

Eine anarchistische Staatskritik, die Foucaults Einwande aufnehmen und
ihnen gerecht werden will, muss daher analytisch differenziert verfahren:
Sie muss die Eigenlogiken und Funktionsweisen konkreter staatlicher
Praktiken spezifisch beschreiben und bewerten. Diese analytische Um-
stellung hat auch eine strategische Konsequenz: Es kann sich herausstel-
len, dass in einer gegebenen historischen Situation der Staat nicht der
Hauptfeind ist und dass sich bestimmte Institutionen gegebenenfalls
sogar als Biindnispartner oder als zu verteidigende Errungenschaften
darstellen. Das beinhaltet sogar die Moglichkeit, dass einzelne Elemente
des existierenden Staates noch in der anarchistischen Gesellschaftsorga-
nisation einen Platz behalten. (Loick 2017, 138).

Insbesondere die analytische Dimension betrifft aber den philosophischen
Anarchismus. Eine grundsitzliche Riickweisung staatlicher Autoritit - so
wie sie aus der absoluten Autonomiepflicht folgt - verkennt die Rolle
von autoritativen gesellschaftlichen Institutionen fiir die Herausbildung,
Herstellung und Sicherung von Autonomie.”*

Wolffs Autonomiepflicht wirft noch eine weitere Frage auf. Ist sein Auto-
nomieverstandnis genuin anarchistisch? Viele Anarchist*innen stimmten
Wolft vermutlich darin zu, Autonomie als zentrales Konzept anzusehen.
Wird aber darin dasselbe verstanden? Es mag gewisse Gemeinsamkeiten
geben. So argumentiert De George (1978), anarchistische Autor*innen
verstiinden unter Freiheit moralische Autonomie (zum anarchistischen
Freiheitsbegriff, siehe Abschn. 6.1.2). Daniel Guérin zitiert beispielsweise
Bakunin folgendermassen:

Freedom is the absolute right of every human being to seek no other
sanction for his actions but his own conscience, to determine these

94 Auf diese Aspekte gehe ich im Abschn. 7.2.2 vertieft ein.

127

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritdt: unvereinbare Konzepte?

actions solely by his own will, and consequently to owe his first respons-
ibility to himself alone. (Bakunin zit. nach Guérin 1970, 31).

Es wire aber falsch, das anarchistische Freiheitsverstindnis auf Autonomie
zu reduzieren. Ein solcher Primat ist erstens nicht mit der auf Diversitat
und Pluralismus fussenden Herangehensweise der Aktivist*innen vereinbar
(Gordon 2008, 3-4) und widerspricht — wie im Abschn. 2.3.2 dargelegt -
der anarchistischen Theoriebildung. Zweitens — und damit verbunden -
widerspricht er der Ablehnung von Herrschaft bzw. hierarchischen Struktu-
ren. Theoretisch kommt dies in der Gleichwertigkeit verschiedenster Prin-
zipien zum Ausdruck (vgl. dazu Abschn. 6). Fir Anarchist*innen lasst sich
die Welt eben gerade nicht auf einen einzigen, allgemeingiiltigen Grundsatz
reduzieren. Zudem ist vielen Anarchist*innen fremd, Autonomie als eine
Pflicht zu verstehen, wie Wolff dies tut. Im anarchistischen Diskurs wird
»Autonomie“ eher als eine Lebensqualitit verstanden, die zu erschaffen,
anzustreben und, zusammen mit anderen sozialen Werten, dynamisch im
sozialen Kontext zu formen ist (Suissa 2006, 52). Natiirlich spricht der
Fakt, dass Wolffs Argumentation sich von anderen, anarchistischen unter-
scheidet, noch nicht per se gegen ihn. Ruft man sich aber den Titel von
Wolffs Essay in Erinnerung, muss er sich die Frage gefallen lassen, weshalb
sich seine Verteidigung des Anarchismus vom anarchistischen Diskurs un-
terscheidet. Da dieser in Wolffs Argumentation an keiner Stelle présent ist,
stellt sich insgesamt die Frage, ob Wolff sich der anarchistischen Diskussion
bewusst war. Zusammen mit der Tatsache, dass Robert Paul Wolft ([1970]
1998, 72, 78) unzufrieden mit seiner antietatistischen Konklusion ist und
versucht, diese {iber einen Gesellschaftsvertrag a la Rousseau zu umgehen,
muss man sich fragen, ob man Wolft als Anarchisten bezeichnen kann
(vgl. McLaughlin 2010, 16). Zumindest ein philosophischer Anarchist im
engeren Sinn scheint Wolff nicht zu sein.

Nicht nur Wolffs Autonomiebegriff ist problematisch. Sein Autoritétsbe-
griff wirft ebenfalls Fragen auf. Fiir McLaughlin (2010, 16-17) ist es etwa
unklar, weshalb Wolff sich lediglich auf politische bzw. staatliche Autori-
tat konzentriert. Wolffs ,, Anarchismus®, argumentiert McLaughlin weiter,
erscheine daher dem Politischen unterlegen, da dieser eine umfassende
Autoritatskritik ermdgliche. Wolffs Fokus ist aber weniger fragwiirdig, als
McLaughlins Kritik vermuten lasst. Denn Wolff nimmt den Blickwinkel
der politischen Philosophie ein, welche wiederum eine Philosophie des
Staates bzw. des Beeinflussens der Machtverhiltnisse im Staat ist. Daher
ist Wolffs Fokus nicht tiberraschend und vielmehr eine logische Konse-

128

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Den Anarchismus verteidigen

quenz von Wolffs Politikbegriff.”> Die Problematik dieses engen Fokus, die
McLaughlin anspricht, ist dagegen berechtigt. Eine Verteidigung des Anar-
chismus muss erstens erkldren, weshalb sie sich lediglich auf Staatlichkeit
konzentriert und andere Aspekte der anarchistischen Diskussion ausblen-
det. Zweitens wirkt anarchistische Kritik — weil der Titel sowie die fehlende
Begriindung des engeren Fokus implizieren, Wolft beschiftige sich mit der
Grundlage des Anarchismus — am Staat bzw. an politischen Institutionen.
Wie meine Diskussion in Abschn.2.3.2 gezeigt hat, ist Anarchismus aber
mehr als eine Spielart des Antietatismus. Er kritisiert nicht den Staat per
se, sondern jegliche gesellschaftlichen Strukturen, die Herrschaft fordern
und auf zwangsbewehrte Autoritit beruhen. Daraus ergibt sich der weitaus
breitere Fokus der Anarchist*innen.

Daraus ergibt sich eine Schwiche hinsichtlich der positiven Aspekte.
Der Wolff'sche Anarchismus — den wir eher als Antietatismus bezeichnen
sollten — kann sein kritisches Potential lediglich gegeniiber dem Staat ent-
wickeln. Ist dieser iiberwunden dann fehlen Wolffs Theorie die Werkzeuge,
um problematische Entwicklungen in einer staatenlosen Gesellschaft kriti-
sieren zu konnen.’® Neue Autorititen und/oder Strukturen konnen sich
entwickeln, die wiederum (Sach-)Zwénge schaffen, die unsere Autonomie
bedrohen.®” Solange es sich dabei nicht um staatliche Institutionen handelt,
wird es fiir Wolff aber schwer, seinen Autoritatsbegrift auf sie anzuwenden.
Damit ist Wolfts Zugriff als Grundlage fiir die Ablehnung von Herrschaft
nicht geeignet.

Eine weitere Herausforderung birgt die einzige Form legitimierter politi-
scher Autoritét, auf die Wolff im zweiten Teil seines Essays eingeht. Was ist
mit Personen, die durch Geburt oder Naturalisation neu in die Gesellschaft
eintreten, miissen diese den bestehenden Gesetzen in globo zustimmen? P
ist in die Gemeinschaft G, welche im Grossen und Ganzen Wolffs Vorstell-
ungen entspricht, hineingeboren worden. Nun hat P das Alter erreicht, in
dem die Mitglieder von G einer normal veranlagten Person geniigend Auto-

95 Zu Wolffs Politikbegriff und meiner Kritik daran siehe Abschn. 3.11.

96 Man muss sich an dieser Stelle eines in Erinnerung rufen: Die Frage, ob wir eine
Gehorsamspflicht gegeniiber einer Autoritdt haben bzw. ob eine solche uns zu etwas
zwingen darf, ist zu unterscheiden von jener, ob wir eine Pflicht besitzen, eine
illegitime Autoritédt abzuschaffen. Wolff behandelt in In Defense of Anarchism die erste
der beiden Fragen (vgl. dazu auch McLaughlin 2010, 17).

97 Eine solche Entwicklung beschreibt etwa Ursula K. Le Guin in ihrem Roman Freie
Geister (englischer Originaltitel The Dispossessed. An Ambiguous Utopia, vgl. dazu
Gordon 2008, 44).

129

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

nomie zugestehen, um ein vollwertiges (d.h. mitbestimmendes) Mitglied
zu werden. Nehmen wir ferner weiter an, einmal im Monat wiirden alle,
die gerne Mitglied von G werden mdéchten, die Moglichkeit erhalten, sich
zu den Rechtsnormen in G zu dussern. P hat sich auf eben jenen Tag
gebithrend vorbereitet und kann nun frei entscheiden. Es sind verschiedene
Szenarien denkbar. Im ersten stimmt P allen geltenden Gesetzen zu, womit
die Einstimmigkeit gewahrt bleibt.”®

Im Szenario Nummer zwei ist P aber zum Schluss gekommen, dass
sie einigen Gesetzen nicht zustimmen kann. G kann P entweder die
Mitgliedschaft génzlich verweigern. Was bedeutet das fir P? Darf G P
im schlimmsten Fall sogar aus ihrem Territorium ausweisen? Ein solches
Recht kann G, basierend auf Wolffs Ansatz, kaum fiir sich reklamieren.
Mochte P namlich in Gs Territorium bleiben, G weist P aber aus, ergibt
sich ein Widerspruch zwischen Ps Autonomie und Gs Autoritit. Solange
nur Zustimmung eine Person politisch zu binden vermag, darf G gegeniiber
P Rechtsnormen nicht durch Zwang durchsetzen. Um wenigstens einen
Teil ihrer (politischen) Autoritit zu bewahren, konnte G - wie dies bei-
spielsweise das Volkerrecht heutigen Staaten in volkerrechtlichen Vertragen
zugesteht — P die Moglichkeit einrdumen, gegeniiber einzelnen, von ihr
beanstandeten Rechtsnormen einen Vorbehalt anzumelden. In der Folge
gilte fiir P lediglich der nicht beanstandete Teil. Daraus ergiben sich einer-
seits ein praktisches und andererseits ein konzeptionelles Problem. Was in
einer kleinen Gruppe noch (gerade) einigermassen praktikabel ist, fithrt
in grosseren politischen Gemeinschaften zu einem enormen Komplexitits-
zuwachs. Schlussendlich haben vermutlich faktisch alle ,Mitglieder der
einen oder anderen Rechtsnorm nicht zugestimmt. Doch wenn ich im Um-
gang mit anderen, mir nicht (besonders) bekannten Personen nicht weiss,
welche Regeln fiir sie gelten, weshalb sollte ich mich iiberhaupt auf diese
verlassen? Dies verweist auf die konzeptionelle Schwierigkeit. In G kidme
die politische Pflicht demnach nicht umfassend zur Anwendung und gilte
nicht gegeniiber allen gleich. G hitte keinen Anspruch mehr auf Gehorsam,
wenn sie Rechtsnormen erlésst. Dies ist aber geméss Wolft das Korrelat zu
Autoritit, folglich kann G keine Autoritit sein.

Dies spricht dafiir, dass G P kein Vorbehaltsrecht eingestehen kann. Ein
Ausweg konnte sein, P zu erlauben, unter der Bedingung, dass die von ihr
beanstandeten Regelungen neu ausgehandelt werden, Mitglied zu werden.

98 Hier stellt sich insbesondere die Frage, wie ,frei“ P tiberhaupt entscheiden kann.
Kennt sie mogliche Alternativen zu G? Und wie ,.kostspielig” sind diese?

130

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1 Den Anarchismus verteidigen

Bleiben Gs bisherige Mitglieder sowie P auf ihren Positionen beharren,
wird das Einstimmigkeitsgebot nicht mehr erfiillt, was Gs Fortbestand ge-
fahrdet. Zudem ist es alles andere als praktisch, bei vielen - im Extremfall
sogar allen — Neueintritten iiber diverse Regelungen neu verhandeln zu
miissen. Pragmatisch wire es daher, P die Mitgliedschaft zu verweigern.
Dieser Schritt fithrt ebenfalls zu einer unbefriedigenden Situation. Verbleibt
P auf dem Territorium von G, lebt sie faktisch unter einem politischen Sys-
tem, in welchem sie keine Mitspracherechte besitzt. Ob dies mit anarchisti-
schen Grundiiberzeugungen vereinbar ist, erachte ich als hochst fraglich.
Erneut stellt sich demnach die Frage, ob Wolff wirklich den Anarchismus
verteidigt.

Die Freiwilligkeitsthese — d. h. die Idee, nur eine signifikante Form von
Zustimmung konne uns moralisch binden, einem Gesetz lediglich aufgrund
seines Status als Rechtsnorm folgen zu miissen — wirft ebenfalls tiefgreifen-
de Fragen auf. Ronald Dworkin (2011, 317-21) argumentiert etwa, hinter
jeder freiwilligen liege eine unfreiwillige Pflicht. Was er damit meint, kann
man am Beispiel des Versprechens zeigen. Dworkin umreisst die Ausgangs-
lage folgendermassen: Verspricht Person A gegeniiber Person B nicht zu
®-en, nehmen wir an, daraus erwachse fiir A eine moralische Pflicht ge-
geniiber B. Als Begriindung dafiir wird oft das Argument hervorgebracht,
dass sich B auf As Versprechen verldsst. ®-tet A trotzdem, schédigt dies
B. Welchen Grund hat diese, sich iiberhaupt auf A zu verlassen? Sie geht
vermutlich davon aus, As Aussage habe sie moralisch verpflichtet (303-4).
Dieser Zirkularitdt versucht Dworkin zu entkommen, indem er argumen-
tiert, hinter dem Akt des Versprechens stehe eine andere, unfreiwillige
moralische Quelle. Fiir ihn haben wir, qua Menschsein, eine allgemeine
Pflicht, anderen nicht zu schaden. Dies bedeutet manchmal, gerechtfertigte
Erwartungen zu erfiillen, die man durch seine Handlungen geweckt hat
(321). Dieser, gegen die philosophischen Anarchist*innen im Allgemeinen
gerichtete Punkt®, trifft in dieser Form auch auf Wolft zu. Erst die Zu-
stimmung aller vermag ein allgemein bindendes Gesetz zu schaffen. Der
individuelle, verpflichtende Akt ist dann in diesem Kontext im Grunde
genommen nicht freiwilliger Natur, sondern eine natiirliche Verpflichtung,
andere Menschen nicht zu schadigen.

99 Dworkin (2011, 318, n15) erwahnt Wolff explizit. Seine Kritik trifft aber sowohl auf
A. John Simmons und dessen Lockeanischen (vgl. Abschn.6) als auch jeglichen
anderen, auf Zustimmung basierenden Absatz zu.

131

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritdt: unvereinbare Konzepte?

Die diversen Herausforderungen, denen sich Wolffs Theorie gegeniiber-
sieht, lassen unter anderem die Frage aufkommen, ob er eine anarchistische
Theorie verteidigt. Da Wolff sowohl die Existenz einer politischen Pflicht
gegeniiber Staaten als auch die politische Autoritdt aller existierenden Staa-
ten verneint, konnen wir ihn zwar dem philosophischen Anarchismus
im weiten Sinn zuordnen. Einen philosophischen Anarchisten im engeren
Sinn kénnen wir in ihm aber nicht sehen. Davon abgesehen sind weitere
elementare Aspekte kritisch zu hinterfragen. Zum einen ist es fraglich,
ob sich Autonomie und Autoritit zwingend gegenseitig ausschliessen. Die
Antagonismusthese ist unter anderem nicht iiberzeugend, weil sie die kom-
plexe Wechselwirkung zwischen Autonomie und Autoritit analytisch nicht
erfassen kann. Dies muss aber nicht das Ende eines prinzipiellen Ansatzes
sein. Anstelle der Autonomie muss aber ein anderes Konzept treten. Diesen
Ansatz verfolgt Matthew Noah Smith (2013), auf dessen Ansatz ich im
néchsten Abschnitt eingehe.

3.2 Die politische Pflicht und das Selbst

In seinem Essay ,Political Obligation and the Self“ (2013) versucht
Matthew Noah Smith, einen prinzipiellen Ansatz zu verteidigen. Ein sol-
cher zielt darauf ab, eine Schwierigkeit, der sich alle Verteidiger*innen der
politischen Pflicht gegeniibersehen, zu identifizieren. Dies ist auch das Ver-
bindende Element zu Robert Paul Wolft. M. N. Smith (2013) erklart, intuitiv
scheine eine politische Pflicht etwas dusserst Wertvolles zu gefdhrden. Gébe
es eine Verpflichtung zum Rechtsgehorsam, bedrohte diese besonders den
moralischen Status unseres Ichs. Der Vorteil dieses Konzeptes ist fiir Smith,
dass dieses weitaus weniger anspruchsvoll als Autonomie ist.0 Um die
Implikationen dieser Aussage zu priifen, ist zundchst Smiths Verstindnis
vom Selbst sowie von Autonomie zu umreissen. Daran schliesst meine
Diskussion von Smiths Argument gegen die politische Pflicht an.

M. N. Smith argumentiert, es gibe in der philosophischen Diskussion
ein gut entwickeltes Verstdndnis des Ichs bzw. des Selbst (355). Dabei han-

100 Es stellt sich aber die Frage, inwiefern sich die Konzepte Ich und Autonomie trennen
lassen. Es besteht in der philosophischen Literatur beispielsweise die Tendenz, beide
Konzepte entweder zusammen zu diskutieren — worin man eine gewisse konzeptio-
nelle Néhe sehen kann - oder als zusammenhéngend zu konzeptualisieren (fiir eine
Ubersicht siehe z. B. Christman 2017; Buss und Westlund 2018; Kiihler und Jelinek
2013).

132

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Die politische Pflicht und das Selbst

delt es sich um eine stabile psychologische Konstellation von Attitiiden, von
welchen Handlungen und Emotionen ausgehen. Man nimmt bestimmte
Einstellungen - und mit ihnen die daraus resultierenden Verhaltenswei-
sen — als die seinen, als ein Teil des Selbst an. In diesem Sinne ,besitzt*
man dann eine Attitiide. Unabhingig davon, wie dies in den verschiedenen
Theorien verstanden wird, gibt es fiir Smith einen gewissen Konsens. Die
Summe der Attitiiden, die ich besitze, geben, wie Smith es ausdriickt, dem
Individuum eine greifbare existenzielle Dichte.

Weshalb zieht Smith nun das Selbst der Autonomie vor? Er stort sich
zundchst an Wolffs Autonomiepflicht. Fiir ihn kann die richtige Handlung
oder die Voraussetzung fiir ein gutes Leben sein, unsere Autonomie (zeit-
weise) aufzugeben (352). Als Beispiel prasentiert Smith die Ehe. Ein Grund,
weshalb eine solche funktioniert, ist die gegenseitige Erlaubnis, zumindest
fiir einige Bereiche Entscheidungen zu treffen, wie beide zu leben haben.
Autonomie in Wolffs Sinne verbiete dies aber. Smith spricht ein wichtiges
Problem an (vgl. Abschn. 3.1.3), wahlt mit der Ehe aber ein ungeeignetes
Beispiel. Zunichst beschiftigt sich Wolff lediglich mit dem Politischen.
Autonomie ist mit politischer Autoritit — die von anderen Formen zu unter-
scheiden ist (vgl. dazu auch Abschn. 2.1.3) — unvereinbar. In einem anderen,
nicht politischen Kontext verneint Wolff die Moglichkeit legitimer Autoritét
nicht zwingend. Ignorierte man die Unterscheidung zwischen politischer
und nichtpolitischer Autoritdt, liesse sich die Ehe trotzdem mit Wolffs
Theorie vereinbaren. Unter normalen Umstinden ist eine Ehe bzw. eine
vergleichbare Beziehung zwischen zwei (oder mehr) Personen freiwilliger
Natur und alle Beteiligten geben ihre Zustimmung.!”! Das zentrale Element
ist die Idee, unser Leben partnerschaftlich miteinander zu verbringen. Un-
sere soziale Praxis informiert uns im Voraus dariiber, was ein ,gemeinsames
Leben® beinhaltet. Damit wir sinnvoll von ,gemeinsam® sprechen kénnen,
miissen wir akzeptieren, dass Entscheide meiner Partnerin, meines Part-
ners oder meiner Partner*innen einen direkten Einfluss auf mein Leben
haben konnen. Im Extremfall stellen sie gar meine Vorstellung des guten
Lebens infrage. Zwingende Akzeptanz folgt aber nicht daraus.

Stellen wir uns folgende Situation vor. Die Vorstellung des guten Lebens,
die Peter fiir sich identifiziert hat, ist, als Bergbauer in den Alpen zu arbei-
ten. Mochte nun seine Partnerin Petra in Ubersee eine Kariere als Kinder-

101 Im Fall der Ehe ist dies mit dem Jawort am starksten institutionalisiert. Aber auch in
anderen Beziehungsformen kann man von freiwilliger Zustimmung ausgehen, selbst
wenn es nicht per se moglich ist, diese auf eine Handlung zuriickzufiihren.

133

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

arztin verfolgen und beide haben die Idee, eine Beziehung verlange nach
geografischer Nahe, stellt ihre unilaterale Entscheidung, eine Stelle in den
USA anzunehmen, Peters Lebenspldne infrage. Ob Peter ihren Entscheid
akzeptiert oder ob er sich dagegen ausspricht, liegt dagegen weiterhin in
seiner Kompetenz. Er kann Petras Entscheid ohne Widerspruch akzeptie-
ren und mit ihr in die USA auswandern, womit ihre Partnerschaft bestehen
bleibt. Ist er mit ihren Planen nicht einverstanden, kénnen sie versuchen,
einen Kompromiss zu finden. Beispielsweise konnte Peter seine Plane fiir
den Moment zuriickstellen und erst spéter als Bergbauer arbeiten gehen.
Ebenfalls konnte er eine vergleichbare Tétigkeit in den USA aufnehmen.
Worin der Kompromiss auch bestehen mag, sobald einer zustande kommt,
ist ihre Partnerschaft weiterhin in Takt. Beide Fille sind dabei mit Peters
individueller Autonomie vereinbar, da er dem neuen Kontext (implizit oder
explizit) zustimmt, womit zwischen ihm und Petra wieder Einstimmigkeit
herrscht. Konnen sich Peter und Petra nicht einigen, dann bleibt als einzige
logische Konsequenz lediglich die Trennung. In diesem Fall bleibt die indi-
viduelle Autonomie aller beteiligter Personen ebenfalls gewahrt.12 In ande-
ren Worten kdnnen wir eine Ehe oder eine vergleichbare Beziehungsform
als eine kleine Wolff'sche Direktdemokratie verstehen. Solange Einstimmig-
keit gegeben ist, bleibt sie bestehen und ist mit Autonomie vereinbar.!9
Zumindest in diesem Punkt kann Smith uns folglich nicht zeigen, weshalb

102 Auch wenn Peter die Ehe als eine untrennbare, lebenslangliche Institution verstiin-
de, wire die Situation mit Wolffs Autonomiekonzept vereinbar. Solange Peter nicht
daran gehindert wird, die Partnerschaft aufzulosen, kommt der Entscheid, in ihr
zu verbleiben, der Zustimmung zu Petras Plinen gleich. Man kénnte versuchen
zu argumentieren, Petras unilaterale Entscheidung, verletzte meine Autonomie, da
Peter faktisch vor die Wahl gestellt wird, seine Idee des guten Lebens aufzugeben
und in einer Beziehung zu bleiben oder seine Idee des guten Lebens hoher als
die Partnerschaft zu gewichten. Petras Entscheidung mag unfair und moralisch frag-
wiirdig sein. Das allein verletzt Peters Autonomie aber noch nicht. Petras Handlung
ist zwar der Ausloser, der Peter ,zwingt®, seine Priorititen und Lebenspline zu
priifen. Es ist aber nicht plausibel anzunehmen, dieser externe Stimuli spreche Peter
seine Autonomie ab. Solange er selbstverantwortlich entscheiden kann, bleibt diese
gewahrt.

103 Es besteht aber ein elementarer Unterschied zwischen der (westlichen) Institution
der Ehe und existierenden Staaten. Man kann sich auch dann scheiden lassen,
wenn man noch keine neue Ehe eingehen will/kann. Die Staatsbiirgerschaft kann
man erst dann aufgeben, wenn ein anderer Staat bereit ist, die Staatsbiirgerschaft
zu gewihren (Fiir einen Uberblick iiber den volkerrechtlichen Aspekt von Ausbiir-
gerungen siehe z. B. Kau 2016, 177-78). Ein weiterer Punkt ist die Art und Weise,
wie Vereinbarungen, Regeln etc. in partnerschaftlichen Beziehungen entstehen: Alle
sind beteiligt.

134

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Die politische Pflicht und das Selbst

das Selbst ,besser als Autonomie sei. Ich kann verantwortlich handeln und
trotzdem in einer partnerschaftlichen Beziehung leben.

Smith erwédhnt zwei weitere Punkte, die fiir ihn die Relevanz von Auto-
nomie infrage stellen (373-74). Erstens verunmoglichen uns kognitive und
emotionale Einschrankungen, all unsere Werte und Verpflichtungen be-
wusst einer detaillierten Priifung zu unterziehen.'* Daraus schliesst Smith,
Autonomie sei als Standard fiir Rechtstitel ein zu anspruchsvolles Kon-
zept. Zweitens verweist Smith implizit auf die Sozialisation. Als Personen
schweben wir nicht im luftleeren Raum. Wir werden in eine bestehende
Kultur, Familie etc. mit einem bestimmten sozio-Okonomischen Ansehen
geboren, was wiederum einen grossen Einfluss auf personliche Interessen
und Leidenschaften hat. Ferner mégen wir oftmals Aktivitdten, Dinge oder
Menschen, ohne diese Vorlieben systematisch zu hinterfragen. Dieser Fakt
negiert aber deren Status als zentraler Teil unseres Selbst nicht. Auch wenn
wir nicht imstande waren, unsere Vorlieben zu hinterfragen, blieben diese
ein zentrales Element unserer Personlichkeit. Dies stellt den Stellenwert
individueller Autonomie infrage. Ob ich eine Einstellung bewusst annehme
oder verwerfe, ist einerseits keine notwendige Voraussetzung, damit ich
diese ,besitze®. Andererseits ist die moralische Stellung einer Attitiide nicht
von meiner Autonomie abhéngig. Fiir eine moralisch tragbare Attitiide ist
Autonomie demnach keine Voraussetzung. Aus beiden Punkten - zu hohe
Anspriiche und fehlende Notwendigkeit — folgert Smith, Autonomie (bzw.
deren Absenz) habe keine direkten normativen Folgen hinsichtlich der
Frage, unter welchen Bedingungen Werte fremder Quellen unser Selbst
kolonialisieren diirfen.

Sprechen unsere kognitiven Beschrankungen aber tatsichlich gegen Au-
tonomie? Wir sind in der Tat nicht in der Lage, alle unsere Uberzeugungen
und Handlungen jederzeit bewusst zu priifen. Aber selbst wenn ich eine
Uberzeugung kritisch hinterfrage, folgt daraus nicht per se, diese sei voll-
stindig selbstbestimmt gewdhlt oder akzeptiert worden. Unsere Umwelt
beeinflusst, wie wir die Welt sehen und verstehen. Wir handeln zudem
oftmals im Affekt oder horen auf unsere Intuition. Dies spricht aber nicht
automatisch dafiir, diese Handlungen als heteronom zu qualifizieren. Dies
spricht auf Stufe der einzelnen Handlung oder Uberzeugung fiir Smiths
Argumentation. Diese spricht - folgen wir dem Prinzip Sollen impliziert

104 Unser Prozess, um ¢ zu beurteilen, ist empirisch gesehen zumeist nicht rein rational
und von bewussten Uberlegungen geprigt. Emotionale Aspekte spielen ebenso eine
Rolle wie Vorurteile, Heuristiken oder kognitive Bias.

135

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

Konnen - klar gegen eine deontologische Autonomiepflicht und stiitzen die
Einschétzung, diese wire eine Zumutung (vgl. Abschn. 3.1.3). Aber verlangt
das Ideal der Autonomie von uns, jederzeit autonom zu handeln? Geht es
im Kern darum, Autor*in des eigenen Lebens zu sein, ist Autonomie damit
kompatibel, von Zeit zu Zeit nicht (absolut) autonom zu handeln. Wir
kénnen nicht in jedem einzelnen Fall autonom handeln. Manchmal fehlen
uns die Ressourcen dazu (Zeit, Informationen, Kapazititen). Deshalb geht
es bei der Autonomie nicht um spezifische Handlungen, sondern um das
Leben eines Individuums als Ganzes. Damit lasst sich nur retroperspektiv
bestimmen, ob eine Person autonom ist. Dies verlangt jedoch danach, die
einzelnen Handlungen zu betrachten. Das wirft die Frage nach der Verbin-
dung zwischen dem Einzelnen und dem Ganzen auf. Wie weit muss ein In-
dividuum autonom gehandelt haben, um ein autonomes Leben zu fithren?
Darauf gibt es keine verniinftige Antwort, da eine Person lediglich mehr
oder weniger autonom handeln kann. Autonomie ist daher ein gradueller
Begriff (siehe Raz 1986, 369-78, fiir eine vergleichbare Sichtweise). Damit
sprechen unsere kognitiven Einschrankungen nicht gegen Autonomie als
Ideal, wie wir unser Leben fiihren sollen.

Smiths zweiter Punkt geht auf die elementare Rolle ein, welche die So-
zialisation fiir unsere ethische und moralische Entwicklung spielt. Smith
liegt richtig, wenn er darauf verweist, dass wir Einstellungen besitzen, die
wir von unseren Eltern, Freunden, Bekannten usw. ,,ubernommen® haben.
Vielleicht hat sich unsere Liebe zu Biichern, zum Fussballspielen oder Mu-
sizieren aus den Vorlieben unsere Eltern ergeben, die wir unreflektiert als
Teil unseres Selbst akzeptiert haben. Die Verhaltensweisen, die wir — bis zu
einem gewissen Grad unbewusst — daraus ableiten, mégen ein definieren-
des Element meines Ichs sein. Die Frage hier ist aber, ob es einen relevanten
Unterschied zwischen diesen unreflektierten Aspekten meines Ichs und
meinen bewusst kultivierten Attitiiden gibt. Von mir aus gesehen liegt er
in der Zufilligkeit der sozialisierten Elemente meines Ichs. In eine Familie
hineingeboren zu werden, sich mit Personen anzufreunden, sich zu verlie-
ben etc. ist zufillig. Man kann beispielsweise seine (biologischen) Eltern
nicht auswahlen. Entscheide ich mich dagegen bewusst dafiir, eine Einstel-
lung anzunehmen, reagiere ich nicht auf meinen sozialen Kontext, sondern
ich agiere in dessen Rahmen bzw. versuche mich, ausserhalb davon zu
bewegen. Die Qualitdt einer bewusst gewéhlten moralisch akzeptablen At-
titide ist demnach eine andere. Dies hat moralische Auswirkungen auf
die Umstande, unter welchen es fiir dussere Wertquellen angemessen ist,
mein ,,psychologisches Territorium zu kolonialisieren®. Bei einer reflektier-

136

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Die politische Pflicht und das Selbst

ten Einstellung haben moralische Akteur*innen nach bestem Wissen und
Gewissen die relevanten moralischen Aspekte bedacht und interpretiert. Es
braucht in der Folge weitaus stirkere moralische Griinde, um die Verdran-
gung einer solchen qualitativ hochstehenden Attitiide zu rechtfertigen, als
wenn es sich um eine meiner ,zufilligen” handelt. Was mir meine Eltern
und dann spiter meine Peers mitgeben, hat einen direkten Einfluss darauf,
was ich als ein gutes Leben erachte und wie dieses zu erreichen ist. Je nach
Sozialisation kann sich eine Person in ihrem Leben moralisch verhalten,
ohne ihre Werte bewusst gewahlt zu haben. Aber contra Smith folgt daraus
nicht, dies mache Autonomie irrelevant. Einer Person, die sich zufilliger-
weise moralisch verhalt, fehlt etwas Wertvolles: Autor*innenschaft uber ihr
Leben (vgl. Abschn. 3.1.3).

Smiths Argumentation zeigt folglich, dass volle Autonomie nicht zwin-
gend notwendig ist, damit wir eine moralisch akzeptable Attitiide besitzen.
Sie ist aber zum einen entscheidend, um deren Qualitit zu bewerten. Zum
anderen hat sie direkte Auswirkungen auf den Kontext, unter welchen
fremde Quellen auf uns einwirken diirfen. Diese Bemerkungen sprechen
aber nicht per se gegen Smiths zentrales Argument, womit wir das Ich
noch nicht als ein ungeeignetes Konzept fiir einen prinzipiellen individua-
listischen anarcho-philosophischen Ansatz zuriickweisen kénnen. M. N.
Smiths (2013, 360) Kernaussage ist, dass wir uns von eingepflanzten Attitii-
den distanzieren sollen. Der Grund dafiir ist, dass eine Einstellung, die
wir besitzen, ein Teil unseres Selbst konstituiert. Hat diese ihren Ursprung
in einer anderen Person oder Gruppe von Personen, dann formt Fremdes
unsere Identitdt, was uns von uns entfremdet. Elemente meines Ichs, die
durch mir nicht entfremdende Prozesse entstanden sind, sind jenen vorzu-
ziehen, die Fremdes beinhalten. Dies sind die Uberlegungen hinter dem
Prinzip der Relevanz der Herkunft (RdH), welches eine zentrale Stellung in
Smiths Argumentation einnimmt: Ist eine Attitiide aufgrund von Prozessen,
von denen ich entfremdet bin, Teil meines Selbst, dann habe ich einen
Grund, mich von dieser Attitiide zu distanzieren (357-58).

Ausgehend von diesen allgemeinen Uberlegungen geht Smith in einem
nédchsten Schritt der Frage nach, welche Auswirkungen eine Pflicht zum
Rechtsgehorsam auf unser Ich hitte. Geméss der Inversionsthese (IT) ver-
langt ein politisches Sollen danach,

i.  sich von eigenen, ihm widersprechenden Verhaltensmustern zu distan-
zieren und
ii. das Recht — welches eine fremde Quelle darstellt — anzuerkennen (361).

137

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

Wie erfolgt diese ,Umkehrung“? Smith erklart, dies geschehe durch diesel-
ben Mechanismen, die eine moralische Person die Anspriiche, welche die
Moral an sie stellt, als die eigenen erkennen lasst (362). Nicht Strafvermei-
dung oder der Wunsch nach Anerkennung motivieren sie, moralisch zu
handeln. Es ist eher der Wunsch, das Richtige zu tun, der sie antreibt.
In diesem Sinne ist Moral ein Teil von ihr. Ist man moralisch, hat das
wiederum Auswirkungen darauf, welche Wiinsche, Uberzeugungen und
Werte wir haben konnen (365): Gehen wir davon aus, dass zu ¢-en unmo-
ralisch ist und dass wir iiber den Status, den ¢-en hat, im Bilde sind.
Hat eine moralische Person den Wunsch, W zu ¢-en, dann verspiirt diese
sowohl einen motivationalen als auch rationalen Druck, sich von W zu dis-
tanzieren. Damit schliesst die Moral aus der Grundmenge aller Wiinsche,
Uberzeugungen und Werte, die wir haben konnen (oder haben wollen), die
Teilmenge der unmoralischen Wiinsche, Uberzeugungen und Werte aus.
Durch die politische Pflicht erhalt das Recht — unabhéngig von seinem
Inhalt - einen eigenen moralischen Status (vgl. Abschn. 2.2). Fiir Smith ist
daran in Bezug auf das Selbst der Entstehungsprozess rechtlicher Normen
problematisch, da wir auf diesen kaum einen Einfluss haben oder, um es in
Smiths Worten zu sagen, den wir ,,nicht besitzen® (366).1> Moderne Staaten
regulieren durch das Recht eine gewaltige Anzahl von Verhaltensweisen,
die nicht auf einem bestehenden moralischen Prinzip beruhen (368). Moral
und Recht unterscheiden sich inhaltlich, weil Letzteres teilweise durch
Faktoren bestimmt ist, die weder einen konzeptionellen Bezug noch eine
moralische Relevanz zu den behandelten legislativen Fragen aufweisen.
Deren Kern betrifft die Frage, wie die Mitglieder einer politischen Gemein-
schaft zusammenleben sollen. Der Gesetzgebungsprozess ist aber von stra-
tegischen Entscheiden, Tauschgeschiften und partikularen Interessen ge-
pragt. Diese moralisch nicht relevanten Faktoren, die konzeptionell nichts
mit der legislativen Frage zu tun haben und sich durch die Gesetzgebung
im Recht niederschlagen, sind fiir Smith ein Problem. Insofern uns das
Recht ,kolonialisiert®, setzen sich Konstruktionen in unserem Selbst fest,
deren Ausgestaltung durch Aspekte beeinflusst wurde, die keine Beziige zu
unserer Vorstellung des guten Lebens aufweisen. Die Vorstellung ist aber,
ein stabiles Selbst, das auf eigenen Uberlegungen, Reflexionen etc. fusst,
sei dusserst wertvoll. Und die Frage, ob man Wertvolles ,zerstéren® oder

105 Hier offenbart sich fiir M. N. Smith (2013, 366) der Unterschied zu einem Ver-
sprechen. Einer anderen Person zu versprechen, man werde (nicht) ¢-en, ist das
Produkt meiner eigenen Uberlegungen.

138

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Die politische Pflicht und das Selbst

beibehalten soll, kann man (meistens) nicht aufgrund von Faktoren beant-
worten, die konzeptionell und moralisch keinen Bezug aufweisen (370).
Diese zwei Punkte implizieren, dass die beschriebene Festsetzung von Kon-
struktionen in unserem Selbst durch das Recht moralisch problematisch ist.

Die Akzeptanz politischer Pflicht fithrt damit in eine Situation, die
ein Dilemma zu sein scheint. Eine moralische Person, die durch ein po-
litisches Sollen gebunden ist, muss entweder das eigene Selbst aufgeben,
um fremde Werte zu spiegeln, damit sie auf Faktoren reagieren kann, die
weder einen konzeptionellen Bezug zu noch eine moralische Relevanz fiir
den Fortbestand des eigenen Selbst haben - oder hat eigene Werte und
Uberzeugungen, welche unvereinbar mit dem sind, was moralisch gesollt
ist (373). Wahlt sie die erste Option, dann gibt eine moralische Person
etwas Wertvolles auf, und lasst ihr Selbst von fremden Entscheidungen ko-
lonialisieren, die - trotz deren fragwiirdigen Status — bestimmen, welchen
moralischen Status die eigenen Werte und Uberzeugungen haben. Dass die
Moral dies von uns verlangt, ist fiir Smith nicht plausibel. Insbesondere
wenn man Folgendes bedenkt: Die moralisch nicht relevanten Faktoren,
die konzeptionell nichts mit der legislativen Frage zu tun haben, werden fiir
den moralischen Status des Selbst erst durch die politische Pflicht relevant.
Besitzen wir eine Pflicht zum Rechtsgehorsam, dann sind wir verpflichtet,
wie vom Recht gefordert zu handeln. Eine moralische Person P wird daher
anstreben, Uberzeugungen und Werte (Wy) zu hegen, die mit den ihr auf-
erlegten Rechtspflichten kompatibel sind. Diesen zuwiderlaufende Uber-
zeugungen und Werte (W.g) wird P ferner als moralisch problematisch
anschauen. Dies alles gibt P Griinde, sich von W_g zu distanzieren. Sind
aber W_p integraler Bestandteil von Ps Selbst, distanziert sich P faktisch
von sich selbst und nimmt mit Wy Begehren auf, die von aussen stammen.
Dies zwingt P dazu, ihr Selbst zuriickzustellen bzw. zu revidieren und sich
aufgrund externer, moralisch nicht relevanter Faktoren neu zu erfinden, um
den fremden Wy zu entsprechen.

Gelingt es mit dieser Argumentation, die politische Pflicht und - {iber
die Korrelationsthese — legitime politische Autoritét zuriickzuweisen? Falls
die politische Pflicht ein stabiles Selbst gefihrdet, das auf eigenen Uberle-
gungen, Reflexionen usw. fusst, dann haben wir einen sehr guten Grund,
sie zuriickzuweisen. Denn sie verlangt von uns, rechtliche Normen auf-
grund ihres Status — und nicht ihres Inhalts wegen — zu einem Teil von
uns zu machen. Dadurch entkoppelte der inhaltsunabhéngige Charakter
der politischen Pflicht unsere Uberlegungen nicht nur von unseren Hand-
lungen (vgl. Abschn. 2.2), sondern von unserem Selbst. Fiir mich ist es aber

139

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritdt: unvereinbare Konzepte?

fraglich, ob ein politisches Sollen tatsdchlich danach verlangt, unser Selbst
durch das Recht - und damit durch konzeptionell und moralisch nicht
relevante Faktoren des Gesetzgebungsprozesses — kolonialisieren zu lassen.
Der Grund dafiir ist, dass die politische Pflicht hochstens indirekt nach
einer Anpassung unseres Selbst verlangt.

Eine politische Pflicht verlangt von uns - so weit scheint es einen ge-
wissen Konsens in der Literatur zu geben (vgl. Abschn.2) -, das Recht
zu befolgen, weil es sich um Recht handelt. Damit ist von uns verlangt,
aufgrund einer rechtlichen Norm oder einer Kombination verschiedener
rechtlicher Normen (nicht) zu ¢-en, wenn wir ein politisches Sollen haben.
Dieses gibt uns damit einen pro tanto Handlungsgrund, der aber nicht
von uns verlangt, uns von unseren Wiinschen und Uberzeugungen zu
distanzieren. Solange wir (nicht) ¢-en, erfiillen wir die politische Pflicht.
Unsere Wiinsche und Uberzeugungen, die dagegensprechen, diirfen damit
nicht handlungsleitend werden, weil von einer moralischen Person, die
eine politische Pflicht besitzt, moralisch gesollt ist, das Recht zu befolgen.
Daraus folgt aber nicht automatisch, W_y seien problematisch. Eine Person
kann beispielsweise der Uberzeugung sein, Linksverkehr sei die bessere
Losung fiir den Strassenverkehr, und dies kann ein essenzieller Bestandteil
ihres Selbst sein. Sich der rechtlichen Regelungen zum Rechtsverkehr zu
beugen, verlangt von der Person aber nicht, ihre Uberzeugung aufzugeben.

An W_g festzuhalten mag ein Konfliktpotenzial besitzen, aber dieses
allein gibt uns keinen Grund, uns von W_.g zu distanzieren. Steht zum
Beispiel Homosexualitit unter Strafe, dann hat eine moralische Person eine
pro tanto Pflicht, auf homosexuelle Handlungen zu distanzieren. Verliebt
sie sich in eine andere Person desselben Geschlechts und mdchten die
beiden ihrer Liebe durch sexuelle Handlungen Ausdruck verleihen, dann
sehen sie sich einem Konflikt gegeniiber. Um aus der rechtlichen Pflicht,
keine homosexuellen Handlungen auszuiiben, die durch das politische Sol-
len einen moralischen Status erhalten hat, eine Notwendigkeit abzuleiten,
sich von ihren homosexuellen Neigungen zu distanzieren, miisste Homo-
sexualitdt moralisch verwerflich sein, was aber mehr als fragwiirdig ist.
Damit sind die beiden Personen einerseits angehalten, keine homosexuel-
len Handlungen auszuiiben, diese sind aber andererseits aus einer morali-
schen Perspektive zumindest zuldssig. Fiir die beiden Personen stellt sich
folglich die Frage, welchem ihrer Wiinsche - homosexuelle Handlungen
vorzunehmen oder dem politischen Sollen zu entsprechen - sie nachgeben
wollen. Solange ihre Entscheidung auf ihren eigenen Uberlegungen basiert,

140

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Zweites Zwischenfazit: Autonomie ist zentral, aber nicht zentral genug

fusst folglich ihr Selbst weiterhin auf eigenen Uberlegungen, Reflexionen
usw. Entscheiden sie sich in diesem Fall zudem gegen die Rechtspflicht,
keine homosexuellen Handlungen vorzunehmen, dann folgt daraus keine
generelle Riickweisung der politischen Pflicht. Denn diese ist pro tanto und
kann im Einzelfall von anderen moralischen Uberlegungen iibertrumpft
werden. Sehen die beiden Personen dagegen davon ab, ihrem Wunsch auf
homosexuelle Handlungen nachzugeben, dann miissen sie diesen nicht
aufgeben.!06

Diese Uberlegungen machen es fraglich, ob es notwendigerweise zu
einer Kolonialisierung unseres Selbst durch das Recht kommt, wenn wir
eine politische Pflicht anerkennen. Konflikte lassen sich nicht ausschliessen
und diese konnen angesichts des sozialen und politischen Drucks, den
ein Staat durch rechtliche Regelungen aufzubauen vermag, unser Selbst
stark belasten. Aber dies spricht nicht gegen die politische Pflicht, sondern
eher fiir eine Verpflichtung des Gesetzgebers, diesen Druck auf das Selbst
moglichst gering zu halten sowie durch die Gesetzgebung auf eigenen
Uberlegungen, Reflexionen usw. fussende Selbst nicht zu zerstdren.

3.3 Zweites Zwischenfazit: Autonomie ist zentral, aber nicht zentral genug

Fiir Robert Paul Wolff besitzen wir eine Pflicht, autonom zu handeln und
Verantwortung fiir unsere Handlungen und Entscheidungen zu iiberneh-
men. Um der Autonomiepflicht nachzukommen, muss eine Person den
staatlichen Anspruch auf Autoritit — bei welcher es sich fir Wolff um
ein Befehlsrecht mit einem korrelierenden Recht auf Gehorsam handelt -
zuriickweisen. Der Grund dafiir ist, dass Wolff von einem Primat der Au-
tonomie ausgeht, weshalb diese im Konfliktfall vorgeht. Eine autonome
Person wird demnach keine rechtliche Norm aufgrund ihres Status befol-
gen (Abschn. 3.1.1). Daraus folgt aber nicht, Staatlichkeit sei immer abzuleh-
nen. Fiir Wolff ist ein direktdemokratischer, auf Einstimmigkeit basierender
Staat mit der Autonomie der Biirger*innen vereinbar (Abschn. 3.1.2).

Wie wir im Abschn. 3.1.3 gesehen haben, gibt es in Wolfts Argumentati-
on diverse problematische Uberlegungen. Erstens ist Wolffs These nicht
iberzeugend, wir seien zu absoluter Autonomie verpflichtet (McLaughlin

106 Ihr Wunsch kann die Grundlage sein, weshalb sie sich fiir die Entkriminalisierung
von Homosexualitit einsetzen, um so eine Harmonisierung ihrer widerspriichlichen
Wiinsche und Uberzeugungen zu erreichen.

141

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Autonomie und Autoritit: unvereinbare Konzepte?

2010, 16). Geht es lediglich darum, fiir unsere Taten die Verantwortung
zu tibernehmen, ist Wolffs These zwar tiberzeugender, da verantwortungs-
volles Handeln wertvoll und konstitutiv fiir unsere Handlungsfahigkeit
ist. Daraus folgt aber keine Pflicht, mich nicht (zeitweise) einer Autoritat
zu unterstellen. Eher das Gegenteil ist der Fall. Bin ich fiir meine Hand-
lungen letztinstanzlich verantwortlich, dann habe ich basierend darauf
in vielen Fillen - wenn mir beispielsweise Expertise, Fdhigkeiten usw.
fehlen - ein Interesse daran, mich auf Autorititen zu verlassen. Diese Uber-
legungen verdeutlichen, dass Autonomie und Autoritit nicht zwingend
antagonistische Konzepte sind. Daran schliesst ein zweiter Punkt an, den
ich in Zusammenhang mit Ferraciolis (2015) aufgegriffen habe. Wie die
Bildungsfrage zeigt, sind Autoritdten fiir viele eine Voraussetzung, um jene
Fahigkeiten zu erlernen, die man fiir autonomes Handeln bendtigt. Ein
gesamtgesellschaftliches Bildungssystem ist unerldsslich, um die mentalen
und kognitiven Fahigkeiten zu erlernen sowie um mogliche Lebensentwiir-
fe kennenzulernen. Bildungsinstitutionen bendtigen dafiir aber Autoritit,
um nétigenfalls auch gegen den Widerstand der Eltern handeln zu diirfen.
Die Notwendigkeit fiir ein mit Autoritit ausgestattetes gesellschaftliches
Bildungssystem kann Wolffs Ansatz aufgrund seiner absoluten Autonomie-
pflicht aber nicht beriicksichtigen. Drittens ist Wolffs Monismus, der aus
dem Primat der Autonomie folgt, nicht mit dem anarchistischen Kernwert
der Diversitat vereinbar. Autonomie mag ein zentrales Konzept im anar-
chistischen Denken sein, es ist aber weder das einzige noch das wichtigste,
tiber allen anderen stehende. Viertens folgt aus Wolffs engem Politikbegriff
ein Fokus auf staatliche oder politische Autoritit, was aber andere herr-
schaftsformige Bereiche und Autoritdten in nicht politischen Kontexten
ausser Acht lasst. Damit prasentiert sich Wolffs Argumentation als eine
antietatistische und droht in der Folge davon, den Anarchismus auf Anti-
etatismus zu reduzieren. Anarchist*innen gehen aber dariiber hinaus und
kritisieren jegliche gesellschaftliche Strukturen, die Herrschaft fordern und
auf zwangsbewehrte Autoritit beruhen.

Die Moglichkeit, Autonomie und Autoritét zu vereinbaren, spricht noch
nicht per se gegen einen erfolgreichen prinzipiellen anarcho-philosophi-
schen Ansatz. Fur M. N. Smith (2013) bedroht eine politische Pflicht den
moralischen Status unseres Ichs, weil dieses von fremden Faktoren kolo-
nialisiert wiirde, die weder moralisch noch konzeptionell relevant fiir die
legislativen Fragen sind (Abschn.3.2). Ob es notwendigerweise zu einer
Kolonialisierung unseres Selbst durch das Recht kommt, wenn wir eine
politische Pflicht anerkennen, ist aber fraglich. Da das politische Sollen auf

142

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Zweites Zwischenfazit: Autonomie ist zentral, aber nicht zentral genug

der Ebene der Handlungen wirkt, folgt daraus nicht, man miisse Wiinsche,
Interessen usw. aufgeben, die rechtlichen Normen widersprechen. Diese
Wiinsche diirfen dann hochstens indirekt handlungsleitend sein, indem
man sich beispielsweise fiir Gesetzesanderungen einsetzt. Derweil Smiths
Argumentation nicht generell gegen eine politische Pflicht spricht, so
spricht sie zumindest fiir eine Verpflichtung des Gesetzgebers, den Druck
auf das Selbst moglichst gering zu halten sowie durch die Gesetzgebung
ein auf eigenen Uberlegungen, Reflexionen usw. fussendes Selbst nicht zu
zerstoren.

Wie die Beschiftigung mit Wolff und Smith zeigt, steht viel auf dem
Spiel, wenn politische Autoritdten in unser Leben eingreifen und bestim-
men, was erlaubt, geboten oder erwiinscht ist. Es geht um die Autor*innen-
schaft iber unser Leben. Die Beziehung zwischen Autonomie und Autoritat
ist aber komplex und nicht notwendigerweise antagonistisch. Wir bendti-
gen Bildungsinstitutionen, um unter anderem notwendige Fahigkeiten zu
erlangen sowie um uns Wissen tiber verschiedene Lebensentwiirfe anzu-
eignen. Wir bendtigen Institutionen, welche Koordinationsprobleme 16sen
und uns in unserem Alltag sowie in unserer komplexen Welt unterstiitzen.
Dies impliziert — contra Wolff -, dass Autonomie ohne Autorititen nicht
denkbar ist. Daraus folgt aber nicht, jede Form von Autoritit kdnne auf die-
ser Basis legitimiert werden. Die Anarchist*innen erinnern uns daran, dass
insbesondere intransparente oder geschlossene Autorititen problematisch
sind. In dieser Hinsicht stellt sich zudem die Frage, ob Wolft auf das korrek-
te Konzept fokussierte. Denn derweil Autorititen autonomiefordernd sein
kénnen, stellt sich die Frage, ob sich Souverdnitit mit der damit verkniipf-
ten Idee der Letztinstanzlichkeit mit der Vorstellung selbstverantwortlicher,
autonomer Individuen vereinbaren ldsst.

143

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ym 20.01.2028, 01:06:1!


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritat?

Die Diskussion von Robert Paul Wolffs Ansatz im letzten Kapitel hat die
Grenzen seines prinzipiellen anarcho-philosophischen Projektes aufgezeigt
(vgl. Abschn. 3.3). Wolff scheitert erstens an der ,,Bildungsfrage®. Ein auto-
nomes Leben zu fithren will gelernt sein. Damit wir zu selbstbestimmten
Personen heranwachsen kénnen, brauchen wir gesamtgesellschaftliche Bil-
dungsstrukturen, die mit einem gewissen Grad von Autoritdt ausgestattet
sein miissen. Wenn meine Argumentation zutrifft, dann ist die Frage, wel-
che Autorititsart (vgl. dazu Abschn.2.1.3) dieses (wie auch immer ausge-
staltete) Bildungswesen haben muss respektive haben darf.

Zweitens — und in einem gewissen Masse damit verbunden - verkennt
Wolff, dass Autoritaten ein Instrument dazu sein konnen, unseren mora-
lischen Verpflichtungen besser nachzukommen. Trifft dies zu, fiihrt dies
zu Implikationen, die Robert Paul Wolfts These diametral entgegengesetzt
sind. In vielen Fallen bedeutete dann selbstverantwortlich zu handeln,
Entscheidungen (zumindest teilweise) Autorititen zu tiberlassen. Drittens
stellt sich die Frage, inwieweit es sich bei Robert Paul Wolffs Essay effektiv
um eine Verteidigung des Anarchismus handelt. Der darin zum Ausdruck
kommende Primat der Autonomie sowie seine absolute Autonomiepflicht
lassen sich zum einen schwer mit dem anarchistischen Ideal der Diversitat
vereinbaren. Zum anderen ist in anarchistischen Schriften das Konzept der
Autonomie oft anders konnotiert (vgl. z. B. Suissa 2006, 44). Ohne einen
mindestens impliziten Bezug zur anarchistischen Theoriebildung handelt
es sich bei Wolffs Projekt hochstens um einen philosophischen Anarchis-
mus im weiten Sinn.

Ebenso mochte Matthew Noah Smiths Ansatz nicht zu tiberzeugen. Zwar
stellt fiir ihn die Bildungsfrage nicht ein unumgingliches Problem dar.
Doch Smith gibt fiir seinen Ansatz das Konzept der Autonomie auf, das
aber einen zentralen Stellenwert in unserem Denken einnimmt. Smiths Be-
griindung ist, Autonomie sei als Standard fiir Rechtstitel zu anspruchsvoll,
weil uns kognitive und emotionale Einschrinkungen verunméglichen, all
unsere Werte und Verpflichtungen bewusst einer detaillierten Priifung zu
unterziehen. Wie ich im Abschn. 3.2 argumentiert habe, verlangt das Ideal
der Autonomie aber nicht, stindig autonom zu handeln. Damit sprechen
unsere kognitiven Einschrankungen nicht gegen Autonomie als Ideal, wie

145

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

wir unser Leben fithren sollen. Zudem ist es fraglich, ob es notwendiger-
weise zu einer Kolonialisierung unseres Selbst durch das Recht kommt,
wenn wir eine politische Pflicht anerkennen.

Sind - wie insbesondere die Bildungsfrage zeigt — autoritative Institutio-
nen eine Voraussetzung fiir ein autonomes Leben, dann stellt sich die
Frage, ob sich daraus deren Legitimation ableiten lasst. Die Idee, Institu-
tionen konnen fiir sich legitime Autoritit beanspruchen, wenn sie uns
helfen, besser zu handeln, lasst sich insbesondere an Joseph Raz’ philoso-
phischem Projekt illustrieren. Seine Uberlegen bergen das Potenzial, Wolffs
individualistischer Argumentationslinie die Grundlage zu entziehen. Ver-
steht man Autorititen und deren Aussagen - wie Raz dies tut — als eine
Dienstleistung (vgl. Raz 1985b, 1985a, 1986, 2006), dann werden diese (je
nach Kontext) zu einem Hilfsmittel, um die richtige Handlung zu identifi-
zieren. Fiir vieles, was uns in unserem Alltag widerfahrt, begegnet etc. sind
wir keine Expert*innen. Dies miissen wir zwar nicht zwingend sein, um
moralisch zu handeln. Um die richtige Handlung identifizieren zu kénnen,
kann mehr relevantes Wissen aber kaum verkehrt sein. Von dieser Warte
aus erscheint es angebracht, auf Personen, die mehr tiber ein (Fach-)Gebiet
wissen, zu horen. Daraus ergeben sich diverse Fragen. U. a. ist zu kléren,
wann wir selbst entscheiden sollen und Expertise uns ,lediglich® Griinde
gibt, an ® zu glauben. Und wann sollen wir den Entscheid dariiber, ob
wir (nicht) ®-en, an eine Expertin oder einen Experten delegieren? Sprich,
wann verbleibt Expertise in der Sphére theoretischer Autoritit und wann
ist sie in der praktischen angesiedelt? Es gilt demnach auch zu ergriinden,
welchen Status Entscheidungen, die wir durch andere treffen lassen, in un-
seren Uberlegungen spielen sollen. Im Lichte dieser Ausgangsfragen schei-
nen instrumentalistische Ansdtze vielversprechend. Einerseits versprechen
sie Antworten darauf, wann z. B. aus Expertise praktische Autoritét erwach-
sen kann. Andererseits konnen sie einen nicht zu unterschétzenden Beitrag
dazu leisten, die Komplexitit auf ein handhabbares Mass zu reduzieren.

Das anarcho-philosophische Projekt ist damit aber noch nicht am Ende.
Denn Robert Paul Wolffs Verteidigung des Anarchismus hat nicht nur
Raz’ Dienstleistungskonzeption inspiriert, sie hat ebenfalls zu raffinierten
Neuformulierungen des anarcho-philosophischen Anliegens durch Philo-
sophen wie A. John Simmons gefiihrt (McLaughlin 2010, 16). Er verwendet
einen skeptischen und somit weniger anspruchsvolleren Ansatz als Wolff
(vgl. Abschn.2.3.3). Fir Simmons ist eine allgemeine politische Pflicht
theoretisch im Bereich des Moglichen, seiner Ansicht nach kann aber kei-

146

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

ne der bisher formulierten Theorien eine solche iiberzeugend begriinden.
Seit Moral Principles and Political Obligations (1979) - in welchem er Posi-
tion gegen Zustimmung, Fairness, natiirliche Pflicht sowie Dankbarkeit als
Grundlage einer allgemeinen Verpflichtung zum Rechtsgehorsam bezieht -
hat Simmons die Diskussion {iber die politische Pflicht stark geprigt. So
geht zum Beispiel die Besonderheitsbestimmung (vgl. Abschn.2.2 sowie
Abschn.2.2.4), die in der heutigen Diskussion zu einer Standardgrésse
geworden ist, auf seine Arbeit zuriick (Klosko 2007, 1).17 Simmons’ Angriff
auf die politische Pflicht stellt das Zugehorigkeitsgefiihl infrage, das viele
gegeniiber ,ihrer” Nation empfinden. Daraus ergibt sich eine konzeptionel-
le Schwierigkeit fiir das Konzept der legitimen Autoritdt. IThr alltdgliches
Verstindnis scheint eine korrelierende Gehorsamspflicht vorauszusetzen.
Folglich ist ein Ziel dieses Kapitels, den Zusammenhang zwischen politi-
scher Pflicht und Autoritit zu klaren.

Angesichts dieser Ausgangslage stellt sich an dieser Stelle die Frage,
welche der beiden ,Antworten® auf Robert Paul Wolffs Theorie mehr zu
tiberzeugen vermag. Ist es Simmons’ skeptischer philosophischer ,Anar-
chismus® oder Raz’ identitétstheoretischer Ansatz? Oder ist es keiner von
beiden? Oder vielleicht gar eine Kombination? Um dies zu beantworten,
fokussiere ich zunédchst auf Simmons Hauptargumentationslinie. Erstens
skizziere ich in Abschn. 4.1 Simmons’ Argumente gegen die verschiedenen
Begriindungen fiir eine politische Pflicht. Ein besonderes Augenmerk lege
ich dabei auf die zustimmungsbasierten Ansétze. Der locus classicus in
diesem Zusammenhang sind John Lockes Arbeiten (Klosko 2011, 719),
welche wiederum fiir A. John Simmons’ Projekt die Grundlage bilden.
Die davon fiir die Diskussion relevanten Aspekte beleuchte ich zweitens
im Abschn. 4.2. Fiir die positiven Aspekte von Simmons’ Anarchismus ist
etwa das Konzept des Naturzustandes von grosser Bedeutung, umschreibt
dieser doch die Situation ohne politische Autoritaten. Daran anschliessend
diskutierte ich drittens in Abschn. 4.3 Simmons’ Unterscheidung zwischen
Legitimieren und Rechtfertigen, was entscheidend dafiir ist, um zu verste-
hen, wie sich das Individuum gegeniiber existierenden Staaten verhalten
soll. Der Abschluss bildet danach in Abschn. 4.4 die kritische Wiirdigung.
Ist diese Basis gelegt, wende ich mich in Abschn. 5 Raz’ Dienstleistungskon-
zeption von Autoritat zu.

107 Diese ist dabei nicht ohne Kritik geblieben, wie beispielsweise Waltons (2013) Essay
»The Particularities of Legitimacy“ zeigt. Auf dieses gehe ich im Abschn. 4.1.2 ein.

147

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

4.1 Keine Begriindung der politischen Pflicht kann iiberzeugen, oder?

In der Diskussion um die politische Pflicht lassen sich fiinf Argumentati-
onsfamilien identifizieren (vgl. Abschn. 2.2). Simmons formuliert in seinem
einflussreichen Buch Moral Principles and Political Obligation (1979) eine
dusserst ausgefeilte Kritik an diesen verschiedenen Anséitzen und kommt
zum Schluss, dass weder Zustimmung, Fairness, Dankbarkeit noch eine
natiirliche Pflicht dieses Sollen zu begriinden vermdgen. Spdter hat er seine
Kritik auf das fiinfte Prinzip, die assoziative Pflicht, erweitert (vgl. Sim-
mons 1996) und in diversen Aufsitzen und Biichern seine ,philosophisch-
anarchistische® Position weiter verfeinert und verteidigt (vgl. z. B. Simmons
1987, 1993, 2005a). Seine Uberlegungen fiihren ihn zu folgendem Schluss:

We must conclude that citizens generally have no special political bonds
which require that they obey and support the governments of their
countries of residence. Most citizens have neither political obligations nor
sparticularized” political duties, and they will continue to be free of such
bonds barring changes in political structures and conventions. (Simmons
1979, 192).

Die Riickweisung einer politischen Pflicht gegeniiber existierenden Staaten
hat zur Konsequenz, dass wir unsere Stellung in der politischen Sphire
hinterfragen miissen, weil sie jede Annahme zugunsten des Gehorsams ge-
geniiber etablierten politischen Institutionen negiert (Simmons 1979, 200;
1993, 263). In diesem Sinne beschaftigt sich dieser Aspekt in Simmons’
Theorie mit dem, was Miller (1984, 18) als die subversive Kampagne des
philosophischen Anarchismus bezeichnete.

Man kénnte, wie dies oftmals geschieht, Simmons’ Projekt auf diese
hauptsdchlich skeptische Aussage reduzieren. Fiir diese Arbeit ist dies
aber aus zwei Griinden nicht zielfithrend. Erstens verkennt dies die po-
sitiven Aspekte in Simmons’ Theorie. Und es ist diese positive Heraus-
forderung, die dafiir spricht, sich mit dem Anarchismus zu beschiftigen
(vgl. Abschn.2.3.1). Zweitens lasst sich auf diese Weise weder Simmons’
Autorititsverstdndnis im Speziellen noch das Konzept legitimer politischer
Autoritdt im Allgemeinen genauer bestimmen. Dafiir muss man Simmons’
Kritik an den Verteidigungen der politischen Pflicht rekonstruieren, da es
fir ihn eine notwendige Korrelation zwischen ihr und legitimierter politi-
scher Autoritat gibt (vgl. u. a. Simmons 1979, 196; [1999] 2001, 130).

Die fiinf Argumentationslinien fiir die politische Pflicht fasst Simmons
(2005a, 102-3) zu drei Gruppen zusammen: Erstens sind dies assoziative

148

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Keine Begriindung der politischen Pflicht kann tiberzeugen, oder?

Ansdtze, welche die Pflicht zum Rechtsgehorsam iiber unfreiwillige, mora-
lisch verpflichtende Rollen begriinden (vgl. Abschn.2.2.5 fiir eine Uber-
sicht tiber diesen Ansatz). Zweitens nennt er Ansdtze der natiirlichen Pflicht,
welche das politische Sollen als eine allen Menschen qua Menschsein ge-
schuldete Verpflichtung verstehen (vgl. Abschn.2.2.4 fiir eine Ubersicht
zu diesem Ansatz). Simmons zahlt auch Begriindungen dazu, die auf ander-
weitig unabhédngige moralische Giiter verweisen (103). Die dritte Gruppe
beinhaltet transaktionale Ansdtze, fiir welche sich eine Gehorsamspflicht
aus moralisch signifikanten Interaktionen mit unserem Staat, unserer Ge-
meinschaft oder unseren Mitbiirger*innen ergibt. Darunter fallen fiir Sim-
mons Argumente der Dankbarkeit (vgl. Abschn.2.2.3 fiir eine Ubersicht
zu diesem Ansatz), der Fairness (vgl. Abschn.2.2.2 fiir eine Ubersicht zu
diesem Ansatz) sowie der impliziten oder stillschweigenden Zustimmung
(vgl. Abschn.2.2.1 fiir eine Ubersicht zu diesem Ansatz). Obwohl diese
Typologisierung in Simmons fritheren Arbeiten fehlt (etwa in Simmons
1979) und in der Diskussion uiber die politische Pflicht nicht per se ge-
brauchlich ist (fiir den klassischen Aufbau vgl. etwa Dagger und Lefkowitz
2014; Egoumenides 2014; Klosko 2011; Rinderle 2005), iibernehme ich sie
fir meine Arbeit. Sie hilft einerseits zu erkennen, wie ahnlich sich die
drei letztgenannten Prinzipien im Kern sind, und betont andererseits die
relevanten Unterschiede zu den beiden anderen Begriindungslinien.

Quasi in einer Umkehrung der Reihenfolge, wie ich die Argumentati-
onsfamilien der politischen Pflicht im Abschn. 2.2 eingefithrt und présen-
tiert habe, beginne ich hier bei Simmons Kritik an assoziativen Ansétzen
(Abschn. 4.1.1). Im Anschluss widme ich mich kurz der natiirlichen Pflicht
(Abschn. 4.1.2), an welcher sich Simmons’ Besonderheitsbestimmung am
besten herausarbeiten lasst. Danach diskutiere ich Simmons’ Kritik an
transaktionalen Begriindungen einer Pflicht zum Rechtsgehorsam: als ers-
tes Dankbarkeit (Abschn. 4.1.3), dann Fairness (Abschn. 4.1.4) und schluss-
endlich Zustimmung (Abschn. 4.1.5). Beim Letzten lege ich den Fokus auf
John Locke, da dieser eine zentrale Stellung in Simmons’ Projekt einnimmt.

4.1.1 Weil wir Biirger*innen sind?
[Associative or communal obligations are] special responsibilities social
practice attaches to membership in some biological or social group, like

the responsibilities of family or friends or neighbors. Most people think
that they have associative obligations just by belonging to groups defined

149

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

by social practice, which is not necessarily a matter of choice or consent,
but that they can lose these obligations if other members of the group do
not extend them the benefits of belonging to the group. (Dworkin 1986,
196).

So umschreibt Ronald Dworkin in seinem Buch Law’s Empire (1986), was
er unter einer assoziativen Pflicht versteht: Unsere soziale Praxis schreibt
gewisse Rollen - z.B. der einer Freundin, eines Freundes oder eines Fa-
milienmitgliedes — bestimmte Verpflichtungen zu. Sie basieren nicht auf
Freiwilligkeit und sind in Dworkins Augen auf gewisse Gegenseitigkeit
angewiesen. Was ihm und anderen Vertreter*innen dieser Ansitze vor-
schwebt, ist keine ,,Blankopflicht®, sondern eine pro tanto, nicht umfassende
und nicht ginzlich inhaltsunabhingige Verpflichtung, den Regeln einer
Gemeinschaft Folge zu leisten (Kramer 2008b, 181). Soweit die bereits in
Abschn. 2.2.5 skizzierte Ausgangslage.

Neben Ronald Dworkin (1986, 2011) und John Horton (1992), die man
der liberalen Tradition zuordnen kann, verteidigen primar kommunitaris-
tische Autor*innen die assoziative Pflicht, welche sich auf die Werke von
Aristoteles, Burke, Hegel oder Wittgenstein berufen (vgl. Simmons 2005a,
111). Fir Simmons (1996, 248-52) gibt es gute Griinde, welche fiir diese
Theoriefamilie sprechen. Fiir ihn teilen sich assoziative Theorien der politi-
schen Pflicht fiinf Behauptungen: Erstens verzichten sie auf Freiwilligkeit
als Voraussetzung (248-49). Sie kénnen als Begriindung dafiir auf den
explizit nicht freiwilligen Charakter real existierender politischer Gemein-
schaften verweisen. Entweder werden wir — im Sinne des ius sanguinis —
Biirger*innen eines Staates, weil unserer Eltern die Staatsbiirgerschaft be-
sitzen, oder — im Sinne des ius soli — weil wir (zufélligerweise) auf dem
Boden eines bestimmten Staates geboren wurden (Spescha, Kerland, und
Bolzli 2010, 316). D.h., es ist dem Zufall der Geburt geschuldet, welcher
politischen Gemeinschaft wir angehdren. Folglich ist das Bild politischer
Gemeinschaften, das voluntaristische Autor*innen zeichnen, alles andere
als ein Abbild der Realitat (Simmons 1996, 248-49). Vertreter*innen asso-
ziativer Theorien gehen aber tiber diese Kritik an der fehlenden ,deskrip-
tiven“ Genauigkeit hinaus und verneinen — mit Verweis auf generelle (ge-
geniiber allen) und spezifische Pflichten (z.B. gegeniiber Freunden), die
ebenfalls nicht freiwilliger Natur sind — Freiwilligkeit als Voraussetzung der
politischen Pflicht (249).

Unsere ,moralischen® Erfahrungen stiitzen zweitens den nonvoluntaris-
tischen Aspekt assoziativer Theorien (249): Fir die meisten besitzt ihr

150

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Keine Begriindung der politischen Pflicht kann tiberzeugen, oder?

politisches Leben keinen freiwilligen Charakter. Wir haben in den meisten
Fillen eine politische Pflicht gegeniiber unserer politischen Gemeinschaft,
weil wir in diese hineingeboren wurden. Demnach widerspricht der Volun-
tarismus unseren geteilten moralischen Erfahrungen, welche eine politische
Pflicht beinhalten. Dadurch schldsse der assoziative Ansatz durch die Auto-
ritdt geteilter moralischer Erfahrungen den philosophischen Anarchismus
von vornherein aus. Ob Simmons’ Rekonstruktion - die angesichts des
restlichen Essays primédr auf Margaret Gilberts (1993, 119-20) oder John
Hortons (1992) Argumentation basiert — zutrifft, ist fiir mich aber fraglich,
da er zwei Argumentationsschritte miteinander vermischt. Nehmen wir
einmal an, unsere moralischen Erfahrungen hinsichtlich des Charakters
der politischen Verpflichtung trafe zu und sie sei nicht freiwilliger Natur.
Stimmen wir fiir den Moment ebenfalls dem Argument zu, bei der po-
litischen handle es sich um eine (wie auch immer geartete) assoziative
Pflicht, erhalten wir ein politisches Sollen, das sich aus unserer ,Rolle”
als Biirger*in einer bestimmten Gemeinschaft ergibt. Damit ist aber weder
der philosophische noch der politische Anarchismus per se widerlegt. Dies
kann erst der nichste argumentative Schritt vollbringen. Denn um den
Anarchismus widerlegen zu konnen, ist es notwendig zu zeigen, dass eine
politische Pflicht nicht nur theoretisch, sondern auch ,faktisch“ moglich ist.
Und selbst wenn dies gelingt, muss dies nicht das Ende der anarchistischen
Herausforderung bedeuten. Dazu miisste man dariiber hinaus zeigen kon-
nen, dass politische Organisation zwingend eine nicht anarchistische Form
annehmen muss.

Die Konsequenz dieser Argumentation ldsst sich anhand des Gruppen-
charakters zeigen. Bei diesem handelt es sich um einen klassischen Ein-
wand gegen assoziative Theorien (vgl. Abschn. 2.2.5). Richard Dagger um-
schreibt das Problem wie folgt:

Tracing political obligation to obligations of membership, especially of
membership in nonvoluntary or noncontractual associations, presents
[... the problem of group character and obligation] because membership
is not confined to groups or associations that are decent, fair, or mor-
ally praiseworthy. Philanthropic groups have members, but so does the
Mafia. All families have members, but some families are so abusive or
dysfunctional that some of their members presumably have no obligation
to abide by family rules. The same is certainly true of political societies.
If the character of a polity is such that some or even many of its ,mem-

151

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

bers® are routinely exploited and oppressed, it is difficult to see how they
are under an obligation to obey its laws. (Dagger 2000, 110).

Eine mdgliche Antwort darauf findet sich in Dworkins (1986, 201) Diffe-
renzierung zwischen blossen und echten Gemeinschaften — wobei einzig
und allein die Mitgliedschaft in letzteren ein genuines politisches Sollen
zu begriinden vermag.!% Fiir Dworkin ist die ,gleichwertige Sorge fiir alle
Mitglieder” die Voraussetzung, um eine Gemeinschaft als eine echte qualifi-
zieren zu kénnen. Ob Dworkin damit richtig liegt, ist an dieser Stelle nicht
relevant. Entscheidend ist das nachfolgende ,anarchistische“ Argument auf
der Basis einer assoziativen politischen Pflicht. Man kann argumentieren,
dass — wenn iiberhaupt - die wenigsten existierenden Gesellschaften die
Voraussetzungen erfiillen, um als eine echte Gemeinschaft zu gelten. Mehr
noch, konnte man weiter ausfithren, einzig weitestgehend herrschaftsfreie
und nicht ausbeuterische - d. h. ,anarchistische® - Gesellschaften hitten
eine Chance darauf, zu einer echten Gemeinschaft zu werden. Somit kann
man auf Basis eines nonvoluntaristischen und assoziativen Verstdndnisses
der politischen Pflicht einen Anarchismus verteidigen. Damit kann Sim-
mons Aussage, Nonvoluntarismus schliesse den philosophischen Anarchis-
mus von vorneherein aus, zum einen nicht @iberzeugen und weist zum
anderen auf sein zu enges Anarchismusverstandnis hin.

Derweil aus der Autoritit gemeinsamer moralischer Erfahrungen keine
automatische Riickweisung des Anarchismus resultiert, so folgt aus deren
Akzeptanz — was Simmons (1996, 250) als dritten Punkt nennt -, dass asso-
ziative Zuginge die Besonderheitsbedingung erfiillen. Allgemeine Pflichten,
die zum Beispiel auf Gerechtigkeits-, Gleichheits- oder Niitzlichkeitsiiberle-
gungen basieren, verletzen diese und konnen in der Folge nicht erkldren,
weshalb wir ein politisches Sollen nur gegeniiber ,unserer” politischen
Gemeinschaft besitzen. Deshalb schliesst Simmons Ansitze auf Basis einer
»natiirlichen Pflicht (vgl. Abschn.2.2.4 sowie Abschn. 4.1.2) ebenfalls aus.
Scheiden voluntaristische sowie ,natiirliche® Ansitze aus, macht dies die

108 An dieser Differenzierung kann man monieren, die Mitgliedschaft in einer Gruppe
verliere durch diese ihren Status als notwendige Voraussetzung fiir ein assoziatives
Sollen (Dagger 2000, 110). Es ist aber plausibel anzunehmen, nicht jede Gruppe
begriinde eine gleichstarke assoziative Pflicht. So kann man argumentieren, ein
Angehoriger der Mafia besitze mitgliedsbasierte Pflichten, diese seien aber — weil
es sich bei der Mafia um eine unmoralische Vereinigung handelt — schwach. Des-
halb iibertrumpfen konkurrierende Pflichten diejenigen gegeniiber der Mafia (fast)
immer. Folgt man dieser Argumentation, dann versteht man Dworkins Differenzie-
rung nicht als eine Dichotomie, sondern als ein Kontinuum.

152

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Keine Begriindung der politischen Pflicht kann tiberzeugen, oder?

assoziative Pflicht mehr und mehr zu einer interessanten Wahl, um ein
politisches Sollen zu begriinden. Denn assoziative Ansitze verstehen die
politische Pflicht als eine spezielle Verbindung zwischen den Biirger*innen
und ihrer politischen Gemeinschaft.

Der vierte Punkt, welcher in Simmons” Augen fiir die assoziativen An-
sdtze spricht, ist die Analogie zur Familie, welche Autor*innen in dieser
Argumentationsfamilie zeichnen (251). Unsere gemeinsamen moralischen
Erfahrungen schliessen gerade solche Pflichten mit ein, die wir gegeniiber
Personen verspiiren, mit denen wir durch eine spezielle, nicht auf Freiwil-
ligkeit basierende Beziehung verbunden sind. Nun scheinen unsere politi-
schen Verpflichtungen einen ahnlichen Charakter zu besitzen:

[Surely], we might say, our experience of our political obligations is
reasonably similar after all to our experience of these familiar nonpolitic-
al, associative obligations. Both arise from social relationships in which
we usually just find ourselves (or into which we grow gradually), both
involve no datable act of commitment, and both involve requirements to
show a special loyalty and concern. (Simmons 1996, 251).

Dieser Punkt ist — wie ich bereits in Abschn.2.2.5 erwdhnt habe - in der
Literatur nicht ohne Gegenstimme geblieben (vgl. Dagger 2000, 107-8) und
selbst einige Autor*innen, die eine assoziative Theorie verteidigen, haben
die Analogie etwas relativiert.'” Trotzdem ist dieser Vergleich zwischen
wichtigen moralischen Praktiken, die sich um freundschaftliche, familidre
oder intime Beziehungen drehen, prima facie tiberzeugend. Die Frage,
welche sich stellt - und welche Vertreter*innen assoziativer Theorien be-
antworten miissen -, ist jene nach dem ,Kerngehalt® der Analogie. Geht
es darum, zu zeigen, dass der Staat im Grunde genommen nichts anderes
als eine grosse (nationale?) Familie ist? Eine solche Sicht bréchte diverse
Schwierigkeiten mit sich: Beispielsweise konnte man versucht sein, damit
einen in der Familie durchaus legitimierbaren elterlichen Paternalismus
aufs Politische zu tibertragen (Dagger 2000, 107-8) oder eine ,Fithrerfigur®
an der Spitze der politischen Gemeinschaft als eine Art ,Vater” oder ,Mut-
ter der Nation zu legitimieren. Oder geht es um eine bestimmte Attitiide,
mit welcher sich Familienmitglieder begegnen (sollen), und die auf politi-

109 Ein Beispiel dafiir ist die oben erwdhnte Differenzierung Ronald Dworkins (1986,
198-201) zwischen blossen und echten Gemeinschaften. Fiir letztere fallt eine emo-
tionale Bindung, welche familidre Banden in meinen Augen nicht nur auszeichnen,
sondern auch ein konstitutives Element dafiir sind, als notwendige Voraussetzung
weg.

153

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

sche Gemeinwesen {ibertragbar ist? Schligt man diesen Weg ein, kann
man sich fragen, inwieweit der Vergleich zwischen Staaten und Familien
angebracht ist oder - wie dies z.B. Richard Dagger (2000, 108) tut -
ob die Analogie ohne eine zwingende emotionale Komponente zu sehr
reduziert wird. Aus emanzipatorisch-anarchistischer Sicht ist diese Position
wiederum interessant und vermag unter Umstinden wichtige Elemente
anarchistischer Ansitze zu begriinden. Zu nennen ist etwa die Idee, eine
»~Kommune“ konne durchaus eine gewisse Form Autoritit besitzen (vgl.
Abschn. 2.3.2). Bringt - um Dworkins Worte zu verwenden - die Kommu-
ne ihren Mitgliedern eine gleichwertige Sorge entgegen und beférdert sie
die Wiirde aller ihrer Mitglieder, dann scheint mir dies ein guter Grund
zu sein, ihr eine gewisse (noch genauer zu bestimmende) Autoritdt zuzu-
gestehen. Wie sich weiter unten zeigt, ergibt sich daraus eine erhebliche
Schwierigkeit fiir Simmons’ Anarchismus- und Autorititskonzeption.

Den fiinften und letzten Punkt, welcher Simmons (1996, 252) nennt, ist
die normative Macht der lokalen Praxis. Diese Position umfasst laut Sim-
mons’ Rekonstruktion eine starke und eine weniger starke Variante. Gemass
der starken kann die lokale Praxis unabhingig moralische Verpflichtungen
generieren, die nicht tiber externe moralische Prinzipien legitimiert werden
missen.'” Die ,Macht der lokalen Praxis® kann man ebenfalls weniger
radikal verstehen. Fiir die zweite Interpretationsvariante spezifiziert die
lokale Praxis den spezifischen Pflichtumfang bzw. -inhalt. Gemeinsam ist
beiden Positionen gemiss Simmons ihr starkes Partikularitdtsverstandnis.
Das assoziative politische Sollen ist nicht nur gegeniiber einer spezifischen
Gemeinschaft geschuldet (dem ,eigenen Land®), sondern ist ebenfalls par-
tikular im Sinne einer grossen Bandbreite, zu was wir je nach Ort und
Gemeinschaft effektiv verpflichtet werden kénnen.

Mit den fiinf genannten Thesen — Nonvoluntarismus, Autoritdt geteil-
ter moralischer Erfahrungen, Partikularitit, Analogie zwischen Staat und
Familie, normativer Macht lokaler Praxis - umschreibt Simmons einen
~argumentativen Raum® (252), welchen sich mitgliedsbasierte Ansdtze der
politischen Pflicht teilen. Die so umrissene Theoriefamilie ldsst aber eine
grosse Bandbreite von Ausformulierungen zu. Dies motiviert Simmons

110 Ich denke nicht, dass Simmons assoziativen Autor*innen, welche die Macht lokaler
Praktiken (mehr oder weniger) auf dieser Weise auffassen, einen zwingenden Rela-
tivismus unterstellen mochte. Zumindest ldsst seine Aussage an dieser Stelle die
Maglichkeit nicht assoziativer, extern begriindeter Pflichten offen.

154

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Keine Begriindung der politischen Pflicht kann tiberzeugen, oder?

dazu, auf drei Argumentationslinen zu fokussieren, die seiner Ansicht nach
den grossten Einfluss auf die aktuelle Diskussion hatten (253):

1. Konzeptionelle oder analytische Mitgliedschaft
2. Nonvoluntaristische Vertragstheorie
3. Kommunitaristische Theorie

In ihrem Essay ,Group Membership and Political Obligation® (1993)
umschreibt Margaret Gilbert ihren Ansatz als ein ,analytisches Mitglied-
schaftsargument’, andere Autor*innen wie etwa Carole Pateman (1985)
sprechen dagegen von einem ,konzeptionellen Argument® Sieht man {iber
diese semantische Differenz hinweg, dann versucht diese Argumentationsli-
ne gemiss Simmons (1996, 253-54) das Problem der politischen Pflicht auf-
zuldsen, indem sie auf die Bedeutungsverbindungen zwischen Konzepten
wie Regierung, Staat, Autoritdt sowie Biirger*in mit jenem der politischen
Pflicht hinweisen. Eine solche zu besitzen ist Teil davon, was es bedeutet,
einer politischen Gemeinschaft anzugehdren, und Gehorsam beanspruchen
zu konnen ist das, was es bedeutet, eine politische Autoritat zu sein. Fiir
Simmons ist offensichtlich, dass das konzeptionelle Argument nicht erfolg-
reich sein kann: Selbst wenn die Pflicht fiir Biirger*innen das Konzept
»Mitglied einer politischen Gemeinschaft bedingt ist, bleibt die Frage rele-
vant, was uns zu Mitgliedern macht. Die Frage nach der Begriindung der
Mitgliedschaftspflicht bleibt damit auch dann bestehen, wenn wir auf die
konzeptionelle Verbindung zwischen den Konzepten hinweisen. Die kon-
zeptionelle Verbindung ist fiir sich allein genommen keine Begriindung.
Nachdem Simmons den Ansatz der konzeptionellen oder analytischen
Mitgliedschaft (zu Recht) zuriickweist, wendet er sich der nonvoluntaristi-
schen Vertragstheorie zu. Der klarste Ausdruck dieser Theorie findet sich
fiir Simmons in Margaret Gilberts (1993) bereits erwahntem Essay. Darin
argumentiert sie, bestimmte gemeinsame Aktivititen beruhten auf einem
gegenseitigen Bekenntnis. Dieses stellt fiir Gilbert ein elementares soziales
Konzept dar. Dessen Funktion besteht darin, zwischen Personen durch eine
Reihe von Pflichten und Anspriichen eine spezielle Bindung zu kreieren
(124). Wie konnen wir uns durch gemeinsame Aktivititen bindend zu
etwas bekennen? Unter der Voraussetzung des Allgemeinwissens driicken
wir durch verschiedenste Handlungen unsere Bereitschaft aus, uns zu ver-
pflichten. Was wir tun, kann entweder expliziter (123)! oder diffuser Natur

111 Gilbert (1993, 123) nennt als Beispiele dafiir Falle, in denen sich eine Person gegen-
iiber einer anderen dazu verpflichtet, sie beim Spazieren zu begleiten. In diesem

155

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritit?

sein (125). Folglich ist es nicht in jedem Fall mdglich, einen Zeitpunkt
zu bestimmen, auf den das gegenseitige Bekenntnis zuriickgeht. Dessen
Ursprung kann zum Beispiel — wie es Gilbert ausdriickt - eine stillschwei-
gende Ubereinkunft sein, die sich durch die wiederholte Ausfithrung mani-
festiert (124).12 Das gegenseitige Bekenntnis muss zudem nicht freiwillig
erfolgen. Zwang schliesst fiir Gilbert eine Verpflichtung nicht von vornhe-
rein aus (129-30).3 Spricht jemand von ,meinem Land“ oder ,meiner
Regierung’, dann ist dies als Ausdruck eines gegenseitigen Bekenntnisses
gegeniiber ,seinem“ Staat zu werten (127). Aus diesem gefiihlten Sollen
folgt demnach - da es sich um ein gegenseitiges Bekenntnis handelt -
eine ,tatsichliche® politische Pflicht. Was Gilbert demnach vertritt, ist eine
tatsichliche Vertragstheorie (actual contract theory) des politischen Sollens
(129).

Fir Simmons (1996) zeigen sich drei Verwechslungen, welche Gilberts
Argumentation iiberschatten:

1. Die Verwechslung gefiihlter mit genuinen Pflichten.

2. Die Verwechslung politischer Duldung mit positiven, Pflicht generieren-
den Handlungen oder Beziehungen.

3. Die Verwechslung gerechtfertigter Erwartungen mit Anspriichen.

Die Problematik des ersten Punktes beschreibt Simmons iiberzeugend
(256-57). Das Gefiihl, gegeniiber jemandem oder etwas verpflichtet zu
sein, kann sich durch Verwirrung, Unterdriickung oder Achtlosigkeit ein-
stellen. Diese Tatsache unseres moralischen Lebens macht es unglaubwiir-
dig, eine so weitreichende und einschneidende Verpflichtung wie die po-
litische auf unsere unreflektierten Gefiihle zuriickfithren zu wollen. Die

Kontext sagt man oftmals etwas wie ,ich begleite dich® o. 4., was von allen Beteilig-
ten als bindendes Bekenntnis interpretiert wird.

112 Als Beispiel dafiir nennt Gilbert (1993, 124) zwei Personen, die nach einer wissen-
schaftlichen Veranstaltung noch etwas miteinander plaudern und sich dann dazu
entscheiden, zusammen einen Kaffee trinken zu gehen. Diese Szene wiederholt sich
einige Male im Anschluss an andere Veranstaltungen. Mit der Zeit erwachst daraus
die gemeinsame Aktivitdt, nach den Treffen jeweils gemeinsam einen Kaffee zu
trinken. Nach einer wissenschaftlichen Veranstaltung kommt nun einer der beiden
Personen etwas dazwischen. In diesem Fall hat sie die andere Person nicht nur
dariiber zu informieren, sondern auch darum zu bitten, vom iiblichen gemeinsamen
Kaffee dieses Mal entbunden zu werden.

113 Wird man zu einem gegenseitigen Bekenntnis gezwungen, kann daraus aber ein gu-
ter Grund erwachsen, seinen Pflichten nicht nachzukommen und diese zu brechen
(Gilbert 1993, 130).

156

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Keine Begriindung der politischen Pflicht kann tiberzeugen, oder?

zweite Verwechslung iiberschitzt fiir Simmons die moralische Konsequenz
davon, sich in etwas zu filigen (257). Flige ich mich zum Zeitpunkt t; den
politischen Spielregeln, die mir politische Institutionen aufzwingen, folgt
daraus nicht direkt eine Pflicht, dies zum Zeitpunkt t, ebenfalls zu tun.
Dazu benétigt es — darin gehe ich mit Simmons einig - mehr.™ So, wie
Simmons die dritte Verwechslung umschreibt (257-58), zielt er auf eine
scharfe Differenzierung zwischen einem ,freundschaftlichen® oder person-
lichen Kontext mit einem eher ,anonymen® oder unpersonlichen Kontext
ab. Treffen sich ein paar Freunde seit geraumer Zeit jeden zweiten Freitag
fiir einen Spieleabend, dann ergibt sich eine stillschweigende Ubereinkuntft
daraus, welche als geteilte Verpflichtung zu diesem gemeinsamen Abend in-
terpretiert werden kann. Was diesen Fall auszeichnet, ist der mehr oder we-
niger bestdndige direkte personliche Kontakt zwischen den Freunden. Fehlt
dieser, implizieren gerechtfertigte Erwartungen keinerlei Pflichten. Daraus
ergibt sich fiir Simmons die grosste Schwiéche der nonvoluntaristischen
Vertragstheorie: Die Beziehung zwischen Biirger*innen in den heutigen
Territorialstaaten sind weitaus unpersonlicher als jene, die man zwischen
Bekannten und Freunden sowie in der Familie wiederfindet.

For while residents of typical political communities may |[...] be com-
mitted to various things—to obeying the law, to staying out of legal
trouble, to doing what they think is independently right, and so on—they
have not normally committed themselves to one another—they have not
tacitly agreed together on anything—in a way that would ground for
them political obligations. Gilbert (with other nonvoluntarist contract

114 Fur Simmons handelt es sich bei diesem Mehr (im politischen Kontext) um Zu-
stimmung (vgl. Abschn. 4.1.5). Fiir mich hat sowohl Gilberts als auch Dworkins
Position, dass gewisse Verpflichtungen aus unseren Handlungen erwachsen kénnen,
aber trotzdem iiberzeugende Elemente, deckt sich diese Feststellung doch mit unse-
rer moralischen Praxis. Ob daraus eine genuine Verpflichtung entsteht, ergibt sich
aus dem Kontext. Zwang — kontra Gilbert - ist dabei ein starkes Indiz, dass in einer
Situation eben gerade keine echte Pflicht kreiert wurde. Ein erzwungenes gegenseiti-
ges Bekenntnis ist fiir jene Partei, die dazu gezwungen wurde, nicht bindend, wenn
sie sich diesem nicht ohne tibermassigen Aufwand entziehen konnte. Kann ich dem
gegenseitigen Bekenntnis dagegen leicht entgehen, schiire ich - distanziere ich mich
nicht - Erwartungen, die im Laufe der Zeit mich bindende Wirkung entfalten.
Fiige ich mich in einer bestimmten Situation in die bestehenden Strukturen, kann
dies — anders gesagt - eine mich bindende Wirkung entfalten. (Ich bezweifle aber
stark, dass der Kontext in den Gesellschaften, in denen wir leben, jemals zu einer
politischen Pflicht fithren kann. Der Aufwand, sich zu distanzieren, ist schlicht und
ergreifend zu gross.)

157

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

theorists) needs the latter, stronger notion of citizens’ commitments to
explain citizens” obligations. But the facts of actual political life permit
her, if anything, only the weaker notion of citizens’ commitments, which
explains obligations not at all. (Simmons 1996, 258-59).

Als moglichen Einwand auf diesen Punkt verweist Simmons auf Ronald
Dworkin. Dessen zwar nicht kontraktualistisches Argument koénnte Sim-
mons’ Kritik unter Umstdnden abschwiéchen (259). Im Zusammenhang
mit Dworkins (1986, 201) bereits mehrfach erwahnter Unterscheidung zwi-
schen blossen und echten Gemeinschaften spricht er davon, eine intime
emotionale Bindung zwischen den Biirger*innen sei keine Voraussetzung
fiir eine assoziative politische Pflicht. Die notwendige Attitiide, damit aus
einer blossen eine echte Gemeinschaft wird, ist fiir Dworkin nicht psy-
chologischer, sondern interpretativer Natur.!’> Interessanterweise scheinen
Dworkin aber Zweifel an der eigenen Position zu befallen. Denn, so gibt
er zu bedenken, eine Gemeinschaft konne ohne eine gefithlsmissige Ver-
bindung zwischen ihren Mitgliedern die interpretativen Voraussetzungen
schwerlich erfiillen. Die Nahe und Sorge fiir ein so verstandenes politisches
Sollen findet man hochstens in kleinrdumigen Gruppen und nicht in den
weitaus grosseren und heterogenen Territorialstaaten, in welchen wir heute
leben.

Simmons (1996, 260) interpretiert dies als Dworkins Eingestindnis,
eine assoziative politische Pflicht jemals anzutreffen, sei - wenn auch
theoretisch moglich — unwahrscheinlich. Selbst wenn die beste Interpreta-
tion unserer sozialen Praktiken unsere Gesellschaft als Prinzipiengemein-
schaft!® identifiziert, lauft Dworkins Theorie Gefahr, die lokalen assoziati-
ven Pflichten iiberfliissig zu machen. Dies ergibt sich gemdss Simmons

115 In einer echten Gemeinschaft verstehen die Mitglieder ihre assoziativen Pflichten
als partikular, auf die anderen Gruppenmitglieder bezogen, aus einer allgemeinen
Verpflichtung entspringend, das Wohlergehen anderer Mitglieder grundsitzlich zu
beriicksichtigen, und als gleichwertige Sorge fiir alle Mitglieder ausdriickend. Ob
diese Attitiide vorliegt oder nicht, muss man durch einen interpretativen Prozess
feststellen. (vgl. Dworkin 1986, 198-201).

116 Dworkin (1986, 211) versteht unter einer Prinzipiengemeinschaft eine politische Ge-
meinschaft, deren Mitglieder akzeptieren, dass sie durch gemeinsame Prinzipien
und nicht bloss durch Regeln regiert werden, die durch einen politischen Kompro-
miss geschaffen wurden. Politik ist in einer solchen Gemeinschaft der Ort, an dem
dariiber diskutiert wird, welche Prinzipien die Gemeinschaft als System iiberneh-
men soll, welches Verstindnis von Gerechtigkeit, Fairness und Rechtsstaatlichkeit
zu vertreten ist. Die Mitglieder dieser Art von Gemeinschaft akzeptieren, dass sich
ihre politische Rechte und Pflichten nicht auf bestimmte Entscheidungen ihrer

158

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Keine Begriindung der politischen Pflicht kann tiberzeugen, oder?

daraus, auf ,externe® - d.h. sich nicht aus der lokalen Praxis ergebende -
Prinzipien (z. B. Gerechtigkeit) zu rekurrieren.

Man kann Dworkins Aussagen aber anders interpretieren. Was er damit
meint, ohne die emotionale Verbundenheit der Biirger*innen sei eine echte
Gemeinschaft kaum denkbar, verstehe ich als seine Deutung fiir den aktu-
ellen, nicht idealen Anwendungsfall."”” Unter idealen Bedingungen identifi-
zierten alle Mitglieder echter politischer Vereinigungen jene notwendigen
Einstellungen, welche die individuelle Wiirde aller am besten beférdern,
durch einen bewussten interpretativen Prozess. Ein Gefiihl der Verbunden-
heit mag zwar in der Konsequenz zu denselben Konsequenzen fiihren, ist
aber keine notwendige Voraussetzung mehr. ,So weit, so gut®, mag man
an dieser Stelle antworten, dies 10st aber noch nicht Simmons’ Kritik auf.
Um dieser begegnen zu kénnen, muss man zeigen konnen, dass sich unter
nicht idealen Begebenheiten die notwendigen Attitiiden - und auf diese,
das ist der Kern meiner Argumentation an dieser Stelle, kommt es an -
ebenfalls herausbilden konnen. Diese miissen nicht zwingend emotional
begriindet sein. Es ist auch ein interpretativer Prozess denkbar. Man kann
zum Beispiel auf die Hilfsbereitschaft vieler Menschen verweisen oder auf
die diversen Aktivist*innen, die sich um gerechtere und wiirdevollere ge-
sellschaftliche Strukturen bemiihen. Wollen wir ihnen nicht unterstellen,
kopflos auf ihr Herz zu horen, miissen wir davon ausgehen, dass sie
rationale Griinde fiir jhr Handeln haben. Dies ist aber nicht besonders
zielfithrend, zeigen doch die meisten primér in kleinrdumigen Einheiten
wie ,ihrem“ Dorf, ,ihrem“ Quartier oder in ihrer Nachbarschaft die, die
individuelle Wiirde aller befordernde Attitiide.

Der Ausweg ist, Simmons’ Konklusion teilweise zu akzeptieren. Unter
dem jetzigen Status quo kann eine assoziative politische Pflicht in Dwor-
kins Sinn gegeniiber keinem grossraumigen Territorialstaat bestehen. Doch
muss man zwingend versuchen, eine ,konservative“ Position einzunehmen,
wenn man einen mitgliederbasierten Ansatz vertreten mochte? Die Ant-
wort auf diese Frage lautet ,Nein® Dies trifft insbesondere auf Simmons

politischen Institutionen beschrinken, sondern ganz allgemein von dem Schema
der Prinzipien abhédngen, die diese Entscheidungen voraussetzen und unterstiitzen.

117 Ist meine Deutung korrekt, dann ist eine erste Frage, wie wir unsere gesellschaftli-
chen Strukturen gestalten miissten, damit diese emotionalen Bindungen entstehen
konnten. Eine zweite dreht sich darum, wie wir uns an den idealen Zustand anna-
hern kénnen (womit die emotionalen Bindungen nicht mehr notwendig wire).
Unter diesen Vorzeichen konnte man Dworkins (2011, Kap. 18) Uberlegungen zu
einer partnerschaftlichen Demokratie lesen.

159

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

und seine Position zu."® Selbst nicht ideale Aspekte einer Theorie konnen
(und sollen) dem Status quo seine Legitimitat absprechen. Somit kann ich
auf Simmons’ Kritik nachfolgendes antworten: Erstens gibt es — selbst wenn
sechtere” politische Gemeinschaften sich fundamental von dem unterschei-
den, was wir heute gewohnt sind — weder einen Grund anzunehmen, diese
seien unmoglich, noch einen, zu vermuten, echtere konnten gegen beste-
hende Gemeinschaften keine Autoritét erlangen. Zweitens, und dies richtet
sich eher gegen Dworkin, miissen diese nicht ideal sein. Viel eher sind diese
noch zu entstehenden Gesellschaften — ganz im Sinne der Anarchist*in-
nen - ein fortlaufender Prozess. Was ein Leben ,wurdevoll“ macht, ist stets
aufs Neue zu interpretieren, sonst droht die Wiirdevorstellung einer das
wiirdevolle Leben der nachsten Generation zu verunmdglichen.!® Drittens
stellt sich fiir mich die Frage, ob grossraumige politische Gemeinschaften,
wie sie sich zum Beispiel Dworkin vorstellt, oder ,anarchistische® (gegebe-
nenfalls foderal verfasste) Kommunen unmoglich sind. Denn dies miissten
sie sein, sollten Simmons’ Einwinde zutreffen. Diese Uberlegungen lassen
Simmons’ Position nicht nur in einem konservativen Licht erscheinen, es
ist auch ein Indiz fiur die ,Blutarmut® von Simmons Anarchismus, der
kaum eine Wirkung gegen den Status quo zu erwirken vermag (mehr dazu
in Abschn. 4.4.2).

Bevor wir uns den Theorien der natiirlichen Pflicht zuwenden, gilt es
nun noch, auf die dritte Argumentationsline innerhalb der assoziativen
Theorien und Simmons’ Einschitzung davon einzugehen. Fir Simmons
verteidigen die kommunitaristischen Autor*innen mindestens eine oder
beide der folgenden Thesen: die Identitdts- und die normative Unabhingig-
keitsthese.

118 Simmons verwirft die ,konservative Position in Bezug auf Zustimmung. Er argu-
mentiert in seinem Essay ,Consent Theory for Libertarians®, weder Libertdre noch
andere Vertreter*innen von zustimmungsbasierten Theorien sollten sich von der
Tatsache beunruhigen lassen, dass die meisten Biirger*innen ,ihrem“ Staat nicht
zugestimmt haben (Simmons 2005b, 344). Die Absenz legitimer Staaten nach den
Standards der Zustimmungstheorie, so Simmons weiter, spricht ebenso wenig gegen
diese Standards, wie aktuelle ausgepragte Ungleichheiten gegen liberal-egalitire
Gerechtigkeitsprinzipien sprechen.

119 Diese Gefahr zeigt sich zum Beispiel in der aktuellen Rechtsprechung zur ,Men-
schenwiirde® Nach dem Zweiten Weltkrieg wurde das Prinzip in vielen Staaten als
Antwort auf den Nationalsozialismus zu einem essenziellen verfassungsrechtlichen
Element. In einigen Urteilen hat dieses einen restriktiven Charakter erhalten und
schrankt ein, was eine Person mit sich selbst machen darf (Schaber 2012, 36-37).

160

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Keine Begriindung der politischen Pflicht kann tiberzeugen, oder?

Gemiss erster sind einige (oder alle) unserer Verpflichtungen gerechtfer-
tigt, da deren Verneinung darauf hinausliefe, unsere Identitit als (teilweise)
soziale Wesen zu verneinen (Simmons 1996, 261). Daraus ergeben sich nun
aber einige Ungereimtheiten. Beispielsweise diirfte eine Person, die sich fiir
Napoleon hilt, nicht jhre Verpflichtung ablehnen, die franzdsische Armee
zu fiihren; was aber nicht zeigt, dass diese Person eine genuine Fiihrungs-
pflicht besitzt (262-63). Selbst wenn die subjektive und ,,objektive“ Identitat
zusammenfallen, ergeben sich daraus nicht zwingend moralische Verpflich-
tungen (263). Entstiinden solche trotzdem, miissen diese aber externen mo-
ralischen Grundsitzen geniigen (263).12° Aber nur wenn lokale Praktiken
selbststindig, d.h. ohne externe Riickgriffe, moralische Pflichten generie-
ren konnen, macht die Identititsthese Sinn. Trifft Simmons’ Einschétzung
zu, erscheint der Verweis auf Identitdt tiberfliissig und irrefithrend, da -
salopp gesagt — die lokale Praxis die gesamte argumentative Arbeit erledigt
(263).

Fir Simmons gibt es kein iiberzeugendes Argument dafiir anzunehmen,
die politische Pflicht erwachse aus der unabhingigen bindenden Kraft
lokaler sozialer Praktiken (264). Daraus folgert er, es sei plausibel, unser
Pflichtgefiihl gegenitiber dem Land unserer Geburt oder jenem, in dem wir
unseren Wohnsitz haben, als eine Art falsches Bewusstsein zu verwerfen.
Wenn Simmons damit richtig liegt, dann verbleibt lediglich die normative
Unabhingigkeitsthese. Wenig iiberraschend identifiziert er gute Griinde,
um sie abzulehnen. Zentral ist die Tatsache, dass regionale soziale Praxen
moralisch fehlerhaft sein konnen, weshalb eine theoretische Disposition
zum Universalismus als essenzieller Bestandteil moralischer Urteile besteht
(266).

Dem empirischen Teil von Simmons’ Aussage kann man problemlos
zustimmen. Es lassen sich leicht Beispiele moralisch verwerflicher (z.B.
weibliche Genitalverstimmelung'?) oder fragwiirdiger Praktiken (z.B.
Lohndiskriminierungen aufgrund des Geschlechts!'??) finden. Doch daraus

120 Ein Mitglied der Gestapo hat etwa keine moralische Pflicht zur Folter, weil er aus
dieser Rolle seine Identitit konstruiert (Simmons 1996, 263).

121 Weibliche Genitalverstiimmelung wird hauptsachlich in afrikanischen Staaten prak-
tiziert und ist insbesondere in Dschibuti, Agypten, Guinea, Mali, Sierra Leone,
Somalia und im Norden des Sudan verbreitet (UNICEF 2014, 29; WHO 2008, 84-
89).

122 1In der Schweiz beziffert das Bundesamt fiir Statistik (2022) die Differenz zwischen
Frauen und Ménnern im privaten Sektor fiir das Jahr 2020 beispielsweise auf 19,5 %.
Dabei sind 45,3 % der Unterschiede statistisch nicht erklarbar.

161

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

faktisch auf einen zwingenden Universalismus zu schliessen, ist eine vor-
schnelle Generalisierung. Zundchst kann man Universalismus als eine loka-
le, dem Liberalismus entspringende Praxis auffassen,'?* und der Versuch,
ihn auf den Rest der Welt zu tibertragen, als (moralischen) Imperialismus
deuten. Daraus wiederum einen moralischen Relativismus abzuleiten, wére
aber ebenfalls nicht {iberzeugend, weil uns dies die Moglichkeit kostete,
externe Kritik zu dussern.!** Die Frage, ob die westliche Interpretation von
moralischen Prinzipien anderen {iberlegen ist oder nicht, ist dagegen eine
berechtigte Frage, die sich nicht einfach mit einem Verweis auf vermeintli-
che moralische fehlerhafte Aspekte anderer lokaler Praktiken beantworten
lasst. Es gibt gute Griinde anzunehmen, dass die westlichen Standards
potenziell falsch sind. In diesem Licht gesehen, konnen wir nicht von vorn-
herein die in der westlichen Tradition stehenden Prinzipien als gegeben
ansehen. Einen moralischen Relativismus ablehnend ist die zentrale Frage
demnach anders zu stellen: Sie lautet nicht, ob Praxis X dem Prinzip Y
gerecht wird, sondern ob X die beste Interpretation von Yist.

Diese Verschiebung mag man auf den ersten Blick als rein semantischer
Natur abtun. Sie legt aber den Fokus fiir die Diskussionen tiber X anders.
Ein kurzes Beispiel verdeutlich die Relevanz: Nehmen wir die Frage, ob es
gerechtfertigt ist, dass Frauen aufgrund ihres (sozialen) Geschlechtes weni-
ger verdienen. Gemiss einem ,harten® Universalismus verweist man aufs
Prinzip der Gleichheit aller Menschen und fragt sich, ob die bezahlten L6h-
ne diesem gerecht werden. Ein ,leichter®, interpretativer Universalismus
verweist zundchst auf das gleiche Prinzip, fragt dann aber zunichst, was
die ,Gleichheit aller Menschen® im lokalen Kontext bedeutet bzw. bedeuten
soll. Dadurch wird unsere Lebenswelt ein fester Bestandteil der Argumenta-
tion; ein Aspekt, den man - plakativ gesagt — mit ,Die Diskussion auf den
Boden der sozialen Tatsachen zuriickholen® tiberschreiten kénnte. Er beugt
zudem dem moralischen Imperialismus vor. Kritisiere ich als Mitglied von
Gesellschaft A, in der Lohngleichheit zwischen den Geschlechtern herrscht,
die ungleichen Lohne in Gemeinschaft B, dann reicht es nicht aus, lediglich
auf die in A giiltige Interpretation des Gleichheitsprinzips zuriickzugreifen.

123 Die Menschenrechte im Sinne der Allgemeinen Erkldrung der Menschenrechte oder
der Europdische Menschenrechtskonvention wiren danach lediglich eine westliche
Rechtspraxis, die man nicht direkt auf andere Kulturen iibertragen kénnte.

124 Ohne universelle (oder min. fiir alle Menschen geltenden) moralische Prinzipien,
hétte man z. B. als Européerin keine Grundlage, einem Somalier zu erklaren, weib-
liche Genitalverstimmelung sei verwerflich und zu bestrafen. Dieser konnte argu-
mentieren, in seiner Kultur sei dies nicht der Fall.

162

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Keine Begriindung der politischen Pflicht kann tiberzeugen, oder?

Ich muss mich ebenso mit der in B vorherrschenden Deutung auseinander-
setzen, um sagen zu konnen, weshalb (und in welchen Aspekten) jene in A
jener in B iiberlegen ist.

Dies hat Auswirkungen auf Simmons zweites Argument gegen die nor-
mative Unabhangigkeitsthese. Fiir ihn spricht der Fakt, dass lokale Prak-
tiken durch externe moralische Prinzipien begrenzt sind, hochstens fiir
schwache lokal begriindete Pflichten, die universalen Prinzipien der Ge-
rechtigkeit, des Respekts gegeniiber Menschen usw. stets unterlegen sind
(268-69). Akzeptiert man aber den leichten Universalismus interpretativer
Pragung, trennt Simmons, was eigentlich zusammengehort: Genuine lokal
begriindete Pflichten sind Auspragungen universeller Prinzipien und sind
nicht ohne Rickgriff auf diese zu verstehen und zu verteidigen.'?> (Wie
sehr man die so verstandene normative Kraft lokaler Praktiken noch als
»unabhingig® bezeichnen kann, ist eine Frage, die an anderer Stelle zu
beantworten ist.)

Nichtsdestotrotz kann fiir Simmons die politische Pflicht nicht assozia-
tiven Ursprungs sein, egal ob man die normative Unabhidngigkeitsthese
verteidigen kann oder nicht (271): Erstens ist der Kontrast zwischen den
eher unbestimmten und vagen assoziativen Pflichten und unserer geteil-
ten Erfahrung des eher prézisen und relativ klar umrissenen politischen
Sollens zu gross; was fraglich macht, ob assoziative Ansitze erfolgreich
sein konnen. Zweitens fehlt fiir ihn eine Verbindung zwischen unserem
Gemeinschaftsgefiihl und der politischen Pflicht.

My conclusion [...] is that political obligation is not a form of associative
obligation. The conceptual argument, the nonvoluntarist contract theory,
and the communitarian theory have all failed to establish the associative
character of political obligation. Further, even if some account of asso-
ciative obligation succeeded in defending the normative independence
of some local practices and institutions, this account could not show
our political obligations to belong to the class of associative obligations
(Simmons 1996, 272).

Wie meine Einwédnde in diesem Abschnitt zeigten, komme ich zu einer
anderen Konklusion als Simmons. Derweil ich mit ihm einig hinsichtlich

125 Man kann zwar in diesem Kontext von ,Begrenzung® sprechen. Es ist aber fraglich,
ob Simmons diese Art im Sinn hat. So spricht er davon, dass die normative Kraft der
lokalen Praxis von einer tieferen Ordnung als jene der externen Prinzipien sei (vgl.
Simmons 1996, 268-69). Mein hier kurz skizzierter Zusammenhang ist aber gerade
nicht hierarchisch, sondern vielmehr pluralistisch.

163

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

seiner skeptischen Haltung gegeniiber dem konservativen Projekt gehe,
eine politische Pflicht gegeniiber (einigen oder allen) bestehenden Staaten
zu begriinden, ist fiir mich ein assoziatives politisches Sollen theoretisch
moglich.

Nach der Auseinandersetzung mit Simmons’ Kritik an assoziativen An-
sitzen ldsst sich zundchst umreissen, was Autoritt fiir ihn nicht ist: Um
eine Autoritdt zu sein, miissen Institutionen von ihren Biirger*innen mehr
als lediglich geduldet sein und es reicht nicht aus, auf ein irgendwie gear-
tetes Zugehorigkeitsgefiihl zu verweisen. Unsere Identitét als Schweizerin,
Deutscher, Franzosin usw. ist ebenfalls nicht relevant, um die Frage beant-
worten zu konnen, ob die Schweiz, Deutschland, Frankreich usw. de jure
Autoritéten sind oder nicht. Damit verwirft Simmons diverse nonvolunta-
ristische Griinde. Es konnte aber noch immer sein, dass wir eine politische
Pflicht gua Menschsein besitzen.

4.1.2 Eine Frage der Gerechtigkeit?

Mit der Idee, die politische entspringe einer natiirlichen Pflicht, verbleibt
eine nonvoluntaristische Mdglichkeit. Denn wir kénnten eine Verpflich-
tung qua Menschsein besitzen, gerechte Institutionen zu unterstiitzen und
deren Autoritat anzuerkennen (vgl. Abschn. 2.2.4). Beispielsweise stellt sich
Immanuel Kant auf den Standpunkt, wir besdssen eine Pflicht zur biirgerli-
chen Verfassung (MS, AA VI:264). Kant folgend kann man argumentieren,
anerkenne eine Person die Autoritat gerechtigkeitsférdernder Institutionen,
in deren Gebiet sie lebt, nicht an, mache sie sich zu einer ungerechten
Gefahr fiir ihre Mitmenschen (Simmons 2013, 329).

Einer der bekanntesten Vertreter des Ansatzes der natiirlichen Pflicht ist
John Rawls. Argumentierte er in einer fritheren Phase noch fiir Fairness
als Grundlage der politischen Pflicht (siehe Rawls 1964), tritt seit A Theo-
ry of Justice (1999, urspriinglich 1971 erschienen) die natiirliche Pflicht
an ihre Stelle. Wie in Abschn.2.2.4 erkldrt, unterscheidet Rawls zwischen
Verpflichtungen (obligations), die eine Handlung unsererseits erfordern,
und Pflichten (duties), die man ohne eigenes Zutun besitzen kann. Da die
meisten Biirger*innen nicht auf eine sie bindende Weise gehandelt haben,
besitzen sie folglich keine politische Verpflichtung (Rawls 1999, 296). Wir
haben aber eine natiirliche Pflicht, gerechte Institutionen zu unterstiitzen,
die unabhéngig von unseren freiwilligen Handlungen besteht (294).

164

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Keine Begriindung der politischen Pflicht kann tiberzeugen, oder?

Neben Rawls haben noch weitere Autor*innen den Ansatz der natiirli-
chen Pflicht vertreten (z.B. Christiano 2008; Stilz 2009; Waldron 1999;
Wellman 2005). Fir Simmons (2005a, 122-24) teilen sich diese Ansitze
gewisse argumentative Grundmuster. Zundchst argumentieren die Vertre-
ter*innen der natiirlichen Pflicht, eine Regierung, ein Staat respektive poli-
tische Institutionen seien — aus unterschiedlichen Griinden - fiir Menschen
notwendig. Auf die Notwendigkeitsbehauptung folgt die Aussage, dass wir
natiirliche Pflichten haben. Worin diese bestehen, unterscheidet sich von
Autor*in zu Autor*in. Es kann eine Pflicht sein, das Gute in der Welt zu
maximieren, die Gerechtigkeit zu fordern oder denen in Not beizustehen.
Daraus folgt eine natiirliche Pflicht, falls noch kein Staat existiert, den
Naturzustand zu verlassen und politische Strukturen zu schaffen oder, exis-
tiert bereits ein Staat, diesen zu unterstiitzen und dessen Anweisungen zu
folgen. Die Idee dahinter ist, dass ohne zwangsbewehrte Gesetze und einen
Staat, Streitfragen und Konfliktfélle nicht gelost werden konnen, weshalb
eine standige Gefahr von Krieg und Chaos bestiinde.!? Um diese Unsi-
cherheiten zu vermeiden, damit individuelle Grundrechte nicht verletzt
werden bzw. damit wir genuine Rechte erhalten und um fehlbares Verhal-
ten ahnden zu konnen, brauchen die Menschen Staaten. Da wir lediglich
unter diesen Voraussetzungen unseren natiirlichen Pflichten nachkommen
konnen, besitzen wir eine natiirliche Pflicht, (gerechte) Institutionen zu
unterstiitzen. Und diese unterstiitzen wir, indem wir die Gesetze besagter
Institutionen befolgen.

Simmons Grundschema erlaubt uns zu identifizieren, wie man die An-
sitze der natiirlichen Pflicht kritisieren kann. Zunichst lasst sich die Not-
wendigkeitsbehauptung infrage stellen. Dient der Riickgrift auf die natiirli-
che Pflicht dazu, das konservative Ziel zu erreichen, den Status quo zu
verteidigen, konnen wir einwenden, der Staat im modernen Sinne sei histo-
risch gesehen eine junge Erscheinung (vgl. Abschn.2.1.1). Zudem sei die
Annahme, zuvor sei man der Notwendigkeitsbehauptung (mehrheitlich)
nicht nachgekommen, allzu abschitzig gegentiber fritheren Gesellschaften
und Kulturen. Ist die Kernidee hinter der Notwendigkeit zum Staat dage-
gen, es brauche eine soziale Ordnung, dann ist dies mit gewissen anarchis-
tischen Positionen vereinbar. Dies macht eine Kritik erfolgversprechend,
die auf die fehlende Besonderheit der natiirlichen Pflicht hinweist. Entwe-
der kann man sich fragen, weshalb meine Geburt oder mein geografischer

126 Simmons spricht an dieser Stelle von ,,Anarchie® Dies mit ,,Chaos“ zu {ibersetzen ist
angemessen, da auf diese Weise ,,Anarchie nicht von Beginn an negativ besetzt ist.

165

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

Lebensmittelpunkt an und fiir sich ein Grund sein soll, Institution X und
nicht Institution Y zu gehorchen. Fehlt eine solche Besonderheitsrestrikti-
on, stellt sich die Frage, wie eine Pflicht, die gegeniiber allen (gerechten)
politischen Institution gleichermassen besteht, mich ausschliesslich an X zu
binden vermag.

An John Rawls Argumentation ldsst sich Simmons’ Kritik gut nachzeich-
nen. Fiir Rawls (1999, 293-94) hat die natiirliche Pflicht, gerechte Institutio-
nen zu unterstiitzen, zwei Teile: Erstens miissen wir existierenden gerech-
ten Institutionen, die auf uns Anwendung finden, einerseits gehorchen und
andererseits unseren Anteil leisten. Zweitens miissen wir — solange die
Kosten fiir uns gering bleiben — bei der Etablierung gerechten Institutio-
nen helfen. Fir Simmons ist nicht klar, was Rawls mit ,,Anwendung auf
uns finden® genau meint. Dies kann man fiir Simmons erstens in einem
schwachen Sinn verstehen: Eine Institution findet auf mich Anwendung,
weil ich einer Beschreibung entspreche; z. B. ein (Mdchtegern-)Philosoph
sein (Simmons 1979, 148-49). Zweitens gibt es eine stirkere, territoriale
Interpretation: Die Institutionen finden Anwendung auf mich, weil ich in
den (geografischen) Einflussbereich einer Institution hineingeboren wurde
oder weil ich permanent in diesem lebe (149-50). Die starkste und fiir Sim-
mons einzige moralisch relevante dritte Interpretation ist die starke, d. h.
eine Institution findet auf mich Anwendung, weil ich mich Bindendes - wie
zustimmen oder Vorteile akzeptieren — getan habe (150).

Verstehen wir ,Anwendung finden im territorialen oder personalen'?’
Sinn, dann kann eine natiirliche Pflicht nicht begriinden, weshalb wir
Lunserer gerechten Institutionen gehorchen miissen,'?® versteht er es im
starken Sinn, sind nicht mehr alle Biirger*innen im Territorium eines Staa-

127 Simons Entscheid, diese Interpretation als ,territorial“ zu bezeichnen, ist etwas
ungliicklich. Denn etwas muss nicht zwingend territorial sein, um stérker als die
schwache Interpretation von ,Anwendung auf mich finden“ zu sein. Ein Beispiel
dafiir ist der Biirger- oder Heimatort in der Schweiz. Auf den ersten Blick mag
dieser wie eine Be- oder Zuschreibung wirken. Man wird aber in einen solchen
hineingeboren, da man den Heimatort von den Eltern iibernimmt. Beispielsweise
im Falle der Burgergemeinden im Kanton Bern tibernehmen diese (weiterhin) Auf-
gaben im fiirsorgerischen Bereich. Dies spricht dafiir, von ,territorial und personal®
zu sprechen.

128 Fir Simmons (1979, 16-23) sind ,Rollenpflichten” fiir sich genommen moralisch
neutral. Die Tatsache, dass Institution A Rechtsnormen erlassen hat, die fiir alle
Personen in As Territorium gelten, begriindet noch keine moralischen Auflagen.
Meinem Verstindnis von Simmons nach, kénnen fiir ihn erst durch einen entspre-
chenden moralischen Kontext (freiwillige Handlung oder externe moralische Pflich-
ten) das in Rollenpflichten definierte Verhalten moralisch aufgeladen werden.

166

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Keine Begriindung der politischen Pflicht kann tiberzeugen, oder?

tes gebunden (152). Ohne Anwendungsbeschrankung ist aber — und dies
trifft fiir Simmons fiir alle Ansdtze der natiirlichen Pflicht zu (vgl. Simmons
2005a, Kap. 7) - die Besonderheitsbestimmung verletzt:

[The] natural duty of justice binds me to support all just institutions,
wherever they may be. It can bind me no more to one set of just political
institutions than to any other. But this fails to capture the sense of
political obligation sketched [in the beginning of Moral Principles and
Political Obligations). (Simmons 1979, 155-56).

Ein zentrales Element in Simmons’ Definition der politischen Pflicht ist
deren Besonderheit bzw. Partikularitat (31).12° Und dieser Aspekt lasst sich
fiir Simmons iiber personliche Transaktionen, wie ihn Ansétze der Zustim-
mung, Fairness oder Dankbarkeit aufweisen, bedienen; pflichtenbasierte
Ansitze fehlt dies aber gerade per definitionem (156).

In short, while there may well be a natural duty of justice, and one that
can command a reasonable share of our moral attention, it seems not to
be the place to look for the ground of our duty to obey domestic law.
(Simmons 2005a, 169-70).

So formuliert liegt das Problem der Ansétze der natiirlichen Pflicht, die
Besonderheitsbedingung zu erfiillen, damit darin, zu wenigen Personen
eine Pflicht zum Rechtsgehorsam aufzuerlegen. Ein Ansatz kann aber auch
zu vielen Personen eine politische Pflicht auferlegen (Simmons 2007, 19).
Simmons verweist in diesem Kontext auf Fragen historischer Ungerechtig-
keiten. Diese Problematik veranschaulicht er u.a. erneut an John Rawls
Theorie (20): Diese fokussiert zum einen lediglich darauf, ob eine Instituti-
on bzw. ein Institutionengefiige gerecht ist, blendet aber - fiir Simmons
moralisch relevante — historische Fakten aus. Zum anderen scheint Rawls
ohne Argument den Status quo als gegeben vorauszusetzen.

Simmons legt insbesondere mit dem Hinweis auf historische Ungerech-
tigkeiten den sprichwortlichen Finger auf einen wunden Punkt. Das Prob-

129 Neben der Besonderheitsbestimmung nennt Simmons noch zwei weitere Punkte:
Erstens geht es beim Problem der politischen Pflicht nicht darum, herauszufinden,
was Individuen - alles beriicksichtigt - in ihren Gemeinschaften tun sollten, noch
muss es sich zwingend um eine Verpflichtung handeln. Zweitens sucht Simmons
nicht nach einer einzigen Verpflichtung oder Pflicht, die sich auf alle Mitglieder
einer Gemeinschaft gleichermassen erstreckt, sondern er versucht alle moralischen
Anforderungen zu beschreiben, welche Biirger*innen an ihre Gesellschaft binden.
(Simmons 1979, 29-30, 35-37).

167

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

lem ist nicht (nur) der Fakt, dass Grenzen - und mit Thnen der Ein-
flussbereich existierender Staaten — (historischen) Zufallen und Willkiir
geschuldet sind. Vielmehr geht es um die moralischen verwerflichen (oder
zumindest fragwiirdigen) Entwicklungen, die zu den heutigen Grenzen
gefithrt haben: Vertreibung der indigenen Bevolkerung (z.B. der Indian
Removal Act von 1830 in den USA), Annexionen (z. B. Tibet 1951) usw. Das
Resultat sind — wie beispielsweise die Ir*innen bis zum Beginn des 20. Jahr-
hunderts - Bevélkerungen unter ,Fremdherrschaft® Diese Situation lost
sich auch dann nicht auf, wenn der annektierende Staat ein grundsitzlich
gerechter ist oder sich zu einem solchen entwickelt. Fiir Simmons (2016,
56) ist klar: Die Legitimitit staatlichen Zwanges benotigt mehr als gerechte
Institutionen. Diese miissen uns auch auf eine moralisch gerechtfertigte
Weise auferlegt werden.

Um als Vertreter*in einer Theorie, welche die politische auf eine natiir-
liche Pflicht zuriickfiihrt, auf Simmons Kritik zu reagieren, ist die Beson-
derheitsbedingung der vielversprechendste Kandidat. Kevin Walton (2013,
11) verweist auf einen &dusserst relevanten Punkt. Simmons gibt in der
Begriindung, weshalb wir nur gegeniiber einem Staat eine politische Pflicht
besitzen konnen, einen elementaren Punkt seiner Theorie auf: seine kri-
tische Einstellung gegeniiber bestehenden (moralischen) Meinungen. Sim-
mons (2005a, 110) argumentiert, die politische Pflicht miisse als partikular
charakterisiert werden, weil die Ansicht weitverbreitet sei, jede Person sei
an einen Staat gebunden. Multiple politische Pflichten gegeniiber verschie-
denen Staaten zu haben ignorierte folglich einen wichtigen Aspekt des
moralischen Diskurses (siehe dazu ebenfalls Simmons 1996, 250; 2002, 29).
Diese Position steht aber in einem scharfen Kontrast zu seiner sonstigen
Argumentationslinie. Flir Simmons sollten wir gegeniiber dem Versuch,
moralische Pflichten durch einen einfachen Verweis auf die Gefiihle oder
Ansichten der Biirger*innen zu begriinden, extrem misstrauisch sein. Zu-
dem sieht er im Pflichtgefithl einen mdoglichen Ausdruck eines ,falschen
Bewusstseins® (Simmons 2005a, 99).

Weshalb greift Simmons - ohne ein Argument dafiir zu prasentieren -
auf ebendiese Meinungen zuriick, um die Besonderheitsbedingung zu be-
griinden? Dies ist, wie auch Walton (2013, 11) argumentiert, nicht nur in-
konsistent. Simmons macht sich damit einer ,konservativen“ Argumentati-
on schuldig, die er bei anderen Autor*innen moniert (siehe dazu z. B. Sim-
mons 2005a, 99-100). Die Vorstellung, wir konnten gegeniiber verschie-
denen legitimen Institutionen eine politische Pflicht besitzen, beunruhigt
Simmons. Denn die (Rechts-)Pflichten, die uns diese auferlegen, kénnten

168

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Keine Begriindung der politischen Pflicht kann tiberzeugen, oder?

sich widersprechen, was fiir Doppelbiirger*innen potenziell zu einer ,mo-
ralisch unmdglichen® Position fithre (Simmons 2002, 30; 2005a, 167-68).
Trotzdem - oder gerade wegen dieses Punktes — kommt Walton (2013, 12-
13) am Ende seines Essays zum Schluss, Simmons Besonderheitsbedingung
sei zu verwerfen: Erstens habe Simmons an anderer Stelle argumentiert,
die politische Pflicht sei kein abschliessender Handlungsgrund, da sie an-
dere moralische Uberlegungen iibertrumpfen kdnnen. Zweitens habe er
eingestanden, dass selbst partikularisierte Prinzipien politischer Legitimitat
Konflikte zwischen politischen Pflichten generieren konnen (vgl. Simmons
1979, 34). Simmons’ Sorge sei unbegriindet und die Besonderheitsbedin-
gung sei keine essenzielle, sondern hochstens eine potenzielle Eigenschaft
der politischen Pflicht.

Ich teile diese Ansicht bedingt. Einerseits sollten wir an der Besonder-
heitsbedingung festhalten, weil sie sich mit unserer moralischen Praxis
deckt. Andererseits verdeutlicht Waltons Essay die Notwendigkeit fiir eine
alternative Interpretation, die ohne einen Exklusivitidtsanspruch auskommt.
Menschen gehoren Gruppierungen an, die wiederum gewisse explizite oder
implizite Regelungen aufweisen. Und es scheint uns normal, diese Regeln
als uns bindend anzusehen. Aus dieser Uberzeugung, welche — wie ich
denke - die meisten auf die eine oder andere Art teilen, folgt aber, wie
Walton anmerkt, keine notwendige Exklusivitat. Wie stellt sich die Lage
im politischen Kontext dar? Nimmt man das mehrheitliche Verhalten der
Staaten bis zum Ende des 20. Jahrhunderts zum Massstab, kann man zum
Schluss kommen, Simmons’ These treffe zu. Denn die Regelungen aus
dieser Zeitspanne zielten darauf ab, mehrfache Staatsbiirgerschaften mog-
lichst zu vermeiden (Faist 2001, 250-51). Da aber territoriale Staaten, wie
wir sie kennen, weder als eine historische Notwendigkeit entstanden sind
noch ein ahistorisches, schon immer existierendes Konzept darstellen (vgl.
Abschn. 2.1.1), ist Waltons Position {iberzeugender. Die Besonderheitsbedin-
gung ist noch angreifbarer, ruft man sich historische Beispiele in Erinne-
rung. Denn die Idee, man sei lediglich einem Staat verbunden, ist keine his-
torische Notwendigkeit. Ein Beispiel dafiir ist Wilhelm I., der einerseits von
1066 bis 1087 Konig von England, andererseits, als Wilhelm II., ebenfalls
Herzog der Normandie und damit ein Vasall des franzdsischen Konigs war.
Er war damit, wenn man so will, sowohl der eigenen, englischen als auch
der franzdsischen Krone verpflichtet. Aber auch zeitgendssische Uberlegun-
gen und Entwicklungen stellen Simmons’ vermeintliche vorherrschende
Meinung infrage. Das Schweizer Biirger*innenrecht ist beispielsweise drei-

169

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

stufig konzipiert: Man ist sowohl Biirger*in einer Gemeinde, eines Kantons
sowie des Bundes.1*0

Diese anekdotische Evidenz, kombiniert mit Waltons Argumentation,
geben uns gute Griinde, die Besonderheitsbedingung zu verwerfen oder
zu einer potenziellen Voraussetzung zuriickzustufen. Dies ist aber dann,
und nur dann, iiberzeugend, wenn man diese Bedingung mit dem Exklu-
sivitaitsanspurch verbindet. Diese Verbindung zeigt sich bei Simmons bei-
spielsweise darin, dass er Autoritdt als ein Recht eines Staates definiert,
den Biirger*innen als einziger Rechtspflichten aufzuerlegen. In unserer
sozialen Praxis findet sich dieser Exklusivitdtsanspurch aber nicht, wir
kénnen verschiedenen Gruppen angehéren, deren Regeln sich unter Um-
stinden widersprechen konnen. Soll die politische Pflicht das Pflichtgefiihl
gegeniiber politischen Institutionen potenziell erkldaren kénnen und unsere
sozialen Praktiken ernst nehmen, dann ist die Besonderheitsbedingung ein
essenzielles und notwendiges Element dafiir. Einen exklusiven Charakter
der politischen Pflicht ergibt sich daraus aber nicht. Biirger*innen kénnen
mehrere Verpflichtungen gegeniiber legitimen Autorititen besitzen. Eine
politische ist demnach eine spezielle Pflicht in dem Sinne, als dass sie uns
gegeniiber einer und nicht mehreren Autorititen gleichzeitig bindet. D.h.
im Umkehrschluss aber nicht, wir konnen lediglich eine politische Pflicht
besitzen. Deshalb miissen wir den Exklusivitdtsanspruch, den Simmons
mit der Besonderheitsbedingung verbindet, zuriickweisen. Dies ist nicht
zwingend problematisch, da es sich dabei um pro tanto Sollen handelt.
Halten wir an der so interpretierten Besonderheitsbedingung fest, scheidet
als Konsequenz die natiirliche Pflicht als Grundlage fiir die Pflicht zum
Rechtsgehorsam aus.

Es wire aber falsch daraus abzuleiten, eine natiirliche Pflicht im Sinne
von Rawls sei deswegen nicht relevant. Simmons (2005a, 169-70) weist
auf die zentrale Rolle hin, welcher einer Pflicht, gerechte Institutionen zu
unterstiitzen, in unseren moralischen Uberlegungen zukommt. Ein Grund
dafiir diirfte sich aus ihrer Wirkung ergeben: Wenn wir uns einer gerechten
Institution gegeniibersehen, haben wir gute Griinde, diese zu unterstiitzen
oder wenigstens nicht zu behindern. Magda Egoumenides (2014, 122) weist
auf einen weiteren hier relevanten Punkt hin. Die Gerechtigkeit von Institu-

130 Diese bilden zwar eine ,Einheit, weshalb man argumentieren konnte, am Ende
habe man trotz allem eine politische Pflicht als Schweizer Staatsbiirger*in. Dies mag
faktisch zutreffen, nichtsdestotrotz wird das Biirger*innenrecht — contra Simmons —
in der Schweiz rechtlich mehrstufig gedacht.

170

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Keine Begriindung der politischen Pflicht kann tiberzeugen, oder?

tionen - verstanden als deren moralisches Handeln - scheint ein essenziel-
ler Aspekt zu sein, der zu beriicksichtigen ist, wenn man politischen Zwang
(political constraints) bewertet. Wie gerecht eine Institution ist, kann z. B.
eine entscheidende Rolle darin spielen, sie zu rechtfertigen.!3!

4.1.3 Rechtsgehorsam aus Dankbarkeit?

Mit Dankbarkeit kommen wir zur ersten Theoriefamilie, die Simmons den
transaktionalen Ansdtzen zuordnet. Ging es vorher darum, was wir sind
(assoziative Pflicht) respektive welche Pflichten wir als Menschen haben
(natiirliche Pflicht), so steht bei diesem und den nachsten zwei Ansatzen
die wechselseitige Beziehung zwischen Biirger*innen und ,ihrem“ Gemein-
wesen im Fokus. Die politische Pflicht auf der Grundlage von Dankbarkeit
zu erklédren, ist keine neuere Erscheinung. Bereits in Platons Dialog Kri-
ton verweist der (fiktive) Sokrates darauf. Sie ist aber selten die einzige
oder primdre Begriindung, weshalb wir dem Recht Folge leisten sollten
(Dagger und Lefkowitz 2014, Abschn. 4.2). Eine Ausnahme bildet A. D. M.
Walker (1988) (siche Abschn. 2.2.3). Ansitze der politischen Pflicht, die auf
Dankbarkeit zuriickgreifen, stellen sich fiir Simmons (1979, 183) auf den
Standpunkt, wir seien gegeniiber dem Staat verpflichtet, fiir erhaltene Vor-
teile eine Art Riickzahlung zu leisten. Diese besteht unter anderem darin,
staatliche Anweisungen zu befolgen. Dankbarkeitsansdtze miissen damit
zeigen, dass die Pflichten, die sich aus unserer Dankbarkeit gegeniiber
dem Staat ergeben, in der Tat politische sind (185). Fiir Kritiker*innen
der Dankbarkeitsansitze ist es damit im Umkehrschluss ausreichend, die
Kongruenz von Dankbarkeitspflicht und politischem Sollen zu verneinen.
Dieses Unterfangen ist angesichts der von Simmons erwédhnten vagen Na-
tur von Dankbarkeitspflichten alles andere als chancenlos.

[...] normally when we acknowledge an obligation of gratitude to anoth-
er, we are acknowledging only a very general sort of indebtedness. We
are normally not bound to any particular conduct, except in the case
of reimbursing lasses incurred by others in the process of benefiting us.

131 Bezogen auf Simmons und seine Unterscheidung zwischen Rechtfertigen und Le-
gitimieren (vgl. Abschn. 4.3), bedeutet dies, dass die Handlungen einer gerechten
Institution (eher) gerechtfertigt werden konnten, auch wenn sie die Rechte der
Personen verletzt, die in ihrem Einflussbereich leben. Daraus ergibe sich aber kein
direkter Einfluss auf die Legitimation der Institution.

171

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

On the other hand, if political obligation is to include supporting the
government and obeying the law, the obligation would require a very
specific performance, namely obedience (and this performance could not
really be thought of as reimbursement of lasses). It seems, then, that
political obligation could not be an obligation of gratitude; for while
supporting the government and obeying the law might be one way of
discharging such an obligation of gratitude, it would not be the only way.
(Simmons 1979, 185-86).

Vertreter*innen eines Dankbarkeitsansatzes konnten in Reaktion darauf
argumentieren, die Befolgung des Rechts sei zwar nicht die einzige, aber
die beste Moglichkeit, unserer Dankbarkeitspflicht nachzukommen (186-
87). Aber selbst wenn dies gelingt, sehen sich Dankbarkeitsansitze mit
einem weiteren Problem konfrontiert. Die Frage ist, ob Dankbarkeit uns
gegeniiber einer Institution verpflichten kann. Damit uns eine Dankbar-
keitspflicht zu binden vermag, muss sie fiir Simmons fiinf Voraussetzungen
erfiillen (178-79):

1. Wir haben den Vorteil durch einen besonderen Aufwand oder Aufopfe-
rung anderer erhalten.

2. Der Vorteil darf nicht unbewusst, unfreiwillig oder durch andere disqua-
lifizierende Griinde gewahrt werden.

3. Der Vorteil darf uns nicht ungerechtfertigterweise aufgezwungen wer-
den.

4. Wir miissen den Vorteil wollen oder - wiirden einschrinkende Umstan-
de beseitigt — wiirden ihn wollen.

5. Wir wollen den Vorteil durch die vorteilsgewdhrende Entitdt erhalten
oder wir wiirden den Vorteil durch die vorteilsgewdhrende Entitat erhal-
ten wollen, wiirden einschrankende Umstidnde beseitigt.

Insbesondere die erste und zweite Voraussetzung stellt ein Problem fiir
Dankbarkeitsansatze dar (187). Wir alle haben wohl bereits einmal ein
Gefiihl der Dankbarkeit gegeniiber staatlichen Institutionen verspiirt; bei-
spielsweise weil die 6ffentliche Hand unser Kunstprojekt unterstiitzt, weil
uns die Feuerwehr aus einer misslichen Lage befreit oder weil das Tief-
bauamt endlich die Schlaglocher in unserem Quartier ausgebessert hat.
Fir Simmons ware es aber ein Fehler, aus solchen Situationen eine Ge-
horsamspflicht gegeniiber staatlichen Institutionen abzuleiten (188). Denn
Personen, die fiir diese titig sind, haben qua ihrer Rolle als Mitarbeitende
gewisse Rollenpflichten. In anderen Worten entstehen die Vorteile, die wir

172

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Keine Begriindung der politischen Pflicht kann tiberzeugen, oder?

geniessen, indem sie lediglich ihre Arbeit tun. Erst wenn diese Person mehr
leistet, als von ihr verlangt ist (oder werden kann), kommt eine starke
Dankbarkeitspflicht ins Spiel.*? Diese schulden wir fiir Simmons lediglich
gegeniiber der Person qua Person und nicht qua ihrer Rolle als Mitarbei-
ter*in.

positions within the structures of institutions [...] have functions and
the individuals filling them have ,positional duties” related to these func-
tions. Insofar as individuals who make these benefits possible are merely
»doing their job,* considerations of gratitude do not enter the picture at
all. But where these individuals make personal sacrifices not required
by their jobs, any gratitude due is due not to their positions or to the
institutions which define them, but to the individuals in their private
capacities. (Simmons 1979, 188).

Fiir Simmons gehoren Fragen der Dankbarkeit damit in den interpersona-
len Bereich. Wie plausibel diese Auffassung ist, ldsst sich an einem Beispiel
zeigen. Andrea beantragt bei der 6ffentlichen Hand Unterstiitzung fiir ein
Kunstprojekt. Als die zustdndige Stelle fiir Kulturférderung diesem Antrag
stattgibt, 10st dies bei ihr ein Gefiihl der Dankbarkeit aus. Daraus eine
(starke) Pflicht abzuleiten, ist aber nicht iberzeugend. Denn ist es nicht die
Aufgabe der staatlichen Kulturforderung, ebendies zu tun - d. h. Kultur zu
fordern? Zudem hat nicht die Institution Andreas Antrag bearbeitet, son-
dern Sachbearbeiter*innen der zustindigen Stelle. Folglich ist eine Dank-
barkeitspflicht gegeniiber diesen iiberzeugender. Handeln diese ohne signi-
fikanten Aufwand, scheint meine Dankbarkeitspflicht zudem nicht mehr
von mir zu verlangen, als danke zu sagen. Falls Andrea Gelder erhalten hat,
weil sich beispielsweise Sachbearbeiter Andreas massiv fiir das Projekt ein-
gesetzt hat, mag die Dankbarkeitspflicht stirker sein. Aber das allein reicht
nicht aus, um uns einen Grund zu geben, weshalb unsere Dankbarkeit
der zustdndigen Stelle und nicht Andreas gebiihrt. Eher das Gegenteil ist
der Fall. Schliesslich war er es, der seine Vorgesetzte von Andreas Gesuch
iberzeugt hat. Dasselbe gilt fiir eine Feuerwehrfrau, die eine Person aus
einem brennenden Haus rettet. Denn die Feuerwehrfrau setzt ihr Leben
aufs Spiel, nicht die Institution Feuerwehr. Auch kann man argumentieren,
dass es die Bauarbeiter*innen — und nicht das Tiefbauamt — waren, welche
die Strassenschdden im Quartier ausgebessert haben. Diese Tatsache findet

132 Fiir meine Unterscheidung zwischen starken und schwachen Dankbarkeitspflichten
siehe Abschn. 2.2.3.

173

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

sich zudem in der sozialen Praxis ebenfalls, die zwischen Amt und Amts-
inhaber*in unterscheidet (vgl. Abschn.2.1.2).33 Damit konnte man zwar
contra Simmons argumentieren, Dankbarkeitspflichten entstiinden auch im
Falle, wenn eine Person lediglich ihren Job (gut) macht. Dies andert aber
nichts an der Konklusion, da diese Pflicht erstens zu schwach und zu wenig
konkret ist, um eine politische Pflicht zu begriinden. Zweitens bezieht sie
sich auf Personen und nicht auf Institutionen. All dies macht Dankbarkeit
als Grundlage fiir die politische Pflicht nicht attraktiv.34

4.1.4 Begriindet Fairness eine politische Pflicht?

Wie im Abschn. 2.2.2 erwidhnt, hat Fairness als Grundlage einer politischen
Pflicht insbesondere in der zweiten Halfte des 20.Jahrhunderts in der
philosophischen Diskussion eine gewichtige Rolle eingenommen. Trotz
einer gewissen Unschérfe beziehen sich viele Autor*innen auf H.L.A.
Harts (1955) Formulierung, wie daraus, von einem kollektiven System
zu profitieren, Pflichten entstehen konnen. Fiir ihn ergibt sich aus einer
gemeinsamen Unternehmung ein Anspruch, dass andere, die vom Unter-
nehmen profitieren, sich dessen Regelungen unterwerfen. Zentral ist dabei
die Weise, wie unsere Verpflichtung gegeniiber einem kollektiven System
erwiachst: der Genuss daraus entstehender Vorteile. Dieser Aspekt zeichnet
Fairnessansitze fur Simmons (1979, 115; 2001, 28; 2005a) als transaktionale
und voluntaristische Theorie aus. Demnach besteht eine gewisse Néahe zu
Zustimmungstheorien der politischen Pflicht. Es wire aber falsch, unter
Fairness eine spezielle Form von Zustimmung (oder eine andere Form
nonvoluntaristischer Prinzipien) zu verstehen (Simmons 2001, 27). Auch
wenn beide Handlungen freiwilliger Natur sind, so ist Vorteile anzunehmen
nicht dieselbe Art von Handlung, wie sein Einverstindnis zu geben. Ledig-
lich letztere ist ein bewusster Akt (Simmons 1979, 115).

Die erste Frage, die sich hinsichtlich des Prinzips der Fairness stellt, ist,
ob dieses in der Lage ist, moralische Pflichten zu generieren. Kritiker*innen
wie Robert Nozick (1974, 90-95) verneinen ebendiese Moglichkeit. Fiir
ihn entsteht daraus, Vorteile durch eine kooperative Praxis oder Institution
zu erhalten, keine genuine Pflicht gegeniiber dieser Praxis oder Institution

133 In diesem Sinne scheint Dankbarkeit im jetzigen Kontext keine Relevanz zu besit-
zen. Dies bedeutet aber nicht zwingend, unter anderen (z. B. historischen) Umstdn-
den konne eine Dankbarkeitspflicht keine Pflicht zum Rechtsgehorsam begriinden.

134 Fiir weitere Kritikpunkte siehe Abschn. 2.2.3.

174

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Keine Begriindung der politischen Pflicht kann tiberzeugen, oder?

(vgl. Abschn.2.2.2). Fir Simmons (1979, Kap. 5; 2001, 28) ist Fairness
eine valide moralische Grundlage fiir eine Verpflichtung. Ausgehend von
Harts (1955) und Rawls’ (1964) Argumentation befasst sich Simmons (1979,
102-7) mit der Frage, in welchem Kontext die Vorteile, die man durch
ein kooperatives Unterfangen erhilt, bindende Kraft erhalten. Es braucht
erstens ein aktives System sozialer Kooperation, die Kooperation schrankt
die Freiheiten der Beteiligten ein und die Vorteile des kooperativen Unter-
fanges konnen teilweise Personen zugutekommen, die nicht am System
beteiligt sind. Dahingehend sind sich geméss Simmons Hart und Rawls im
Grossen und Ganzen einig. Rawls geht aber einen Punkt weiter als Hart.
Fiir diesen reicht es aus, Vorteile aus dem kooperativen Unterfangen erhal-
ten zu haben, um durch Fairness verpflichtet zu sein. Fiir Rawls miissen wir
die Vorteile akzeptiert haben und wir miissen vorhaben, die Vorteile weiter-
hin zu akzeptieren, damit Fairnessiiberlegungen bindende Kraft entfalten
konnen. Daran anschliessend argumentiert Simmons, die Tatsache, dass
ich einen Vorteil erhalten habe, kann mich dann, und nur dann, binden,
wenn ich den Vorteil akzeptiert habe, d.h., wenn ich den Vorteil wollte,
wenn ich mich darum bemiihte oder wenn ich mich mindestens nicht aktiv
dagegen gewehrt habe (108). Damit erhélt Fairness einen voluntaristischen
Unterton.

Daran anschliessend und in Reaktion auf Nozicks Kritik konkretisiert
Simmons sein Verstindnis von Fairnesspflichten weiter. Nozick versucht
anhand von Beispielen, auf die ich im Abschn.2.2.2 eingegangen bin, zu
zeigen, dass wir keine moralischen Pflichten haben wollen, weil wir Vorteile
akzeptierten. Eines der Beispiele dreht sich um ein nachbarschaftliches Un-
terhaltungsprogramm. Nozick stellt sich eine Gruppe von Nachbar*innen
vor, welche sich zusammenschliessen, um ein Unterhaltungsprogramm zu
organisieren. Sie vereinbaren, jede Person aus der Nachbarschaft soll an
einem Tag im Jahr das Programm organisieren. N lebt in dieser Nachbar-
schaft und hat manchmal das Fenster ge6ffnet, um zuzuhoren. Somit kam
N in den Genuss von Musik, guten Witzen usw. Nach 138 Tagen wire es
nun an N, das Programm zu organisieren. Gemiss Nozick ist N aber nicht
dazu verpflichtet.

Gegen Nozicks Beispiel des nachbarschaftlichen Unterhaltungspro-
gramms konnen Beflirworter*innen eines Fairnessansatzes gemdss Sim-
mons auf den Status von N hinweisen (120-21): Bei ihr handelt es sich nicht
um eine Teilnehmerin des Programms im Sinne von Harts und Rawls’
Formulierungen. N mag in der Nachbarschaft wohnen und dadurch in den
Genuss des Unterhaltungsprogramms kommen, sie ist aber lediglich eine

175

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

unfreiwillige Nutzniesserin (innocent bystander) und konnte sich nur unter
grosseren Anstrengungen dem Programm entziehen. Damit Nozicks Kritik
am Fairnessprinzip greifen kann, muss er dieses so interpretieren, dass
dieses Personen wie N zu binden vermag. Wire dies die einzige mogliche
Interpretation, hitte Nozick mit seinen Beispielen den Status des Fairness-
prinzips infrage gestellt. Nozicks Interpretation ist aber nicht nur nicht die
einzig magliche, sie ist auch umfassender als jene von Hart und Rawls.
Fiir diese greift Fairness geméss Simmons’ Interpretation im Falle von un-
schuldigen Nutzniesser*innen nicht. Fiir Simmons sollten wir Hart auf eine
Weise lesen, nach der Fairness dann, und nur dann, moralische Pflichten
begriinden kann, wenn eine Person dafiir aktiv am Unterfangen beteiligt
ist. Ohne diese Einschrankung wire das Fairnessprinzip zu umfassend und
verpflichtete alle, die — auf welche Weise auch immer - von einem System
profitieren.

My suggestion is that Hart and Rawls should be read as holding that
only beneficiaries who are also participants (in some significant sense)
are bound under the principle of fair play. And on this reading, of course,
Nozick’s PA system [= Unterhaltungsprogramm] example does not seem
to be a case to which the principle applies; the individual in question
is not a participant in the scheme, having had nothing to do with its
institution, and having done nothing to lead anyone to believe that he
wished to become involved in the scheme. (Simmons 1979, 122).

Konnte man nicht argumentieren, N sei ein Mitglied der Nachbarschaft
und qua Mitgliedschaft Teil des Systems? Zwar kann man N als ein
Mitglied der Nachbarschaft verstehen, es ist aber fraglich, ob es sich um
Mitgliedschaft in einem moralisch relevanten Sinn handelt. Man kann zum
Beispiel argumentieren, eine Person miisse (a) ihre Unterstiitzung aktiv
oder zumindest stillschweigend zum Ausdruck bringen oder (b) eine aktive
Rolle im kooperativen Unterfangen spielen, um in einem relevanten Sinn
ein Mitglied zu sein (123). Akzeptieren wir dies, droht das Fairness- aber
zu einer Art Zustimmungsprinzip zu werden. Wir miissen aber nicht so
weit gehen und auf Zustimmung zuriickgreifen, um jene Fille bestimmen
zu konnen, in denen Fairness bindende Kraft entwickelt. Interpretieren wir
wie Simmons das Fairnessprinzip auf eine Art, die darin, einen Vorteil zu
akzeptieren, die Voraussetzung fiir bindende Pflichten sieht, dann kénnen
wir die problematischen Aspekte eines zu weiten Verstindnisses zuriickwei-
sen, auf denen Nozicks Kritik beruht (125).

176

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Keine Begriindung der politischen Pflicht kann tiberzeugen, oder?

Was ist aber der Unterschied zwischen Akzeptieren und Erhalten? Wie
Simmons zugibt, wird es im Alltag oftmals schwierig sein, zwischen Erhalt
und Akzeptanz zu differenzieren. Konzeptionell stellt er auf unsere Einstel-
lung, den Kontext sowie unsere Handlungen ab, um zwischen den Zwei zu
unterscheiden (129). Eine Person erhdlt einen Vorteil, wenn sie diesen ohne
ihr Wissen erhalten, sich erfolglos gegen diesen zur Wehr gesetzt hat oder
wenn sie sich diesem nicht entziehen kann. Eine Person akzeptiert einen
Vorteil, wenn sie diesen bewusst und willentlich angenommen hat oder
sie erfolgreich versuchte den Vorteil zu erhalten. Diese Differenzierung
hat zur Folge, dass im Falle von offentlichen Giitern oftmals keine Pflicht
zustande kommt, seinen Teil beizutragen. Ein dffentliches Gut ist weder
rivalisierend (d. h. mein Konsum schréinkt die Nutzung anderer nicht ein),
noch ausschliessbar (d.h. andere konnen nicht von der Nutzung ausge-
schlossen werden). Viele Giiter, die ihm Rahmen kooperativer Unterfangen
produziert werden, sind fiir Simmons &ffentlich, was es unmoglich macht,
sich diesen zu entziehen.

Droht das Fairnessprinzip durch die Differenzierung aber nicht irrele-
vant zu werden, da viele Vorteile in die Kategorie der offentlichen Giiter
fallen (131-32)? Zunichst gibt Simmons zu bedenken, dass man Vorteile
durch ein 6ffentliches Gut ebenfalls akzeptieren kann; auch wenn dies im
Alltag eher selten ist. Zudem gesellt sich zu dieser Problematik jene von
Trittbrettfahrer*innen. Wir kritisieren diese dafiir, von einem kooperativen
Unterfangen zu profitieren, selbst aber nichts dazu beizutragen. Moralisch
problematisch daran scheint zu sein, dass sich Trittbrettfahrer*innen selbst
bevorzugen und damit jene ausbeuten, die im guten Glauben ihren Teil
beitragen, indem diese Personen den Aufwand fiir die Kooperation allein
tragen miissen (Simmons 2001, 30).

Anhand eines Beispiels versucht Simmons (1979, 133-35) zu zeigen, dass
die Intuition, Trittbrettfahrer*innen zu verurteilen, bei genauer Betrach-
tung oftmals nicht angemessen ist. Er vergleicht Willie, der in einer Nach-
barschaft mit einem kooperativen System wohnt, das um schone Girten
und offentliche Anlagen besorgt ist, mit Sam, der als Verkdufer in dieser
Nachbarschaft arbeitet, aber anderswo wohnt. Willie weigert sich, seinen
Teil beizutragen, obwohl er die gepflegten Gérten und Anlagen schatzt.
Prima facie schein Willie damit ein Trittbrettfahrer zu sein und seine Wei-
gerung, seinen Teil beizutragen, ist unfair. Bei Sam, der circa gleichviel Zeit
in der Nachbarschaft verbringt wie Willie, ist gemass Simmons die Tendenz
aber, ihn nicht als Trittbrettfahrer zu qualifizieren und nicht von ihm zu
verlangen, seinen Teil beizutragen. Triftt dies zu, stellt sich aber die Frage,

177

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

was die beiden Fille unterscheidet. Fiir Simmons gibt es keinen Unter-
schied, sowohl Willie als auch Sam sind in Bezug auf Fairnessiiberlegungen
gleich zu gewichten. Soll Willie gebunden sein, dann interpretieren wir das
Fairnessprinzip in einem weiten Sinn und alle Personen, die Vorteile erhal-
ten, haben dadurch eine Pflicht, ihren Teil beizutragen. Damit wire Sam
aber ebenfalls dazu verpflichtet. Wie aber Nozicks Beispiele verdeutlichen,
ist dies problematisch und nicht {iberzeugend. Soll Sam nicht gebunden
sein, miissen wir fiir Simmons das Fairnessprinzip eng auslegen; womit
Willie aber ebenfalls nicht gebunden ist.

Akzeptieren wir Simmons’ Argumentation, dann kollabiert contra No-
zick das Prinzip zwar nicht und kann eine bindende Wirkung entfalten.
Fairness ist aber — contra Rawls und Hart - in weniger Fillen als gedacht
die Grundlage fiir eine bindende Pflicht. Dies hat Auswirkungen auf die
zweite Frage, ob das Fairnessprinzip im Kontext von Staaten eine politische
Pflicht zu begriinden vermag. Da wir lediglich demokratische Strukturen
als einen Ausdruck eines freiwilligen, kooperativen Unternehmens verste-
hen kénnen, kann Fairness lediglich in demokratisch organisierten Staaten
ein politisches Sollen begriinden (136-37). Eine zentrale Frage, welche ein
Fairnessansatz kldaren muss, ist, in welcher Hinsicht sich die Biirger*innen
von den Nichtbiirger*innen unterscheiden und weshalb dieser Unterschied
lediglich den Biirger*innen eine politische Pflicht auferlegt. Folgen wir
Simmons’ Differenzierung zwischen Vorteile erhalten und Vorteile akzeptie-
ren, dann sehen sich Fairnessansatze der politischen Pflicht einem grundle-
genden Problem gegeniiber:

While it is clear that at least most citizens in most states receive benefits
from the workings of their legal and political institutions, how plausible
is it to say that they have voluntarily accepted those benefits, in even the
cases of the most democratic political societies now in existence? Not,
I think, very plausible. The benefits in question have been mentioned
before: the rule of law, protection by armed forces, pollution control,
maintenance of highway systems, avenues of political participation, etc.
But these benefits are what we have called ,,open” benefits. It is precisely
in cases of such ,open“ [or public] benefits that it is least plausible to
suggest that benefits are being accepted by most beneficiaries. (Simmons
1979, 138)

Das Problem fiir Fairnessansétze ergibt sich demnach aus der Natur (eini-
ger) der Vorteile, die ein Staat seinen Biirger*innenn gewahrt: Bei diesen
handelt es sich teilweise um offentliche Giiter (z. B. Landesverteidigung),

178

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Keine Begriindung der politischen Pflicht kann tiberzeugen, oder?

denen man sich nur mit grossem Aufwand entziehen kann (Simmons
[1979] 2001, 25). Zudem ist fraglich, ob (heutige) Staaten kooperative Un-
terfangen sind. Fir Simmons (1979, 140) ist dies unrealistisch. Es fehlt
oftmals eine bewusste Kooperation oder ein gemeinsames Ziel. Die zentra-
le Rolle staatlicher Institutionen und deren relative Unabhingigkeit wider-
sprechen der Sicht weiter, existierende Staaten als kooperative Unterfangen
zu verstehen. Als Konsequenz daraus kann Fairness im besten Fall in weni-
gen Einzelfillen eine politische Pflicht begriinden (141).

Gegen diese Konklusion konnen Vertreter*innen eines Fairnessansatzes
Simmons’ Differenzierung infrage stellen und argumentieren, der Erhalt
von Vorteilen sei zumindest in gewissen Fillen ausreichend, um eine Person
zu binden (siehe z.B. Klosko 1987b, 355). Dies sei dann der Fall,

1. wenn eine Person aus bizarren, ignoranten oder kurzsichtigen Uberzeu-
gungen Vorteile nicht akzeptiere,

2. wenn es sich bei den erhaltenen Vorteilen um reine offentliche Giiter
handelt, die man nicht akzeptieren oder zuriickweisen kann, oder

3. wenn die Vorteile sehr gross oder signifikant sind (Simmons 2001, 32).

Fiir Simmons entbindet boswillige Ignoranz iiber die Quelle, die Natur
oder den Wert von Vorteilen fiir sich genommen im ersten Fall nicht von
einer auf Fairness basierenden Pflicht (32-33). Kann eine Person dagegen
nicht wissen, dass die Erwartung besteht, sich an der Bereitstellung eines
offentlichen Gutes zu beteiligen, kann Fairness keine bindende Kraft entfal-
ten. Die grundlegende Frage ist nicht, ob wir einen Vorteil aus einem Gut
ziehen, sondern ob wir — wenn wir einen Vorteil geniessen und uns nicht
revanchieren - andere und deren gutwillige Unterstiitzung eines kooperati-
ven Unterfangens ausniitzen. Dieser Fall ist fiir Simmons unter dem Status
quo nicht gegeben.

Wie sieht es mit dem zweiten und dritten Fall aus? Fiir Simmons gene-
riert Fairness in diesen Féllen ebenfalls keine bindende Pflicht, solange
wir nicht unfairerweise die gutmiitige Aufopferung der Kooperationsteil-
nehmer*innen ausnutzen (34-37). Unterstiitzen wir in diesen Fallen ko-
operative Unterfangen nicht, mdgen wir Gemeinsinn vermissen lassen,
schlechte Biirger*innen sein oder wir verletzen Pflichten der Néchstenliebe
oder Giite. Folglich betonen Autor*innen wie George Klosko in Simmons’
Augen in ihren Argumenten keine Aspekte von Fairness, wenn sie argu-

179

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritit?

mentieren, Vorteile zu erhalten konne bindende Pflichten generieren.!*> Mit
seiner Argumentation dehnt Simmons die Reichweite des Fairnessprinzips
aus, denn ist neben Akzeptanz ebenfalls die Frage relevant, ob man die
Unterstiitzer*innen eines kooperativen Unterfangens ausniitzt, begriindet
das Prinzip gegeniiber Trittbrettfahrer*innen in mehr Fillen eine Pflicht.
Dies weicht die Differenzierung zwischen Erhalten und Akzeptieren aber
nicht so weit auf, als dass Simmons’ Kernaussage davon tangiert wire:
Fairness ist nur dann eine tiberzeugende Grundlage fiir eine moralische
Pflicht, wenn es voluntaristische Elemente aufweist.

Eine weitere Moglichkeit, die Vertreter*innen eines Fairnessansatzes
offensteht, Simmons’ Argumentation zu kritisieren, ist sein empirisches
Argument gegen den fehlenden kooperativen Charakter existierender Staa-
ten. Derweil dass Simmons (2001, 40-42) - entgegen fritherer Aussagen
(Simmons 1979, 140) - akzeptiert, dass kein explizierter Plan oder keine
explizite Ubereinkunft notwendig ist fiir eine kooperatives System, ist fiir
ihn eine genuine Motivation der Beteiligten, deren korrektes Verstindnis
der Situation sowie deren angemessenes Verhalten fiir die Kooperation
notwendig. Angesichts des Charakters und der Organisation moderner
Staaten (unpersonlich, zwangsbewehrtes Recht) sowie der Tendenz, nicht
zu kooperieren, wenn dies nicht anderweitig als falsch angesehen wird,
machen es unplausibel, modernen Demokratien einen (ausreichenden) ko-
operativen Charakter zuzusprechen.

Folgen wir Simmons, ist das Prinzip damit fiir das konservative Projekt
ungeeignet, ein politisches Sollen in bestehenden Staaten zu begriinden.
Dies schliesst aber nicht aus, eine politische Gemeinschaft so zu gestalten,

135 Es ist fraglich, ob Simmons’ Konklusion in Bezug auf Klosko zutrifft; selbst wenn
Kloskos (1987a) Beispiele diesen Schluss nahelegen. Fiir Klosko (1987b, 356) ent-
wickelt das Fairnessprinzip im Fall kooperativer Systeme, die Giiter produzieren,
die (1) den Aufwand des Empféngers fiir ihre Bereitstellung wert sind und (2)
einen ,mutmasslichen Nutzen“ haben, bei blossem Erhalt eine bindende Wirkung.
Was Klosko im Sinn hat, kénnen wir als Grundgiiter bezeichnen, die fiir ein gutes
Leben unverzichtbar sind. Von einem System, das diese Giiter herstellt, nicht nur
zu profitieren, sondern auch etwas zu dessen Fortbestand beizutragen, scheint fair
zu sein. Die Frage ist aber, wie stark eine solche Pflicht sein kann, die sich lediglich
auf Erhalt stiitzt. Denn ihr fehlt die moralische Signifikanz, die Akzeptanz mit
sich bringt. Diese ist aber wichtig, um den Zwangscharakter moderner Staaten
legitimieren zu konnen. D. h. wir kénnen Klosko zustimmen und akzeptieren, dass
im Falle von Grundgiitern eine bindende Pflicht entsteht. Daraus folgt aber keine
Legitimation, Zwangsmittel anwenden zu diirfen.

180

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Keine Begriindung der politischen Pflicht kann tiberzeugen, oder?

dass sie erstens ein kooperatives Unterfangen ist und die Biirger*innen
zweitens in mehr Fillen die erhaltenen Vorteile akzeptieren.

4.1.5 Hat wer zugestimmt?

Wie im Abschn. 2.2.1 erwihnt, handelt es sich bei John Lockes Uber die
Regierung ([1689] 2012) um einen Klassiker im Zusammenhang mit Zu-
stimmung und politischer Autoritat (Klosko 2011, 719). Lockes Position ist
aber nicht nur relevant fiir die philosophische Diskussion im Allgemeinen,
sie ist auch essenziell, fiir Simmons’ Verstandnis von staatlicher Autoritét,
politischer Pflicht und den moralischen Bedingungen einer Welt ohne (le-
gitimer) Staaten. Obwohl er die Méglichkeit verneint, bestehende Staaten
konnten ihre Autoritit aus der expliziten (Simmons 1979, Kap. 3) oder der
stillschweigenden Zustimmung (Simmons 1979, Kap. 4) ihrer Biirger*innen
ableiten, ist dieses Prinzip fiir Simmons das einzige, welches eine politische
Pflicht zu begriinden vermag.

Of the three principles of obligation which we considered (the principles
of consent, fair play, and gratitude), only the principle of consent (with
the principle of fidelity) was seen to clearly account for the political
obligations of citizens in existing states. But even under this principle
only a very few citizens (such as naturalized citizens) seemed to be
bound. (Simmons 1979, 191, Hervorhebung hinzugefiigt)

Was bedeutet dies fiir unsere Untersuchung? Es verdeutlicht sich, dass
Simmons’ Ansatz kein rein skeptischer ist, sondern auch positive Aspekte
enthilt. Diese ergeben sich zu einem grossen Teil aus seiner Interpretation
von Lockes Theorie. Folglich ist es angebracht, sich im Kontext von Sim-
mons’ Kritik am Zustimmungsprinzip mit seiner (oftmals lediglich implizit
angedeuteten) Vorstellung, wie unser Leben im ,Naturzustand“ aussehen
konnte, zu beschaftigen.

Diesen Uberlegungen folgend gehe ich in diesem Abschnitt zuerst auf die
skeptischen Elemente Simmons’ ein und wende mich dem Naturzustand im
Abschn. 4.2 zu.

Die Menschen sind - wie schon gesagt wurde — von Natur alle frei,
gleich und unabhéngig, und niemand kann ohne seine Einwilligung aus
diesem Zustand verstossen und der politischen Gewalt eines anderen un-
terworfen werden. Die einzige Moglichkeit, diese natiirliche Freiheit auf-
zugeben und die Fesseln biirgerlicher Gesellschaft anzulegen, ist die, dass

181

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

man mit anderen Menschen iibereinkommt, sich zusammenzuschliessen
und in einer Gemeinschaft zu vereinigen [...]. (Locke [1689] 2012, II,

§ 95).

Diese Passage verweist auf John Lockes Grundgedanken in Uber die Regie-
rung:13¢ Die Idee, dass zwei oder mehr miindige Menschen zusammenkom-
men und fiir sie bindende Abmachungen treffen konnen, ist eines der
grundlegenden Prinzipien des westlichen Rechtssystems. Fiir Locke sowie
andere kontraktualistische Autor*innen ist es aber nicht der Staat oder die
Gesellschaft, welche diese Moglichkeit begriinden. Fiir sie besitzen wir alle
natiirliche Rechte qua Menschsein und nur eine zustimmende Handlung
unsererseits ist in der Lage, unsere moralische Position gegeniiber der Ge-
sellschaft zu verdndern. Unter diesen Voraussetzungen erstaunt Simmons’
(1979, 57) Erkldrung nicht, das Konzept Zustimmung nehme eine gewich-
tige Rolle in unseren Uberlegungen hinsichtlich unserer politischen Bezie-
hungen ein. Fiir Simmons (1993, 72) driickt sich Lockes Grundpramisse in
der Idee aus, freie Zustimmung sei nicht nur eine hinreichende, sondern
auch eine notwendige Bedingung fiir politische Autoritit.

Der Naturzustand ist bei Locke — anders als zum Beispiel bei Hobbes —
nicht negativ besetzt. Er ist aber nicht konfliktfrei und der Wunsch, Kon-
flikte zu vermeiden, sowie das Interesse daran, sein Eigentum nicht zu
verlieren, motiviert fiir Locke die Menschen, sich einer Gemeinschaft anzu-
schliessen respektive eine solche zu griinden (vgl. Abschn. 2.2.1). Dadurch
geben die Zustimmenden ihre natiirlichen Rechte auf und kreieren durch
diesen Akt die Rechte der Gemeinschaft, die — in Ermangelung natiirlicher
Rechte — bis zu diesem Zeitpunkt rechtlos ist (Simmons 1993, 59). Bei
dieser Ubertragung stellt sich die Frage, ob wir alle oder lediglich einen Teil
unserer natiirlichen Rechte verlieren. Lockes Aussagen deuten auf die erste
Interpretation hin. So spricht er im elften Kapitel von Uber die Regierung
beispielsweise davon, die Menschen vereinigten sich zu Gesellschaften, um
durch ihre vereinigten Krifte ihr Eigentum zu schiitzen und zu verteidigen.
Dafiir ,,[...] treten die Menschen all ihre natiirliche Gewalt an die Gesell-
schaft ab [...]“ (Locke [1689] 2012, II, § 136, Hervorhebung hinzugefiigt).
Liest man Locke auf diese Art, dann ergibt sich darin eine gewisse Uber-
schneidung mit Rousseaus Vorstellung des Gesellschaftsvertrages.

136 Mit meinem Fokus auf Locke will ich auf keine Weise andeuten, seine Theorie sei
der beste, einzig wahre, wertvollste etc. Zustimmungsansatz. Seine Prominenz in
diesem und den nachfolgenden Abschnitten ergibt sich lediglich aus der zentralen
Stellung, welche seine Uberlegungen in Simmons’ Position einnehmen.

182

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Keine Begriindung der politischen Pflicht kann tiberzeugen, oder?

Fir Simmons (1993, 66-67) ist diese Interpretation aber nicht tiberzeu-
gend. Zwar konne man Aussagen des jungen Lockes - etwa in den Two
Tracts on Government (1967) — dahingehend verstehen, dass wir alle unsere
Rechte iibertragen. Diese Position habe Locke aber in seinen spiteren
Schriften aufgegeben. Um seine Position zu stiitzen, verweist Simmons auf
Textstellen in Uber die Regierung. So gibt ein Mensch, tritt er in die politi-
sche Gesellschaft ein, die ,[...] Gewalt, alles zu tun, was ihm der Erhaltung
seiner selbst und der {ibrigen Menschheit dienlich scheint, [...]“ auf, ,[...]
um sich durch die von der Gesellschaft gegebenen Gesetze so weit lenken
zu lassen, wie dies der Erhaltung seiner selbst und der iibrigen Glieder
jener Gesellschaft verlangt. Diese Gesetzte der Gesellschaft schrianken in
vielen Fillen die Freiheit ein, die er nach dem Naturgesetz besass“ (Locke
[1689] 2012, 11, §129). Dies impliziert, dass der Mensch noch naturrechtli-
che Freiheiten besitzt, wenn er den Naturzustand verldsst. Er gibt gerade
soviel davon auf, wie notig ist, damit der Fortbestand der Gemeinschaft
gesichert ist (Simmons 1993, 67). Zudem argumentiert Locke ([1689] 2012,
I1, § 135), ,,[...] das Naturrecht [stehe] da als eine ewige Regel fiir alle Men-
schen, Gesetzgeber wie auch alle andern.” Damit stellt sich aber die Frage,
wie das Naturrecht, welches den Erhalt der Menschheit verlangt, eine ewige
Regel sein kann, wenn Menschen das Recht verlieren, den Fortbestand
der Menschen zu sichern (Simmons 1993, 67). Diese Position lasst sich
lediglich mit der zweiten Interpretation — es komme zu einer teilweisen
Ubertragung - vereinbaren.

Die politische Gemeinschaft entsteht durch einen Vertrag aller, die ein
Teil von ihr sein mochten. Die Regierung entsteht wiederum, indem ihr
die Gesellschaft das Vertrauen ausspricht. Teil der Gemeinschaft kann man
nur durch einen individuellen zustimmenden Akt werden, eine andere
Méglichkeit den Naturzustand zu verlassen gibt es nicht. Folglich kann eine
Gesellschaft keine Person gegen ihren Willen ,naturalisieren®!® Stimmen
wir unserer Mitgliedschaft zu, dann folgt daraus fiir Locke auch unsere Zu-
stimmung zum Majoritatsprinzip fiir alle weiteren (politischen) Entschei-
dungen. (Simmons 1993, 68-69; vgl. ebenfalls Uzgalis 2015, Abschn. 4.3)

Fir Simmons (1993, 73-74) sprechen einige Punkte fiir Zustimmung als
Grundlage der politischen Pflicht: Zunéchst ist sie eine klare und nicht

137 Dies hat Konsequenzen fiir die Beziehung, in welcher sich Personen gegeniiber
Staaten befinden. Da erst durch eine einwilligende Handlung eine Person den
Naturzustand verldsst, verlangt eine lockeanische Position danach, als Grundannah-
me davon auszugehen, eine Person befinde sich gegeniiber allen (oder vielen) Biir-
ger*innen im Naturzustand.

183

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

kontroverse Grundlage, um spezielle moralische Verpflichtungen sowie den
Transfer von Rechten zu begriinden. dies macht Zustimmung in der Folge
zu einer iiberzeugenden Quelle unseres politischen Sollens. Indem man
sich des Weiteren auf Zustimmung stiitzt, verneint man nachdriicklich die
Legitimitdt von Gewalt und Eroberung als Basis politischer Autoritit. Dazu
kommt, dass nur die Idee, die freie Wahl der Biirger*innen sei fiir die
politische Pflicht relevant, mit einem (natiirlichen) Recht auf Autonomie
vereinbar scheint.

Das klassische Zustimmungsargument ldsst sich fir Simmons ([1979]
2001, 1) in generellerer Form in zwei Hauptaussagen zusammenfassen:

i.  Alle (oder die meisten) Biirger*innen in ausreichend gerechten politi-
schen Gemeinschaften besitzen eine politische Pflicht, den Gesetzen
Folge zu leisten und die politischen Institutionen ihres Staates zu un-
terstiitzen.

ii. Die politische Pflicht liegt in der individuellen, expliziten oder still-
schweigenden Zustimmung der Biirger*innen begriindet.

Wie Simmons weiter ausfiihrt, sind die meisten Philosoph*innen sowie —
wie er vermutet — die meisten Personen auch heute noch von (i.) tiberzeugt.
In Bezug auf (ii.) ist dies aber nicht mehr der Fall. Der Hauptgrund dafiir
ergibt sich aus (i.). Trifft (i.) zu, miissten wir alle oder viele von uns auf eine
ausreichende Art und Weise der Autoritdt ,unseres“ Staates zugestimmt ha-
ben. Diese Voraussetzung ist aber nicht anndhernd erfiillt. Das seit langem
bekannte Problem der fehlenden Zustimmung spricht, wie Simmons (2005a,
93-94) richtigerweise festhalt, nicht fiir den Realismus von Zustimmungs-
ansitzen der politischen Pflicht. Bereits Locke war sich der Problematik
bewusst, weshalb er auf stillschweigende Zustimmung ausweicht. Fiir ihn
gibt ,[...] jeder Mensch, der irgendwelchen Besitz hat oder sich irgendeines
Stiickes Land innerhalb des Herrschaftsbereiches irgendeiner Regierung
erfreut, [...] seine stillschweigende Zustimmung® (Locke [1689] 2012, II,
§119). Die Vorteile und den Schutz eines Staates in Anspruch zu nehmen,
verpflichtet uns ebenfalls — auch wenn wir dadurch nicht zwingend Mitglie-
der werden - ,stillschweigend®, den Gesetzen zu gehorchen (11, §122).

Im Laufe der Zeit haben diverse Autor*innen vergleichbare Einwidnde
gegen Lockes These der stillschweigenden Zustimmung erhoben. Diese
Standardeinwidnde stellen erstens infrage, ob es sich bei Lockes stillschwei-
gender um genuine Zustimmung handelt. Wie Simmons (1979, 91) fest-
hilt, subsumiert Locke in seinem Streben, die politische Pflicht lediglich

184

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Keine Begriindung der politischen Pflicht kann tiberzeugen, oder?

durch Zustimmung zu legitimieren, falschlicherweise ,Vorteile eines Staa-
tes geniessen® als eine spezielle Zustimmungsart. Derweil solche Handlun-
gen Zustimmung implizieren konnen, diirfen wir diese nicht zwingend
als ein Zustimmungszeichen missverstehen.® Zweitens gibt Lockes still-
schweigende Zustimmung gerade jenes Element auf, welches Zustimmung
im Allgemeinen attraktiv macht. Fiir Locke folgt beispielsweise daraus,
an einem Ort seinen Wohnsitz zu haben, die dortige politische Autoritat
anzuerkennen - unabhingig davon, ob man sich bewusst dafiir entschieden
hat. Die Idee, Wohnsitz sei stillschweigende Zustimmung ohne bewusste
Wahl, ist aber unvereinbar mit jener, Menschen beséssen natiirliche Rechte
(Simmons 1993, 199-200). Drittens ist das Konzept der stillschweigenden
Zustimmung so weit gefasst, das ,,zustimmen® und ,,gehorchen® zu ein und
demselben werden (200).13°

Ist Zustimmung die einige Moglichkeit, eine politische Pflicht zu begriin-
den, und muss es sich um eine explizite Einwilligung handeln, da die
stillschweigende keine tiberzeugende Grundlage darstellt, dann folgt aus
dem Problem der fehlenden Zustimmung fiir Simmons ein philosophischer
Anarchismus lockeanischer Pragung (201).

Konnte man aber nicht die soeben genannte Pramisse aufgeben und eine
politische Pflicht durch andere Prinzipien legitimieren lassen? Dieser Weg
steht Simmons nicht offen, da er alle bisher genannten Ansitze zuriick-
weist. Es bleibt damit — im Ausschlussverfahren - lediglich Zustimmung
ibrig. Akzeptiert man Simmons’ Logik bis hierhin, muss man sich folglich
im Bereich der Zustimmungsansitze nach Alternativen umsehen. Es gibt
tatsdchlich ein bis jetzt noch nicht diskutiertes Konzept, das eine politische
Pflicht begriinden kdnnte: hypothetische Zustimmung. Bei dieser geht nicht
mehr um die Frage, ob wir zustimmen, sondern welchen Begebenheiten
eine rationalere Version von uns zustimmte.*? Simmons weist hypotheti-

138 Dies dussert sich zum Beispiel in der Rechtspraxis, unter gewissen Umstinden
Schweigen als eine zustimmende Handlung zu interpretieren (z.B. Art. 6 Obliga-
tionenrecht in der Schweiz). Standardmissig wére es aber falsch, das Schweigen
potenzieller Vertragspartner*innen als Zustimmung zu verstehen.

139 Simmons (1993, 200n5) akzeptiert den ersten und zweiten Einwand, weist den
dritten aber zuriick. Wie Simmons erklért, sei fiir Locke Zustimmung lediglich
gegeniiber guten Staaten bindend. Folglich wiére der einwilligende Akt bei Locke
eine notwendige, aber nicht hinreichende Bedingung fiir eine politische Pflicht (vgl.
Simmons 1979, 86-87).

140 Die Frage ist in diesem Sinne doppelt hypothetisch, was im Grossen und Ganzen
der gegenwirtigen Auspragungen der Gesellschaftsvertragstheorien entspricht (fiir

185

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

sche Zustimmung zuriick, weil man mit diesem Konzept die wichtigsten
Vorteile eines Zustimmungsansatzes aufgibt (78): Eine klare, nicht kon-
troverse Basis fiir Pflichten und zentrale Stellung der Idee individueller
Autonomie. Denken wir dariiber nach, welche idealisierten Personen der
Autoritit eines Staates zustimmten, beschiftigen wir uns mit der Frage, ob
dieser ausreichend gerecht, gut, niitzlich oder reaktionsfdhig ist. Da das
Interesse dieser idealisierten Personen darin besteht, die fiir sie beste Wahl
zu trefen, ist ihre Zustimmung in Bezug auf einen existierenden Staat von
dessen effektiven Handlungen und/oder Vorziigen abhingig. Weil damit
die Qualitdt staatlicher Handlungen und Vorteile an hypothetischen Ent-
scheidungen idealisierter Personen gemessen werden, ist es fiir Simmons
ehrlicher, hypothetische Zustimmung als ein Analyseinstrument zu begrei-
fen, mit dem man die Qualitat staatlichen Handelns untersucht. Damit
vermag hypothetische Zustimmung echte Personen aber nicht zu binden,
denn es handelt sich lediglich um eine hypothetische — und damit nicht
echte — Grundlage fiir die politische Pflicht.!4!

Damit bleibt effektive Zustimmung als einzige mogliche Grundlage der
politischen Pflicht iibrig. In der Konsequenz haben die wenigsten von uns
eine Verpflichtung, den rechtlichen Anweisungen politischer Institutionen
zu gehorchen, weil es sich um Recht handelt. Dies ist die Kurzversion
des philosophischen Anarchismus lokeanischer Pragung. Eine schwichere,
d. h. stillschweigende Zustimmung akzeptierende Leseart von Locke ist
fiir Simmons nicht mit wichtigen Rechten und Pflichten vereinbar, die im
Zentrum von Lockes Untersuchung liegen (216). Den Standardeinwédnden
kann Locke auf Basis seiner eigenen Theorie fiir Simmons nicht entgegnen.

Wie iiberzeugend Simmons’ Argument in Bezug auf Locke sein mag,
die Kritik an der stillschweigenden Zustimmung nimmt eine unserer recht-
lichen Intuitionen gut auf. Damit eine Einwilligung implizierende mit einer
effektiv zustimmenden Handlung gleichgesetzt werden kann, muss der
Kontext entsprechend ausgestaltet sein. Simmons betrachtet zwei Handlun-
gen, bei denen im (liberal-)demokratischen Rahmen der Kontext gegeben

eine Ubersicht siehe z. B. D’Agostino, Gaus, und Thrasher 2012; fiir eine Diskussion
von Rawls Variante siehe z. B. Kymlicka 2002, Abschn. 3.3).

141 Eine vergleichbare Kritik hat Ronald Dworkin (1973, 501, 502; siche ebenfalls 1984,
253) formuliert. Fiir ihn handelt es sich bei hypothetischen nicht bloss um eine blas-
se Variante eines effektiven Vertrages, es ist iiberhaupt kein Vertrag. Hypothetische
Vertrige sind (geht es um effektive Zustimmung) entweder historisch absurd oder
(geht es um hypothetische Zustimmung) sagen moralisch nicht viel aus.

186

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Keine Begriindung der politischen Pflicht kann tiberzeugen, oder?

sein konnte: An Wahlen teilnehmen und einen Staat als Wohnsitz bestim-
men (220).

Insbesondere in den westlichen (liberal-)demokratischen Staaten kann
man im Akt des Wiahlens eine zustimmende Handlung sehen. Wenn wir
am Wahltag zur Urne gehen oder — wo dies mdglich ist — brieflich unsere
Stimme abgeben, beteiligen wir uns am politischen Prozess und scheinen
dadurch die Autoritit des Staates tiber uns zu akzeptieren. Wie Simmons
ausfiihrt, bezieht sich die iiberzeugendste Interpretation, wie Wéhlen und
Zustimmen zusammenhéngen, nicht auf das Wahlrecht, sondern auf die
aktuelle Teilnahme an Wahlen (221).142 Gegen diese Sichtweise sprechen fiir
Simmons zwei Griinde. Zunéchst variiert die Zustimmung von Biirger*in
zu Birger*in. Nicht jede*r geht zu jeder Wahl (oder, wo direktdemokrati-
sche Elemente zum Zuge kommen, zu jeder Abstimmung), einige gehen
nie wihlen (oder abstimmen). Nichtwahler*innen haben folglich nicht
zugestimmt.!3 Ferner — und dies ist in meinen Augen der weitaus relevante-
re Punkt - werden hier zwei Sachen miteinander vermischt. Akzeptieren
wir unsere Teilnahme an Wahlen als eine zustimmende Handlung, stellt
sich zunédchst die Frage, zu was wir zustimmen. Ist es plausibel daraus,
wihlen zu gehen, eine Zustimmung zur Autoritit des Staates abzuleiten?
Angesichts der Art und Weise, wie Wahlen funktionieren, ist dies wenig
iberzeugend. Wir geben unsere Stimme den préferierten Kandidat*innen,
womit wir (unter der Voraussetzung der effektiven Wahl) héchstens deren
Funktion als unsere Reprisentant*innen fiir die aktuelle Legislaturperiode
zustimmen. 44

142 Stellte man auf Wahlrecht ab, vermischte man die Moglichkeit, zustimmen zu kon-
nen, mit aktueller Zustimmung (Simmons 1993, 221).

143 Sehen wir in Teilnahme an Wahlen eine Form stillschweigender Zustimmung, dann
kénnen wir damit aber keine allgemeine politische Pflicht begriinden. Dazu sind die
Wahlbeteiligungen in westlichen Staaten oftmals zu tief. In der Schweiz lagen diese
zum Beispiel bei den Nationalratswahlen 2023 bei 46,7 % (Bundesamt fiir Statistik
2023).

144 Es ist aber fraglich, ob diese Interpretation angemessen ist. Zum einen ist sie ledig-
lich im Fall von Personenwahlen iiberzeugend. Zum anderen kann man argumen-
tieren, dass viele ihre Stimmabgabe nicht als Zustimmung fiir eine*n Politiker*in
verstehen, sondern als ein Ausdruck ihrer Préferenz (vgl. Simmons 1993, 223).
Stimme ich in einer Wahl fiir X, dann driicke ich damit aus, dass ich X anderen
Kandidat*innen vorziehe. Damit wir daraus eine Zustimmung zu Xs Autoritat able-
sen konnen, miisste ich explizit meine Intention dazu kommunizieren. Denn meine
Stimme fiir X kann zum Beispiel ebenfalls bedeuten, ich sehe in X das geringere
Ubel, welches ich aus pragmatischen Griinden (z. B. weniger (ausgeprigte) Polizei-
gewalt, wenn X Biirgermeister*in meiner Stadt wird) anderen Kandidat*innen vor-

187

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

Diese Einwédnde lassen die Idee, stillschweigende Zustimmung lasse sich
aus dem Wahlrecht ableiten, attraktiver wirken (221). Der Kern dieser Ar-
gumentation lasst sich fiir Simmons auf folgende Formel bringen: Besitzen
wir das Wahlrecht, konnen wir (indirekt) Einfluss auf die Gesetzgebung
nehmen, die Verfassung dndern, Parlamentarier*innen ersetzen usw. Neh-
men wir dieses Recht nicht wahr, dann kommt dies der Einwilligung gegen-
iber dem Status quo gleich. Der Entscheid, nicht zu partizipieren, ist in an-
deren Worten ebenfalls eine Form der Partizipation. Dagegen argumentiert
Simmons, dies verwechsle ,sich in eine Situation fiigen® mit Zustimmung.
Es gibt eine Vielzahl von rechtlichen Regelungen, die uns zwar (direkt oder
indirekt) betreffen, von denen wir aber keine Kenntnis haben. Ebenso ist
es fraglich, ob ein Kontext gegeben ist, in dem Zustimmung implizierende
und effektiv Einwilligung zeigende Handlungen zusammenfallen. Denn -
das ist Simmons’ Hauptpunkt - Passivitdt aus Ignoranz, Gewohnheit, Un-
vermoOgen oder Angst kann nicht mit Zustimmung gleichgesetzt werden.
Folglich kann man Inaktivitdt in diesem Kontext nicht mit Zustimmung
gleichsetzten (221-22).1> Zudem wird oftmals argumentiert, wihlen zu
gehen sei nicht nur ein Recht, sondern auch eine Biirger*innenpflicht (224).
Triftt dies zu, kann Wihlen nicht die Grundlage fiir diese Pflichten sein.
Ebenfalls tun wir so, als hitten auch Nichtwiahler*innen eine politische
Pflicht. Trifft diese Intuition zu, dann lésst sich die politische Pflicht nicht
durchs Wihlen begriinden (224). Somit scheidet das Wiahlen als Grundlage
fiir eine stillschweigende Zustimmung zur Autoritit eines Staates aus.

Damit bleibt noch der Entscheid {ibrig, wo wir unseren Wohnsitz neh-
men. Konnte man nicht in der Entscheidung, im Einflussbereich eines
Staates zu wohnen oder wohnen zu bleiben, einen einwilligenden Akt
sehen? Um darauf zu antworten, ruft Simmons zunichst jene Bedingun-
gen in Erinnerung, welche Zustimmung moralisch bindend machen (226):
Erstens miissen wir unsere Einwilligung bewusst und vorsatzlich dussern,
zweitens miissen wir sie freiwillig geben. In einem ersten Schritt fokussiert

ziehe. Dies geht aber mehr Richtung Duldung und wire hochstens eine schwache
Form der Zustimmung.

145 Selbst wenn wir Simmons Kritik zuriickweisen, den Kern der Argumentation akzep-
tieren und Nichtpartizipation als eine Form von Partizipation verstehen, konnen
wir aus dem Wahlrecht keine stillschweigende Zustimmung ableiten. Denn mit
dem Entscheid, von unserem Wahlrecht keinen Gebrauch zu machen, kénnen wir
neben Zustimmung auch Ablehnung zum Ausdruck bringen. Folglich sind wir im
Einzelfall auf einen expliziten Hinweis angewiesen, wie wir Nichtpartizipation zu
interpretieren haben. Zustimmung zum Status quo argumentationslos als Standard
zu setzen, ist nicht tiberzeugend.

188

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Keine Begriindung der politischen Pflicht kann tiberzeugen, oder?

Simmons auf die erste Bedingung (226-27). Hume folgend kénnen wir ar-
gumentieren, Zustimmung miisse bewusst und im ausreichenden Bewusst-
sein der Konsequenzen sowie der Signifikanz der Handlung erfolgen. Und
sind wir uns nicht bewusst, durch eine Handlung eingewilligt zu haben,
haben wir durch die Handlung keine Einwilligung gegeben. Fiir Simmons
sind sich aber nur eine Minderheit der Biirger*innen bewusst, der Autoritat
ihres Staates zugestimmt zu haben.

Auch in Bezug auf die zweite Bedingung der Freiwilligkeit ist Simmons
skeptisch (227). Damit diese im Kontext von Wohnsitz erfiillt sein kann,
miissen wir die Wahl des Wohnsitzes als eine moralisch relevante Entschei-
dung ansehen. Es reicht nicht aus, dass die Moglichkeit vorhanden ist,
die Biirger*innen miissen diese als eine moralisch relevante Entscheidung
begreifen. Dies ist aber im Status quo nicht gegeben. Zudem miissen Staa-
ten nicht nur die Rechte der Wohnbevoélkerung respektieren, sie miissen
auch Rahmenbedingungen vermeiden, die unsere schwichere Position aus-
niitzen. Ebenso diirfen sie uns essenzielle Giiter nicht vorenthalten oder
diese an extreme Bedingungen kniipfen (241).14¢ Werden diese Bedingun-
gen verletzt, ist eine allfillige Ubereinkunft nichtig. Die von Simmons
genannten Bedingungen scheinen mir nicht besonders kontrovers, zumal
sie eine gewisse Akzeptanz in diversen Rechtsordnungen erfahren haben:
Vertragspartner*innen miissen grundsatzlich die Rechte anderer Parteien
respektieren (z.B. darf man jemanden nicht mit Gewalt drohen, um sie
oder ihn zur Vertragsunterschrift zu bewegen). Ebenso darf man die andere
Partei nicht durch Manipulation zur Einwilligung bewegen. Fiir Simmons
sind aber in keinem bestehenden Staat die Bedingungen erfiillt, damit
Wohnsitz bindende Wirkung entfaltet.

States might tax only reasonably, protect the weak, restrict liberty only
where necessary, refrain from requiring their citizens (or their poor,
disadvantaged citizens) to risk their lives in foreign adventures (whether
the ,requirement” be one of law or one of economic necessity), use their
powers to serve international justice, and so on. Under such conditions

146 Fur Simmons (1993, 238-39) gibt es mindestens zwei Elemente, die einen Vertrag
sittenwidrig und damit nichtig machen: Erstens die Frage, ob der Vertrag harte
Bedingungen dafiir definierte, ein notwendiges Gut zu erbringen. (Beispielsweise
ist eine Person in einer Wiiste, die am Verdursten ist, notwendigerweise auf Wasser
angewiesen.) Zweitens, ob der Vertrag die Situation der schwécheren Partei unge-
rechtfertigterweise ausniitzt oder manipuliert. (So ist die verdurstende Person wohl
eher bereit, harte Vertragsbedingungen zu akzeptieren, als eine Person in einer
weniger dramatischen Situation.)

189

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

(and after suitable alterations in political conventions presented each
resident with a clear choice situation), the state would not be extracting
an unconscionable agreement from (at least the vast majority of) those
who choose to consent by remaining resident. Residence might then
constitute binding consent to the (appropriately limited) authority of
government, might then ground clear political obligations. But no actual
states, in our time or in Locke’s, have offered such reasonable terms and
clear choices to their residents. (Simmons 1993, 241-42).

Dies stellt die Vorsatzlichkeit infrage, solange wir Simmons’ empirische
Pramisse akzeptieren. Die Lage prasentiert sich in meinen Augen aber
weniger deutlich, als Simmons uns glauben machen mdchte. Zumindest
in jenen Fillen, in denen die Entscheidung, nach A zu ziehen oder in A
wohnen zu bleiben, frei von dusseren Einfliissen getroffen wurde, kann
man von einem vorsatzlichen Entscheid fiir A sprechen.'¥” Doch selbst
wenn dem erstens so ist und es — je nach Kontext — zweitens bei vielen eine
fur die politische Pflicht relevante Entscheidung festgestellt werden konnte,
gibt es noch einen anderen Grund, den Wohnsitz nicht als eine Form
expliziter Einwilligung zu sehen. Simmons verweist dafiir auf die sozialen
Praktiken um die Miindigkeit (231).

Unser Verhalten widerspreche der Annahme, volljahrig zu werden sei
etwas Besonderes. Vielmehr betrachten wir das Erreichen der Miindigkeit
nicht als einen besonderen Ubergang in unserem Leben.8 Die Liste unse-

147 Die Linie zwischen den Fillen, in denen wir eine ,vorsitzliche” Entscheidung fiir
A gefallt haben, und jenen, in denen eine solche fehlt, ist fliessend und diirfte
in den meisten Féllen schwer zu ziehen sein. Ein kurzes Beispiel vermag dies zu
verdeutlichen. Peter hat @, eine spezifische Tatigkeit, gelernt und lebt in B. Das
Unternehmen, fiir welches Peter bisher gearbeitet hat, wurde geschlossen, und Peter
muss sich eine neue Anstellung suchen. In B gibt es zurzeit keine Moglichkeit zu
arbeiten und ® anzuwenden. In A besteht diese aber. Wenn Peter nach A umzieht,
dann ist dies vielmehr eine Entscheidung fiir @ als fiir A. Konnte Peter aber sowohl
in B als auch in A seiner Tatigkeit als ® nachgehen und gibe es keine relevanten
dusseren Faktoren (z.B. eine romantische Beziehung mit Petra aus A), die ihn
zum Umzug bewegen, dann ist sein Umzug nach A (oder sein Verbleiben in B),
eine bewusste Entscheidung fiir A (oder fiir B). Die empirische Schwierigkeit ist
einerseits, die fiir eine politische Pflicht relevanten Griinde ,messen” zu konnen.
Andererseits wird es eine Herausforderung, quantifizieren zu kénnen, wie ,stark®
diese Griinde sein miissten, um eine verpflichtende Wirkung zu entfalten.

148 Die Schweiz kennt zwar vielerorts die Tradition der ,Jungbiirgerfeiern, an denen
die jungen Erwachsenen iiber ihre politischen Rechte und Pflichten informiert
werden. (Je nach Gepflogenheiten legen die Jungbiirger*innen zum Teil gar einen
Eid ab.) Die jungen Erwachsenen werden aber nicht erst durch den Besuch dieser

190

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Keine Begriindung der politischen Pflicht kann tiberzeugen, oder?

rer Rechte und Pflichten wird lediglich um weitere Punkte ergénzt (231).14°
Es gibt, in anderen Worten, in politischer Hinsicht keine scharfe Trennung
zwischen Minder- und Volljéhrigkeit.

Die fehlende scharfe Trennung hat aber noch eine weitere Konsequenz.
In der Folge davon ist eine eindeutige Differenzierung zwischen Mitglie-
dern und Nichtmitgliedern nicht méglich. Damit scheinen wir aber auch
nicht auf eine Weise ,Mitglied“ des Staates zu werden, wie wir dies von
anderen regelbasierten Vereinigungen kennen (232).15° Daher scheint es
seltsam, die Entscheidung eines jungen Erwachsenen, den Wohnsitz im
Land zu belassen, als zustimmendes Zeichen zu deuten. Denn erreichen wir
die Volljahrigkeit, werden wir nicht Teil eines ,,Clubs®!>!

Konnte man nun nicht argumentieren, indem man in Staat A verbleibe
(respektive nach B auswandere), nehme man in Kauf, durch die Regeln von
A oder B gebunden zu sein. Man konnte das damit vergleichen, ein Mitglied
einer ,regelbasierten® Organisation (z. B. einem Verein) zu werden. Dage-
gen spricht aber, wie Simmons betont, die Art und Weise, wie wir Mitglied
einer politischen Gemeinschaft auf der einen und einem Verein auf der
anderen Seite werden (232). Die Qualitat, darin ist Simmons zuzustimmen,
ist nicht dieselbe. Biirger*in zu werden ist weitreichender; was sich etwa im
Aufwand zeigt, seine Staatsbiirgerschaft aufzugeben (respektive zu wech-
seln). Einen Verein zu verlassen ist im Gegensatz dazu eine formal einfache
Angelegenheit. Dieses Indiz spricht dafiir, die Anforderungen relativ hoch

Feiern zu miindigen Biirger*innen der Schweiz. Dieser Status ergibt sich einerseits
aus ihrer Naturalisation oder Abstammung und andererseits aus dem Erreichen
des 18. Geburtstages. Folglich implizieren Praktiken wie Jungbiirgerfeiern ebenfalls
keine scharfe Trennung zwischen Unmiindigkeit und Miindigkeit.

149 Ein konkretes Beispiel, welches Simmons’ These stiitzt, ist der Kanton Glarus. In
diesem besitzen Jugendliche ab 16 Jahren das aktive Stimm- und Wahlrecht. Miindig
wird man in der Schweiz aber erst mit 18 Jahren. In einem demokratisch verfassten
Staat ist das Wahl- und Stimmrecht wohl eines der zentralsten Rechte, welches
man erhalten kann. Von diesem Standpunkt aus wird Glarner Jugendlichen ein
elementares Recht zugesprochen, noch bevor sie im rechtlichen Sinn miindig sind.
Darin zeigt sich erneut: Miindigkeit ist kein scharfer Bruch in unserem politischen
Leben.

150 Zudem werden wir Mitglied solcher Vereinigungen wie Familien und Freundes-
gruppen, bevor wir im rechtlichen Sinn miindig sind (Simmons 1993, 232).

151 Wir miissen Simmons’ Argumentation aber nicht akzeptieren, um in fortbestehen-
dem Wohnsitz im besten Fall eine Zustimmung implizierende Handlung zu sehen.
Dies ergibt sich daraus, dass es empirisch schwierig ist, die Intention oder die
Griinde hinter dem Wohnsitz zu identifizieren: Es ist nicht der Wohnsitz an und
fir sich, aus dem sich die Zustimmung ergibt. Es sind jene handlungsrelevanten
Uberlegungen, die mit der politischen Dimension zu tun haben.

191

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

anzusetzen, um eine Handlung als einer Mitgliedschaft zustimmend zu
werten, wenn es Staatsbiirgerschaften geht. Damit reicht es nicht aus, ledig-
lich in A zu verbleiben oder nach B auszuwandern. Es braucht mehr, als die
geltenden Regeln passiv lediglich in Kauf zu nehmen. Seinen Wohnsitz in A
oder B zu wihlen, ist demnach nicht bewusst und intentional genug, um als
bindende Zustimmung zu gelten.

Damit schliesst Simmons aber Zustimmung durch Wohnsitz nicht
grundsitzlich als Grundlage fiir die politische Pflicht aus. Wir kénnen uns
einen Kontext vorstellen, indem sowohl die erste — die Menschen verstehen
ihre Entscheidung, in einem Land zu wohnen, als Zustimmung zur Autori-
tat dieses Landes — als auch die zweite Bedingung - die Zustimmung muss
freiwillig erfolgen - erfiillt sind. Dann, und nur dann, kdnnen wir hoffen,
Wohnsitz und Einwilligung gleichzusetzen. Auf den ersten Blick mag dies
Simmons’ Riickweisung von stillschweigender Zustimmung widersprechen.
Die Bedingungen, damit die Wahl des Wohnsitzes eine einwilligende Hand-
lung darstellt, machen aus dieser aber eher eine Form expliziter Zustim-
mung oder lassen zumindest die Differenzierung zwischen stillschweigend
und explizit verschwimmen.

Nehmen wir mit Simmons an, Zustimmung sei das einzige Prinzip,
welches theoretisch in der Lage ist, eine politische Pflicht zu begriinden,
verbleibt angesichts des Status quos die anarchistische Position als letzter
Ausweg. Welche Konsequenzen hat dies auf unsere Lebenswelt bezogen?
Fiir Simmons gibt die beste Interpretation von Lockes politischer Theo-
rie die folgende Antwort darauf: Wir leben in einem komplexen und
dusserst strukturierten Naturzustand in Bezug auf die meisten unserer
Mitmenschen, weshalb fiir uns auch primir Lockes Uberlegungen zu Rech-
ten und Rechtfertigungen im prdpolitischen Kontext relevant sind (248).
Staaten besitzen keine Autoritit und wir haben keine Pflicht, staatliche
Anweisungen zu befolgen. Diese skeptische Konklusion drdngt die Frage
nach den moralischen Regeln im Naturzustand auf. Bevor ich mich aber
diesem Punkt im Abschn. 4.2 zuwende, komme ich nochmals auf Simmons
Autoritétsverstindnis zu sprechen, welches sich in Anbetracht der bisher
angestellten Uberlegungen besser fassen lisst.

Simmons ([1999] 2001, 130) definiert legitime Autoritat als ein komplexes
moralisches Recht eines Staates, ,seinen” Biirger*innen als einzige binden-
de Pflichten aufzuerlegen (vgl. Abschn. 2.1.3). Mit dieser Aussage nimmt er
an, das Korrelat zu legitimer politischer Autoritét sei eine Verpflichtung,
die staatlichen Anweisungen zu befolgen. Denn die von Staaten kreierten
Rechtspflichten sind bindend, d. h. sie sind nicht bloss als eine Empfehlung

192

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.1 Keine Begriindung der politischen Pflicht kann tiberzeugen, oder?

(nicht) zu ®@-en zu verstehen. Sie verpflichten uns (nicht) zu ®-en und las-
sen gleichzeitig einen Anspruch staatlicher Institution auf (nicht) ® entste-
hen. Nimmt man Simmons’ Kritik an assoziativen Theorien sowie Ansétze
auf Basis einer natiirlichen Pflicht hinzu (vgl. Abschn. 4.1.1, 4.1.2), lassen
sich weitere Konkretisierungen vornehmen. Das staatliche Autoritétsrecht
kann einer Person nicht gegen ihren Willen aufgezwungen werden und
verlangt, damit Staaten in seinen Besitz kommen, nach mehr als einer
Duldung der Biirger*innen. Autoritit ist ferner transaktional begriindet
und dieses Recht ergibt sich aus der Beziehung zwischen Biirger*innen
einerseits und ihren Staaten andererseits. Seine Entstehung ist an bewusste
Handlungen gebunden und in dem Sinne rational, als dass der (blosse)
Verweis auf Zugehorigkeits- oder Pflichtgefiihle nicht ausreichend ist. Auto-
ritét ist ferner universell. Nicht meine Identitdt als Schweizerin, Deutscher
oder Franzosin ist ausschlaggebend, sondern davon unabhéngige, nicht an
die lokale soziale Praxis gebundene Standards. Trotzdem ist Autoritét nicht
generell, sondern partikular.

Autoritat ist auch nichts, was sich aus den Vorteilen, die Staaten uns
bieten, ableiten ldsst. Nur weil ein Staat in der Lage ist — was bedeutet,
die Macht dazu zu besitzen — Koordinationsprobleme zu 16sen, darf er
uns seine Regeln nicht aufzwingen. Erst meine Erméchtigung verleiht staat-
lichen Institutionen das Recht, mir bindende Pflichten aufzuerlegen. An-
dere moralische Griinde mdgen mir zwar gebieten, einzelnen Rechtspflich-
ten nachzukommen, aber erst meine Zustimmung, mich den Gesetzen
einer politischen Gemeinschaft zu unterwerfen, verleiht diesen respektive
dem Gesetzgeber Autoritit. Es ist meine Ermachtigung, die aus der blos-
sen Macht staatlicher Institutionen, die zwangsbewehrten Rechtsnormen
durchzusetzen, ein legitimes Recht macht. Legitime Autoritdt wird, in an-
deren Worten, von ,unten her” geschaffen und setzt notwendigerweise eine
politische Pflicht voraus. Aus diesem Akt ergibt sich aber kein absolutes
Recht, Regeln zu erlassen und durchzusetzen. Es ist zum einen durch die
natiirlichen Rechte der Biirger*innen beschrinkt, die sie behalten. Zum
anderen sind politische Institutionen keine intrinsische Notwendigkeit. Die
Ratio hinter der zustimmenden Handlung ist die Dienstleistung (Schutz
des Eigentums), die sie erbringen. Folglich ist Autoritit dienstleistungsori-
entiert und dafiir gedacht, das Eigentum der Biirger*innen zu schiitzen.
Die so umrissene Autoritdt beruht demnach nicht auf einem bestimmten
Staatssystem. Theoretisch kann sowohl ein (wohlwollender) Diktator als
auch ein demokratisches Staatswesen von den Biirger*innen erméchtigt
werden. Auch die Frage, wie der Staat seine Dienstleistungen erbringt, ist,

193

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

solange keine natiirlichen Rechte verletzt werden, nicht ausschlaggebend,
um Autoritdt zu erlangen.

Aus dem Stellenwert, den Simmons Zustimmung als Grundlage der po-
litischen Pflicht einrdumt, leiten sich noch weitere notwendige Elemente
einer Gesellschaftsorganisation ab. Ist Zustimmung zentral, wie Simmons
argumentiert, dann kénnten wir sie — oder Aspekte davon - als notwendi-
ge Voraussetzung gesellschaftlicher Ordnung verstehen. In diese Richtung
argumentiert denn auch Egoumenides (2014, 89): Fiir Freiwilligkeit als
Bedingung fiir soziale Organisationen spricht ihre Kompatibilitdt mit dem
Konzept der Freiheit oder der Autonomie. Letzteres versteht Egoumenides
als die Fahigkeit zu entscheiden, was im eigenen Leben relevant ist. Ihr geht
es dabei nicht um eine ziigellose Individualitit, sondern um ,Selbstgesetz-
gebung®, die Selbstverwirklichung, -darstellung und -entfaltung umfasst.
Von diesem Standpunkt aus verlangt Autonomie nach voluntaristischer
sozialer Organisation. Dies zwingt politische Institutionen dazu, die Einwil-
ligung der Mitglieder — unter der Voraussetzung derer Miindigkeit — auf
eine relevante Art und Weise einzuholen. Eine Art Opt-out im Sinne von,
swenn du Volljahrig wirst und nichts unternimmst, wirst du automatisch
Mitglied, ist nicht ausreichend, es braucht ein Opt-in, das nicht durch
dusseren Druck erzwungen wird. Damit dies mdglich und die Notwendig-
keit der Freiwilligkeit nicht verletzt ist, miissten gesellschaftliche Strukturen
dementsprechend angepasst werden. Das Resultat wire eine Welt, in der
politische Organisation mehr mit Vereinen als mit heutigen Staaten zu tun
hitten.

4.2 Das Individuum zwischen Naturzustand und Staat

Nachdem wir Simmons’ Argumentation gegen die gingigen Ansitze, eine
politische Pflicht zu begriinden, diskutiert haben, stellen sich zwei Grund-
fragen: Kann das Verstindnis politischer Autoritit {iberzeugen, welches
wir entlang von Simmons’ Uberlegungen rekonstruiert haben? Und welche
Auswirkungen haben Simmons’ dusserst restriktiven Bedingungen, die eine
politische Gemeinschaft erfiillen muss, um Autoritit zu erlangen? Fiir den
Moment stelle ich die erste Frage zuriick, um spéter im Kapitel darauf
zuriickzukommen (vgl. Abschn. 4.4) und wende mich nachfolgend der
zweiten zu. Denn Simmons’ Autoritatsverstindnis ist eng mit seinen na-
turrechtlichen Vorstellungen verkniipft, weshalb eine kritische Wiirdigung

194

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Das Individuum zwischen Naturzustand und Staat

nur moglich ist, wenn man zuvor die ,positiven” Aspekte seines Projektes
ebenfalls beriicksichtigt.

Fiir Simmons erfiillt kein existierender Staat die Voraussetzungen, um
generelle politische Autoritdt zu besitzen. Damit ist Anarchismus fiir Sim-
mons in Bezug auf den Status quo die Konsequenz. Damit kénnen wir
nicht mehr standardmissig von einer Pflicht ausgehen, die bestehenden
Gesetze zu befolgen, was uns dazu zwingt, unsere Stellung in der politi-
schen Sphire zu hinterfragen (Simmons 1979, 200; 1993, 263). Trotzdem
geht Simmons (1987, 275-79; 1993, 261-69) davon aus, dass unser politi-
scher Alltag sich nicht radikal dndert, wenn wir seine Position gegeniiber
der politischen Pflicht akzeptieren.

Ein Grund fiir diese Position folgt meines Erachtens aus dem naturrecht-
lichen Fundament, das Simmons’ Ansatz zugrunde liegt. Deshalb ist der
Status quo - contra dem klassischen Vorurteil gegeniiber dem Anarchis-
mus — fiir Simmons kein rechtloser Raum, der stindig droht, im Chaos zu
versinken. So betont Simmons die Relevanz der natiirlichen Pflicht, gerech-
te Institutionen zu unterstiitzen, fiir unsere moralischen Uberlegungen (vgl.
Abschn. 4.1.2). Dazu kommen natiirliche Pflichten gegeniiber anderen Per-
sonen (z. B. die Pflicht, andere nicht zu schadigen oder zu verletzen; Sim-
mons 1987, 276). Unsere alltiglichen Erfahrungen scheinen Simmons’ Recht
zu geben. Wir kénnen wie Sylvan und Sparrow (2007) argumentieren, es
gebe in unserem heutigen Alltag bisweilen ,anarchistische® Perioden. Sie
nennen als Beispiel die Verkehrspolizei. Auch wenn diese nicht vor Ort
ist, fliesst der Verkehr wie zuvor, ohne (notwendigerweise) im Chaos zu
versinken.!? Wie wir aus unserem Alltag wissen, fithren wir (zumindest) in
den westlichen Industriestaaten ein Leben in geregelten Bahnen und staatli-

152 Man muss sich aber fragen, inwieweit dies der Tatsache geschuldet ist, dass man
davon ausgehen muss, jederzeit doch noch auf die Polizei zu treffen und fiir Fehl-
verhalten bestraft zu werden. Dann wire die potenzielle Gefahr, bei einer Regelver-
letzung erwischt zu werden, der motivierende Faktor, was wiederum bedeutete,
der Staat 16se das Koordinationsproblem in absentia, indem er Zwangsmittel an-
droht. Ebenfalls konnte man frei nach Foucault ([1975] 2017) argumentieren, durch
die Disziplinierung der Gesellschaftsmitglieder sei eine (dauerhafte) Prasenz der
Polizei nicht mehr notwendig, da die Verkehrsregeln allen ,in Fleisch und Blut®
libergegangen sind und sie sich folglich selbst disziplinieren. Foucault beschreibt die
soziale Konformitit des Individuums angesichts zunehmender Uberwachung und
Kontrolle mit dem Konzept Panoptismus. Sind sich Menschen der standigen Mog-
lichkeit bewusst, beobachtet zu werden, beginnen sie die Zwangsmittel der Macht
zu internalisieren und Verhalten sich folglich so, wie von ihnen verlangt (Foucault
[1975] 2017, 260, 265). Ist ein solcher Kontext gegeben, konnen wir normkonformes
Verhalten ohne direkt angedrohte Zwangsmittel nicht mehr automatisch als anar-

195

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

che Institutionen sind in vielen Fillen de facto Autorititen. Da bestehende
Staaten fiir Simmons nicht legitim sind, stellt sich - schon nur angesichts
der massiven Zwangsmittel, die ihnen zur Verfiigung stehen - die Frage, ob
und wie wir den Status quo zu verdndern haben. Fiir Simmons muss sich
die Antwort darauf aus dem Naturzustand ergeben.

Welche Griinde sprechen dafiir, in einem philosophischen Projekt auf
das Konzept ,Naturzustand® zuriickzugreifen? Ist er lediglich eine ,gute®
Rekonstruktion unserer moralischen Lebensumstidnde? Simmons nennt ne-
ben diesem von mir erwahnten noch weitere Punkte, weshalb es sinnvoll
sein kann, die Idee des Naturzustandes zu bemiihen. Seine argumentative
Funktion ist erstens aufzuzeigen, worin die Wahl zwischen einem Staat und
keinem Staat besteht, um dann vor diesem Hintergrund, zweitens die Vor-
aussetzungen fiir legitime politische Autoritét zu formulieren (33-34). Dazu
kommt die Aufgabe zu zeigen, dass wir auch im préetatistischen Zustand
Rechte und Pflichten besitzen. Indem man den Naturzustand verwendet,
weist man des Weiteren einen politischen ,Naturalismus® zuriick (36).

Beschreiben Philosoph*innen den Naturzustand, dann gehen sie oftmals
von einer Situation aus, in der Personen ohne eine iibergeordnete Auto-
ritdt leben. Dies muss aber nicht zwingend ein Zustand ohne de facto
Autoritdten sein. Leben wir in einem Territorium eines nicht legitimen
Staates, dann regeln hocheffiziente Institutionen unseren Alltag — trotzdem
befinden wir uns aber trotzdem im Naturzustand. Seiner lockeanischen
Uberzeugungen folgend ist der Naturzustand fiir Simmons (1993, 16-17)
sowohl relational als auch partikular: Person A befindet sich in Bezug auf
Person B im Naturzustand, dann - und nur dann - wenn A entweder nicht
(mehr) Teil von Bs politischer Gemeinschaft ist oder sowohl A und B keiner
politischen Gemeinschaft angehdren. In anderen Worten ist fiir Simmons
der Naturzustand standardmissig die Ausgangslage, in welcher wir uns
jeweils befinden (22). Wir werden in diesen hineingeboren und verbleiben
in Relation zu allen oder zumindest einigen Menschen in diesem. Fiir
Simmons ist lediglich Zustimmung in der Lage, uns aus dem Naturzustand
herauszuldsen (vgl. Abschn. 4.2). Als Konsequenz verbleiben Personen, die
niemals einer politischen Korperschaft zugestimmt haben (oder dazu nicht
in der Lage sind), im Naturzustand. Auch kénnen sich Menschen erneut
im Naturzustand wiederfinden, wenn ihr Staat aufgelost wurde oder dieser
ihre Rechte verletzt hat. Verlassen wir den Naturzustand, dann tun wir dies

chistisch qualifizieren. Vielmehr wire es ein potenzieller Ausdruck hegemonialer
Machtverhaltnisse.

196

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Das Individuum zwischen Naturzustand und Staat

einzig gegeniiber unseren Mitbiirger*innen. In Relation zu - aus unserem
Blickwinkel - Nichtbiirger*innen verbleiben wir in ihm. Diese Sichtweise
ist angesichts unserer sozialen Praxis nicht unplausibel. Wir mdgen in
Bezug auf Auslinder*innen nicht direkt vom ,Naturzustand“ sprechen,
trotzdem tun wir so, als ob wir zu ihnen in einer anderen Beziehung als zu
unseren Mitbiirger*innen stehen. Damit ist aber kein amoralisches Verhal-
ten gegeniiber Personen mit auslindischer Staatsbiirgerschaft legitimiert,
denn Menschen haben qua Menschsein natiirliche Rechte.

Wir befinden uns folglich gegeniiber verschiedensten Menschen im Na-
turzustand. Doch gestaltet sich dieser gegeniiber allen Personen gleich aus?
Ubereinkiinfte, Abmachungen und ganz allgemein Vertrige sind, folgen
wir Locke, auch im Naturzustand moglich, denn eine Autoritdt ist keine
Voraussetzung, damit wir unsere Rechte gegeniiber anderen Personen an-
dern, aufgeben usw. konnen. Folglich miissen wir, wollen wir den Begrift
in einem deskriptiven Sinn nutzen, von Naturzustinden ausgehen. Denn
selbst wenn es jemals den einen Naturzustand gegeben hitte, sahen wir uns
heute je nach historischer Entwicklung mit unterschiedlichsten Naturzu-
stinden konfrontiert.’>® Gibt es Elemente, welche allen Naturzustinde ge-
mein sind? Auf der moralischen Ebene beschrankt sich das Konzept in Sim-
mons’ Augen auf die fehlende politische Pflicht (26). Auf der sozialen Ebene
zeichnet Naturzustinde fiir Simmons die Abwesenheit letztinstanzlicher
Entscheidungstrager*innen aus. Damit schliessen sich soziale Organisation
und Naturzustand gegenseitig nicht aus. Organisationsformen, die wir als
Naturzustinde qualifizieren miissen, teilen sich das Fehlen gemeinsamer
Autorititen, die im Streitfall abschliessend entscheiden kdnnen, woraus
sich potenziell soziale Probleme (z.B. Schwierigkeit, Vertrage durchzuset-
zen) ergeben (30).1>4 Neben diesen zwei Ebenen beinhaltet das Konzept des

153 Die sogenannte Out-of-Africa-Theorie, gemiss welcher der Mensch seinen Ur-
sprung in Afrika hat, und die Diskussionen um die mitochondriale Eva in popular-
wissenschaftlichen Publikationen haben zeitweise den Eindruck erweckt, es hitte
die eine Region gegeben, in der sich der moderne Mensch entwickelt hat. Ware
dies der Fall gewesen, wire der eine historische Naturzustand gegebenenfalls im Be-
reich des Moglichen. Wahrscheinlicher ist aber, dass verschiedene Populationen von
»-Menschen® sich parallel entwickelten und es nicht die eine Wiege der Menschheit
gibt (Graeber und Wengrow 2022, 78-82). Dies macht die Vorstellung des einen
historischen Naturzustandes unplausibel.

154 Anarchistische Organisationsformen sind ein Beispiel fiir organisierte Naturzustan-
de. Im Abschn. 6.1.3 argumentiere ich, dass anarchistische Gesellschaften aus kon-
zeptionellen Griinden nicht kompatibel mit dem Konzept Souverénitat sind. Dies
ist aber keine Schwiche des Anarchismus. Vielmehr liegt darin eine seiner Starken.

197

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

Naturzustandes zudem noch eine historische Dimension. Bei Locke erhalt
diese viel Raum, was Simmons iiberrascht (30). Man kann dieses zunachst
als Replik auf Robert Filmers Verteidigung der Monarchie sehen (31). Inter-
essanterweise prasentiert Locke seine Uberlegungen aber nicht als Kritik,
sondern tut vielmehr so, als triige der historische Aspekt Relevantes zu
seiner eigenen Position - insbesondere der Idee, wir seien natiirlicherweise
frei — bei (32). Fiir Simmons sollten wir Lockes Aussagen zur historischen
Dimension als einen Versuch lesen, aus der Geschichte der Menschheit
abzuleiten, dass wir uns alle als natiirlicherweise frei verstehen und seit
jeher entsprechend gehandelt haben (32).1> Damit dient die historische
Dimension als ein Indiz fiir unsere natiirliche Freiheit qua Menschsein.
Denn geht man davon aus, die Menschen seien rationale Wesen, wire es
uberraschend, wenn ein solcher Konsens durch die Geschichte uns nicht
mindestens in Richtung der Wahrheit wiese (32-33).

Mit den Aspekten, die einen Naturzustand auszeichnen, und der sich
aus der argumentativen Funktion ergebenden Rolle in Lockes - und in
Konsequenz Simmons’ - Argumentationslinie hat, haben wir die Grund-
lage gelegt, um die Konsequenzen aus Simmons’ These zu analysieren.
Welche Auswirkungen ergeben sich aus einem philosophischen Anarchis-
mus lockeanischer Pragung fiir uns? Wie miissen wir uns gegeniiber unse-
ren Mitmenschen oder gegeniiber staatlichen Institutionen verhalten? Wie
Simmons ausfiihrt, sind erstens alle Staaten illegitim (261). Das macht
aber nicht alle gleich problematisch. Einige Staaten werden besser oder
niitzlicher fiir ihre Biirger*innen sein als andere und einige politischen
Gemeinschaften werden die individuellen Rechte der Wohnbevolkerung
weniger systematisch verletzen als andere. Die Mdoglichkeit, Staaten nach
moralischen Kriterien zu klassifizieren und ihre Qualitaten zu bewerten,
ist in Simmons’ Anarchismus weiterhin gegeben. Aber aus der moralischen
Qualitdt eines Staates ldsst sich keine Legitimitat ableiten.!®® Aus dem Feh-
len einer allgemeinen politischen Pflicht darf man, zweitens, nicht ableiten,
wir konnten tun und lassen, was wir wollen (262). Rechtliche mdgen
zwar keine bindenden Pflichten sein. Wir haben aber andere moralische

155 Natiirlich frei bedeutet dabei nicht, man sei auch physisch frei, eine Gemeinschaft
zu griinden oder einer beizutreten. Es geht um ein Recht, ebendies zu tun, welches
wir qua Menschsein besitzen. (Simmons 1993, 32)

156 Dies ist ein Kernelement in Simmons’ Argumentation und spiegelt sich unter an-
derem in seiner strikten Trennung zwischen Legitimieren und Rechtfertigen. Auf
diesen Aspekt gehe ich im Abschn. 4.3 ein.

198

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Das Individuum zwischen Naturzustand und Staat

Pflichten qua Menschschein.!”” Von Mord, Kérperverletzungen oder Verge-
waltigungen — um drei Beispiel zu nennen - abzusehen oder jemanden
in Notlage zu helfen, ist moralisch weiterhin geboten. Folglich sind wir in
vielen Fillen moralisch verpflichtet, den Rechtspflichten nachzukommen.
Da wir moralisch gesehen nicht Biirger*innen eines Staates sind, haben wir
drittens keine Pflicht, seine Gesetze zu befolgen, weil es sich um Gesetze
handelt. Im Umkehrschluss kénnen wir Gehorsam gegeniiber diesen nicht
als Standardverhalten voraussetzen, eher mussen wir Staaten sowie deren
Gesetzen mit einer gewissen Skepsis begegnen und auf deren effektive
moralischen Bedeutung fokussieren (263).

Dabei gibt es fiir Simmons Aspekte staatlichen Handelns, die fiir ihn
weniger problematisch sind als andere. Er identifiziert fiinf Bereiche, in
denen Staaten Gesetze erlassen (264):158

1. Staaten verbieten Handlungen, die anderen zu Unrecht Schaden zufiigen.

2. Staaten schaffen Koordinationssysteme fiir moralisch erlaubte Aktivité-
ten, um unbeabsichtigten Schaden anderer zu verhindern (z. B. Verkehrs-
regeln).

3. Staaten verbieten privates Verhalten, welches harmlos ist, aber als falsch
oder unnatiirlich erachtet wird.

4. Staaten verbieten Handlungen oder setzen diese voraus, um ihren eige-
nen Fortbestand zu sichern.

5. Staaten setzen die Zahlung von Steuern voraus, um ihre Aktivititen zu
finanzieren.

Gesetze aus den Bereichen (1) und (2) durchzusetzen, argumentiert Sim-
mons, sei in den meisten Féllen wohl gerechtfertigt, da Staaten Personen
bestrafen diirfen - selbst wenn wir keine Pflicht zum Rechtsgehorsam
besitzen -, die Gesetze verletzen, die deckungsgleich mit einer moralischen
Pflicht sind (264).1° In den iibrigen Bereichen verletzen Staaten dagegen

157 Locke spricht z.B. von einer Pflicht, ,[k]einem anderen [...] an seinem Leben,
seiner Gesundheit, seiner Freiheit oder seinem Besitz Schaden [zu]zufiigen [...]*
([1689] 2012, 1L, § 6).

158 Diesen Gedanken nimmt Simmons in seiner Kritik von Grenzen in ,,Democratic
Authority and the Boundary Problem“ (2013) respektive Boundaries of Authority
(2016) wieder auf.

159 Dagegen konnte man argumentieren, indem Simmons den Staaten erlaube, Perso-
nen zu bestrafen, die Gesetze verletzen, die deckungsgleich mit einer moralischen
Pflicht sind, legitimiere er das Gewaltmonopol zumindest teilweise durch die Hin-
tertlir. Simmons versteht dieses Recht zum Strafen aber als ein Privileg und nicht als

199

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

routinemissig die Rechte der Personen, gegeniiber denen die Gesetze
durchgesetzt werden (265). Wir befinden uns aber auch nicht in einem
Kriegszustand mit dem Staat, da sich (in den meisten Fillen) ihre Organe
nicht dazu verschworen haben oder mit dem Ziel handeln, uns unseres
Lebens oder unserer Freiheit zu berauben (266).16° Diese Uberlegungen -
kombiniert mit der Idee, dass das individuelle Recht, sich gegen Rechtsver-
letzungen zu wehren, nicht absolut ist —!¢! fiihren Simmons zu nachfolgen-
der Konklusion:

When we confront a moderately good (but still illegitimate) legal system
and government, then, we must weigh the importance of the rights it
violates against the consequences of our various possible strategies. If the
government is a good one, its violations of our rights would need to be
very serious indeed (which will be unusual under a good government)
for us to be justified in doing anything that will cause it to be unable
to function effectively. For it will likely be doing significant good and
preventing significant harm. (Simmons 1993, 267).

Stiitzt Simmons mit dieser Argumentation nicht den Status quo durch die
sprichwortliche Hintertiire. Diese Frage ist angesichts Simmons’ Aussage
dariiber berechtigt, unter welchen Bedingungen wir uns dagegen wehren
diirfen, dass unsere Rechte verletzt werden. Staaten sind gemdss seinen
Uberlegungen illegitim und kénnen in der Folge gegeniiber uns kein Recht
zum Regieren geltend machen. Sie verletzten daher unsere Rechte, wenn
sie uns zu einem bestimmten Verhalten zwingen. Dagegen diirfen wir uns
aber nicht nur in Extremféllen zur Wehr setzen, wir miissen von allen
Handlungen absehen, welche es einem Staat verunmoglichen, effizient zu

ein Anspruchsrecht (vgl. Simmons 1993, 265n102). Damit ist kein korrespondieren-
der Anspruch gegeniiber Dritten verbunden, nicht zu strafen. Folglich darf der Staat
den Einzelpersonen ihr Recht, Ubeltater*innen selbst zu bestrafen, nicht verbieten.
Tut ein Staat dies aber trotzdem, dann stellt dies fiir Simmons aber kein ernstes
Unrecht dar. Solange ein Staat (potenziell gefihrliche) Ubeltiter*innen effizient
und fair bestraft, hat eine verniinftige Person zudem auf der Basis pragmatischer
Uberlegungen wenig Grund, das individuelle Recht auf Strafen einzufordern.

160 Fiir Locke beschreibt der Kriegszustand einen Zustand, in dem die Menschen ihrer
natiirlichen Rechte, ihrer Freiheit und ihres Eigentums beraubt werden (Locke
[1689] 2012, II, §16). Dadurch wird das gottliche Recht auf Selbsterhalt verletzt,
welches auf Privateigentum griindet.

161 Wir miissen vermeiden, durch unsere Handlungen die dringlicheren Rechte anderer
zu verletzen oder dramatischen gesellschaftlichen Schaden anzurichten (Simmons
1993, 267, siehe ebenfalls 167-92).

200

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Das Individuum zwischen Naturzustand und Staat

funktionieren. Damit ein Staat effizient handeln kann, ist er zwar nicht
darauf angewiesen, dass alle Menschen in seinem Territorium seine Anwei-
sungen befolgen. Es miissen aber jeweils so viele Personen sein, damit bei-
spielsweise wertvolle kooperative Systeme nicht zusammenbrechen. Damit
muss zumindest ein grosser Teil der Bevélkerung faktisch so tun, als ob
ihre Rechtspflichten bindend seien. Bedeutet dies im Endeftekt nicht, dass
Staaten - die ein historischer Zufall sind - aus dem Faktum ihrer Existenz
eine Erlaubnis ableiten diirfen, die Rechte der Schwicheren systematisch
zu verletzen, solange sie genligend Schaden abwenden oder in einem aus-
reichenden Masse Gutes tun.'®? Wie stark Simmons’ Argumentation den
Status quo zu stiitzen vermag, hiangt davon ab, was man unter ,einigermas-
sen gut® versteht. Ist ein Staat beispielsweise ,einigermassen gut’, wenn er
der Mehrheit seiner Bevolkerung ein gutes Leben ermdglicht, dafiir aber
eine (systematische) Minderheit vom politischen System ausschliesst?
Stellen wir uns einen Staat vor, welcher durch eine Elite aus Wissen-
schaftlern regiert wird, die explizit zugestimmt haben, Teil dieses Staates zu
sein. Sie beschranken sich in ihrer gesetzgeberischen Titigkeit lediglich auf
die Bereiche (1) und (2). Da die Wissenschaftler ausreichend Ressourcen in
die Gemeinschaft eingebracht haben, gibt es keine Steuern (Bereich (5)).
Im Bereich (3) erlésst die Elite, basierend auf ihrer Expertise, zwar ,Geset-
ze", diese werden aber nicht unter Zwang durchgesetzt und haben eher den
Charakter einer Empfehlung. Rechtsakte zum Bereich (4) - Schutz und
Aufrechterhaltung der staatlichen ,,Ordnung® - gibt es ebenfalls keine, da
die Elite von den moralischen Fahigkeiten ,ihrer” Bevolkerung iiberzeugt
ist. Indem dieser (Minimal-)Staat unter anderem Koordinationsprobleme
effizient und mit moglichst kleinen Verletzungen der natiirlichen Rechte
seiner Bewohner*innen 16st und Personen, die anderen Schaden zufiigen,
fair bestraft, lebt es sich sehr gut dort.!'®> Die regierenden Wissenschaftler

162 Simmons scheint damit im Grunde genommen zu argumentieren, das Resultat
guten staatlichen Handelns rechtfertige das Ubel, das uns widerfahrt. Damit wider-
spricht Simmons aber den Uberlegungen, die hinter der anarchistischen Ausgestal-
tung der préfigurativen Politik liegen (vgl. Abschn.2.3.2). Die gewdhlten Mittel
miissen dem Zweck angemessen sein. Damit stellt Simmons durch seine Argumen-
tation aber infrage, ob man in ihm tatséchlich einen Anarchisten sehen kann (vgl.
Abschn. 4.4).

163 Einen Punkt diirfen wir an dieser Stelle nicht vergessen. Selbst wenn die Wissen-
schaftler im Bereich (3) ,lediglich® Empfehlungen erlassen, die sie nicht durchset-
zen, kann sich ein Normalisierungsdruck aufbauen. Nimmt sich ein geniigend
grosser Teil der Bevolkerung die Empfehlungen zu Herzen und lebt nach diesen,
entsteht eine gesellschaftliche Normalitit, die Erwartungen schiirt, wie sich andere

201

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

halten dariiber hinaus regelmissige Biirgerversammlungen ab, die iiber
neue Gesetze bzw. Gesetzesanderungen beratschlagen oder neue Gesetze
vorschlagen kénnen. Das Problem an diesem Staat ist aber — wie meine
exklusive Verwendung der minnlichen Form angedeutet hat -, dass Frauen
vom politischen Prozess ausgeschlossen sind. Koordinationsprobleme wer-
den fiir sie, aber nicht durch sie gelost. Zwar gilt das bis zu einem gewissen
Grad auch fiir die mannliche Bevolkerung, diese kann aber immerhin ver-
suchen, die Wissenschaftler im Rahmen der institutionellen Moglichkeiten
zu iiberzeugen, was den hier skizzierten Staat in Bezug auf sie gerechter
macht. Dieser Weg steht den Frauen dagegen nicht (direkt) offen, was ihre
Bevormundung absoluter macht.

Was ist nun, wenn die Frauen sich zu organisieren beginnen und ver-
suchen, ihre Position in die Biirgerversammlungen zu tragen? Falls der
weiblichen Bevolkerung ein Platz in den Versammlungen zugestanden
wird, kann man den Staat im Endeffekt wohl als noch etwas gerechter ein-
stufen. Das Grundproblem bleibt damit aber bestehen: Koordinationspro-
bleme werden fiir sie, aber nicht durch sie gelost. Die Bevolkerung kénnte
nun verlangen, in die Entscheidungsgremien integriert zu werden, was den
Staat noch gerechter macht. Geschieht dies nicht, so kdnnen die organisier-
ten Frauen versuchen, ihre Position durch Aktionen wie Streiks, zivilen
Ungehorsam o. A. zu verbessern. Bleiben sie vom institutionalisierten po-
litischen Prozess weiterhin ausgeschlossen, bleibt ihnen die Mdglichkeit,
zusammen mit progressiven Mannern alternative Strukturen aufzubauen.
Dies tun einige und griinden dazu eine Gemeinschaft, deren Mitglieder sie
durch explizite Einwilligung werden. Sie schaffen alternative Institutionen,
welche die gleichen Leistungen erbringen wie der Staat der Wissenschaftler,
dabei aber niemanden vom politischen Prozess ausschliessen. Die Mitglie-
der der neuen Gemeinschaft hindern aber, indem sie konkurrierende Insti-

Mitglieder einer Gesellschaft verhalten sollen. Dadurch wird ein sozialer Druck auf-
gebaut, sich entsprechend der gesellschaftlichen Norm - d.h. dem Durchschnitts-
verhalten - zu verhalten. Zudem kann es zu Prozessen der Selbstdisziplinierung
kommen, bei denen die Bevolkerung die Normen internalisiert. Diese sozialen Pro-
zesse — iiber deren Funktionsweisen die Wissenschafter Bescheid wissen miissen -
kann die Elite nutzen, um auf ,indirekte* Weise zu herrschen. Es ist aber fraglich,
ob sie dadurch die Rechte der ,Beherrschten” zwingend verletzt, da sie die Durch-
setzung faktisch externalisiert hat. Wann es effektiv zur Rechtsverletzung kommt,
ist fir den Moment aber nicht relevant. Meine Ausfithrung zielt vielmehr darauf
ab, darauf hinzuweisen, dass Zwang nicht das einzige Mittel ist, mit dem wir iiber
andere herrschen kénnen. Die Konstruktion von Bedeutung, Normen u. A. gehért
ebenso ins Repertoire der Machtausiibung.

202

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3 Ohne Legitimation kann staatliches Handeln gerechtfertigt sein

tutionen kreieren, ungerechtfertigterweise die bereits bestehenden daran,
ihre Titigkeit auszufithren. Weil sich der ausreichend ,,gute® Staat der Wis-
senschaftler zufilligerweise zuerst herausbildete, entzieht er alternativen,
noch besseren - und unter Umstdnden legitimeren - Institutionen, die
Rechtfertigung, ihre Arbeit aufzunehmen, solange die neuen Strukturen
darauf zielen, bisher durch die alten beanspruchten Aufgaben zu iiberneh-
men. Dies ist eine tiberraschende Konklusion, bedenkt man Simmons radi-
kale Ausgangsposition.!64

4.3 Ohne Legitimation kann staatliches Handeln gerechtfertigt sein

Ob meine Interpretation von Simmons’ Position im Abschn. 4.2 zu iiber-
zeugen vermag, hingt davon ab, wie wir Simmons’ Verstandnis von Recht-
fertigen interpretieren. Dieses ist fiir ihn, wie aus der bisherigen Diskussion
hervorgeht, nicht dasselbe wie Legitimieren. Es ist diese Differenzierung,
die Simmons einerseits erlaubt, bestehenden Staaten jegliche Legitimation
abzusprechen, und andererseits staatliches Handeln nicht per se abzuleh-
nen. Mit dieser Position stellt er sich, wie er selbst sagt, gegen die vorherr-
schende Meinung im philosophischen Diskurs, gemiss welcher Rechtferti-
gen und Legitimieren nach den gleichen Argumenten verlangt (Simmons
[1999] 2001, 122). So erklirt beispielsweise Morris (1998, 110), es sei schwer,
klar zwischen ,legitimiert sein“ und ,gerechtfertigt sein“ zu unterscheiden.
Beide Konzepte stehen fiir ihn (zumindest in Bezug auf Staaten) in einem
engen Zusammenhang: Ein Staat ist legitim, insofern er gerechtfertigt ist.
Einen solchen Schluss weist Simmons ([1999] 2001, 122) nicht nur
zurilick, weil dieser zwei unterschiedliche Konzepte vermischt, die unter-
schiedliche Aspekte staatlicher Autoritat umschreiben. Sie verlangen eben-
falls nach unterschiedlichen argumentativen Grundlagen. Deshalb folgt

164 Simmons Argumentation {iberrascht umso mehr, wenn man seine Position hinsicht-
lich der Funktionalist*innen in Boundaries of Authority (2016) bedenkt. Er wirft
ihnen u. a. vor, sie fanden keine addquate Antwort auf historische Ungerechtigkeiten
(Simmons 2016, Kap. 3). Seine Argumentation scheint aber zu einer vergleichbaren
Schwierigkeit zu fithren - zumindest hinsichtlich von Personen, die ohne Einwilli-
gung ,Teil“ einer politischen Gemeinschaft werden. Solange sich ,ihr Staat nicht
zuriickzieht oder reformiert, diirfen sie von sich aus faktisch keine Alternativen er-
arbeiten, die unter anderem historische Ungerechtigkeiten beriicksichtigen kénnten.

203

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

aus der argumentativen Rechtfertigung staatlichen Handelns keine automa-
tische Legitimation und vice versa.!®

Rechtfertigen wir @, verteidigen wir ® gegen Einwinde (124). Gegen @
kann beispielsweise argumentiert werden, - ® sei besser. Verteidigen wir
® gegen diesen vergleichenden Einwand, dann rechtfertigen wir ®. Der
Einwand kann aber auch nichtvergleichend sein. D.h. man kann gegen ®
argumentieren, ® sei nicht akzeptabel, falsch oder nicht effektiv. Gegen
® kann man ebenfalls ins Feld fithren, ® sanktioniere oder praktiziere
die falschen Handlungen. @ zu legitimieren umfasst dagegen, ® bestimmte
Rechte zuzusprechen (130). Damit geht es Simmons beim Legitimieren
darum, ein Dirfen herzuleiten, welches sich nicht aus der Qualitat von ®
ableitet. Dieser Aspekt von @ steht im Zentrum des Rechtfertigens. Darf
® eine Handlung (oder ein Komplex von Handlungen) ausfiihren, dann
hat dieses Diirfen Auswirkungen auf uns und unsere Rechte und veréndert
damit das moralische Setting. Wir diirfen dann ® mindestens nicht mehr
daran hindern, die Handlung auszufiihren.

Rechtfertigen wir einen Staat S, so verteidigen wir S entweder gegen den
Einwand, der Zustand - S (kein Staat, ein anderer Staat) sei besser oder
S sei moralisch akzeptabel und - S vorzuziehen. Wichtig zu beachten ist
dabei — wie Simmons ebenfalls bemerkt —, nicht anzunehmen, S misse es
effektiv geben. Bei S kann es sich um eine mdgliche Staatsform handeln.
Versuchen wir dagegen, S zu legitimieren, sprechen wir S ein Recht zum
Regieren zu. Simmons versteht dieses als Befugnis, seinen Biirger*innen
als einzige bindende (Rechts-)Pflichten aufzuerlegen, die mit einem (An-
spruchs-)Recht auf Gehorsam korrelieren. Worauf will Simmons mit seiner
Klaren Differenzierung hinaus? Er will zwischen den ,Tugenden® eines
Staates und seinen ,,Rechten” unterscheiden (136). Damit impliziert er, es
gebe keine direkte Beziehung zwischen der Qualitit staatlichen Handelns
und der Berechtigung zu diesem. Nur weil ein Staat gut darin ist, o sicher
und gewinnbringend fiir alle zu organisieren, folgt nicht, er diirfe o. orga-
nisieren. Mit dieser scharfen Trennung kann Simmons nun - ohne logi-
schen Widerspruch - argumentieren, ein Staat konne gerechtfertigterweise
® regulieren, auch ohne eine Legitimation dazu zu besitzen. Denn diese

165 In meiner Diskussion von Raz’ Dienstleistungskonzeption komme ich auf diesen
Punkt nochmals zu sprechen. Dabei zeigt sich: Einerseits ist die Unterscheidung
zwischen Rechtfertigen und Legitimieren konzeptionell nicht nur machbar, sondern
auch sinnvoll. Andererseits ist eine Position, wie sie Morris (1998) vertritt, nicht
vollig zu verwerfen, da die Rechtfertigung von @ eine notwendige Bedingung fiir
dessen Legitimation ist (vgl. Abschn. 5.4).

204

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3 Ohne Legitimation kann staatliches Handeln gerechtfertigt sein

begriindet dessen (politische) Autoritét, verstanden als exklusives (Befug-
nis-)Recht. Die Rechtfertigung eines Staates begriindet dagegen, weshalb
wir ihn nicht untergraben oder weshalb wir ihn sogar in positiver Weise
unterstiitzen sollten.

Some illegitimate states may [...] be justified by reference to the good that
they do, which is just to say that they merit our support, and we thus have
moral reason to provide it. (Simmons [1999] 2001, 156-57, Hervorhebung
hinzugefuigt).

Aber weshalb macht sich Simmons die Miihe, entgegen der gegenwirtigen
Praxis, diese scharfe Differenzierung zwischen Legitimieren und Rechtfer-
tigen einzufithren? Der Grund dafiir ergibt sich aus seiner Position, gemiss
welcher einerseits kein existierender Staat legitim sei und wir andererseits
staatlichem Handeln (in bestimmten Bereichen zumindest) keinen Wider-
stand leisten diirfen. Wir haben keine Berechtigung, durch unsere Taten
das effektive Funktionieren staatlicher Institutionen zu gefahrden. Folglich
bendtigt Simmons zwei unterschiedliche Bewertungsmechanismen. Recht-
fertigen und Legitimieren zu trennen mag ungewohnlich sein, was aber
nicht zwingend dagegenspricht. In meinen Augen gibt es gar gute Griinde,
welche dafiirsprechen. Erstens erlaubt die Unterscheidung, Staatlichkeit
differenzierter zu analysieren. Existierende Staaten sind dann nicht mehr
ein Monolith, der Legitimationsanspriichen geniigt oder nicht. Einzelne In-
stitutionen oder gar einzelne ausfiihrende Personen konnen - losgelost von
ihrer Ermachtigung dafiir - als sinnvoll qualifiziert werden, was wiederum
erlaubt, ihr Handeln zu rechtfertigen. Nehmen wir an, Staat A sei nicht
legitim. Daraus folgt nun nicht mehr direkt, Polizistin B handle als eine
Akteurin von A falsch, wann immer sie eine Person verhaftet. Denn ob
Bs Handlungen gerechtfertigt sind oder nicht, ergibt sich daraus, ob sie
damit Personen daran hindert, anderen zu Unrecht Schaden zuzufiigen,
oder ein gerechtfertigtes Koordinationssystem am Laufen hilt. Der Staat —
und damit auch die Institutionen und Personen, die in seinem Namen
handeln - erscheinen von diesem Standpunkt aus als ein Instrument, um
unser Leben besser zu machen. Zweitens deckt sich Simmons’ Sicht mit
anarchistischen Theorien.

Wie etwa De George (1978) oder Franks (2012) argumentieren, gibt es
keinen Grund anzunehmen, Anarchist*innen miissen zwingend jegliche
Form von Staatlichkeit ablehnen (vgl. Abschn. 2.3.2). So stellt sich beispiels-
weise Roger White (0. J.) in Zusammenhang mit Unabhangigkeitsbewegun-

205

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

gen auf den Standpunkt, Nationen abzulehnen sei ein Zeichen weisser
Arroganz. Der Kampf fiir nationale Autonomie (Nationalismus) sei zwar
nicht dasselbe wie die anarchistische Forderung nach keiner Herrschaft;
sich von fremder Herrschaft zu befreien sei aber ein Schritt in die richtige
Richtung. Sam Mbah und LE. Igariwey (1997) vertreten eine vergleichbare
Sicht: Langfristig konne lediglich eine anarchistische Gesellschaft den Kon-
flikt zwischen kolonialer Unterdriickung und postkolonialer Kopie west-
licher Staatsvorstellungen 16sen. Strategische Uberlegungen kdénnen aber
anarchistische Aktivist*innen dazu bewegen, nationale Befreiungsbewegun-
gen zu unterstiitzen.!%® Staatliche Strukturen koénnen nicht nur sinnvoll,
sondern auch notwendig sein, um die Rahmenbedingungen fiir eine herr-
schaftsfreie Gesellschaft zu schaffen; diese Tatsache legitimiert sie aber
nicht.

Legitimieren klar von Rechtfertigen zu unterscheiden hat einen gewis-
sen Preis. Halt man an der Differenzierung fest, schliesst man jegliche
Ansitze von vornherein aus, die Legitimation iiber oder mit Rechtfertigung
erreichen wollen.'” Denn staatliche Tugenden haben keinen direkten Ein-
fluss mehr. Ob beispielsweise sozialstaatliche Institutionen ein niitzliches
Instrument sind, um ungerechtfertigte Ungleichheiten in einer Gesellschaft
auszugleichen, ist fiir die Frage, ob sie tun diirfen, was sie tun, nicht
relevant. Vertreter*innen einer Theorie, die Legitimation {iber oder mit
Rechtfertigung zu erreichen suchen, kénnen in Antwort darauf die scharfe
argumentative Differenzierung infrage stellen - ohne zwingendermassen
die konzeptionelle aufzugeben. Sie kénnen gegeniiber Simmons eingeste-
hen, Rechtfertigen und Legitimieren seien konzeptionell verschieden und
verlangten nach unterschiedlichen Argumenten. Wo sie ihm aber wider-
sprechen koénnen, ist beziiglich seines Fazits. Ist es nicht so, dass die
Rechtfertigung staatlichen Handelns eine zentrale Rolle in der Legitimation
staatlicher Autoritit spielt? Vielleicht nicht als direkte Begriindung, aber

166 Es gibt aber auch Stimmen, welche gegeniiber einer Position im Sinne Whites oder
einer wie Mbahs und Igariweys Kritik tiben. Fiir Maia Ramnath (2011), die sich
mit der Bedeutung des Anarchismus fiir die indische Unabhingigkeitsbewegung
auseinandersetzt, ist der Anarchismus gerade deshalb attraktiv, weil er Alternativen
zu (post-)kolonialistischer sowie nationaler Staatlichkeit bietet. Daher ist es nicht
angebracht, sich fiir nationalstaatliche Befreiungsbewegungen einzusetzen.

167 McLaughlin (2007, 84nl14) weist ebenfalls auf diesen Punkt hin und stellt sich auf
die Position, ein legitimer sei auch ein gerechtfertigter Staat und man konne die
Legitimation staatlicher Autoritdt potenziell dadurch etablieren, indem man auf das
Gute hinweise, das Staaten tun.

206

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3 Ohne Legitimation kann staatliches Handeln gerechtfertigt sein

zumindest auf indirekte Weise als Indiz. Je grosser die Anzahl gerechtfertig-
ter staatlicher Handlungen ist, so konnte das Argument lauten, desto mehr
deutet dies auf einen gerechtfertigten Umgang des Staates mit seiner Macht
hin. Dies kann man als Hinweis fiir die Legitimation staatlicher Autoritat
verstehen. Selbst wenn die Funktionalist*innen Simmons skeptische Posi-
tion gegeniiber den Begriindungen einer politischen Pflicht akzeptieren,
konnen sie noch immer argumentieren, ab einem gewissen ,Grenzwert®
sei eine Zustimmung rational. Und angesichts des Guten - welches die
staatlichen Institutionen gerechtfertigter Weise tun — konnte es fiir uns mo-
ralisch geboten sein, zuzustimmen. Gemass der skizzierten Argumentation
ist die Rechtfertigung nicht mehr direkt relevant, sie ist es aber indirekt
tiber diesen ,,Grenzwert“ Dies bedeutet, dass die Differenzierung weitaus
weniger relevant ist, als Simmons uns glauben machen mochte. Und, als
Konsequenz daraus, muss er sich die Frage gefallen lassen, ob er damit
nicht bloss versuche, etwas zu verkomplizieren, was sich einfacher konzep-
tionalisieren lasse.1o

Bevor ich mich weiteren Kritikpunkten an Simmons’ Theorie zuwende,
habe ich noch die zu Beginn des Abschnitts formulierte Frage in Bezug auf
den Staat der Wissenschaftler (siehe Abschn. 4.2) zu beantworten. Zwingt
Simmons’ Position ihn dazu, einer (nach seinen eigenen Massstaben) legiti-
men politischen Gemeinschaft die Moglichkeit abzusprechen, bestehende
de facto Autoritdten abzulésen? Diirfen die Frauen und die progressiven
Minner, die sich durch Einwilligung zu einer politischen Gemeinschaft
zusammengeschlossen haben, das Funktionieren der gerechtfertigten und
ausreichend gerechten Institutionen der Wissenschaftler nicht gefahrden?
Das Problem liegt darin, diesen de facto Autorititen mit dem Instrument
der Rechtfertigung eine Moglichkeit in die Hand zu geben, das Entstehen
legitimer Gegenstrukturen zu unterbinden. Es ist aber nicht Simmons’ Dif-
ferenzierung zwischen Rechtfertigen und Legitimieren, die der Ursprung
des Problems ist. Es wiére ein Fehlschluss, aus der Rechtfertigung von As
Handlungen zu schliessen, Bs seien automatisch ungerechtfertigt. Ist B des
Weiteren zu @ legitimiert und A nicht, so sind die Anspriiche an eine
Rechtfertigung fiir As ®-en ungemein hoher. Der Kern des Problems ist die
Hiirde, welche Simmons aus Lockes Theorie ableitet. Eine gute Regierung
muss unsere Rechte gravierend verletzen, damit wir dazu berechtigt sind,
auf eine Weise zu handeln, die deren effektives Funktionieren verunmaog-
licht (Simmons 1993, 267). Dies ist der Grund fiir das gegen die Intuition

168 Auf diesen Punkt komme ich in Abschn. 5.4 nochmals zurtick.

207

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

verlaufende Ergebnis von Simmons’ Position. Selbst wenn die alternativen
Strukturen, welche die Frauen als politische Subjekte inkludieren, gerecht-
fertigt und legitim sind, diirfen sie nichts unternehmen, was das Funktio-
nieren der Institutionen der Wissenschaftler gefahrdet.

Konnte Simmons diesen Punkt nicht aufgeben?'¢® Dieser Weg steht ihm
offen, hitte aber Folgen fiir seinen philosophischen Anarchismus. Er hat an
diversen Stellen argumentiert, seine Position habe keine weitreichenden
Konsequenzen fiir unseren Alltag (u.a. Simmons 1979, 193; 1993, 268;
2005a, 190-94). Ohne die Hiirde miissten wir mit der (moralischen) Mog-
lichkeit mehrerer de facto Autorititen leben, die (teilweise) das gleiche
Territorium und/oder die gleiche Bevolkerung beanspruchen, solange ihr
Handeln gerechtfertigt werden kann. Und dies unterscheidet sich nicht nur
radikal von unserer jetzigen Lebenswelt, es zwingt uns ebenfalls, mit Unab-
hingigkeitsbewegungen, Hausbesetzungen, autonomen Zonen etc. anders
umzugehen. Als Beispiel kann das Kulturzentrum Reithalle in Bern dienen.
Dieses beansprucht fiir sich ,eine weit gehende Autonomie (Reitschule
Bern 2006), die es versucht, gegen staatliche Organe durchzusetzen. Unter
der Bedingung, dass die Handlungen der Reithalle (bzw. der in ihr aktiven
Gruppierungen) auf der einen und jene des Staates auf der anderen Seite
gerechtfertigt werden konnen, ergibt sich ein faktisches Nebeneinander
von de facto Autorititen. Damit zeichnet sich ein Bild ab, das eher den
Gegebenheiten im européischen Mittelalter gleicht (vgl. Abschn. 2.1.1), als
dem (Wunsch-)Bild souverdner Staaten mit Gewaltmonopol. Aber - hierin
liegt der grosse Vorteil einer solchen pluralistischen Sichtweise - dieses
Neben- und Miteinander bietet den Raum, in dem neue und potenziell
legitime Institutionen entstehen kénnen. Fiir uns bedeutet dies, dass wir
gegeniiber staatlichem Handeln weitaus skeptischer sein miissen. Es reicht
nicht aus, lediglich auf das Vorhandensein eines entsprechenden Gesetzes
zu verweisen. Staatliches Handeln ist in Relation zu moralischen Rechten
und Pflichten sowie alternativen Institutionen zu bewerten und zu rechtfer-
tigen. Unser Umgang mit bestehenden de facto Autoritaten ist demnach an-
spruchsvoller und konfliktreicher, als uns weisgemacht wird. Im Gegenzug
sind alternative Strukturen nicht auf die Akzeptanz bestehender Institutio-
nen angewiesen, um entstehen zu diirfen.

169 Simmons (2005a, 193-94) gesteht in seinem Essay ,The Duty to Obey and our
Natural Moral Duties ein, dass der Anspruch von Staaten auf ihr Territorium
moralisch nicht unangreifbar ist.

208

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.4 Wie iiberzeugend ist Simmons’ Anarchismus lockeanischer Prdagung?

Wenn legitime politische Institutionen das Ziel sein sollen und Zustim-
mung der einzig gangbare Weg dorthin ist, dann kann es nicht sein, dass
bestehende ,einigermassen gute“ de facto Autorititen ein uniiberwindbares
Hindernis darstellen. Dies spricht zwar nicht gegen Simmons’ Differenzie-
rung, aber gegen das Gebot, ,einigermassen gute® Staaten zu unterstiitzen
und/oder nicht am Funktionieren zu hindern. Unter diesen Voraussetzun-
gen scheint Widerstand nicht nur haufiger gerechtfertigt, er ist wohl auch
ofter angezeigt, als es Simmons lieb ist.

4.4 Wie iiberzeugend ist Simmons’ Anarchismus lockeanischer Prigung?

Wie wir bisher gesehen haben, vertritt Simmons eine voluntaristische Po-
sition, gemdss der eine politische Pflicht ausschliesslich durch freiwillige
Handlungen entstehen kann. Die Idee ernst zu nehmen, unsere Entschei-
dungen hitten unter anderem im politischen Kontext eine normative Rele-
vanz, verpflichtet fiir Simmons (1993, 260) dazu, den politischen Anarchis-
mus zu akzeptieren. Simmons weist zurecht auf die Schwierigkeiten hin,
denen sich die Befiirworter*innen der politischen Pflicht gegeniibersehen
(vgl. Abschn. 4.1). Diesen stehen aber einige grundsatzliche Moglichkeiten
offen, gegen Simmons’ Projekt zu argumentieren. Angesichts seiner Argu-
mentation, die darauf hinauslduft, alle Ansitze zuriickzuweisen, die eine
politische Pflicht zu begriinden versuchen, kénnte man versucht sein, Sim-
mons’ Projekt als ein rein skeptisches Unterfangen zu qualifizieren. Gegen
solche Projekte kann man argumentieren, dass sie uns in der Tendenz
ratlos zuriicklassen. Denn akzeptieren wir, dass bestehende Staaten keine
Autoritét besitzen, dann folgen daraus noch keine Antworten auf die Frage,
wie wir uns gegeniiber illegitimen politischen Strukturen verhalten sollen.
Und wie - wenn iiberhaupt - sollen wir legitime Strukturen etablieren?
Simmons’ Anarchismus lockeanischer Pragung mit dem Hinweis zuriick-
zuweisen, es handle sich lediglich um ein rein skeptisches Projekt machte
es sich aber zu leicht. Wie wir aber gesehen haben, gibt es in Simmons’ Pro-
jekt diverse Aspekte, die iiber einen reinen Skeptizismus hinaus gehen. Es
gibt Uberlegungen, die erahnen lassen, wie Simmons sich eine Gesellschaft
im Naturzustand vorstellt und wie wir legitime Strukturen etablieren kon-
nen. Diese Aspekte ergeben sich aus der Anbindung an John Locke. Dessen
Naturzustand - es ist in Simmons’ Kontext besser, von Naturzustinden
zu sprechen - dient als theoretisches Fundament. Einerseits besitzen wir
qua Menschsein gewisse Rechte, z. B. eines auf Unversehrtheit unseres

209

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

Korpers. Andererseits haben wir qua Menschsein ebenfalls Pflichten. Als
Beispiel nennt Simmons ([1996] 2001, 112-18) beispielsweise die Verpflich-
tung, gerechte Institutionen zu unterstiitzen. Zu diesen natiirlichen Rechten
und Pflichten kommen zusdtzlich jene, die aus Abmachungen zwischen
Menschen entstehen. Dies ist der Grund, weshalb es den einen Naturzu-
stand nicht gibt. Folglich leben wir in Gesellschaften zusammen, in denen
verschiedenste Naturzustdnde nebeneinander bestehen. Mit seinem Fokus
auf Zustimmung als das Instrument, um unsere Rechten und Pflichten
zu verandern, nimmt Simmons die Idee auf, eine autonome Person solle
Autor*in des eigenen Lebens sein. Unsere Freiheit ist aber nicht grenzenlos,
sondern wird durch die naturlichen Rechte der anderen beschrankt, die sie
qua Menschsein besitzen. Es stellt sich aber die Frage, ob Zustimmung die
primére Rolle spielen kann, die ihr Simmons zudenkt. Gegen Zustimmung
als die Grundlage der politischen Pflicht spricht Joseph Raz’ Argument in
seinem Essay ,Government by Consent“ (1987). Dieses gibt uns nicht nur
gute Griinde, die Legitimierung politischer Autoritit durch Zustimmung
infrage zu stellen, sondern die Korrelationsthese ebenfalls zu hinterfragen
(vgl. Abschn. 4.4.1).

Neben der naturrechtlichen Dimension zeichnet sich Simmons’ Position
durch eine realistische oder pragmatische Komponente aus. Da wir in
staatlich organisierten politischen Gemeinschaften leben, sieht er - trotz
seiner skeptischen Haltung gegeniiber den Legitimitdtsanspriichen moder-
ner Staaten - keinen Grund dafiir, diese Organisationsform zu verdndern,
solange die bestehenden politischen Institutionen ausreichend gut, gerecht
o.A. sind. Damit folgt aus der radikalen Ausgangslage bei Simmons am
Ende eine konservative Konklusion. Damit stellt er die Méglichkeit anar-
chistischer Gesellschaften (zumindest indirekt) infrage. Im Westen konnen
wir dem Status quo nicht entkommen, solange die (mehr oder weniger
gerechten) Staaten existieren und nicht bereit sind, ihre politische Macht
zu teilen. Damit droht Simmons’ Argument gegen ein Widerstandsgebot
zu einem Widerstandsverbot zu werden, welches in einen ,blutleeren® An-
archismus zu miinden scheint (vgl. Abschn. 4.4.2). Daraus folgen insbeson-
dere aus anarchistischer Sicht gute Griinde, Simmons’ Position, wenn nicht
abzulehnen, dann dieser mindestens dusserst kritisch gegeniiberzustehen.

In den nachfolgenden Abschnitten skizziere ich die hier genannten
Punkte, und lasse diese im Anschluss in die kritische Wiirdigung
(Abschn. 4.5) von Simmons’ Anarchismus einfliessen.

210

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.4 Wie iiberzeugend ist Simmons’ Anarchismus lockeanischer Prdagung?

4.4.1 Ist Zustimmung relevant?

Joseph Raz’ Argumentation fiir legitime Autoritdt, die ohne politische
Pflicht auskommt (vgl. Abschn. 5), ist keine exklusive Antwort auf Wolfts
Position. Es gibt diverse Punkte, die sich als Kritik an dem von Simmons
vertretenen Voluntarismus interpretieren lassen. Raz’ Uberlegungen stellen
nicht nur die Rolle von Einwilligung als notwendige Bedingung legitimer
politischer Autoritat infrage, in ihnen schwingt ebenso ein Angrift auf die
Korrelationsthese mit. Dies ldsst sich gut an Raz’ Essay ,Government by
Consent® (1987) herausarbeiten, worin er die Rolle, welche Zustimmung
fiir politische Autoritét spielen kann, kritisch beleuchtet.

Raz (1987, 79) beginnt sein Argument mit dem (vermeintlichen) Para-
dox, dass Autoritdt Autonomie auszuhebeln scheint. Ist eine Autoritit legi-
tim, scheint daraus zu folgen, ihre Anweisungen seien bindend. Als eine
Konsequenz davon miissen jene, welche der Autoritit unterstehen, autho-
ren, nach ihrem Ermessen zu handeln. Ebendies ist nicht mit Autonomie
vereinbar, weshalb legitime Autoritdt {iber autonome Personen nicht mog-
lich ist. Falls es bei Autonomie im Kern darum geht, unser eigenes Leben
durch eigene Entscheidungen zu kontrollieren, dann bietet sich die Idee
der Zustimmung an, um das Paradox aufzuldsen und Autoritat und Auto-
nomie miteinander zu vereinbaren (83). Entscheide ich, ob As Aussagen fiir
mich autoritativ sind oder nicht, handle ich zumindest im Moment dieser
Entscheidung autonom und kontrolliere mein eigenes Leben.

Dieses Argument ist, solange man verhaltnismassig spezifische Fille
betrachtet, intuitiv iiberzeugend, wie mein nachfolgendes Beispiel verdeut-
licht: Ubertrigt Peter seiner Schuldenberaterin Petra die Entscheidungsge-
walt Giber seine Finanzen, weil er schlecht mit Geld umgehen kann, ist dies
fallweise ein autonomer Entscheid und gibt ihm mehr Kontrolle {iber sein
Leben. Welche Konsequenzen hitte es, kiimmerte sich Petra um mehr als
Peters Finanzen? Was, wenn er sie in weiteren Bereichen ermichtigt, an
seiner Stelle abschliessend zu entscheiden? Sie konnte ihm beispielsweise
vorschreiben diirfen, was fiir Aus- oder Weiterbildungen er machen kann
oder mit wem er zusammenleben darf.

Diese Machttfiille iber eine autonome Person - die im privaten Kontext
absurd anmutet — beansprucht der Staat fiir sich. Raz zdhlt als Beispiele
u.a. die Bereiche Bildung, Beziehung zwischen Kindern und Eltern oder
(rechtlich) anerkannte, erlaubte oder geduldete Formen romantischer Be-
ziehungen auf (85). Dieser Verweis auf die umfassenden Lebensbereiche,

211

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

deren Regelung moderne Staaten fiir sich beanspruchen, ermdglicht es Raz,
die Frage zu stellen, ob Zustimmung in jedem Fall bindend sei.'”?

Fiir Raz ist die Zustimmung, die Anspriiche einer Autoritdt zu respek-
tieren, fiir sich genommen nicht ausreichend, um die weitreichenden Er-
maichtigungen zu legitimieren, die Staaten fiir sich geltend machen (86).
Dagegen kénnte man argumentieren, wenn eine Person zu etwas einwillige,
dann sei dies ein Ausdruck ihrer Autonomie. Und da diese intrinsisch
wertvoll sei, konne man diese selbst dann nicht beschranken, wenn die
Einwilligung gegen das eigene Interesse erfolge oder irrational sei. Stimmt
unter dieser Voraussetzung eine Person der Autoritdt eines Staates zu,
dann sind Autonomie und Autoritdt miteinander verséhnt. Denn die Zu-
stimmung, sich der Autoritat des Staates zu unterstellen, ist ein Ausdruck
der Autonomie der Person. Ob sie dadurch ihre Autonomie (teilweise)
aufgibt, ist dabei irrelevant. Raz verneint aber die Méglichkeit, durch diese
Argumentationslinie Autonomie und die weitreichende Autoritét, welche
Staaten fiir sich beanspruchen, vereinbaren zu kénnen:

Consenting to be ruled by a government, when understood as the grant-
ing to it of the powers it claims to have, is not only an exercise of
autonomy, it is also a submission to a power that may at any time take
away all one’s autonomy. (Raz 1987, 87).

Man mag Vorteile davon haben, sich einer Autoritit zu unterstellen. Aber es
ist nicht plausibel zu argumentieren, der intrinsische Wert von Autonomie
kénne die Zustimmung dazu, seine intrinsisch wertvolle Autonomie aufzu-
geben, bindend machen. Wie kann es wertvoll sein, jemanden dazu zu be-
rechtigen, mir ebendieses Wertvolle zu entreissen? Daraus folgt aber nicht,
Zustimmung konne niemals relevant sein. Vielmehr spricht gerade der
intrinsische Wert der Autonomie dafiir, auf eine qualifizierte Zustimmung
zuriickzugreifen. Dabei geht es nicht primar um die Form des Einverstand-
nisses (obwohl je weitreichender die Pflichten sind, zu denen man seine
Einwilligung gibt, desto expliziter muss diese erfolgen). Entscheidend ist
der Kontext, der meine Einwilligung zu weitreichenden Pflichten bindend
macht.

170 Dieser Aspekt ist fiir meinen Kritik an Simmons ebenso relevant: Es scheint, als
ob bei Simmons eine genuine Einwilligung zwischen zwei autonomen Personen
in vielen (wenn nicht in allen) Fillen bindend ist. Fiir Simmons (1979, 77) muss
Zustimmung bewusst, wissentlich und freiwillig erfolgen (vgl. ebenfalls Simmons
1993, 226). Weitere Bedingungen spezifiziert er nicht explizit, sondern verweist
lediglich auf Versprechen und deren Voraussetzungen.

212

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.4 Wie iiberzeugend ist Simmons’ Anarchismus lockeanischer Prdagung?

Raz greift qualifizierte Zustimmung als Moglichkeit auf, die eine Zwi-
schenposition zulédsst (87). Zustimmung zu einer Autoritdt wird zumeist
als eine Alles-oder-Nichts-Angelegenheit verstanden: Entweder hat eine
Person ihre Einwilligung gegeben oder sie hat sie nicht gegeben. Eine
Position dazwischen gibt es nicht. Unter dieser Voraussetzung kann Zu-
stimmung aber keine politische Autoritdt begriinden, da Staaten das Recht
beanspruchen, in allen Bereichen zu regieren (88). Qualifizierte und damit
an Bedingungen gekniipfte Zustimmung konnte dagegen eine Grundlage
fiir legitime politische Autoritét bilden, die keinen Alles-oder-Nichts-Cha-
rakter besitzt. Es gibt Bereiche, in denen es wichtiger ist, selbst zu ent-
scheiden, als die korrekte Entscheidung zu treffen. Als Beispiel nennt Raz
Freundschaften. Es ist grundsitzlich wichtiger, dass wir unsere Freunde
und die Art der Beziehung, die wir mit ihnen haben, selbst bestimmen,
als dass wir dies klug oder erfolgreich tun. In diesen Bereichen kann ein
Staat fiir Raz folglich kein Recht zum Regieren beanspruchen. Dies ist
auf jene Angelegenheiten beschrankt, in denen es wichtiger ist, nach den
richtigen Griinden zu handeln, die fiir uns gelten, als selbst zu entscheiden,
wie man handeln soll (89). Damit ist Autoritit begrenzt.””! Treffen Raz’
Uberlegungen zu, dann ist die Frage, wie eine Autoritit legitim wird, nicht
der entscheidende Punkt. Sie muss legitim sein, damit wir ihr bindend
zustimmen konnen.

Is not the fact that an authority meets the conditions of legitimacy suffi-
cient to establish its legitimacy? If so, what room is there for consent?
It appears that one can validly consent only to an authority that is
legitimate anyway on independent grounds. It is important to see that
the objection is not repeatable against consent generally. It is peculiar
to the case of consent to authority. The reason is that such consent, if
valid without qualification, surrenders one’s autonomy. This is not the
case with ordinary consent. It means that consent to be governed can be
binding only if limited so as to be consistent with autonomy. (Raz 1987,
89).

Die Frage ist, ab wann qualifizierte Zustimmung notwendig ist? Raz’ Aussa-
ge, eine Einwilligung, regiert zu werden, sei nur dann bindend, wenn das

171 Fur Raz erbringt eine legitime Autoritdt eine Dienstleistung fiir uns, indem sie uns
zu besseren rationalen Denker*innen macht. Aus der Fahigkeit, diese Dienstleistung
zu erbringen, speist sich die Legitimation der Autoritit. Auf die Uberlegungen
hinter dieser Dienstleistungskonzeption von Autoritdt gehe ich im Abschn. 5 ein.

213

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

Recht zum Regieren so eingeschrénkt sei, dass es mit Autonomie vereinbar
sei, impliziert zundchst, es ginge lediglich um den politischen Kontext.
Dies ist meines Erachtens aber nicht der Fall, seine Argumentation ist im
nicht politischen Bereich ebenfalls {iberzeugend. Der Riickgrift auf mein
Beispiel von vorhin verdeutlicht dies: Willigt Peter ein, Petra weitreichende
Entscheidungsvollmachten iiber sein Leben zu geben, dann muss sie legi-
timiert dazu sein, eine solche Position einzunehmen. Ein Grund kénnte
beispielsweise ihre tiberlegene Fahigkeit sein, in komplexen Fragen die je-
weils richtige(n) Antwort(en) zu finden. Und es ist nicht unwahrscheinlich
anzunehmen, dass sie sich als so weitsichtige Person weigerte, in gewissen
Bereichen Autoritét iiber Peters Leben zu erhalten. Was am Ende Petra
auch dafiir qualifizieren mag, es ist ebendiese Qualifikation, welche Petra
Legitimation verleiht und folglich Peters Einwilligung bindend macht. Wel-
che Eigenschaften miissen wir berticksichtigen, um festzustellen, ob wir
einer Autoritdt bindend zustimmen koénnen? Im nicht politischen Kontext
ist Expertise ein relevantes Kriterium. Im politischen Kontext werden es
jene Tugenden sein, mit denen wir — um Simmons Terminologie zu ver-
wenden - politische Autoritdten zu rechtfertigen versuchen. Ergibt sich
aber ihre Legitimation aus dem Erfiillen irgendwelcher Bedingungen, dann
folgt die Legitimation nicht aus unserer Zustimmung: Ist qualifizierte Zu-
stimmung zur politischen Autoritdt A dann und nur dann bindend, wenn
A legitim ist, entkoppelt dies Zustimmung von legitimer Autoritat. Zustim-
mung kann dann nicht Grundlage fiir As legitime Autoritdt sein, diese ist
damit Legitimation nicht vor-, sondern nachgeordnet.

Welche Rolle kann Zustimmung dann spielen? Basiert die Legitimation
auf von der Zustimmung unabhéngigen Faktoren, die entscheiden, ob wir
der staatlichen Autoritat bindend zustimmen konnen, dann wirkt die Funk-
tion der effektiven Einwilligung auf den ersten Blick dusserst banal. Trotz-
dem kann sie in Raz’ Augen eine nicht triviale Rolle spielen — auch wenn
es sich lediglich um eine sekunddre handelt. Willige ich in die Autoritat
von A ein, dann kann man diese Handlung als einen Ausdruck meines
Vertrauens in As Fahigkeiten sehen, regieren zu konnen (91-92).172 Dieses
Vertrauen muss aber, so Raz weiter, gerechtfertigt sein, um wertvoll zu
sein. In anderen Worten ist der expressive Wert von Zustimmung erst dann

172 Zustimmung und die damit verbundenen Prozesse sind dabei nicht der einzige
Weg zu oder der einzige Ausdruck von einer Attitiide des Vertrauens gegeniiber
der eigenen Regierung. Es gibt ebenfalls andere, weniger deliberative und formale
Formen (vgl. Raz 1987, 93).

214

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.4 Wie iiberzeugend ist Simmons’ Anarchismus lockeanischer Prdagung?

gegeben, wenn eine Autoritdt legitim ist. Mit dieser These widerspricht er
der Korrelationsthese: Legitime politische Autoritdt und politische Pflicht
sind nicht miteinander verbunden, denn politische Autoritt hat fiir Raz
eine andere Legitimationsquelle.l”> As Legitimation als Autoritét ist damit,
anders gesagt, nicht davon abhingig, ob B As Autoritdt zustimmt. Ist dem
so, dann kann die politische Pflicht kein Korrelat legitimer politischer
Autoritat sein.

Die Stossrichtung von Raz’ Argument ist auch dann iiberzeugend, wenn
man seine Autoritdtskonzeption nicht teilt. Der Kern seines Arguments
gegen Zustimmung basiert auf der Idee, dass diese nicht in jedem Kontext
eine bindende Wirkung entwickeln kann. Fiir diese miissen bestimmte
Voraussetzungen erfiillt sein. Diese Uberzeugung ist ein basaler Bestandteil
des westlichen Rechtsverstandnisses. So miissen Personen in verschiedenen
Rechtsordnungen geschifts- oder handlungsfihig sein, um sich rechtlich
(z.B. durch einen Vertrag) zu binden. Die Idee dahinter kdnnen wir als
einen Ausdruck von Fairness- oder Gerechtigkeitsiiberlegungen interpretie-
ren. Es wiére unfair oder ungerecht, verpflichtete sich eine Person durch
ihre Einwilligung zu etwas, ohne abschitzen zu konnen, zu was sie sich
effektiv verpflichtet. Folglich miissen wir uns fragen, inwieweit die invol-
vierten Personen aufgrund ihrer geistigen Verfassung, ihrer Fahigkeiten,
ihres Wissens usw. in der Lage sind, autonom zu handeln. Und wie gross
ist die Wissensasymmetrie zwischen den Parteien: Kénnen wirklich alle
involvierten Personen die Auswirkungen in einem ausreichenden Mass
abschdtzen? Oder kann eine Partei den Kontext ausnutzen, um fiir sie
ibermaissig vorteilhafte Vertragsbedingungen abzuschliessen? Zudem muss,
wie wir im Abschn. 4.1.5 gesehen haben, Zustimmung freiwillig gegeben
werden. Der ,Vertragsumfang® ist daran anschliessend entscheidend, um
die Anspriiche zu identifizieren, welche wir an Zustimmung stellen miissen.
Je weitreichender der Umfang ist - sowohl in Bezug auf Raum, Zeit und
beriihrte Bereiche -, desto wichtiger wirkt die Frage nach den Grenzen.

173 Daraus folgt aber nicht, Zustimmung und eine sich daraus ableitende politische
Pflicht hatten keinen sekundéren Einfluss auf die Legitimation einer Autoritat. Sie
kann, versteht man Legitimation als Kontinuum, bereits vorhandene Legitimation
verstirken. Dies kann z. B. durch das ausgedriickte Vertrauen geschehen oder durch
Anspriiche, welche die Autoritdt an die zustimmende Person stellen kann, die sie
vorher nicht konnte. Wie dieser verstirkende Effekt genau zu Stande kommt, ist an
dieser Stelle nicht relevant. Entscheidend ist, dass Zustimmung (und gegebenenfalls
die anderen Grundlagen fiir eine politische Pflicht) eine legitimationsférdernde
Wirkung entfachen kénnen.

215

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

Verabrede ich mich beispielsweise mit einer Bekannten zum Kaffee, ist
dies eine so spezifische Vereinbarung ohne weitreichende Konsequenzen,
so dass meine Zustimmung fiir mich ohne Weiteres bindend ist. Ich muss
mir nicht gross Gedanken dariiber machen, ob meine Bekannte die not-
wendigen Voraussetzungen mitbringt, um sich mit mir auf einen Kaffee
zu treffen. Auch ist der Umfang so gering, dass dieser Aspekt faktisch zu
vernachldssigen ist. Willige ich dagegen in einen medizinischen Eingrift
ein, prisentiert sich die Sachlage anders. Noch immer ist die Ubereinkunft
dusserst spezifisch und (hoffentlich) zeitlich beschrankt. Die Anforderun-
gen an die behandelte Arztin sind aber weitaus hoher. Als entscheidend
erachte ich in diesem Zusammenhang unter anderem die Frage, ob meine
Arztin befugt ist und die notwendigen Qualifikationen besitzt, um den
Eingriff vorzunehmen. Ist sie dies nicht, so kann sie, weigere ich mich,
den Eingriff durchfiihren zu lassen, schwerlich von mir verlangen, gemass
unserer Ubereinkunft zu handeln. Es wire kontraintuitiv anzunehmen, ich
sei an mein Einverstindnis gebunden. Je weitreichender die Rechte sind,
die ich einer anderen Partei iiber mich zugestehe, desto weitreichender
sind folglich die von der Zustimmung unabhéngigen Voraussetzungen, die
erfiillt sein miissen.”* Dies macht aber fraglich, ob Zustimmung die prima-
re Rolle spielen kann, die ihr Simmons zugedacht hat.

4.4.2 Zahmer Anarchismus? Blutleerer Anarchismus? Kein Anarchismus?

Simmons naturrechtliches Fundament resultiert in Kombination mit sei-
nem moralischen Realismus im besten Fall in einem &dusserst zahmen ,,An-
archismus®. Weil zudem die Idee des Naturzustandes zumindest bei Locke
impliziert, man lebe einen prapolitischen Zustand, stellt sich gar die Frage,
ob man Simmons’ Anarchismus lockeanischer Priagung als eine genuine
Anarchismusvariante bezeichnen kann. Denn fiir Anarchist*innen ist eine
Gesellschaft ohne zwangsbewehrte politische Institutionen nicht notwendi-
gerweise prapolitisch. Dies trifft nicht nur auf Simmons’ Projekt zu. Robert
Paul Wolft sieht sich ebenfalls mit dieser Problematik konfrontiert (vgl.
Abschn. 3). Daher ist es nicht weiter iiberraschend, wenn David Miller
(1984) die philosophischen Anarchist*innen als eher blutleere Vertreter*in-
nen des Anarchismus bezeichnet.

174 Wie das Problem, dass Dankbarkeit Legitimitit voraussetzt (vgl. Abschn.2.2.3),
und die Schwierigkeit des ,Gruppencharakters“ fiir assoziative Theorien (vgl.
Abschn. 2.2.5), so stellt auch Raz’ Kritik die Korrelationsthese infrage (Abschn. 2.2).

216

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.4 Wie tiberzeugend ist Simmons’ Anarchismus lockeanischer Prigung?

[...] someone who is simply a philosophical anarchist and nothing else
besides may seem a rather bloodless member of the species. Philosophic-
al anarchism entails the view that the state has no right to tell me or
anyone else how to behave. One can believe this and respond in a wholly
passive way, evading inconvenient or immoral state dictates whenever
possible and complying with them when forced to do so, but taking no
positive action to get rid of the state and having no constructive view
about what might take its place. (15).

In seiner grundsitzlichen Kritik am philosophischen Anarchismus wirft
Miller einen am Vorwurf der Passivitdt anschliessenden weiteren Punkt auf
(15-16), der relevant ist, um die Frage zu beantworten, ob es sich bei Sim-
mons’ Projekt um eine genuine Anarchismusvariante handelt: Wie zentral
ist die Kritik von Autoritat fiir den Anarchismus? Denn eine anarchistische
Position ist — wie Miller zu bedenken gibt — mit Autoritét vereinbar. Diese
Einschitzung stimmt mit dem im Abschn.2.3.2 erarbeiteten Verstindnis
von Anarchismus iiberein. Dieses lehnt die Gleichsetzung von Anarchis-
mus und Antiautaritarismus ab: Anarchist*innen lehnen jegliche Form von
Herrschaft ab — was aber nicht zwingend gegen jegliche Form von Autoritat
spricht.

Die ,Blutarmut® dussert sich in verschiedenen Aspekten von Simmons’
Anarchismus. Erstens droht bei Simmons die emanzipatorische Kompo-
nente des ,,starken Anarchismus abhanden zu kommen. Herrschaftsstruk-
turen konnen sich gemiss seinem Verstdndnis des Naturzustandes legiti-
merweise entwickeln, solange sie vertraglich festgelegt sind und nicht gegen
das Naturrecht verstossen. Das fithrt zu einer indirekten Naturalisierung
von Ungleichheitsbeziehungen, da die Vertragsfreiheit ein natiirliches Recht
ist. Damit sind egalitdre Naturzustinde denkbar. Wie wir aber in unserem
Alltag erleben, sind unsere sozialen Strukturen in vielen Fillen von herr-
schaftsformigen Beziehungen durchdrungen. Folgen wir Simmons’ Realis-
mus, ist unser Leben im Natiirlichen kein Leben in einem herrschaftsfreien
Zustand. Einige Personen werden besser darin sein, ihren Besitz zu schiit-
zen sowie zu vermehren. Dagegen kann man einwenden, dies sei nicht
weiter problematisch, wenn man John Locke folgend die Mdoglichkeit be-
schrankt, Eigentum zu akkumulieren.

Dasselbe Naturgesetz, welches uns [...] Eigentum gibt, begrenzt dieses
Eigentum auch. Gott gibt uns reichlich allerlei zu geniessen (1. Timotheus
6,17), sagt die durch die Erleuchtung bekriftigte Stimme der Vernunft.
Wie weit jedoch hat er uns gegeben? Um es zu geniessen. So viel, als ein

217

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

jeder zu irgendwelchem Vorteil fiir sein Leben nutzen kann, bevor es
verdirbt, darf er sich zu seinem Eigentum machen. Was dariiber hinaus-
geht, ist mehr als im zusteht, und gehort den anderen. Nichts ist von
Gott geschaffen worden, damit es die Menschen verderben lassen oder
vernichten (Locke [1689] 2012, 11, § 31).

Jede Person besitzt ein unverdusserliches Eigentumsrecht an ihrem Korper
und darauf aufbauend an der eigenen Arbeit (Locke [1689] 2012, II, §27).
Indem eine Person nun Dinge, die sie in der Natur vorfindet, be- oder
verarbeitet, mischt sie ihre Arbeit mit diesen. Uber ihre Arbeit eignet sich
eine Person folglich die be- oder verarbeiteten Dinge an und tiberfiihrt sie
in ihr Eigentum. Die Akkumulation natiirlicher Giiter ist aber beschrénkt.
Gemass Lockes Akkumulationsbeschrinkung miissen wir so viel tibrig las-
sen, dass andere Menschen noch so viel von der Natur beziehen konnen,
um selbst zu tiberleben. Ebenso diirfen wir nur so viele ,,Friichte® der Natur
in unseren Besitz bringen, wie wir verbrauchen kénnen. Indem Locke aber
die Verderblichkeit zu einem relevanten Kriterium seiner Akkumulations-
beschrinkung macht, ist es ein Leichtes, diese auszuhebeln — was Locke
mit der Einfithrung von ,unverderblichem Geld“ im Endeffekt auch tut
(Loick 2016, 31-34). Damit konnen Personen - selbst wenn sie fiir alle
anderen geniigend iibrig lassen — unverderblichen und damit nicht unter
die Akkumulationsbeschriankung fallenden Reichtum anhéufen. Dies starkt
die Verhandlungsposition dieser Personen und verleiht ihnen mehr Macht.
Ebendiese naturalisieren die unter diesen Bedingungen geschlossenen Ver-
trage. Mit Simmons” Fokus auf den Staat und politische Autoritdt lassen
sich hegemoniale Strukturen in einem prépolitischen Zustand aber nicht
kritisieren. Sie sind - solange keine Naturrechte verletzt werden - legitim.
Gegen diese Interpretation konnte Simmons argumentieren, sie mache
ihn lockeanischer, als er sei, und ignoriere seine Uberlegungen zu histori-
schen Rechten und gerechten Anteilen (vgl. Simmons [1994] 2001; 2016,
178-86). Fir Simmons ([1994] 2001, 224-26) kénnen wir Eigentumsre-
gimes nicht ausschliesslich auf der Basis von Endzustandsiiberlegungen
bewerten. Historische Uberlegungen spielen eine oder gar die zentrale Rol-
le. Diese sind aber nicht unproblematisch. Das Problem mit den meisten
Ansidtzen historischer Rechte ist fiir Simmons in deren Unvermdgen be-
griindet, einen iiberzeugenden Umgang mit historischen Ungerechtigkeiten
zu prasentieren. Die Idee scheint oftmals zu sein, ein historisches Unrecht
liesse sich korrigieren, indem wir den Status quo so verdndern, als ob das
Unrecht niemals geschehen wire. Dieses Prinzip ist fiir Simmons aber un-

218

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.4 Wie iiberzeugend ist Simmons’ Anarchismus lockeanischer Prdagung?

geeignet, da wir vergangenes Unrecht nicht ungeschehen machen kénnen.
Das Einzige, was wir tun konnen, ist dessen Effekt zu minimieren. Um
dies zu tun, miissen wir abschétzen, wie sich die Geschichte ohne das histo-
rische Unrecht entwickelt hitte. Auch wenn dieses Unterfangen schwierig
und komplex sein mag, traut Simmons uns zu, diese Was-wiare-wenn-Urtei-
le zu féllen.

Wichtig ist dabei zu berticksichtigen, dass sich die historisch begriin-
deten Rechte im Laufe der Zeit verdndern. Dies geschieht beispielsweise
dann, wenn ein Objekt (z.B. ein Fahrrad), an dem wir Eigentumsrechte
haben, gestohlen und dann zerstort wird (z. B. indem jemand das Fahrrad
ausschlachtet). In solchen Fallen erwiéchst aus meinem Eigentumsrecht an
einem Objekt ein neues Recht an einem bestimmten Anteil am Eigentum
der Person, die mir das Objekt entwendet und zerstort hat. Simmons
([1994] 2001, 232; 2016, 181) nennt dieses neue Recht ein historisches Recht
auf einen bestimmten Anteil.l’”> Zudem kann es, wenn sich die Umsténde in
einem relevanten Sinn verandern, zu einer obligatorischen Reduzierung von
Eigentumsrechten kommen (Simmons [1994] 2001, 233; 2016, 180-81). Die-
se koppelt Simmons an eine Version von Lockes Akkumulationsbeschran-
kung:

I take the appropriate Lockean position on this issue to be something
like the following. Persons have rights of fair access to available land
and natural resources. These rights are opportunity rights, not rights of
property in a fair share of the earth. Property rights in the earth and
its resources are acquired by the incorporation of things (falling within
our fair share) into our legitimate purposive activities. But changes in
circumstances may change what constitutes a fair share. Thus, both ac-
cess (opportunity) rights and property rights may change in their extent
or content as circumstances change. (Simmons [1994] 2001, 233)7°.

Auf dieser Basis kann man argumentieren, Simmons’ Anarchismus lockea-
nischer Prigung konne hegemoniale Strukturen nicht nur analysieren, son-
dern besitze das Werkzeug, um diese zu iiberwinden. Das Problem damit
ist aber, dass die identifizierten Instrumente sich auf Eigentumsrechte und
Verteilungsgerechtigkeit beschranken. Aber selbst wenn wir ein Eigentums-
regime als gerecht qualifizieren, kann dies zu hegemonialen Strukturen

175 Was dieses Recht historisch macht, ist seine Verwurzelung in vergangenen Eigen-
tumsverteilungen (Simmons [1994] 2001, 233).
176 Siehe ebenfalls Simmons (2016, 180).

219

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

fithren oder diese fordern. In anderen Worten fehlt das analytische Instru-
mentarium, um jene Aspekte in den Blick zu nehmen, die mit Fragen
um Eigentum und Verteilungsgerechtigkeit verkniipft sein konnen, aber
Herrschaft betreffen.

Zweitens folgt aus der philosophischen keine handlungsleitende Skepsis.
Zwar verweist Simmons auf relevante Punkte. Wir haben eine moralische
Pflicht, anderen keinen unndtigen Schaden zuzufiigen. Ebenfalls korrelie-
ren viele rechtliche mit moralischen Normen. An diese zwei Punkte an-
schliessend ist der Schluss iiberzeugend, wir hitten gute Griinde, einem
(geniigend gerechten) Staat keinen Widerstand zu leisten. Vielmehr kénnen
wir ihn als ein Instrument begreifen, das uns dabei hilft, unseren morali-
schen Verpflichtungen nachzukommen. Dies ist geméss meiner Interpreta-
tion auch die Grundiiberzeugung hinter Simmons’ Rechtfertigung, weshalb
Staaten - in einer Art ,Geschéftsfiihrung ohne Auftrag“ - strafen diirfen,
solange sie dies fair tun. Ein gerechter Staat hilft uns nicht nur, unseren
Verpflichtungen nachzukommen. Er hilft uns zudem, unsere Rechte auf
bessere — d.h. angemessenere — Weise zu nutzen. Daraus leitet Simmons
aber nicht nur eine fehlende Widerstandspflicht ab, seine Argumentation
lduft vielmehr auf ein Widerstandsverbot hinaus. Fiir den Alltag in einem
ausreichend gerechten Staat hat dies paradoxe Folgen: Zwar handeln exis-
tierende Staaten ohne Legitimation. Solange sie ausreichend gerecht sind
und unsere Rechte nicht grundlegend verletzen, diirfen wir aber nichts
tun, was ihren Fortbestand gefahrdet. Gehorsam oder zumindest Duldung
werden so faktisch zum Standard. Simmons” Skepsis gegeniiber der Legiti-
mation staatlicher Autoritit entwickelt damit im besten Fall ein schwaches
praktisches Momentum.

Im Endeffekt ist angesichts dieser Uberlegungen die Frage angebracht,
wie viel ,Anarchismus® in Simmons’ Ansatz zu finden ist. Zunéchst miissen
wir beriicksichtigen, dass Simmons seine Theorie als philosophischen An-
archismus versteht (vgl. u.a. Simmons 1979, 194-95) und sich dezidiert
vom politischen Anarchismus distanziert. Dies ldsst sich beispielsweise
an Simmons’ Antwort auf Wellmans Kritik in dessen Kapitel in Is The-
re a Duty to Obey the Law? (2005) zeigen. Darin formuliert Wellman
(2005, 28) den Steine-und-Flaschen-Einwand gegen den philosophischen
Anarchismus. Gemiss diesem Einwand miissen die philosophischen Anar-
chist*innen nicht nur zeigen, dass Staaten keine Legitimation besitzen, sie
miissen ebenfalls erkliren, weshalb eine fehlende Legitimation nicht in
eine — fiir Wellman nicht akzeptable - Pflicht miindet, bestehende Staaten
abzuschaffen. Fiir Simmons gibt es nun verschiedene Moglichkeiten, wie

220

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.4 Wie iiberzeugend ist Simmons’ Anarchismus lockeanischer Prdagung?

die philosophischen Anarchist*innen sich gegen Wellmans Versuch zur
Wehr setzen kénnen, ihnen Steine und Flaschen in die Hiande zu legen.

My own preferred route is avowedly Lockean and involves affirming
the natural right of all persons to enforce morality (by coercion, if
necessary). If persons do, indeed, have such a right, then so do those of-
ficials who employ the institutions of law and government to secure our
moral rights. Those officials wrong the people over whom they exercise
such power primarily only in coercively preventing rival enforcement
(attempts at which are usually infrequent) and in extending the law’s
requirements beyond those actions that we also have independent moral
reasons to perform. These wrongs, while serious, are nothing like the
systematic wrong that would be done were all state coercion wrongful
(and are nothing like the wrongs done by a master to a slave). And they
seem to me to be wrongs that are, in normal circumstances in decent
states, insufficiently serious to justify risking the widespread misery and
social upheaval that could be expected to flow from active or revolution-
ary resistance to the state (or to states generally). (Simmons 2005a, 192).

Als Alternative konnen philosophische Anarchist*innen gemiss Simmons
(20054, 193) die These zuriickweisen, moralisches Unrecht durch den Staat
fithre zwingend zu einer Widerstandspflicht. Selbst wenn ein Staat die
Rechte jener Personen verletzt, die er zu einem Verhalten zwingt, sind wir
nicht verpflichtet ,die Bomben hervorzuholen’, ziehen diese Personen das
erlittene Unrecht einer méglichen Revolution oder einem Biirgerkrieg vor.
Simmons’ kommt zum Schluss:

Philosophical anarchists have these (and other) means available to disso-
ciate themselves from their bomb-throwing anarchist relatives. (Simmons
2005a, 192, Hervorhebung hinzugefiigt).

Aus anarchistischer Sicht sind mehrere Aspekte in Simmons’ Aussagen
problematisch. Erstens greift Simmons in seinem Versuch, sich von den
politischen Anarchist*innen zu distanzieren, auf das klassische Vorurteil
zuriick. Gemass diesem sei der Anarchismus eine im besten Fall destruktive
und im schlimmsten Fall eine durch und durch gewalttitige Bewegung (vgl.
Abschn. 2.3.2). Zweitens lassen — sowohl Wellmans als auch Simmons’ Aus-
sagen — ein Bewusstsein fiir das anarchistische Transformationsverstdndnis
vermissen. Dieses basiert unter anderem auf dem Konzept der direkten Ak-
tion sowie demjenigen der préfigurativen Politik und versteift sich gerade

221

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

nicht auf den gewalttitigen Barrikadenkampf (Gordon 2008, 34-40; Loick
2017, Abschn. 3.8).177 Verdnderungen entstehen nicht primér gegen, sondern
neben dem Staat, indem Aktivist*innen alternative Strukturen aufzubauen
versuchen. Es geht um Evolution, nicht Revolution. Bestehende Institutio-
nen sollen iiberwunden werden, indem sie durch neue, gerechtere und
insbesondere legitime ersetzt werden. Stellt man fest, dass der Staat nicht
legitim ist, scheint mir dies die {iberzeugendere Attitiide zu sein. Und es
ist die anarchistischere als jene, die Simmons an den Tag legt. Dies allein
spricht noch nicht per se dagegen, Simmons’ Projekt als anarchistisch zu
Klassifizieren. Simmons erklart aber auch nicht, weshalb er sich nicht auf
anarchistische Grundiiberlegungen stiitzt und weshalb man seine Theorie
trotzdem als anarchistisch bezeichnen sollte. Dies spricht dafiir, Simmons’
Projekt als ein Beispiel fiir den philosophischen Anarchismus im weiten
Sinn zu verstehen.

Die erwahnten unterschiedlichen Fokusse, welche Simmons’ Anarchis-
mus im weiten Sinn und die anarchistische Theoriefamilie an den Tag
legen, unterstreichen diese Problematik noch weiter. Derweil Anarchist*in-
nen nicht nur politische Herrschaft in den Blick nehmen und sich mit
Herrschaft in allen Lebensbereichen befassen, legt Simmons das Augen-
merk exklusiv auf den Staat. Daher iiberrascht es wenig, wenn seine
Theorie Elemente enthilt, welche unvereinbar mit anarchistischen Uber-
legungen sind. Erstens naturalisiert er indirekt, wie oben argumentiert,
okonomisch begriindete Herrschaftsbeziehungen. Zweitens ist Lockes Ar-
beitstheorie aus anarchistischer Warte mehr als fragwiirdig und droht, Sim-
mons’ Anarchismus indirekt zu disqualifizieren. Dies ldsst sich beispielswei-
se entlang Crawford B. Macphersons (1980) Auseinandersetzung mit der
neuzeitlichen politischen Theorie in England nachzeichnen. Macpherson
argumentiert, Locke verteidige nicht nur eine Privateigentumsordnung,
sondern eine spezifisch kapitalistische Wirtschaftsordnung. Wie oben dar-
gelegt, entstehen fiir Locke Eigentumsrechte durch unsere Arbeit. Dem-
nach kénnen wir durch unsere Arbeit Eigentum an Dingen erwerben, die
wir dann gegen Geld mit anderen tauschen konnen. Geld ist aber bei Locke
nicht nur ein Zahlungsmittel, wir konnen es ebenfalls dazu nutzen, um
unser Geld zu vermehren. Es ist in anderen Worten Kapital. Dessen Ge-

177 Berkman bringt dies folgendermassen auf den Punkt: ,Die Wahrheit ist, dass Re-
volutionen in modernen Zeiten nicht mehr auf Barrikaden ausgefochten werden.
Diese gehéren der Vergangenheit an. Die soziale Revolution ist eine ganz anders
geartete und viel wesentlichere Sache: Sie schliesst eine Neuorganisation des ganzen
gesellschaftlichen Lebens ein.“ (2005, 57 zit. nach Loick 2017, 205).

222

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.4 Wie iiberzeugend ist Simmons’ Anarchismus lockeanischer Prdagung?

genstiick in einer kapitalistischen Wirtschaftsordnung - die Lohnarbeit -
begriindet Locke mit dem Eigentum am eigenen Korper. Denn als dessen
Besitzer*in diirfen wir die dem Korper innewohnende Arbeitskraft verdus-
sern. Damit geht Lockes Argumentation iiber die Begriindung eines Eigen-
tumsregimes hinaus. Indem das liberale Freiheitsverstindnis Individualitat
an Privateigentum kniipft, dient es als ideologische Ergédnzung zur biirger-
lich-kapitalistischen Gesellschaft.

Daniel Loick (2016, 36-38) argumentiert, man konne Macphersons Ana-
lyse weiter zuspitzen und so die These des Kaputtbesitzens rechtfertigen.
Gemiss dieser ist Eigentum an ¢ nicht nur keine Bedingung, um ¢ zu
gebrauchen. Eigentum kann gar die Nutzung von ¢ behindern. Sobald die
Verteilung von Grund und Boden abgeschlossen ist, sehen wir uns fiir
Loick mit einer Ungleichheit konfrontiert:

In der Phase, in der die Verteilung von Land bereits abgeschlossen ist,
kommt es notwendigerweise zu einer Ungleichheit: Es gibt einige, die
Land besitzen, das sie bearbeiten (lassen) konnen, und es gibt andere,
die nur ihre Arbeitskraft haben, die sie verkaufen mussen. (Loick 2016,
37).

Diese Ungleichheit kann hochst problematisch werden, da sich aus ihr
Abhiéngigkeiten ergeben. Doch nicht nur das. Denn indem das Land das
Eigentum der Besitzenden ist, ,blockieren® diese, dass die Besitzlosen durch
ihre Arbeit - was gemdss Lockes Arbeitstheorie den Besitz an Dingen
begriindet — Eigentum erlangen konnen.!”8

James Tully (1993) argumentiert ferner, die koloniale Aneignung von
Amerika sei kein Nebenthema in Lockes Zwei Abhandlungen, sondern ei-
nes ihrer Hauptziele. Dies zeigt Tully, indem er auf problematische Aspekte
in den Kernelementen von Lockes Akkumulationsbeschrankung hinweist.
Diese beinhaltet, wie oben erwdhnt, ein Verbot, Giiter verderben zu las-
sen und damit zu vergeuden. Indem Locke dieses Vergeudungsverbot mit
einem Kultivierungsgebot gleichsetzt, kann er den amerikanischen Grund
und Boden als ,Brachland“ und die indigene Nutzung dessen zum Jagen
und Sammeln als ,Brachliegenlassen® bezeichnen. Mehr noch, indem die
indigene Bevolkerung Lockes Kultivierungsgebot in dessen Augen missach-

178 Fiir Locke ist dies nicht weiter problematisch. Dies lasst sich aus einer Ausserung in
Uber die Regierung ablesen. Darin erklirt Locke: ,[...] der Torf, den mein Knecht
gestochen [... hat, ist] demnach mein Eigentum, ohne irgendjemandes Zuweisung
oder Zustimmung® ([1689] 2012, II, § 28, Hervorhebung hinzugefiigt). Die Arbeit
des Knechts ist damit nicht die seine, sondern jene seines Arbeitgebers John Locke.

223

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

tet, stehlen sie vom Gemeineigentum, was wiederum die Bestrafung der
indigenen Bevolkerung rechtfertigt. Dies offenbart einen theorieinhdrenten
Rassismus, da fiir Lockes kolonialistische Perspektive weder die indigene
Produktionsweise noch die indigenen politischen Institutionen vorstellbar
sind. (vgl. Loick 2016, 38-43) In Bezug auf den Anarchismus bedeutet
dies z. B., dass nichtkapitalistische Produktionsweisen ebenfalls als ,Brach-
liegenlassen® verstanden werden kénnten und dass lediglich eine kapitalisti-
sche Ordnung legitim sein kann. Und dies ist eine Position, die fiir eine
anarchistische Theorie nicht haltbar ist.

Gegen die Ubertragung von Tullys Kritik an Locke auf seine Theorie
konnte Simmons einwenden, er teile Lockes Konklusionen nicht vollum-
fanglich. Simmons ([1994] 2001, 240-48) argumentiert beispielsweise con-
tra Locke, Native Americans hitten einen Anspruch auf einen partikularen
Anteil an jenem Grund und Boden, den ihre Vorfahren genutzt haben.
Wie weitreichend dieses indigene Anspruchsrecht ist, lasst sich fiir Sim-
mons nicht genau bestimmen. Einige vergangene ungerechtfertigte Land-
nahmen werden sich nicht mehr korrigieren lassen. In anderen Fillen
wird es schwierig sein, herauszufinden, wie wir ungerechtfertigte Landnah-
men berichtigen konnen. Zudem werden sich Probleme mit kollidierenden
Rechten Dritter ergeben. Dazu kommt die Herausforderung, den Lauf der
Zeit sowie den sich gednderten Kontext angemessen zu beriicksichtigen.
Diese praktischen Probleme diirfen aber nicht dariiber hinwegtduschen,
dass Simmons sich in seiner Argumentation von einer orthodoxen Leseart
von Lockes Uberlegungen 16st. Denn fiir Locke stellte sich — worauf Tully
(1993) hinweist — die Frage nach der Entschddigung der indigenen Bevol-
kerung nicht. Denn deren Grund und Boden war fiir Locke ungenutztes
Niemandsland. Diese Konklusion ist fiir Simmons ([1994] 2001, 247) aber
nicht iiberzeugend, nehmen wir die Idee ernst, Eigentum an ¢ entstehe,
indem wir ¢ in unsere zweckbestimmten Aktivitdten integrieren. Ist dies -
wie Simmons zu denken scheint — der Kerngedanke in Lockes Akkumulati-
onstheorie, dann ist das Land, auf dem die Native Americans gelebt, gejagt,
gearbeitet usw. haben, in ihren Besitz iibergegangen. Dabei ist es nicht
relevant, ob es sich bei diesem Eigentumsrecht um ein gemeinschaftliches
oder individuelles Recht handelt.”” Der Vorwurf des theorieinhirenten
Rassismus ist somit in Bezug auf Simmons nicht gegeben. Ebenso wenig

179 Fir Simmons ([1994] 2001, 245-47) begriindet Lockes Akkumulationstheorie nicht
nur individuelle Eigentumsrechte. Auf ihrer Basis kann man auch (privates) Ge-
meinschaftseigentum rechtfertigen.

224

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.4 Wie iiberzeugend ist Simmons’ Anarchismus lockeanischer Prdagung?

scheint in diesem Bezug der Vorwurf zu greifen, ein lockeanischer Ansatz
tendiere dazu, nichtkapitalistische Produktionsweisen als ,Brachliegenlas-
sen“ zu verstehen.!80

Simmons’ Uberlegungen zu historischen Rechten folgend konnen wir
zudem eine Antwort auf die These des Kaputtbesitzens formulieren. Denn
damit diese zu iiberzeugen mag, miissen Eigentumsrechte an ¢ zumindest
mittelfristig stabil und damit unverdnderlich sein. Akzeptieren wir Sim-
mons’ Argumentation, dann ist Eigentum an respektive die Nutzung von
¢ kontextabhidngig. Dies folgt aus der obligatorischen Reduzierung von
Eigentumsrechten. Nehmen wir als Beispiel Eigentum an Immobilien in
einer Stadt wie Zirich und nehmen an, die bestehenden Besitzrechte seien
durch legitime Aneignungen und Transaktionen entstanden. Man konnte
beispielsweise argumentieren, der heutige Kontext habe sich durch die
Bevolkerungszunahme verdndert und in der Folge sei Wohnraum massiv
knapper geworden. Deshalb seien die Eigentums- oder die Nutzungsrechte
an Immobilien anzupassen, um zum Beispiel zahlbaren Wohnraum zu si-
chern. Zwar wird es schwierig sein, in Einzelfallen festzustellen, was ein ge-
rechter Anteil von ¢ (z.B. Immobilien) ist. Die obligatorische Reduzierung
gibt uns aber ein Instrument zur Hand, um die Problematik des Kaputtbe-
sitzens, wenn nicht vollig zu verhindern, dann doch zu entschérfen.!®!

Ist damit die These widerlegt, bei Simmons’ Anarchismus handle es
sich nicht um einen philosophischen Anarchismus im engen Sinn? Ange-
sichts der ,Blutarmut’, die sich aus dem Widerstandsverbot ergibt, dem
exklusiven Fokus auf staatliche Autoritdt und der sich daraus ergebenden
fehlenden Analyse hegemonialer Strukturen scheint die These weiterhin
angebracht. Simmons’ konnte darauf auf verschiedene Arten antworten.
Die einfachste Méoglichkeit besteht darin, die These als nebensdchlich ab-
zutun. Dann ist aber die Frage weiterhin berechtigt, weshalb er die anar-

180 Fur Simmons ([1994] 2001, 248) lag aber Locke in seiner Einschdtzung richtig,
die indigene Landnutzung sei ineffizient. Es gibt fiir Simmons nicht ausreichend
Land auf der Erde, damit wir uns durch kollektive Aktivitdten wie Jagen, Fischen,
Wandern, nicht sesshafte Landwirtschaft und Ahnliches versorgen kénnten. Dafiir
ist Zahl der Menschen heute zu gross. Daraus schliesst Simmons, dass Eigentumsan-
spriiche, die auf Jagen und Sammeln basieren, weniger weitreichend sein kénnen als
frither. Damit kommt es auch dann zu einer Reduzierung der indigenen Anspriiche,
wenn wir Lockes (rassistische) Annahmen dariiber zuriickweisen, welche Aktivita-
ten Eigentumsrechte generieren kénnen.

181 Wie wir in Abschn. 7.1 sehen werden, ist die Einsicht, dass Eigentumsrechte nicht
absolut sein konnen, fiir mich eine Voraussetzung, um eine liberale Antwort auf die
anarchistische Herausforderung zu formulieren.

225

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

chistische Theoriefamilie und deren Uberlegungen, Werte und Analysen
nicht rezipiert. Um dieser Problematik auszuweichen, konnte Simmons ein
»Rebranding“ machen und seine Theorie nicht mehr als philosophischen
Anarchismus bezeichnen. Dadurch distanzierte er sich von der anarchis-
tischen Theorienfamilie, welche er kaum rezipiert, ohne seine anarchisti-
schen Elemente aufgeben zu miissen. Der Verzicht, sein Projekt als eine
Spielart des Anarchismus zu bezeichnen, entbindet Simmons aber nicht
davon zu erkldren, inwiefern seine Position mit der Grundidee eines von
Natur aus freien Individuums vereinbar ist. Selbst wenn er argumentiert,
in jenen Naturzustinden, in welchen Personen ohne (ausreichend) Besitz
von den Friichten ihrer Arbeit ausgeschlossen sind, seien diese ,frei“ — im
Sinne von ,,sie haben ein Recht, eine Gemeinschaft zu griinden oder einer
beizutreten® - bleibt die Kraft der Kritik an Simmons teilweise erhalten.
Verstehen wir das Recht zu ®-en als einen Anspruch darauf, auch effektiv
®-en zu konnen, dann folgt aus dem Recht zu ®-en ein Anspruch auf einen
Kontext, in dem wir in der Lage sind, zu ®-en. Wir brauchen beispielswei-
se die notwendigen Ressourcen, die es erlauben zu ®-en. Naturzustdnde,
die uns unser Recht zu ®-en faktisch verunméglichen, sind von diesem
Standpunkt aus defektiv oder ungerecht. Daraus ergibt sich wiederum die
Frage, wie es gerechtfertigt sein kann, dass eine Person oder eine Gruppe
von Personen so viel (unverderblichen) Reichtum anhauft, dass anderen
ein ,Menschenrecht” verwehrt bleibt. Diese grob umrissene egalitaristische
Kritik an Simmons positiven Theorieaspekten verbleibt auch bestehen,
wenn er seinen Ansatz nicht mehr als , Anarchismus® bezeichnet.

Ein Rebranding loste dariiber hinaus auch ein weiteres Problem nicht.
Die obigen Uberlegungen deuten darauf hin, dass Simmons den Status
quo durch die ,Hintertliire® stiitzt. Sein kritisches Momentum, welches
er aufbaut, indem er die gingigen Legitimationsversuche staatlicher Auto-
ritdt dekonstruiert, geht im Verlaufe seiner Argumentation verloren. Sein
Realismus ist, wie ich oben argumentiert habe, einer der Hauptgriinde
dafiir. Staaten sind als de facto Autoritdten ein sozialer Fakt, das — wie Sim-
mons korrekterweise bemerkt — nicht nur negative Auswirkungen auf unser
Leben haben muss. In seinem Versuch, zumindest bestimmte staatliche
Handlungen zu rechtfertigen, geht er aber zu weit. Nicht nur rechtfertigt
er einen eingeschriankten Katalog staatlicher Handlungsfelder und leitet
aus unserer natiirlichen Pflicht zur gegenseitigen Hilfe eine Verpflichtung
ab, staatliches Handeln nicht zu behindern. Er formuliert diese so stark,
dass sie die Entstehung legitimer politischer Autoritdt verunmdglicht. Die
entscheidende Stelle, an welcher sich das kritische Momentum in Simmons’

226

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.4 Wie iiberzeugend ist Simmons’ Anarchismus lockeanischer Prdagung?

Theorie demnach zu verfliichtigen beginnt, ist seine Differenzierung zwi-
schen Rechtfertigen und Legitimieren (vgl. Abschn. 4.3).

Konnte Simmons auf diesen Punkt nicht reagieren, indem er argumen-
tiert, seine Konklusion sei - trotz skeptischer Ausgangspramisse — unaus-
weichlich? Dieser Ausweg steht ihm in der Tat frei, es gibt aber gute Griin-
de, die dagegensprechen. Seine Folgerungen scheinen sich mehr seinen
Priferenzen als logischer Notwendigkeit geschuldet. Ein Indiz dafiir ist
unter anderem Magda Egoumenides Buch Philosophical Anarchism and
Political Obligation (2014). Darin wendet sie die gleiche argumentative
Strategie wie Simmons an, d. h. sie befasst sich mit den bekannten Begriin-
dungsversuchen der politischen Pflicht. Im Gegensatz zu Simmons nimmt
sie aber von Beginn weg den positiven Theorieteil in den Blick, indem
sie versucht, ein ,anarchistisches” Legitimationsverstdndnis zu begriinden.
Daraus ergibt sich ein Ansatz, der sein kritisches Momentum nicht ver-
liert. Wie in der vorangehenden Diskussion bereits angedeutet, ermdglicht
dies Egoumenides, eine Position einzunehmen, die auf der einen Seite
die skeptische Haltung gegeniiber staatlichem Handeln beibehilt und auf
der anderen nicht zum zwingenden Umsturz aufrufen muss, ohne dabei
eine genuine anarchistische Position aufzugeben. Dies erlaubt, sowohl real
existierende als auch vergangene oder zukiinftige Staaten differenziert zu
betrachten und ihren positiven sowie negativen Einfluss auf unser Leben zu
beriicksichtigen.

Was dies bedeutet - und welche praktischen Auswirkungen dies auf
unseren alltiglichen Umgang mit dem staatlichen Autoritdtsanspruch hat -,
erklart Egoumenides (2014) an drei Beispielen. Erstens diskutiert sie die Po-
lizei (244). Bei dieser handelt es sich um eine typische staatliche Institution,
um die Bevolkerung zu schiitzen. Die jlingere und jiingste Geschichte ist
aber voller Beispiele von Polizeigewalt oder politischer Repression unter
dem Banner der Verbrechensbekampfung oder Strafverfolgung.'®? Dies ist
das Spannungsfeld, in welchem wir uns bewegen. Wir besitzen ein morali-
sches Recht zu strafen und eine Verpflichtung gegeniiber unseren Mitmen-
schen qua Menschsein. In diesem Kontext kann eine bereits bestehende

182 Ein Beispiel ist etwa die Geheime Staatspolizei, kurz Gestapo, zur Zeit des National-
sozialismus oder das Ministerium fur Staatssicherheit, kurz Stasi, in der DDR. Da-
neben sind Praktiken wie z. B. das Racial Profiling - d. h. eine Person aufgrund von
Merkmalen wie ihrer Herkunft oder Ethnie und nicht wegen konkreten Verdachts-
momenten zu kontrollieren — hoch problematisch. Die Praxis kann potenziell dazu
fithren, den Status einer Teilbevolkerung (z. B. Personen mit dunkler Hautfarbe) als
»Problem® zu naturalisieren (vgl. etwa Rose 2002).

227

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

Institution ein durchaus geeignetes Mittel sein, um diesen Verpflichtungen
nachzukommen. Soweit deckt sich Egoumenides’ mit Simmons” Konklusi-
on. Doch mit dem Hinweis, die Polizei sei keine moralische Notwendigkeit,
geht sie dartiber hinaus. Um den Schaden fiir Individuen so klein wie
moglich zu halten, stehen wir in der Pflicht, neue Institutionen zu entwi-
ckeln, die den Schutz der Bevélkerung ohne Zwang sicherstellen konnen.
Dabei schwebt ihr nicht eine plotzliche Revolution vor, in deren Rahmen
die Polizei (oder vergleichbare Organe) quasi iiber Nacht abgeschaftt wer-
den. Die besseren Institutionen sollen ,im Laufe der Zeit* implementiert
werden. Daraus folgt — auch wenn dies Egoumenides so nicht explizit
erwidhnt — eine Einschriankung des staatlichen Autoritatsanspruches, damit
neue Institutionen entstehen kénnen: Im Sinne der Subsidiaritdt darf der
Staat zivilgesellschaftlichen Strukturen, die sich anschicken, Aufgaben, die
bisher er erbracht hat, autonom zu {ibernehmen, nicht in den Weg stellen -
solange diese ohne oder mit weniger Zwang auskommen.

Als zweites Beispiel prasentiert Egoumenides das Bildungssystem und
das Gesundheitswesen (244-45). Es zeigt sich ein vergleichbares Bild wie
bei der Polizei. Staatlich organisierte Bildung ebenso wie staatliche Gesund-
heitsvorsorge konnen ein Mittel sein, um moralische Ziele zu verfolgen.!83
Das Missbrauchspotential ist aber nicht von der Hand zu weisen. Bildung
kann ein Instrument dazu sein, die Bevolkerung zu ,zivilisieren® bzw. zu er-
ziehen.®* Zugang zu medizinischer Versorgung kann man dazu missbrau-
chen, Personen vom System abhingig zu machen, und das Gesundheitssys-
tem kann dazu dienen, Menschen zu misshandeln oder als ,Verriickte“
unsichtbar zu machen. Dieser Kontext verlangt von uns — wollen wir den

183 Eine gesellschaftlich organisierte Bildung ist — wie ich argumentiert habe - etwa
eine notwendige Voraussetzung, damit Kinder und Jugendliche zu autonomen Er-
wachsenen heranwachsen kénnen (vgl. Abschn. 3.1.3).

184 Egoumenides verwendet lediglich den Begrift der ,Zivilisierung® Dies bedeutet,
zu veranlassen, dass sich jemand aus einem primitiven Zustand heraus entwickelt
(vgl. «Civilizing» o. J.). Dies ist nicht nur potenziell paternalistisch, es kann auch
als Begriindung dienen, vermeintlich ,unterlegene Ansichten, die nicht dem staatli-
chen Dogma entsprechen, zu tilgen. In diesem Kontext bietet sich mit Erziehung
und Bildung im Deutschen eine Unterscheidung an, die sich im Englischen so
nicht findet. Der Begriff Erziehung ist dabei ,[...] zuerst und wesentlich Fremderzie-
hung. Unser Lernen wird {iberformt und modelliert von anderen; im Grossen und
Ganzen zu unserem Nutzen [...] aber eben nicht in eigener Regie und aus eigener
Initiative” (Prange 2006, 5). Bildung ist dagegen nicht fremdbestimmt: ,[D]er, wie
wir treffend sagen, sich bildet — man kann sich nicht von anderen bilden lassen -
und insofern iiber sein Lernen verfiigt oder zu verfiigen glaubt® (5). Aus diesem
Grund spreche ich an dieser Stelle von ,.erziehen®.

228

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.4 Wie tiberzeugend ist Simmons’ Anarchismus lockeanischer Prigung?

Schaden fiir Individuen so gering wie mdglich halten - die spezifischen
Griinde und Rechtfertigungen hinter einer staatlichen Aufgabe genau anzu-
schauen. In anderen Worten stellt sich Egoumenides auf den Standpunkt,
es reiche nicht aus zu argumentieren, Bildung, Gesundheitsversorgung etc.
sei grundsitzlich gut oder eine Notwendigkeit - die staatliche Praxis ist
ebenfalls eine relevante Bewertungsgrosse.

Als drittes und letztes Beispiel nennt Egoumenides das Militdr (246). Da
Staaten keine Legitimation besitzen, so argumentiert sie, haben wir keinen
Grund, dieses Mittel zur staatlichen Selbsterhaltung zu unterstiitzen. Da-
raus folgt aber nicht, die Streitkrifte eines Staates seien sofort abzuschaffen.
Auch kénnen Institutionen wie das Militdr, um Egoumenides’ Argument
zu erweitern, im jetzigen Kontext ein notwendiges Ubel sein, welches es
braucht, damit sich innerhalb des Territoriums eines Staates neue, ,anar-
chistische® Gesellschaftsstrukturen tiberhaupt entwickeln kénnen, da sie
die Gefahr einer Okkupation minimieren. Dabei sind wir aber, wie im
Rahmen der Polizei skizziert, in der Pflicht, bessere — d. h. nicht zwangs-
und gewaltbasierte — Institutionen zu schaffen.

Daraus ergibt sich fiir Egoumenides folgende Konklusion:

Those among us who claim they are anarchists, cannot, as such, insist
that they are free to escape that within the state which frustrates their
individual pleasures, but also to enjoy in it what they find pleasant. They
must take the bad with the good. They must, like everyone else, have
responsibility as well as freedom. [...] in the light of the knowledge that
the state is no necessary or exclusive source of ethical concerns, at every
instance all of us have the responsibility to consider carefully whether
and why what the state requires, or does, is acceptable, or whether it
creates harm. This is the way of tracing harm done to individuals and
distinguishing reasonable from illegitimate constraints. Those accepted
are those that have been tested and deemed appropriate. (Egoumenides
2014, 247-48).

Die Pflicht, bestehende zwangsbewehrte Institutionen durch solche zu er-
setzen, welche Individuen so wenig Schaden wie nur méglich zufiigen,
ist unvereinbar mit einer Verpflichtung, staatliches Handeln nicht zu be-
hindern. Denn es ist erstens fraglich, ob Staaten als territoriale, hierarchi-
sche, einheitliche und transzendentale politische Gebilde, welche sowohl
Souverénitit und das Gewaltmonopol beanspruchen, ihre (de facto) Auto-
ritdt widerstandslos teilen. Zweitens fordert eine solche Limitierung von
Politik auf den Staat potenziell die im Westen zu beobachtende politische

229

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

Lethargie. Die gesamte Gesellschaft oder Teile davon betreftende Probleme
werden nicht ausschliesslich in den Parlamenten, Regierungssitzen und
Verwaltungen dieser Welt gelost. Es sind oftmals und - daran erinnert uns
das Konzept der prafigurativen Politik und der direkten Aktion - legitimer-
weise die direkt Betroffenen, die kreative Losungen finden und neue Insti-
tutionen entwickeln. Dies geschieht manchmal mif, manchmal aber auch
gegen staatliche Institutionen. Dass diese den alternativen Strukturen Raum
bieten oder sie ins staatliche Institutionengefiige integrieren, ist moralisch
gesollt - und vielleicht auch eine pragmatische Notwendigkeit.

4.5 Drittes Zwischenfazit: Die politische Pflicht eignet sich nicht fiir das
konservative etatistische Projekt

Die Beschiftigung mit Simmons’ Kritik an den Ansitzen, die eine politische
Pflicht zu begriinden suchen, hat gezeigt, dass wir gute Griinde haben, die
Autoritdtsanspriiche bestehender Staaten zuriickzuweisen oder kritisch zu
hinterfragen (vgl. Abschn. 4.1). Akzeptieren wir Simmons’ Argumentation
und weisen die Existenz einer allgemeinen politischen Pflicht gegeniiber
dem Status quo zuriick, dann konnen wir nicht mehr standardmaissig
von einer Pflicht ausgehen, die bestehenden Gesetze qua ihrem Status als
rechtliche Norm zu befolgen - was uns zwingt, unsere Stellung in der
politischen Sphére zu hinterfragen (Simmons 1979, 200; 1993, 263). Daraus
folgt aber fiir Simmons kein Freipass, die Gesetze kategorisch zu ignorieren
oder zu tun und zu lassen, was wir wollen. Rechtliche Normen, die sich
mit moralischen Pflichten, Anspriichen usw. iiberschneiden, sind weiterhin
zu befolgen. Zudem haben wir von der politischen Pflicht unabhingige
Griinde, die dafiirsprechen, bestehende Staaten nicht zu behindern, solange
diese ausreichend gerecht sind.

Zu akzeptieren, dass wir keine politische Pflicht besitzen und deshalb
in Naturzustinden leben, stellt fiir Simmons damit weder die Existenz be-
stehender Institutionen infrage, noch zieht sein Anarchismus notwendiger-
weise signifikante Verdnderungen fiir unseren Alltag nach sich. Zu diesem
Schluss kommt Simmons aufgrund verschiedener, miteinander verkniipfter
Uberlegungen. Erstens sprechen neben der natiirlichen Pflicht, gerechte
Institutionen zu unterstiitzen (vgl. Abschn. 4.1.2), weitere moralische Uber-
legungen dafiir, staatliche Anweisungen zu befolgen. Simmons nennt unter
anderem unsere natiirlichen Pflichten gegeniiber anderen Personen (z.B.
die Pflicht, andere nicht zu schidigen oder zu verletzen), oder gewichtige

230

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.5 Die politische Pflicht eignet sich nicht fiir das konservative etatistische Projekt

moralische Beweggriinde, die zwar nicht den Status von Pflichten haben,
aber fir Entscheidungen, wie wir handeln sollen, relevant sind (z. B. die
Frage, ob wir andere und ihre Pline behindern, befolgten wir das Ge-
setz nicht, nur weil wir dies durfen; Simmons 1987, 276, 278). Zweitens
ist der philosophische Anarchismus fiir Simmons ([1996] 2001, 108-13)
»schwach® und muss einen Ansatz der ,Balance der Griinde® verfolgen.
Denn haben wir Griinde, die dafiirsprechen, Staaten zumindest nicht zu
behindern, dann kann aus der Riickweisung der politischen Pflicht kein
finaler Handlungsgrund folgen, der in einer Widerstandspflicht gegen den
Status quo miindet (vgl. Abschn. 4.2). Denn Staaten bringen uns auch Vor-
teile und ihre Handlungen kénnen gegebenenfalls, wenn nicht legitimiert,
dann doch gerechtfertigt werden (vgl. Abschn. 4.3). Damit ist die politische
Pflicht drittens lediglich ein Aspekt, wenn es darum geht, staatliches Han-
deln zu rechtfertigen.

Der Differenzierung zwischen Rechtfertigen und Legitimieren kommt
damit ein wichtiger Stellenwert in Simmons’ Projekt zu. Dariiber hinaus
handelt es sich bei der Differenzierung um ein geeignetes analytisches
Werkzeug, um das Handeln von politischen de facto Autoritaten differen-
ziert zu betrachten. Eine allgemeine politische Pflicht zu negieren ist unter
diesen Vorzeichen nicht gleichbedeutend damit, alle existierenden Staaten
von einem moralischen Standpunkt aus als gleich unmoralisch einzustu-
fen (vgl. dazu z.B. Simmons 1979, 196-99; 1993, 260-69). Wir konnen
gewisse staatliche Handlungen beispielsweise rechtfertigen, indem wir da-
rauf hinweisen, dass diese im Interesse der Biirger*innen oder dass diese
gerecht sind. Je mehr Handlungen eines Staates wir rechtfertigen kénnen,
desto unproblematischer ist dieser von einem moralischen Standpunkt aus.
Die Differenzierung zwischen Rechtfertigen und Legitimieren verhindert
zudem, in eine Staatsphobie zu verfallen, und erlaubt, analytisch zwischen
den schlimmsten Auswiichsen von Staatlichkeit wie Konzentrationslagern
und positiven Aspekten staatlichen Handelns wie Sozialversicherungen zu
unterscheiden. Eine Disqualifikation durch das Schlimmste ist als Konse-
quenz daraus nicht mehr moglich. Die Moglichkeit, staatliches Handeln zu
rechtfertigen, erlaubt eine iiberzeugende, kontextsensitive Herangehenswei-
se an Staatlichkeit.

Trotzdem kommen wir nicht umhin festzustellen, dass Simmons von
der radikalen Kraft seiner eigenen Argumentation zuriickzuschrecken
scheint. Sein Wunsch, aus seinen Uberlegungen kein Widerstandsgebot
gegeniiber bestehenden Staaten abzuleiten, fiihrt ihn tendenziell zu einem
Widerstandsverbot (vgl. Abschn. 4.2, 4.3). Wir konnen Simmons’ Position

231

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autoritt?

akzeptieren, gemdss welcher daraus, eine politische Pflicht gegeniiber be-
stehenden Staaten zu verneinen, keine direkte Pflicht folgt, bestehende
Institutionen abzuschaffen. Ebenfalls konnen wir Simmons’ Argumentati-
on akzeptieren, gemédss welcher philosophischer Anarchismus nicht zu
weit verbreitetem Ungehorsam oder Chaos fiihren muss. Daraus folgt
aber nicht notwendigerweise ein ,zahnloser® Anarchismus, der primar
zwischen guten und schlechten respektive schlechten und schlechteren
Staaten unterscheidet oder politischen Institutionen Grenzen setzt (fiir
eine vergleichbare Argumentation, siche Egoumenides 2014, 45-46). Diese
Diskrepanz zwischen radikaler Ausgangslage und moderater Konklusion
fithrt zu Spannungen innerhalb von Simmons’ Argumentation. Einerseits
sollen Biirger*innen staatliches Handeln basierend auf dessen moralischen
Stellung selektiv unterstiitzen oder ablehnen (Simmons 1993, 269). Ande-
rerseits sollen wir politische Realist*innen sein, die pragmatisch handeln
und sich der Gefahren bewusst sind, welche die Zerstérung gerechtfertig-
ter illegitimer Staaten nach sich ziehen kann. Diese realistische Rahmung
motiviert Simmons dazu, die Verletzung unserer Rechte standardmissig
hinzunehmen. Steht dies aber nicht im Widerspruch zur Aufforderung,
staatliches Handeln zu kritisieren und selektiv zu unterstiitzen oder abzu-
lehnen (Egoumenides 2014, 47)?

Derweil die Verneinung einer politischen Pflicht gegeniiber bestehenden
Staaten iiberzeugend ist, bleiben damit die positiven Aspekte und die prak-
tischen Konsequenzen daraus hinter ihrem Potenzial zuriick. Simmons’
Uberlegungen zu unseren moralischen Verpflichtungen basieren zudem
auf John Lockes Philosophie, welche weder Anarchist*innen noch andere
Personen zwingend teilen miissen. Wir haben dariiber hinaus gesehen, dass
es gute Griinde gibt, gegeniiber der These, Zustimmung sei die (einzige)
Grundlage der politischen Pflicht (vgl. Abschn. 4.4.1), oder gegeniiber den
lockeanischen Elementen (vgl. Abschn. 4.4.2) kritisch zu sein. Distanzieren
wir uns von diesen Elementen, dann folgt aus Simmons’ Argumentation
mehr als eine harmlose, begrenzte Kritik am Staat. Das politische Sollen
infrage zu stellen ist ein Standpunkt, der dazu zwingt, Staaten als defektiv
und schwer legitimierbar zu betrachten (Egoumenides 2014, 48-50). Selbst
wenn wir wie Simmons argumentieren, das Handeln nicht legitimer Staaten
sei selektiv zu rechtfertigen, folgt daraus nicht, es gabe keine Pflicht, Beste-
hendes zu verbessern (vgl. Abschn. 4.4.2). Diese kann - je nach Kontext -
auf eine Pflicht zum Widerstand hinauslaufen. Bestehendes zu verbessern
kann aber im Fall von gerechten Staaten, deren Handlungen oft gerechtfer-

232

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.5 Die politische Pflicht eignet sich nicht fiir das konservative etatistische Projekt

tigt sind, auch bedeuten, dies auf eine nicht zu disruptive Weise zu tun -
dahingehend ist Simmons recht zu geben.

Interpretieren wir Simmons wie hier vorgeschlagen, dann erhalten wir
eine negative Herausforderung, die wir als den philosophischen Anarchis-
mus im engeren Sinn zuordnen konnen. Die theoretische Relevanz ist
durch die kritische Analyse bestehender Theorie iiber die politische Pflicht
gegeben. Fiir die politische Praxis sind die Uberlegungen relevant, weil sie
uns gebieten, den politischen Status quo auf eine Weise zu verdndern, die
uns erlaubt, die politischen Institutionen und Strukturen zu legitimieren.
Dies verweist auf die Notwendigkeit, eine positive Herausforderung zu for-
mulieren. In Simmons’ Argumentation konnen wir eine mogliche Grundla-
ge dafiir identifizieren, die sich aus seiner Unterscheidung zwischen Legiti-
mieren und Rechtfertigen ergibt. Um staatliches Handeln zu rechtfertigen,
konnen wir auf instrumentelle Griinde zuriickgreifen. Trifft dies zu, so stellt
sich die Frage, weshalb diese Griinde nichts zur Legitimation beitragen
sollen. Wird ein Staat durch seine Handlungen ein Instrument dafiir, besser
zu leben, ist das nicht zumindest ein Indiz fiir seine potenzielle Legitimitét?
Und wenn sich auf dieser Grundlage theoretisch ein Argument fiir eine
staatlich verfasste Gesellschaft formulieren lasst, konnen Anarchist*innen
nicht ein analoges Argument formulieren? Diesen beiden Fragen gehen wir
im nachsten Kapitel nach.

233

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ym 20.01.2028, 01:06:1!


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritdt als Dienstleistung?

Wie sich gezeigt hat, verteidigt Simmons die Korrelationsthese (vgl.
Abschn. 4.1.5).185 Sie ist fiir Simmons eine notwendige Voraussetzung, da-
mit der Staat Legitimitdt erhalten kann: keine legitime politische Autoritat
ohne politische Pflicht. Da wir diese fiir Simmons - zumindest unter
den gegebenen Umstidnden - nicht begriinden konnen, ist kein existieren-
der Staat legitim (Abschn. 4.1). Simmons’ Verstdndnis des beanspruchten
Herrschaftsrechts entspricht dabei der ,Standardansicht® Nach dieser lasst
sich — basierend auf einer modifizierten Version der Hohfeld'schen Inzi-
denzien (Cassee 2016, 21-22; Wenar 2005) - der Herrschaftsaspekt von
Autoritét als ein komplexes Recht umschreiben, welches sowohl eine Frei-
heit (Rechtsregeln erlassen oder auflosen) als auch ein Anspruchsrecht
(Anspruch, dass die Regeln befolgt werden) umfasst.!8¢ Dieses Verstandnis
ist nicht nur von konzeptioneller Relevanz, es beeinflusst auch die Frage-
stellung eines Projektes, welches sich mit Autoritit in diesem Sinne befasst.
Im Zentrum steht die Frage, ob die Biirger*innen in einer gerechten Gesell-
schaft eine allgemeine politische Pflicht (welche mindestens eine Pflicht
zum Befolgen des Rechts umfasst) besitzen.

Sowohl Simmons als auch Wolft verneinen die Existenz ebendieser Ver-
pflichtung. Mit dieser Position sind die beiden ,anarcho-philosophischen®
Autoren nicht allein. Es gibt unter etatistischen Autor*innen einige, die
mit dieser Antwort iibereinstimmen. Im Gegensatz zu den , Anarcho®-Phi-
losoph*innen folgt fiir sie aber aus dem Fehlen der politischen Pflicht nicht,
legitime politische Autoritdt sei unmdoglich. Der Grund dafiir ist, dass diese

185 Dieser seit in Moral Principles and Political Obligations vertretenen Position (Sim-
mons 1979, 196) ist Simmons treu geblieben, wovon seine Diskussion der Besonder-
heitsbedingung in Boundaries of Authority zeugt (Simmons 2016, 62).

186 In seinem aktuellen Essay nimmt Dagger (2018) eine gegenteilige Position ein und
argumentiert — in einem Angriff auf die Revisionist*innen -, das Herrschaftsrecht
einer legitimen politische Autoritét sei lediglich ein Anspruchsrecht. Derweil ich
denke, dass (aus der Sicht des Subjekts) der Anspruch, sich ans Recht zu halten,
zentral ist, konnen wir lediglich ein unterkomplexes Verstindnis von Autoritit
entwickeln, reduzierten wir das von Staaten reklamierte Herrschaftsrecht alleinig
auf diesen Anspruch.

235

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritdt als Dienstleistung?

»Revisionist*innen die Korrelationsthese aufgeben.’®” Daraus ergibt sich
ebenfalls eine Fokusverschiebung: Was — wenn nicht die politische Pflicht
der Biirger*innen - macht eine politische Autoritit legitim? Von den ver-
schiedenen revisionistischen Autor*innen ist fiir meine Fragestellung insbe-
sondere Joseph Raz’ Theorie von grosser Relevanz. Dies liegt nicht nur
daran, dass Raz’ Autoritdtskonzeption in der philosophischen Diskussion
dusserst einflussreich ist.1® Ein weiterer Grund ist sein Autoritdtskonzept,
das womdglich mit dem Anarchismus vereinbar ist (vgl. Abschn. 5.3) und
damit Teil einer ,,genuinen® anarcho-philosophischen Position sein kann.

Raz verneint auf der einen Seite die Existenz einer politischen Pflicht.
Dies bezeichnet er in seinem Essay ,,Authority and Consent® selbst als eine
schwache anarchistische Position (Raz 1981, 105). Auf der anderen Seite
argumentiert er aber, politische Autoritit konne nichtsdestotrotz legitim
sein (Raz 1986, 2006). Mit Wolff teilt sich Raz die Uberzeugung, Autoritat
miisse mit individueller Autonomie vereinbar sein. Der Antagonismus zwi-
schen den beiden Konzepten ist bei Raz — im Gegensatz zu Wolff - indes
nicht in faktisch allen denkbaren Kontexten uniiberwindbar. Wir geben fiir
Raz unseren eigenen Willen eben gerade nicht auf, wenn wir eine legitime
Autoritit akzeptieren. Im Gegenteil, diese sind eine Voraussetzung fiir ein
autonomes Leben.

5.1 Autoritdten als Dienstleister: Raz’ Dienstleistungskonzeption

5.1.1 Die Rechtfertigung von Autoritét

Treffen obige Uberlegungen zu, dann stellt sich die Frage, unter welchen
Voraussetzungen Zustimmung im Speziellen oder die politische Pflicht
im Allgemeinen eine bindende Wirkung entfalten konnen. Raz’ Antwort

187 In einem Essay zeichnet Richard Dagger (2018) die grossen Argumentationsbogen
dieser ,Revisionist*innen® in einer kritischen Wiirdigung nach. Er argumentiert
gegen die revisionistische Position, politische Autoritdt sei nur dann zu verstehen,
wenn dem Herrschaftsrecht ein Anspruch auf Befolgung gegeniiberstehe (siche
Fussnote 2).

188 So erklart z. B. Fabienne Peter (2017) in einem Interview mit Luc Foisneau, Raz
habe sehr wichtige Arbeit zum Thema der politischen Legitimitit geleistet. Beschaf-
tige man sich mit dieser, miisse man sich mit Raz’ Uberlegungen auseinandersetzen.
Auch die unzahligen Essays, die liber Raz’ Ansitze geschrieben wurden, zeugen von
Raz’ Einfluss auf die Diskussion.

236

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1 Autoritdten als Dienstleister: Raz’ Dienstleistungskonzeption

darauf ist seine Dienstleistungskonzeption von Autoritit. Im Gegensatz zu
Simmons versteckt Raz seinen ,Realismus® oder Pragmatismus nicht, son-
dern verwendet diesen als Ausgangspunkt seiner Uberlegungen. Staaten
sind geeignete Institutionen, um Koordinationsprobleme und Gefangenen-
dilemmata zu 16sen (vgl. Raz 1986, 49).1% Raz stellt an staatliche Institutio-
nen ferner den Anspruch, im Interesse der Regierten zu handeln (vgl. Raz
1987, 79). In Kombination ergeben diese beiden Punkte einen spezifisch in-
strumentalistischen Blick auf die Legitimationsfrage: Unter welchen Bedin-
gungen ist eine politische Autoritit ein gutes Instrument, um die Interessen
der Biirger*innen zu beférdern? Welche Leistungen muss sie erbringen, um
ein gutes Instrument zu sein?

Raz beginnt somit die Frage von jenem Punkt aus zu beantworten, den
Simmons klar dem Rechtfertigen zuordnet. Es ist an dieser Stelle, an der
Simmons Raz zum ersten Mal kritisieren konnte. Simmons argumentierte
vermutlich, Raz vermische zwei Konzepte, die zwar verlinkt, analytisch
aber verschieden sind. Wie bereits an anderer Stelle argumentiert, ist es fiir
mich problematisch, die Nitzlichkeitsdimension davon auszuschliessen,
Legitimation (teilweise) zu begriinden (vgl. Abschn. 4.3). Leipold (2015,
32In5) weist auf weitere relevante Punkte hin. Erstens ist in Raz’ Theorie
Legitimation ohne Rechtfertigung nicht méglich, denn es braucht das kom-
parative Element, um entscheiden zu konnen, ob eine Institution besser als
eine andere ist. Dies ist die Voraussetzung, damit die Institution legitime
Autoritit beanspruchen kann. Leipold macht zweitens auf eine Aussage von
Raz aufmerksam:

I made clear that compliance with the normal justification is not suffi-
cient for the legitimacy of an authority. One needs also to show that there
are no defeating contrary reasons. (Raz 1989, 1180).

189 Raz’ Verwendung des Begriffes Koordinationsprobleme darf nicht mit dem spiel-
theoretischen Verstandnis verwechselt werden. Dieses ist, wie z.B. John Finnis
(1989, 99-100) erklért, enger gefasst (die Spielerinnen oder Spieler haben transitive,
komplette und geordnete Priferenzen und sie bevorzugen eine zu keiner Losung),
als das Verstindnis, welches er selbst oder Raz verwenden. Fiir Finnis zielt der
Begriff Koordinationsproblem auf jede Situation ab, in der sich - kommt es zu Koor-
dination - signifikante Vorteile, die anders nicht méglich wiren, fiir eine Vielzahl
von Personen auf eine Weise ergeben, die Personen, die nicht von der Koordination
profitieren oder die davon geschddigt werden, als ,eine gute Sache® einschitzten.
Raz (1986, 30) bezeichnet Koordinationsprobleme als jene Probleme, bei denen die
Interessen einer Gruppe in dem Sinn zusammenfallen, als dass sie aus einer Reihe
von Moglichkeiten jene bevorzugen, welche die Grosszahl der Mitglieder befolgen
werden.

237

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritdt als Dienstleistung?

Daraus folgt fiir Leipold, Rechtfertigung sei eine notwendige, nicht aber
hinreichende Bedingung legitimer Autoritt. Somit differenziert Raz eben-
falls klar zwischen Rechtfertigen und Legitimieren, verbindet diese aber im
Gegensatz zu Simmons miteinander.

Was sind die Bedingungen fiir Legitimitat nach Raz? Zunichst ist die
normale Rechtfertigungsthese (nRT) zu nennen:

[...] the normal way to establish that a person has authority over another
person involves showing that the alleged subject is likely better to comply
with reasons which apply to him (other than the alleged authoritative
directives) if he accepts the directives of the alleged authority as authorit-
atively binding and tries to follow them, rather than by trying to follow
the reasons which apply to him directly.!® (Raz 1986, 53).

In der nRT findet sich der Kern in Raz’ Uberlegungen wieder. Die Autoritit
einer Institution ergibt sich daraus, dass wir durch sie besser den Griinden
nachkommen, die ohnehin fiir uns gelten, als wir dies ohne die Institution
taten. Sie konnen dies tun, weil sie die Macht besitzen, Koordinationspro-
bleme und Gefangenendilemmata zu I6sen (49). Ein haufig genanntes Bei-
spiel dafiir ist der Entscheid, ob Links- oder Rechtsverkehr gilt (30-31).
Beide Varianten sind (moralisch) gleichwertig, womit beide eine gleichwer-
tige Option darstellen. Um das Koordinationsproblem zu 16sen, wiére es
wiinschenswert, entschieden alle sich fiir eine Vorgehensweise. Handeln
alle fiir sich allein, ist dieses Ergebnis nicht sichergestellt. Dafiir benétigen
wir eine autoritative Aussage einer Autoritit. Damit setzt Legitimitét bei
Raz voraus, eine de facto Autoritdt zu sein (vgl. Raz 2006, 1036).°! Erst
wenn die Institution in der Lage ist — d. h. die Macht dazu besitzt - ihre
autoritativen Aussagen durchzusetzen, kann sie Koordinationsprobleme
und Gefangenendilemmata l6sen. Andernfalls wird sie nicht in der Lage
sein, eine fiir alle giiltige Losung durchzusetzen. Kann sie dies, wird die
Autoritit zum ,fehlende Glied“ zwischen richtiger Handlung und Individu-
um, woraus sich Autoritit ableitet (Raz 1986, 49). Raz nennt die nRT aus
dem Grund so, weil sie nicht die einzige Mdoglichkeit ist, eine Autoritét zu
rechtfertigen. Die nRT ist aber das normale und primére Argument fiir die
Rechtfertigung von Autoritét (Raz 1989, 1179).

190 Raz’ Autoritdtskonzeption bezieht sich - wie das Zitat deutlich macht - nicht
alleinig auf Institutionen, sondern ebenfalls auf Personen.

191 Als Beispiel dafiir, was eine de facto Autoritit ausmacht, nennt Raz (2006, 1036) den
sozialen Fakt, dass ihr breite Bevolkerungsschichten folgen oder sich ihr mindestens
fiigen.

238

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1 Autoritdten als Dienstleister: Raz’ Dienstleistungskonzeption

Neben der nRT formuliert Raz noch eine weitere Bedingung fiir legitime
Autoritat: die Abhdngigkeitsthese (AT) (Raz 1986, 47). Gemiss dieser miis-
sen Institutionen ihre Direktiven auf der Basis von Griinden erlassen, die
fiir uns - unabhéngig von der Existenz der Autoritat — Giiltigkeit besitzen.
Basieren die autoritativen Aussagen nicht auf bereits fiir Personen geltende
Griinde oder wiéren diese allein besser darin, den relevanten Griinden
nachzukommen, besitzt eine Autoritét keine Legitimation fiir ihr Handeln
(55-56). Aus diesem Grund handelt es sich fiir Raz um eine Dienstleis-
tungskonzeption, denn diese ist dafiir da, den Biirger*innen zu dienen;
womit sie folglich kein Selbstzweck ist.

Sowohl die AT als auch die nRT verweisen - unabhingig voneinan-
der - auf die Prdemptivthese (PT): Anweisungen von Autorititen schliessen
andere Griinde von unseren Uberlegungen aus (57). Als Beispiel nennt
Raz Fille, in denen wir ein Schiedsgericht anrufen, um einen Streitfall
zu schlichten (41-42). Die Entscheidung des Gerichts ist nicht lediglich
ein Grund unter anderen Griinden, entsprechend dem Schiedsspruch zu
handeln. Es ist der einzige. Das Urteil schliesst andere Handlungsgriinde
aus. Die verdringende Kraft autoritativer Aussagen ist nicht absolut oder
abschliessend. Wie Raz bemerkt, kann eine autoritative Aussage etwa gar
nicht darauf abzielen, alle anderen Griinde auszuschliessen, sondern den
Fokus alleinig auf eine bestimmte Art von Uberlegungen (z. B. 6konomi-
sche) legen (46). Auch konnen, wie Raz weiter ausfithrt, Notfille, die Ver-
letzung fundamentaler Menschenrechte oder Willkiir eine legitime Grund-
lage dafiir sein, Entscheide einer Autoritit in Zweifel zu ziehen.

Aus Sicht der AT hat die PT die Funktion, ein doppeltes ,,Zahlen“ von
Griinden zu verhindern. Da eine legitime Autoritdt gemiss der AT die rele-
vanten Griinde bereits berticksichtigt hat (téte sie dies nicht, wére sie nicht
legitim), bezdge man diese zweimal in die eigene Deliberation mit ein,
betrachtete man die autoritativen Aussagen lediglich als einen zusitzlichen
Handlungsgrund (58). Das Resultat wire eine zu starke Gewichtung von
Griinden, im Sinne der autoritativen Anweisungen zu handeln. Um diese
Dopplung zu verhindern, braucht es die PT. Aus der Sicht der nRT ist die
PT eine notwendige Voraussetzung, um den Zweck der nRT zu erfiillen.
Damit eine Autoritdt Personen unter ihrem Einfluss dazu bringen kann,
ihren Verpflichtungen besser nachzukommen, als sie dies allein titen, miis-
sen autoritative Aussagen andere Uberlegungen verdringen kénnen (61).

In jiingerer Zeit hat Raz die Formulierung der PT verfeinert (vgl. Eh-
renberg 2011b, 887). Legitime autoritative Aussagen sind als Griinde zu
behandeln, die jene, gegen das gesollte Verhalten sprechende Griinde erset-

239

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritdt als Dienstleistung?

zen, welche die Autoritdt hatte beriicksichtigen sollen, als sie ihre Aussage
ausserte (Raz 2009, 140). Mit den Grunden, welche die Autoritat hatte
beriicksichtigen sollen, sind alle Griinde gemeint, welche zum Zeitpunkt
bekannt sein sollten und kénnen. Aus neuen Erkenntnissen konnen sich
neue Griinde ergeben, die der Autoritdt nicht hétten bekannt sein kénnen
und damit nicht durch die autoritative Aussage ersetzt werden. Das Resultat
daraus kann auch sein, dass die Legitimitdt der Autoritat in Mitleidenschaft
gezogen wird. Formuliert die Autoritdt im Lichte neuer Beweise ihre Aussa-
gen nicht um, erfiillt sie die nRT nicht mehr, womit sie (unter Umstanden)
nicht mehr legitim ist. Damit ist Legitimitét fir Raz nicht nur ein dynami-
sches, sondern auch ein kontextabhingiges Konzept.

Der letzte Punkt verstdrkt sich noch durch eine weitere Einschrankung,
die Raz formuliert. Eine legitime Autoritit hat fiir ihn keine allumfassende
Befehlsgewalt. Diese beschrankt sich auf jene Bereiche, in denen es wich-
tiger ist, sich richtig zu entscheiden, und schliesst jene aus, in denen es
intrinsisch wertvoll ist, das eigene Leben in Eigenregie zu fithren (Raz 1986,
57). Somit ,reagiert” Autoritat in Raz’ Sinne nicht nur auf eine verinderte
Erkenntnislage, sie beriicksichtigt ebenfalls, dass selbststindig zu handeln
an und fiir sich wertvoll ist.

5.1.2 Konnen Staaten Dienstleister in Raz’ Sinne sein?

Der simpelste Weg, Raz’ Dienstleistungskonzeption auf einen Staat zu iiber-
tragen, wire zu argumentieren, dieser Staat erfiille die nRT, die PT und
die AT. Raz verneint die Moglichkeit, die Dienstleistungskonzeption auf
diese Weise auf Staaten zu iibertragen. Fiir ihn muss die Frage, ob der
Staat die Dienstleistungskonzeption erfiillt, fiir jedes Individuum separat
geklart werden. Und dort, wo eine Person besser als der Staat ist, die
fiir sie geltenden Griinde zu identifizieren, hat dieser keine Autoritit (Raz
1986, 78). Dariiber hinaus beschrinkt die Abhangigkeitsthese, wie oben
beschrieben, staatliche Autoritit auf jene Bereiche, in denen es wichtig
ist, richtig zu entscheiden Damit ist die Idee der Stiickwerksautoritat auf
den Staat zu tbertragen (80). Akzeptiert man den grundsatzlichen Wert
davon, selbststindig zu handeln, folgt daraus eine Anforderung an politi-
sche Institutionen, den zu regierenden Individuen méglichst viel Raum fiirs
selbststandige Handeln zu geben.

Die umrissenen Punkte ergeben eine flexible, diskriminierende, relatio-
nale Autoritatskonzeption: Die autoritative Aussage X kann fiir Person A

240

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1 Autoritdten als Dienstleister: Raz’ Dienstleistungskonzeption

legitim sein, weil A dadurch besser den Griinden nachkommt, die fiir
ihn gelten. Ist dies fiir B nicht der Fall, dann besitzt X keine autoritative
Kraft gegeniiber B. Ebenso ist es moglich, dass X zum Zeitpunkt t; die
nRT in Bezug auf A erfiillt, zum Zeitpunkt t, aber nicht mehr. Damit ist
der Umfang der Autoritédt, die eine Person oder Gruppe von Personen
tiber andere haben kann, wandelbar und unterscheidet sich sowohl von
Person zu Person als auch von Zeitpunkt zu Zeitpunkt (73-74). Trotz dieser
Einschrankungen argumentiert Raz, Staaten hétten nicht nur einen grossen
Teil der iiblicherweise beanspruchten Autoritit tiber ihre Biirger*innen in
Bezug auf bestimmte Themenfelder. Grundsitzlich gerechte Staaten hitten
auch Autoritat iiber fast alle in bestimmten Bereichen. (100, 103)

Eine Frage ist bisher noch unbeantwortet geblieben. Zu was berechtigt
legitime politische Autoritat? Ein entscheidendes Element legitimer Autori-
tat ist fiir Raz ein Recht zu regieren, das mit einer Pflicht der der Autoritat
Unterstehenden korreliert, den autoritativen Aussagen Folge zu leisten (Raz
2006, 1012).12 Die Pflicht, staatliche Anweisungen zu befolgen, basiert nicht
auf der Tatsache, dass es sich bei den autoritativen Aussagen um Recht!®3
handelt. Es sind die dahinterliegenden Griinde, die das Individuum ohne
das Recht ebenso hitte.** Das Recht besitzt fiir Raz folglich keine morali-
sche Autoritit.

Dies muss uns aber stutzig machen. Wie kommt es, dass die Fahigkeit
einer Autoritét, uns dabei zu helfen, den fiir uns geltenden Griinden besser
nachzukommen, als wenn wir uns auf unser eigenes Urteil verliessen, uns
zu Handlungen verpflichten mag? Wenn mir beispielsweise meine Arztin
nahelegt, aufgrund meines Ubergewichts auf Fast Food zu verzichten, dann
gibt mir das einen Grund, zukiinftig Frittenbuden zu vermeiden. Meine
Arztin besitzt aber keinen Anspruch darauf, dass ich auf Fast Food verzich-
te. Weshalb sollte dies bei politischen Autoritaten anders sein?

192 Auf den Umfang und die Natur dieser Pflicht komme ich in Abschn. 5.4.2 zu spre-
chen.

193 Fir Raz (1986, 70) ist das Recht das Instrument, durch welches der Staat seine
Macht ausiibt. Der Staat stellt dagegen die politische Organisation dar und die
Regierung die Akteurin, durch welche dieser agiert.

194 Raz’ Ansatz ist damit bescheidener als die meisten anderen Theorien, die sich mit
dem Problem der politischen Pflicht befassen. Er versucht nicht, eine allgemeine
Pflicht zu begriinden, das Gesetz qua Gesetz zu befolgen. Tatsdchlich basiert jede
Pflicht, die ein Subjekt hat, das Gesetz zu befolgen, auf Griinden, die das Subjekt be-
reits hat, um so zu handeln, wie es das Gesetz vorschreibt (vgl. dazu etwa Ehrenberg
2011b, 885-86).

241

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritit als Dienstleistung?

Die Antwort darauf folgt aus den Griinden, bei deren Befolgung uns po-
litische Autoritdten unterstiitzen sollen. Sobald wir moralisch zu Handlun-
gen verpflichtet sind, kdnnen wir nicht mehr frei entscheiden, fiir welche
Handlungsoption wir uns entscheiden. Denn nun gibt es eine oder mehrere
richtige Handlungen, zu denen wir verpflichtet sind. Einem moralischen
Sollen nicht nachzukommen, ist grundsitzlich moralisch verwerflich.

Auf dieser Basis ldsst sich - folgen wir Krehoffs (2008, 287) Rekonstruk-
tion von Raz’ Dienstleistungskonzeption — das Recht auf Herrschaft poli-
tischer Autoritdten fassen, indem wir die Autoritdt nicht als erméachtigte
Entitat verstehen, sondern als Vermittlerin zwischen Rechtsinhaber*innen
sowie Verpflichteten.”> Die Pflicht, sich ans Recht zu halten, ist nicht auf
die Zustimmung der Biirger*innen angewiesen, sondern folgt aus den fiir
sie geltenden moralischen Griinden.®® Ein moralisches Anspruchsrecht
reicht aus, um andere zu Handlungen zu verpflichten. Beispielsweise folgt
aus meiner Pflicht, andere nicht zu verletzen, im Strassenverkehr eine Ver-
pflichtung, auf der ,richtigen” - d. h. auf der vom Gesetzgeber vorgegebe-
nen Strassenseite zu fahren.

Trotz der fehlenden (direkten) moralischen Autoritat darf fiir Raz eine
legitime politische Institution die Befolgung des Rechts durch Zwangsmittel
sicherstellen. Auf den ersten Blick erkldrt er die Befdhigung dazu, Zwang
erfolgreich einsetzen zu kénnen, zu einer notwendigen Voraussetzung legi-
timer Autoritét. So sagt er an einer Stelle:

[...] governments of the kind we are familiar with can only succeed in
meeting the conditions of legitimacy (according to the service concep-
tion) if they have the authority to use and are successful in the use of
force against those who flout certain of their directives. (Raz 2006, 1036).

Diese Leseart verkennt aber die Funktion von Zwang. Denn seine erfolg-
reiche Anwendung macht eine Institution oder Person nicht zu einer legiti-
men Autoritdt. Ein — wenn nicht gar der - Hauptfaktor, der die Legitimitat
etabliert, ist die Fahigkeit einer Autoritit, Koordination sicherzustellen
(1031). Somit ist Zwang kein notwendiges Element legitimer Autoritaten.

195 Verstehen wir politische Autoritdten als Vermittlerinnen zwischen Rechtsinha-
ber*innen sowie Verpflichteten, bedeutet dies, dass die Autoritat selbst lediglich ein
indirektes Anspruchsrecht gegeniiber den ihr Unterstehenden hat. Auf die daraus
folgenden Implikationen komme ich im Abschn. 5.4.2 zu sprechen.

196 Es wire aber zu voreilig, daraus zu schliessen, jeder moralische Grund miisse
(und konne) durch Autorititen verrechtlicht werden. Ebenso wenig begriindet jeder
moralische Grund eine Pflicht zu gewissen Handlungen.

242

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1 Autoritdten als Dienstleister: Raz’ Dienstleistungskonzeption

Kénnen sie ihren Funktionen nachkommen, ohne auf Zwang zuriickgreifen
zu miissen, dann sind sie noch immer eine Autoritit (vgl. dazu Leipold
2015, 326).

Insgesamt zdhlt Raz fiinf Charakteristika auf, die Situationen teilen, in
denen es fiir ein Individuum von Vorteil ist, einer Autoritit zu folgen
(Raz 1986, 75). Erstens ist dies Expertise. Es ist vorteilhaft, einer Autoritat
zu folgen, wenn diese das grossere Expert*innenwissen iiber eine Problem-
stellung besitzt.'” Zweitens ist dies der Fall, wenn eine Autoritit weniger
anfillig fiir Bias, Druck oder Versuchung ist. Drittens, wenn eine indirek-
te Strategie fiir die Individuen besser darin ist, die eigenen Handlungen
gemadss den relevanten Griinden zu gestalten. Viertens, wenn individuelle
Entscheidungen kostspielig sind, Unsicherheit auslosen oder anstrengend
sind. Fiinftens, wenn die Autoritét in der besseren Position ist, um relevante
Ziele zu erreichen.

Hinsichtlich der Einschrinkung Raz’, Autoritdt sei auf jene Bereiche
beschrinkt, in denen es wichtiger ist, richtig zu handeln, als selbst zu
entscheiden, ergibt sich fiir mich ein relevanter, bisher nicht genannter
Punkt. Ist Autonomie an und fur sich ein Wert, dann ist es im Grunde stets
wichtig, autonom zu handeln. Es ist aber, und darin ist Raz mit Blick auf
Gefangenendilemmata und Koordinationsprobleme zuzustimmen, nicht
immer wiinschenswert, wenn wir selbst entscheiden. Anders ausgedriickt
ist es bisweilen wichtiger, sich richtig zu entscheiden. Wie das Komparativ
andeutet, werden zwei Grdssen miteinander verglichen, wobei fallweise der
Wert der autonomen Handlung jenen der richtigen {ibersteigt, oder vice
versa. Man kann sich miihelos Beispiele ausdenken, in denen es leichtfillt
zu bestimmen, welcher Wert den anderen {ibertrumpft. Fiir gewisse Fille,
die im Kontinuum zwischen den beiden Extrempunkten zu liegen kom-
men, wird der Wert des Richtigen je nach Kontext unterschiedlich sein. Ist
dem so, ist der Ubergang zwischen beiden Extremen fliessend und - in der
Folge - Autoritdt nicht stets gleich stark. Im Licht der Diskussion in diesen
Abschnitt bedeutet dies, dass selbst in Bereichen, in denen eine bestehende
Institution legitime Autoritdt besitzt, diese in einem Spannungsverhaltnis
zur individuellen Autonomie steht. Aber zumindest theoretisch ist es mog-
lich, in jedem Fall entscheiden zu konnen, ob wir selbst entscheiden sollen
oder ob wir entscheiden lassen sollen. Der Widerstreit fithrt folglich nicht
in einen Konflikt (auch wenn in realistischen Umstanden eine Entschei-

197 Als Beispiel dafiir nennt Raz (2006, 1014-15) Bestimmungen iiber den Umgang mit
pharmazeutischen Produkten.

243

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritdt als Dienstleistung?

dung schwerfallen kann, weil uns z. B. relevante Informationen fehlen) (vgl.
dazu das ,Sphiarenmodell praktischer Autoritét’, Abschn. 5.2.5).

Eine noch offene Frage ist, wer oder was eine legitime politische Autori-
tat sein kann, wenn wir Raz’ Dienstleistungskonzeption iibernehmen. Eine
Antwort darauf ldsst sich am besten geben, indem wir zuerst iiberlegen, auf
welche Ebene politischer Organisation Raz’ Autorititsverstindnis abzielt.
Analysieren wir politische Systeme, lassen sich drei unterschiedliche Ebe-
nen identifizieren. Die Makroebene ist das politische Institutionengefiige
als Gesamtes. D.h. sie umfasst — nehmen wir die Schweiz als Beispiel
einer de facto Autoritit — die verschiedenen Organisationen, Behorden
und Institutionen wie den Bundesrat, den Grossen Rat des Kantons Bern
oder den Stadtrat der Stadt Ziirich, die in ihrer Gesamtheit das politische
System der Schweiz darstellen. Darunter kommen auf der Mesoebene die
einzelnen Institutionen oder Netzwerke von Institutionen. Ein Beispiel da-
fir sind - bleiben wir im Schweizer Kontext — die einzelnen Kinder- und
Erwachsenenschutzbehorden, die verschiedenen Polizeibehorden oder die
Alters- und Hinterlassenenversicherung (AHV). Die ,, Amtspersonen” wie
Polizist*innen oder Richter*innen bilden die zuunterst liegende Mikroebe-
ne politischer Organisation.

Wir haben gesehen, dass geméss Raz’ Dienstleistungskonzeption sowohl
Einzelpersonen als auch Institutionen potenziell legitime Autoritét besitzen
kénnen (vgl. Abschn.5.1). Diese korrespondieren mit der Mikro- sowie
der Mesoebene. Was bedeutet dies fiir die Makroebene? Konnen Staaten
als Ganzes politische Autoritdt besitzen? Fiir Raz ist dies der Fall (vgl.
Abschn. 5.1.2). Meine Interpretation legt dagegen nahe, dass Staaten nicht
als Ganzes legitime Autoritdt besitzen kénnen. Denn nicht die Schweiz
erbringt gegeniiber ihren Biirger*innen Dienstleistungen, die Autoritit zu
rechtfertigen vermochte. Es sind ,ihre® Institutionen und ,ihre* Amtstra-
ger*innen. Dies fiithrt nicht zwingend zu einer anarchistischen Position.
Zwar koénnen Staaten an und fiir sich nicht legitim sein, eine Mehrzahl
(oder theoretisch gar alle) ,ihrer” Institutionen kénnten legitime politische
Autoritéten sein. Spricht man in diesem Kontext davon, Staat A sei legitim,
sagt man nichts anderes als: ,Die meisten Institutionen des politischen
Systems auf As Territorium sind fiir die meisten Bewohner*innen in As
Territorium legitime Autoritdten.” In diesem Sinn ist die Schlussfolgerung
in einer gewissen Weise mit dem alltdglichen Sprachgebrauch vereinbar.

Die Idee, Staaten als Ganzes konnten niemals legitime Autoritit erlan-
gen, mag trotzdem auf den ersten Blick der Intuition der meisten zuwider-

244

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Sind politische Autoritéiten wirklich Dienstleister?

laufen. Man konnte etwa argumentieren, Autoritit auf diese Weise zu ver-
stehen, widersprache dem Autorititsverstindnis der meisten. Wie ich oben
bereits angedeutet habe, ist dies auf sprachlicher Ebene nicht zwingend.
Ferner hat die Sichtweise, die legitime Autoritat auf der Mikro- und der
Mesoebene ansiedelt, den deskriptiv-analytischen Vorteil, dass sie uns da-
vor bewahrt, den ,,Staat“ als einen monolithischen Block zu verstehen. We-
der ist er mit der Gesellschaft gleichzusetzen (vgl. Abschn. 2.1.2), noch ist
er eine einheitliche Entitdt. So {iber den Staat zu sprechen, ist in gewissen
Fillen als argumentative Kriicke hilfreich, um beispielsweise die Komplexi-
tat zu reduzieren. Trotzdem diirfen wir eines nicht vergessen: Staaten sind
im Grunde genommen ein komplexes System verschiedener Institutionen
mit unterschiedlichsten politischen Agenden.”® Dartiber hinaus stirkt die
Dienstleistungskonzeption die theoretische Position einiger Anarchist*in-
nen, die einzelne staatliche Institutionen ablehnen, andere dagegen vorldu-
fig unterstiitzen (oder nicht behindern). Denn sind diese Institutionen der
Kern legitimer politischer Autoritit, dann ist der anarchistische Pragmatis-
mus keine inkonsequente Haltung. Man muss darin vielmehr eine differen-
zierte Position gegeniiber einem komplexen Institutionengefiige sehen, in
dem einzelne Institutionen keine, andere wenig und einige vielleicht mehr
legitime Autoritét besitzen.

5.2 Sind politische Autorititen wirklich Dienstleister?

Die hohe Flexibilitdt der Dienstleistungskonzeption verbunden mit ihrer
Wertschitzung individueller Autonomie macht Raz’ Autoritdtsverstandnis
attraktiv, um diese als Grundlage fiir die positive anarchistische Heraus-
forderung zu verwenden. Bevor wir dies aber tun kdnnen, miissen wir
uns zundchst einigen Einwdnden gegen die Dienstleistungskonzeption zu-
wenden. Insbesondere der Stiickwerkscharakter widerspricht dem géngigen
Verstandnis politischer Autoritit und bedarf deshalb unserer besonderen
Aufmerksamkeit. Gegen den Stiickwerkscharakter kann man argumentie-
ren, dieser fordere rechtliche Rosinenpickerei und vertrage sich nicht mit

198 Der Streit zwischen dem House of Commons und der britischen Regierung in Folge
des Brexits ist ein gutes Beispiel dafiir. Premierminister Boris Johnson zielte auf
einen Austritt des Vereinigten Konigreiches auf den 31. Oktober 2019 und nahm
dafiir einen vertragslosen Zustand zwischen dem ausgetretenen Vereinigten Kénig-
reich und der Europdischen Union in Kauft. Die Mehrheit im House of Commons
wollte einen vertragsfreien Zustand dagegen verhindern.

245

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritdt als Dienstleistung?

der Aufgabe des Rechts, verbindliche Regeln fiir alle zu definieren. Diesen
Vorwurf konnen wir auf der Grundlage von John Finnis” Kritik an Raz’ Po-
sition weiter vertiefen und konkretisieren. Denn Finnis’ These des Rechts
als nahtloses Netz ist viel naher am géngigen Verstdndnis politischer Auto-
ritat.

Neben diesem Argumentationsstrang gegen die Dienstleistungskonzepti-
on, der ich mich im ndchsten Abschnitt widme, gibt es noch weitere Kritik-
punkte, die relevant sind, méchte man die Dienstleistungskonzeption der
positiven Herausforderung zugrunde legen (vgl. Ehrenberg 2011a). Selbst
wenn wir die These des Rechts als nahtloses Netz ablehnen, haben wir
Griinde, die gegen politische Autoritdt mit Stiickwerkscharakter sprechen.
Die hohe Dynamik und Flexibilitit, die sich aus diesem ergibt, konnen
in Unsicherheiten miinden. Ob eine Autoritit A gegeniiber Person B in
Zusammenhang mit Policy-Bereich C legitime Autoritéit besitzt, muss fiir
den Zeitpunkt t;, ebenso neu bestimmt werden wie fiir t,, t; usw. Daraus
resultiert eine immer wieder aufs Neue aufkommende Unsicherheit iiber As
Status gegeniiber B. Auf diesen Kritikpunkt gehe ich in Abschn. 5.2.2 ein.

Neben dem Stiickwerkscharakter gibt es ein weiteres Element der
Dienstleistungskonzeption, welches zu problematischen Ergebnissen fiih-
ren konnte. Indem wir Autoritit mit der Frage verbinden, ob X ein guter
Dienstleister ist, stellen wir Xs Performanz ins Zentrum unserer Uberlegun-
gen. Ist aber diese entscheidend, konnten dann nicht auch ungerechte
Regimes legitime Autoritét erlangen? Dieser Frage gehe ich in Abschn. 5.2.3
nach.

In Abschn.5.2.4 gehe ich auf eine dritte Argumentationslinie ein, nach
welcher die nRT ignorant gegeniiber demokratischen Entscheiden und Dis-
sens sei. Denn es gehe nicht darum, unterschiedliche Meinungen zu ver-
sohnen, sondern um richtige Antworten. Diese Tendenz ist nicht nur aus
demokratischer Perspektive problematisch. Angesichts des anarchistischen
Kernwertes der Diversitdt konnte dies gegen eine Adaption der Dienstleis-
tungskonzeption fiir die positive Herausforderung sprechen.

Ein letzter Punkt, den wir betrachten miissen, ist die Frage, ob der dialo-
gische Charakter von Autoritét, der sich aus der Dienstleistungskonzeption
ergibt, das Individuum nicht tberfordert. Wie ich in Abschn.5.2.5 zeige,
helfen uns Autoritaten in Raz’ Sinn zwar, bessere rationale Denker*innen
zu sein, dafiir scheinen sie von uns aber sehr viel zu fordern, um bestim-
men zu konnen, ob sie die nRT erfiillen.

246

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Sind politische Autoritéiten wirklich Dienstleister?

5.2.1 Ist das Recht ein nahtloses Netz?

In Natural Law and Natural Rights ([1980] 2011) préasentiert Finnis seinen
naturrechtlichen Ansatz, der die Rolle des Rechts in Fillen sozialer Koordi-
nation betont. Unser Verhalten durch das Rechtssystem zu koordinieren,
erlaubt es uns, in einer Gemeinschaft zusammenzuleben und die verschie-
denen Aspekte dieses Gemeinschaftsgutes sicherzustellen. Indem er die Dy-
namiken sozialer Koordination vor dem Hintergrund seines Verstdndnisses
praktischer Vernunft (practical reason) erlautert, méchte Finnis zeigen, dass
instrumentelle Rechtsansdtze unzureichend sind. Aus diesem Fokus auf
Koordination als essenzielle Aufgabe des Rechts sowie der Betonung der
praktischen Vernunft ergibt sich auf den ersten Blick eine starke konzeptio-
nelle Néhe zu Joseph Raz’ Ansatz.*

Trotz - oder aufgrund - der konzeptionellen Uberscheidungen sind sich
Finnis und Raz in der Frage, ob es eine allgemeine politische Pflicht gibt,
nicht einig. Im Essay , The Authority of Law in the Predicament of Contem-
porary Social Theory“ (1984) weist Finnis Raz’ Position zuriick und argu-
mentiert gegen Raz fiir die moralische Autoritit des Rechts und fiir eine
allgemeine politische Pflicht. Auf diesen Angriff — der sich mehrheitlich auf
sein Buch The Authority of Law ([1979] 2009) bezieht — antwortete Raz im
Essay ,The Obligation to Obey: Revision and Tradition“ (1984). Finnis’ Re-
plik findet sich im Essay ,,Law as Co-ordination® (1989). Nachfolgend ist es
weder mein Ziel, die genaue Diskussion zwischen John Finnis und Joseph
Raz zu rekonstruieren, noch gehe ich vertieft auf die Publikationsgeschich-
te der Diskussion ein. Ich beschiftige mich primédr mit zwei von Finnis’
Kritikpunkten, die sich am stirksten auf Raz’ Dienstleistungskonzeption
beziehen. Dies ist zum einen die Idee, das Recht sei ein nahtloses Netz und
man konne sich unmdglich dafiir entscheiden, lediglich einzelnen Teilen
des Rechts zu folgen. Zum anderen gehe ich auf die Position ein, das Recht
sei nicht nur eine, sondern die Moglichkeit, soziale Kooperation zu sichern.
Und deshalb miisse es eine allgemeine pro tanto politische Pflicht geben.

Raz weist, wie oben erkldrt, die These, es gébe eine allgemeine politische
Pflicht zurtick. Im besten Fall ist diese fiir Raz (1984, 140) redundant, da sie
uns moralisch zu etwas verpflichtet, zudem wir bereits moralisch verpflich-
tet sind. Auch ohne die politische Pflicht, die mich beispielsweise moralisch

199 Inwieweit sich aus diesen prima facie Gemeinsamkeiten dhnliche Konzeptionen von
Moral und Gesellschaft ergeben, lasse ich hier offen. Fiir eine vertiefte Auseinander-
setzung mit der Debatte zwischen Finnis und Raz, siehe z. B. S. Aiyar (2000) oder
Leora Batnitzky (1995).

247

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritdt als Dienstleistung?

dazu verpflichtet, dem gesetzlichen Tétungsverbot Folge zu leisten, besitze
ich eine moralische Pflicht, die mir gebietet, niemanden zu tdten. In diesem
Sinne fiigt eine politische Pflicht nichts Neues zu unserer moralischen
Situation hinzu. Im schlimmsten Fall ist das politische Sollen fiir Raz eine
moralische Perversion (141): Sehen wir von einer moralisch verbotenen
Handlung H ab, lediglich weil sie rechtlich verboten ist, kommen die fal-
schen Handlungsgriinde zum Zug. Wir erwarten von einer Person, von H
abzusehen, weil sie moralisch verboten ist. Das rechtliche Verbot von H
ist in diesem Kontext nicht relevant. Die politische Pflicht ist auch nicht
notwendig, damit das Recht als Instrument die Funktion einer Autoritat
unterstiitzt. Diese besteht fiir Raz darin, uns dabei zu unterstiitzen, jenen
Griinden nachzukommen, die fiir uns gelten, und die uns dadurch zu
besseren rationalen Denker*innen machen. Fiir diese Dienstleistung ist
das Recht an und fiir sich nicht auf moralische Autoritdt angewiesen (vgl.
Abschn. 5.1).

Finnis (1984) weist Raz’ Argumentation zuriick. Denn diese anerkennt
einen fiir Finnis entscheidenden Punkt nicht: Was dabei hilft, ein moralisch
gefordertes Ziel zu erreichen, ist selbst moralisch gesollt, solange es keine
gleichwertige oder bessere Alternative dazu gibt. Diese strukturelle Schwi-
che wird fiir Finnis offensichtlich, fokussiert man auf zwei Annahmen, die
Raz akzeptiert (117). Erstens nimmt Raz an, wir hitten alle moralische
Griinde, durch soziale Kooperation jene Giiter zu sichern, die notwendig
fir unser Wohlbefinden sind.2%° Fiir Raz ([1979] 2009, 54) ist es ein Ge-
meinplatz zu sagen, gesellschaftliches Leben sei auf soziale Kooperation
angewiesen. Denn diese ermdglicht einerseits Handlungen auszufiihren,
die nur dann von Nutzen sind, wenn geniigend Menschen sie ausfiihren
(247). Andererseits erlaubt Kooperation, generelle moralische Pflichten zu
konkretisieren (248). Zweitens ist fiir Raz das Rechtssystem essenziell, um
soziale Kooperation aufrechtzuerhalten. Das Recht erreicht dies, indem es
durch die ,erste rechtliche Technik® pragmatische Griinde (z. B. Strafver-
meidung) schaftt, ein kooperatives Unterfangen zu unterstiitzen (248). Die
zweite rechtliche Technik macht damit vertraut, worauf die Kooperation
zielt und was man tun muss, um dieses zu unterstiitzen (249). Dieser

200 Dies Annahme findet sich ebenfalls bei Finnis. Ich komme weiter unten nochmals
darauf zu sprechen.

248

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Sind politische Autoritéiten wirklich Dienstleister?

Beitrag zu sozialer Kooperation ldsst das Recht wie eine Art Gebrauchsan-
weisung dastehen.?!

Fiir Finnis (1984, 118) widerspricht die zweite Annahme aber der These
Raz’, das Recht besisse keine moralische Autoritit. Denn diese folgt — in
Kombination mit der Komplexitit des menschlichen Wohlergehens — fiir
Finnis aus der zentralen Stellung des Rechts. Mit dieser Aussage stellt sich
Finnis gegen die strikte Trennung zwischen ,moralisch® und ,rechtlich
die sich bei Raz findet (Batnitzky 1995, 156). Fiir Finnis miisste Raz diese
Dichotomie eigentlich tiberwinden und anerkennen, dass das Recht nicht
nur essenziell, sondern notwendig ist - und damit moralisch gefordert -
tiir die Sicherstellung sozialer Kooperation.

Um diese Position besser zu verstehen, ist eine kurze Skizze von Finnis’
([1980] 2011, Kap. 1, 5, 6, 9-11) Argument fiir die Existenz einer generischen,
praemptiven politischen Pflicht hilfreich. Fiir ihn gibt es eine abschliessen-
de Anzahl von Grundgiitern (Wissen, Leben, praktische Vernunft, Gesellig-
keit der Freundschaft, dsthetische Erfahrungen, Religion, Spiel), die intrin-
sisch und offensichtlich wertvoll fiir jeden Menschen sind. Unser Wohler-
gehen ist darauf angewiesen, diese Giiter zu verwirklichen. Deshalb sollte
eine Gesellschaft auf eine Weise organisiert sein, welche die Verwirklichung
besagter Giiter erlaubt. Fragen wir uns, wie wir dies bewerkstelligen sollten,
werden wir durch unsere praktische Vernunft eine Vielzahl moglicher En-
gagements, Orientierungen und Projekte identifizieren, die erlauben, diese
Giiter zu verwirklichen. Diese Projekte und Engagements werden vielmals
unvereinbar sein und keines wird die eine richtige Losung sein. Dies ist
problematisch, weil es in gewissen Fillen erst dann méglich ist, zu handeln,
wenn eine Losung ausgewdhlt wird.20? Unsere praktische Vernunft kann
uns aber nicht helfen, da keine der méglichen Losungen die eine richtige
ist, die wir durchs rationale Uberlegen erkennen kdénnten. Damit sehen wir

201 Darin zeigt sich eine Arbeitsteilung zwischen Recht und Moral bei Raz. Das Recht
setzt uns iiber kooperative Unterfangen in Kenntnis und konkretisiert allgemeine
moralische Pflichten. Damit ist das Recht durch die Moral informiert, ohne dabei
aber moralisch aufgeladen zu werden. Die Moral ist weiterhin fiirs Moralische
zustindig.

202 Fir Finnis ([1980] 2011, 232) ist Handeln in gewissen Fllen nicht optional, sondern
geboten. Eine politische Gemeinschaft muss u. a. dartiber entscheiden, wie sie ihre
natiirlichen Ressourcen verwalten und verwenden mdchte, wann die Anwendung
von Gewalt angebracht ist, welche Kommunikationsformen und -inhalte erlaubt
sind sowie iiber die vielen weiteren Probleme, verschiedene Gerechtigkeitsaspekte
in Einklang zu bringen.

249

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritdt als Dienstleistung?

uns einem Koordinationsproblem gegeniiber. Dessen Auflsung kann ent-
weder durch Einstimmigkeit erfolgen — was fiir Finnis aber unpraktikabel
ist — oder indem eine Autoritit eine Losung fiir alle verbindlich auswihlt.203
Das Recht ist dabei fiir Finnis nicht ein Weg, Koordinationsprobleme zu
16sen. Es ist anderen Formen sozialer Organisation {iberlegen. Das Recht -
welches noch weitere Funktionen hat, als Koordinationsprobleme zu 16-
sen — ist fiir Finnis die beste Form sozialer Autoritit, weil es koordiniert,
indem es generelle, prospektive, stabile, klare, 6ffentlich bekannte und fiir
alle Mitglieder einer Gemeinschaft giiltige Regeln aufstellt. Ferner fithrt
verfassungsgemédsse Governance eine Art prozedurale und formale Fairness
ein (vgl. Aiyar 2000, 468-70).

Des Weiteren erlaubt erst das Recht — trotz der Inkommensurabilitét
menschlicher Giiter und der daraus resultierenden vielen moglichen For-
men individuellen Wohlergehens - in einer Gemeinschaft zu leben. Da das
Recht in diesem Sinne entscheidend dafiir ist, ein moralisch verlangtes Ziel
zu erreichen, verlangt die Moral von uns, das Recht aufrechtzuerhalten.
Aus diesem Grund haben wir eine moralische Pflicht, dem Recht Folge zu
leisten.204

Ein Gesetz zu erlassen, verandert fiir Finnis (1984, 119-20) den Kontext
fiir unsere praktischen Uberlegungen auf eine Weise, wie dies andere Mit-
tel der Kooperationssicherung nicht kénnten. Das Kooperationsschema
X rechtlich festzuschreiben, verleiht diesem moralische Autoritit qua sei-
nem rechtlichen Status. Dadurch haben wir einen zwingenden moralischen

203 Wie Finnis ([1980] 2011, 231) zu bedenken gibt, ist vermutlich mehr Autoritit und
Regulation gefordert, je besser und intelligenter die Mitglieder einer Gruppe sind
und je grosser ihr Engagement und ihr Einsatz fiir gemeinsame Ziele und fiir
Gemeinschaftsgiiter sind, damit diese erreicht werden konnen.

204 Bei der politischen Pflicht handelt es sich bei Finnis um eine pro tanto Verpflich-
tung. In einer Antwort auf Raz’ Argument, das Recht vereinfache stark, um eine
grosse Zahl von Personen koordinieren zu kénnen, gesteht Finnis ein, mitunter
diene ein Individuum der Fairness (oder anderen Aspekten des Gemeinwohls)
eher durch einen Gesetzesbruch als durch Konformitat (Finnis 1989, 103-4). Gesetz-
gebende Institutionen konnen Fehler machen oder auf eine Weise handeln, die
dem Gemeinwohl entgegenlduft, weshalb Rechtsstaatlichkeit nicht jeden Aspekt des
Gemeinwohls garantieren kann. Mehr noch, es gibt Situationen, in denen man
den Werten, welche die Rechtsstaatlichkeit sichern soll, am besten Rechnung trigt,
wenn man voriibergehend vom Recht abweicht (vgl. Finnis [1980] 2011, 274-75).
Dies impliziert, dass fiir Finnis im ,Standardfall“ die moralische Autoritdt des
Rechts gegeben ist und rechtliche Anordnungen verbindlich sind - auch wenn
im Einzelfall anderweitige moralische Uberlegungen die politische Pflicht zu iiber-
trumpfen vermogen (vgl. auch Aiyar 2000, 480-81, 488).

250

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Sind politische Autoritéiten wirklich Dienstleister?

Grund, X zu akzeptieren und den damit verbundenen rechtlichen Regeln
Folge zu leisten. Diesen notwendigen Zusammenhang stellt Raz dagegen
infrage. Erstens ist das Recht auch ohne moralische Autoritit funktions-
fahig. Zweitens ist es von einem moralischen Standpunkt aus gesehen
egal, welches Mittel (z. B. rechtliche Bestimmungen, Propaganda, Ermah-
nungen) eine soziale Kooperation am Laufen halt. Die moralische Autoritat
eines kooperativen Unterfangens ergibt sich fiir Raz aus der faktischen
Tatsache seiner Existenz — und nicht daraus, rechtlich vorgeschrieben zu
ein. Ohne effektive Kooperation gibt es keine Griinde, ein kooperatives
System aufrechtzuerhalten (Raz [1979] 2009, 249).

Man kann sich an dieser Stelle fragen, ob Raz es sich damit nicht
etwas zu einfach macht. So ist denn auch der Fakt der komplexen Natur
des menschlichen Wohlergehens Finnis’ (1984, 118) Grundlage, um Raz zu
widersprechen. Es gibt jeweils verschiedenste Moglichkeiten, die verschie-
denen Giiter in Einklang zu bringen, die fiir unsere Wohlergehen relevant
sind. Dies fithrt aber unweigerlich zu Konflikten. Die beste Losung, um
diese Konflikte zu lésen, ist das Recht. Dieses mag uns im Einzelfall Nach-
teile auferlegen und anderen Vorteile gewahren. Andere rechtliche Bestim-
mungen gewahren uns aber in anderen Fillen Vorteile und benachteiligen
andere (Finnis 1984, 119). Damit schaftt das Recht eine moralische Verbind-
lichkeit, ohne die moralische Kooperation nicht méglich ist, und verbindet
uns und unsere Handlungen in Finnis’ Augen iiber Zeit und Raum mit
anderen und deren Handlungen. In diesem Sinn handelt es sich beim Recht
um ein nahtloses Netz:

The law presents itself as a seamless web. Its subjects are not permitted to
pick and choose among the law’s prescriptions and stipulations. It links
together, in a privileged way, all the persons, and all the transactions,
bearing on the farmer’s present and immediate future situation. It also
links all the people and transactions which have borne on the farmer’s
well-being or interests in the past. And finally, it links too all the people
and transactions that may bear on his future interests and well-being as
he moves into other occupations, into retirement, old-age, illness and
death. The metaphors, ,web“ and ,links", here stand for the fact that in
all, these differing times and situations, a common reason for action -
the law — was available and peremptory. (Finnis 1984, 120).

Dem Individuum ist es nicht gestattet, eigenméchtig zu entscheiden, wel-
chen Normen es folgen mdéchte und welchen nicht. Dies liegt in der
Funktion des Rechts begriindet, welcher dieses ausschliesslich in seiner

251

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritit als Dienstleistung?

Gesamtheit nachkommen kann. Aus Finnis™ Sicht miissen wir dem Gesetz
pro tanto Folge leisten, auch wenn wir im Einzelfall besser darin wiren,
das Richtige zu tun. Befolgten wir das Recht lediglich von Zeit zu Zeit,
anerkennten wir die Zeit, Ort und Einzelhandlungen transzendierenden
Verbindungen zwischen den Knotenpunkten im Netz nicht. Mehr noch,
wir begdnnen damit, die Naht, die das Netz zusammenhilt, aufgehen zu
lassen. Als der gesellschaftliche Koordinator muss das Recht gemass Finnis
allgemeine und nicht bloss partikulare Autoritit besitzen. Folglich konnen
wir das Recht ausschliesslich in globo annehmen oder ablehnen. Eine
rechtliche Rosinenpickerei ist nicht méglich.

Auf den ersten Blick gibt es gute Griinde, die fiir die These des nahtlo-
sen Rechts sprechen. Zu nennen ist beispielsweise unsere Tendenz, die
eigene Expertise zu {iberschitzen. Diesen Bias, die eigenen Qualitdten und
Fahigkeiten in Bezug auf dieselben anderer Personen als besser einzustu-
fen, als sie in der Tat sind, wird in der sozialpsychologischen Literatur
als Above-Average-Effekt bezeichnet (Alicke und Govorun 2005). Sich ein
Beispiel dafiir auszudenken, ist ein Leichtes: Gewisse Strassenverkehrsteil-
nehmer*innen haben das Gefiihl, sich iiber bestimme Verkehrsregeln hin-
wegsetzen zu konnen, weil sie sich fiir tiberdurchschnittlich gute Autofah-
rer*innen halten. Einige mogen tiberdurchschnittliche Fahigkeiten haben,
wenn es beispielsweise darum geht, das eigene Fahrzeug zu beherrschen
oder Verkehrssituationen einzuschitzen. Auf die meisten trifft dies aber
nicht zu. Und wenn sich diese Mehrheit, weil sie sich falschlicherweise
als ,Expert*innen® fiihlt, nicht mehr genligend an die Verkehrsregeln hilt,
droht die Koordination im Verkehr zusammenzubrechen. Dies macht Fin-
nis’ Verstdndnis des Rechts als nahtloses Netz attraktiv. Denn von dieser
Warte aus ist die Frage nach der individuellen Expertise irrelevant, weil wir
eine pro tanto politische Pflicht besitzen.

Es ist aber tibereilt, aus dem empirisch belegten Bias zu folgern, Finnis’
These treffe zu. Denn es gibt empirische Indizien, die darauf hinweisen,
dass es sich beim Above-Average-Effekt um ein Phanomen handelt, das
kulturell bedingt ist (Heine und Hamamura 2007) oder nicht in allen Situa-
tionen zum Tragen kommt. Ist eine Aufgabe z. B. schwer oder die Aussicht
auf Erfolg gering, kommt gar ein Worst-than-Average-Effekt zum Tragen
(Moore 2007, 43). Folglich ist unsere Tendenz, unsere Expertise oder unser
Kénnen zu iiberschitzen kein ,natiirlicher” Wesenszug des Menschen, der
unausweichlich ist. Er ist vielmehr kontextabhingig.

Selbst wenn der Above-Average-Effekt nicht (zwingend) spielt, gibt es
noch einen weiteren Grund, der Finnis’ These stiitzen kénnte. Ohne Auto-

252

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Sind politische Autoritéiten wirklich Dienstleister?

rititen konnten wir gar nicht selbstbestimmt leben. Dies habe ich weiter
oben am Beispiel der moralischen Pflicht illustriert, Menschen in Not zu
helfen. Was folgt aus dieser abstrakten Pflicht im Einzelfall? Wie gross
diirfen die Kosten fiir uns sein, um von der Nothilfepflicht entbunden
zu sein? Welche Form sollte unsere Hilfe annehmen und wem gegeniiber
sind wir verpflichtet? Diese und weitere Frage lassen erahnen, wie komplex
die Ausgestaltung bereits einer Pflicht werden kann. In Kombination mit
anderen Handlungsgriinden, deren Umsetzung je nach Kontext ebenfalls
anspruchsvoll ist, steigt der Komplexititsgrad weiter an. Von einem Indivi-
duum unter diesen Voraussetzungen zu verlangen, stets selbst entscheiden
zu sollen, fithrte wie oben argumentiert das Konzept der Autonomie ad ab-
surdum. Es wiirde mehr vom Individuum verlangt, als dass es leisten kann.
Ubernimmt eine Autoritit einen Teil der interpretativen Arbeit und gibt
vor, welche Form von Hilfe in welchem Kontext vorausgesetzt oder ange-
bracht ist, entlastet dies uns. Diese Entlastung davon, selbst entscheiden zu
miissen, bildet eine notwendige Grundlage fiir ein autonomes Leben. Ohne
Autoritéten, die Details spezifizieren und moralische Verpflichtungen kon-
textualisieren, kime es zu einer Uberforderung des Individuums. Einerseits
verlangte man vom Individuum mehr, als dass es leisten kann. Andererseits
kénnten wir uns nicht auf das konzentrieren, was wir als wichtig fiir unser
gutes Leben identifiziert haben. Diese Uberlegungen lassen sich ebenfalls
auf Schemen sozialer Kooperation iibertragen. Eine Arbeitslosenversiche-
rung erlaubt uns beispielsweise, unserer Pflicht zur Nothilfe leichter und
effizienter nachzukommen, als wenn wir dies ohne ein solches Sozialwerk
tun mussten.

Dazu kommt: Trittbrettfahren ist rational. Man muss nicht den Homo
oeconomicus als Menschenbild akzeptieren, um Trittbrettfahren als oppor-
tune und ,rationale® Strategie zu identifizieren. Akzeptieren wir die folgen-
den Annahmen, kommen wir ebenfalls zu diesem Schluss. Erstens bedeutet
ein gutes Leben zu fithren, das umzusetzen, was wir als wichtig identifi-
ziert haben. Zweitens sind unsere Ressourcen wie Zeit, Energie, Aufmerk-
samkeit, Geld usw. beschrankt. Aus diesem Grund ist es rational, sich
moglichst auf jene Aktivitdten und Handlungen zu konzentrieren, die wir
als entscheidend fiir ein gutes Leben identifiziert haben. Folglich hat man
ein legitimes Interesse daran, moglichst wenig Ressourcen fiir andere Dinge
aufzuwenden. Da ein kooperatives Unterfangen nicht notwendigerweise auf
die Unterstiitzung aller angewiesen ist, kann eine Person ihre knappen Res-
sourcen auf jene Schemen konzentrieren, die am meisten zu ihrem guten
Leben beitragen. Je mehr Personen aber so denken, desto wahrscheinlicher

253

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritdt als Dienstleistung?

ist entweder der Zusammenbruch gewisser kooperativer Unterfangen oder
die unfaire Verteilung von deren Lasten.

Es ist diese Gefahr, die uns einen gewichtigen Grund gibt, gewisse ko-
operative Schemen zu unterstiitzen. In Kombination mit deren Fahigkeit,
uns zu entlasten, folgt fiir uns ein gewichtiger Grund zur Kooperation. Ak-
zeptieren wir individuelle Autonomie als fiir alle wertvoll, dann ist es nicht
zu weit hergeholt, eine natiirliche Pflicht qua Menschsein zu akzeptieren,
kooperative Schemen zu unterstiitzen, die das menschliche Wohlergehen
fordern. Diese Pflicht ist aber nicht spezifisch. Solange System X moralisch
akzeptabel ist, haben wir eine pro tanto Pflicht, dieses zu unterstiitzen oder
mindestens nicht zu behindern. Diese halt aber — und darauf weist Raz
([1979] 2009, 249) richtigerweise hin — nur wenn X am Laufen ist.2%> In
diesem Sinn ergibt sich Xs moralische Autoritit aus seiner Existenz. Von
dieser Position aus sind auch die von Raz identifizierten Funktionen -
erstens Motivation jener, die ein System sonst nicht unterstiitzten, durch
pragmatische Griinde und zweitens Information - tiberzeugend. Das Recht
muss nicht mehr tun, um einen wertvollen Beitrag zur Kooperationssiche-
rung zu leisten. Denn wir haben auch ohne das Recht moralische Griinde
zur Kooperation. Diese ist der einzige Weg, jene Giiter zu sichern oder zu
produzieren, die wir fiir unser Wohlergehen benétigen. Das Recht schafft
in diesem Kontext lediglich einen zusitzlichen, bestenfalls redundanten
moralischen Grund. Damit reicht es aus, wenn das Recht uns dariiber in-
formiert, welche kooperativen Schemen in einer Gesellschaft gelten sollen.

Trotzdem weisst Finnis’ Einwand auf einen relevanten Punkt hin. Der-
weil Raz die Rolle des Rechts treffend beschreibt, verkennt er die morali-
sche Dimension der Informationsfunktion. Durch diese erfahren wir nicht
nur, welche kooperativen Schemen es gibt, sondern auch, welche es geben
soll. Der Fokus muss gar auf dem letzteren Aspekt liegen, da eine rechtliche
Regelung, die ein System vorschreibt, nicht gleichbedeutet mit dessen Exis-
tenz ist. Damit scheint das Recht entgegen Raz’ Position zur moralischen
Autoritdt kooperativer Unterfangen beizutragen. Kénnen wir dies weiter

205 So sagt Raz ([1979] 2009, 249): ,,[...] suppose that the law requires keeping the rivers
clean but that nobody obeys and the rivers have turned into public sewers. The
moral reasons for not throwing refuse into them that we have been considering do
not exist in such circumstances notwithstanding the legal requirement not to do so.”
Damit sagt Raz nicht, ohne die Existenz eines kooperativen Systems gibe es keine
Pflicht zur Kooperation. Nur weil niemand den Fluss effektiv schiitzt, bedeutet das
nicht, es gibe keine Griinde, dies nicht zu tun. Wir haben lediglich keinen Grund,
das gesetzlich vorgeschriebene System zu unterstiitzen.

254

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Sind politische Autoritéiten wirklich Dienstleister?

spezifizieren? Gehen wir von einer Situation aus, in der eine Menge M =
{81, S2, S3, S4} von méglichen moralischen Koordinationsschemata besteht
und Autoritdt A das Schema S1 durchsetzt. Ergibe sich die moralische Auto-
ritdt von S1 durch seine (zufélligerweise) Umsetzung und Akzeptanz, wire
Sls moralische Autoritét aber lediglich schwach. Denn Sl ist nicht die einzig
moralisch zuldssige Losung und Zufall ist lediglich ein schwacher Grund
dafiir, S1 auch zukiinftig S2, S3 und S4 vorzuziehen. Darauf kénnte man
einwenden, da unsere praktischen Uberlegungen keines der vier Schemen
als besser im Vergleich zu den anderen zu identifizieren vermaégen, sei es
im Endeffekt irrelevant, welches durchgesetzt wird.2%¢ Dies verkennt aber
die eigentliche Schwierigkeit. Es sind ndmlich Situationen vorstellbar, in
denen von einem individuellen Standpunkt aus nicht gilt ,S1 = S2 = S3 =
$4“ und in denen die Auswahl eines Schemas kontrovers sein wird. Dies
zeigt sich im Zusammenhang mit dem Strafrecht.?0” As autoritative Aussage
tragt vor diesem Hintergrund durch den Ausschluss anderer Schemata zur
moralischen Autoritdt von S1 bei. A ,immunisiert® S1 gegeniiber S2, S3 und
S4 und verdndert damit den moralischen Kontext. S1 wird zur Losung, die
nicht nur gilt, sondern auch gelten soll. In einer pluralistischen Gesellschaft
ist die Wahl von SI aber notwendigerweise umstritten. Dies - zusammen
mit der Tatsache, dass sich gesellschaftliche Kontexte im Laufe der Zeit
verindern - macht eine regelmissige Uberpriifung und Rechtfertigung
notwendig. Geschieht dies nicht, droht ein Status-quo-Bias, der u.a. dazu
fithrt, andere Vorstellungen des guten Lebens unsichtbar zu machen. Dies
verlangt, dialogisch an die Frage heranzugehen, welche Giiter fiirs mensch-
liche Wohlergehen in welcher Form notwendig sind. Das bedeutet aber
nicht, die Frage der Akzeptanz sei irrelevant. Das Gegenteil ist der Fall.

206 Beispielsweise ist fiir sich genommen moralisch irrelevant, ob Links- oder Rechts-
verkehr herrscht. Beide Losungen sind moralisch gesehen gleichwertig gut oder
schlecht. Wichtig ist lediglich, dass sich alle an die gewéhlte Losung halten.

207 Robert Nozick erwihnt diese Schwierigkeit in Zusammenhang mit Verfahrensrech-
ten und den privaten Schutzinstitutionen, die er im ersten Teil von Anarchy, State,
and Utopia (1974) entwickelt. Er erwartet, dass es keine Einigkeit dariiber geben
wird, welches Prozedere angemessen ist, um mit Verbrechen zu verfahren. Einige
werden Losungen bevorzugen, die félschliche Verurteilungen unwahrscheinlicher
machen. Andere werden jenen Verfahren den Vorzug geben, die abschreckender
wirken: ,It is [...] very doubtful that any provision of the law of nature will (and
will be known to) settle the question of how much weight is to be given to such
considerations, or will reconcile people’s different assessments of the seriousness of
being punished when innocent as compared to being victimized by a crime [...].
With the best will in the world, individuals will favor differing procedures yielding
different probabilities of an innocent person’s being punished (Nozick 1974, 97).

255

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritdt als Dienstleistung?

Die Akzeptanz macht aus der Moglichkeit S1 einen sozialen Fakt und ohne
diesen Status bliebe SI wirkungslos.

Diese Uberlegungen sprechen gegen Finnis’ These des nahtlosen Netzes.
Nicht nur ist der normative Aspekt der Informationsfunktion des Rechts
mit der Dienstleistungskonzeption vereinbar. Er zeigt dariiber hinaus auf,
weshalb das Recht nicht nahtlos sein darf. Die Anspriiche einer diversen
Gesellschaft lassen sich eher mit Raz’ als mit Finnis’ Ansatz vereinbaren.
Raz’ Begriff des Sozialen unterstreicht diesen noch weiter (Batnitzky 1995,
172). Dieser verlangt nach einer stindigen Rechtfertigung der Grundgiiter.
Fiir Finnis endet diese dagegen, sobald man die Grundgiiter identifiziert
hat. Sobald dies geschehen ist, werden sie zusammen mit Finnis’ Konzepti-
on der praktischen Vernunft festgelegt. Fiir Raz ist diese aber nicht an ein
bestimmtes Gut oder bestimmte Giiter gebunden (167).

5.2.2 Fuhrt der Stuckwerkscharakter zu Unsicherheit?

Entscheidet sich eine legitime politische Autoritdt fiir eine mogliche Lo-
sung eines Koordinationsproblems, wird diese fiir alle, die der Autoritat
unterstehen, verbindlich. Damit wird nicht nur der rechtliche, sondern
wie oben gezeigt auch der moralische Status der Losung verdndert. Fiir
mich als Einzelperson hat dies einen entscheidenden Vorteil. Die Komple-
xitdt meines Lebens sinkt, womit Ressourcen frei werden, die ich fiir jene
Projekte verwenden kann, die ich fiir mein Leben als wichtig identifiziert
habe. Mehr noch, es sind erst Autorititen, die mir das Zusammenleben
mit anderen Menschen erméglichen.?%8 Der Stiickwerkscharakter, der Raz’
Dienstleistungskonzeption innewohnt, fithrt zu einem dynamischen Auto-
ritdtsverstandnis, das sensitiv auf meine (momentanen) Féhigkeiten und
meinen Wissenstand reagiert. Die daraus resultierende Flexibilitét sieht Raz
in Morality of Freedom als einen grossen Vorteil seiner Konzeption an.
Sie konnte sich aber ebenso als eine grosse Schwiche herausstellen, da
Stiickwerksautoritdt zwangsldufig zu Unsicherheiten fiihrt.

208 Derweil fiir Raz (1984, 154) keine Pflicht besteht, sich einer bestimmten Gemein-
schaft zugehorig zu fiihlen, ist ein autonomes Leben nicht méglich, ohne einer Ge-
meinschaft anzugehoren. Lediglich vor dem Hintergrund biologischer und sozialer
Beschriankungen, die einige der menschlichen Bediirfnisse festlegen, kann Raz’ (Raz
1986, 155-56) Augen eine autonome Personlichkeit sich entwickeln und gedeihen.

256

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Sind politische Autoritéiten wirklich Dienstleister?

Ob eine Autoritit A gegeniiber Person B in Zusammenhang mit Policy-
Bereich C legitime Autoritdt besitzt, ist fiir den Zeitpunkt t; ebenso zu
bestimmen wie fiir t,, t; usw. Daraus resultiert eine stets aufs Neue autkom-
mende Unsicherheit tiber As Status gegeniiber B. Dies negiert auf individu-
eller Ebene gerade den Vorteil davon, eine Autoritdt zu haben. Weil sich
B laufend die Legitimationsfrage stellen muss, steigt der Komplexitatsgrad
von Bs Leben an. Doch genau hier sollten Autorititen uns helfen, indem
sie diesen (auf ein verniinftiges Mass) reduzieren, damit wir uns darauf
konzentrieren konnen, was wir als wichtig in unserem Leben identifiziert
haben. Im besten Fall tauschen wir eine komplexe Frage (,Was ist in einer
Situation, die C betriftt, von B verlangt?“) gegen eine andere (,Sind As
autoritative Aussagen fiir B bindend?“) ein. Im schlimmsten Fall sehen wir
uns mit mehreren dieser Fragen konfrontiert. Zuerst ist zu kldren, ob A
in einer C betreffenden Situation Autoritit gegeniiber B besitzt. Verneint B
dies, muss sich B eigenhidndig damit auseinandersetzen, was in C betreffen-
den Situationen die richtige Handlung ist. Um den Komplexitatsgrad auf
einem annehmbaren Niveau zu halten, kénnte sich B pragmatisch dafiir
entscheiden, so zu tun, als ob A legitime Autoritdt besitzt. Damit handelte
B aber nicht mehr linger autonom, womit sich ein Widerspruch zwischen
individueller Autonomie und politischer Autoritit ergibe.2%

Die Unsicherheit, die sich aus der Flexibilitit von Raz’ Dienstleistungs-
konzeption ergibt, hat aber nicht nur auf individueller Ebene méglicher-
weise negative Auswirkungen. Wie wir jeden Tag auf verschiedensten
Ebenen beobachten konnen, ist der Anspruch auf politische Autoritit
umkémpft. Das Element der Unsicherheit, welches Stiickwerksautoritit ein-
fithrt, macht den Anspruch auf Autoritét noch angreifbarer. Und unsicher
zu sein, ob A legitime politische Autoritit besitzt oder nicht, kann todlich
sein, wenn sich aus einem Koordinationsproblem ein Konflikt entwickelt,
der nicht mehr mittels einer Autoritdt entschieden werden kann. Aber
auch Konfliktsituationen, die sich nicht aus einem Koordinationsproblem
ergeben, stellen Stiickwerksautoritit vor eine Herausforderung. Eine solche
Situation konnte sich beispielsweise folgendermassen gestalten. In einer
Stadt hat sich neben der Polizei eine weitere Sicherheitsfirma etabliert, die
polizeidhnliche Dienstleistungen anbietet. Nun kommt es in einem Wohn-

209 Damit mochte ich nicht dafiir pladieren, man miisse jederzeit autonom handeln.
Dies verlangte von uns nur mehr, als zu was wir fahig sind. Wir werden manchmal
nicht die Zeit, das Wissen, die Informationen oder die Fahigkeiten haben, um
autonom zu handeln.

257

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritit als Dienstleistung?

block zu einem Fall hauslicher Gewalt. Die Nachbarn aus der oberhalb
liegenden Wohnung rufen die Polizei. Die Nachbarn aus der darunter
liegenden Wohnung rufen dagegen den Sicherheitsdienst. Beide Organisa-
tionen senden ihre Leute, die zeitgleich im Wohnblock eintreffen. Anstelle
davon, der bedrohten Person zu Hilfe zu eilen, streiten sich die Polizeibe-
amten und die Mitarbeiterinnen der Sicherheitsfirma zuerst, wer - wenn
iberhaupt - in diesem Fall gegeniiber dem Téter legitime Autoritét besitzt.
Im besten Fall einigen Sich die Polizeibeamten und die Mitarbeiterinnen
der Sicherheitsfirma. Im schlimmsten versucht eine Seite die andere durch
Gewalt zu {iberzeugen. Derweil es nicht gleich im ersten Konfliktfall zu
einem Gewaltausbruch kommen muss, so zeigt die menschliche Geschichte
einen gewissen Hang, Probleme durch Gewaltanwendung zu lésen.

Damit ist klar: Stiickwerksautoritit fithrt zu Unsicherheit und diese kann
negative Konsequenzen haben. Die Unsicherheit, die zutage tritt, hat aber
auch ihr Gutes. Sich auf individueller Ebene zu fragen, ob eine Institution
oder Person gegeniiber mir eine legitime Autoritat ist, hilft mit, einem Sta-
tus-quo-Bias — wenn nicht zu vermeiden - entgegenzuwirken. Weil, méchte
ich autonom handeln, ich mich stets aufs Neue fragen muss, trage ich Kon-
textveranderungen eher Rechnung. Die Unsicherheit in unserem Umgang
mit Autorititen, welche die Dienstleistungskonzeption nicht verdeckt, lasst
uns die Risse und Widerspriiche in der politischen Ordnung erkennen,
die uns umgibt. Dies widerspricht der Tendenz, den Staat als Monolith zu
verstehen. Politische Stiickwerksautoritiat zwingt uns vielmehr, den Staat als
ein Geflecht von Institutionen zu begreifen, die unterschiedlichen Zielen
und Wertvorstellungen dienen.

Folgt daraus, die Unsicherheit, die sich aus Stiickwerksautoritit ergibt,
anzuerkennen, man akzeptiere ebenfalls, dies habe tddliche Konsequen-
zen im politischen Kontext? Nein, denn dieser Zusammenhang ist nicht
zwingend. Selbst wenn die menschliche Geschichte unseren Hang dazu
belegte, Konflikte mit Gewalt zu 16sen, darf man andere Episoden unserer
Geschichte nicht unberiicksichtigt lassen. Denn viele Episoden verweisen
eher auf unsere Fahigkeit, friedlich neben- und miteinander zu leben sowie
mit anderen zu kooperieren, um unsere Ziele zu erreichen (Bregman 2020a,
2020Db). Folglich konnen wir aus dem Fehlen einer langfristig ,stabilen®
legitimen Autoritdt nicht schliessen, eine Gesellschaft miisse in Anomie

258

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Sind politische Autoritéiten wirklich Dienstleister?

und Gewalt versinken.?l Daraus ergeben sich aber praktische Fragen. Wie
soll eine politische Gemeinschaft mit Menschen in ijhrer Mitte umgehen,
welche die Autoritit einzelner oder aller politischen Institutionen nicht
anerkennen? Wann sollen wir die Autoritdt einer Institution oder einer
Person zuriickweisen?

Die erste Frage stelle ich fiir den Moment zuriick und nehme sie in
Abschn. 6.1.3 wieder auf. Fiir deren Beantwortung miissen wir zuerst noch
der Frage nachgehen, ob Stiickwerksautoritit zu einem Nebeneinander ver-
schiedener Autoritét fithrt respektive dies erlaubt (vgl. Abschn. 5.3). Auf die
zweite kann ich an dieser Stelle eine mégliche Antwort skizzieren. Wir be-
notigen soziale Kooperation fiir ein gutes Leben. Einzig im Rahmen einer
Gesellschaft konnen wir jene menschlichen Giiter verwirklichen, die uns
ein gutes Leben ermdglichen. Dies gibt uns einen verniinftigen Grund -
wollen wir unsere Moglichkeiten zu einem guten Leben nicht sabotieren —
bestehende, ausreichend gerechte gesellschaftliche Institutionen(gefiige)
nicht unnétig zu gefahrden. Die Notwendigkeit sozialer Kooperation legt
demnach eine vorsichtige Herangehensweise an die Unsicherheit nahe,
welche sich aus Stiickwerksautoritét ergibt.

5.2.3 Konnen ungerechte Regimes legitime politische Autoritét erlangen?

Wie wir gesehen haben, ist die Unsicherheit, die sich durch den Stiickwerk-
scharakter der Dienstleistungskonzeption ergibt, zwar problematisch, aber
keine ausreichende Grundlage fiir ein Gegenargument. Ein anderer Angrift
auf die Integration der Dienstleistungskonzeption in die anarchistische He-
rausforderung konnte argumentieren, indem man den Blick auf die Perfor-
manz einer Autoritdt lege und diese als Instrument dazu verstehe, damit
Einzelpersonen besser handeln, kdnnten ungerechte Regimes potenziell
Autoritdt erlangen.?!! Dazu reichte es — solange die AT erfiillt ist —, wenn
das Regime den Menschen in seinem Territorium dabei hilft, besser zu
handeln, als sie es ohne das Regime titen. Falls dieses Argument zu iiber-

210 Mehr noch, Anarchist*innen (sowie Skeptiker*innen) konnten darauf verweisen,
dass von den vermeintlich legitimen politischen Autorititen unserer Tage keine
wirkliche Legitimation besitzt. Trotzdem rennen wir — um es etwas salopp zu
sagen — nicht herum und bringen uns gegenseitig um.

211 Ein Argument dieser Pragung hat beispielsweise Thomas Christiano (2004) présen-
tiert. Fiir ihn trennt die nRT auf eine inakzeptable Weise die Beurteilung der Ge-
rechtigkeit einer Autoritdt von der Bewertung ihrer Legitimitit. Daraus resultiert fiir
Christiano die Moglichkeit, selbst einem ungemein ungerechten Regime legitime

259

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritit als Dienstleistung?

zeugen vermochte, schwichte dies eine anarchistische Herausforderung auf
der Basis von Raz’ Dienstleistungskonzeption entscheidend.

Nehmen wir fiir den Moment arguendo an, es gébe ein ungerechtes
Regime, das die nRT und die AT erfiillt. Dies ist weniger problematisch,
als dass man auf den ersten Blick meinen konnte, bedenkt man die Be-
schrankungen, welche die Dienstleistungskonzeption Autoritit auferlegt.
Aus legitimer Autoritat ergibt sich lediglich in jenen Bereichen ein Regie-
rungsrecht, in denen es wichtiger ist, richtig zu handeln, als selbst zu
entscheiden. Dazu kommt noch ein weiterer Punkt. Sollen Einzelpersonen
bessere rationale Denker*innen werden, miissen sie den Raum erhalten,
ihre rationalen Fahigkeiten zu entwickeln. Diese Einschriankung gilt sowohl
fiir gerechte als auch ungerechte Regimes. Letztere werden aber - trotz
fehlenden Rechts dazu - beanspruchen, mehr Bereiche zu regieren. Doch
sobald ein ungerechtes Regime Bereiche zu regieren beginnt, in denen es
kein Regierungsrecht besitzt, handelt das Regime nicht mehr als legitime
Autoritdt. Der Stiickwerkscharakter von Autoritit gilt fiir gerechte Regimes
ebenso wie fiir ungerechte. Damit konnen diese in gewissen Kontexten
Autoritét erlangen, diese ist aber nicht allumfassend. Genauso wenig, wie
wir aus Sicht der Dienstleistungskonzeption gerechten Regimes in globo
Autoritdt zusprechen konnen, konnen wir dies fiir ungerechte tun. Damit
ist die Moglichkeit eines ungerechten Regimes mit Autoritdt nicht mehr
oder weniger problematisch als die Mdoglichkeit eines gerechten Regimes
mit Autoritit — auch wenn dies auf den ersten Blick unserer Intuition
widersprechen mag.

Ein ungerechtes Regime - verstanden als ein politisches Institutionenge-
fiige — ist gegeniiber einem gerechten aber in mindestens zwei Punkten
im Nachteil, wenn es darum geht, seine Autoritdt langerfristig aufrechtzu-
erhalten. Der erste Punkt ergibt sich aus der PT. In Abschn. 5.1 habe ich
auf Raz’ (2009, 140) Prézisierung hingewiesen, wonach legitime autoritative
Aussagen als Griinde zu behandeln sind, welche jene anderen Griinde
ersetzen, die gegen das gewollte Verhalten sprechen und von der Autoritat -
zum Zeitpunkt, an dem sie die Aussage dusserte — hatten berticksichtigt
werden sollen. Eine Institution, welche wir als ,ungerecht® qualifizieren,
wird Griinde der Gerechtigkeit nicht oder nicht gentigend beriicksichtigen.
Andernfalls bezeichneten wir die Institution nicht als ungerecht. In der
Folge sind deren Anordnungen nicht ,allumfassend® praemptiv, weil Ge-

Autoritat zuzuschreiben (278). Vgl. auch Christiano (2008) sowie die Diskussion
zwischen Christiano (2006) und Wall (2006).

260

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Sind politische Autoritéiten wirklich Dienstleister?

rechtigkeitsiiberlegungen nicht als Handlungsgriinde ausgeschlossen wer-
den. Um ihren Anordnungen mehr Ausschlusskraft zu verleihen, miisste
die Institution ihre Aussagen revidieren und die Griinde der Gerechtigkeit
in die Deliberation mit einbeziechen. In anderen Worten miisste aus der
ungerechten eine gerechte Institution werden. Und dies ergibt sich nicht
ausschliesslich aus dem Ziel, praemptivere Anordnungen generieren zu
konnen. Es ist ebenfalls eine Anforderung der nRT. Die Aufgabe einer
Autoritat besteht darin, den Personen, die ihr unterstehen, zu helfen, den
Griinden, die fiir sie gelten, besser nachzukommen. Berticksichtigt eine Au-
toritat nicht alle Griinde, ist es fraglich, ob sie die nRT zu erfiillen vermag.
Und selbst wenn sie dies kann, stellt sich die Frage, ob sie dies langerfristig
konnte. Eine ungerechte Institution kann langfristig nicht legitim sein.

Zweitens sind die Griinde, die dagegensprechen, eine Autoritét auf indi-
vidueller Ebene anzuerkennen, schwicher bei einer ungerechten Instituti-
on. Wie ich im vorhergehenden Abschnitt argumentiert habe, gibt uns die
Notwendigkeit sozialer Kooperation gute Griinde, bestehende, ausreichend
gerechte gesellschaftliche Institutionen(gefiige) nicht unnotig zu gefahrden.
Sehen wir uns einer ungerechten Institution gegeniiber, beutet dies, dass
diese die fiir uns geltenden Griinde der Gerechtigkeit nicht oder zu wenig
beriicksichtigt. Und damit gefahrdet eine solche Institution unsere Mog-
lichkeit auf ein gutes Leben.

Die Frage, ob ein ungerechtes Regime legitime politische Autoritit erlan-
gen kann, miissen wir folglich mit einem qualifizierten Ja beantworten.
Einzelne Institutionen des Regimes kénnen fiir bestimmte Bereiche gegen-
tiber bestimmten Personen Autoritét erlangen. Es ist aber fraglich, ob die
Institutionen eine weite Bevolkerungsteile umfassende Autoritit langfristig
aufrechterhalten konnen, ohne sich zu gerechten Institutionen weiterzuent-
wickeln. Unter diesem Blickwinkel ist die Moglichkeit ungerechter Regimes
mit Stiickwerksautoritét, fiir die anarchistische Herausforderung kein weit-
reichendes Problem.?

212 Wie sich in Abschn. 5.3 zeigt, diirfen bestehende Institutionen (potenzielle) neue
Autoritdten generell nicht daran hindern, sich zu etablieren. Dies gibt allen, die
gerechte(re) Institutionen schaffen wollen, ein Recht darauf, dies zu tun. Ein unge-
rechtes Regime mag die Macht besitzen, die Entstehung neuer gesellschaftlicher
Strukturen zu unterbinden. Dem Regime fehlt aber die Berechtigung, dies zu tun.
In diesem Sinn sind ungerechte Regimes mit Autoritdt ein praktisches aber kein
konzeptionelles Problem fiir die Anarchist*innen.

261

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritit als Dienstleistung?

5.2.4 Welche Rolle spielt die Autoritdt demokratischer Entscheide?

Wenn ungerechte Institutionen legitime Autoritdt erlangen kénnen, dann
ist genuine Demokratie aus Sicht der Dienstleistungskonzeption zwangslau-
fig nicht notwendig fiir Legitimation. Demokrat*innen sollten bei einer
solchen Schlussfolgerung hellhorig werden, ist sie doch ein erstes Indiz fiir
eine gewisse Gleichgiiltigkeit der Dienstleistungskonzeption gegeniiber der
Autoritdt demokratischer Entscheide. So haben denn auch verschiedene
Autor*innen argumentiert, Raz” Autorititsverstdndnis sei gegeniiber demo-
kratischen Entscheiden und Dissens ignorant. Diese Kritik hat das Poten-
zial, eine anarchistische Herausforderung auf Basis der Dienstleistungskon-
zeption zu schwichen und sie weitaus weniger attraktiv erscheinen zu
lassen.

Dagger (2018, 97) folgend geht es hier hauptsichlich um eine Kritik an
der nRT. Aus dieser folgt die Funktion von praktischen Autoritdten. Diese
sollen uns dabei helfen, bessere rationale Denker*innen zu werden (vgl.
Abschn. 5.1.1). Fir Dagger bedeutet dies, richtige Antworten auf Fragen
der praktischen Vernunft zu geben. Damit spielt die Idee, politische Institu-
tionen sollen Personen mit unterschiedlichen Meinungen versdhnen oder
Ordnung in sich widersprechende Meinungen bringen, fiir die Dienstleis-
tungskonzeption gemiss Dagger keine Rolle.

Wie Christiano (2008, 234) ausfiihrt, griindet gemiss der nRT legitime
politische Autoritat darauf, dass deren Akzeptanz uns dabei hilft, den fiir
uns geltenden Griinden nachzukommen. Das Problem mit dieser instru-
mentalistischen Sichtweise ist fiir Christiano die Ignoranz gegeniiber der
moralischen Bedeutung von Meinungsverschiedenheiten zwischen gleich-
berechtigten Biirger*innen tiber die richtige politische Organisation. Diese
Uneinigkeit ist ein essenzieller Bestandteil demokratischer Systeme?® und
ein angemessener Umgang damit ist fiir demokratische Ansdtze eine zen-
trale Herausforderung. Die Frage, wann genau ein demokratischer Umgang
mit Meinungsverschiedenheiten ,angemessen® ist, kénnen wir fiir die Dis-
kussion hier offenlassen. Was relevant ist - und darauf weist Christianos
Kritik hin -, dass die verschiedenen Meinungen ins System eingespeist
werden. Diesen Anspruch an demokratische Institutionen kann die Dienst-
leistungskonzeption aber auf den ersten Blick nicht befriedigen.

213 Wie gross Meinungsverschiedenheiten in einer Demokratie sein konnen und sollen,
ist umstritten (vgl. z.B. Esterling, Fung, und Lee 2015).

262

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Sind politische Autoritéiten wirklich Dienstleister?

Raz (1998, 28) argumentiert, unsere Meinungen an und fiir sich giben
uns keine Handlungsgriinde. Sind wir der Meinung, es gelte p, dann folgt
aus p nur dann ein Grund, auf Basis von p zu handeln, wenn p korrekt ist.
Sind wir aber der Meinung, es gelte p, und dies ist falsch, folgt aus p kein
Handlungsgrund. Fiir Christiano (2008, 235) folgt daraus, eine Autoritét
miisse falsche Meinungen nicht in ihre Deliberation aufnehmen. Denn ist
die Aufgabe der Autoritét, uns dabei zu helfen, den Griinden, die fiir uns
gelten, besser nachzukommen, tut sie dies, wenn sie mich dazu bewegt,
nach ihren Geboten zu handeln. Dabei ist es egal, ob sie meine Sicht der
Dinge beriicksichtigt oder nicht. Personen, die es anders sehen als die Au-
toritdt, sind einfach nicht in der Lage, das richtige Vorgehen zu erkennen.
Diese Konklusion ist fiir Christiano hochst problematisch.

Falls Christianos Argument zu liberzeugen vermag, verletzt die Dienst-
leistungskonzeption die grundlegende demokratische Uberzeugung, die
Biirger*innen seien politisch gleichwertig. Auf der konzeptionellen Ebene
sind Raz’ Uberlegungen zunichst iiberzeugend. Bin ich davon iiberzeugt,
Abtreibung sei ab dem Moment der Befruchtung der Eizelle vorsitzliche
Tétung, und wire es eine sichere Annahme, diese Uberzeugung sei falsch,
dann wire es nicht intuitiv zu sagen, aus meiner Uberzeugung entstiinden
Handlungsgriinde. Fiir eine Autoritét, welche zu entscheiden hat, wie mit
Abtreibungen umzugehen sei, bedeutet dies, dass die Position, Abtreibung
sei ab dem Moment der Befruchtung der Eizelle vorsitzliche T6tung, nicht
beriicksichtigen muss. Somit iiberzeugt Christianos Argument auf konzep-
tioneller Ebene.

Christiano nennt in seiner Argumentation bereits einen relevanten
Punkt, der geeignet ist fiir ein Gegenargument:

Part of the point of political organization is to make decisions when there
are serious disagreements regarding the matters to be decided. And these
disagreements take place against the background of the facts of diversity,
fallibility, and cognitive bias as well as the interests persons have in
judgment that attend these facts. This is what politics is all about. Hence,
we need to come to common decisions in the absence of agreement on
justice. (Christiano 2008, 235).

Wir alle haben unterschiedliche Hintergriinde, die unsere Sicht auf die
Welt informieren, wir alle machen Fehler, wir alle erliegen kognitiven Bias
und wir alle haben Interessen und Uberzeugungen, die uns bewusst oder
unbewusst leiten. Unter diesen Voraussetzungen scheint es schwierig, wenn

263

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritdt als Dienstleistung?

nicht gar unmdoglich zu sein, etwas absolut sicher zu wissen. Wir miissen
immer davon ausgehen, dass unsere Meinungen und Positionen sowie jene
unserer Mitbiirger*innen fehlerbehaftet sind. Dazu kommt das Problem,
dass wir oftmals nicht alle relevanten Informationen haben, weshalb Fehler
auch im Falle einer objektiven Person ohne Bias und Partikularinteressen
moglich sind. Deshalb kdnnen wir uns - selbst wenn wir die Moglichkeit
einer einzigen richtigen Losung akzeptieren — nie mit absoluter Sicherheit
auf unsere fundierten Meinungen und Uberzeugungen verlassen. Dies gibt
uns einen guten Grund, alternative Sichtweisen zu beriicksichtigen. Das gilt
auch fiir Autorititen. Weil diese nicht allwissend sind, miissen sie alternati-
ve Positionen und Meinungen in ihren Deliberationen beriicksichtigen.?*

Neben diesen pragmatischen Uberlegungen gibt es noch einen zweiten
Punkt, den Christiano zu wenig beriicksichtigt. Wie wir in der Diskussi-
on iiber die Frage, ob das Recht ein nahtloses Netz sei, gesehen haben,
stellt sich Raz im Unterschied zu Finnis nicht auf den Standpunkt, die
Grundgiiter fiir ein gutes Leben seien von vornherein bestimmbar (vgl.
Abschn. 5.2.1). Auch anerkennt Raz die grosse Bandbreite, wie diese Grund-
gliter verwirklicht werden konnen. Ein Ausdruck davon sind die Koordina-
tionsprobleme, denen wir uns gegeniibersehen. Folglich ist ein bestimmtes
Kooperationsschema, welches eine Autoritdt wahlt, auch nicht zwingend
das einzig mogliche, sondern eines aus einer Menge moglicher Schemen.
Damit bleibt erstens Raum fiir Uneinigkeit in einer nicht trivialen Art.
Zweitens muss eine Autoritdt in einen Dialog mit jenen treten, die ihr
unterstehen, um herauszufinden, ob gewidhlte Schemen noch angebracht
sind oder ob ein neuer Kontext nach Alternativen verlangt. Damit ist
die Dienstleistungskonzeption mit demokratischen Institutionen zumindest
kompatibel und verlangt von diesen, eine gewisse Bandbreite alternativer
Meinungen und Positionen in ihre Deliberation aufzunehmen. Was sich
aus der Dienstleistungskonzeption aber nicht ergibt, ist eine Pflicht fiir
die Autorititen, alle Meinungen und Positionen gleichwertig zu beriicksich-
tigen.

Aus der Kompatibilitat der Dienstleistungskonzeption folgt aber nicht
zwingend, dass diese demokratischen Strukturen einen besonderen Wert
zugesteht. Fiir Scott Shapiro (2002, 431-32) liegt aus Sicht der nRT der

214 Darauf folgt nicht, eine Autoritat habe die gesamte Bandbreite von Meinungen und
Positionen zu beriicksichtigen. Aus demokratischer Sicht ist etwa bei Ideologien
der Ungleichwertigkeit wie Rassismus, Antisemitismus, Antiziganismus, Sexismus,
Homophobie oder Klassismus eine Grenze zu ziehen. Ich denke aber, gegen den
Ausschluss solcher Positionen hatte auch Christiano nichts Einzuwenden.

264

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Sind politische Autoritéiten wirklich Dienstleister?

Wert verschiedenster Systeme der Machtteilung in ihrer Funktion. Eine
politische Organisationsform ist legitimer als eine andere, wenn sie besser
darin ist, das Gleichgewicht abhdngiger Griinde zu verfolgen. Folglich, halt
Shapiro fest, sind demokratische Strukturen aus dieser Warte dann unde-
mokratischen vorzuziehen, wenn das demokratische System besser darin
ist, uns zu helfen, den fiir uns relevanten Griinden nachzukommen. Diese
instrumentalistische Sichtweise verkennt fiir Shaprio aber den eigentlichen
Wert der Demokratie. Dieser ist fur ihn in den fairen, machtteilenden
Arrangements zu suchen, die wir mit demokratischen Systemen verbinden.
Shapiro argumentiert dafiir, eine politische Pflicht gegeniiber Regeln, die
fiir uns fehlerhaft oder falsch sind, nicht als eine Verletzung der individuel-
len Autonomie zu verstehen. Wir sollten darin vielmehr eine Anerkennung
des Wertes der Autonomie im Allgemeinen sehen. Die politische Pflicht ist
dann erstens ein Ausdruck unseres Respekts gegeniiber den rationalen Fi-
higkeiten unserer Mitbiirger*innen, anerkennt zweitens die Fairness darin,
die Last kooperativer Unterfangen zu akzeptieren, und unterstiitzt drittens
die Gleichheit, indem Macht in der Gesellschaft verteilt wird.

Shapiro erwahnt relevante Elemente, die uns gute Griinde dafiir geben,
eine demokratische einer undemokratischen Institution vorzuziehen. Die
idealiter bestehende demokratische Attitiide driickt ein Streben nach politi-
scher Gleichheit und Mitbestimmung aus, was eine zentrale Voraussetzung
ist, um in einer Gesellschaft ein autonomes Leben fithren zu kénnen.?" Sie
kénnen aber keine ,automatische® Legitimationskraft entwickeln. Wie ich
in Abschn. 2.2.2 argumentiert habe, sind etwa Fairnessiiberlegungen dann
eine iiberzeugende Grundlage, um eine Pflicht zu begriinden, die Lasten
eines kooperativen Unternehmens zu tragen, wenn wir ein Mitglied davon
sind.

Bedeutet dies, demokratische Entscheidungsmechanismen seien irrele-
vant, um politische Institutionen zu rechtfertigen? Nein, dieser Schluss
wire iibereilt. Zundchst sind demokratische Strukturen ein Indiz fiir eine
Bereitschaft, die Gleichheit der Biirger*innen anzuerkennen, ein Bemiihen,
die Aufwinde gesellschaftlicher Kooperation fair zu verteilen, und ein Stre-

215 Frei nach Kant kann man beispielsweise argumentieren, sich selbst als vernunftbe-
gabtes Wesen zu begreifen, gibt uns gute Griinde, auch unsere Mitmenschen die
Fahigkeit zuzugestehen, ihren Verstand zu gebrauchen. Als Biirger*innen sind wir
es einander schuldig, unsere Meinungen und Handlungen vor diesem Hintergrund
zu erkldren. Geben wir unserem Gegeniiber rationale Griinde, behandeln wir diese
Person als jemand, der sich frei entscheiden kann. Dies ist eine wiirdevolle Behand-
lung - selbst wenn das Gegeniiber falsch liegt.

265

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritdt als Dienstleistung?

ben nach Gerechtigkeit. Aber ein Indiz ist noch kein Beweis. Driickt sich
die Anerkennung der Gleichheit, das Bemithen um Fairness und das Stre-
ben nach Gerechtigkeit in den Handlungen der Institution aus, haben wir
einen Grund, diese Institution, wenn nicht zu unterstiitzen, dann mindes-
tens nicht zu behindern. Dariiber hinaus zeugen demokratische Entschei-
dungsmechanismen von einem Interesse, mit den Biirger*innen in einen
Dialog zu treten und nicht einfach top-down fiir diese zu entscheiden.
Diese dialogische Qualitét ist wiederum ein essenzieller Bestandteil von
Autoritat gemiss der Dienstleistungskonzeption.?® Fiir diese ist damit ein
zentraler Bestandteil demokratischer Prozesse — der offentliche Diskurs —
eine Voraussetzung. Die Dienstleistungskonzeption mag demokratischen
Strukturen demnach keinen inhdrenten Wert zusprechen, anerkennt aber
deren Relevanz fiir auf Gleichheit und Fairness aufbauende politische Pro-
zesse.

Auf dieser Basis zeigt sich, weshalb bestimmte demokratische Mechanis-
men Institutionen mit einer stirkeren Autoritdt auszustatten vermogen als
Institutionen ohne demokratische Elemente. Eine pluralistische Demokra-
tie, in der eine politische Kultur der Deliberation herrscht, diirfte erstens
besser darin sein, relevante Griinde zu erkennen und zu beriicksichtigen.
Je breiter das gesellschaftliche Spektrum jener ist, die sich an einem genui-
nen offentlichen Diskurs beteiligen, desto schwieriger ist es, die politische
Agenda einseitig zu setzen und damit relevante Griinde auszublenden.
Zweitens kann eine pluralistische Demokratie die verschiedenen, aber in-
kommensurablen Formen individuellen Gedeihens besser sichtbar machen.
Dies erlaubt es unter anderem, allfallige Koordinationsprobleme eher zu
erkennen. Damit dies geschehen kann, diirfen die demokratischen Institu-
tionen aber nicht zum Ziel haben, gesellschaftliche Konflikte zu maskie-
ren oder eine oder mehrere Formen menschlichen Gedeihens hegemonial
durchzusetzen. Je besser eine demokratische Institution vermag, die fiir uns
geltenden Griinde zu identifizieren, und je besser sie die Probleme losen
kann, die sich aus der Inkommensurabilitit ergeben, desto legitimer ist sie.
Und was sie dazu beféhigt, ist ihre demokratische Struktur. Damit verhalt
sich die Dienstleistungskonzeption gegentiber demokratischen Entscheiden
und Dissens nicht ignorant, sondern raumt demokratischen Systemen die

216 In Abschnitt Abschn. 5.2.5 komme ich nochmals auf das dialogische Autoritatsver-
stindnis der Dienstleistungskonzeption und die sich daraus ergebenden Schwierig-
keiten zu sprechen.

266

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Sind politische Autoritéiten wirklich Dienstleister?

starkste Autoritdt ein. Was die Konzeption aber nicht macht, ist nach De-
mokratie um der Demokratie Willen zu verlangen.

5.2.5 Verschiebt sich das Uberforderungsproblem lediglich?

Ein Vorteil der Dienstleistungskonzeption ist ihre Fahigkeit, die Komple-
xitdt politischer Organisationsstrukturen abzubilden (vgl. Abschn.5.1.2).
Dies konnte sich aber zugleich als ein Nachteil herausstellen. Ich habe
argumentiert, gesamtgesellschaftliche Autorititen seien notwendig, um uns
ein autonomes Leben zu ermdglichen. Sei dies, indem sie uns durch Bil-
dung alternative Lebensentwiirfe zuginglich machen und uns relevante
kognitive und soziale Fihigkeiten mitgeben oder indem sie soziale und
moralische Komplexitit reduzieren. Insbesondere letztere Funktion kénnte
aber gefdhrdet sein, wenn wir ein Autorititsverstindnis akzeptieren, dem
ein Stiickwerkscharakter innewohnt. Einerseits sind wir auf Autorititen
angewiesen, andererseits legt die Dienstleistungskonzeption nahe, die Le-
gitimation sowie die Rechtfertigungen von Autoritdten kontinuierlich zu
priifen. Damit droht aber Autoritit als Dienstleistung die Gefahr der Uber-
forderung lediglich zu verschieben.

In seinem Essay ,The Curious Case of Exclusionary Reasons® (2002)
verweist Emran Mian auf zwei Beispiele, die den problematischen Aspekt
verdeutlichen:2” Wie kann ein Individuum priifen, ob die normale Recht-
fertigung gegeben ist, ohne selbst eine gewisse Expertise zum Thema zu
besitzen? Ist diese vorhanden, ist eine Person dann noch auf die Autoritat
angewiesen? Das von Mian als Erstes erwidhnte Beispiel hat Raz selbst
eingebracht (vgl. Raz 1986, 159):

There is an issue of drug safety. The drug administration has authority
over me because it has expertise, knowledge, experience in deciding
these issues. It thus enables me to better conform with the reasons that
apply to me. Normal justification is satisfied. Autonomy is protected.
But not quite. I am simply not in a position to enter into a dialogue
with the authority. I actually can’t rigorously ask the normal justification
questions in this situation. It is true that the authority has expertise,
it may even be true that it would better enable me to conform with
the reasons that apply to me, but there is no way that I can actually
know that. Only if I had the expertise of the authority could I answer

217 Die nachfolgenden Uberlegungen haben stark von Mians Ausfithrungen profitiert.

267

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritdt als Dienstleistung?

the normal justification question definitively. I simply don’t know which
considerations apply. I simply don’t know what the balance of reasons
is. There is just such an imbalance between the authority and me in this
example that I can’t actually hold it to the normal justification condition.
(Mian 2002, 114).

Mian argumentiert, der Dienstleistungskonzeption zu folgen, fithre zu
einem dialogischen Autorititsverstindnis (113).218 Wir missen mit der Au-
toritdt in einen Dialog treten, um zu bestimmen, ob sie normal Rechtfer-
tigung erreicht. Dazu bendtigen wir neben (Fach-)Wissen auch gewisse
analytische Fahigkeiten.?” Ich mag legitime Griinde haben (z.B. fehlende
Zeit oder mangelndes Interesse, alle relevanten Details zu lernen), die
rechtfertigen, die Entscheidungsgewalt iiber Fragen der Arzneimittelsicher-
heit an Personen oder Institutionen zu tibertragen, die sich damit besser
auskennen. Aber dies geniigt den Anspriichen der nRT nicht. Was ist, wenn
ich tiber geniigend Wissen verfiige? Darauf geht Mians zweites Beispiel ein:

[...] the faculty board of a law school [...] decides that the jurisprudence
course is to feature twenty hours of lectures on Ronald Dworkin and no
lectures on Joseph Raz. Being an especially keen student, I have read the
standard texts by both authors over the previous summer and much of
the commentary on the significance and value of their work. I am now
in a position to enter the normal justification dialogue. I consider Raz to
be the better writer and believe his ideas about the nature of law to be
more persuasive. I pen a letter of complaint to the faculty board. They
reply with a summary of their reasons for preferring Dworkin. [...] In
this example, there is not the differential capacity characteristic of the
previous example. I am in a position to evaluate the decision made by the

218 Mian bezieht sich in diesem Abschnitt auf John Cunliffes und Andrew Reeves (1999)
Uberlegungen, die dialogische von respektierender Autoritit unterscheiden. Das dia-
logische Verstindnis impliziert - im Gegensatz zum respektierenden Verstindnis,
bei dem Autoritét eher als ein Zustand verstanden wird - ein Prozess, bei dem es
ums Aushandelnd geht. (Cunliffe und Reeve 1999, 462).

219 Mian (2002, 114) nennt lediglich Wissen als entscheidenden Faktor. Dieser ist zen-
tral, Mian tibersieht aber weitere Aspekte, welche den Abstand zwischen Individuen
und der Autoritit vergréssert. Um Wissen zu erlangen, muss man Informationen
finden konnen. Damit daraus Wissen entstehen kann, ist man neben grundlegenden
Fahigkeiten (z. B. Lesen und Schreiben) auf weitere Kompetenzen angewiesen. Man
muss fahig sein, die Informationen zu kontextualisieren, zu analysieren und kritisch
zur reflektieren.

268

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Sind politische Autoritéten wirklich Dienstleister?

authority and to decide whether it better enables me to conform with the
underlying reasons. (Mian 2002, 114-15).

Wie Mian weiter ausfiihrt, ist es — habe ich das notwendige Wissen (sowie
die notwendigen Fihigkeiten), um mit der Autoritit in einen Dialog zu
treten — fraglich, ob sie einen relevanten Beitrag dazu leistet, dass ich
den fiir mich geltenden Griinden nachkomme. Ich habe mich in die Lage
versetzt, ihnen nachzukommen, weil ich mich mit dem Thema intensiv
auseinandergesetzt habe. Komme ich im obigen Beispiel zum Schluss, Raz’
Theorie sei — auf Basis der fiir mich geltenden Griinde - der Vorzug zu
geben, dann kann ich dem Fakultitsgremium nicht gleichzeitig normale
Rechtfertigung zugestehen. Aber ohne diese ist deren Legitimation ausge-
schlossen. Akzeptiere ich dagegen den Entscheid des Gremiums, dndere ich
meine Meinung und akzeptiere deren Argumentation. Das Resultat ist in
diesem Fall dasselbe, wie wenn ich von Beginn weg der Autoritdt gefolgt
wire. Hatte ich dies getan, wére dies geschehen, ohne das notwendige
Wissen und die notwendigen Fahigkeiten zu haben, um die Autoritt auf
normale Rechtfertigung priifen zu konnen (115). Damit stehen wir einem
Zielkonflikt gegeniiber: Beschiftige ich mich nicht ausreichend mit einem
Thema (z. B. Arzneimittelsicherheit), bin ich nicht in der Lage, eine Auto-
ritat auf normale Rechtfertigung zu priifen. Habe ich ausreichend Wissen
tiber ein Thema, bin ich nicht mehr auf die Autoritit angewiesen.

Mians Argumentation - die sich gegen den praemptiven Charakter au-
toritativer Aussagen richtet — verdeutlicht, wie die Verschiebung der Aufga-
ben auf individueller Ebene von sich geht. Méchte eine Person dem Auto-
nomieideal geniigen, ist sie zwar durch die Autoritdt davon entlastet, selbst
relevante Griinde identifizieren und diese handlungsleitend umsetzen zu
miissen. Sie muss aber eine vergleichbar herausfordernde Aufgabe hinsicht-
lich der Frage bewiltigen, ob die Autoritét gerechtfertigt und legitim ist.

Wie Mian selbst zu bedenken gibt, sollte man die in den Beispielen
beschriebenen Falle nicht als eine Dichotomie verstehen (115-16). Vielmehr
handelt sich dabei um die beiden Extreme eines Kontinuums. Dazwischen
gibt es einen Bereich, in dem eine Person gentigend weiss (und ausreichend
fahig ist), um die Performanz einer Autoritdt und damit die normale Recht-
fertigung einzuschitzen, ohne dass dieses Wissen (und die Fihigkeiten)
geniigend ausgepragt sind, um selbst besser entscheiden zu konnen.??

220 Ob wir in diesem Kontext davon sprechen sollten, eine Autoritit erlaube uns,
den Griinden, die fiir uns gelten, besser nachzukommen, ist fraglich. Denn mein

269

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritdt als Dienstleistung?

Diese Bereiche diirften zahlreich sein, unterscheiden sich aber vermutlich
von Person zu Person. Zwar erlangen die meisten lediglich in wenigen
Bereichen Expertise (weil wir uns auf das konzentrieren sollten, was wir
als wichtig und gelingend fiir unser Leben identifiziert haben). An die
Sphére unserer Expertise — in der wir unter Umstédnden auf keine Autoritit
angewiesen sind - schliesst eine an, in der wir nicht Expert*innen sind.
Weil diese Bereiche nahe an den Feldern unserer Expertise liegen, wissen
wir nichtsdestotrotz genug, um eine Autoritit auf normale Rechtfertigung
zu testen. Eine dritte Sphére umfasst jene Bereiche, fiir die wir uns interes-
sieren (oder interessiert haben), was in detaillierten Kenntnissen daruber
resultiert, die ebenfalls helfen, die normale Rechtfertigung einer Autoritat
einschétzen zu konnen. Die vierte Sphire betrifft jene Felder, in denen
unser Wissen nicht ausreicht, um die normale Rechtfertigung direkt anzu-
wenden. Wir wissen aber genug fiir ein indirektes Vorgehen. Expert*innen
konnen die Einschédtzung fiir uns vornehmen. (Wir missen ,lediglich®
in der Lage sein, die Expertise dieser Personen einschitzen zu kénnen.)
In diesen Sphéren sind wir dazu befdhigt, die normale Rechtfertigung
einschétzen konnen, ohne notwendigerweise iiber Expert*innenwissen zu
verfiigen. Damit ist der Aufwand fiir uns in diesen Spharen kleiner, als
wenn wir selbst entscheiden miissten, was die ,Uberforderung® reduziert.22!

Des Weiteren verdeutlichen die Uberlegungen, erstens, wie wichtig Bil-
dung fiir ein autonomes Leben ist. Eine Person kann in Anbetracht der
Notwendigkeit von Autorititen dann - und nur dann - autonom Handeln,
wenn sie geniigend relevantes Wissen sowie die notwendigen kognitiven
und sozialen Fihigkeiten besitzt, um die normale Rechtfertigung direkt
oder indirekt sicherzustellen. Zweitens verweisen sie auf ein praktisches
Problem in unserm Umgang mit Autoritdten. Selbst wenn gentigend Exper-
tise vorhanden ist, kdnnen wir nie absolut sicher sein, uns korrekt entschie-
den zu haben. Uns stehen nicht alle kontextrelevanten Informationen zur

Wissen und/oder meine Fahigkeiten reichen lediglich zu einer Einschitzung der
Performanz aus, was folglich bedeutet, dass ich mir (wahrscheinlich) nicht allen fiir
mich relevanten Griinden bewusst bin. Daher wire es besser, zu sagen ,es scheint
die richtige Entscheidung zu sein, mich der Autoritdt zu unterstellen® oder ,es ist
nichts dagegen einzuwenden, mich der Autoritit zu unterstellen®. (vgl. Mian 2002,
117) Ein Element der Unsicherheit bleibt somit vorhanden.

221 Um dem Autonomieideal zu entsprechen, muss sich eine Person darum bemiihen,
dass moglichst viele Bereiche in eine dieser Sphdren féllt. Denn in allem, was
ausserhalb davon zu liegen kommt, sind wir weder in der Lage, selbst die relevanten
Griinde zu identifiziert und interpretieren, noch kénnen wir die Legitimation eine
Autoritat abschatzen.

270

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.3 Neue und alte Autoritditen nebeneinander?

Verfiigung. Daher kann man sich hinsichtlich der normalen Rechtfertigung
irren. Angesichts der wichtigen Rolle, welche Autorititen {ibernehmen,
indem sie z. B. Koordinationsprobleme l6sen, habe ich bereits an anderer
Stelle dafiir pladiert, bei der Einschétzung bestehender de facto Autoritdt
konservativ zu sein (vgl. Abschn.5.2.1). Die obigen Uberlegungen geben
uns weitere Griinde dafiir.

Folgt daraus aber nicht ein Status-quo-Bias? Nein, denn der Handlungs-
spielraum von Autorititen sind begrenzt. Gibt uns eine de facto Autoritit
zu wenig Raum, um Expertise zu erlangen oder diese anzuwenden, ist dies
ebenfalls ein Hinweis auf fehlende Legitimation. Und dringt sie in Bereiche
ein, die sie nicht regulieren sollte (z.B. (eine Vielzahl) romantischer Bezie-
hung), ist dies ebenfalls ein Indiz, dass die normale Rechtfertigung nicht
gegeben ist. Somit konnen wir festhalten, dass Autoritéten als Dienstleister
ein entscheidender Faktor fur eine autonomes Leben sind, indem sie u. a.
Komplexitit reduzieren und Koordinationsprobleme 16sen. Trotzdem ver-
einfacht diese Konzeption die Komplexitat unserer individuellen Beziehun-
gen zu Autoritdten nicht und erlaubt einen nuancierten Umgang mit ihnen.

5.3 Neue und alte Autoritdten nebeneinander?

Der Dienstleistungsaspekt ist der Kerngedanke in Raz’ Autoritatskonzepti-
on. Eine Autoritit soll uns unterstiitzen, indem sie uns hilft, Griinden - die
unabhingig von deren Existenz fiir uns gelten — besser nachzukommen, als
wir dies ohne die Autoritdt kdnnten. Wie wir bisher gesehen haben, folgt
aus Raz’ Dienstleistungskonzeption ein dusserst dynamisches Autorititsver-
standnis mit Stiickwerkcharakter. Dieses weist einen dialogischen Charak-
ter auf, was von uns verlangt, uns so weit mit Sachverhalten auseinanderzu-
setzen, dass wir eine Autoritdt auf normale Rechtfertigung testen konnen
(vgl. Abschn.5.2.5). Die Notwendigkeit zum Dialog zwischen politischer
Autoritdt und Biirger*innen zeigt sich ebenfalls in Bezug auf demokratische
Entscheidungsprozesse. Diese leisten je nach Ausgestaltung einen Beitrag
zur Rechtfertigung und Legitimierung einer Autoritit (vgl. Abschn. 5.2.4).
Der Dienstleistungskonzeption wohnt dariiber hinaus ein kritisches Mo-
mentum inne (vgl. Abschn. 5.2.2). Die Notwendigkeit, eine Autoritat stets
darauf zu priifen, ob sie normale Rechtfertigung besitzt und ob sie legitim
ist, wirkt auf individueller Ebene dem Status-quo-Bias entgegen. Auf der
gesellschaftlichen Ebene ldsst uns Raz’ Autoritatsverstdndnis Risse und Wi-

271

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritdt als Dienstleistung?

derspriiche in der politischen Ordnung erkennen und widerspricht einem
monolithischen Staatsverstdndnis.

ODb eine Person oder eine Institution uns gegeniiber Autoritét besitzt,
ist in einem Prozess immer wieder aufs Neue zu bestimmten. Autoritét ist
dynamisch, weil eine Institution oder Person zum Zeitpunkt t; gegeniiber
einer Person de jure Autoritdt besitzt, dies zum Zeitpunkt t, aufgrund
sich veranderter Expertise der Person aber nicht mehr der Fall sein muss.
Ebenfalls kann eine Institution oder Person ihre Autoritat verlieren, weil
sie der nRT nicht mehr nachkommt. Was ist mit dem Fall, dass ein neuer
Dienstleister auf den Plan tritt? Darf dieser den bestehenden Institutionen
ihre Autoritit streitig machen oder reicht es aus, wenn uns die bestehenden
Institutionen (marginal) besserstellen, als wir es ohne sie waren?

Raz (1986, 57) argumentiert, ein wiederkehrender Grund, die Autoritat
einer Institution oder Person nicht anzuerkennen, sei, dass es eine ande-
re Institution oder Person gebe, die einen besseren Anspruch besitzt, als
Autoritdt anerkannt zu werden. Dariiber hinaus miissen die involvierten
Institutionen respektive Personen inkompatibel sein. Somit konnen wir
sagen: Die politische Institution B verdrangt in Bezug auf Funktion F
die bestehende politische Autoritit A, wenn B in Bezug auf F die bessere
Dienstleisterin ist als A. Vor dem Hintergrund der anarchistischen Heraus-
forderung stellt sich die Frage, ob politische Autorititen in Raz’ Verstind-
nis notwendigerweise Staaten sein miissen. Fiir Raz sind Staaten unter
gewissen Voraussetzungen allen anderen Formen sozialer Organisation
vorzuziehen (70). Daraus folgt aber nicht, Staatlichkeit sei eine zwingende
Bedingung gerechter sozialer Organisation. Dies erdffnet theoretisch die
Moglichkeit fiir anarchistische Institutionen, legitime Autoritdt zu erlangen.

Was bedeutet es, zu sagen, B sei die bessere Dienstleisterin als A? Wie
ich in Abschn. 5.1 dargelegt habe, setzt fiir Raz de jure de facto Autoritdt
voraus. Eine Institution, die de jure Autoritdt beansprucht, ohne de facto
Autoritat zu besitzen, mag de jure Autoritét verdienen (57).22? Sie mag sogar
ein Recht darauf haben - sie besitzt aber keine Autoritdt. Damit ist die
Moglichkeit anarchistischer Institutionen mit legitimer Autoritét lediglich
theoretischer Natur. Die Bedingung, de facto Autoritit besitzen zu miissen,
schrankt die Etablierung alternativer politischer Strukturen empfindlich

222 In dieser Textstelle spricht Raz von ,Person®. Da Raz’ Autoritdtskonzeption sowohl
fiir Personen als auch fiir Institutionen Anwendung findet, kann man aber ,,Person®
problemlos mit ,,Institution® ersetzen.

272

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.3 Neue und alte Autoritditen nebeneinander?

ein, was wiederum das radikale Potenzial von Raz’ Dienstleistungskonzep-
tion zu schmélern droht.

In Riickgriff auf Nicole Roughan argumentiert Leipold (2015, 313), Raz
sei beziiglich der de-facto-Bedingung weniger strikt als zundchst gedacht:
Die Dienstleistungskonzeption gilt ebenfalls fiir eine Institution, die ver-
mutlich bald effektive Macht erlangt:

It seems plausible to suppose that unless a person enjoys or is soon likely
to acquire effective power in a society he does not possess legitimate
political authority over that society. (Raz 1986, 75-76, Hervorhebung
hinzugefiigt).

Damit schwécht Raz die de-facto-Bedingung ab und gibt B mehr Raum,
um de jure Autoritdt zu erreichen (Leipold 2015, 313). Besitzt B aber nicht
eine ausreichend grosse Chance, bald Durchsetzungsmacht zu erlangen, hat
B auch dann keine Grundlage, de jure Autoritit zu beanspruchen, wenn
B der bessere Dienstleister als A wire. Folglich kann eine existierende legi-
time Institution nicht delegitimiert werden, indem auf eine hypothetische,
inexistente Institution oder eine ohne Durchsetzungsmacht verwiesen wird,
welche die nRT besser erfiillte.

Dies schwichte die anarchistische Herausforderung empfindlich. Kom-
men die Biirger*innen mithilfe des Staates den Griinden, die fiir sie gelten,
besser nach, als sie dies allein tun, ist dies fiirs Begriinden staatlicher
Autoritdt ausreichend, ohne dass andere mdgliche Institutionengefiige —
die beispielsweise ohne Zwang auskommen - beriicksichtigt werden miis-
sen. Salopp ausgedriickt geniigte es, zu sagen, ,X tut es® Es gibt indes
gute Griinde, sich nicht mit den erstbesten Institutionen zufriedenzuge-
ben. Nehmen wir arguendo an, die Schweizer Institutionen vor der Ein-
fihrung des Frauenstimm- und -wahlrechts (Schweiz vor 1971) hitte die
Dienstleistungskonzeption erfiillt. Die Moglichkeit von Institutionen, die
dieselben Aufgaben iibernehmen wie die schweizerischen, den Frauen im
Unterschied dazu das Stimm- und Wahlrecht zugestehen, ist irrelevant hin-
sichtlich der Legitimitdt der Schweiz vor 1971. Solange deren Institutionen
normal gerechtfertigt werden konnen, sich auf Griinde stiitzen, die so oder
so fiir uns gelten, und sich durchzusetzen vermdgen, handelt es sich um de
jure Autoritdten, die Souverdnitat auf dem Territorium der Schweiz bean-
spruchen. Dies wiederum schlief3t die Moglichkeit aus, dass sich alternative
Institutionen entwickeln diirfen. Damit ldsst Raz’ Autoritédtsverstdndnis ein
kritisches Element vermissen.

273

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritdt als Dienstleistung?

Leipold denkt ebenfalls, dass der Moglichkeit besserer Alternativen eine
gewichtige Rolle zukommen sollte, existierende Institutionen zu delegiti-
mieren (314). Dies entspricht jedoch nicht Raz’ Grundposition, eine legi-
time miisse eine de facto Autoritdt sein. Leipold présentiert aber einen
Ausweg. Institution As Autoritit ist dahingehend beschrinkt, dass sie die
Entstehung oder Forderung moglicher Alternativen weder behindern noch
verbieten darf. Dies ist fiir Leipold im Grossen und Ganzen mit den ele-
mentaren Eigenheiten der Dienstleistungskonzeption vereinbar.

By granting the existing institution legitimate authority we are seemingly
committed to obeying directives that stop the emergence of a better al-
ternative. Obeying these directives would in this case fail to live up to the
central motivation behind the service conception: bringing people closer
to reason. I therefore think that the authority of an existing institution
should not extend to areas concerning the promotion or establishment of
a better possible alternative. (Leipold 2015, 314).

Ich teile Leipolds Ansicht und denke wie er, dass diese Einschrinkung
geeignet ist, einen Status-quo-Bias zu vermeiden. Dies wertet im Endeffekt
die anarchistische Herausforderung auf. Zu sagen, ,Institution X tut es
wiére nicht mehr ausreichend. Dies ist um den Zusatz, ,... und es gibt
zurzeit keine bessere Alternative, zu erweitern.

Diese Interpretation der Dienstleistungskonzeption hat Auswirkungen
auf die anarchistische Herausforderung. Anarchist*innen (sowie Befiirwor-
ter*innen anderer alternativer Formen politischer Organisation) sind im
Gegenzug in der Pflicht, den Autorititsanspruch ,ihrer Institutionen
durchs Tun zu belegen.??* Die hier prisentierte Interpretation vergrossert
die Sensibilitdt von Raz’ Konzeption gegeniiber dem Kontext, in dem sich
eine Autoritdt bewegt noch weiter. Dieser Aspekt ist es denn auch, weshalb
sich Raz’ Autoritdtsverstdndnis gut mit anarchistischen Positionen verein-
baren ldsst.224

Welche Konsequenzen ergeben sich aus den obigen Uberlegungen? Zu-
néchst ist legitime Autoritit noch bruchstiickhafter und begrenzter (318).225

223 Anarchist*innen diirfte dieser Anspruch nicht weiter beunruhigen, beriicksichtigt
man das Ethos der direkten Aktion im Anarchismus (vgl. Abschn. 2.3.2).

224 Anzumerken ist an dieser Stelle, dass Raz (1986, 70) die anarchistischen Positionen
zuriickweist. Fiir ihn sind Staaten gegeniiber anderen Methoden sozialer Organisati-
on zu bevorzugen.

225 In der praktischen Umsetzung stellen sich eine Vielzahl von Fragen: Wie gehen
wir mit Streitigkeiten zwischen verschiedenen Autorititen um? Wie losen wir po-

274

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.3 Neue und alte Autoritditen nebeneinander?

Neben den von Raz aufgezéhlten Bereichen diirfen staatliche Institutionen
die Schaffung neuer und besserer Strukturen nicht behindern.??¢ Die ent-
scheidende Frage ist - wie Leipold in Bezug auf den Anarchismus kor-
rekterweise feststellt — empirischer Natur (318-19). Es ist die Performanz
der Alternative, die den Ausschlag gibt: Institution B muss ,besser” als
A sein, um A zu verdringen. Aus diesem Aspekt von Leipolds Einschréin-
kung ergibt sich nun ein gewisses Problem: Wie soll eine hypothetische
oder ohne Durchsetzungsmacht ausgestattete legitime Institution Autoritat
erlangen kénnen, wenn sie ihre bessere Leistung zeigen muss? Denn dieses
»Besser-sein“ entscheidet iiber die Legitimitdt. Zwar kdnnen gewisse soziale
Organisationsmodelle wie der Anarchosyndikalismus auf historische Ereig-
nisse zuriickgreifen, um ihr ,Besser-sein“ zu belegen.?”” Viele Alternativen
konnen dies aber nicht. Und selbst fiir jene, die konnen, stellt sich die Fra-
ge, ob die historisch erbrachten Leistungen vorbehaltlos auf den heutigen
Kontext iibertragbar sind.

Bedeutet dies, dass potenziell bessere, jedoch inexistente Institutionen
trotz allem durch legitime bestehende verhindert werden diirfen? Aus
zwei Grinden ist dies zu verneinen. Erstens ware es nicht rational, einer
Autoritit zu folgen, die sich gegeniiber Mdglichkeiten verschliesst, ihren
Dienstleistungsauftrag besser auszufithren. Alternativen keinen Raum zur
Entwicklung zu geben, lduft aber darauf hinaus. Damit nimmt sich eine Au-

tenzielle Probleme und Unsicherheiten, die sich daraus ergeben, dass verschiedene
Personen im gleichen Gebiet leben, aber unterschiedlichen Autorititen unterstehen?
Eine Antwortmdglichkeit bieten die Uberlegungen zu anarchistischen Institutionen,
auf welche ich in Abschn. 6.1.3 zu sprechen komme.

226 Somit sind nicht jegliche denkbaren sozialen Organisationsformen automatisch
vor staatlichen Eingriffen gefeilt. Zum einen miissen Sie die besseren Dienstleister
sein bzw. das Potenzial haben, bessere Dienstleister zu bekommen. Zum anderen
kann ein legitimer Staat unter gewissen Voraussetzungen die Autoritit besitzen, die
Etablierung und Forderung bestimmter Organisationsformen zu verbieten oder zu
beschrinken. Dies ist dann der Fall, wenn wir als Folge dessen unseren Griinden
besser nachkommen, als ohne den Staat.

227 Fiir die bessere Leistungsfahigkeit anarchistische Strukturen gibt es — wie in
Abschn. 2.1.3 erwihnt - eine gewisse historische Evidenz. Leipold (2015, 319-23)
geht als ein Beispiel dafiir ausfithrlich auf die anarchistischen Kollektive im Spani-
schen Biirgerkrieg ein. Es ist fiir mich aber fraglich, ob dieses Beispiel geeignet
ist, die bessere Performanz des Anarchismus im Allgemeinen zu belegen. Ruft
man sich in Erinnerung, wie einflussreich der Anarchosyndikalismus damals war,
lauft Leipolds Beispiel im besten Fall auf eine Stiitzung anarchosyndikalistischer
Strukturen hinaus. Dies wiederum mit dem Anarchismus gleichzusetzen, verkennt
die Diversitdt anarchistischer Ansitze.

275

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritdt als Dienstleistung?

toritdt die Moglichkeit — im Sinne von Best Practice — von diesen Alternati-
ven zu lernen. Strebt eine Autoritdt nicht danach, die beste Dienstleisterin
zu sein, haben wir gute Griinde, uns nach etwas Besserem umzusehen.??
Zweitens muss man von den herausfordernden Institutionen verlangen, die
versprochene Leistungsfiahigkeit unter Beweis zu stellen. Dieser Anspruch
nimmt die herausgeforderte Autoritdt im Gegenzug ebenfalls in die Pflicht:
Verlangt A von B, ihm ihre Uberlegenheit zu demonstrieren, dann wire es
ungerecht gegeniiber B, rdumte A ihr dazu keine Mdglichkeit ein. In der
Konsequenz ist legitime Autoritédt nicht nur im Sinne Leipolds beschrénkt,
sondern sie muss alternativen Institutionen den notwendigen Raum zuge-
stehen, damit diese ihre Performanz beweisen konnen.

Dies impliziert, dass wir uns nicht zwingend mit lediglich einer, sondern
mit mehreren legitimen Autorititen konfrontiert sehen konnen. Dieses
stiitzt die Uberlegungen in Abschn. 5.1.2 dariiber, auf welcher Ebene Autori-
tat angesiedelt ist. Dort habe ich argumentiert, dass wir einem Staat nicht
in globo Autoritéit zugestehen konnen. Diese Interpretation fithrt uns vom
tradierten Autoritatsverstindnis weg und verstarkt den fragmentarischen
Charakter legitimer Autoritdt weiter. Dies mag fiir uns in der politischen
Sphére auf den ersten Blick ungewohnt sein und einige werden wohl ein-
wenden, dies sei hochst problematisch. Politische Autorititen miissen aber
keine ,,Gemischtwarenldden® sein, die Bildung, soziale Vorsorge, Sicherheit,
Umweltschutz, Infrastruktur usw. anbieten, um die von Raz beschriebenen
Funktionen erfiillen zu konnen. ,Spezialgeschifte®, um bei der Detailhan-
delsanalogie zu bleiben, kénnen dies in spezifischen Bereichen nicht nur
mindestens ebenso gut. Sie sind auch mehr in Einklang mit dem Stiick-
werkscharakter von Raz’ Theorie. Von dieser Perspektive aus gesehen ist die
Entstehung neuer Autoritit dazu mit weniger dramatischen Auswirkungen
verbunden, als zundchst gedacht. Es geht beispielsweise nicht mehr darum,
alle Institutionen der Schweizer Eidgenossenschaft auf einen Schlag zu
ersetzen, sondern darum, bestehende Institutionen (z.B. die Polizei) zu
ersetzen oder gegebenenfalls abzuschaften.

228 Indes wire es aber nicht rational, fiir jegliche minimale Verbesserung den ,Dienst-
leister zu wechseln, da dies mit Aufwand verbunden ist. Man muss beispielsweise
abschitzen, ob B besser als A ist, sich unter Umstédnden an neue Regelungen gewdh-
nen usw. Folglich muss die Verbesserung einen gewissen Grenzwert iiberschreiten.

276

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.4 Eine Herausforderung auf Basis von Raz’ Dienstleistungskonzeption?

5.4 Eine Herausforderung auf Basis von Raz’ Dienstleistungskonzeption?

Raz’ Position ist in der Lage, sowohl Robert Paul Wolffs als auch A. John
Simmons’ Kritik aufzunehmen. In Bezug auf Wolffs Verteidigung des An-
archismus (vgl. Abschn. 3) kann Raz’ Argumentation den vermeintlichen
Widerspruch zwischen Autonomie und Autoritdt auflosen. Verstehen wir
diese als eine Dienstleistung, negiert Autoritit unsere Uberlegungen nicht,
sondern hilft uns dabei, bessere rationale Denker*innen zu sein. Indem
politische Institutionen u.a. Koordinationsprobleme 16sen, ermdglichen
sie uns des Weiteren erst, unser Leben autonom zu gestalten. In Bezug
auf Simmons’ philosophischen Anarchismus lockeanischer Pragung (vgl.
Abschn. 4) kann Raz’ Dienstleistungskonzeption das Kernargument von
Simmons umgehen, da die Autoritdt als Dienstleistung fiir ihre Legitimati-
on nicht auf eine generelle politische Pflicht angewiesen ist.

Bedeutet dies nun, die anarchistische Herausforderung sei negiert? Eher
das Gegenteil ist der Fall. Insbesondere zwei in diesem Kapitel diskutierte
Punkte - die Rolle demokratischer Entscheide (vgl. Abschn. 5.2.4) und die
Moglichkeit neuer Autoritdt (vgl. Abschn.5.3) — weisen auf die Vorteile
hin, Raz’ Dienstleistungskonzeption als Grundlage einer anarchistischen
Herausforderung zu verwenden, die im Einklang mit den Eigenschaften
steht, die sich moderne anarchistische Ansatze teilen: Diversitat, Ethos
der direkten Aktion und prafigurative Politik sowie die Ablehnung von
Herrschaft (vgl. Abschn. 2.3.2). Dies verneint dariiber hinaus jedoch nicht
die Moglichkeit, dass Simmons’ Projekt eine relevante Rolle fiir eine iiber-
zeugende anarchistische Herausforderung spielen kann. Wie die Diskussi-
on im Abschn.3 gezeigt habt, vermag Wolffs prinzipieller Ansatz nicht
zu iiberzeugen. Die Beschiftigung mit diesem zeigt zwar, wie viel auf
dem Spiel steht, wenn politische Autorititen in unser Leben eingreifen
und bestimmen, was erlaubt, geboten oder erwiinscht ist. Es geht um die
Autor*innenschaft iiber unser Leben. Die Beziehung zwischen Autonomie
und Autoritit ist aber komplex und nicht notwendigerweise antagonistisch,
weshalb deren prinzipielle Riickweisung nicht angebracht ist.

Diese Ausgangslage verlangt danach, die Rolle von Raz’ und Sim-
mons’ Uberlegungen fiir eine anarchistische Herausforderung zu kliren
(Abschn. 5.4.1). Wie wir sehen werden, erginzt und erweitert Raz’ Autori-
tatsverstdndnis eine anarchistische Herausforderung auf eine bereichernde
Weise. Daran schliesst die Frage an, welche Auswirkungen sich aufs Zu-
sammenspiel von politischer Autoritit und der Pflicht zum Befolgen des
Rechts ergeben, inkorporieren wir die Dienstleistungskonzeption in die

277

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritit als Dienstleistung?

anarchistische Herausforderung (Abschn. 5.4.2). Als letzten Schritt miissen
wir uns danach mit der Frage beschiftigen, welche Konsequenzen fiir die
anarchistische Herausforderung daraus entstehen (vgl. Abschn. 5.4.3).

5.4.1 Simmons’ skeptischer Ansatz oder Raz’ Dienstleistungskonzeption?

Wie wir gesehen haben, weist Simmons alle Versuche zuriick, gegeniiber
bestehenden Staaten auf Basis assoziativer Theorien, transaktionaler Argu-
mente oder einer natiirlichen Pflicht ein politisches Sollen zu begriinden
(vgl. Abschn. 4.1). Fir ihn hitte einzig der Akt unserer effektiven Zustim-
mung das Potenzial, eine so weitreichende Pflicht wie die politische zu be-
griinden (vgl. Abschn. 4.1.5).22° Aufgrund des fehlenden Einverstindnisses
der meisten Staatsbiirger*innen scheitert diese Strategie aber. Das Resultat
davon ist ein Anarchismus lockeanischer Prigung: Derweil eine politische
Pflicht theoretisch im Bereich des Mdglichen liegt, besitzen die wenigsten
von uns eine solche. Wir leben folglich in einem Naturzustand, in dem
eine politische Pflicht eher die Ausnahme als die Regel ist. Die bestehenden
politischen Institutionen mogen de facto Autorititen sein, ihnen fehlt aber
die Legitimation fiir ihr Handeln. Darauf folgt fiir Simmons aber nicht,
man koénne die Handlungen der politischen Institutionen nicht rechtferti-
gen (vgl. Abschn. 4.3). Ebenfalls haben wir teilweise eine moralische Pflicht,
so zu handeln, wie das Gesetz es uns vorschreibt und natirliche Pflichten
geben uns gute Griinde, gerechte Institutionen, wenn nicht aktiv zu unter-
stiitzen, dann doch mindestens nicht in ihrem Funktionieren zu behindern.
Ohne politische Pflicht haben die bestehenden de facto Autorititen aber

229 Derweil bei Simmons alleinig unsere explizite Einwilligung uns bindend politischen
Institutionen unterstellen kann, stellt Raz — wie wir in Abschn. 4.4.1 gesehen ha-
ben - die Rolle infrage, die Zustimmung darin spielt, politische Strukturen zu
legitimieren: In Anbetracht der weitreichenden Kompetenzen, die moderne Staa-
ten fiir sich beanspruchen, scheint unser unqualifiziertes Einverstdndnis nicht
auszureichen. Es braucht ein weiteres, vom Akt der Zustimmung verschiedenes
Element. Die Person oder Institution muss unserer Zustimmung wiirdig sein. Diese
Argumentation hat eine gewisse Ahnlichkeit mit den Antworten auf Herausforde-
rungen, die an assoziative Theorien (das Problem des ,Gruppencharakters’, vgl.
Abschn. 2.2.5) und dankbarkeitsbasierte Ansitze (vgl. Abschn. 2.2.3) herangetragen
wurden. In beiden Fallen besteht die Erwiderung auf die genannten Problematiken
darin, den verpflichtenden Charakter oder dessen Stirke an die Legitimation der
Autoritat zu kniipfen. Alle drei Falle stellen die notwendige Korrelation zwischen le-
gitimer Autoritdt und der Pflicht, die Anweisungen der Autoritét Folge zu befolgen,
infrage (vgl. Abschn. 5.4.2).

278

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.4 Eine Herausforderung auf Basis von Raz’ Dienstleistungskonzeption?

keinen Anspruch darauf, dass die ihnen unterstehenden die erlassenen
Normen befolgen. Simmons’ Argumentation zeigt die Unzulanglichkeit des
konservativen Projekts auf, eine politische Pflicht gegeniiber bestehenden
Staaten zu begriinden. Simmons klare Unterscheidung zwischen Rechtferti-
gen und Legitimieren bildet ferner eine geeignete Grundlage, um einerseits
den staatlichen Anspruch auf legitime Autoritdt zuriickweisen zu kénnen
und andererseits eine pragmatische Haltung gegeniiber bestehenden Staa-
ten und ihren Institutionen einzunehmen. Insofern ist Simmons’ Ansatz
eine iiberzeugende Grundlage fiir die negative anarchistische Herausfor-
derung. Damit ist aber ein progressives Projekt der politischen Pflicht
nicht vom Tisch, welches Kontexte identifiziert, unter denen potenzielle
oder entsprechend reformierte existierende Staaten Legitimation erreichen
kénnten. Ebenso ist fraglich, inwieweit Simmons’ Projekt zur positiven
Herausforderung beizutragen vermag. Seine Vorstellungen unserer morali-
schen Verpflichtungen sind durch seine Adaption von Lockes Philosophie
bestimmt, was nicht notwendigerweise eine Position sein muss, die Anar-
chist*innen vertreten (Egoumenides 2014, 47). Angesichts Lockes kapitalis-
tischer Neigungen ist dies zweifelhaft (vgl. Abschn. 4.4.2).

Raz weist wie Simmons die Existenz eines umfassend anwendbaren und
allgemeingiiltigen politischen Sollens zuriick. In dieser Beziehung teilen
sich beide Autoren eine anarchistische Position. Da aber Raz die Korrelati-
onsthese zuriickweist, ist eine politische Pflicht fiir ihn keine notwendige
Bedingung fiir Legitimation. Gemass der nRT ist eine Person oder Instituti-
on dann eine gerechtfertigte Autoritit, wenn sie uns den fiir uns geltenden
Griinden besser nachkommen ldsst, als wenn wir allein handelten. Erfiillt
die Institution die weiteren Aspekte der Dienstleistungskonzeption, handelt
es sich um eine legitime Autoritit (vgl. Abschn. 5.1.1). Damit fokussiert Raz
auf die Performanz der Person oder Institution und nicht auf eine gegen-
tiber dieser entstandenen Pflicht. Auf dieser Basis ist es fiir Raz mdglich,
staatliche Autoritit zu begriinden (vgl. Abschn. 5.1.2). Dies lasst Simmons’
Ansatz auf den ersten Blick als den anarchistischeren erscheinen, was sich
auch im Selbstverstindnis der beiden Autoren widerspiegelt. Dies allein
fithrt zur Frage, was Raz’ Dienstleistungskonzeption zu einer anarchisti-
schen Herausforderung beitragen kann. Wie wir sehen werden, kann sie
eine solche in Bezug auf drei Punkte stdrken und erganzen. Erstens ist der
Dienstleistungskonzeption eine performative Dimension zu eigen, welche
das Konzept Autoritit zweckgebundener macht, als wenn man Simmons’
Autoritatsverstandnis anlegt. Dies erlaubt auf abstrakter Ebene jene Berei-
che zu identifizieren, in die politische Autoritdten nicht vordringen diirfen.

279

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritit als Dienstleistung?

Zweitens besteht zwischen der Dienstleistungskonzeption und den grundle-
genden Werten des modernen Anarchismus eine grosse Ubereinstimmung.
Drittens bildet die Dienstleistungskonzeption eine starke argumentative
Grundlage, um bestehende und zukiinftige Autorititen herauszufordern.
Bei Simmons wird Autoritit — d.h. das komplexe Recht politischer
Institutionen, seinen Biirger*innen als einzige bindende Rechtspflichten
aufzuerlegen - inhaltlich nicht naher bestimmt.?** Die einzigen Einschrin-
kungen, denen sich eine politische Autoritdt gegeniibersieht, ist einerseits
das Naturrecht, da die zu Biirger*innen gewordenen Menschen einen Teil
ihrer naturlichen Rechte auch dann nicht verlieren, wenn sie den Naturzu-
stand verlassen. Dies stellt die ,dussere® Beschrinkung der Autoritat dar.
Thr Gegenstiick ist die ,innere®. Dabei handelt es sich um die ,vertraglich®
festgehaltenen Grenzen politischer Autoritdt. Gebe ich meine Einwilligung,
der Autoritat eines Staates zu unterstehen, stimme ich einer bestimmten
Palette von Rechten und Pflichten zu, die u. a. festhalten, wie der Staat sich
mir gegeniiber verhalten muss und welche Anspriiche er an mich stellen
darf?’ Diese inneren Beschrinkungen des Herrschaftsrechts konnen -
wie ein Blick in verschiedenste Verfassungen illustriert — eher weit oder
eher eng gefasst sein. Solange die Biirger*innen diesen Begrenzungen zu-
gestimmt haben, ihre natiirlichen sowie grundrechtlichen Rechte nicht ver-
letzt werden, gibt es keine Grundlage, autoritative Ausserungen legitimer
Autoritéiten zu kritisieren: Der Erlass von Rechtsnormen ist deren legitimes
Recht. Im Rahmen dieser Einschrankungen darf die Autoritit das Zusam-
menleben ihrer Biirger*innen nach eigenem Ermessen frei gestalten, um
ihrer Kernaufgabe — dem Schutz des Privateigentums - nachzukommen.
Denn gemiss Locke ist es der Wunsch, die Unsicherheit des Naturzustan-
des zu iiberwinden, der uns dazu bewegt, diesen zu verlassen. Wir geben
mit anderen Worten die Freiheit auf, selbst zu handeln, um dadurch mehr
Sicherheit zu gewinnen. Demnach muss eine Theorie in der Tradition
Lockes den Fokus auf Sicherheit legen, weil sich daraus die Existenzbe-

230 Simmons beschiftigt sich, wie wir gesehen haben, in seinen Uberlegungen mit
staatlicher Legitimation. Da weder Staatlichkeit im Allgemeinen noch ,, moderne®
Staaten im Speziellen die einzige mogliche Form politischer Organisation sind, gibt
es keinen Grund, Simmons’ Autoritdtsdefinition einzig auf Staaten zu beschranken.
Mehr noch, seine Definition auf alle méglichen Formen politischer Organisation
auszudehnen macht seinen Ansatz anarchistischer.

231 Auf der hochsten Abstraktionsebene sind diese negativen und positiven Freiheiten
beispielsweise als Grundrechtskataloge in der Verfassung festgehalten (vgl. z. B. BV
Art. 7-40).

280

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.4 Eine Herausforderung auf Basis von Raz’ Dienstleistungskonzeption?

rechtigung politischer Autorititen ableitet. Der daraus folgende Primat ist
die Grundlage, auf die sich eine Autoritdt berufen kann, um bisher nicht
reglementierte Lebensbereiche zu regulieren - solange der Zugriff darauf
nicht die natiirlichen Rechte der Biirger*innen verletzt.?*? Performative
Uberlegungen spielen nur in Bezug aufs Rechtfertigen, nicht aber in Bezug
aufs Legitimieren eine Rolle. Das Wie staatlichen Handelns erhilt damit
eine sekunddre Qualitat. In diesem Sinne ist autoritatives Handeln durch
Simmons’ Autorititsverstdndnis unbestimmt und potenziell unbegrenzt.

Im Gegensatz dazu fallen bei Raz Zweck und Inhalt politischer Autoritét
zusammen. Es gibt eine Vielzahl von Griinden, die fiir uns gelten. Um un-
seren Alltag zu bewdltigen, miissen wir pragmatische, moralische, soziale,
asthetische, personliche usw. Uberlegungen anstellen. Vor diesem Hinter-
grund sieht Raz Autoritdten als ein Instrument, das uns hilft, erfolgreiche
praktische Denker*innen zu sein. Die Rechtfertigung ergibt sich aus der
Fahigkeit, dieser Aufgabe auf eine Weise nachzukommen, die uns besser
handeln lasst, als wenn wir uns auf unser eigenes Urteil verlassen. Nun ist
es aber nicht in allen Fillen gleich wichtig, richtig zu handeln. Bisweilen ist
es wichtiger, selbst zu entscheiden. Als Konsequenz daraus gibt es Lebens-
bereiche, in denen keine politische Institution Autoritit erlangen kann, weil
es fiir sie keine Aufgabe zu erfiillen gibt. Aus dieser Unterscheidung zwi-
schen ,richtig ist wichtig® und ,selbst ist wichtig" ergeben sich die Bereiche,
in die eine Autoritdt vordringen darf und in welche nicht. Dort, wo eine
Autoritit regulierend eingreifen darf, tut sie dies nicht in Form von War-
nungen vor oder Empfehlungen fiir bestimmte Handlungen. Sie schreibt
entweder eine oder mehrere Handlungsoptionen bindend vor. Fiir Raz ist
dieser praemptive Aspekt sowohl entscheidend, um das Konzept , Autori-
tat“ verstehen zu konnen, als auch eine Voraussetzung, damit eine Autoritat
ihrem Dienstleistungsauftrag nachkommen kann. Dessen Konsequenz ist
der Stiickwerkscharakter von Raz’ Konzeption. Sobald wir allein besser
darin sind, den fir uns relevanten Griinden nachzukommen, ,verpufft®
die Autoritdt einer politischen Institution. Hierbei ist meiner Meinung
nach noch eine Einschridnkung angebracht, sobald man das Individuum
und dessen Autonomie ins Zentrum der Uberlegungen stellt: Besitzt das
Selbst-Entscheiden einen Wert an und fiir sich, benétigen wir geniigend

232 Und selbst in Fallen, in denen staatliches Handeln die natiirlichen Rechte verletzt,
kann dies, wenn nicht legitimiert, dann doch gerechtfertigt werden. Damit sehen
sich die Biirger*innen einem Staat gegeniiber, der im Alltag legitimerweise und/
oder gerechtfertigterweise eine grosse Fiille an Kompetenzen an sich heranzieht.

281

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritit als Dienstleistung?

Raum, dies auch effektiv tun zu kénnen. Daraus kénnen wir den Anspruch
ableiten, dass eine Autoritdt so wenig wie moglich reguliert. Tut sie dies
nicht, droht die Gefahr eines Paternalismus - selbst wenn wir aufgrund
der Autoritdt besser handeln als ohne sie. Ohne den geniigenden Raum,
das Leben nach unserer Vorstellung des Guten zu leben, wird uns der Sta-
tus als autonome Person abgesprochen. Die Kernaufgabe von Autorititen
bestimmt folglich nicht nur die Bereiche, in die eine Autoritét eingreifen
darf, sie setzt auch der Art und Weise des Eingriffes Grenzen. Dies gibt
einer anarchistischen Herausforderung auf Basis der Dienstleistungskon-
zeption einen weiteren Bewertungsmassstab an die Hand. Dazu kommt
die Kompatibilitit der Dienstleistungskonzeption mit den anarchistischen
Kernwerten.

In Abschn.2.3.2 habe ich drei anarchistische Kernwerte identifiziert:
Diversitat, Ethos der direkten Aktion und Ablehnung von Herrschaft. Diese
drei Elemente sind gut mit der Dienstleistungskonzeption vereinbar. Anar-
chist*innen sprechen sich fiir eine Gesellschaft aus, welche die Diversitat
der menschlichen Existenz anerkennt und mit ihr umzugehen weiss. Auf
der theoretischen Ebene driickt sich dies darin aus, dass Anarchist*innen
nicht nach theoretischer Einigkeit und Koharenz streben, sondern einen
pluralistischen und kreativen Do-it-yourself-Ansatz bevorzugen (Gordon
2008, 21). Dieses Element ist kompatibel mit dem Stiickwerkscharakter der
Dienstleistungskonzeption. Diese macht Autoritét erstens zu einem dyna-
mischen und kontextsensitiven Konzept. Zweitens sind bei Raz die Giiter,
welche fiirs menschliche Wohlergehen notwendig sind, nicht von vornhe-
rein definiert, was weiter zur Offenheit beitragt. Drittens gibt meine In-
terpretation der Dienstleistungskonzeption dem Do-it-yourself-Gedanken
geniigend Raum, da man bestehende Institutionen durch Eigeninitiative
verbessern und/oder iiberwinden kann. Diese Offenheit und Kontextsensi-
tivitdt, die sich in der Dienstleistungskonzeption findet, fehlt bei Simmons,
da sein fehlendes Widerstandsgebot droht, ein Widerstandsverbot zu wer-
den.

Das Ethos der direkten Aktion und das damit verbundene Konzept der
préfigurativen Politik sind ein weiterer Kernwert der modernen Anarchis-
men (Gordon 2008, 34-40; Graeber 2009, 210; Loick 2017, 13). Der zentrale
Gedanke hier ist folgender: Anarchismus beschiftigt sich nicht primar
mit der theoretischen Auseinandersetzung mit dem Status quo, sondern
versteht sich als revolutiondre Praxis, die auf Verbesserungen im Hier und
Jetzt hinarbeitet. Der Angriff auf die bestehenden Institutionen basiert
daher u.a. darauf, neue Organisationsformen zu schaffen und zu leben.

282

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.4 Eine Herausforderung auf Basis von Raz’ Dienstleistungskonzeption?

Damit spielt die in Abschn. 5.3 identifizierte und sich aus der radikalen
Interpretation der Dienstleistungskonzeption ergebenden Einschrinkung,
dass bestehende legitime Autorititen die Entstehung neuer Institutionen
nicht behindern durfen, den Anarchist*innen in die Hande — nimmt sie
aber auch in die Pflicht, die Performanz ihrer Institutionen zu beweisen.
Aus Simmons’ Autoritdtsverstandnis ldsst sich kein vergleichbarer Angrift
auf legitime Autorititen ableiten, da dieses performative Uberlegungen als
Legitimationsgriinde ausschliesst.

Die Ablehnung von Herrschaft ist der dritte Kernwert moderner Anar-
chismen (Franks 2012, 62; Gordon 2008, Kap. 2; Loick 2017, Abschn. 3.3).
Unter dem Konzept Herrschaft subsumieren Anarchist*innen jene Eigen-
schaften politischer Organisation, die auf Kontrolle, Zwang, Ausbeutung
u. A. von Personen ausgerichtet sind (Gordon 2008, 32). Daraus folgt aber
kein Antiautoritarismus und keine dogmatische Zuriickweisung des Staates.
Denn Anarchist*innen sind bereit, einzelne staatliche Institutionen fir den
Moment zu unterstiitzen (Franks 2012, 63). Die Dienstleistungskonzeption
ist mit dieser Konzeption ebenfalls kompatibel. Wie ich in Abschn.5.2.2
argumentiert habe, fithrt der Stiickwerkscharakter dazu, dass die Briiche
und Widerspriiche im staatlichen Institutionengefiige sichtbar werden. Dies
erlaubt, einzelne Aspekte staatlicher Organisation abzulehnen, ohne alle be-
stehenden politischen Institutionen ablehnen zu miissen. Ebenfalls relevant
ist hier die Ablehnung intransparenter Autoritdt durch Anarchist*innen
(Jun 2010, 53; Sylvan und Sparrow 2007). Wie in Abschn.2.3.2 dargelegt,
sind damit Autorititen gemeint, die ihre Position ohne Rechtfertigung
innehaben und damit willkiirlich und/oder dogmatisch sind. Intransparen-
te Autoritdten sind aber nicht mit dem im Abschn.5.2.5 identifizierten
dialogischen Charakter von Autoritéit vereinbar. Damit gibt die Dienstleis-
tungskonzeption der anarchistischen Herausforderung die Mittel an die
Hand, intransparente Autoritat nicht nur abzulehnen, weil sie willkiirlich
und/oder dogmatisch ist, sondern auch, weil ihr die Legitimation zwingend
fehlen muss. Diese Moglichkeit bietet Simmons” Ansatz ebenfalls nicht, da
diesem das dialogische Element fehlt.

Welche Rolle konnen damit die beiden Ansatze in einer anarchistischen
Herausforderung spielen? Simmons’ Kritik des konservativen Projektes der
politischen Pflicht weckt berechtigte Zweifel an der de jure Autoritit eta-
blierter politischer Institutionen. Der lockeanische Unterbau in Simmons’
Theorie macht diese aber wenig geeignet, um eine positive Herausforde-
rung zu formulieren. Distanzieren wir uns aber vom lockeanischen Unter-
bau konnen wir in Anlehnung an Simmons” Ansatz Aspekte identifizieren,

283

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritit als Dienstleistung?

die eine legitime politische Ordnung erfiillen muss (Egoumenides 2014,
Kap. 6). Egoumenides (2014, 185-86) argumentiert, dabei handle es sich
um das Ideal der Freiwilligkeit, das sich durch freie Willensbildung und
freie Wahlmaoglichkeiten ausdriickt, das Ideal der Gerechtigkeit, die eine
notwendige Eigenschaft politischer Institutionen ist, sowie das Ideal sozia-
ler Kooperation, was nach kooperativen Charakteristika und Attitiiden
verlangt. Die Dienstleistungskonzeption kann die negative Herausforde-
rung erganzen und stirken. Autoritdt als eine Dienstleistung zu verstehen,
macht diese zweckgebunden und bringt Rechtfertigung und Legitimation
zusammen, ohne die beiden Elemente miteinander zu verschmelzen (vgl.
Abschn. 5.1.1). Sie stellt zudem eine Verbindung zu den Kernwerten des
Anarchismus her und erlaubt, selbst legitime Autorititen herauszufordern.
Insbesondere der letzte Punkt verbindet die negative mit der positiven
Herausforderung.

Aus der Dienstleistungskonzeption lassen sich Elemente alternativer For-
men politischer Organisation ableiten. Autoritaten sind mehrfach begrenzt,
womit wir uns von der Idee der Souverénitét — einer zentralen Eigenschaft
moderner Staatlichkeit (vgl. Abschn.2.1.2) - verabschieden miissen. Dem
Einzelnen steht unter anderem dadurch viel Raum zur Verfiigung, um
durch gelebte Experimente bestehende Institutionen zu verbessern und/
oder durch neue zu ersetzen. Dazu kommt der dialogische Charakter, der -
wie in Abschn. 5.2.4 argumentiert — demokratische Strukturen bevorzugt.
Das aus dem Stlickwerkscharakter folgende Nebeneinander verschiedener
politischer Autoritaten fithrt uns noch weiter weg vom tradierten Verstdnd-
nis des modernen, mit Souverénitit ausgestatteten (National-)Staates.?** Im
Gegensatz zum lockeanischen Verstdndnis ist diese Welt ohne staatliche
Souverdnitit aber keine unpolitische.

Die hier skizzierten Punkte sprechen dafiir, die Dienstleistungskonzepti-
on als das Verstindnis von Autoritit einer anarchistischen Herausforderung
zugrunde zu legen. Egoumenides (2014, 38) mahnt jedoch zur Vorsicht,
falls man Raz’ Dienstleistungskonzeption fiir eine anarchistische Heraus-
forderung nutzen will. Ein Problem ist dabei die starke Verkniipfung von
theoretischer und praktischer Autoritit, die bei Raz gegeben ist. Diese ist
wichtig, um die richtige Handlung zu identifizieren. Es kann aber nicht
nur darum gehen, in Fragen der praktischen Vernunft richtig zu handeln.
Wir miissen Antworten auf diese Frage mitformulieren und mitanwenden.

233 Das nebeneinander gleichberechtigter Autorititen ist nicht unproblematisch. Ich
komme auf diesen Punkt in Abschn. 6.1.3 nochmals zuriick.

284

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.4 Eine Herausforderung auf Basis von Raz’ Dienstleistungskonzeption?

Wir miissen die Griinde, die fiir uns gelten, auch dann verstehen, wenn wir
diesen durch eine Autoritdt besser nachkommen kdnnen. Nur so kénnen
wir identifizieren, ob diese Griinde fiir uns vertretbar sind. Dies driickt
sich fiir Egoumenides beispielsweise in der kontraktualistischen Riickwei-
sung von Raz Praemptionsthese sowie im anarchistischen Beharren auf der
Rolle der Wahl aus. Daran anschliessend miissen wir uns fragen, ob eine
Autoritdtskonzeption, die stark aufs Konzept der Expertise zuriickgreift,
mit dem Anarchismus kompatibel ist. Die Sorge der Anarchist*innen, auf
die Egoumenides mit Uberlegungen hinweist, ist eine berechtigte. Expertise
scheint es rational zu machen, unser eigenes Urteil zu delegieren, und
impliziert, dass wir nicht in der Lage sind, die Entscheidungsgrundlage der
Expert*innen zu verstehen (vgl. dazu Abschn. 5.2.5). Daraus ergibt sich ein
prima facie Konflikt zwischen praktischer Autoritit durch Expertise und
einer anarchistischen Position, da eine solche der Aufgabe des individuellen
Urteils ablehnend gegeniibersteht. Eine sich aus dieser Haltung ergebende
Forderung ist, dass eine Urteilsaufgabe unsere Autor*innenschatft iiber un-
ser Leben widerspiegelt. Daher ist fiir Egoumenides Expertise nicht als
Ideal fiir Autoritat geeignet.

Derweil die Punkte, die Egoumenides aufwirft, relevant sind, sprechen
sie nicht zwingend gegen praktische Autoritit durch Expertise. Sie erinnern
uns aber daran, dass diese eine gewisse Qualitdt aufweisen muss, um mit
einer anarchistischen Position vereinbar zu sein. Um nicht paternalistisch
oder dogmatisch zu werden, bedarf es Grenzen, die den Umfang der Auto-
ritdt beschranken. Wie wir gesehen haben, ist die Idee der beschrénkten
Autoritdt ein Kernelement der Dienstleistungskonzeption (vgl. Abschn. 5.1,
5.2.3, 5.2.5, 5.3). Es gibt erstens Bereiche, in die eine Autoritdt nicht vor-
dringen darf, und zweitens gibt es Bereiche, in denen die individuelle
Expertise ausreichend gross ist, um selbst entscheiden zu kénnen. Nehmen
wir zudem die Idee ernst, wir miissten zumindest Teile unseres Lebens in
Eigenregie fithren, dann brauchen wir Méglichkeiten und Raume, um die
dazu nétigen Fahigkeiten zu erlernen, zu vertiefen und zu erweitern. Ein
Aspekt davon ist, dass wir — worauf Egoumenides berechtigterweise hin-
weist — die flir uns geltenden Griinde verstehen miissen. Dieser Anspruch
ist ebenfalls ein Kernelement der Dienstleistungskonzeption. Denn deren
Stiickwerkscharakter verlangt danach, die Autoritdt stindig auf normale
Rechtfertigung zu priifen, was diese einerseits lediglich tempordr macht.
Andererseits — und dies ist in Bezug auf obige Mahnung relevant - verlangt
eine stindige Priifung auf normale Rechtfertigung danach, die Beweggriin-

285

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritit als Dienstleistung?

de der Expert*innen zu verstehen. Dies verlangt unter anderem nach einem
Dialog zwischen Autoritit und den ihr unterstehenden Personen (vgl.
Abschn. 5.2.4, 5.2.5). Intransparentes und hegemoniales Verhalten sind mit
einem solchen Autorititsverstindnis nicht kompatibel. Genuiner Dialog
und Zwang oder Verschleierung gehen mittel- bis langfristig nur schwer
zusammen. Daher ldsst sich mit der Dienstleistungskonzeption argumentie-
ren, dass Expert*innen nicht einfach entscheiden diirfen. Sie miissen sich
auf eine Weise erkldren, die den , Laien” erlaubt, die fiir sie geltenden Griin-
de zu verstehen. Diese Interpretation betont die Notwendigkeit eines Dialo-
ges auf Augenhohe und weist hegemoniales Verhalten in der Konsequenz
entschieden zuriick. Dies ist notwendig, damit die Dienstleistungskonzepti-
on mit einer anarchistischen Position kompatibel ist.23*

5.4.2 Mit was korreliert Autoritat?

Die Dienstleistungskonzeption zu adaptieren hat direkte Auswirkungen
darauf, wie die Beziehung zwischen Individuum und Autoritét zu verstehen
ist. Derweil Simmons die Korrelationsthese akzeptiert und fiir ihn folg-
lich eine notwendige Beziehung zwischen politischer Pflicht und legitimer
Autoritédt besteht, verneint Raz ebendiesen notwendigen Zusammenhang.
Denn gemadss seiner Argumentation ist fiir legitime Autoritat die politische
Pflicht keine Voraussetzung. Legitimitat ergibt sich daraus, sowohl (nor-
mal) gerechtfertigt zu sein sowie die Abhéngigkeitsthese und die These der
beschrankten Autoritét zu erfiillen.

Wie in Abschn. 5.1.2 dargelegt, ist das Recht zu regieren ein zentrales
Merkmal legitimer Autoritdt. Damit korreliert eine Pflicht fiir jene, die der
Autoritdt unterstehen, die durch sie gesetzten Normen zu befolgen (Raz
1986, 21, 40-41; 2006, 1012). Ohne diese Pflicht ist fiir Raz das Konzept
der praktischen Autoritat nicht fassbar. Damit kann Raz die Korrelations-
these auf Basis seiner ,,schwachen anarchistischen Position” (Raz 1981, 105)
verneinen, ohne eine grundlegende Intuition iiber das Wesen politischer
Autoritdt aufgeben zu miissen. Die Befolgungspflicht ergibt sich daraus,
dass eine Autoritat uns hilft, besser den Griinden nachzukommen, die fiir

234 Der Dialog wird umso wichtiger, desto stirker man Zwang als legitimes Mittel der
Rechtsumsetzung zuriickweist. Diesen Punkt nehme ich in Zusammenhang mit der
Diskussion anarchistischer Institutionen wieder auf, denen der Zwangscharakter
heutiger politischer Institutionen fehlt (vgl. Abschn. 6.1.3).

286

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.4 Eine Herausforderung auf Basis von Raz’ Dienstleistungskonzeption?

uns gelten, als wenn wir unserem eigenen Urteil folgten.?*> Somit bilden
Griinde, die wir unabhéngig von der Autoritit besitzen, die Basis fiir die
Pflicht - und nicht der rechtliche Status einer Aussage.?3

Welche Anspriiche hat eine Autoritédt gegeniiber den ihr Unterstehenden?
Um dies zu beantworten, miissen wir danach fragen, gegeniiber wem die
Pflicht zur Rechtsbefolgung eine Person verpflichtet. Fiir Raz haben wir
instrumentelle Griinde, das Recht zu befolgen. Daraus ergibt sich aber noch
keine Pflicht. Diese lasst sich erst durch moralische Grunde herleiten, die
eine verpflichtende Wirkung entfalten. Wie wir in Abschn. 5.1.2 gesehen ha-
ben, positioniert sich eine politische Autoritdt zwischen den Verpflichteten
und den Personen, Gruppen von Personen oder Institutionen, gegeniiber
denen die Pflicht gesollt ist (vgl. dazu Krehoff 2008, 286-87). Damit sind
wir nicht gegeniiber der Autoritit, sondern gegeniiber den tatsichlichen
Rechtinhaber*innen verpflichtet. Folglich besitzt die Autoritét lediglich ein
indirektes Anspruchsrecht. Anders gesagt ist die Pflicht, das Recht zu befol-
gen, stellvertretend der Autoritét geschuldet. Aus diesem Grund kann diese
indirekte Pflicht einzig dann bestehen, wenn die Autoritit den Anspriichen
der eigentlichen Rechtinhaber*innen Geniige tut.

Konnen wir unter diesen Voraussetzungen von einer genuinen Pflicht
gegeniiber der Autoritdt sprechen? Rekapitulieren wir nochmals die Situa-
tion, die sich aus politischer Autoritit gemiss den obigen Uberlegungen
ergibt. Person A ist der Personengruppe P gegeniiber aufgrund moralischer
Griinde Gy zur Handlung HI verpflichtet. As Pflicht zu HI ist im Anspruch
begriindet, der sich fiir P aus G, ergibt. Nun schiebt sich Institution I
zwischen A und P. Is Position ist durch Is Fihigkeit begriindet, dass A
durch dieses Setting G besser nachkommt, als wenn A sich auf das eigene
Urteil verliesse. I erlasst eine Rechtsnorm, die G, ausreichend beriicksich-
tigt, und A zu H2 verpflichtet.?¥” Hier ist nun nicht klar, ob und wie der

235 Die Pflicht zum Befolgen des Rechts umfasst fiir Raz (2009, 127) weniger als die
politische Pflicht, weil letztere Verpflichtungen beinhaltet, gute Biirger*innen zu
sein (vgl. dazu Abschn.2.2). Die Befolgungspflicht tbersteigt aber die politische
Pflicht stellenweise, weshalb erste mehr verlangt als letztere.

236 Die Pflicht zur Rechtsbefolgung ergibt sich nicht per se aus der Autoritét politischer
Institutionen, es gibt weitere, z.B. moralische Griinde, das Recht zu befolgen (Raz
1986, 104; 2009, 127). Weitere Griinde ergeben sich aus Uberlegungen zur Stabilitat
und zum Schutz von Besitzstanden (z.B. Raz 1986, 100).

237 Die von I gesetzte Norm muss A nicht zwingend direkt zu HI verpflichten. Die
Norm muss A lediglich HI besser nachkommen lassen, als wenn A auf sich allein
gestellt wére. Das kann beispielsweise dann der Fall sein, wenn es sich bei HI um
eine Pflicht zur finanziellen Unterstiitzung handelt. Indem I eine Norm erlésst,

287

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritit als Dienstleistung?

Anspruch von P auf HI auf I iibergegangen ist. Hatte P I ermichtigt, wiére
es ein Leichtes zu sehen, wie es zu dieser Ubertragung gekommen ist. I
wurde aber unter der Dienstleistungskonzeption weder von P noch von A
ermichtigt. I informiert in seiner Rolle als Vermittler iiber die Pflicht zu
H2 und konkretisiert diese. Damit verdndert I den moralischen Kontext
von A (vgl. dazu Abschn.5.2.1). Doch die Pflicht zu H2 ,leiht sich ihre
verpflichtende Kraft bei HI respektive bei G Damit ist die Pflichterfiillung
weiterhin P und nicht direkt I geschuldet.

Vor diesem Hintergrund ist zu sagen, A habe eine Gehorsamspflicht
gegeniiber I, eine Verkiirzung oder eine Vereinfachung des moralischen
Kontexts. I ist zwar der Autor der Norm, verpflichtet sind wir aber weiter-
hin gegentiber den urspriinglichen Rechtinhaber*innen. Das bedeutet fiir
Raz’ Befolgungspflicht, dass es sich zwar um eine genuine Pflicht handelt,
wir schulden diese I aber lediglich in Stellvertretung. Diese stellvertretend
geschuldete Pflicht formt die Autoritat in verpflichtende Norm um, deren
Befolgung wir nun der Autoritit schulden. Durch die Beziehungsstruktur
ist sie aber briichiger und kann lediglich so lang Bestand haben, wie nicht
eine leistungsfahigere Autoritit zwischen A und P tritt oder A und P in
eine direkte moralische Beziehung treten, in der A G, besser nachkommt
als mit dem indirekten Setting. Folglich weist nicht nur Autoritit einen
Stiickwerkscharakter auf, sondern auch die Pflicht, das Recht zu befolgen.

Was ist mit dem Fall, dass I ,versagt“? Was ist, wenn uns I den Griinden,
die fiir uns gelten, nicht besser nachkommen ldsst? Weil dann die normale
Rechtfertigung nicht mehr greift, verliert I seine Autoritat. Dies stellt aber
den inhaltsunabhidngigen Charakter von Raz’ Befolgungspflicht infrage,
was ein essenzielles Element in unserem Verstandnis politischer Autoritét
ist. Das Problematische daran bringt Durning in seiner Kritik an Raz auf
den Punkt:2*8

die A dazu verpflichtet, Steuern zu entrichten, und die gewonnen Mittel einsetzt,
um P finanziell zu unterstiitzen, kann A mit grosser Wahrscheinlichkeit HI besser
bedienen, als wenn sich A zuerst abschitzen miisste, ob P Anspruch auf finanzielle
Unterstiitzung besitzt, wie hoch diese Anspriiche sind, wie und wann diese Ansprii-
che zu bedienen sind ... HI und H2 kdnnen aber deckungsgleich sein. Ein Beispiel
dafiir die moralische Pflicht, niemanden vorsatzlich zu verletzten. Diese findet sich
eins zu eins im Schweizer Strafgesetzbuch: ,Wer vorsitzlich einen Menschen in [...]
an Korper oder Gesundheit schadigt, wird, auf Antrag, mit Freiheitsstrafe bis zu
drei Jahren oder Geldstrafe bestraft” (StGB Art. 123 Ziff. 1).

238 Durning (2003, 603-4) argumentiert, es handle sich bei Raz’ Pflicht, das Recht zu
befolgen, um keine Pflicht, da wir gegeniiber der Autoritit einzig dann verpflichtet

288

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.4 Eine Herausforderung auf Basis von Raz’ Dienstleistungskonzeption?

An individual has a duty to obey someone if she would tend to ,better
comply with the reasons that apply to her” by doing as that person
requires than by acting on her own evaluation of those reasons. This
account could not explain how someone could have a duty to obey an
authority when the authority commands her to do something that it
would not really be best for her to do. Raz obviously needs to show that
we have such a duty. If we only had an obligation to obey an authority
when the authority was right, there would be no real sense in which
we had a duty to obey it. We would only have a duty to do what is
independently best. (Durning 2003, 603).

Raz geht davon aus, bei der Befolgungspflicht handle es sich um eine
inhaltsunabhéngige Pflicht. Ist diese Position angesichts der indirekten
Herleitung der Verpflichtung haltbar? Ja, denn die Pflicht ist in einem
relevanten Sinne inhaltsunabhingig. Dafiir ist es irrelevant, dass sich die
Normen ihre moralische Autoritdt bei den moralischen Griinden ,leihen’,
die unabhéngig bereits fiir uns gelten. Die Autoritdt muss weder zwingend
richtig liegen noch die relevanten Griinde bewusst beriicksichtigen, damit
wir eine Pflicht haben, die Normen zu befolgen. Ebenfalls ist der Inhalt der
Norm nicht relevant, um die Frage zu klaren, ob man durch sie verpflichtet
ist. Eine Norm muss mich nicht zwingend zu HI verpflichten, damit ich
den dahinterstehenden Griinden nachkommen kann. Die effektive Pflicht,
welche mir die Norm auferlegt, muss nicht einmal einen direkten Bezug zu
HI und Gy aufweisen. Entscheidend ist das Ergebnis. Komme ich durch
die Norm(en) von I Gy, (und den weiteren fiir mich geltenden Griinden)
besser nach, als wenn ich mich auf mein eigenes Urteil verliesse, bin ich
verpflichtet, die Norm(en) zu befolgen.

Dagegen kann man einwenden, dies widerspreche der Rechtfertigung
und der Legitimation politischer Autoritdt durch die Dienstleistungskon-
zeption, wie ich sie bisher préasentiert habe. Die AT verlangt ja gerade, dass
eine Person oder eine Institution ihre Direktiven auf der Basis von Griin-
den erlassen, die fiir uns - unabhéngig von der Existenz der Autoritdt -
Giiltigkeit besitzen (vgl. Abschn.5.1.1). Wie passt dies zum Schluss, eine
Autoritdt miisse weder richtig liegen noch die relevanten Griinde bewusst
beriicksichtigen? Dieser vermeintliche Widerspruch 16st sich auf, wenn wir
uns in Erinnerung rufen, in welchem Kontext die AT relevant ist. Diese
These bezieht sich auf die Frage legitimierter Autoritit. Diese ist, wie wir

seien, wenn diese richtig lige. Wie aus meiner obigen Argumentation hervorgeht,
teile ich diese Ansicht nicht.

289

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritdt als Dienstleistung?

gesehen haben, zwar mit jener nach der Pflicht, das Recht zu befolgen, ver-
kniipft, auf konzeptioneller Ebene handelt es sich aber um zwei getrennte
Fragen (Raz 1986, 104). Folglich hat die AT keinen direkten Einfluss auf die
Frage, ob wir die Normen einer Autoritit befolgen miissen.

Stellt dieser Schluss nicht die Relevanz von Legitimation infrage? Dies
mag zundchst so scheinen. Bei naherer Betrachtung erweist sich diese Be-
fiirchtung aber als unbegriindet. Betrachten wir nochmals die Situation mit
der Institution I, verandern aber den Kontext leicht. Im ersten Kontext (K1)
erfillt I zwar die nRT, nicht aber die AT. Im zweiten Kontext (K2) erfiillt
I weder die nRT noch die AT. Betrachten wir als erstes KI. In diesem ist
I gerechtfertigt, besitzt aber keine Legitimation. Was bedeutet dies fiir A?
In Bezug auf I besteht der Hauptunterschied zum urspriinglichen Kontext
im Status von Is Handlungen. In KI sind Is Handlungen lediglich gerecht-
fertigt. Is Performanz erhilt in KI aber etwas Zufilliges, weil I nicht mehr
alle relevanten Griinde beriicksichtigt. Fiir die Pflicht, die Normen von I
zu befolgen, bedeutet dies, dass die von I gesetzten Normen A verpflichten,
ihr praemptiver Charakter ist aber eingeschrinkt, da jene Griinde, welche
I nicht beriicksichtigt hat, weiterhin fiir A handlungsleitend sind. Damit
nimmt die Stérke der von I gesetzten Normen im Vergleich zum urspriing-
lichen Kontext ab. In K2 ist I weder legitimiert noch kann Is Autoritét ge-
rechtfertigt werden. Damit besitzt I gegeniiber A kein Recht zum Regieren.
Kann A folglich die von I gesetzten Normen ignorieren? Dagegensprechen
nicht nur pragmatische Griinde. Denn einzelne Normen konnen weiterhin
dazu fithren, dass A den relevanten Griinden besser nachkommt, als wenn
A sich auf das eigene Urteil verldsst. Der Grund dafiir lasst sich mit dem
Proverb, ,auch ein blindes Huhn findet mal ein Korn®, umschreiben. I kann
im Einzelfall Normen erlassen, die A im Sinne der Dienstleistungskonzepti-
on helfen.?*” Die Zufalligkeit ist nochmals grosser als in KI und die Pflicht
zur Befolgung betrifft - im Unterschied zu KI - ausschliesslich einzelne
Normen. Deren Befolgung ist weder I geschuldet, noch entwickeln sie
einen nennenswerten praemptiven Charakter.

Der Vergleich der drei Kontexte verdeutlicht die Relevanz von Legitima-
tion. Nicht nur ist sie notwendig, damit die Autoritdt tun darf, was sie
tut, sie starkt dariiber hinaus den prdemptiven Charakter autoritativer Aus-
sagen.

239 Ein Beispiel dafiir ist die Regelung, ob Links- oder Rechtsverkehr gilt.

290

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.4 Eine Herausforderung auf Basis von Raz’ Dienstleistungskonzeption?

5.4.3 Dienstleistungskonzeption als Grundlage fiir die positive
Herausforderung

Die in Abschn.5.4.1 prisentierten Uberlegungen sprechen dafiir, die
Dienstleistungskonzeption von Raz fiir die anarchistische Herausforderung
zu iibernehmen. Institutionen als ,Dienstleister” zu sehen ist fiir die anar-
chistische Position dusserst attraktiv.

Dies ldsst sich am Beispiel der moralischen Pflicht illustrieren, Menschen
in Not zu helfen (vgl. Abschn. 5.2.1). Ohne eine legitime Autoritdt, miissen
wir selbst herausfinden, welche handlungsleitenden Implikationen diese
abstrakte Pflicht fiir uns besitzt. Dafiir miissen wir Ressourcen einsetzen,
die wir nicht fiir unsere eigenen, fiir unser Leben als relevant identifizierten
Projekte verwenden konnen. Ohne Autorititen, die Details spezifizieren
und moralische Verpflichtungen kontextualisieren, kime es zu einer Uber-
forderung des Individuums. Ebenfalls sind wir auf Autorititen angewiesen,
um soziale Kooperation sicherzustellen, auf die wir angewiesen sind, um
die Grundgiiter zu produzieren, die wir fiir ein gutes Leben benétigen. Das
Dienstleistungsverstandnis von Autoritét gibt einer anarchistischen Heraus-
forderung die konzeptionellen Grundlagen, dies einerseits anzuerkennen,
andererseits den staatlichen Anspruch auf legitime Autoritét nicht zu kriti-
sieren, sondern konstruktiv zuriickzuweisen. Dies verlangt dabei, wie wir
gesehen haben, nicht nach einer Revolution, sondern eher nach einer
Evolution. Bestehende Institutionen sollen nicht aus Spass am Umsturz
hinweggefegt werden. Das Ziel ist, sie punktuell und graduell zu verbessern
und/oder durch bessere Institutionen zu ersetzen. Der Do-it-yourself-Habi-
tus anarchistischer Ansitze, die auf die Praxis fokussieren, geht gut damit
zusammen, Autorititen als Dienstleister zu begreifen.

Aus dieser Sicht auf Autoritit ergeben sich eine Reihe von Konsequen-
zen. Erstens fithrt der Stiickwerkscharakter der Dienstleistungskonzeption
zu Unsicherheit (Abschn.5.2.2). Diese hat aber auch ihr Positives, lenkt
sie doch den Blick auf die Risse und Widerspriiche realer politischer Orga-
nisation und gibt uns damit einen Grund, kritisch mit dem Anspruch auf
Autoritdt umzugehen. Zweitens kénnen ungerechte Regimes — oder besser
gesagt einzelne Institutionen ungerechter Regimes - Autoritdt erlangen
(Abschn. 5.2.3). Dies ist aber mehr ein praktisches als ein konzeptuelles
Problem, da ungerechte Regimes ihre Autoritit nicht langfristig halten kon-
nen. Dafiir miissten sie Griinde der Gerechtigkeit besser beriicksichtigen,
was gleichbedeutet damit ist, zu einem gerechten Regime zu werden. Dies

291

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritdt als Dienstleistung?

starkt den dritten Punkt, der sich aus der Frage danach ergibt, welche
Rolle demokratische Entscheide spielen (Abschn. 5.2.4). Derweil demokra-
tische Entscheide nicht automatisch Autoritat bedeuten, raumt die Dienst-
leistungskonzeption diesen die starkste Autoritét ein. Eine pluralistisch-de-
mokratische Organisationsform hat die grossten Chancen, alle relevanten
Griinde zu beriicksichtigen. Viertens ist Autoritat in mehrfacher Hinsicht
beschrankt und spezifisch. Da Dienstleistungsautoritit darauf zielt, uns zu
besseren rationalen Denker*innen zu machen, die entsprechend den fiir sie
geltenden Griinden handeln, kommt Expertise eine zentrale Rolle zu. Einer
Autoritit zu folgen ist vorteilhaft, wenn diese iiber das gréssere Expertin-
nen- und Expertenwissen verfiigt (vgl. Abschn.5.1.2). Im Umkehrschluss
stellt Expertise aber folglich eine Grenze von Autoritat dar. Denn wenn ich
durch mein fundiertes Wissen oder durch meine besonderen Fihigkeiten
besser darin bin, den fiir mich relevanten Griinden nachzukommen, als
wenn ich mich einer Autoritdt unterstelle, hilt die normale Rechtfertigung
nicht mehr24® Aus dem Dienstleistungscharakter leitet sich des Weiteren
die zusitzliche Grenze von Autoritat ab. Sollen wir zu besseren rationalen
Denkern werden, dann mussen wir den Raum erhalten, unsere rationalen
Fahigkeiten anzuwenden und zu verbessern (vgl. Abschn. 5.1.2). Ebenso ist
es nicht bei jeder Handlung in gleichem Masse entscheidend, richtig zu
handeln. Aus diesen zwei Griinden gibt es Bereiche und Raume, in die eine
Autoritit nicht vordringen kann, ohne ihren Dienstleistungsauftrag zu ver-
letzen. Interpretiert man dariiber hinaus Raz’ Konzeption auf eine Weise,
nach der bestehende Autorititen die Etablierung neuer Autorititen grund-
satzlich nicht behindern diirfen (Abschn. 5.3), verstarkt sich der progressive
Charakter von Dienstleistungsautoritit noch weiter. Denn sie muss nicht
nur den einzelnen Individuen geniigend Raum fiir autonomes Handeln
lassen, diese konnen sich auch zusammentun und legitime Institutionen
schaffen, was den politischen Handlungsspielraum enorm erweitert. Diese
in Kombination damit, dass Autoritét nicht auf staatlicher Ebene angesie-
delt sein kann (Abschn. 5.1.2), fiihrt fiinftens zu einem Autoritatsverstand-
nis, gemdss welchem verschiedene praktische Autorititen nebeneinander
existieren.?!! Dieses Bild passt aber nicht mit dem staatlichen Anspruch
zusammen, letztinstanzliche Autoritdt zu haben. Damit ist die Dienstleis-

240 Expertise ist dariiber hinaus wichtig, um abschidtzen zu kénnen, ob eine Institution
iber normale Rechtfertigung verfiigt und legitim ist (vgl. Abschn. 5.2.5).

241 Die Autoritdten konnen in einer agonistischen Beziehung zueinanderstehen — wenn
eine neue Autoritdt beispielsweise damit beginnt, Aufgaben einer bestehenden zu
iibernehmen - miissen aber nicht.

292

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.5 Die Dienstleistungskonzeption legitimiert nicht ausschliesslich staatliche Autoritit

tungskonzeption nicht mit dem Konzept staatlicher Souverdnitit — ein
zentrales Merkmal moderner Staatlichkeit — vereinbar.

Folgt aus der Absenz souverdner staatlicher Autoritat eine Erlaubnis,
bestehenden Institutionen Widerstand zu leisten? Nicht per se. Zum einen
tibernehmen Autoritdten eine wichtige Rolle in unserem Leben, indem sie
u. a. Koordinationsprobleme 16sen. Dies gibt uns gute Griinde dafiir, kon-
servativ in unserer Einschatzung bestehende Institutionen zu sein. Zum an-
deren folgt aus fehlender Legitimation nicht notwendigerweise, man kdnne
bestehende Institutionen nicht rechtfertigen.?*? Dies setzt im Gegenzug die
Hiirden fiir gerechtfertigten Widerstand hoch an.

Dazu kommen die Konsequenzen aus der Diskussion der Befolgungs-
pflicht in Abschn. 5.4.2. In Bezug auf gesetzte Normen einer Gesellschaft
folgt aus fehlender Autoritat die setzende de facto Autoritit nicht zwingend,
man habe keine Pflicht, die Norm zu befolgen. Normenkonformes Verhal-
ten kann angebracht sein, wenn man dadurch den relevanten Griinden
besser nachkommt.

5.5 Viertes Zwischenfazit: Die Dienstleistungskonzeption legitimiert nicht
ausschliesslich staatliche Autoritdt

Wie in Abschn. 5.1.1 gesehen, ist die Kernaufgabe einer Autoritit fiir Joseph
Raz, uns zu besseren rationalen Denker*innen zu machen. Sprich, wir sol-
len besser darin werden, den Griinden nachzukommen, die fiir uns gelten.
Daraus ergibt sich folglich die normale Weise, eine Autoritit zu legitimie-
ren. Gemdss der normalen Rechtfertigungsthese (nRT) ist die ,normale®
(aber folglich auch nicht einzige) Weise, eine Autoritit A zu rechtfertigen
(Raz 1989, 1179), zu zeigen, dass P durchs Befolgen von As Aussagen besser
den Griinden nachkommt, die fiir P so oder so gelten, als ohne A (Raz 1986,
53). Dies zeichnet A als einen ,Dienstleister aus. Damit gerechtfertigte
Autoritdt funktionieren kann und es zu keinem doppelten Zidhlen von
Griinden kommt, postuliert Raz die Prdaemptivthese (PT, 57). Aussagen von
Autorititen ersetzen jene Griinde, welche die Autoritét in ihrer Deliberati-
on bereits beriicksichtigt hat. Damit sind die autoritativen Entscheidungen

242 Dies bedeutet im Umkehrschluss aber nicht, dass der Status quo deshalb zu akzep-
tieren sei. Vielmehr geht es hier darum, dass es besser ist, gewisse bestehende
Institutionen (z. B. Sozialwerke) zu haben, selbst wenn diese nicht legitim sind. Die
Feststellung der fehlenden Legitimation kann aber nur der erste Schritt sein. Der
zweite muss dann auf eine konstruktive Verbesserung des Status quo hinauslaufen.

293

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritdt als Dienstleistung?

der einzige Handlungsgrund fiir Personen, die der Autoritit unterstehen.
Damit eine Autoritat legitim ist, muss sie sich gemass der Abhdngigkeitsthe-
se (AT) auf Griinde stiitzen, die so oder so fiir uns gelten (47). Bezieht sich
die Autoritat nicht auf diese Griinde oder waren wir allein besser darin, den
Griinden nachzukommen, dann ist eine Autoritdt (in Bezug auf uns) nicht
legitim. Und weil es nicht immer gleich wichtig ist, richtig zu handeln,
gibt es Situationen, in denen das selbststindige Entscheiden wichtiger ist.
In diese Bereiche darf eine Autoritdt nicht vordringen (57). Damit geht
die Dienstleistungskonzeption von der Idee der beschrinkten Autoritdt aus.
Verandert sich dariiber hinaus die Erkenntnislage und eine Autoritit passt
ihre Entscheide nicht entsprechend an den neuen Kontext an, dann verliert
sie ihre Legitimation (Raz 2009, 140). Fiir Raz ist Autoritit damit ein, kon-
textabhidngiges und dynamisches Konzept. Wir sehen uns aus seiner Sicht
Stiickwerksautorititen gegeniiber (Raz 1986, 74, 80): Die autoritative Aussa-
ge X kann fiir Person A legitim sein, weil A dadurch besser den Griinden
nachkommt, die fiir ihn gelten. Ist dies fiir B nicht der Fall, dann besitzt
X keine autoritative Kraft gegeniiber B. Ebenso ist es moglich, dass X zum
Zeitpunkt t; die nRT in Bezug auf A erfiillt, zum Zeitpunkt t, aber nicht
mehr. Damit ist der Umfang der Autoritdt, die eine Person oder Gruppe
von Personen iiber andere haben kann, wandelbar und unterscheidet sich
sowohl von Person zu Person als auch von Zeitpunkt zu Zeitpunkt (73-74).

Auf dieser Basis ldsst sich fiir Raz nicht nur die Autoritdt von Personen
legitimieren (vgl. Abschn. 5.1.2): Zwar verneint Raz die Moglichkeit, seine
Dienstleistungskonzeption einfach so auf den Staat zu iibertragen. Fiir
ihn muss die Frage, ob der Staat die nRT erfiillt oder nicht, fiir jedes
Individuum separat gekldrt werden. Und dort, wo das Individuum besser
ist als der Staat, hat dieser auch keine Autoritat (78). Dartiber hinaus
beschrankt die AT staatliche Autoritét auf jene Bereiche, in denen es nicht
wichtig ist, richtig zu entscheiden. Damit ist die Idee der Stiickwerksautori-
tat auch auf den Staat zu tbertragen (80). Trotz dieser Einschrankungen
argumentiert Raz, in einem gerechten Staat sei es alles andere als irrational
oder eine Riickweisung moralischer Verantwortung, die politische Autori-
tat zu akzeptieren (69). Im Gegenteil, es handelt sich um die rationalste
Vorgehensweise, um seiner moralischen Verantwortung nachzukommen.
Staaten haben ferner fiir Raz (100, 103) nicht nur einen grossen Teil der
tiblicherweise beanspruchten Autoritit iiber ihre Biirger*innen in Bezug
auf bestimmte Themenfelder. Grundsitzlich gerechte Staaten haben auch
Autoritét Gber fast alle in bestimmten Bereichen. Staaten respektive dem
Recht fehlt aber eine (direkte) moralische Autoritit. Denn die Pflicht, staat-

294

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.5 Die Dienstleistungskonzeption legitimiert nicht ausschliesslich staatliche Autoritit

liche Anweisungen zu befolgen, basiert nicht auf der Tatsache, dass es sich
bei den autoritativen Aussagen um Recht handelt. Es sind die dahinter
liegenden Griinde, die das Individuum ohne das Recht ebenso hitte, aus
der sich eine Pflicht zum Befolgen des Rechts ergibt. Das Recht besitzt fiir
Raz folglich keine moralische Autoritdt. Staaten sind Vermittler zwischen
Rechtsinhaber*innen auf der einen und Verpflichteten auf der anderen
Seite (Krehoff 2008, 287). Die Pflicht, sich ans Recht zu halten, ist nicht auf
die Zustimmung der Biirger*innen angewiesen, sondern folgt aus den fiir
sie geltenden moralischen Griinden. Beispielsweise folgt aus meiner Pflicht,
andere nicht zu verletzen, im Strassenverkehr eine Verpflichtung, auf der
»richtigen’, vom Gesetzgeber vorgegebenen Strassenseite zu fahren.

Es ist aber fraglich, ob Staaten in globo legitimiert werden kénnen. Denn
nicht der Staat (z. B. die Schweiz) erbringt gegeniiber seinen Biirger*innen
Dienstleistungen, die Autoritit zu rechtfertigen vermdchten. Es sind ,,seine®
Institutionen und Amtstrager*innen. Dies spricht dagegen, Staaten in globo
zu legitimieren. Aber auch wenn Staaten nicht als Ganzes legitim sein
konnen, besteht die Moglichkeit, dass eine Mehrzahl (oder theoretisch alle)
der Institutionen legitime politische Autorititen sein konnen. Spricht man
in diesem Kontext davon, ein Staat sei legitim, sagt man nichts anderes, als
die meisten Institutionen des politischen Systems des Territoriums seien fiir
die meisten Bewohner*innen im Territorium legitime Autoritdten.

Aber macht der Stiickwerkscharakter der Dienstleistungskonzeption die-
se zu einer angemessenen Konzeption fiir politische Autoritdt? Der Stiick-
werkscharakter scheint dem géngigen Verstandnis politischer Autoritdt zu
widersprechen. Fordert dieser nicht rechtliche Rosinenpickerei und ver-
tragt sich deshalb nicht mit der Aufgabe des Rechts, verbindliche Regeln
fiir alle zu definieren? Ausgehend vom Fakt der komplexen Natur des
menschlichen Wohlergehens argumentiert John Finnis ([1980] 2011, 118-19)
gegen Raz’ Konzeption, es gebe jeweils verschiedenste Moglichkeiten, die
verschiedenen Giiter in Einklang zu bringen, die fiir unser Wohlergehen
relevant sind. Dies fithre aber unweigerlich zu Konflikten und das Recht
sei das beste Instrument, um diese zu l6sen. Dieses mag uns im Einzelfall
Nachteile auferlegen und anderen Vorteile gewédhren. Andere rechtliche
Bestimmungen gewahren uns aber in anderen Fillen Vorteile und benach-
teiligen andere (Finnis 1984, 119). Damit schaftt das Recht eine moralische
Verbindlichkeit, ohne die moralische Kooperation nicht méglich ist, und
verbindet uns und unsere Handlungen in Finnis’ Augen iiber Zeit und
Raum mit anderen und deren Handlungen. Das Recht ist fiir Finnis
das Instrument, welches uns trotz der Unvereinbarkeit der menschlichen

295

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritdt als Dienstleistung?

Lebensentwiirfe erlaubt, zusammenzuleben und soziale Kooperation auf-
rechtzuerhalten. Deshalb muss das Recht als Ganzes moralische Autoritit
besitzen. Ich kann nicht in Situation A, in der mir das Recht Nachteile
auferlegt, mich vom Recht distanzieren, und mich in Situation B, in der
ich vom Recht profitiere, wieder aufs Recht berufen. Finns versteht das
Recht als nahtloses Netz. Wie die Auseinandersetzung mit dieser These
gezeigt hat, ist Raz Dienstleistungskonzeption, aus der die Idee eines bruch-
stiickhaften Rechts folgt, besser mit Anspriichen einer diversen Gesellschaft
vereinbar (vgl. Abschn.5.2.1). Fiir Raz konnte das Netz lediglich dann
nahtlos sein, wenn die Spannweite der Abweichung der sozialen Méglich-
keiten von vornherein begrenzt wire, wie es fiir Finnis der Fall ist. Da die
Moglichkeiten nicht von vornherein begrenzt sind, bleibt also die stindige
Notwendigkeit bestehen, die Tauglichkeit des Gesetzes im weitesten Sinne
zu bewerten (Batnitzky 1995, 172).

Akzeptieren wir dies, dann konnen wir uns im Alltag aber mit Unsicher-
heiten konfrontiert sehen. Auf der individuellen Ebene miissen wir stets
aufs Neue fragen, ob eine Person oder Institution fiir mich eine legitime
Autoritdt ist. Dies braucht Zeit, die ich nicht fiir Dinge verwenden kann,
die ich als relevant fiir mein Leben identifiziert habe. Auf der gesellschaftli-
chen Ebene kann es zu widerspriichlichen Zustandigkeiten kommen. Dies
kann todliche Folgen haben, weil eine Person beispielsweise nicht weiss, an
wen sie sich wenden muss, oder weil die Unklarheiten durch Gewalt gel6st
werden. Stiickwerksautoritdt mag zu Unsicherheiten fithren. Das muss aber,
wie wir im Abschn. 5.2.2 gesehen haben, nicht notwendigerweise proble-
matisch sein. Die sich aus Stiickwerksautoritit ergebende Unsicherheit hat
auch ihr Gutes. Fragen wir uns auf individueller Ebene, ob eine Institution
oder Person gegeniiber uns eine legitime Autoritat ist, hilft dies mit, einem
Status-quo-Bias — wenn nicht zu vermeiden - entgegenzuwirken. Weil,
mochten wir autonom handeln, wir uns stets aufs Neue fragen miissen und
somit Kontextveranderungen mehr oder weniger automatisch Rechnung
tragen. Die Unsicherheit in unserem Umgang mit Autoritdten, welche die
Dienstleistungskonzeption nicht verdeckt, lasst uns zudem die Risse und
Widerspriiche in der politischen Ordnung erkennen, die uns umgibt. Dies
widerspricht der Tendenz, den Staat als Monolith zu verstehen. Politische
Stiickwerksautoritit zwingt uns vielmehr, den Staat als ein Geflecht von
Institutionen zu begreifen, die unterschiedlichen Zielen und Wertvorstel-
lungen dienen. Zudem haben wir in Anbetracht der wichtigen Funktionen,
welche politische Institutionen fiir uns erfiillen, gute pragmatische Griinde
fiir eine ,.konservative“ oder zuriickhaltende Position und sollten die Auto-

296

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.5 Die Dienstleistungskonzeption legitimiert nicht ausschliesslich staatliche Autoritit

ritdt gerechter Institutionen iiber uns im Alltag nicht leichtfertig zuriickzu-
weisen.

Die Dienstleistungskonzeption zu akzeptieren, fithrt aber nicht nur dazu,
mehr Unsicherheit auf personlicher und gesellschaftlicher Ebene zu akzep-
tieren. Raz’ Autoritatsverstandnis fithrt ebenfalls zu nicht intuitiven Schliis-
sen. Aufgrund der normalen Rechtfertigungsthese kann ein ungerechtes
Regime partielle legitime politische Autoritit erlangen. Denn einzelne Insti-
tutionen des Regimes konnen fiir bestimmte Bereiche gegeniiber bestimm-
ten Personen legitime Autoritdten sein. Wie im Abschn. 5.2.3 gesehen, ist
dies weitaus weniger problematisch, als uns dies Autor*innen wie Thomas
Christiano (2004, 2008) glauben machen wollen. Denn es ist fraglich, ob
die Institutionen eines ungerechten Regimes eine weite Bevolkerungsteile
umfassende Autoritdt langfristig aufrechterhalten kénnen, ohne sich zu
gerechten Institutionen weiterzuentwickeln. Erstens sind gemiss der PT le-
gitime autoritative Aussagen als Griinde zu behandeln, welche jene anderen
Griinde ersetzen, die gegen das gewollte Verhalten sprechen und die von
der Autoritdt — zum Zeitpunkt, an dem sie die Aussage dusserte — hitten
beriicksichtigt werden sollen (Raz 2009, 140). Eine Institution, welche wir
als ,ungerecht® qualifizieren, wird Griinde der Gerechtigkeit nicht oder
nicht geniigend beriicksichtigen, weshalb die Anweisungen dieser Institu-
tionen nicht ,allumfassend” praemptiv sind. Dazu miissten sie gerecht(er)
werden. Zweitens sind die Griinde, die dagegensprechen, eine Autoritit auf
individueller Ebene anzuerkennen, stirker bei einer ungerechten Instituti-
on, da diese die fiir uns geltenden Griinde der Gerechtigkeit nicht oder zu
wenig berticksichtigt. Und damit gefdhrdet eine solche Institution unsere
Moglichkeit auf ein gutes Leben.

Akzeptieren wir die Dienstleistungskonzeption, scheint sich eine weitere
Problematik hinsichtlich der Autoritit demokratischer Entscheide zu erge-
ben. Kénnen ungerechte Institutionen legitime Autoritdt erlangen, dann
ist genuine Demokratie aus Sicht der Dienstleistungskonzeption keine
notwendige Voraussetzung fiir Legitimation. Und durch die instrumenta-
listische Begriindung von Autoritdt, die aus der nRT folgt, verletze Raz’
Konzeption die grundlegende demokratische Uberzeugung, wonach die
Biirger *innen politisch gleichwertig sind (Christiano 2008, 234). Wie wir
im Abschn. 5.2.4 gesehen haben, spricht die Dienstleistungskonzeption de-
mokratischen Strukturen keinen inhdrenten Wert zu, anerkennt aber deren
Relevanz fiir auf Gleichheit und Fairness aufbauende politische Prozesse. Je
besser eine demokratische Institution vermag, die fiir uns geltenden Griin-
de zu identifizieren, und je besser sie die Probleme 16sen kann, die sich aus

297

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritit als Dienstleistung?

der Inkommensurabilitit ergeben, desto legitimer ist sie. Und was sie dazu
befahigt, ist ihre demokratische Struktur. Damit verhilt sich die Dienst-
leistungskonzeption gegeniiber demokratischen Entscheiden und Dissens
nicht ignorant, sondern rdumt demokratischen Systemen die stirkste Auto-
ritat ein.

Droht der Stiickwerkscharakter der Dienstleistungsautoritit aber nicht,
zu einer Zumutung zu werden? Zwar bewahrt uns Stiickwerksautoritat
ebenfalls vor der Zumutung, immer selbst entscheiden zu miissen. Auf-
grund der Unsicherheit, die aus dem Stiickwerkscharakter folgt und die
uns zwingt, uns der Autoritét einer Institution gegeniiber immer wieder zu
versichern, scheint aber eine andere Zumutung zu drohen: Wir miissen le-
gitime Autoritdten kontinuierlich priifen und in einen Dialog mit ihnen tre-
ten. Dieses dialogische Verstdndnis von Autoritdt impliziert - im Gegensatz
zum respektierenden Verstindnis, bei dem Autoritét eher als ein Zustand
verstanden wird - einen Prozess, bei dem es ums Aushandelnd geht (Cun-
liffe und Reeve 1999, 462). Daraus ergibt sich die Gefahr, dass Autorititen -
sind sie gerechtfertigt — nichts Relevantes dazu beitragen konnen, den fiir
uns geltenden Griinden nachzukommen. In seinem Essay ,The Curious
Case of Exclusionary Reasons“ beschreibt Mian (2002, 114-15) zwei Fille,
in denen wir entweder zu wenig wissen, um auf normale Rechtfertigung
zu testen, oder zu viel wissen, womit die Autoritdt nichts Relevantes mehr
beitragen kann. Versteht man — was Mian selbst erwdhnt (115-16) — diese
zwei Fille als Extreme eines Kontinuums, dann eréfinen sich verschiedene
Sphdren von Autoritdt (vgl. Abschn.5.2.5). In einigen werden wir durch
unsere Expertise besser darin sein, den fiir uns geltenden Griinden nachzu-
kommen, als wenn wir uns auf eine Autoritit verlassen. Diese Ausgangslage
kehrt sich aber um, je weiter wir uns von jenen Bereichen entfernen, in
denen wir Expertise besitzen. Ist Expertise eine wichtige Grdsse, um zu
bestimmen, ob eine Institution in Bezug auf uns Autoritit besitzt, dann ist
damit auch Dienstleistungsautoritit entlastend. Sie entbindet uns aber nicht
davon, uns auf eine Weise mit Sachverhalten auseinanderzusetzen, dass
wir eine Autoritdt auf direkt oder indirekt normale Rechtfertigung testen
kénnen.

Die Dienstleistungskonzeption hat damit das Potenzial, Etatist*innen
eine Grundlage zu bieten, um Simmons’ Konklusion anzugreifen, die sich
aus seiner Verneinung einer politischen Pflicht ergibt (vgl. Abschn. 4.1).
Staatliche Institutionen kénnen auch ohne politische Pflicht legitime poli-
tische Autorititen sein und aus moralischen Griinden folgt eine Pflicht,
das Recht zu befolgen. Aber nicht nur die Autoritét staatlicher Institutio-

298

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.5 Die Dienstleistungskonzeption legitimiert nicht ausschliesslich staatliche Autoritit

nen lasst sich mit der Dienstleistungskonzeption begriinden. Wie wir im
Abschn. 5.3 gesehen haben, besteht die Moglichkeit fiir anarchistische Insti-
tutionen, legitime Autoritdt zu beanspruchen. Gemass der Dienstleistungs-
konzeption muss eine Autoritdt, um legitim zu sein, einerseits normal ge-
rechtfertigt werden kénnen (nRT) und sich andererseits auf Griinde bezie-
hen, die so oder so fiir uns gelten (AT). Dariiber hinaus muss die Autoritat
die beste Alternative sein (vgl. Leipold 2015, 314). Dies ist auch fiir den Fall
relevant, dass die ,neue“ Autoritit noch gar nicht existiert. Wie Leipold
(2015) uberzeugend argumentiert, gibt uns die Dienstleistungskonzeption
gute Griinde, die Moglichkeit neuer Autoritaten nicht an deren Existenz zu
kniipfen: Ist die Idee der Dienstleistungskonzeption, Autorititen sollen uns
dabei unterstitzen, bessere rationale Denker*innen zu sein, dann ware es
seltsam, wenn eine bestehende Autoritit uns die Moglichkeit nehmen diirf-
te, durch alternativer Institutionen noch bessere rationale Denker*innen
zu werden. In diesem Sinn ist die Idee der beschriankten Autoritét zu erwei-
tern. Bestehende Autorititen diirfen nicht nur nicht in gewisse Bereiche
vordringen, sie diirfen die Entstehung alternativer Strukturen grundsétzlich
nicht behindern.

Derweil insbesondere Simmons’ Verneinung der politischen Pflicht fiir
die skeptische anarchistische Herausforderung gewinnbringend ist, kann
ein Riickgriff auf Raz’ Dienstleistungskonzeption insbesondere fiir die
positive Herausforderung eine interessante Grundlage bilden - wie sich
hinsichtlich der Moglichkeit alternativer Institutionen zeigt — Autoritdt
zu beanspruchen. Dariiber hinaus ist die Dienstleistungskonzeption mit
den drei im Abschn. 2.3.2 identifizierten anarchistischen Kernwerten kom-
patibel (vgl. Abschn.5.4.1): Dem Wert der Diversitit folgend streben An-
archist*innen nicht nach theoretischer Einigkeit und Kohérenz, sondern
bevorzugen einen pluralistischen und kreativen Do-it-yourself-Ansatz. Dies
ist mit Stiickwerksautoritat kompatibel, da diese erstens dynamisch und
kontextsensitiv ist. Zweitens sind bei Raz die Giiter, welche fiirs mensch-
liche Wohlergehen notwendig sind, nicht von vornherein definiert, was
weiter zur Offenheit seiner Konzeption beitragt. Drittens gibt meine In-
terpretation der Dienstleistungskonzeption dem Do-it-yourself-Gedanken
geniigend Raum, da man bestehende Institutionen durch Eigeninitiative
verbessern und/oder iiberwinden kann. In Bezug auf das Ethos der direkten
Aktion spielt die doppelte Beschrankung bestehender Autorititen den An-
archist*innen in die Hande, da dies ihnen die Legitimation gibt, die Perfor-
manz ihrer Institutionen zu beweisen. Die Ablehnung von Herrschaft und
die Dienstleistungskonzeption sind dahingehend kompatibel, dass Stiick-

299

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Autoritit als Dienstleistung?

werksautoritit die Briiche und Widerspriiche im staatlichen Institutionen-
gefiige sichtbar macht und durch ihren dialogischen Charakter zeigt, was
willkiirliche und/oder dogmatische de facto Autorititen illegitim macht.

Akzeptieren wir eine radikale Interpretation der Dienstleistungskonzep-
tion und formulieren auf dieser Basis eine anarchistische Herausforderung,
dann hat dies Konsequenzen fiir ein Kernelement moderner Staatlichkeit:
Souverdnitit. Diirfen bestehende Autorititen die Etablierung neuer Auto-
ritdten grundsétzlich nicht behindern und sind Staaten nicht als Ganzes
legitim, dann ist die Konsequenz daraus eine Welt, in der verschiedene
praktische Autorititen nebeneinander existieren (vgl. Abschn. 5.4.3). Dies
passt aber nicht mit dem staatlichen Anspruch zusammen, Souverdnitat
oder letztinstanzliche Autoritit zu besitzen. Die (radikale Interpretation)
Dienstleistungskonzeption ist nicht mit dem Konzept staatlicher Souverani-
tt vereinbar.

300

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Staaten bringen uns weitreichende Vorteile. Daher erstaunt nicht, dass Staa-
ten im modernen Sinn andere Formen politischer Organisation verdrangt
haben (siehe Abschn. 2.1.1, 2.1.2). Wir dirfen aber tiber den Vorteilen nicht
die Nachteile vergessen, die Staatlichkeit mit sich bringt. So sind die Gréauel
des Zweiten Weltkriegs in einer Welt ohne Staaten nur schwer vorstellbar.
In Kombination mit der Tatsache, dass Staatlichkeit historisch gesehen eine
junge und keinesfalls notwendige Entwicklung ist, tun wir gut daran, kei-
nem Status-quo-Bias zu erliegen und die momentane politische Ordnung
als naturgegeben anzusehen. Damit ist die klassische Frage der politischen
Philosophie nach der Legitimation der bestehenden politischen Ordnung
weiterhin hochaktuell und relevant. Unter diesem Vorzeichen habe ich
mich den radikalsten Kritiker*innen von Staatlichkeit zugewandt: den An-
archist*innen. Sich mit einer oder mehreren Formen anarchistischer Theo-
rien zu beschiftigen, kann uns helfen, den Status-quo-Bias zu vermeiden
oder zu minimieren sowie unsere Konzepte von Autonomie und Autoritat
zu schirfen. Dariiber hinaus halten die verschiedenen Anarchismen einen
grossen Fundus an Méglichkeiten bereit, wie wir uns moglichst herrschafts-
frei und egalitar organisieren konnen (vgl. Abschn. 2.3.1).

In der analytischen Tradition gibt es insbesondere zwei Projekte, die auf-
grund ihrer Konklusionen teilweise dem anarchistischen Lager zuzurech-
nen sind. Dies ist zum einen Robert Paul Wolfts In Defense of Anarchism
([1970] 1998) und zum anderen A. John Simmons Auseinandersetzung
mit den Begriindungen einer politischen Pflicht. In meiner Diskussion
von In Defense of Anarchism habe ich die These, Autonomie und Autori-
tat seien unvereinbare Konzepte zuriickgewiesen (vgl. Abschn.3). Wolffs
Argumentation ist zum einen zu individualistisch und verkennt die Not-
wendigkeit gesamtgesellschaftlicher Institutionen. Ohne diese konnten wir
erstens kaum die Fahigkeiten erlernen, die notwendig sind, um autonom
zu handeln. Zweitens sind politische Institutionen unerldsslich, um die
Komplexitit des Alltags zu reduzieren, was wiederum eine Voraussetzung
ist, um ein gutes und selbstbestimmtes Leben zu fiithren. Dies spricht dafiir,
Autoritdt nicht zuriickzuweisen, sondern als eine Bedingung fiir Autonomie
anzusehen. Von diesem Standpunkt aus miissen beide Konzepte miteinan-
der vereinbar sein.

301

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Derweil ich Wolfts Kernthese zuriickgewiesen habe, ist jene von Sim-
mons iiberzeugender (vgl. Abschn. 4). Fiir ihn ist es theoretisch mdglich,
eine politische Pflicht durch Zustimmung, Fairnessiiberlegungen, Dankbar-
keitspflichten, assoziative Verpflichtungen oder eine natiirliche Pflicht zu
begriinden. Doch keine der genannten Theoriefamilien ist in der Lage, ein
tberzeugendes Argument fiir ein politisches Sollen gegentiber bestehenden
Staaten vorzulegen.?** Daraus, dass wir in einem Naturzustand leben, folgt
fiir Simmons aber kein starker, sondern lediglich ein schwacher ,, Anarchis-
mus”. Erstens argumentiert er, die natiirliche Pflicht, gerechte Institutionen
zu unterstiitzen, gebe uns in vielen Fillen gute Griinde, die bestehenden
gerechten Institutionen, wenn nicht aktiv zu unterstiitzen, dann nicht zu
behindern. Zweitens stellt sich Simmons auf den Standpunkt, staatliches
Handeln konne zwar nicht legitimiert, oftmals aber mindestens gerechtfer-
tigt werden. Das fiir Simmons daraus folgende Widerstandsverbot weise ich
aber zuruck, ohne daraus zu schliessen, Widerstand und Umsturz sei um
jeden Preis erstrebenswert.

In der Konsequenz lésst sich auf Basis von Simmons’ philosophischem
Anarchismus die politische Pflicht und damit qua Korrelationsthese die
Autoritdt bestehender Staaten zuriickweisen. In Reaktion darauf kénnen
die Etatist*innen die Korrelationsthese aufgeben und argumentieren, poli-
tische Autoritdt lasse sich auch ohne politische Pflicht legitimieren. Eine
solche Argumentationslinie préasentiert Joseph Raz, der dafiir argumentiert,
Autoritét als eine Dienstleistung zu konzeptualisieren (vgl. Abschn. 5). Eine
Autoritét ist normal gerechtfertigt, wenn sie uns zu rationaleren Denker*in-
nen macht. In Kombination mit der These, eine Autoritdt miisse sich auf
Griinde stiitzen, die so oder so fiir uns gelten, lasst sich fiir Raz Autoritat
legitimieren. Wie meine Diskussion der Dienstleistungskonzeption interes-
santerweise gezeigt hat, ist sie nicht nur ein Instrument, um staatliches
Handeln zu legitimieren. Sie erlaubt auch - in einer radikalen Interpretati-
on -, alternative Formen politischer Autoritit in Stellung zu bringen und
bestehende Institutionen zu verdréngen. Sowohl der Stiickwerkscharakter
als auch die dialogische Natur der Dienstleistungsautoritit erdffnet der
negativen Herausforderung Moglichkeiten, bestehende Institutionen selbst
dann zu kritisieren, wenn einer der Ansitze, die eine politische Pflicht

243 Daraus folgt aber nicht, eine politische Pflicht sei in einem anderen Kontext
ausgeschlossen. Lediglich die ,konservative® Bemithung, die politische Autoritdt
bestehender Staaten zu legitimieren ist damit zuriickgewiesen. Simmons selbst sieht
nur in Zustimmung eine Legitimationsgrundlage fiir die politische Pflicht. Dieser
Einschidtzung folge ich nicht.

302

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

zu begriinden versuchen, erfolgreich wire. Ist Autoritdt bruchstiickhaft,
kontextabhingig und dynamisch, dann ergeben sich Méglichkeitsraume fiir
kreative neue Formen politischer Organisation. Und sperren sich bestehen-
de Institutionen dagegen, dann schmalert das ihre Legitimationsgrundlage.
In diesem Sinne ist die negative Herausforderung eine Kombination eines
moralischen und eines empirischen Argumentes: Die bestehende Ordnung
ist nicht die beste, gerechteste, fairste u. s. w. und alternative Losungen sind
besser, gerechter, fairer u.s.w. Diese empirische Dimension verweist auf
die Notwendigkeit, die negative anarchistische Herausforderung um eine
positive Komponente zu erweitern. Es braucht ebenfalls einen positiven
Gegenentwurf zum Status quo.

Dies ist der Grund, weshalb wir — in einem positive turn — uns zumin-
dest oberflidchlich mit den Vorstellungen der Anarchist*innen beschiftigen
miissen, wie eine ,staatenlose” Gesellschaft aussahe. Nicht nur das perfor-
mative Argument gegen den Status quo spricht dafiir. Die positive Heraus-
forderung diirfte wichtig sein, um dem Standardeinwand zu begegnen, der
Anarchismus besdsse keine praktische Relevanz. Die Beschaftigung mit der
positiven Herausforderung gibt uns dariiber hinaus die Moglichkeit, auf
Fragen einzugehen, die sich im Verlauf des letzten Kapitels ergeben haben.
Zum einen erscheint die Vorstellung, in einer pluralistischen Gesellschaft
ohne zwangsbewehrte Institutionen zu leben, angesichts vorschreitender
Polarisierung und gesellschaftlicher Spannungen etwas gar naiv. Hat uns
nicht zuletzt die COVID-19-Pandemie den Vorteil von Staatlichkeit vor Au-
gen gefithrt??** Hitte es ohne zentrale staatliche Koordination nicht noch
mehr Tote zu beklagen gegeben? Wire die Impfung so vieler Menschen
moglich gewesen ohne den Staat? Dies fiithrt zur Frage, ob das Nebeneinan-
der verschiedener Autoritaten ohne letztinstanzliche Institution, wie es sich
in Abschn. 5.3 abgezeichnet hat, Herausforderungen wie COVID-19 effek-
tiv bewiltigen konnte. Und fithrten Konflikte zwischen gleichberechtigten
Institutionen nicht zu brandgefahrlichen Situationen? Ferner miissen wir
uns fragen, was von politischer Autoritit noch iibrig bleibt, wenn diese mit
keiner allgemeinen politischen Pflicht korreliert.

Um auf die hier aufgeworfenen Punkte einzugehen und um die in
Abschn. 5.4 begonnene Diskussion um die positive Herausforderung weiter

244 Dass Staatlichkeit und Krise gut miteinander zusammengehen, sollte uns nicht
uberraschen, ist doch das Konzept der Souverinitit gerade in Angesichts der (kon-
fessionellen) Spannungen der Frithen Neuzeit entstanden und stellt effektiv eine
»Normalisierung“ des Ausnahmezustandes dar (fiir eine kritische ideengeschichtli-
che Aufarbeitung, siehe z. B. Loick 2012, 54-55).

303

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

fortzufiihren, skizziere ich in einem ersten Schritt im Abschn. 6.1 weitere
zentrale Aspekte einer positiven Herausforderung. Im Anschluss gehe ich
im Abschn. 6.2 auf den Vorwurf ein, eine anarchistische Gesellschaft sei
naiv. Ich weise dies zuriick und zeige, dass das Menschenbild, welches
der anarchistischen Gesellschaft zugrunde liegt, eine Interpretation zulésst,
die alles andere als naiv ist. Ebenfalls weise ich die Idee zuriick, eine politi-
sche Organisation ohne Souverinitit fithre gezwungenermassen zu Chaos
oder Ineffizienz. Im Laufe der Diskussion zeigen sich aber auch diverse
Herausforderungen, die eine positive Herausforderung angehen muss, will
sie iiberzeugend sein. Es braucht eine theoretische Beschiftigung damit,
wie und wann Zwang gerechtfertigt und wie mit der daraus resultierenden
Gefahr umzugehen ist, aus der Anwendung von Zwang konne Herrschaft
entstehen. Ebenfalls ist die Frage anzugehen, wann und in welcher Form
Herrschaft gegebenenfalls in Zusammenarbeit mit oder durch staatliche
Institutionen, wenn nicht {iberwunden, dann zumindest reduziert werden
kann. Und angesichts der globalen Herausforderungen, denen wir uns ge-
geniibersehen, braucht es eine Theorie der anarchistischen Weltgesellschaft
oder der globalen Zusammenarbeit.

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,anarchistische® Gesellschaft?

Den Anarchismus als politische Philosophie habe ich in Abschn. 2.3.2 um-
rissen. Neben einem kurzen ideengeschichtlichen Abriss habe ich mich
hauptsachlich auf die anarchistischen Kernwerte konzentriert. Diese sind,
wie in Abschn. 5.4 gesehen, mit einer radikalen Interpretation der Dienst-
leistungskonzeption vereinbar. Die Diskussion in Abschn. 5.4 hat ebenfalls
eine erste grobe Skizze erlaubt, wie eine positive Herausforderung auf Basis
der Dienstleistungskonzeption aussieht. Die Autoritit von Institutionen ist
mehrfach begrenzt: Sie miissen uns einerseits Raum zum selbst Handeln
lassen und uns andererseits die Moglichkeit offenlassen, neue Institutionen
zu schaften. Dies macht ein ,fixiertes” Institutionengefiige unmoglich. An
dessen Stelle tritt ein dynamisches System mehr oder weniger kurzlebiger
Institutionen, das den Biirger*innen viel Raum fiir gelebte Experimente
lasst. In diesem Abschnitt ergdnze und konkretisierte ich diese Elemente
um Uberlegungen zur politischen Organisation einer anarchistischen Ge-
sellschaft. Wie spielen Institutionen mit bruchstiickhafter und kontextab-
hingiger Autoritit zusammen? Kann es unter diesen Voraussetzungen eine
politische Ordnung geben?

304

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,,anarchistische” Gesellschaft?

6.1.1 Die anarchistische Gesellschaft gibt es nicht

Die Theoriefamilie des Anarchismus ist dusserst divers und nicht ohne
Widerspriiche. Schon deshalb kann es in diesem Abschnitt nicht darum
gehen, die anarchistische Gesellschaft zu beschreiben. Denn die anarchisti-
sche Gesellschaft gibt es nicht. Dariiber hinaus sind vielen anarchistischen
Ansdtzen konkret ausformulierte Vorstellungen dariiber fremd, wie eine
anarchistische Gesellschaft aussihe. Dies ist aber nicht dem fehlenden Vor-
stellungsvermdgen der Anarchist*innen geschuldet, sondern hat konzeptio-
nelle Griinde. Indem Ansétze davor zuriickschrecken, eine anarchistische
Zukunft zu entwerfen, bewahren sie erstens die Freiheit derjenigen Men-
schen, die in dieser Zukunft leben werden. Vorzugeben, wie eine anarchis-
tische Gesellschaft nach der Transformation auszusehen hitte, wire eine
Anmassung. Denn niemand von uns besitzt eine sprichwortliche Glaskugel,
die einen Blick in die Zukunft erlaubt. Es ist eine faktische Unmdoglichkeit,
vom heutigen auf einen zukiinftigen Kontext zu schliessen. Selbst wenn
eine Person die Zukunft voraussagen konnte, ndhme sie die Freiheit der
Mitglieder einer zukiinftigen anarchistischen Gesellschaft nicht, legte diese
Person heute fest, wie die Menschen morgen leben sollen. Denn dadurch
wird den zukiinftigen Gesellschaftsmitgliedern die Moglichkeit genommen,
selbst entscheiden zu kénnen (Kiihnis 2015, 102; De George 1978, 96).
Zweitens widerspricht eine vordefinierte Gesellschaftsordnung der Idee
der Diversitat. Wie wir gesehen haben, weist Raz die Idee zuriick, die
Grundgiiter fiir ein gutes Leben konnen von vornherein definiert werden
(vgl. Abschn. 5.2.1). Je nach Kontext mogen, wie von Finnis vorgeschlagen,
Wissen, Leben, praktische Vernunft, Geselligkeit der Freundschaft, dstheti-
sche Erfahrungen, Religion und Spiel relevant sein. Es sind aber auch ganz
andere Kombinationen denkbar, die wir fiir ein gutes Leben bendtigen.
Akzeptieren wir zusatzlich die Pluralitdt der Menschen in Bezug auf deren
dussere Merkmale, Dispositionen, Lebensplane, Erfahrungen, sexuelle, kul-
turelle oder politische Vorlieben u. s. w., dann ist es ebenfalls eine Anmas-
sung, anderen im Detail vorzuschreiben, wie sie ihre Gesellschaft zu gestal-
ten haben. Diversitit ist, ob auf praktischer oder auf theoretischer Ebene,
eine Konstante der menschlichen Existenz. Akzeptiert man dies, ist die
Idee einer Einheitslosung nicht mehr haltbar. Der Kernwert der Diversitat
widerspricht, anders gesagt, dem Anspruch, eine ,pfannenfertige“ Losung
zu prasentieren. Wir konnen gewisse Elemente und Aspekte hochstens
skizzieren, deren konkrete Ausgestaltung ist aber nur in der Praxis mdglich.

305

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Dies fithrt mich direkt zum dritten konzeptionellen Grund: der zentra-
len Stellung der Praxis. Soll die Freiheit der Beteiligten geachtet und dem
Kernwert der Diversitdt Geniige getan werden, dann konnen neue gesell-
schaftliche Strukturen nicht theoretisch konstruiert, sondern nur praktisch
gelebt werden. Anarchistische Ansdtze sind denn auch auf die Praxis und
das Hier-und-Jetzt ausgerichtet. Folglich geht es eher darum, bereits unter
dem Status quo im Kleinen neue Formen sozialer Interaktion auszuprobie-
ren (Gordon 2008, 41). Politische Praxis ist gezwungenermassen kontextab-
héngig und in der Gegenwart verankert: Ich konsumiere jetzt Produkte aus
politischen Griinden (nicht), ich lebte jetzt meinen (un)konventionellen
Lebensentwurf und ich nehme jetzt bewusst (nicht) an Wahlen teil. Lege
ich, wie dies die Anarchist*innen tun, den Fokus auf die Praxis, dann steht
die Frage, was ich jetzt tun kann, im Zentrum und nicht jene, wie eine
zukiinftige Gesellschaft aussehen solle.

Viertens geht das anarchistische Transformationsverstdndnis nicht von
einem utopischen Endzustand aus. Das Politische ist ein Moglichkeitsraum,
der diverse, dem aktuellen Kontext angepasste Organisationsformen zu-
lasst. Aus der Kontextgebundenheit folgt eine Dynamik der gesellschaftli-
chen Organisation, die sich nur schwer mit der Vorstellung vereinbaren
lasst, nach der erfolgreichen Revolution kdnne man die perfekte Gesell-
schaft etablieren. Ohne die Idee eines solchen Endzustandes, den es zu
erreichen gilt, muss man das Politische als einen sich verdndernden Raum
und damit als einen Prozess verstehen.?*> Als Konsequenz davon ist es nicht
moglich, die anarchistische Gesellschaft zu beschreiben.

Bedeutet dies, es sei unmdoglich, weiter zu umreissen, was eine Gesell-
schaft anarchistisch macht? Dass es keine ,,pfannenfertige® Vorschldge gibt,
bedeutet nicht, man konne keine Tendenzen ablesen. Aus Abschn.2.3.2
wissen wir, dass Anarchist*innen danach streben, moglichst herrschaftsfreie
und egalitdre Strukturen zu etablieren. Sie setzen — motiviert durch das
Ethos der direkten Aktion - auf eine Do-it-yourself-Mentalitét. Jeder kann
mit den vorhandenen Mitteln das Seine zu einer egalitiren Gesellschaft
beitragen. Man befreit sich zusammen mit anderen selbst und wird nicht
befreit. Dem Kernwert der Diversitat verpflichtet sind die angewandten
Losungsstrategien ebenso vielfiltig wie die sie umsetzenden Menschen.
Neben diesen drei Kernwerten konnen wir weitere handlungsleitende Prin-

245 Dies bedeutet im Umkehrschluss aber auch, dass eine anarchistische Gesellschaft
nicht ,anarchistisch® bleiben muss. Sie kann ihre egalitdren Elemente verlieren und
folglich erneut hierarchisch werden (vgl. dazu z. B. Gordon 2008, 44-45).

306

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,,anarchistische” Gesellschaft?

zipien identifizieren, welche die DNA einer anarchistischen Gesellschaft
ausmachen.

Anarchistische Strukturen streben erstens danach, Gleichheit, Gerechtig-
keit und Freiheit moglichst umfassend zu verwirklichen (Kithnis 2015, 102;
Jun 2010, 53). Wenig iiberraschend gehen die Interpretationen dariiber, was
diese drei Konzepte beinhalten, ebenso auseinander wie die Antworten auf
die Frage, wie Gleichheit, Gerechtigkeit und Freiheit im Alltag umzusetzen
sind. Angesichts der Do-it-yourself-Mentalitdt, die eher danach verlangt,
die Umsetzung der drei Konzepte durch fortlaufendes Experimentieren in
der Praxis zu erreichen, als auf theoretischer Ebene konzeptionelle Klarheit
zu erreichen, iiberraschen konzeptionelle Widerspriiche wenig. Loick stellt
beispielsweise in Bezug auf den Freiheitsbegriff in anarchistischen Schrif-
ten ,terminologische Verlegenheiten“ (2017, 105) fest.24¢ Die Frage, wie
Gleichheit zu verwirklichen ist, beantworten die Anarchist*innen ebenfalls
unterschiedlich. Dies zeigt sich u. a. in den Diskussionen dariiber, wie mit
Privateigentum zu verfahren ist, in der die Positionen von Abschaffung bis
Beibehaltung inklusive aller Zwischenschattierungen reichen (Kithnis 2015,
101). Ebenso divers und widerspriichlich sind die Standpunkte dariiber, ob
wir fiir unsere Arbeit individuell entlhnt werden sollen. Derweil mutualis-
tische und kollektivistische Stromungen in der Tendenz an der Idee eines
individuellen Lohnes festhalten (Loick 2017, 146), fordern Anarcho-Kom-
munist*innen dessen Abschaffung. Hélt man am Lohnprinzip fest, schreibt
man beispielsweise geméass Kropotkin an der kapitalistischen Orientierung
an der Produktion fort, was es verunmoglicht, eine iiberzeugende Alternati-
ve zum Kapitalismus aufzubauen (Loick 2017, 148-40).

Eine anarchistische ist, zweitens, in der Tendenz eine antikapitalistische
Gesellschaft. Zum einen sollen, wie dies etwa Kropotkin fordert, die Be-
diirfnisse der Menschen den Grund fiir die Produktion in einer kollekti-
vierten Wirtschaft sein.?#” Das zielt nicht nur auf eine gerechtere Warenver-
teilung, sondern soll {iberdies neue 6konomische und soziale Potenziale

246 Auf den anarchistischen Freiheitsbegriff gehe ich im Abschn. 6.1.2 vertieft ein, da
dieser fiirs Verstandnis davon, in welchem Verhaltnis Institutionen und Individuum
in einer anarchistischen Gesellschaft stehen, entscheidend ist.

247 Derweil Kommunist*innen Kollektivierung mehrheitlich als eine Verstaatlichung
verstehen, lehnen die Anarchist*innen eine zentralistisch gefithrte Okonomie ab,
da eine so strukturierte Wirtschaft den Bediirfnissen der Menschen ebenso wenig
gerecht wiirde, wie eine kapitalistische Ordnung. Mit dieser Einschitzung lagen die
Anarchist*innen zumindest im Hinblick auf den realexistierenden Kommunismus
in der UdSSR und den weiteren Staaten des ehemaligen Ostblocks richtig. Fiir

307

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

freisetzen (Loick 2017, 143). Zum anderen soll es keine Entfremdung geben,
die in den jetzigen Gesellschaften viele durch Erwerbsarbeit erleben. Der
Anspruch ist, den Menschen die Mdglichkeit zu geben, ihren Bediirfnis-
sen und Fahigkeiten entsprechend zu arbeiten (Kithnis 2015, 102). Wie in
Bezug auf Gleichheit, Gerechtigkeit und Freiheit, so herrscht unter den An-
archist*innen auch dariiber keine Einigkeit, welche 6konomischen Struktu-
ren dafiir angebracht sind. Die stark in der Gewerkschaftsbewegung veran-
kerten Anarchosyndikalist*innen streben zum Beispiel eine Wirtschaftsord-
nung an, in der sich die Arbeiter*innen als selbstbestimmte Akteur*innen
selbst verwalten (Loick 2017, 145). Dem libertaren Kommunalismus zuzu-
rechnende Aktivist*innen sprechen sich dagegen dafiir aus, wirtschaftliche
Fragen zu politisieren und in einen breiteren gesellschaftlichen Kontext
zu stellen, um eine Orientierung an den Bediirfnissen der Menschen zu
erreichen (Loick 2017, 146).

Die dritte Tendenz ist das Prinzip der Gewaltfreiheit. Entgegen dem
Bild, welches das klassische Vorurteil von bombenlegenden anarchistischen
Terrorist*innen zeichnet, wollen Anarchist*innen eine gewaltfreie (oder
moglichst gewaltarme) Gesellschaft. Gewalt ist ein Herrschaftsmittel und ist
als solches weder angebracht in einer egalitiren Gesellschaft, noch ist es -
der Idee der prifigurativen Politik folgend - ein geeignetes Mittel, um den
Status quo zu tiberwinden. Das schliesst nicht per se alle Handlungen aus,
die wir im alltdglichen Sprachgebrauch unter Gewalt verstehen.?*® In seiner
Rekonstruktion der Diskussion {iber Gewalt in der anarchistischen Bewe-
gung argumentiert beispielsweise Gordon (2008, 82-97), Anarchist*innen
lehnten nicht notwendigerweise jegliche Form von Gewalt ab. Denn ein
orthodoxes Ethos der Gewaltfreiheit konstruiert einen Kontext, in dem es
ausreicht, eine Handlung als gewalttitig zu bezeichnen, um sie zu diskre-
ditieren.?*® Gewalt mit Abnormitit und Kriminalitit gleichzusetzen, tiber-

Anarchist*innen sind die Produktionsmittel dezentral und foderalistisch zu kollekti-
vieren. (Loick 2017, 144).

248 Graebers (2009, 177) Beschreibungen in seiner Ethnografie Direct Action legen
beispielsweise nahe, dass fiir Anarchist*innen Gewalt alleinig gegen Personen ange-
wendet werden kann, nicht aber gegen Sachen, da man diese nicht verletzen kann.
Deshalb sind Sachbeschddigung keine Gewalt, solange dabei keine Personen zu
Schaden kommen.

249 Dies impliziert, Gewalt sei immer moralisch falsch und deshalb zuriickzuweisen.
Eine solche Position ist aber weder damit vereinbar, dass sozialer Wandel nicht
konfliktfrei zu haben ist, noch ist sie kompatibel mit der moralischen Autoritét
des Individuums; d. h. mit der Idee, jede*r miisse selbststandig entscheiden, welche

308

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,anarchistische“ Gesellschaft?

deckt zudem normalisierte und legitimierte Fille der Gewaltanwendung,
die zwar nicht als Gewalt bezeichnet werden, aber trotzdem gewaltformig
und ebenso gefdhrlich sind. Selbst wenn Anarchist*innen in Einzelféllen
rechtfertigen konnen, Gewalt anzuwenden, tun sie unter anderem aufgrund
ihrer Kernwerte gut daran, moglichst gewaltarm zu handeln.?>°

Die vierte Tendenz kniipft an die prinzipielle Ablehnung von Gewalt
sowie an den Wunsch nach Freiheit an. Um dieser Rechnung zu tragen
und um egalitdre Gesellschaftsstrukturen umzusetzen, ist Freiwilligkeit ein
entscheidendes Element. Teil einer anarchistischen Gesellschaft zu sein, ist
freiwillig; auch wenn einzig durch und mit Gesellschaft die individuelle
Freiheit verwirklicht werden kann (Loick 2017, 133; De George 1978, 97).2!
Das Prinzip der Freiwilligkeit hat nicht nur auf individueller Ebene Auswir-
kungen, sondern beeinflusst ebenfalls die gesellschaftliche. Der Entscheid,
einer Gesellschaft beizutreten, ist lediglich dann genuin freiwillig, wenn
der gegenteilige Entscheid keine {ibermassig negativen Auswirkungen hat
(Loick 2017, 136). Auf dieser Basis lasst sich begriinden, weshalb von Nicht-
mitgliedern nicht verlangt werden kann, wegzuziehen. Der Do-it-yourself-
Mentalitit folgend bedeutet dies, dass die Nichtmitglieder gegebenenfalls
eigene Strukturen schaffen, was zu einer Situation fiihrt, in der verschie-
dene politische, gesellschaftliche, 6konomische etc. Institutionengefiige ne-
beneinander bestehen.

Dies fithrt mich zur fiinften Tendenz anarchistischer Gesellschaften:
Foderalismus und Subsidiaritit. Es mag eine Bandbreite von Funktionen
geben, die lediglich eine grosse territoriale Organisationseinheit zu erfiillen
vermag. Man kann daraus aber nicht schliessen, diese ,grossen“ Einheiten

Mittel gegen eine illegitime Autoritét eingesetzt werden diirfen (vgl. dazu Graeber
2009, 222).

250 Fiir die anarchistische Praxis ergibt sich daraus ein Spannungsfeld zwischen den
Kernwerten, die eine gewaltfreie und pazifistische Position nahelegen, und der
gezeigten Solidaritdt gegeniiber unterdriickten Gruppierungen, die nicht immer
gewaltfrei fiir ihre Sache einstehen (Graeber 2009, 225).

251 In der anarchistischen Vorstellung ist der individuelle Wille nicht présozial, son-
dern steht in Beziehung zu den Argumenten, Bediirfnissen und Interessen der
Mitmenschen. Dies macht eine Auseinandersetzung mit der sozialen Umwelt un-
umganglich. In diesem Sinne besitzt das anarchistische Freiheitsverstdndnis einen
kommunikativen Charakter (Loick 2017, 133) und lduft auf einen intersubjektiven
Austausch hinaus.

309

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

miissten alle Aufgaben erledigen (De George 1978, 105).2°2 Gleichheit und
soziale Gerechtigkeit fordern fiir die Anarchist*innen, sich bottom-up und
dezentral zu organisieren und top-down organisierte sowie zentralisierte
Machtstrukturen zu vermeiden (Jun 2010, 54). Dies spricht dafiir, dem
Prinzip der Subsidiaritét folgend, Aufgaben auf der lokalsten Ebene anzu-
siedeln. Derweil zum Beispiel der gerechte Umgang mit der Ressource
Wasser nach Koordination iiber ein grosseres Territorium verlangt, kann
die Frage, wer seine Schafe wo weiden lassen darf, lokal gekldrt werden.
Die uberlokale Koordination leisten dabei foderale Strukturen, wobei es
nicht darum geht, (national-)staatliche Losungen im Kleinen nachzubilden.
Als alternative Organisationsform fiir die ,,Foderation dezentraler Assozia-
tionen” nennen Anarchist*innen oftmals ein ratedemokratisches Entschei-
dungssystem (Loick 2017, 133).

Damit ist, sechstens, die Tendenz verbunden, sich direkt respektive
basisdemokratisch zu organisieren. Beispielsweise beschreibt Graeber in
seiner Ethnografie Direct Action (2009) die Funktionsweise anarchistischer
Organisationen im US-amerikanischen Kontext. Insbesondere die Organi-
sationsprinzipien, welche das Quékertum entwickelt hat, um Versammlun-
gen zu organisieren, haben die Aktivist*innen beeinflusst und inspiriert
(Graeber 2009, 129, 235).253 Auf dieser Basis entwickelte sich ein Entschei-
dungsprozess, der auf Konsens ausgelegt ist und allen Anwesenden ein
Vetorecht einrdumt. Eine Umsetzung davon konnte man beispielsweise
wihrend Occupy Wall Street im Jahr 2011 beobachten (Graeber 2011; Loick
2017, 185). Die Frage, ob und inwieweit anarchistische Organisationsformen
»demokratisch® sind, ist aber umstritten. Fiir Gordon (2008, 69-70) ist zum
Beispiel Anarchismus nicht die radikalste Form der Demokratie, sondern
eine ganzlich andere Form des kollektiven Handelns.

252 Im Anarchismus fehlen aber oftmals Uberlegungen dazu, wie eine globale und
hochkomplexe Gesellschaft politisch koordiniert werden konnte. Es fehlt eine Theo-
rie einer anarchistischen Weltgesellschaft (Loick 2017, 139-40).

253 Graeber (2009, 129) beschreibt die Grundziige der Praxis im Quakertum folgender-
massen: Die Gemeindemitglieder sitzen in einem Kreis und kénnen sich jederzeit
dussern. Alle diirfen Vorschldge einbringen, wobei jede der anwesenden Personen
ein Vetorecht besitz und ein Vorschlag blockieren kann. Das Veto dient dazu,
die Anwesenden anzuhalten, verantwortungsvoll mit ihrem Recht umzugehen, Vor-
schldge einzubringen. Ein*e Moderator*in leitet die Versammlung. Die Person in
dieser Rolle nimmt sich zuriick und gibt keine eigenen Meinungen ab. Im Un-
terschied zu anarchistischen Versammlungen sprechen die Versammlungsteilneh-
mer*innen ausschliesslich mit der/dem Moderator*in.

310

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,anarchistische“ Gesellschaft?

Mit den hier genannten Tendenzen kénnen wir zwar nicht beschreiben,
wie eine anarchistische Gesellschaft im Detail funktionierte. Wir haben
nun aber zumindest eine Idee, welche Prinzipien, Werte und Ziele ihr zu-
grunde liegen: Eine anarchistische Gesellschaft ist egalitdr, dynamisch und
divers, zielt darauf ab, Gleichheit, Gerechtigkeit und Freiheit moglichst um-
fassend zu verwirklichen, versucht der Entfremdung Einhalt zu gebieten, ist
gewaltfrei und (in einem noch naher zu bestimmenden Sinn) demokratisch
verfasst. Die Frage, die sich stellt, ist, was dies fiir die Interaktion zwischen
Individuum und Gesellschaft respektive gesellschaftlichen Institutionen be-
deutet. Antworten darauf kann uns eine vertiefte Auseinandersetzung mit
dem Konzept der Freiheit liefern, da dieses elementar ist, um die Beziehung
zwischen der Einzelperson und der Gesellschaft zu verstehen.

6.1.2 Der anarchistische Freiheitsbegrift

Wie wir im letzten Abschnitt gesehen haben, soll in einer anarchistischen
Gesellschaft in einem mdglichst umfassenden Mass Gleichheit, Gerechtig-
keit und Freiheit umgesetzt werden. Weder die dafiir notwendige gesell-
schaftliche Transformation noch die Institutionen sollen auf Zwang zuriick-
greifen. Die Art, wie Institutionen unter diesem Vorzeichen auszugestalten
sind, ist unter anderem vom anarchistischen Freiheitsverstindnis beein-
flusst (Prichard 2019). Damit kommt diesem eine entscheidende Rolle zu,
um die Beziehung zwischen Einzelperson und Gesellschaft zu verstehen.
Dies macht das Konzept relevant, um die positive Herausforderung auf
konzeptioneller Ebene in Bezug auf den Zusammenhang von Freiheit und
Autonomie zu skizzieren.

Im Anarchismus ist Freiheit ein zentrales Konzept oder Motto (Lazar
2018, 158). Die Stellung von Freiheit teilt sich die Theoriefamilie des An-
archismus ebenso mit der liberalen Theorie wie auch mit anderen sozia-
listischen Ansatzen (Jun 2010, 53). Den Anarchist*innen wird dabei aber
oftmals nachgesagt, in ihrer Suche nach Freiheit am weitesten zu gehen. So
sagt beispielsweise Mikhail Aleksandrovich Bakunin ([1871] 1972, 261) von
sich:

I am an impassioned seeker of the truth, and as bitter an enemy of the vi-
cious fictions used by the established order—an order which has profited
from all the religious, metaphysical, political, juridical, economic, and
social infamies of all times—to brutalize and enslave the world. I am a

311

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

fanatical lover of liberty. I consider it the only environment in which
human intelligence, dignity, and happiness can thrive and develop.

Angesichts solcher Aussagen tiberrascht es nicht, wenn der anarchistische
Freiheitsdrang den Ruf hat, {ibertrieben zu sein, und oftmals mit dem Stre-
ben in Verbindung gebracht wird, dusseren Zwang, wenn nicht abzuschaf-
fen, dann doch auf ein Minimum zu reduzieren. Insbesondere der zweite
Punkt fithrt des Ofteren zur Einschitzung, der Anarchismus sei in Bezug
auf Freiheit eine radikalisierte Form der klassischen liberalen Theorien
(Jun 2018, 45). Wie meine Diskussion nahelegen wird, ist diese Néhe zum
Liberalismus aber lediglich prima facie.

Einen Punkt, den wir fiir die anstehende Diskussion im Hinterkopf
behalten miissen, betriftt die Stellung von Freiheit in der anarchistischen
Theorie. Selbst wenn sich Anarchist*innen - wie Bakunin dies tut - als
fanatische Freiheitsliebhaber*innen verstehen, folgt daraus nicht, Freiheit
sei das anarchistische Kernprinzip. Dies widerspriche dem Kernwert der
Diversitat. Damit kann Freiheit lediglich ein Konzept unter anderen in
anarchistischen Theorien sein. Das Konzept mag zentral sein. Aus dieser
Stellung folgt aber weder, Freiheit sei das einzige oder das wichtigste Ele-
ment der anarchistischen Philosophie, noch miisse es gleich wie in anderen
Ideologien verstanden werden (45).

Was verstehen Anarchist*innen unter Freiheit? Diese Frage ldsst sich
aus verschiedenen Griinden nicht einfach so beantworten. Erstens gibt
es den Anarchismus nicht und die verschiedenen anarchistischen Ansitze
verstehen Freiheit anders. Zweitens sind diese verschiedenen Freiheitsver-
standnisse nicht zwingend untereinander kompatibel, das Konzept ist viel-
mehr innerhalb der anarchistischen Theorie umstritten (Loick 2017, 105).
Angesichts des Stellenwertes, den Diversitdt einnimmt, ist dies nicht weiter
berraschend. Drittens ist der Begriff der Freiheit auf der konzeptionellen
Ebene oftmals unklar. Wie bereits in Abschn. 6.1.1 erwahnt, finden sich in
anarchistischen Schriften oftmals ,terminologische Verlegenheiten (105),
wenn es um Freiheit geht. Dies sind auch die Griinde, weshalb ich in die-
sem Abschnitt davon absehe, den anarchistischen Freiheitsbegrift zu rekon-
struieren. Nicht nur ist ein solches Unterfangen kaum zu bewerkstelligen,
bedenkt man die diversen anarchistischen Stromungen. Es sprengte auch
den Umfang dieser Arbeit. Deshalb ziele ich darauf ab, ein anarchistisches
Freiheitsverstandnis zu erarbeiten, welches die positive Herausforderung zu
untermauern vermag.

312

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,anarchistische“ Gesellschaft?

Haben wir einen Ausgangspunkt, der uns hierbei helfen kdnnte? Wir
kénnen zunichst sagen, was Freiheit nicht ist: Herrschaft. Diese benutzen
Anarchist*innen - wie in Abschn.2.3.2 dargelegt - als ein generisches
Konzept, um die verschiedenen systematischen Gesellschaftseigenschaften
zu benennen, durch welche Personen oder Gruppen von Personen kontrol-
liert, gendtigt, ausgebeutet, erniedriget, diskriminiert usw. werden (Gordon
2008, 32). Ausgehend davon kénnen wir sagen, dass Freiheit im anarchisti-
schen Verstindnis die Abwesenheit von Herrschaft ist (Prichard 2019, 73).
Wir sind demnach frei, wenn wir keiner gesellschaftlichen Kontrolle, Noti-
gung, Ausbeutung, Erniedrigung, Diskriminierung usw. unterliegen. Dies
scheint sich mit dem Konzept negativer Freiheit zu decken. Isaiah Berlin
(1995b) umschreibt in ,Zwei Freiheitsbegriffe“ dieses Freiheitsverstandnis
beispielsweise wie folgt:

Gewohnlich sagt man, ich sei in dem Masse frei, wie niemand in mein
Handeln eingreift, kein Mensch und keine Gruppe von Menschen. Politi-
sche Freiheit in diesem Sinne bezeichnet den Bereich, in dem sich ein
Mensch ungehindert durch andere betétigen kann. (201).

Damit konnte uns Berlins Konzeption von Freiheit eine Orientierung ge-
ben, um einen anarchistischen Freiheitsbegriff zu erarbeiten. Berlin unter-
scheidet zwischen negativer und positiver Freiheit. Zwar ist er — wie Berlin
selbst zu bedenken gibt — nicht der erste, der eine solche Differenzierung
vornimmt. Die Begrifflichkeit kann man bis mindestens zu Kant zuriickver-
folgen. Berlins Uberlegungen hatten aber einen grossen Einfluss darauf,
wie tiber Freiheit nachgedacht wird (I. Carter 2019; Kukathas 2017, 685;
Lovett 2018, Abschn. 1.1). Negative Freiheit oder Freiheit-von bezeichnet
jene Sphire, in der andere unser Handeln nicht beeinflussen (Berlin 1995a,
201). Damit geht es bei Freiheit-von - fiir John Stuart Mill ([1859] 1988,
20-21) die einzige Art von Freiheit, die diesen Namen verdient - um
die Abwesenheit von dusserem Zwang, Einmischung, Beschrankung oder
andere Formen dusserer Einflussnahme. In diesem Sinne bedeutet Freiheit
die Abwesenheit von dusserer Einmischung. Charles C. Taylor ([1979] 1985,
213) bezeichnet Freiheit-von denn auch als Maglichkeitskonzept. Frei zu
sein ist eine Frage davon, welche Handlungsoptionen uns zur Verfiigung
stehen; egal ob wir diese nutzen.

313

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Positive Freiheit oder Freiheit-zu umreisst Berlin (1995b, 211) folgender-
massen:

Die ,positive“ Bedeutung des Wortes ,Freiheit” leitet sich aus dem
Wunsch des Individuums ab, sein eigener Herr zu sein. Ich will, dass
mein Leben und meine Entscheidungen von mir abhéngen und nicht
von irgendwelchen dusseren Machten. Ich will das Werkzeug meiner
eigenen, nicht fremder Willensakte sein. Ich will Subjekt, nicht Objekt
sein; will von Griinden, von bewussten Absichten, die zu mir gehoren,
bewegt werden, nicht von Ursachen, die gleichsam von aussen auf mich
einwirken”.

Diese Idee einer freien Person, deren Handlungen ihre Handlungen
sind, findet sich uberall in der liberalen Theorie (Gaus, Courtland, und
Schmidtz 2020, Abschn.1.3). So verstanden handelt es sich bei positiver
Freiheit um ein Ausiibungskonzept (C. Taylor [1979] 1985, 213): Man ist
lediglich dann frei, wenn man sich selber und die Gestaltung seines Lebens
tatsachlich bestimmt hat. Damit steht bei Freiheit-zu ein Anrecht im Zen-
trum, zu handeln und den Kontext des eigenen Handelns (mit-)bestimmen
zu konnen. Das lauft wiederum auf die Freiheit hinaus, an und in der
Gesellschaft partizipieren zu konnen. Derweil negative Freiheit demnach
einen Zustand beschreibt, in dem sich ein Individuum befindet, bezeichnet
positive Freiheit eine Fahigkeit, die eine Person besitzt (Jun 2018, 47). Dies
legt nahe, dass es sich bei Freiheit-zu und Freiheit-von um zwei Dimen-
sionen eines Freiheitskonzepts handelt. Dieser Interpretation widerspricht
Berlin (1995b, 211) aber. Fiir ihn handelt es sich um zwei unterschiedliche
Konzepte von Freiheit, deren Beziehung Autor*innen dariiber hinaus oft-
mals als antagonistisch darstellen (I. Carter 2019).

Berlins Konzeption mag ein in der Literatur genutzter Orientierungs-
und Ausgangspunkt sein, um sich dem anarchistischen Freiheitsbegriff zu
ndhern (siehe beispielsweise Loick 2017, Abschn. 3.1; Prichard 2019). Wir
miissen aber vorsichtig sein und uns davor hiiten, Berlins Freiheitsbegriff
dem Anarchismus {iberzustiilpen. Vielmehr miissen wir auf potenzielle
Unterschiede und Diskrepanzen achten, wollen wir einen anarchistischen
Freiheitsbegrift erarbeiten. Nichtsdestotrotz korreliert Berlins Differenzie-
rung zumindest auf den ersten Blick mit der groben Zweiteilung anarchisti-
scher Ansitze in ein individualistisches und ein kommunitaristisches Lager.
Negative Freiheit nimmt eine zentrale Stellung im Individualanarchismus
ein, positive Freiheit korreliert mit anarcho-kommunitaristischen Theorien
(Jun 2018, 51-52; Loick 2017, 106). Dies ist mitunter ein Grund, weshalb ich

314

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,,anarchistische” Gesellschaft?

nachfolgend zuerst einen Fokus auf die negative Freiheit lege und dann in
einem zweiten Schritt auf die positive Freiheit fokussiere.

Insbesondere der Liberalismus steht im Ruf, nach Freiheit im negativen
Sinn zu streben (I. Carter 2019). Die politische Ordnung soll darauf zielen,
die Freiheit des Individuums zu schutzen. Dies erreicht ein liberaler Staat,
indem er sicherstellt, dass die individuellen Freiheiten sich nicht gegensei-
tig autheben. Als Abwehrrechte verstandene Grund- und Menschenrechte
schiitzen die Biirger*innen dabei vor nicht legitimen staatlichen Eingrif-
fen in ihre Handlungssphire, was den staatlichen Handlungsspielraum
beschrankt. Insbesondere die anarcho-individualistischen Positionen, wie
sie zum Beispiel William Godwin, Max Stirner und Henry David Thoreau
vertreten haben, prasentieren sich als eine Radikalisierung der klassischen
liberalen Position (Jun 2018, 45; Loick 2017, 107; Prichard 2019, 79-80).
Thnen ist ein Primat der individuellen Autonomie und die ablehnende
Haltung gegeniiber als illegitim eingestuften gesellschaftlichen Eingriffe
in die personliche Freiheit gemein (Loick 2017, 107). Dazu kommt eine
oftmals grosse Sympathie fiir negative Freiheit in anarchistischen Schrif-
ten. Ebenso gibt es ideengeschichtliche Verbindungen sowie ideologische
Uberschneidungen zwischen liberalen und anarchistischen Positionen (Jun
2018, 50).2>4 Damit hat die Tendenz, Anarchismus als einen Zustand zu
verstehen, der sich durch die Abwesenheit von Zwang auszeichnet, ihre
Berechtigung.

Ideengeschichtlich lésst sich das negative Freiheitsverstindnis im Anar-
chismus unter anderem auf William Godwin zuriickfiihren. Seinen Uberle-
gungen folgend ist Freiheit ein utilitaristisches und rationalistisches Kon-
zept, welches insbesondere die Einmischung des Staates oder anderer
Instanzen in die autonom entwickelten Ideen des Individuums verneint
(Prichard 2019, 75). Dies macht das Individuum und dessen Hoheit iiber
das eigene Leben zu einem Dreh- und Angelpunkt im anarcho-individua-
listischen Denken (Loick 2017, 107-8).

Ausgehend von der Pramisse des Selbsteigentums (self-ownership), wo-
nach allein die Einzelne iiber ihren Korper und ihre Lebensweise zu
bestimmen hat, wird das Individuum als von seiner Umwelt und seinem
Mitmenschen isoliert angesehen und hat im Normalfall Interessen und
Bediirfnisse, die mit denen der Anderen konfligieren. Das Eigentum ist
dabei nicht nur Garant der Freiheit, sondern gibt auch ihr Modell ab:

254 Ein Beispiel dafiir ist die Idee, dass die Zufriedenheit und der Wohlstand des
Individuums zentral sind.

315

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Freiheit wird insgesamt als die Einrichtung einer individuellen Hand-
lungssphire verstanden, in der ich — wie mit meinem Eigentum - nach
Belieben verfahren darf, ohne dafiir irgendjemandem Rechenschaft able-
gen zu miissen. (Loick 2017, 108).

Ist der Schutz der individuellen Autonomie - die sich durch eine Hand-
lungssphére frei von dusserer Einmischung ausdriickt - eines der wichtigs-
ten Ziele, kann Gesellschaft und gesellschaftliche Organisation lediglich ein
Mittel ohne inharenten Wert sein, um die individuelle Freiheit-zu aufrecht-
zuerhalten. Gesellschaft muss unter diesen Vorzeichen nicht notwendiger-
weise ein ,Verein von Egoisten“?® sein. Sie darf sich aber nicht einmischen
und uns vorschreiben, wie wir iiber unser Eigentum verfiigen konnen,
solange wir die Freiheit der anderen Menschen damit nicht einschrianken.
Hier zeigt sich eine Parallele zum Freiheitsbegriff im rémischen Recht.
Dieser beruht auf der Macht des Individuums, mit seinem Eigentum zu
machen, was es will. Bei diesem handelt es sich im romischen Recht nicht
um ein Recht, da dieses mit anderen ausgehandelt wird und gegenseitige
Pflichten beinhaltet. Vielmehr handelt es sich bei Eigentum um absolute
Verfiigungsgewalt iber ¢ (Graeber und Wengrow 2022, 508-9).2% Diese
Parallele impliziert eine gewisse Néhe zwischen dem anarcho-individualis-
tischen und dem republikanischen Denken, wenn es um Freiheit geht.

Der aus dieser Interpretation von Freiheit-zu folgende Blick auf die Rolle,
die eine Gesellschaft fiir das Individuum spielt, ist nicht unumstritten.
Bereits im 19. Jahrhundert lehnte beispielsweise Pierre-Joseph Proudhon
die negative, auf Selbsteigentum basierende Freiheitskonzeption ab (siehe
dazu Prichard 2019, 75). Fiir die Kritiker*innen negativer Freiheit reicht
diese nicht aus, um uns effektiv vor Herrschaft zu schiitzen: Besitze ich
mich selbst, ergeben sich daraus zwar Abwehrrechte gegen Versuche, iiber
mich zu verfiigen. Weil ich mir selbst gehore, kann mich niemand anderes
besitzen - solange ich mich nicht verdussere. Folglich schiitzt negative

255 Mit dem Verein von Egoisten bezeichnet Max Stirner ([1845] 1972) eine freiwillige
und nicht formalisierte Vereinigung von Egoisten. Solange alle Beteiligte den Verein
unterstiitzen und alle aus einem bewussten Egoismus heraus handeln, existiert der
Verein der Egoisten. Fiir Stirner handelt es sich bei diesem nicht um eine autoritative
Institution, sondern um einen Ausdruck freiwilliger Beziehungen, die dem Willen
der Beteiligten untergeordnet sind.

256 Bei Kant findet sich eine vergleichbare Vorstellung. Die willkiirliche Verwendung
meines Eigentums ist fiir ihn eine notwendige Voraussetzung fiir Freiheit. Nur
wenn ich ¢ ohne Riicksicht auf andere verwenden kann, bin ich frei von dusseren
Einflissen (Loick 2012, 118-19).

316

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,anarchistische“ Gesellschaft?

Freiheit allein nicht vor Herrschaftsbeziehungen, weil ich in gewissen Kon-
texten auf Leistungen anderer angewiesen bin, die sich in einer stirkeren
Verhandlungsposition befinden. Viele von uns verdussern beispielsweise
ihre Arbeitskraft, um im Gegenzug Lohn zu erhalten, der uns erlaubt,
in einer kapitalistischen Ordnung unseren Lebensunterhalt zu bestreiten.
Diese Abhingigkeit kann in Herrschaft und Abhéngigkeiten miinden, auch
wenn man im negativen Sinn weiterhin frei ist.

Ebenfalls fiihrt der Fokus auf negative Freiheit zu einem Blick aufs Indi-
viduum, der die zentrale Rolle gesellschaftlicher Beziehungen und Einfliisse
zu unterschitzen droht. Richten wir den Blick allein auf negative Freiheit,
besteht die Tendenz, individuelle Handlungen als primir egoistisch und auf
das eigene Interessen gerichtete zu verstehen. Dies verkennt aber die Rolle,
welche das Soziale fiir die Entwicklung des Selbst spielt. Individualitat ist
sozial konstruiert und auf bestehende soziale Praktiken angewiesen (Loick
2017, 109; Prichard 2019, 75). An G.W. F. Hegel angelehnt - dessen Uber-
legungen durch die Junghegelianer zumindest auf den klassischen europi-
ischen Anarchismus eine grosse Auswirkung hatten (McLaughlin 2007,
Abschn. 5.3) - konnen wir argumentieren, dass es menschliches Leben
ohne Gesellschaft nicht geben kann. Wir sind durch gesellschaftliche Prak-
tiken gepréagt und nutzen Kulturtechniken wie die Sprache, um mit unserer
Umwelt und uns selbst zu interagieren. Ob wir ohne diese basalen sozialen
Elemente davon sprechen konnten, ein menschliches Leben zu fihren, ist
fraglich. Unter diesem Blickwinkel ist das menschliche Leben notwendiger-
weise sozial oder weist zumindest eine starke soziale Komponente auf. Dies
spricht dafiir, Freiheit sozial zu denken. Anarchist*innen verstehen Freiheit
denn auch als ein kollektives Konzept (Jun 2010, 55). Dazu kommt, dass wir
auf Gesellschaft und gesellschaftliche Kooperation angewiesen sind. Ohne
diese konnen wir die Grundgiiter nicht produzieren, die wir bendtigen,
um unseren Lebensentwurf zu leben. Dies gibt uns ,egoistische® oder par-
tikulare Griinde, um gesellschaftliche Institutionen zu schaffen. Damit ist
der gesellschaftliche Kontext nicht nur eine Gefahr, welche die Autonomie
des Individuums bedroht, sondern ebenso eine positive Voraussetzung fiir
Freiheit. Ein Zugriff, der das Individuum als eine Art freischwebendes
Atom ohne Verbindungen zu anderen versteht, wird demnach dem anar-
chistischen Freiheitsbegriff ebenso wenig gerecht, wie ein Ansatz, der von
einem Primat der Autonomie ausgehend politische Institutionen per se als
eine Gefahr fiir die individuelle Selbstregierung sieht. Dies bedeutet aber
nicht, die Zurlickweisung von Zwang und Herrschaft sei kein Anliegen
der Anarchist*innen oder sei nicht relevant fiir das anarchistische Konzept

317

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

von Freiheit. Die Uberlegungen oben zeigen lediglich, dass Freiheit fiir
die Anarchist*innen nicht ausschliesslich oder primér negativer Natur sein
kann (vgl. Jun 2018, 50).

Dies spricht dafiir, anarchistische an positive Freiheit anzulehnen. Die
Idee, in und durch Gesellschaft frei zu sein, findet insbesondere im kom-
munitaristischen Anarchismus Anklang (Loick 2017, 111). So zeigt beispiels-
weise Bakunins Freiheitsverstdndnis kollektivistische Ziige:

[... the] liberty of each man which does not find another man’s freedom
a boundary but a confirmation and vast extension of his own; liberty
through solidarity, in equality. I mean liberty triumphant over brute
force and, what has always been the real expression of such force, the
principle of authority. I mean liberty which will shatter all the idols in
heaven and on earth and will then build a new world of mankind in
solidarity, upon the ruins of all the churches and all the states. ([1871]
1972, 262).

Bakunin versteht Freiheit als ein soziales Gut, das folglich durch die Inter-
aktion mit anderen verstirkt und erweitert wird. Nur in und durch eine
egalitdre Gesellschaft konnen wir unsere latenten moralischen, intellektuel-
len und materiellen Moglichkeiten verwirklichen.?” Die kollektivistische
Dimension von Freiheit-zu macht Gleichheit zu einer notwendigen Voraus-
setzung. Denn es geht nicht alleinig um meine Freiheit, die ich gegen
Eingriffe von aussen verteidigen muss, sondern um die Freiheit aller, parti-
zipieren und mitgestalten zu kénnen. Ungleichheit schrankt daher positive
Freiheit ein. Eine so verstandene Freiheit ist zunédchst die Fihigkeit, das
eigene Potenzial ausleben konnen. Dieser Zustand ist damit nicht instru-
mentell, sondern intrinsisch wertvoll. (Jun 2018, 54) Die kollektivistische
Interpretation von Freiheit hat Konsequenzen fiir die individuelle Ebene
(vgl. Loick 2017, 109-10). Die Beziehungen, in denen sich eine Person wie-
derfindet, miissen ihr die Moglichkeit geben, sich darin zu verwirklichen.
Diese Aneignung muss einen egalitiren Charakter aufweisen und dreht

257 Beispielsweise ist fiir Bakunin ([1871] 1972, 262) 6konomische und soziale Gleich-
heit eine Voraussetzung fiir Freiheit, Gerechtigkeit, menschliche Wiirde, morali-
sches Verhalten und individuelles Wohlergehen. Dies verweist auf zwei Dinge: Ers-
tens ist, wie breites erwahnt, Freiheit nicht das treibende Prinzip im Anarchismus,
sondern kann nur in Relation zu anderen Konzepten verstanden und umgesetzt
werden. Zweitens zeigt sich hier die einflussreiche Rolle, die der soziale Kontext
aufs menschliche Verhalten ausiibt. Auf diesen Punkt komme ich im Abschn. 6.2.1
nochmals zuriick.

318

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,anarchistische“ Gesellschaft?

sich darum, ein*e gleichberechtigte*r und gehdrte*r Partner*in zu sein, die
mitsprechen und -handeln darf. Da dieses Recht allen zukommt, erlaubt
es nicht, sich auf die eigenen Partikularinteressen zu versteifen. Unser Ge-
geniiber hat ebenfalls ein Anrecht darauf, gehort zu werden und egalitdr
mithandeln zu diirfen. Damit setzt der positive Freiheitsbegrift ebenso Mul-
tiperspektivitdt und Diversitit wie auch soziale und politische Inklusion
voraus. Lediglich so ist eine egalitdre Mitautor*innenschaft an der sozialen
Umwelt méglich. Allein ist demnach die Idee, Autor*in des eigenen Lebens
zu sein, unmoglich zu verwirklichen. Man ist dafiir auf soziale Beziehungen
angewiesen.?8

Haben wir damit in Freiheit-zu dem Kerngehalt des anarchistischen
Freiheitsbegriffes gefunden? Ebenso wie der Fokus auf negative Freiheit,
so bringt auch jener auf positive Freiheit Schwierigkeiten und Herausfor-
derungen mit sich. Fiir viele liberale Autor*innen inklusive Berlin besitzt
positive Freiheit einen autoritiren Unterton (I. Carter 2019) und kann in
einem gesellschaftlichen Paternalismus miinden (Loick 2017, 115). Berlin
(1995b, 212-13) argumentiert, es sei ,[...] moglich und bisweilen auch
gerechtfertigt, Zwang gegen Menschen im Namen eines Ziels (etwa der
Gerechtigkeit oder der 6ffentlichen Gesundheit) auszuiiben, das die Men-
schen, wenn sie aufgeklarter wéren, selbst anstreben wiirden, das sie aber,
weil sie blind, unwissend oder schlecht sind, nicht anstreben.“ Aber man
kann noch weiter gehen, wie Berlin ausfiihrt: ,Ich kann auch behaupten,
dass sie das, was sie in ihrer Verblendung mit Bewusstsein ablehnen,
eigentlich doch anstreben, weil es in ihrem Inneren eine okkulte Entitdt
gibt — ihren latenten rationalen Willen, ihre wahren' Absichten -, und
dass diese Entitdt, obwohl alle ihre offenbaren Bekundungen, Gefiihle

258 Bedenken wir das anarchistische Do-it-yourself-Ethos und den Fokus auf die Pra-
xis, zeigt sich damit ein Verstindnis des Politischen, das darauf ausgerichtet ist,
zusammen in einen Austausch zu treten und gemeinsam zu handeln. Eine Idee,
die sich auch bei Hannah Arendt (1968, 153) zeigt. Fiir sie sind die Menschen
dann frei, wenn sie handeln. Handeln und frei sein sind damit dasselbe. Damit ist
Freiheit bei Arendt dezidiert kollektiv und kann nicht allein verwirklicht werden.
So verstanden handelt es sich dabei um eine positive Freiheit, die sich dadurch
auszeichnet, dass wir im Politischen von den Notwendigkeiten des Alltags und des
Uberlebens befreit sind und deshalb uns in der Offentlichkeit begegnen und damit
gemeinsam Sprechen und Handeln kénnen (Lilja 2018, 541-42). Freiheit verlangt
von diesem Standpunkt aus, an einer Gesellschaft aktiv teilzuhaben zu konnen, aber
auch, Strukturen zu schaffen, die mir erlauben, meine Umwelt zusammen mit ande-
ren zu verdndern. Das Politische wird so zu einem Moglichkeitsraum, in dem wir
uns begegnen und in dem wir gemeinsam handelnd unsere Umwelt mitgestalten.

319

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

und Handlungen dem widersprechen, ihr ,wirkliches® Selbst ist, von dem
das arme empirische Selbst in Raum und Zeit nichts oder nur wenig
weiss; und dass allein die Wiinsche dieses inneren Selbst Beachtung und
Beriicksichtigung verdient haben® (213). Was ist mit dem Fall unterdriickter
Minderheiten oder Andersdenkender? Sind sie nicht in einem positiven
Sinne frei, solange sie gehort werden und die Maglichkeit besitzen, sich
einzubringen, auch wenn ihre Anliegen nicht umgesetzt werden? Selbst
wenn Anarchist*innen hier dagegenhalten konnen, eine solche Minderheit
sei nicht wirklich frei, weil sie diskriminiert und damit beherrscht wird,
birgt eine positive Interpretation von Freiheit die Gefahr, Andersdenkende
und Nichtintegrationswillige dazu zu zwingen, frei zu sein. Was an der
positiven Freiheit problematisch ist, konnen wir unter Riickgriff auf Rous-
seaus Gesellschaftsvertrag fassen. Dieser bietet sich hier an, weil er erstens
einen der klarsten Ansitze darstellt, der auf positive Freiheit abstellt (I. Car-
ter 2019). Zweitens hatte Rousseau ideengeschichtlich auf den klassischen
(McLaughlin 2007, 105-9) sowie im Fall von Robert Paul Wolft ([1970]
1998) auf den philosophischen Anarchismus einen grossen Einfluss (vgl.
Abschn. 3.1.2).

Fir Rousseau ist ein rationales und damit freies Leben lediglich in der
Gemeinschaft moglich. Tun zu konnen, was man will, hat fiir ihn nichts
mit Freiheit zu tun. Das Gegenteil ist der Fall: ,[...] der Trieb der blossen
Begierde ist Sklaverei, und der Gehorsam gegen das Gesetz, das man sich
selbst vorgeschrieben hat, ist Freiheit“ (Rousseau 1880, 1. Buch, 8. Kapi-
tel). Die Gesetze geben wir uns, indem wir als Teil des Volkssouverans
uns selbst Gesetze geben. Dann, und nur dann, wenn wir im Sinne der
Gesetze handeln, die der Souverin durch Mehrheitsbeschluss in Uberein-
stimmung mit der volonté générale oder dem Gemeinwillen??® erlasst, sind

259 Rousseau unterscheidet den Gemeinwillen von einem aufsummierten Willen aller,
dem volonté de tous, und dem Willen der Mehrheit, dem volonté de la majorité.
Rousseaus Konzeptionalisierung des Gemeinwillens ist nicht ohne Widerspriiche.
Ein Spannungsfeld besteht zwischen dem demokratischen Aspekt und dem tran-
szendalen (siehe dazu z. B. Bertram 2012b): Einerseits handelt es sich beim Gemein-
willen um den Entscheid, den die Biirger*innen zusammen in der Versammlung
gefdllt haben. Andererseits handelt es sich beim Gemeinwillen um den Ausdruck
des gemeinsamen Interesses aller, das die Partikularinteressen der Einzelpersonen
transzendiert und nicht notwendigerweise damit zusammenfallt, was die Biirger*in-
nen wollen. Ohne den transzendalen Charakterzug wire der Gemeinwille nicht
vom volonté de tous und dem volonté de la majorité zu unterscheiden.

320

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,,anarchistische” Gesellschaft?

wir wirklich frei.?6® Weil der Gemeinwille Ausdruck des Allgemeinen ist
und bei Rousseau das Allgemeine dem Partikularen, d. h. dem Einzelwillen,
vorgeht, iibertrumpftt der Gemein- den Einzelwillen im Konfliktfall. Zwingt
der Volkssouverdn eine Person nun, gegen ihren Willen eine Rechtsnorm
zu befolgen, ist dies nicht problematisch, weil Gesetzestreue genuine Frei-
heit bedeutet. Der Volkssouverdn zwingt eine Person, anders gesagt, frei zu
sein.26!

Dieser Zwang zur Freiheit verdeutlicht das paternalistische und hegemo-
niale Potenzial positiver Freiheit. Dessen Umsetzung muss dabei nicht not-
wendigerweise durch polizeiliche Mittel erfolgen, sozialer Druck und For-
men der (Selbst-)Disziplinierung reichen dafiir ebenfalls aus. Dies bedeutet
denn auch, dass Anarchist*innen die Paternalismusgefahr nicht entkriften
konnen, indem sie auf die Abwesenheit staatlicher oder zwangsbewehrter
Institutionen hinweisen. Ebenso wenig schiitzt Diversitit automatisch da-
vor, dass gesellschaftliche Praktiken die individuelle Freiheit von Unange-
passten, Querdenker*innen und als asozial Wahrgenommenen einschran-
ken. Die kollektivistische Interpretation von Freiheit in Kombination mit
der Idee, in einer egalitiren Gesellschaft komme der Gemeinwille zum
Ausdruck, droht die partikularen Interessen und die damit verbundenen
Lebensentwiirfe dem Sozialen unterzuordnen (Loick 2017, 113-15).262

260 Fiir Rousseau zeigt der Mehrheitsentscheid auf, welche rechtlichen Regelungen
das Gemeinwohl am besten fordert. Die Mehrheit der Biirger*innen liegt dabei
immer richtig und zeigt damit den Angehdorigen der Minderheit jeweils auf, dass sie
durch ihren Entscheid nicht das unterstiitzten, was sie eigentlich mochten. Diese
Argumentation vermag aber nicht zu iiberzeugen, wie Robert Paul Wolff ([1970]
1998) iiberzeugend zeigen kann (vgl. Abschn. 3.1.2).

261 Der Zwang zur Freiheit ergibt sich aus der inneren Spaltung der Biirger*innen: Sie
sind zugleich Privatperson mit partikularen Interessen und Teil des Volkssouverins,
durch den sie den Gemeinwillen erkennen konnen. Der Gemeinwille ist dem Ein-
zelnen aber nicht zwingend zu jeder Zeit ersichtlich. Zwingt das Gemeinwesen ihn,
die Gesetze zu befolgen, so zwingt er sich eigentlich selbst, das Richtige zu tun.
(Loick 2012, 108-9).

262 Loick (2017, 114) beschreibt das anarchistische Verstindnis positiver Freiheit unter
Riickgrift auf Aussagen von Errico Malatesta. Dieser argumentiert, in einer egalita-
ren und solidarischen Gesellschaft stelle sich eine Harmonie der Interessen und
Gefiihle ein, womit sich faktisch die Einzelwillen mit dem Gemeinwillen synchro-
nisieren. Dadurch kann Malatesta an der anarchistischen Losung ,Tue, was du
willst“ festhalten und diese mit den Selbstbeschrinkungen vereinbaren, die fiir
das Funktionieren einer Gesellschaft notwendig sind. Denn in einer solidarischen
Gesellschaft, so Malatesta, will jeder, was er soll. Diese Synchronisierung der Willen
ist der Prozess, der gesellschaftliche Disziplinierungsmechanismen und sozialen
Druck erméglicht, die wiederum individuelle Freiheit zu untergraben vermogen.

321

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Diese Uberlegungen sprechen dagegen, unseren anarchistischen Frei-
heitsbegrift an Freiheit-zu anzulehnen, und lassen Freiheit-von erneut als
die bessere Wahl erscheinen. Insbesondere wenn wir diese nicht im Sinne
von Nichteinmischung, sondern als Abwesenheit von Herrschaft verstehen.
Dies ist — wie oben bereits erwdhnt — ein Ausgangspunkt fiir die anar-
chistische Beschaftigung mit dem Freiheitsbegriff (Prichard 2019, 73). Anar-
chist*innen sind aber nicht die Einzigen, fiir die Freiheit die Abwesenheit
von Herrschaft bedeutet. Diese Umschreibung fasst auch das Freiheitsver-
standnis des zeitgendssischen Republikanismus (Lovett 2018, Abschn. 1),
womit dieser einen fiir den Anarchismus prima facie anschlussfahigen
Freiheitsbegriff anbietet (Kinna und Prichard 2019, 222). Im Gegensatz zu
positiver Freiheit steht im republikanischen Verstindnis nicht individuelle
Autonomie oder die Verwirklichung des wahren/hdheren Selbst im Zen-
trum, sondern lediglich die Uberwindung von Herrschaft/Unterdriickung.
Im Gegensatz zu negativer Freiheit verstanden als Nichteinmischung kon-
zentriert sich der republikanische Freiheitsbegrift darauf, einen Zustand zu
tiberwinden, indem man wehrlos gegeniiber potenziellen Eingriffen von
aussen ist (Gaus, Courtland, und Schmidtz 2020, Abschn.1.4). Quentin
Skinner ([1998] 2012) argumentiert beispielsweise, man sei nicht nur dann
unfrei, wenn wir durch externe Einmischung nicht in der Lage sind, zu
¢-en. Unsere Freiheit ist ebenfalls durch Herrschaft bedroht, da diese einen
Zustand konstituiert, in dem wir uns anderen unterordnen mussen. In
einem solchen Kontext ist ¢-en davon abhingig, ob die dominante Person
uns aus Toleranz oder Nachsicht ¢-en ldsst. Damit reicht die Féhigkeit,
¢-en zu konnen, nicht aus, um frei zu ¢-en. Ob wir (nicht) ¢-en konnen,
ist abhéngig von der dominanten, uns beherrschenden Person, womit wir
nicht mehr davon sprechen kdnnen, wir seien frei, zu ¢-en. Philip Pettit
(1999, 165) spricht davon, dass eine Person oder eine Gruppe von Personen
A in dem Masse frei ist, in dem keine andere Person oder Gruppe die Mog-
lichkeit hat, sich willkiirlich in die Angelegenheiten von A einzumischen:

Freedom consists, not in the presence of self-mastery, and not in the
absence of interference by others, but rather in the absence of mastery by
others: in the absence, as I prefer to put it, of domination. Freedom just
is non-domination. (Pettit 1999, 165).

In diesem Sinn handelt es sich bei republikanisch verstandener Freiheit um
eine Freiheit-von; aber nicht um Freiheit-von verstanden als Nichteinmi-
schung, sondern verstanden als Abwesenheit von willkiirlicher Macht-iiber
(Kinna und Prichard 2019, 221; Lovett 2018, Abschn. 1.3, Abschn.1.4). In

322

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,,anarchistische” Gesellschaft?

diesem Sinn ist republikanische Freiheit eine Art strukturelle Unabhén-
gigkeit, die sich durch einen Zustand ausdriickt, in dem man nicht der
willkiirlichen oder unkontrollierten Macht eines ,Meisters ausgeliefert ist
(Lovett 2018, Abschn. 1.3):

If freedom means non-domination, then such freedom is compromised
whenever a person is exposed to the arbitrary power of another, even if
that power is not used against them. (Pettit 1999, 165).

Den Fokus auf Herrschaft und nicht auf Einmischung zu legen, hat fiir
die zeitgendssischen Republikaner*innen entscheidende Vorteile. Erstens
lassen sich fiir sie damit paradoxe Schliisse vermeiden, die sich daraus erge-
ben, Freiheit als Nichteinmischung zu verstehen. Lovett (2018, Abschn. 1.2)
verweist auf Standardbeispiele der republikanischen Tradition, die zeigen,
dass Freiheit als Nichteinmischung paradox ist und dass wir Freiheit besser
als eine strukturelle Beziehung zwischen Personen oder Gruppen als ein
kontingentes Ergebnis verstehen; wie dies das republikanische Freiheitsver-
standnis tut.

Stellen wir uns eine Gruppe von Sklav*innen mit einem grundsétzlichen
wohlwollenden Sklav*innenhalter SHI vor. Dieser besitzt in der gegebenen
Rechtsordnung das Recht, seine Sklav*innen so zu behandeln, wie er will.
Sieht er nun davon ab, von seinem Recht Gebrauch zu machen, so miissten
wir - verstehen wir Freiheit als Nichteinmischung - sagen, dass die Sklaven
in diesem Fall einen bestimmten Grad an Freiheit besitzen. Dies mogen
einige bereits als nicht intuitiv zuriickweisen. Wie kénnen wir im Kontext
von Sklaverei von Freiheit sprechen? Aber auch wenn wir den Sklav*innen
in diesem Beispiel einen gewissen Grad an Freiheit zugestehen, verpflich-
tet uns Freiheit als Nichteinmischung zu einer noch paradoxeren Konklu-
sion: SHIs Sklav*innen sind gegeniiber anderen Sklav*innen mit einem
nicht wohlwollenden Sklavenhalter freier. Freiheit als Nichteinmischung
verpflichtet zudem ebenfalls dazu zu sagen, ein Sklave S, der seinen Halter
(SH2) auf einer psychologischen Ebene so gut kennt, dass er SH2s Verhal-
ten so beeinflussen kann, dass SH2 sich je linger je weniger in Ss Leben
einmischt, werde immer freier. Die zeitgendssischen Republikaner*innen
konnen beide Folgerungen nicht akzeptieren. Zwar konnen wir fiir sie
sagen, SHIs Sklav*innen sowie S hitten ein besseres Leben als andere
Sklav*innen. Sie sind aber nicht freier. Sie sind immer noch Sklav*innen
und damit unfrei.

323

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Freiheit als Nichteinmischung fithrt aber nicht nur im Kontext von Skla-
verei zu paradoxen Folgerungen. Stellen wir uns ein Territorium T vor, das
durch den Staat S kolonialisiert wurde. Die Bewohner*innen von T haben
keine politischen Rechte und werden unilateral durch S regiert. Ss Umgang
mit T ist aber von wohlwollender Vernachldssigung geprigt, womit die
Bewohner*innen von T frei sind, verstehen wir Freiheit als Nichteinmi-
schung. Nach einem erfolgreichen Kampf fiir die Unabhéngigkeit zieht
sich S zuriick und die Bewohner*innen von T konnen eine eigene Regie-
rung etablieren. Ist diese aktiver, als die vorherige Kolonialregierung, dann
miissten wir — verstehen wir Freiheit als Nichteinmischung — zum parado-
xen Schluss kommen, die Bewohner*innen von T seien nun weniger frei als
vorher. Dies verweist auf eine Problematik, die beispielsweise Pettit (1999,
166-67) in seinem Essay ,Republican Freedom and Contestatory Democra-
tization® aufgreift. Er argumentiert, jede Form der Einmischung schrinke
Freiheit als Nichteinmischung ein. Dies trifft konsequenterweise ebenfalls
auf staatliche Eingriffe zu. Dabei ist irrelevant, ob das staatliche Handeln le-
gitim (oder zumindest gerechtfertigt) und damit fiir Pettit nicht willkiirlich
respektive unkontrolliert ist.263 Deshalb lésst sich staatliches Handeln nicht
mit Freiheit als Nichteinmischung vereinbaren. Diese Schwierigkeit ergibt
sich nicht, wenn wir Freiheit als Abwesenheit von Herrschaft verstehen.
Gesetze mogen zwar unsere Handlungsméglichkeiten aber nicht unsere
Freiheit einschrdnken, solange sie nicht willkiirlich sind.

Freiheit im republikanischen Sinn anerkennt, dass die Beherrschung
durch andere und die sich daraus ergebenden Abhingigkeiten unsere Frei-
heit einschrinken.26* Hier zeigt sich eine Uberlappung zwischen einem
anarchistischen und einem republikanischen Freiheitsverstindnis. Doch

263 Fir Pettit (1999, 167) ist staatliches Handeln nicht willkiirlich, wenn es erforderlich
ist, um die gemeinsamen wahrgenommenen Interessen der Menschen zu verfolgen.
Wie der Staat handelt, miissen die betroffenen Personen oder Gruppen dabei selbst
direkt oder indirekt kontrollieren. Was damit gemeint ist, umschreibt Pettit (2012,
57) in einem Beispiel. In diesem stellt er sich vor, die/der Leser*in mochte den eige-
nen Alkoholkonsum einschranken, weshalb man Pettit den Schlissel zur Hausbar
aushandigt. Pettit verspricht, den Schliissel nur nach einer Frist von vierundzwanzig
Stunden auszuhdndigen. Zwar besitzt Pettit dadurch Macht iiber die/den Leser*in.
Diese ist aber nicht willkiirlich, da Pettits Handlungen durch die/den Leser*in
initiiert und damit kontrolliert wird. Dieses Beispiel zeigt ebenfalls auf, dass will-
kiirlich unkontrolliert bedeutet. Inzwischen bevorzugt Pettit (z.B. 2012) den Begriff
unkontrolliert gegeniiber willkiirlich (siehe dazu Lovett 2018, Abschn. 2.2).

264 Verschiedene Autor*innen argumentieren, iiber die Abwesenheit von Herrschaft
zu sprechen, sei dasselbe, wie iiber den Schutz vor Einmischung zu sprechen.
Kramer (2008a) beschiftigt sich beispielsweise kritisch mit dem republikanischen

324

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,,anarchistische” Gesellschaft?

anders als fiir die Anarchist*innen folgt fiir die meisten Republikaner*in-
nen daraus keine Notwendigkeit, Staatlichkeit kritisch zu hinterfragen
(Kinna und Prichard 2019, 222). Fur Pettit (1999) setzt Freiheit als Abwe-
senheit von Herrschaft beispielsweise eine demokratische, auf Wahlen und
Anfechtbarkeit basierende Republik voraus. In einem Staat zu leben, ist
eine historische Notwendigkeit - gleichzusetzen mit der Notwendigkeit,
nach den Gesetzen der Physik zu leben (Pettit 2012, 161). Staaten sind
empirische Tatsachen, die erstens zu beriicksichtigen sind, wenn wir {iber
herrschaftsfreie oder -arme politische und gesellschaftliche Organisations-
formen nachdenken. Dies kann man zweitens, wie Pettit weiter ausfithrt,
zwar beklagen. Aber man darf daraus nicht schliessen, in einem Staat zu
leben fithre automatisch dazu, von diesem Staat oder irgendeinem anderen
Staat beherrscht zu werden.

Kontrar dazu steht die anarchistische Position, die Staatlichkeit und
oftmals auch Privateigentum respektive den privaten Besitz der Produkti-
onsmittel zuriickweist, weil beides freiheitsminimierende oder -einschréin-
kende Institutionengefiige seien. In ihrem Essay ,,Anarchism and Non-Do-
mination“ argumentieren Kinna und Prichard (2019), diese beiden Insti-
tutionen seien die Grundlage fiir unsere gegenwirtigen Probleme und
schrinkten unsere Moglichkeiten konzeptionell ein, tber Alternativen
nachzudenken. Sie greifen auf die Kritik der klassischen Anarchist*innen
an republikanischen Ideen zuriick, um zweierlei zu zeigen. Erstens gibt
es fiir Kinna und Prichard starke republikanische Griinde, sowohl Staat-
lichkeit als auch Privateigentum abzulehnen. Zweitens kann Freiheit als
Nicht-Herrschaft als normativer Massstab fiir Entwiirfe produktiv sein, wie
eine freiheitsfordernde politische Ordnung in einer postetatistischen und
postkapitalistischen Welt aussehen kénnte. Damit sind ihre Uberlegungen
hier hilfreich, um einem anarchistischen Verstindnis von Freiheit als Abwe-
senheit von Herrschaft nachzuspiiren.

Freiheitsbegriff und verneint einen signifikanten Unterschied zwischen Freiheit als
Abwesenheit von Herrschaft und Freiheit als Nichteinmischung. Dieses Konzept
ist fiir Kramer ausreichend, um zeigen zu konnen, weshalb und wie die Freiheit
einer beherrschten und damit abhéngigen Person eingeschrinkt wird. Mehr noch,
der Fokus auf Herrschaft erlaubt es dem zeitgendssischen Republikanismus nicht,
ein genuin eigenstdndiges Freiheitsverstindnis zu entwicklen. Republikaner*innen
widersprachen diesem Punkt, denn fiir sie sind Nichteinmischung und Herrschafts-
freiheit zwei Konzepte, die sich entscheidend voneinander unterscheiden. Letzteres
verpflichtet uns, politische Institutionen zu schaffen, die Herrschaft verhindern. Die
republikanische Idee der Freiheit verlangt danach, Herrscher*innen nicht zu besse-
ren Menschen, sondern weniger zu Herrschern*innen zu machen (Lovett 2012).

325

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Fiir den zeitgendssischen Republikanismus handelt es sich geméss Kinna
und Prichard beim Staat um ein Commonwealth, in dem Biirger*innen
durch ihre materielle Pflicht, sich eine Verfassung zu geben, eine politische
Gemeinschaft formen (228-29). Daraus folgt die Notwendigkeit, Gesetze
zu etablieren und diesen zu folgen. Der Staat ist dabei das Instrument, um
eine (6konomisch begriindete) Machtakkumulation zu verhindern. Diese
von Pettit vertretene Position ist aber nur {iberzeugend, wenn man ein
kapitalistisches, im romischen Recht verankertes Verstindnis von Privatei-
gentum besitzt (229).29° Republikanische Autor*innen verstehen das Recht
als jenes System, das unsere Interaktionen in unserem nicht idealen Alltag
reguliert. Gewalt muss unter diesen Voraussetzungen aber monopolisiert
werden, um das Recht durchzusetzen. Damit folgt der zeitgendssische Re-
publikanismus in der Tendenz dem Narrativ, das den Staat im modernen
Sinn als eine Errungenschaft darstellt.

Diesem Narrativ widersprechen die klassischen Anarchist*innen (230-
33). Staaten sichern weder Freiheit noch retten sie ihre Biirger*innen vor
dem Chaos eines staatenlosen Zustandes. Vielmehr transformieren Staaten
eine Konfoderation von Biirger*innen in ein Volk von Untertanen und
konsolidieren sowie begrenzen Macht. Das (heutige) Recht kann - contra
dem zeitgendssischen Republikanismus - kein Garant fiir Freiheit sein,
weil die Interessen, die das Recht befordert, durch hegemoniale Hinter-
grundbedingungen vermittelt werden, die nicht der 6ffentlichen Priifung
unterliegen (232):

Domination is ideologically and structurally core to modern states and
any attempt to realize non-domination as a transformative principle must
at the very least call into question these two institutions. (Kinna und
Prichard 2019, 233).

In der Konsequenz miissen wir — verstehen wir Freiheit als Abwesenheit
von Herrschaft - die Notwendigkeit einer staatlich organisierten Gesell-
schaft sowie von Eigentum - verstanden als exklusives Recht, iiber ¢ verfii-
gen zu kénnen - kritisch hinterfragen (235). Man kann die Legitimation
des Staates nicht belegen, indem man auf das Prinzip der Herrschaftsfrei-

265 In vielen Kulturen war respektive ist das Konzept von Eigentum mit jenem von
Heiligkeit verbunden, womit eine Sorgfaltspflicht gegeniiber dem Eigentum einher-
geht. Interessanterweise ist das romische Recht eine Ausnahme, da es die Pflicht,
zu Besitz Sorge zu tragen, auf ein Minimum beschrankt (Graeber und Wengrow
2022, 159-61). Die Freiheit eines Individuums driickt sich denn auch darin aus, mit
seinem Eigentum zu machen, was es will (508-9).

326

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,,anarchistische” Gesellschaft?

heit abstellt. Denn tut man dies, argumentieren Kinna und Prichard, kom-
men eine Reihe sekunddrer moralischer und ideologischer Verpflichtungen
ins Spiel, von denen einige substantielle Vorstellungen iiber das Gute nach
sich ziehen. Diese lassen sich aber nicht mit einem rein negativen Verstind-
nis von Freiheit als Abwesenheit von Herrschaft vereinbaren. Der republi-
kanische Freiheitsbegriff ldsst sich damit nicht mit dem anarchistischen
gleichsetzten, auch wenn er ihn informieren kann. Die Betonung der Pro-
blematik willkiirlicher Macht-iiber ist fiir ein anarchistisches Freiheitsver-
stindnis produktiv. Von jemandem beherrscht zu werden schrankt unsere
Freiheit ein, egal ob die Person, die uns beherrscht, von ihrer Position
Gebrauch macht. Auf dieser Grundlage kann man begriinden, weshalb be-
reits potenzielle Macht-iiber problematisch sein kann. Personen, Gruppen
von Personen oder Institutionen miissen ihre Méglichkeiten nicht nutzen,
um hegemonial auf unsere Handlungen einzuwirken. Foucault ([1975] 2017,
260, 265) folgend konnen wir argumentieren, dass wir uns selber diszipli-
nieren, wenn wir das Gefiihl haben, beobachtet und kontrolliert zu werden.
Wir haben unter diesen Voraussetzungen die Tendenz, unser Verhalten an
geltende soziale Normen und Konventionen anzupassen. Sprich, wir inter-
nalisieren die bestehenden (Macht-)Strukturen. Zwang muss unter diesen
Vorzeichen in der Regel nicht mehr angewandt werden.

Was ist die Konsequenz aus diesen Uberlegungen? Die Beschiftigung
mit dem republikanischen Freiheitsbegrift verdeutlicht die Notwendigkeit,
Herrschaftsbeziehungen abzubauen oder zumindest massiv zuriickzudrén-
gen. Selbst ein wohlwollender Meister schrankt unsere Freiheit durch sein
Potenzial ein, unkontrolliert in unser Leben einzugreifen. Daraus folgt, dass
wir Freiheit aus anarchistischer Sicht nicht ausschliesslich negativ denken
konnen. Wir miissen Mitautor*innen unserer sozialen und politischen Be-
ziehungen sein. Wir brauchen Freiheit-zu. Diese ist im Einklang mit der an-
archistischen Do-it-yourself-Mentalitit und der kollektiven Dimension des
Politischen. Fiir sich allein genommen wohnt der positiven Freiheit aber
ein autoritires oder paternalistisches Momentum inne, das sich nur schwer
mit dem anarchistischen Drang nach einem herrschafts- und zwangsfreien
Zustand vereinbaren ldsst. Dies verdeutlicht die gewichtige Rolle, die nega-
tive Freiheit spielt. Sie schiitzt das Individuum vor der Einnahme durch die
Gesellschaft und schiitzt damit die Moglichkeit zum Widerspruch (Loick
2017, 117). Dies macht zumindest gewisse Aspekte negativer Freiheit zu einer
Voraussetzung fiir anarchistische Freiheit (Jun 2018, 54-55), womit aus an-
archistischer Perspektive negative und positive Freiheit zwei Dimensionen
eines ganzheitlichen Konzepts sind.

327

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Dieser dualistischen Interpretation folgend, miissen wir uns sowohl
von Freiheit als Nichteinmischung als auch von Freiheit als Abwesenheit
von Herrschaft im republikanischen Sinn l6sen. Das bis hier entwickel-
te anarchistische Freiheitsverstindnis mag damit von liberalen und repu-
blikanischen Uberlegungen inspiriert sein, verpflichtet aber zu anderen
Schlussfolgerungen. Die Frage, die wir uns stellen miissen, ist, wie nega-
tive und positive Freiheit in einer dualistischen Interpretation zusammen-
spielen. Die negative Dimension bildet die Voraussetzung, um das Selbst
und die damit verbundenen Lebenspline selbststindig zu kreieren, was
ein Anrecht darauf voraussetzt, sich gegen jene rechtliche, ckonomische
und soziale Einschrankungen zur Wehr zu setzen, welche die Kultivierung
und das Ausdriicken der eigenen Individualitit beschrinken (Jun 2010,
56; Prichard 2019, 78-80). In diesem Sinne frei zu sein, ist nicht von
einem externen Kontext abhédngig, sondern ein notwendiger Bestandteil
einer autonomen Lebensfithrung. Nur wenn ich frei von Einflissen bin,
die mich daran hindern, mein Selbst zu kreieren und zu kultivieren, ist
Autonomie in einer gehaltvollen Weise moglich. Politische Institutionen -
was den Staat ebenfalls beinhaltet — sind keine notwendigen Voraussetzun-
gen dafiir. Daraus schliessen die Anarchist*innen - contra den Liberalen -,
dass negative Freiheit ohne eine staatlich verfasste Ordnung verwirklicht
werden kann (Prichard 2019, 78-79). Dabei geht es nicht nur um die
effektive externe Einmischung, bereits die Moglichkeit der Machtausiibung
ist potenziell freiheitseinschrankend. Folglich benétigen wir Institutionen,
die Herrschaftsbeziehungen verhindern und uns zu Mitautor*innen kol-
lektiver Handlungen machen. Contra den Republikaner*innen ist fiir die
Anarchist*innen der moderne Staat dafiir nicht nur keine Voraussetzung,
sondern macht herrschaftsfreie Beziehungen gar unmdéglich. Wie die anar-
chistische Kritik am zeitgendssischen Republikanismus zeigt, schwebt den
Anarchist*innen eine andere Form politischer und gesellschaftlicher Orga-
nisation vor, als den Republikaner*innen. Deren Versuche, herrschaftsfreie
(oder zumindest -arme) Beziehungen tiber die verfassungsrechtliche Ausge-
staltung und Verankerung republikanischer Strukturen zu sichern, lehnen
die Anarchist*innen ab. Wie Kinna und Prichard argumentieren, sind auf
Wahlen und Représentation beruhende demokratische Systeme aus anar-
chistischer Perspektive der Fiille an Herausforderungen nicht gewachsen,
die sie 16sen sollen (233-34). Dazu gehoren die Institution des Privateigen-
tums, die Herrschaftsstrukturen und -prozesse, die zur Aufrechterhaltung
einer reprasentativ-demokratischen konstitutionellen Ordnung notwendig

328

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,,anarchistische” Gesellschaft?

sind, sowie die Auswirkungen dieser Strukturen und Prozesse auf andere,
ebenfalls wichtige Bereiche des gesellschaftlichen Lebens.

Unter diesen Vorzeichen ist eine herrschaftsfreie republikanische Ord-
nung kaum mit den anarchistischen Anspriichen an die Abwesenheit von
Herrschaft zu vereinbaren. Dies muss folglich die Ausgestaltung politischer
Institutionen informieren, die unsere Freiheit nicht nur schiitzen, sondern
auch zu ermdglichen haben. Denn die positive Dimension bezieht sich
einerseits auf das Recht, nicht alleinig das eigene Selbst, sondern auch ge-
sunde soziale Beziehungen zu schaffen, die wiederum eine notwendige Vor-
aussetzung fiir ein gesundes Selbst sind (Jun 2010, 56). Andererseits umfasst
Freiheit im positiven Sinn fiir die Anarchist*innen ein Recht darauf, die
Gesellschaft mitgestalten zu diirfen. Dieses Anrecht ist eine notwenige Vor-
aussetzung, um genuin frei zu sein (Prichard 2019, 78). Fiir Anarchist*in-
nen sind Institutionen, die diesen Anspriichen geniigen, radikal verschie-
den von dem institutionellen Regime, das uns der moderne Staat anbietet.
Bevor ich auf diese anarchistischen Institutionen im néchsten Abschnitt zu
sprechen komme, miissen wir uns zunéchst noch einer grundlegenden Fra-
ge zuwenden: Wie konnte ein Freiheitskonzept diese beiden Dimensionen
produktiv miteinander vereinbaren? Daniel Loick (2017, 117-18) prasentiert
im Anschluss an seine Analyse des anarchistischen Freiheitsbegriffes eine
solche Konzeptualisierung. Er argumentiert, der Anarchismus biete die
Moglichkeit, einen dritten, weder positiven noch negativen Freiheitsbegriff
zu entwickeln. Diesen bezeichnet er als dsthetische Freiheit. Diese ist in
einem allgemeinen, d. h. {iber die Kunst hinausgehenden Sinn ,asthetisch*
und bezieht sich auf die Asthetik der menschlichen Existenz. Fiir istheti-
sche Freiheit ist der Akt, Regeln und Normen herauszufordern und zu
tiberschreiten, nicht negativ, sondern wertvoll und eroffnet die Moglichkeit
fiir Neues. Im Unterschied zur negativen deutet dsthetische Freiheit diese
Uberschreitungen nicht individualistisch, sondern kollektiv: Unangepasstes
Verhalten wird nicht als das Resultat eines vermeintlichen natiirlichen und
vorsozialen Willens, sondern als ein soziales Unterfangen verstanden. An-
ders als positive Freiheit, sucht die asthetische nicht danach, individuellen
und kollektiven Willen zu harmonisieren, sondern sieht darin, Differenzen
und Widerspriiche zu schaffen, einen wertvollen Beitrag zur Gesellschaft.
Dies verlangt danach, gesellschaftliche Strukturen zu entwickeln, welche
Differenzen nicht iberdecken und es erlauben, den Status quo herauszufor-
dern, ohne in Herrschaft zuriuckzufallen und unsolidarisches Handeln zu
fordern.

329

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Eine so verstandene Freiheit zielt damit darauf ab, die individuelle
Entfaltung und Verwirklichung zu erlauben. Dem Selbst Ausdruck zu
verleihen - egal wie exzentrisch oder bestehende Normen sprengend -
ist aber kein rein individualistischer Akt, sondern besitzt ebenfalls eine
dezidiert soziale Dimension. Damit sind Individualitdt und sich gegebe-
nenfalls daraus ergebendes nonkonformes Verhalten keine Distanzierung
vom Sozialen, sondern ein Ausdruck davon. Bedenkt man dariiber hinaus
die freiwillige Natur einer anarchistischen Gesellschaft, unterstiitzt dies
weiter ein Verstandnis von Widerstand und Dissidenz, welches diese nicht
automatisch als disruptiv diskreditiert. Sie sind erstens eine notwendige
Voraussetzung fiir Partizipation. Damit diese genuin freiwillig ist, muss
einerseits Nichtpartizipation eine Option sein. Zweitens ist die Form, wie
man partizipiert, selbst zu wihlen und nicht durch die Gesellschaft vorzu-
geben. Sich nicht an die Regeln zu handeln ist - solange dies eine bewusste
Entscheidung ist — eine Form gesellschaftlicher Partizipation, welche die
individuelle Einschdtzung zum Ausdruck bringt, die verletzte(n) Regel(n)
sei(en) nicht akzeptabel.2%¢ Daraus lassen sich Grundlagen fiir anarchisti-
sche Institutionen ableiten. Diese miissen auf ein Weise gestaltet sein, die
ausreichend Frei- und Moglichkeitsraume erlauben, damit Biirger*innen
Kritik formulieren und gegebenenfalls durch Widerstand und Dissidenz
auch ausdriicken kénnen. Auf individueller Ebene verlangt dies danach,
sowohl den Status quo kritisch zu hinterfragen als auch basierend auf die-
ser Beurteilung handeln zu konnen. Auf gesellschaftlicher Ebene verlangt
der hier entwickelte anarchistische Freiheitsbegrift einerseits nach Institu-
tionen, die mit Widerstand und Dissidenz umgehen kénnen. Andererseits
ist eine politische Kultur notwendig, die Widerstand und Dissidenz als Aus-
druck des Sozialen und damit als berechtigte Partizipationsform akzeptiert.

266 Dieser Punkt wird nochmals relevant im Abschn. 6.1.3. In einer Gesellschaft, in
der das Recht weder zwangsbewehrt ist noch Souverdnitdt beansprucht, konnen
rechtliche Regelungen nicht mehr durchgesetzt werden. Die Befolgung muss frei-
willig erfolgen, was notwendig macht, dafiir zu werben und Griinde zu geben,
weshalb man das Recht befolgen soll. Damit dieser kommunikative Akt gelingen
kann, miissen die Regelungen so gestaltet werden, dass sie fiir alle (oder ausrei-
chend viele) akzeptierbar sind. Die Kommunikation kann aber nicht monologisch
sein, um den egalitiren Anspriichen zu geniigen. Es muss sich um einen Dialog
handeln, in dem Dissidenz eine mdgliche Ausdrucksform ist. Ferner miissen die
rechtlichen Regelungen, um trotz der Abwesenheit von Zwang das Potenzial zu
besitzen, verpflichtend zu sein, freiwillig sein und bleiben, was Widerstand zu einer
angemessenen Handlungsoption macht (siehe dazu Loick 2012, 319).

330

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,,anarchistische” Gesellschaft?

6.1.3 Anarchistische Institutionen?

Ist der anarchistische Freiheitsbegriff dualistisch und kollektivistisch, dann
stellt sich die Frage, welche Konsequenzen sich daraus fiir die politi-
sche Organisation ergeben. Welche Voraussetzungen miissen anarchisti-
sche Institutionen erfiillen und welche organisatorischen Prinzipien lie-
gen ihnen zugrunde? Ist die Idee von stabilen Institutionen mit dem im
Abschn. 6.1.2 erarbeitetem Freiheitskonzept sowie der radikalen Interpreta-
tion der Dienstleistungskonzeption von Autoritét vereinbar?

Aus dem dualistisch-kollektivistischen Freiheitsverstindnis folgt erstens,
dass Widerstand, Distanzierung und Kritik am Status quo nicht als asozial
zuriickgewiesen werden kénnen. Die eigene Individualitdt zu kultivieren
und auszudriicken, ist ein sozialer Akt, den die gesellschaftlichen Struktu-
ren ermdglichen miissen. Tun sie dies nicht, ist eine Person oder eine
Gruppe von Personen, dazu berechtigt, sich gegen die rechtlichen, 6kono-
mischen und sozialen Einschriankungen zu wehren, welche verhindern,
dass man sich selbst sein kann. Zweitens ist Zwang kaum mit der positiven
Freiheitsdimension vereinbar. Egalitire soziale Beziehungen setzen einen
gleichberechtigten und einen das Gegeniiber anerkennenden Umgang vor-
aus. Jemanden zu einer Handlung zu zwingen widerspricht der Idee des
gemeinsamen Handelns und negiert dadurch die positive Freiheit der ge-
zwungenen Person. Dies schliesst zwar die Existenz von Institutionen nicht
aus, macht aber deutlich, dass diese anderen Grundsitze folgen miissen als
jene Institutionen, die wir aus unserem Alltag kennen. Die zentrale Frage
ist, wie eine politische Ordnung soziale Kooperation aufrechterhalten kann,
wenn Zwang kein legitimes Mittel ist, um Personen zu motivieren, das ih-
rige beizutragen. Insbesondere die komplexe, oft von widerspriichlichen In-
teressen geprégte soziale Umwelt, in der wir leben, ldsst die Vorstellung naiv
erscheinen, weitestgehend auf zwangsbewehrte Normen zu verzichten.?¢”

Nach welchen Prinzipien konnten anarchistische Institutionen funktio-
nieren und soziale Kooperation aufrechterhalten, wenn Zwang wegfallt?
Uri Gordons (2008, Kap. 3) Uberlegungen zum Verhiltnis von Anarchis-
mus zu Macht konnen uns als Sprungbrett dienen, um diese Frage anzu-
gehen. Im Rahmen seiner Analyse geht er darauf ein, wie sich die anar-
chistischen Bewegungen ohne zwangsbewehrte Normen organisieren. Er
argumentiert, nicht alle Formen der Machtausiibung seien aus anarchisti-

267 Auf den Vorwurf, der Anarchismus und das hinter ihm stehende Menschenbild sei
naiv oder utopisch, komme ich in Abschn. 6.2 zu sprechen.

331

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

scher Sicht zuriickzuweisen.?®8 Die Ressourcen, die man benétigt, um iiber
Macht zu verfiigen, sind aber ungleich verteilt. Beispielsweise sind nicht
alle gleich charismatisch, rhetorisch begabt usw., was unter anderem in
unterschiedlichen Fithrungsfihigkeiten resultiert. Gewisse Anarchist*innen
(z. B. Murray Bookchin 2002) plidieren deshalb dafiir, diese Ressource-
nungleichheit anzuerkennen und formale Strukturen zu etablieren; was
ebenfalls erlaubte, die mit den besten Fithrungsfahigkeiten einerseits fiih-
ren zu lassen und andererseits zu kontrollieren. Gordon (2008, 56) weist
diesen Ansatz zuriick, weil er erstens lediglich auf Machtmissbrauch fokus-
siert und die Frage des ,wer fithrt wann“ ausblendet. Zweitens ist diese
faktisch meritokratische Position nicht mit egalitiren Ansdtzen vereinbar.
Als Alternative schlagt Gordon vor, die Ressourcen nach Maglichkeit zu
kollektivieren oder umzuverteilen.?®® Wo dies nicht méglich ist, ist deren
Einfluss zu reduzieren.

Eine Moglichkeit, um den Einfluss von Ressourcen wie Energie, Selbst-
vertrauen oder Charisma zu begrenzen, ist, klare und identifizierbare Ver-
antwortlichkeiten festzulegen. Indem man definiert, welche Person fiir was
verantwortlich ist, konnte man ungewollte oder informelle Einflussnahme
verhindern oder zumindest stark einschrianken. Weil anarchistischen Struk-
turen das Konzept der Souverdnitit fremd ist, kann aber fiir Gordon
nicht in einem liberalen respektive demokratischen Sinn Verantwortlich-
keit hergestellt werden. Dies zeigt sich fiir ihn in der anarchistischen
Praxis. In dieser spielen Plenarversammlungen, spokescouncils u.A. als
Koordinations- und Entscheidungsgremien eine gewichtige Rolle (fiir den
US-amerikanischen Kontext, siehe z.B. Graeber 2009). In diesen kommt
es haufig vor, dass Entscheide und detaillierte Ausarbeitungen an Arbeits-

268 Derweil Macht-iiber (d. h. andere auf eine Weise zu beeinflussen, welche die eigenen
Ziele, Wiinsche, Interpretationen usw. befordert) nicht mit den egalitdren Elemen-
ten des Anarchismus vereinbar ist, sind sowohl Macht-zu (d.h. Macht verstanden
als Fahigkeit, Potential oder Konnen, siehe z. B. Pitkin 1972, 276) als auch Macht-mit
(d. h. Macht verstanden als die Fahigkeit, in einer Gruppe von Gleichen Vorschlage
einbringen zu kénnen und gehort zu werden, Etwas beginnen und umsetzen zu
konnen, ohne eine Befehlsgewalt {iber die anderen zu besitzen, siehe Starhawk
2011, 9-10) mit dem Anarchismus kompatibel, solange sie nicht auf Macht-iiber
zuriickgreifen.

269 Gewisse endliche (z.B. Geld oder Ausriistung) sowie gewisse Personen inhdrente
Ressourcen (z.B. Zugang zu Netzwerken) lassen sich umverteilen, indem man sie
teilt und kollektiviert (endliche Ressourcen) oder ,dupliziert” (Personen inhérente
Ressourcen). Ressourcen wie Energie, Selbstvertrauen oder Charisma lassen sich
aber faktisch nicht umverteilen. (Gordon 2008, 57-61).

332

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,,anarchistische” Gesellschaft?

gruppen delegiert werden (Gordon 2008, 66). Diese ,Dezentralisierung®
erfolgt unkoordiniert und wird nicht vorrangig durch das Plenum demo-
kratisch legitimiert. Im Endeffekt arbeiten in diesen Arbeitsgruppen, die
sich oftmals bereits im Voraus konstituiert haben, motivierte Personen mit,
welche die nétigen Ressourcen besitzen, um ein Thema zu bearbeiten. Der
anarchistische Dezentralisierungsprozess kennt damit keine (klaren, formal
definierten) Verantwortlichkeiten (Gordon 2008, 66-67).

Dies hat unter anderem funktionalistische Griinde. Denn innerhalb
der dezentralisierten und fluiden anarchistischen Netzwerken fehlt das
Instrumentarium, Entscheidungen durch rationalisierten sowie institutio-
nalisierten und damit stets verfiigbaren Zwang durchzusetzen (67-68).270
Ohne Durchsetzungsmdoglichkeit sind aber fiir Gordon weder formale
Strukturen noch die Schaffung von Verantwortlichkeiten méglich, womit
lediglich Freiwilligkeit als Organisationsprinzip tibrig bleibt (70). Das Feh-
len von zwangsbewehrten Entscheidungen ist dabei nicht ein Ergebnis
schlechter Organisationsfahigkeiten, sondern ein bewusster Entscheid. Kri-
tiker*innen fragen sich in Reaktion darauf, ob anarchistische Organisati-
onsformen damit versteckte Machtstrukturen in Kauf nehmen.?”! Uben

270 Derweil Gordon (2008, 69) Parallelen zu radikalen demokratietheoretischen Uber-
legungen sieht, die sich um Konzepte wie Partizipation, Inklusion und Deliberation
drehen (Gordon nennt als Beispiele J. Cohen 1989; Gould 1988; Young 2000), zeigt
sich fiir ihn in der fehlenden Durchsetzbarkeit die unterschiedliche Orientierung
anarchistischer Uberlegungen: ,,Democratic discourse assumes without exception
that the political process results, at some point, in collectively binding decisions.
[...] Binding means enforceable, and enforceability is a background assumption
of democracy. But the outcomes of anarchist process are inherently impossible
to enforce” (Gordon 2008, 69-70). Folglich ist Anarchismus nicht die radikalste
Demokratieform, sondern eine vollkommen andere Form kollektiver Organisation.
Derweil Gordon richtig liegt, dass die fehlende Durchsetzbarkeit ein wichtiges
Unterscheidungsmerkmal ist, welches anarchistische Organisation auszeichnet, geht
er mit seiner Konklusion zu weit. Fehlende Durchsetzbarkeit mag ein konservatives
oder liberales Verstindnis von Demokratie ausschliessen. Es sind aber ,,demokra-
tische“ Prozesse denkbar, die auf bindende Entscheidungen zielen, ohne damit
eine zwangsbewehrte Durchsetzung zu verbinden. Ich nehme diesen Punkt in
Abschn. 6.2.2 nochmals auf und skizziere, welche Funktion solche Entscheide fiir
eine anarchistische Gesellschaft spielen konnen.

271 Der Vorwurf, auf formale Strukturen zu verzichten begiinstige die versteckte Aus-
tibung von Macht, begleitet egalitire Bewegungen bereits seit Langerem. Der in
diesem Kontext oft genannte Vorwurf, es komme zu einer Tyrannei durch Struk-
turlosigkeit, geht auf Jo Freemans (Freeman 1972) Essay ,The Tyranny of Structure-
lessness” zuriick. Darin argumentiert sie, in Gruppen ohne formale institutionelle
Strukturen und klaren Prozesse der Entscheidungsfindung entstiinden informelle

333

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Personen oder Gruppen im Verborgenen Macht aus, kann dies problema-
tisch sein. Es kann aber auch positiv und emanzipierend sein. Der Ruf
danach, Machtausiibungen sichtbar zu machen, privilegiert das Plenum
oder grosse und ,6ffentliche” Gruppen, was wiederum Menschen davon
ausschliesst, gemeinsam zu handeln, denen die inhdrenten Ressourcen feh-
len, um im Plenum partizipieren zu kénnen. Informelle und ,unsichtbare®
Strukturen erlauben diesen aber Selbsterméchtigung und Teilhabe (74-75).
Der anarchistische Impuls, dezentrale Strukturen aufzubauen, die Zahl der
(Macht-)Zentren zu erhohen und sozialen Druck zu entscharfen, zieht
Gorden denn auch der Institutionalisierung vor. Genuine anarchistische
Politik lehnt fiir Gordon folglich Institutionalisierung sowohl prinzipiell als
auch in der Praxis ab (69). Vielmehr schlagt er eine politische Kultur der
Solidaritét vor, um den negativen Auswirkungen informeller Machtstruktu-
ren zu begegnen.

A culture of solidarity would encourage activists to wield power reflect-
ively rather than tripping on empowerment; to make actions particip-
atory and/or easily copyable whenever possible; and to encourage con-
sideration for the anticipated needs and desires of those whom one’s
actions will inevitably impact unaccountably. Solidarity in the dynamic
wielding of power-with would also have to meaningfully intersect with
the redistribution of political resources discussed earlier. By itself, the
practice of redistributing resources requires a cultural orientation that
makes it a matter of habit rather than book-keeping, and solidarity in the
use of power could naturally be added to this. (Gordon 2008, 76).

Es gibt aber auch gute emanzipatorische Griinde, die fiir formalisierte Insti-
tutionen sprechen. Formale autoritative Strukturen sind je nach Kontext
notwendig, um soziale Koordination und die damit verbundene Produk-
tion von Grundgiitern sicherzustellen. Zweitens kénnen formale Struktu-
ren der individuellen Emanzipation forderlich sein, wenn sie uns helfen,

Eliten. Diese seien zu Beginn oftmals ein Kreis von befreundeten Personen, erhalten
aber im Laufe der Zeit aufgrund von informellen Strukturen und Wissen immer
mehr Einfluss. Dies machte es schwierig, Verantwortlichkeiten zu erkennen und
Teilhabe zu demokratisieren, was den informellen Eliten unter dem Deckmantel
fehlender formaler Strukturen erlaubt, eine nicht hinterfragte Vormachtstellung
in der Gruppe einzunehmen. Es gibt Anarchist*innen, die auf ,The Tyranny of
Structurelessness” zuriickgreifen, um fiir formale Strukturen auf der Basis von Bot-
tom-up-Foderationen zu argumentieren (z.B. Anarcho o. J.; Class War Federation
1992).

334

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.1 Die positive Herausforderung: eine ,,anarchistische” Gesellschaft?

die notwendigen Fihigkeiten und Fertigkeiten sowie ein grundlegendes
Arbeitswissen zu erlangen. Wie wir beispielsweise in Abschn. 3.1.3 gesehen
haben, kann gesamtgesellschaftlich organisierte Bildung ein geeignetes Mit-
tel sein, um Kinder und Jugendliche mit jenen Kompetenzen auszustatten,
die autonomes Handeln erlauben. Zwang und Souverénitdt sind dafiir aber
keine notwendigen Voraussetzungen,”’? konnen aber nach Kontext ange-
zeigt und legitim sein, um ein ausreichend gerechtes Regime am Laufen
zu halten, solange nichts besseres vorhanden ist. Unter Riickgrift auf ein ra-
dikales Verstindnis von Raz’ Dienstleistungskonzeption ist dies aber keine
Absage an die Anarchist*innen, sondern eine Einladung, neue Autorititen
zu schaffen.

Vor diesem Hintergrund erhalten — contra Gordon - formale Struktu-
ren einen Wert, wenn sie Emanzipation férdern, indem sie einerseits die
Grundgiiter dazu bereitstellen. Andererseits sind sie Orientierungshilfen,
die uns dariiber informieren, ob und wer gesellschaftliche Aufgaben wahr-
nimmt oder wer worin Expertise hat. Informelle Strukturen konnen dies
nicht (oder weitaus weniger gut) leisten. Folgen wir der Dienstleistungs-
konzeption und dem darin eingebetteten dialogischen Autoritétsverstind-
nis, dann sind Autorititen, (egal ob es sich um formelle oder informelle
handelt) dazu verpflichtet, uns Griinde zu geben, wieso wir ihre Anwei-
sungen befolgen sollten. Nur so ist ein genuiner Dialog auf Augenhdhe
moglich. Als Nebenprodukt davon wird die Grundlage fiir freiwillige Un-
terstlitzung gelegt, weil wir besser verstehen, wieso eine Autoritat von uns X
und nicht Z verlangt. Ebenfalls wird die Legitimation von Zwang und Dis-
ziplinierung dadurch geschwicht: Dialog und Zwang oder Disziplinierung
sind (langfristig) nicht vereinbar. Dies stirkt die Rolle der Freiwilligkeit.
Denn entfillt Zwang als handlungsmotivierendes Element, bleibt lediglich
freiwillige Umsetzung ibrig.

Was uns Gordons Argumentation zeigt, ist, wie wichtig unkontrollierte
und nicht formalisierte Freirdume sind und welche positive Rolle sie fiir
die Emanzipation im Rahmen der Partizipation spielen kénnen. Sie er6ft-

272 1In seiner Kritik der Souverdnitdt entwickelt Loick (2012) beispielsweise ein Rechts-
verstandnis, das Recht und Zwang nicht als verbundene Konzepte sieht. Loick
prasentiert als Gegenmodell ein zwangloses und damit entsetztes Recht und argu-
mentiert, dieses konne nicht nur einen nicht-trivialen Beitrag zu unserem Leben
leisten, indem es uns entlastet und soziale Kooperation sowie Koordination zu si-
chern hilft, es sei durch eine kommunikative Praxis auch effizient und motivierend.
Diese Uberlegungen bilden einen Ankniipfungspunkt, um die Grundlagen eines
anarchistischen Rechts zu legen.

335

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

nen einen Moglichkeitsraum, der nicht nur rhetorisch starken und charis-
matischen Personen offensteht, sondern auch anderen die Chance gibt,
gemeinsam zu partizipieren. Die informellen Strukturen erleichtern auch,
spontan Neues auszuprobieren. Damit sind nicht formalisierte Réume in
einer egalitiren Gesellschaft der ideale Nahrboden, um neue Autorititen
zu schaffen und neue Kooperationsformen zu etablieren. Dariiber diirfen
wir aber nicht vergessen, dass Formalisierung Emanzipation beférdern
kann. Formalisierte und kodifizierte Strukturen sind aber, folgen wir der
Dienstleistungskonzeption, kein Endpunkt, sondern eine Momentaufnah-
me, die Verdnderungen unterworfen ist. Sei es, weil neue Institutionen ent-
stehen oder weil sich die Funktionsweise bestehender Institutionen neuen
Gegebenheiten anpassen. Formalisierte Institutionen zu etablieren bedeutet
nicht per se, eine zwangsbewehrte politische Organisation zu schaffen -
was nicht mit dem Anarchismus vereinbar wire.

In einer anarchistischen Gesellschaft mit formalen Institutionen muss
es zwangsldufig eine Form gesellschaftlicher Normen - was wir als Recht
bezeichnen konnen - geben. Das ,anarchistische® Recht besitzt aber einen
anderen Charakter als das biirgerliche, soll Zwang abwesend sein. Ein nicht
zwangsbewehrtes Recht kann trotzdem nichttriviale Funktionen {iberneh-
men. Erstens ist es weiterhin ein Informationstréger, der uns mitteilt, wel-
che kooperativen Systeme es in dies er Gesellschaft geben soll, welche
Institutionen als Arenen des 6ffentlichen Diskurses dienen sollen, welche
Korperschaften administrative Aufgaben {ibernehmen sollen usw.2”3 Zwei-
tens kann ein zwangsfreies Recht uns weiter als Orientierungshilfe dienen,
die uns informiert, welche Handlungen wann geboten sind, wie man seine
moralischen Pflichten nachkommen soll usw.

Damit konnen wir zwar nicht exakt bestimmen, wie anarchistische In-
stitutionen funktionieren. Deren Prinzipien sind nun aber fassbarer. Sie
sind netzwerkartig organisiert und ihnen ist Souverdnitit fremd. Thre Au-
toritdt ist bruchstiickhaft, kontextabhdngig und damit dynamisch sowie
dialogisch. Anarchistische Institutionen besitzen kein Bestandsrecht. Sie
sind, anders gesagt, ein Mittel zum Zweck, deren Autoritit darauf beruht,
ein guter ,Dienstleister zu sein. Der dialogische Charakter ist mitunter
ein Grund, weshalb Zwang nicht grundsitzlich, sondern hochstens im

273 Damit bliebe eine der zwei Funktionen erhalten, die Raz ([1979] 2009, 248-49) dem
Recht zuschreibt, um soziale Kooperation zu sichern. Aufzugeben ist (oder durch
nicht zwangsbewehrte Mittel zu ersetzen wire) die Funktion, pragmatische Griinde
zu schaffen.

336

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen” Gesellschaft nicht naiv?

Einzelfall gerechtfertigt ist. Ist aber das Recht nicht zwangsbewehrt, verdn-
dert sich dessen Modus. Zum einen miissen die Institutionen rechtliche
Regelungen so gestalten, dass die Betroffenen diese akzeptieren kénnen.
Zum anderen miissen sie mit den Betroffenen in einen Dialog treten und
Griinde geben, weshalb die Regelungen zu befolgen sind. Durch dieses ge-
meinsame Sprechen und Handeln ist kooperative Partizipation der zentrale
Modus des Politischen. Widerstand und Dissidenz werden in diesem Kon-
text (idealiter) nicht als asoziale Handlungen, sondern als kommunikative
Akte der Teilhabe verstanden.

Daher gibt es keinen Grund anzunehmen, eine anarchistische Gesell-
schaft sei konfliktfrei. Man ist berechtigt, sich gegen Einschridnkungen zur
Wehr zu setzen, welche die Kultivierung und das Ausdriicken der eigenen
Individualitat beschrinken. Diese ist eine Voraussetzung, um positiv frei
sein zu konnen. Ohne eine souverane, letztinstanzlich entscheidende Insti-
tution gibt es zwar auch keine Instanz mehr, die Konfliktfalle ,endgiiltig®
l6sen kann. Dies ist aber nicht per se ein Nachteil. Letztinstanzlichkeit ver-
schleiert erstens gesellschaftliche Widerspriiche sowie Diskrepanzen und
versucht diese, zweitens, gewaltformig zu befrieden. Beides ist oftmals nicht
von Dauer und kann gar gesellschaftliche Spannungen erhéhen.

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen® Gesellschaft nicht naiv?

Die Vorstellung, in einer egalitiren, nicht auf Gewalt und Zwang zuriick-
greifenden Gesellschaft zu leben, ist verlockend. Wie wir aber in unseren
alltdglichen Erfahrungen feststellen kdnnen, sind menschliche Beziehungen
nicht frei von Konflikten. Ebenfalls handeln wir oftmals auf eine Weise,
von der wir wissen, dass sie moralisch verwerflich oder zumindest grau
ist. Ubergriffe sind keine Seltenheit und wir alle haben bereits Situationen
erlebt, in denen wir fiir Institutionen dankbar waren, die das Recht gegen-
tiber Dritten durchsetzen, die sich nicht an die Regeln hielten. Angesichts
unserer Erfahrungen wirkt die Idee einer anarchistischen Gesellschaft idea-
listisch, utopisch oder naiv. Setzt eine anarchistische Gesellschaft nicht
unrealistisch gutherzige, mehrheitlich moralisch handelnde Menschen vor-
aus? Muss eine politische Organisation ohne Souverianitit nicht zwingend
in Chaos und ldhmender Unsicherheit miinden?

337

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

6.2.1 Setzen anarchistische Gesellschaften nicht zu ,,gute” Menschen
voraus?

Gemass Kiihnis (2015, 99-100) teilen sich verschiedene Ansatze des klassi-
schen Anarchismus gemeinsame Primissen iiber die Natur des Menschen.
Sie zeichnen erstens ein positives Bild des Menschen. Fiir Bakunin er-
gibt sich beispielsweise Menschsein und Freiheit aus dem sozialen Aus-
tausch und der Kooperation mit anderen Menschen (siche dazu auch
Abschn. 6.1.2) und fiir Kropotkin ist Solidaritit im Menschen verankert.
Das Gute im Menschen tritt unter dem Status quo aber nicht zutage, weil
die sozialen und materiellen Rahmenbedingungen dafiir nicht gegeben
sind. Darauf fusst der Wunsch, die gegebenen Institutionen und gesell-
schaftlichen Systeme zu iiberwinden sowie durch neue, herrschaftsfreie
Beziehungsformen die individuelle Freiheit — bei der es sich um eine not-
wendige Bedingung fiirs Gemeinwohl handelt - zu verwirklichen. Zweitens
glauben die klassischen Anarchist*innen gemiss Kiihnis bedingungslos an
eine natilirliche Giite im Menschen. Im Gegensatz zu marxistischen Ansét-
zen, ist eine Diktatur des Proletariats daher als eine Ubergangsphase nicht
notwendig, um eine freie Gesellschaft zu verwirklichen.

Das Menschenbild, das Kithnis den Anarchist*innen zuschreibt, wirkt
auf den ersten Blick naiv. Zeigen uns unsere Erfahrungen nicht, dass So-
lidaritdt und Giite oftmals eher die Ausnahme als die Regel sind? Und
selbst wenn wir mit dieser pessimistischen Einschétzung danebenliegen
und kooperatives und solidarisches Handeln haufiger oder gar die Regel ist,
konnen wir nicht davon ausgehen, dass sich alle solidarisch verhalten. Die
daraus resultierende Unsicherheit kann soziale Kooperation unterlaufen.
Denn dadurch schwindet die Motivation, sich am kooperativen Unterneh-
men zu beteiligen, weil man befiirchten muss, durch unsolidarisches Han-
deln von Dritten benachteiligt oder ausgebeutet zu werden.?”* Anarchist*in-
nen kénnen darauf antworten, das anarchistische Menschenbild beschreibe
nicht, wie der Mensch sei, sondern wie er sein soll. Diese Argumentati-
onslinie verkennt aber den anthropologischen Kern des anarchistischen

274 Dieses hobbsianische Argument verneint nicht die Fille, welche die menschliche
Fihigkeit belegen, solidarisch zu handeln und Schemen sozialer Kooperation zu
etablieren. Es weist aber darauf hin, dass es geniigen Beispiele gibt, die unsolidari-
sches oder asoziales Verhalten belegen. Ebendieses Verhalten kann, wenn es einen
Schwellenwert iibersteigt, soziale Kooperation ins Stocken bringen und Missgunst
und Misstrauen sahen (siehe dazu J. Wolft 2016, 30).

338

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen” Gesellschaft nicht naiv?

Menschenbildes. Es geht gerade darum zu beschreiben, wie der Mensch ist
respektive welches Potenzial er besitzt und weshalb der Status quo die Men-
schen daran hindert, ihr Potenzial auszuschopfen.?’”> Dann stellt sich aber
die Frage, weshalb der Mensch, wenn er grundsitzlich solidarisch und gut
ist, den Status quo nicht iiberwindet, indem er solidarische und egalitdre
Beziehungen bevorzugt. Die kapitalistische Ordnung hat sich aber — wenn
auch in gewandelter Form -2’ gehalten. Ebenso sind Staaten weiterhin die
Form politischer Organisation. Eine mdgliche Begriindung, weshalb sich
die hierarchischen Strukturen halten konnten, konnte man geben, indem
man argumentiert, einige Personen oder Gruppen von Personen mit einem
zwielichtigen Charakter konnten und kénnen durch Manipulation oder
Gewalt Macht-iiber ausiiben. Damit verhielten sich aber zumindest ein Teil
der Menschen unsolidarisch, was die These von der Giite des Menschen in
Zweitel zieht.

Um die These zu verteidigen, konnen die Anarchist*innen argumentie-
ren, der Status quo fordere asoziales und egoistisches Verhalten, womit sich
erkldren liesse, weshalb gewisse Menschen entgegen ihrer natiirlichen Giite
handeln. Diese Korruption miindet in eine Situation, in der sich die hierar-
chischen Strukturen selbst am Leben erhalten. Dies erklért aber nicht, wie
sich die hierarchischen Strukturen etablieren konnten. Wendet man dassel-
be Argument - antisoziale Personen(gruppen) haben durch Gewalt, Zwang
und Manipulation de facto Autoritat erlangt — auf eine Situation an, in der
es die hierarchischen Strukturen noch nicht gab, miisste es auch ohne diese
asoziale und unsolidarische Menschen geben (vgl. J. Wolft 2016, 31). Dann
sind aber nicht alle Menschen natiirlicherweise gut und das anarchistische
Menschenbild ist als (zu) utopisch zu verwerfen. Diese Argumentation ldsst
aber eine Interpretation der These von der Giite des Menschen ausser
Acht, die auf das Potenzial abstellt, Trotz des anthropologischen Kerns liegt
der Blick dann nicht darauf, wie die Menschen effektiv handeln, sondern
wie sie handeln konnten. Der Mensch hat das Potenzial, sich freiwillig
solidarisch zu verhalten.

275 Es gibt historische Hinweise, die dafiirsprechen, dass der Mensch in dem Sinne
»gut® ist, dass er nicht nur zur sozialen Kooperation féhig ist, sondern diese auch
immer wieder erfolgreich anwendet (z.B. Bregman 2020a).

276 Der Kapitalismus hat diverse Transformationen durchgemacht und sich den ver-
inderten Begebenheiten angepasst. Mit dem Fokus, kommunikative Prozesse zu
6konomisieren und Wissensarbeit kapitalistisch zu verwerten, hat sich ein Wirt-
schaftssystem entwickelt, das man als kommunikativen Kapitalismus bezeichnen
kann (siehe z. B. Dean 2016).

339

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Das Potenzial zum Guten zu besitzen ist mit dem empirischen Fakt
vereinbar, das nicht alle Menschen zu jeder Zeit solidarisch handeln. Damit
besitzen wir ebenfalls die Kapazititen zum Schlechten, was beispielsweise
Kropotkin und Bakunin durchaus anerkennen (vgl. Suissa 2006, 26-28,
32). Da sich der Mensch rational verhilt, wird er sich fiir jene Handlungs-
weisen entscheiden, von denen er das Gefiihl hat, sie beférdere seine Ziele
am besten. Damit wird der gesellschaftliche Kontext zu einer entscheiden-
den Groésse, die gutes Verhalten fordern oder schlechtes verstirken kann.
Fiir Kropotkin ist das bestehende System denn auch untragbar, gerade weil
wir nicht so mitfithlend, gerecht und fiirsorglich sind, wie wir kénnten:

Therefore, when we hear men saying that the Anarchists imagine men
much better than they really are, we merely wonder how intelligent
people can repeat that nonsense. Do we not say continually that the
only means of rendering men less rapacious and egotistic, less ambitious
and less slavish at the same time, is to eliminate those conditions which
favour the growth of egotism and rapacity, of slavishness and ambition?
The only difference between us and those who make the above objection
is this: We do not, like them, exaggerate the inferior instincts of the
masses, and do not complacently shut our eyes to the same bad instincts
in the upper classes. We maintain that both rulers and ruled are spoiled
by authority; both exploiters and exploited are spoiled by exploitation;
while our opponents seem to admit that there is a kind of salt of the earth
—the rulers, the employers, the leaders—who, happily enough, prevent
those bad men—the ruled, the exploited, the led—from becoming still
worse than they are. (Kropotkin 1888).

Sowohl Bakunin als auch Proudhon verstanden Geschichte als einen Pro-
zess, durch den die Menschen die brutalen Bedingungen, unter denen
sie leben, iiberwinden und durch den Einfluss sozialer Beziehungen zu
moralischen Akteur*innen werden. Weshalb haben wir aber bisher die
unterdriickenden Strukturen aber nicht iiberwunden? Weil wir vor dem
19. Jahrhundert den notwendigen Entwicklungsstand noch nicht erreicht
hatten, um ohne zwangsbewehrte Institutionen zu leben (Miller 1984, 71).
Um nicht einem teleologischen Geschichtsverstindnis zu verfallen, sollte
man diese Aussage als eine iiber das menschliche Potenzial sehen, welches
sich erst ab einem Kontext verwirklichen lasst, der ab dem 19. Jahrhundert
gegeben war. Mit dieser Interpretation beugt man ebenfalls einem Eurozen-
trismus vor, denn es gibt keine Griinde, von vornherein auszuschliessen,
es hidtte in der menschlichen Geschichte nicht bereits vorher Momente

340

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen” Gesellschaft nicht naiv?

gegeben, in denen das Potenzial zu freiwilligem solidarischem Handeln
gegeben war.

Diese Uberlegungen zeugen einerseits von einem gewissen Fortschritts-
glauben, andererseits findest sich ebenfalls ein rationalistisches Momentum
darin. Dies sollte uns nicht {iberraschen, bedenkt man die Rolle, die Ratio-
nalitét fiir Freiheit spielt. Als rationale*r Akteur*in bin ich einerseits besser
in der Lage, zu erkennen, was ich tatsichlich will, andererseits erkenne
ich die Notwendigkeit sozialer Kooperation an. Bei dieser handelt es sich,
wie im Abschn. 6.1.2 gesehen, um einen Aspekt der positiven Freiheitsdi-
mension. Damit besteht eine konzeptionelle Verkniipfung zwischen dem
anarchistischen Menschenbild und Freiheit.

Rationales Handeln setzt gewisse Fahigkeiten wie beispielsweise analy-
tisches Denken voraus, womit Bildung ein wichtiges Instrument dafiir
wird, den Menschen zu erlauben, ihr Potenzial zum Guten abzurufen.?””
So haben Godwin sowie verschiedene Anarchist*innen nach ihm argumen-
tiert, durch einen Rationalitdt fordernden Bildungsprozess wiirden sich
die gebildeten Individuen fiir eine anarchistische Ordnung entscheiden
(Ritter 1980, 96).278 Dies bringt den Glauben zum Ausdruck, sozialer Fort-
schritt sei moglich. Um sich einerseits nicht erneut dem Utopievorwurf
auszusetzen und um andererseits die kritische Auseinandersetzung mit dem
klassischen Anarchismus anzuerkennen, darf man an dieser Stelle aber

277 Neben den analytischen Fahigkeiten kann Bildung dazu beitragen, die Kompeten-
zen zu erwerben, die fiir die moralische Entwicklung notwendig sind. Diese muss
eine gewisse Stufe erreichen, um freiwilliges solidarisches Verhalten zu unterstiitzen.
Gemiss Kohlbergs (2014) Modell durchlduft die Moralentwicklung mehrere Pha-
sen. In der prdmoralischen Phase befolgen Menschen Regeln, aufgrund &dusseren
Drucks (weil sie beispielsweise eine Strafe vermeiden wollen) oder aus egoistischen
Griinden (weil sie beispielsweise eine Belohnung fiir richtiges Verhalten erhalten).
Derweil zumindest egoistischen Griinde ausreichen, um eine intersubjektiv als soli-
darisch angesehene Handlung ¢ als freiwillig zu bezeichnen, ist es fraglich, ob man
¢ genuin als solidarisch bezeichnen kann. Folgen wir beispielsweise J. L. Cohen und
Arato (1992, 5), dann beschreibt Solidaritét die menschliche Fahigkeit, basierend auf
Gegenseitigkeit und Reziprozitdt aufeinander einzugehen und sich miteinander zu
identifizieren — ohne dabei auf eigene Vorteile bedacht zu sein und dazu gezwungen
zu sein. Solidaritat beinhaltet die Bereitschaft, das Schicksal anderer Personen nicht
als Vertreter*in einer Gruppe, zu der man selbst gehort, sondern als einzigartige
und andersartige Person zu teilen. Damit sind prdmoralischen Phase nicht in der
Lage, solidarisch zu handeln, womit eine ausreichende Moralentwicklung eine Ge-
lingensbedingung fiir eine solidarische Gesellschaft ist.

278 Aus dem Ideal der Rationalitdt ergibt sich demnach ein Bezug zum humanisti-
schen/liberalen Bildungsideal: Mehr auf Vernunft und Rationalitat basierende Bil-
dung macht eine Gesellschaft freier (Suissa 2006, 35).

341

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

nicht einer teleologischen Vorstellung davon erliegen, wie sich Gesellschaf-
ten entwickeln.?”” Was kann dann aber mit sozialem Fortschritt gemeint
sein, wenn nicht die Vorstellung, unsere Gesellschaften verbessern sich
(mehr oder weniger) linear? McLaughlin (2007, 171) bietet eine Konzep-
tionalisierung davon an, was sozialer Fortschritt ist, die sowohl mit der
ideengeschichtlichen Verankerung des Anarchismus in der Aufklarung, mit
dem Kernwert der Diversitit als auch dem bruchstiickhaften Charakter der
Dienstleistungskonzeption vereinbar ist. Fiir McLaughlin ist im Anarchis-
mus ein aufkldrerisches Verstindnis von Verbesserungsfihigkeit verankert.
Damit geht aber nicht die Idee einher, es entwickle sich zukiinftig der
perfekte Mensch oder die perfekte Gesellschaft. Sozialer Fortschritt ist eher
ein Prozess mit offenem Ausgang, eine Fahigkeit zur Verbesserung, die
grenzenlos ist. Damit bezeichnet das Konzept das menschliche Potenzial
zur (Ver-)Besserung.

Das Potenzial zum Guten sowie zur Verbesserung zu betonen hat Kon-
sequenzen fiir die Interpretation des anarchistischen Menschenbildes und
gibt ihm einen kontextuellen und kritischen Charakter.?8 Der Mensch
wird nicht als inhédrent gut oder schlecht gesehen. Er ist vielmehr zu bei-
dem fahig. Ist dem so, dann kommt dem gesellschaftlichen Kontext eine
entscheidende Rolle zu: Die Verfasstheit einer Gesellschaft, ihre soziale und
politische Kultur, ihre sozialen und politischen Praktiken haben direkten
Einfluss darauf, welches Verhalten rational oder ,pragmatisch® ist. Da so-
zialer Fortschritt kontextabhingig ist, beinhaltet das Menschenbild damit
einen dezidierten kritischen Charakter: Verhalten wir uns unter dem Status

279 Sowohl feministische, antikoloniale, 6kologische und poststrukuralistische Stro-
mungen im Anarchismus haben das Menschenbild des klassischen Anarchismus
als naiv und reduktionistisch kritisiert. Das Bild des rationalen Menschen und der
Glaube an den Fortschritt reflektiert geméss den Kritiker*innen die eigene Situiert-
heit innerhalb historischer Ausschluss- und Gewaltverhaltnisse zu wenig (Loick
2017, 96-97).

280 Konnen wir das hier rekonstruierte Menschenbild als ,anarchistisch® bezeichnen?
Weil das Verstindnis erstens mit dem in Abschn. 6.1.2 rekonstruierten Freiheitsbe-
griff kompatibel ist und zweitens die wichtigen Elemente Rationalitdt und Fort-
schrittsglaube aufnimmt, spricht nichts dagegen, das skizzierte Menschenbild als
anarchistisch zu bezeichnen. Es wire aber — u.a. aufgrund der erwahnten Kri-
tik (siehe dazu z.B. Loick 2017, Abschn.2.3) - falsch, davon zu sprechen, das
skizzierte sei das anarchistische Menschenbild. Beispielsweise storten sich gewisse
Anarchist*innen am universalistischen Unterton der Rekonstruktion (siehe z.B.
Newman 2007). (Eine Rekonstruktion des anarchistischen Menschenbildes ist aber
erstens nicht das Ziel dieses Abschnitts und erscheint in Anbetracht der anarchisti-
schen Diversitit zweitens auch nicht zielfithrend.)

342

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen” Gesellschaft nicht naiv?

quo nicht solidarisch, dann miissen wir dessen Strukturen kritisch hinter-
fragen und versuchen, Alternativen zu schaffen, die Fortschritt erlauben.
Sollen die Menschen moralischer (d. h. ,besser” oder ,richtiger”) handeln,
dann stellt sich die Frage, wie wir den Kontext ausgestalten sollen, damit
moralisches und pragmatisches Verhalten moglichst kongruent ist. Daran
anschliessend stellt sich dann aber die Frage, ob politische Institutionen
ohne Souverdnitit in der Lage sind, einen Kontext zu schaften, der solidari-
sches Verhalten fordert.

6.2.2 Ist politische Organisation ohne Souverénitét naiv?

Wie die Diskussion in Abschn. 6.2.1 zeigt, ist das Menschenbild, welches
hinter der positiven Herausforderung steht, weder naiv noch utopisch. Wie
»gut® der Mensch ist, hangt vom Kontext ab. Dieser ist, sprechen wir {iber
Gesellschaften, durch die Institutionen geprégt. In Abschn. 6.1.3 habe ich
argumentiert, dass eine anarchistische Gesellschaft nicht kompatibel mit
dem Konzept Souverdnitdt ist, einem Kernkonzept moderner Staatlichkeit
(siehe Abschn.2.1.2). Doch angesichts der komplexen Welt, in der wir
leben, stellt sich die Frage, ob politische Organisation ohne Souveranitat
nicht naiv ist. Souverdnititslose Strukturen moégen im Kleinen, wo entwe-
der soziale Kontrolle oder gemeinsame Ziele Kooperation sicherstellen
kann, funktionsfahig sein. Herausforderungen wie der Klimawandel oder
Pandemien zu meistern verlangt aber nach Koordination und Kooperati-
on, die Giber das Lokale hinausgeht. Sowohl den Treibhauseffekt unter
Kontrolle zu bringen,?®! als auch die Ausbreitung von Krankheitserregern
einzuddimmen verlangt danach, rasch und entschieden zu handeln. Dies
lasst insbesondere ein zentrales Element von Souveranitat — die Idee, der
Souverdn schaffe Tatsachen, indem er eine fiir alle giltige Entscheidung
falle - als begriissenswert und die gegenteilige Meinung als im besten Fall
naiv, im schlimmsten als brandgeféhrlich erscheinen.

281 Das Intergovernmental Panel on Climate Change (IPCC 2021) geht davon aus,
dass ohne Gegenmassnahmen der durchschnittliche Temperaturanstieg 1,5 °C in
den nichsten 20 Jahren iibersteigen wird. Dies fithrte nicht nur zu ausgeprégteren
und langeren Hitze- und kiirzeren Kilteperioden, es kommt auch unter anderem
zu mehr Starkregen- und Flutereignissen, veranderten Niederschlagsmustern sowie
einem Anstieg des Meeresspiegels. Um das Klima zu stabilisieren ist eine starke,
rasche und nachhaltige Reduzierung des Ausstosses von Treibhausgasen notwendig
und Netto-CO2-Emissionen miissen erreicht werden.

343

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Es gibt noch weitere Punkte, die eine anarchistische Gesellschaft naiv
erscheinen lassen. Morris (1998, 98) argumentiert, der Anarchismus sei
unter den Bedingungen der modernen Welt unplausibel: In unserer dicht
besiedelten Welt, in der ein Mensch oder eine Gruppe von Menschen bei-
spielsweise problemlos Massaker veriiben kénnen, ist es schwer, in die Per-
formanz einer anarchistischen Gesellschaft Vertrauen zu haben. Ebenfalls
ist fraglich, ob eine anarchistische Gesellschaft in grossraumigen und plura-
listischen Gesellschaften, in denen wir leben, umgesetzt werden kann. Um
dies zu zeigen, setzt sich Morris (1998, 74) kritisch mit dem Konzept der
Gemeinschaft auseinander. Fiir ihn sind die meisten Ansétze des kommuni-
taristischen Anarchismus zu romantisch oder zu utopisch. Zusammen mit
der fehlenden theoretischen Auseinandersetzung mit der Gesellschaft sieht
Morris darin einen Grund, weshalb der kommunitaristische Anarchismus
keine Relevanz mehr besitzt. Eine Ausnahme ist fiir ihn Michael Taylors
(1982) Community, Anarchy, and Liberty. Darin umschreibt Taylor Gemein-
schaft im weitesten Sinne als eine Form sozialer Organisation, in der Indivi-
duen Werte und Uberzeugungen teilen, direkte und vielseitige Beziehungen
miteinander eingehen und reziprok handeln. Die Interaktionen zwischen
den Mitgliedern anarchistischer Gemeinschaften erfiillen gemdéss Taylor
die Voraussetzungen fiir gegenseitige Kooperation in wiederholt gespielten
Gefangenendilemmata. Deshalb seien diese Gemeinschaften ohne zentrale
Koordinationsstelle in der Lage, kollektive Giiter (z.B. soziale Ordnung
oder Sicherheit) zu produzieren. Dies geschieht iiber verschiedene Formen
sozialer Kontrolle, die aber lediglich in kleinen Gemeinschaften ohne gros-
se Fluktuationen von Mitgliedern spielen konnen.282

Auf diesem Verstandnis von Gemeinschaft auftbauend, prasentiert Morris
zwei Argumente gegen den (kommunitaristischen) Anarchismus. Erstens
seien Gemeinschaften in Taylors Sinn nicht wiinschenswert. Denn bis zu
einem gewissen Grad stehen uns in heuten Gesellschaften gemeinschaftli-
che Aspekte zur Verfiigung, ohne von den Nachteilen einer Taylor’schen
Gemeinschaft betroffen zu sein. In diesen gibe es kaum Mobilitit und
einen starken Druck, 6konomische Ungleichheiten faktisch gesamthaft aus-

282 Gemiss Morris (1998, 97) kann Taylors Riickgriff auf spieltheoretische Modelle
zwar die hobbsianische Argumentation widerlegen, indem Taylor (und weitere Au-
tor*innen) zeigen konnen, dass soziale Koordination und Anarchismus sich nicht
ausschliessen. Aber die Fille, in denen sich in wiederholt gespielten Gefangenen-
dilemmata soziale Kooperation einstellt, sehen sich Einschrankungen gegeniiber
(z.B. auf kleinraumige Gruppen beschrinkt), die dagegensprechen, anarchistische
Strukturen auf grosse und pluralistische Gemeinschaften zu iibertragen.

344

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen” Gesellschaft nicht naiv?

zumerzen. Fiir Morris wére das Resultat davon eine kleinere 6konomische
Produktivitdt und eine geringe wirtschaftliche Spezialisierung. Die soziale
Kontrolle begiinstig dariiber hinaus starke gemeinschaftliche Eingriffe in
die Privatsphédre des Einzelnen. Derweil fehlende Mobilitdt nicht per se
problematisch ist und es offen ist, ob und wie produktiv die Wirtschaft
einer Taylor’schen Gemeinschaft ist, macht Morris mit dem dritten Punkt
einen berechtigten Einwand, der interessanterweise durch geringe Mobi-
litdit noch verstirkt werden kann. Kleinrdumige, ideologisch homogene
Gemeinschaften konnen einen massiven Normalisierungsdruck aufbauen,
der durch (Selbst-)Disziplinierung und soziale Kontrolle droht, die Frei-
heit der Gemeinschaftsmitglieder zu unterlaufen. Prozesse wie die Schwei-
gespirale?®® fithren dazu, dass anderslautende Meinungen weniger oder
im Extremfall gar nicht mehr gedussert werden. Durch die geringe oder
fehlende Mobilitit kommen die Gemeinschaftsmitglieder weniger in Kon-
takt mit alternativen Lebensentwiirfen, was ihre Autonomie zu entscheiden
einschrinkt, wie sie ihr Leben gestalten mochten.8* Unter diesen Voraus-
setzungen ist es aber fraglich, ob eine kleinrdumige, ideologisch homogene
Gemeinschaft noch als anarchistisch bezeichnet werden kann, da sie die
negative Freiheitsdimension verletzt, wenn soziale Kontrolle das Ausdrii-
cken der eigenen Individualitit verhindert. Ebenfalls ist es zweifelhaft, ob
eine Taylor’sche Gemeinschaft mit dem Kernwert der Diversitit vereinbar
ist. Somit ist Morris’ Einschitzung aus einer anarchistischen Perspektive
dahingehend zuzustimmen, dass homogene Gemeinschaften problematisch
sind. Dies spricht aber erstens nicht per se dagegen, sich in kleinrdumigen,
homogenen Gemeinschaften zu organisieren. Es braucht aber mindestens
einen Austausch und eine gewisse Mobilitdt zwischen ihnen, um den
Gefahren fiir die Freiheit zu begegnen. Zweitens kann damit nicht jede
denkbare anarchistische Gesellschaft zurlickgewiesen werden. Ist ndmlich
die Organisation in kleinraumige, homogene Gemeinschaften lediglich eine
mogliche Form, dann kann Morris - iiberzeugt sein Argument -, nur

283 Die Schweigespirale, urspriinglich von Elisabeth (Noelle-Neumann 2001) formuliert,
ist eine Theorie tiber die 6ffentliche Meinung. Gemadss dieser besteht ein Zusam-
menhang zwischen dem antizipierten Meinungsklima und der Bereitschaft, seine
eigene Meinung offentlich zu vertreten: Individuum A schitzt ab, ob seine Meinung
¢ der (vermeintlich) vorherrschenden Meinung o entspricht. Je grosser die Diskre-
panz zwischen ¢ und a ist, desto weniger ist A bereit, ¢ zu dussern. Diese Tendenz
kann wiederum den guten 6ffentlichen Diskurs verhindern.

284 Mobilitt ist nicht die einzige Moglichkeit, um neue Ideen und Lebensentwiirfe
in eine Gemeinschaft zu tragen. Medienerzeugnisse aus anderen Gemeinschaften
kénnen diese Rolle ebenfalls iibernehmen.

345

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

diese Organisationsform zuriickweisen. Andere Spielarten wie der libertére
Kommunalismus sind von Morris’ Kritik nicht betroffen.

Morris (1998, 79-80) fiihrt zweitens pragmatische Griinde an, die ge-
gen den kommunitaristischen Anarchismus sprechen. Staaten zerstoren
einerseits viele der fiir die Gemeinschaft notwendigen Voraussetzungen
und wir sind heute auf mehr Menschen angewiesen, als dass sie in eine
Gemeinschaft passen. Andererseits es gibt heute zu viele Menschen oder zu
wenig freien Raum auf der Welt. Damit Gemeinschaften langfristig klein
bleiben, miissen sie sich aufzuspalten kénnen. Die grosse Bevolkerungszahl
in Kombination mit beschridnktem Kulturland begrenzen oder verunmagli-
chen aber die Moglichkeit, neue Gemeinschaften zu griinden. Dazu kommt
das Phidnomen des sekunddren Nation Building. Die meisten politischen
Gemeinschaften, die wir heute kennen, haben sich in Reaktion (oder Inter-
aktion) mit anderen Staaten oder politischen Gemeinschaften entwickelt.
Es gibt einen Druck fiir Gemeinschaften, sich mit anderen Gemeinschaften
zusammenzuschliessen, um sich zu verteidigen, denn bei der ,,Produktion®
dieses Gutes ist Grosse von Vorteil. Dies stimmt M. Taylor (1982, 139) pessi-
mistisch in Bezug auf die Uberlebensfihigkeit anarchistischer Gesellschaf-
ten. Der Einfluss, den bestehende Staaten direkt oder indirekt ausiiben,
stellt die Entwicklung einer nicht etatistisch verfassten Gemeinschaft infra-
ge und ldsst - sollte sich eine solche trotzdem entwickeln — Zweifel daran
aufkommen, ob diese in einer Welt der Staaten langfristig Bestand haben
kann.

Sind damit anarchistische Gesellschaften nicht umsetzbar? Unter dem
jetzigen Status quo mag Taylors Einschdtzung realistisch sein. Erstens
muss eine anarchistische Gesellschaft sich aber nicht notwendigerweise
in kleinrdumigen homogenen Gruppen organisieren. Zweitens gibt es kei-
nen Grund, aus dem Gang der Geschichte zu schliessen, das Phanomen
des sekundédren Nation Building miisse zwingend in grossen territorialen
politischen Gebilden enden. Alternative, zum Beispiel fdderative Strukturen
sind denkbar. Drittens ist die Idee hinter anarchistischen Gesellschaften
gerade, den Status quo zu verdndern, folgt aus der Schwierigkeit, diese zu
etablieren, nicht, sie konnten unter keinen Umstdnden umgesetzt werden.
Die Frage, ob die Etablierung einer anarchistischen Ordnung im Bereich
des Moglichen liegt, verweist auf die anarchistische Transformationstheo-
rie. Anarchist*innen streben in der Tendenz keine politische Revolution
an, sondern versuchen den Status quo durch einen schleichenden, graduel-
len Wechsel zu verandern (Graeber 2004, 54-56). Wenn man von einer

346

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen” Gesellschaft nicht naiv?

Revolution sprechen will, dann handelt es sich eher um eine soziale. Es
geht darum, die sozialen Beziehungen neu und egalitir zu gestalten. Die
anarchistische Kritik am Bestehenden ist praktisch und positiv, d.h. sie
fusst darauf, die Uberlegenheit anarchistischer Praktiken zu demonstrieren.
(Loick 2017, 204-5) Die Anarchist*innen setzen damit auf prafigurative
Politik (Gordon 2010, 34-40; Loick 2017, 208), um den gesellschaftlichen
Kontext zu verindern. Die Uberlebensfihigkeit hingt damit mit der Fahig-
keit zusammen, gesellschaftliche Strukturen, Institutionen und Beziehun-
gen zu egalisieren und von hegemonialen Elementen zu befreien. Dies
ist am Ende eine empirische Frage, deren Beantwortung lediglich retroper-
spektiv zu beantwortet ist.28> Aber wie ein Blick in die Geschichte zeigt,
ist gesellschaftlicher Wandel moglich.?8¢ Folglich ist zumindest auf dieser
Ebene die Idee einer anarchistischen Gesellschaft nicht mehr oder weniger
naiv, als andere Vorstellungen, wie eine gute oder gerechte Gesellschaft zu
organisieren sei.

Damit ist der Vorwurf, die Idee anarchistischer Gesellschaften sei na-
iv, noch nicht ausgeraumt. Selbst wenn die transformationstheoretischen
Uberlegungen nicht naiv (oder naiver als andere normative Vorstellungen
iber gesellschaftlichen Wandel) sind, konnte sich die Aufgabe des Souve-
ranitatsprinzips als unrealistisch herausstellen. Die Frage, welche die Anar-
chist*innen zu beantworten haben, ist, ob und wie politische Organisati-
onsformen ohne eine letztinstanzliche, fiir alle verbindliche Entscheidung
fallende Instanz in einer diversen Gesellschaft soziale Koordination und
Kooperation sicherstellen kdnnen.2?8” Dazu kommt noch eine weitere He-
rausforderung, auf die Daniel Loick (2017, 139-40) hinweist: Es fehlt eine
Theorie einer anarchistischen Weltgesellschaft. Das anarchistische Projekt

285 Wie wir in Abschn. 5.3 gesehen haben, kénnten die Anarchist*innen aus der Dienst-
leistungskonzeption zumindest einen normativen Anspruch ableiten, die Perfor-
manz ihrer Praktiken beweisen zu diirfen.

286 Ein Beispiel dafiir ist der Umgang mit der Ehe in der Schweiz. Das Konkubinat
war in der Schweiz lange nicht geduldet und wenn Paare zusammenleben wollten,
mussten sie heiraten (Head-Koénig 2007). Noch Mitte der 1970er Jahre waren in
14 Kantonen repressive, das Konkubinat verbietende Gesetze in Kraft, und in den
1980er Jahren noch in sechs Kantonen (die Behorden setzten die Regelungen aber
nicht mehr durch). Das letzte Gesetz wurde 1996 im Kanton Wallis abgeschafft. Eine
Gesetzesianderung soll nun die rechtliche Institution der Ehe fiir gleichgeschlechtli-
che Paare 6ffnen. Die Liste liesse sich mit weiteren Beispielen von gesellschaftlichen
Offnungen (aber auch von Backslashs und Abschottungen) beliebig verlingern.

287 Im heutigen Politikverstindnis ist Souverénitit ein essenzieller Bestandteil (vgl.
Abschn. 2.1.2).

347

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

zielt auf eine grundlegende Neugestaltung der Art und Weise, wie wir
zusammenleben und uns politisch organisieren. Anarchist*innen wollen
Herrschaft auf globaler Ebene iiberwinden, was im Endeffekt auch bedeu-
tet, Staaten abzuschaffen. Dezentralisierung und Lokalisierung soll politi-
sche Entscheide in die Hidnde der Betroffenen legen und den Einfluss von
Expert*innen und Biirokrat*innen zuriickdrangen. Diese Position richtet
sich auch gegen die kapitalistische Globalisierung. Doch wie sieht eine an-
archistische ,Globalisierung® aus? Angesichts ungleicher globaler Ressour-
cenverteilung sowie aufgrund technologischer und koordinativer Fragen,
die zum Beispiel das Internet oder der internationale Verkehr notwendig
machen, braucht es unter anderem ein Konzept davon, wie wir in einem
anarchistischen Kontext politische Entscheide mit globaler Reichweite tref-
fen konnen. In anderen Worten sind die Anarchist*innen gefordert, eine
iiberzeugende Form internationaler Koordinierung und Kooperation zu
formulieren.

Mit dem Konzept eines zwanglosen Rechts (Abschn. 6.1.3) haben wir
eine erste Antwortmoglichkeit identifiziert, die den Anarchist*innen offen-
steht. Dieses Rechtsverstindnis gibt uns den Rahmen, um uns ein Normen-
system vorzustellen, das soziale Kooperation und Koordination sicherstel-
len kann, ohne auf Zwang zuriickzugreifen. Ein zwangloses ist ein nicht
durchgesetztes oder, um Walter Benjamins ([1921] 2018) Begrift zu verwen-
den, ein entsetztes Recht. Damit ist Zwang nicht mehr automatisch legiti-
miert, sobald das Recht legitimiert ist. Das schliesst zwar nicht aus, dass
Zwang im Einzelfall oder fiir spezifische Regulierungskontexte gerechtfer-
tigt oder gar legitim sein kann. Aber der Automatismus des biirgerlichen
Rechts fehlt, nach welchem Zwang legitimiert ist, sobald das Recht als
Ganzes legitimiert ist (fiir eine Kritik dieses Automatismus siehe Benjamin
[1921] 2018; fiir eine Ubersicht, siche Loick 2012, 181-97).

Eine Plausibilisierung des Konzepts des entsetzten Rechts unternimmt
Daniel Loick (2012) im Rahmen seiner Kritik der Souveranitét. Darin argu-
mentiert er, das Konzept besitze ein grosses normatives Potenzial. Erstens
erlaubt die Entsetzung, anders als die pauschale Abschaffung, die Vorteile
des Rechts fiir das Soziale zu erhalten. Das Recht entlastet die Individuen
vor der ,Zumutung", alle Angelegenheit selbst erledigen zu miissen respek-
tive alle Institutionen, welche die Regelungen {ibernehmen konnten, selbst
schaffen zu missen (Loick 2012, 311-12). Zweitens sucht das entsetzte Recht
keine Harmonisierung zwischen eigenen Interessen und rechtlichen Rege-
lungen, was die Gefahr mindert, das Recht zur ,Erziehung® der Menschen

348

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen” Gesellschaft nicht naiv?

zu missbrauchen. Drittens bringt ein egalitires Regelsystem die Gleichwer-
tigkeit der Gesellschaftsmitglieder zum Ausdruck.

Doch kann ein entsetztes Recht motivational wirksam werden? Loick ar-
gumentiert, die kommunikative Vernunft habe das Potenzial, dem entsetz-
ten Recht motivierende Kraft zu verleihen. Die kommunikative Vernunft ist
ein zentrales Element in Jiirgen Habermas’ Projekt, Kants praktische Philo-
sophie zu detranszendentalisieren. Weder Einzelpersonen noch ein diese
transzendentalisierendes ,,Super-Subjekt” konnen die kommunikative Ver-
nunft anwenden. Sie bezeichnet lediglich die Gesamtheit der normativen
Bedingungen, die notwendig sind, damit sprachliche Interaktion zwischen
Menschen rational gelingen kann. Auf der kollektiven Ebene entspricht
dem ein Entscheidungsprozess, der seine gesamte Legitimation durch den
offentlichen Diskurs bezieht (314-15). Mit dem Riickgriff auf die kommu-
nikative Vernunft verankert Loick das entsetzte Recht in einem deliberati-
ven Prozess. Weil der deliberative Ansatz die Beratschlagung ins Zentrum
stellt, muss das Recht die Zustimmung der Betroffenen stets aufs Neue ein-
holen. Diese Ausrichtung verlangt dariiber hinaus danach, demokratische
Verhandlungen tatsdchlich durchzufithren und die Betroffenen tatsachlich
und genuin daran zu beteiligen. Diese notwendige deliberative Inklusion
fithrt zu einem Lernprozess, der einen multiperspektivischen, eigene Inter-
essen transzendierenden Zugang zum Politischen fordert (315-16). Contra
Habermas argumentiert Loick, indem man die Anlédsse fiir kommunika-
tives Handeln vervielfaltigt und damit diesen Lernprozess intensiviert,
kénnen zwangsbewehrte Rechtspflichten dem freiwilligen Umsetzen des
gemeinsam Beschlossenen weichen (316). Es ist damit das gemeinsame
Sprechen und Handeln - nicht der Zwang - dass ein motivierendes Mo-
mentum entwickelt - womit Zwang (im richtigen Kontext) auch nicht
mehr aus Griinden der Effektivitat eingesetzt werden muss (316-17). Soll
Zustimmung nicht durch die Androhung von Zwang erzwungen werden,
bleibt nichts anderes {ibrig, als fiir die Zustimmung zu werben, was bedingt,
das Recht so zu gestalten, dass es von allen akzeptiert werden kann (318).

Zwar sind mit dem Treffen einer Ubereinkunft seitens der Beteiligten
Rechtfertigungsanspriiche im Dissidenzfall verbunden [...], aber die er-
wartungsstabilisierende Funktion @ibernimmt das [entsetzte] Recht nur
noch mittels des Vertrauens in die Bestdndigkeit illoktuindr eingegan-
gener Verpflichtungen. Diese Rechtfertigungsanspriiche sind selbst nur
sprachlich einlosbar [...]. Das fiihrt zu der paradoxen Konsequenz, dass
Partizipation und Dissidenz einander nicht ausschliessen, sondern be-

349

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

dingen, Denn die rechtlichen Verpflichtungen miissen, um zu verpflich-
ten, freiwillig sein und freiwillig bleiben; die Gesetzgebung muss, um
Selbstgesetzgebung zu sein, somit Selbst autorisiert werden und bleiben.
(Loick 2012, 319).

Eine radikal demokratische Gesellschaft, die in ihrer politischen Organisa-
tion auf das Konzept der Souverdnitét verzichtet, hat das Potenzial, einen
Zustand von ,,Gesetz und Freiheit ohne Gewalt (Kant, Anth, AA VII:330)
zu erreichen, den Kant als Anarchie definiert. Das entsetzte Recht ist eine
Vereinbarung, die der sozialen Koordination sowie Kooperation dient und
damit das Individuum im Alltag entlastet (Loick 2012, 320). Das Soziale
kann bewusst gestaltet werden und die politische Ordnung bezieht ihre Le-
gitimitdt aus nachmetaphysischen Griinden, welche die Betroffenen durch
genuine und nicht hypothetische Zustimmung anerkennen. Der Rechtset-
zung sind dariiber hinaus Grenzen gesetzt, die sich durch die normative
Struktur des Rechts selbst ergeben. Eine politische Ordnung ohne Souvera-
nitat ist nicht automatisch konfliktfrei, erlaubt aber eine genuine Emanzi-
pation der Betroffenen (321).

Loicks Uberlegungen zielen zwar nicht auf ein anarchistisches Recht
ab, bieten aber einen konzeptionellen Rahmen, um ein solches zu ent-
wickeln und dessen Performanz zu plausibilisieren. Die kommunikative
Komponente geht gut mit dem identifizierten, kommunikativen Charakter
anarchistischer Freiheit sowie dem dialogischen Autoritétsverstandnis zu-
sammen, das der radikalen Interpretation der Dienstleistungskonzeption
innewohnt. Empirische Befunde zur deliberativen Demokratie (siche z. B.
Dryzek et al. 2019) diirfen uns zuversichtlich stimmen, tiber die Performanz
deliberativer Entscheidungsfindungsprozesse. Die Mehrheit der Leute be-
teiligen sich gerne an einem deliberativen Prozess, und diejenigen, die am
bereitesten sind, sind diejenigen, die am meisten durch das Standardsys-
tem der Reprédsentation abgeschreckt sind. Die deliberative Praxis wirkt
Manipulierungsversuchen der Eliten entgegen, kann Polarisierungen iiber-
winden und férdert fundiertes Urteilen, was dem Populismus entgegen-
wirkt. Dartiber hinaus zeigt die deliberative Praxis, dass Rhetorik (richtig
eingesetzt) nicht das Gegenteil von Vernunft sein muss. Skeptiker*innen
konnten nun - wie Niemeyer et al. (2023) erwdhnen - argumentieren,
durchschnittliche Menschen seien durch demokratische Prozesse im Allge-
meinen und deliberative im Speziellen tiberfordert, da sie lediglich begrenzt
in der Lage seien, sachliche Griinde fiir Entscheidungen zu erkennen und
abzuwiégen. Vielmehr folgten durchschnittliche Menschen oftmals intuiti-

350

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen” Gesellschaft nicht naiv?

ven Mustern oder suchen nach Griinden, die bereits geféllte Urteile stiitzen,
was zu einem Bestdtigungsfehler fithrt, oder mit starken emotionalen Re-
aktionen verbunden sind. Niemeyer und Kollegen akzeptieren zwar, dass
Biirger*innen im politischen Kontext Schwierigkeiten damit haben kénnen,
rational zu argumentieren. Fiir sie spricht das aber nicht gegen Delibera-
tion, sondern zeigt vielmehr die Notwendigkeit, den Kontext kritisch zu
priifen. Denn gemiss Niemeyer und Kollegen mdgen Menschen fiir sich
alleine genommen schlechte rationale Denker*innen sein. In der Gruppe
konnen sie - stimmt der Kontext — aber durchaus gute Denker*innen
sein. Die Resultate der empirischen Studie untermauern diese Annahme.?88
Biirger*innen sind in einem passenden institutionellen Kontext in der Lage,
gemeinsam eine wirksame deliberative Vernunft zu entwickeln. Dies impli-
ziert: Auf kommunikative Vernunft setzende Gesellschaften sind weder
unrealistisch noch naiv.?®® Sie identifiziert vielmehr in groben Zigen die
kontextuellen Voraussetzungen, unter denen eine gerechte, egalitire, freie
und gewaltlose oder -arme Gesellschaft funktionieren kann.

Wie konnten gleichberechtigte Autorititen nebeneinander funktionie-
ren? Eine mogliche Inspirationsquelle ist der libertdre Kommunalismus.

288 Niemeyer et al. (2023, 10) untersuchten die deliberative Vernunft und die Bedingun-
gen, die sie ermdglichen, in 19 deliberative Gefdssen. In 17 Fillen handelte es sich
um Minipublics, die sich aus zufillig ausgewéhlten Laien zusammensetzten und die
iiber ein Thema mit einer festgelegten Dauer unter strukturierten (moderierten)
Bedingungen beraten. In 2 Féllen waren eher Interessenvertreter*innen beteiligt. In
allen 19 Fillen kamen die {iblichen deliberativen Prinzipien zur Anwendung.

289 Deliberative Prozesse konnen aber auch hegemoniale Ziige annehmen und auf-
grund eines systemischen Konsensdrucks Konflikte verdecken: , The creative role
of dissent, valuable as an ongoing democratic phenomenon, tends to fade away in
the gray uniformity required by consensus“ (Bookchin o. J.). Dies ist den auch der
Grund, den Vertreter*innen eines agonistischen Demokratieverstindnis gegen deli-
berative Anstze ins Feld fithren. Der Konsens- stellen sie eine Konfliktorientierung
gegeniiber. Beispielsweise argumentiert Mouffe (1993), eine politische Gruppierung
zu sein, bedeute unter anderem, sich von anderen Positionen, Ideologien usw.
abzugrenzen. Die sich daraus ergebenden Konflikte sind aber keine Gefahr fiir das
Politische, sondern vielmehr eine Voraussetzung dafiir. Da die Konflikte nicht durch
einen Konsens aufgelost werden konnen, ist es unmdoglich, eine abschliessende
Form gesellschaftlicher Organisation zu bestimmen. Diese ist daher als veranderbar
zu verstehen. Eine Ansicht, hinter der vermutlich auch die Anarchist*innen stehen
konnen. Die Uberlegungen hinter den agonistischen Demokratietheorien verdeutli-
chen nach der Diskussion tiber anarchistische Freiheit in Abschn. 6.1.2 nochmals,
wie wichtig Widerspruch fiirs Politische ist und das wir folglich von deliberativen
Prozessen einfordern miissen, Konflikte nicht zu tiberdecken und Entscheidungen
als neu verhandelbar zu verstehen.

351

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15. - Open A



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Diese anarchistische Strémung und Philosophie hat Murray Bookchin stark
gepragt. Der libertaire Kommunalismus versteht die urbane Nachbarschaft
oder die Dorfgemeinschaft als die direkteste Sphdre kommunaler Selbst-
verwaltung. Deshalb sollen revolutiondre Institutionen auf dieser Ebene
angesiedelt sein (Biehl 1999, 172). Deren intime Nahe erlaubt es den Bewoh-
ner*innen aktive Biirger*innen zu werden und die 6ffentliche Sphire zu
revitalisieren. Dieser Position liegt ein Politikverstindnis zugrunde, welches
Politik als ein organisches - d. h. als die Aktivitdt eines offentlichen Kor-
pers — Phianomen versteht (Bookchin 1999, 174-81). Politik ist dartiber hi-
naus ein sozialer und in der Gemeinschaft verankerter Akt, der lebenslange
Personlichkeitsbildung und Bildung ebenso voraussetzt wie ein Bewusst-
sein fiir 6ffentliche Verantwortung und oftentliches Engagement. Um gross-
flachige Herausforderungen zu meistern und um der Gefahr des Lokalpa-
triotismus vorzubeugen, sollen die lokalen Kommunen Netzwerke bilden
(Biehl 1999, 173). Die grundlegende Verinderung der offentlichen Sphire,
das Zurlickdringen des Staates sowie die Umgestaltung der Wirtschaft,
die notwendig sind, um eine gerechtere und 6kologischere Gemeinschaft
zu schaffen, nicht von einem Tag auf den anderen durch eine Revolution
zu verwirklichen. Die Verwirklichung des libertdiren Kommunalismus ist
vielmehr ein Prozess (Bookchin 1999, 195).

Fiir Bookchin muss der libertdre Kommunalismus auf eine Konfoderati-
on von Gemeinden hinauslaufen (178). Nur wenn diese in ein Netz gegen-
seitiger Verpflichtungen und Kooperation gegeniiber den anderen Gemein-
den in der Region eingebunden sind, haben wir es mit echten politischen
Gemeinschaften zu tun. Die Konfoderation basiert auf gemeinsamer Ver-
antwortung, der vollen Rechenschaftspflicht der konfoderalen Delegierten
gegeniiber ihren Gemeinden, dem Recht auf Abberufung und einem festen
Mandat der Vertreter*innen. Von der Organisationsstruktur her handelte
es sich um ein Netzwerk von Riten, die sich aus gewihlten Delegierten
der verschiedenen Gemeinden zusammensetzen. Diese konféderalen Réte
stellten das Mittel dar, um die Gemeinden zu konfdderalen Netzwerken
zusammenzuschliessen.

Wie konnen wir die Betonung der Netzwerkstruktur im Licht der bishe-
rigen Diskussion interpretieren? Setzten wir die Absenz von Souverdnitat
voraus, dann kehren die konfoderierten Gemeinden die Hierarchie nicht
um. D.h. die Entscheidungsgewalt fliesst nicht bottom-up, da es keine sol-
che Gewalt gibt. Kombinieren wir dies ferner mit der Dienstleistungskon-
zeption, dann haben wir es mit einem Netzwerk zu tun, dessen Knoten ers-

352

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen” Gesellschaft nicht naiv?

tens unterschiedliche territoriale und/oder thematische Bereiche abdecken
und zweitens gegeniiber unterschiedlichen Personen Autoritit besitzen.
Wie konnen unter diesen Voraussetzungen die Rite sowie die von ihnen
beauftragen administrativen Institutionen?*® Normen und Entscheidungen
durchsetzen? Die kurze Antwort ist: Sie konnen diese nicht durchsetzen;
zumindest nicht in dem Sinne, wie heutige politische Institutionen Gesetzte
durchsetzen. Denn die Konsequenz des entsetzten Rechts ist gerade, dass
Beschliisse nicht mehr durchgesetzt werden kénnen. Dabei ist irrelevant,
ob sie sich an Institutionen oder an Einzelpersonen richten. Eine Umset-
zung ist lediglich moglich, wenn die Institutionen oder Einzelpersonen
diese freiwillig anwenden. Damit bleibt einzig ein kommunikativer Prozess
{ibrig. Man muss, in anderen Worten, Uberzeugungsarbeit leisten. Ange-
sichts der erwdhnten empirischen Evidenz zur Performanz deliberativer
Entscheidungsprozesse ist die Vorstellung foderativ-netzwerkartig organi-
sierter politischer Strukturen nicht per se naiv.

Orientieren wir uns an einer radikalen Interpretation der Dienstleis-
tungskonzeption, um die positive anarchistische Herausforderung zu stiit-
zen, dann ist damit aber meines Erachtens die Mdglichkeit, Zwangsmittel
zu rechtfertigen, nicht ausgeschlossen. Denn dieses Autorititsverstandnis
gibt uns zumindest eine kurz- bis mittelfristige Moglichkeit, Zwang nor-
mal zu rechtfertigen. Ein Beispiel dafiir ist das Bildungssystem, solange
dies autonomie- oder emanzipationsfordernd ist. Damit stellt sich aber
die Frage, ob sich diese Position mit einer anarchistischen Position verein-
baren ldsst. Denn wie wir im Abschn. 2.3.2 gesehen haben, lehnen Anar-
chist*innen zwangsbewehrte Autorititen ab. Auf Zwang zuriickzugreifen,
um autoritative Aussagen durchzusetzen, ist verwerflich. Ferner verletzen
wir unseren Selbstrespekt und unsere Unabhingigkeit, wenn wir einer
zwangsbewehrten und/oder einer versteckten Autoritit gehorchen. Zwang
schriankt unsere Freiheit ein und widerspricht der Idee egalitdrer sozialer
Beziehungen. Zwingen wir eine Person zu einer Handlung, dann nehmen
wir ihr die Mdglichkeit, freiwillig mit uns zu handeln. Damit negieren wir
ihre positive Freiheit (vgl. Abschn. 6.1.2). Wie wir im Abschn. 6.1.3 gesehen
haben, operieren anarchistische Institutionen in Einklang mit diesen Uber-
legungen bewusst ohne die Mdglichkeit, Entscheidungen mit Zwangsmit-

290 Bookchin (1999, 177-78) unterscheidet zwischen den Mitgliederversammlungen der
Gemeinden, welche die Policies formulieren, und Personen oder Gruppen von
Personen, die Beschliisse umsetzen: ,For a community to decide in a participatory
manner what specific course of action it should take in dealing with a technical
problem does not oblige all its citizens to execute that policy (Bookchin 1999, 177).

353

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

teln durchzusetzen. Das diskutierte Konzept des entsetzen Rechts verneint
ebenfalls die Moglichkeit, Recht durchzusetzen. Dies impliziert, als logi-
sche Konsequenz Zwang grundsitzlich zuriickweisen zu miissen, da dieser
freiheitseinschrankend ist. Dieser Schluss ist aber nicht differenziert genug
und ignoriert den Punkt, der sich in Bezug auf Luara Ferraciolis Kritik
am Anarchismus gezeigt hat (vgl. Abschn.3.1.3): Wir brauchen gewisse
gesamtgesellschaftliche Institutionen, die uns Autonomie erméglichen.

Akzeptieren wir Ferraciolis Argument, wird es vermutlich immer Erzie-
hungsberechtigte geben, fiir die ein gesamtgesellschaftliches Schulsystem
nicht infrage kommt, weil es nicht ihre Vorstellungen des guten Lebens
beférdert. Einige dieser Erziehungsberechtigten werden deshalb davon
absehen, ihre Kinder in die Schule zu schicken. Solange dieses gesamt-
gesellschaftliche Schulsystem autonomie- und emanzipationsfordernd ist,
schrianken die Erziehungsberechtigten damit die Mdoglichkeiten ihrer Kin-
der ein, jene Fahigkeiten zu erlernen und jenes Wissen zu erhalten, die fiir
autonomes Handeln notwendig sind. Zwar ist nicht ausgeschlossen, dass
ein Kind auch ohne dieses System die Kompetenz fiir autonomes Handeln
aufzubauen vermag. Es wird aber schwieriger und die Erziehungsberechtig-
ten schrinken mit ihrer Entscheidung die Freiheit ihrer Kinder ein. Es
kommt damit zu einem Konflikt zwischen der Freiheit der Erziehungsbe-
rechtigten und jener der Kinder.

Anarchist*innen konnten nun argumentieren, dass fiir die Auflésung
dieses Konflikts kein Zwang notwendig sei. Eine kommunikative Herange-
hensweise sei besser und decke sich mit anarchistischen Prinzipien. Im
Idealfall mag dies zutreffen und wir kénnen die Erziehungsberechtigten
davon {iberzeugen, ihre Kinder in die Schule zu schicken. Dariiber hinaus
kann uns der Dialog mit den Erziehungsberechtigten dabei helfen, das
System auf eine Weise zu gestalten, die fiir alle akzeptabel ist. Kdnnen wir
aber alle iiberzeugen? Selbst in einer anarchistischen Gesellschaft werden
wir dies verneinen miissen. Eine solche ist — wie im Abschn. 6.1.3 gesehen -
nicht automatisch konfliktfrei und ihre Mitglieder sind dazu berechtigt,
sich gegen Einschrankungen zur Wehr zu setzen, welche die Kultivierung
und das Ausdriicken der eigenen Individualitdt beschranken. Unter diesen
Voraussetzungen ist es zwar theoretisch moglich, alle Erziehungsberechtig-
ten zu liberzeugen. Es ist aber eher unwahrscheinlich. Wir kénnen deshalb
selbst in einer anarchistischen Gesellschaft nicht von einer idealen Losung
in jedem Fall ausgehen. Angesichts der zentralen Fahigkeiten, um die es
hier geht, scheint Laisser-faire ebenfalls nicht angebracht. Wir haben einen

354

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen” Gesellschaft nicht naiv?

guten Grund - namlich die Autonomie und Handlungsfahigkeit der Kin-
der -, Erziehungsberechtigte zu zwingen, ihre Kinder in eine Schule zu
schicken, die autonomiefordernd ist.?!

Dies widerspricht aber weder notwendigerweise der Position, Zwang sei
schlecht, da er freiheitseinschrankend ist, noch einer daraus abgeleiteten
Position, Zwang lasse sich nicht legitimieren. Eine anarchistische Position
lasst sich damit verbinden, Zwang in Einzelfillen als gerechtfertigtes Ulti-
ma Ratio anzusehen. Dies ist mit dem Konzept des entsetzten Rechts ver-
einbar, wenn wir dadurch das zwangsbewehrte Recht nicht wieder durch
die sprichwortliche Hintertiir einfithren. Um dies zu verhindern, miissen
wir uns zunéchst fragen, was in der hier beschriebenen Konfliktsituation
geschieht, wenn es zur Zwangsanwendung kommt. Die Erziehungsberech-
tigten befolgen die Anweisung, ihre Kinder in die Schule zu schicken, weil
sie die Sanktionen fiirchten, falls sie es nicht tun. Verweigern sich die
Erziehungsberechtigten, dann kommt es zur einer Sanktion S. Diese kann
verschiedene Formen annehmen und sollte moglichst wenig in die Lebens-
fihrung der Erziehungsberechtigten eingreifen. Kommt S zur Anwendung,
dann haben wir eine Situation, in der es zu einem Notstand kommt, weil
die kommunikative Herangehensweise nicht funktioniert hat. Derweil dies
in den meisten Situationen vermutlich nicht ausreichend ist, um Zwang zu
rechtfertigen, gibt es Fille, in denen dieses Versagen nicht hingenommen
werden kann. Das hier diskutierte Beispiel ist ein solcher Fall, da viel auf
dem Spiel steht.

Zudem haben wir es mit einer Art von Herrschaft zu tun. Diese spielt
zwar nicht auf gesellschaftlicher, sondern auf familidrer Ebene, lduft aber
trotzdem auf Kontrolle und Einschrinkung von Freiheit hinaus. Selbst
wenn die Erziehungsberechtigten ihre Kinder nicht kontrollieren wollen,
schranken sie die Freiheit ihrer Kinder ein. Diese konnen sich nicht dage-
gen wehren, da sie beispielsweise noch zu jung sind oder da sie sich in
einem Abhingigkeitsverhiltnis mit ihren Erziehungsberechtigten befinden.

291 In ihrer Argumentation verweist Ferracioli (2015) unter anderem auf die Moglich-
keit, in der Schule ein neutraler Ort zu sehen, der Kindern und Jugendlichen
erlaubt, ihre Fahigkeiten zum kritischen Denken, zur Fantasie und zum Selbstwert-
gefiihl zu entwickeln, ohne sie gleichzeitig zu einer bestimmten Vorstellung des
Guten zu fithren. Inwieweit Schule neutral sein kann und soll, konnen wir hier
offen lassen. Der in diesem Kontext relevante Punkt, den Ferracioli anspricht, ist,
dass eine autonomiefordernde Schule nicht dafiir da sein kann, Schiiler*innen von
einem bestimmten Vorstellung des guten Lebens zu tiberzeugen. Dies wire indoktri-
nierend und damit nicht autonomiefordernd.

355

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Auf dieser Basis konnen wir die Anwendung von Zwang rechtfertigen,
wenn zuvor der Dialog gescheitert ist. Zudem ist damit den Kindern nicht
die Moglichkeit genommen, die Vorstellungen der Erziehungsberechtigten
dariiber, was das gute Leben ist, als die eigenen zu tibernehmen. Sollten
wir auf Zwang verzichten? Die anarchistische Antwort ist ein tiberzeugtes
Ja. Es wire aber naiv, Zwang als Ultima Ratio zuriickzuweisen, das im
Einzelfall zu rechtfertigen ist. Eine liberzeugende positive anarchistische
Herausforderung muss dies anerkennen und damit einen Schritt auf die
Position der zeitgendssischen Republikaner*innen zugehen, fiir die der
mit Souverdnitit ausgestattete republikanische Staat fiir ein freies Leben
notwendig ist. Aber Zwang im Einzelfall rechtfertigen zu konnen, ist etwas
anderes, als Zwang zu legitimieren. Rechtfertigen wir Zwang entlang der
hier skizzierten Linien, dann sagen wir, dass es in bestimmten Fillen bes-
ser ist, Rechte als Ultima Ratio zu verletzen, weil wir damit die Rechte
schwicherer sichern oder starken konnen. Dies ist nicht damit vergleichbar,
Zwang zu legitimieren und damit einer Institution das Recht zuzusprechen,
Zwang ausiiben zu diirfen. Damit mag das hegemoniale Potenzial von ge-
sellschaftlichen Institutionen auf der praktischen Ebene nicht gebannt sein.
Aber eine Institution, die zu oft auf Zwangsmittel zuriickgreift, anstellt den
Dialog zu suchen, kann auf Dauer ihre legitime Autoritit nicht aufrechter-
halten. Damit verbleibt der kommunikative Prozess auch dann der einzige
legitime Weg, wenn man die Mdglichkeit akzeptiert, Zwangsmittel unter
bestimmten Begebenheiten rechtfertigen zu kénnen. Damit liegt der Fokus
weiterhin auf Dialog sowie darauf, Emanzipation und maximale Freiheit
zu ermoglichen, womit die bis hier umrissene positive Herausforderung
anarchistisch bleibt.

Diese Uberlegungen fiihren zu einer weiteren Frage. Denn sie scheinen
zu implizieren, dass gesellschaftliche Institutionen Zwang gerechtfertigter-
weise anwenden konnen, wenn damit eine Reduzierung oder Aufldsung
von Herrschaft verbunden ist. Damit scheint sich eine erneute Uberschnei-
dung mit republikanischen Ansitzen zu geben, die ebenfalls - wie im
Abschn. 6.1.2 bereits gesehen — nach Abwesenheit von Herrschaft streben.
Damit stellt sich die Frage, ob die Anarchist*innen nicht von den Repu-
blikaner*innen lernen kdnnen. Sind angesichts der eingangs genannten
gesellschaftlichen Herausforderungen wie der Klimawandel oder das theo-
retische Problem der fehlenden Theorie einer Weltgesellschaft republikani-
sche Strukturen nicht vielleicht eine Moglichkeit, eine freie Gesellschaft
aufzubauen und zu sichern? Wie Holzing (2014, 14-16) argumentiert, ist
der zeitgendssische Republikanismus durch zwei Traditionsstringe gekenn-

356

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen” Gesellschaft nicht naiv?

zeichnet. Der athenisch-aristotelische oder humanistische Republikanismus,
wie ihn z. B. John G. A. Pocock vertritt, stellt positive Freiheit ins Zentrum
und versteht biirgerliche Tugend, Partizipation sowie Gemeinwohlorien-
tierung als essenziell fiir ein gutes Leben. Diese Ideen wurden teilweise
von einigen kommunitaristischen Autor*innen aufgenommen. Der neord-
mische Republikanismus, wie ihn beispielsweise Philip Pettit oder Quentin
Skinner vertreten, fokussiert dagegen — wie im Abschn. 6.1.2 gesehen -
auf negative Freiheit und sieht in biirgerlicher Tugend, Partizipation sowie
Gemeinwohlorientierung hochstens ein Mittel, um die Freiheit der Biir-
ger*innen zu sichern oder zu maximieren. Fiir Lovett (2018, Abschn. 4) ist
der humanistischen Position eine perfektionistische Konzeption des Guten
eigen, die sich um die Idee aktive*r Biirger*innen dreht. Es sei aber auch
akzeptiert, dass nicht alle Biirger*innen gleichermassen gut darin seien,
im Politischen aktiv und involviert zu sein. Das macht politische Macht
und offentliche Anerkennung zwangslaufig zu ungleich verteilten Glitern
in einer Gesellschaft. Aus diesem Grund ist fiir Lovett der elitistische
Unterton, der sich im athenisch-aristotelischen Republikanismus finden
lasst, eine Konsequenz der Kernwerte dieser Position. Dies macht diesen
Traditionsstrang aus anarchistischer Sicht wenig attraktiv, da diese einen
grossen Wert auf eine egalitire Gesellschaft legt.

Dies spricht aber noch nicht gegen den neordmischen Republikanis-
mus. Denn dieser sei keiner elitistischen Position verpflichtet, wie Lovett
ausfithrt. Vielmehr folge daraus, Freiheit als Abwesenheit von Herrschaft
zu verstehen, eine progressive politische Doktrin. Wie Holzing (2014, 15)
beispielsweise darlegt, orientiert sich Quentin Skinners Freiheitsbegriff an
Machiavelli. Dieser hat fiir Skinner (2009, 150-52) zwar einen negativen
Freiheitsbegriff vertreten, aber auch auf die Notwendigkeit eines freien
Gemeinwesens hingewiesen. Dieses ist eine Voraussetzung, damit die Biir-
ger*innen unabhéngig sein konnen. Ein freies Gemeinwesen ist, wie Skin-
ner erklart, in einer Republik am wahrscheinlichsten, da diese das Gemein-
wohl am ehesten im Blick habe. Als Konsequenz verlangt die Sicherung
unserer Freiheit danach, ein politisches System der Selbstregierung zu eta-
blieren. Lediglich in einer Republik kénnen wir hoften, frei zu leben. Dies
verbindet Uberlegungen, die wir in Anlehnung an Isaiah Berlins (1995b)
Unterscheidung eher der Freiheit-zu zuordneten, mit solchen, die an die
Idee von negativer Freiheit ankniipfen. Bei dieser Konklusion handelt es
sich fir Skinner (2009) nicht nur um den Kerngedanken in Machiavellis
Discorsi, sondern in allen neordmischen Theorien der Freiheit und der
Biirgerschaft. Daher iiberrascht es nicht, dass beispielsweise bei Philip

357

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Pettit aus dessen Freiheitsbegrift ebenfalls eine bestimmte institutionelle
Ausgestaltung folgt. Wie Holzing (2014, 19-20) argumentiert, soll fiir Pettit
das politische System einer Republik die Biirger*innen sowohl beziiglich
Input als auch Output zu Mitgestaltenden machen, damit es auf diese Weise
deren Freiheit sichert. Lovett (2018, Abschn. 4) folgend kénnen wir daran
anschliessend argumentieren, eine republikanische politische Ordnung ha-
be zwei basale Aufgaben zu erfiillen. Erstens soll sie die demokratische Ord-
nung gegen despotische oder autokratische Tendenzen absichern, da diese
die Freiheit der Biirger*innen gefédhrden. Staaten respektive ihre Institutio-
nen sollen, mit anderen Worten, nicht selber zu Quellen der Herrschaft
werden. Zweitens ist eine Gesellschaft so zu ordnen, dass keine Person
oder Gruppe von Personen willkiirliche oder unkontrollierte Macht-tiber
erlangen und dadurch andere beherrschen kann.

Um diese Aufgaben zu erfiillen, diirfen sich staatliche Institutionen -
solange sie eine legitime gesetzliche Grundlage dafiir haben - sich ins
Leben ihrer Biirger*innen einmischen. Dies konnen wir zumindest aus
Pettits (1997, 20-23) Argumentation ableiten, aus republikanischer Sicht sei
nicht jede Einmischung eine Form von Herrschaft. Darin sieht Pettit den
Kernunterschied zwischen dem liberalen und seinem Freiheitsverstdndnis.
Wir konnen fiir Pettit von einer anderen Person beherrscht werden -
indem wir beispielsweise als Extremfall Sklav*innen dieser Person sind -,
ohne dass sich diese Person notwendigerweise in unser Leben einmischt.
Diese Person kann etwa so gutmiitig sein und uns in allem, was wir tun,
vollige Handlungsfreiheit geben. Oder wir kénnen in der Lage sein, die
uns beherrschende Person zu manipulieren. Was es auch immer ist, der
springende Punkt ist folgender: Unser Leben ist in diesem Fall frei von
externer Einmischung, was — wie wir im Abschn. 6.1.2 gesehen haben - in-
frage stellt, ob wir mit Freiheit als Nichteinmischung das erfassen, was wir
im Allgemeinen unter Freiheit verstehen. Sind wir in der hier skizzierten Si-
tuation wirklich in einem relevanten Sinn des Wortes frei? Demgegeniiber
steht eine Situation, in der wir, wie Pettit weiter ausfiihrt, uns einer Person
gegeniibersehen, die sich in unserem Auftrag und in Ubereinstimmung mit
unseren Uberzeugungen in unser Leben einmischt. Solange diese Person
dann, und nur dann, handelt, wenn diese Bedingungen erfiillt sind und an-
sonsten am Handeln gehindert wird respektive eine Strafe fiirchten miisste,
handelte sie nicht entlang ihres Auftrags und in unserem Interesse, kdnnen
wir schwerlich davon sprechen, die Einmischung sei eine Form von Herr-
schaft. Dazu fehlt das Element der Willkiir. Diese Person ist damit nicht
unser*e Meister*in, sondern Bevollmiachtigte*r in unseren Angelegenheiten.

358

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen” Gesellschaft nicht naiv?

Dies eréffnet die Moglichkeit, uns eine politische Ordnung vorzustellen, in
der Institutionen in unser Leben eingreifen, ohne damit automatisch unsere
Freiheit zu beschrianken oder uns zu beherrschen.

Akzeptieren wir dies, ist staatliches Handeln erstens nicht nur mit unse-
rer Freiheit vereinbar, sondern zweitens auch eine Bedingung dafiir. Dazu
bendtigen wir zundchst institutionelle Mechanismen gegen autokratische
und despotische Tendenzen. Wie Lovett (2018, Abschn. 4) erklart, sind viele
der republikanischen Standardmittel wie Rechtsstaatlichkeit, Macht- und
Gewaltenteilung, Foderalismus, durch die Verfassung garantierte Grund-
rechte usw., die den Fortbestand eines freien Gemeinwesens garantieren
sollen, heute unter Liberalen akzeptiert und haben (zumindest in westli-
chen Demokratien) Eingang ins politische System gefunden. Wie wir aber
immer wieder beobachten konnen, sind diese Mechanismen fur sich alleine
genommen nicht ausreichend, um Herrschaft zu verhindern. Diesen Um-
stand anerkennen die zeitgendssischen Republikaner*innen gemiss Lovett.
Denn kein System kann alles abschliessend regeln, wodurch die rechtsaus-
tibende und -durchsetzende Gewalt einen gewissen Handlungsspielraum
hat, der ausgeniitzt werden kann. Eine vergleichbare Situation ergibt sich
bei der rechtssetzenden Gewalt beim Erstellen der rechtlichen Normen.

Als eine Antwort darauf présentiert Pettit (1999, 173-82) das Konzept
der anfechtbaren Demokratie (contestatory democracy). Zuniachst muss die
rechtssetzende Gewalt dazu gezwungen sein, Gesetzte zu erlassen, welche
die wahrgenommenen Interessen der Biirger*innen beférdern. Diese Vor-
aussetzung spricht fiir Pettit fiir Wahlen. Denn in einem politischen Sys-
tem mit regelmédssigen Wahlen werden Amtstrager*innen wahrscheinlich
abgewihlt, die sich gegeniiber den allgemeinen wahrgenommenen Interes-
sen der Biirger*innen gleichgiiltig zeigen. Ein demokratisches politisches
System mit regelmassigen Wahlen ist aber, wie Pettit argumentiert, nicht
ausreichend, um Freiheit als Abwesenheit von Herrschaft zu sichern, wie
die Gefahr der Tyrannei der Mehrheit belegt. Dieses Problem beschrinkt
sich nicht nur auf gespaltene oder polarisierte Gesellschaften, in der eine
religidse, ethnische oder ideologische Mehrheit die Minderheit beherrscht.
Auch in relativ homogenen und einen gewissen Zusammenhalt aufweisen-
den Gesellschaften kann es zu einer Tyrannei der Mehrheit kommen.
Selbst dann konnen Individuen durch erlassene Gesetze und Normen
auf eine Weise behandelt werden, die ihren wahrgenommenen Interessen
widerspricht. Damit meint Petit aber nicht, jeder Fall, in dem staatliches
Handeln die wahrgenommenen Interessen von Personen verletzt oder nicht

359

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

fordert, sei problematisch. Gemeinsame politische Institutionen, die alle
spezifischen Interessen befriedigen, sind faktisch unvorstellbar. Problema-
tisch wird dies fiir Pettit aber, wenn ein politisches System so angelegt ist,
dass staatliche Institutionen nicht gezwungen sind, die ersichtlichen und
wahrgenommenen Interessen einer Minderheit zu beriicksichtigen, um sich
in ihrem Handeln exklusiv von den Anliegen der Mehrheit leiten zu lassen.
Wir haben gute Griinde, Pettit hier zuzustimmen. Denn kann die Mehr-
heit uneingeschrinkt entscheiden, droht der gesellschaftliche Konformitats-
druck jene in ihrer Individualitat einzuschrianken und zu unterdriicken, die
von der gesellschaftlichen Normalitit abweichen.?? Politische Entscheide
unter diesen Vorzeichen kénnen auf der grésseren Zahl und nicht auf
richtigen oder angemessenen Griinden basieren, was hochst problematisch
ist.

Um dieser Problematik entgegenzuwirken, sind fiir Pettit institutionelle
Mechanismen notwendig, die Biirger*innen erlauben, demokratische Ent-
scheide herauszufordern, falls sie das Gefiihl haben, diese beriicksichtig-
ten gewisse wahrgenommene relevante Interessen nicht (ausreichend). Die
Méglichkeit zur Anfechtung verlangt aber nach gemeinsamen Grundlagen,
ohne die ein solches politisches System nicht funktionieren kann.

There are many social divides such that people on different sides may
not be willing to have their rival views on certain issues decided by any
independent process; if the process goes against them, and if its finding
rules, then they may be unable to believe that their avowable, perceived
interests were taken equally into account. In such cases, the promotion
of freedom as non-domination will require us to look at possibilities of
secession for one or another side, or to explore the prospect of separate
jurisdictions for the different groups, or to think about a federal structure
in which each gets its own territory, or to make room for rights of con-
scientious objection on the part of the group that is negatively affected.
Or at least it will require this so far as other things are equal: so far as
such emergency measures would not in other ways have more damaging
effects on people’s freedom as non-domination. (Pettit 1999, 182).

292 Dies ist beispielsweise der Grund, weshalb John Stuart Mill ([1859] 1988, 10) in
Uber die Freiheit Stellung gegen die radikale Volkssouverinitit sowie gegen eine
uneingeschriankte Mehrheitsregel bezieht. Fiir ihn ist die Tyrannei der Mehrheit -
neben der Tyrannei der Behorde - eines jener Probleme, gegen die sich eine demo-
kratische Gesellschaft schiitzen muss.

360

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen” Gesellschaft nicht naiv?

Fiir Pettit erlaubt, sowohl Wahlen als auch die Méglichkeit zur Anfechtung
als Voraussetzungen fiir eine funktionierende Demokratie anzusehen, ers-
tens eine einfachere Erklarbarkeit von Uberzeugungen und Designentschei-
dungen (187). Es zwingt uns aber zweitens auch dazu, unsere Institutionen
auf eine Weise zu gestalten, welche die Dimension der Anfechtung stirkt.
Lovett (2018, Abschn. 4) folgend umfasst eine anfechtbare Demokratie drei
~Elemente®: Erstens miissen staatliche Institutionen die 6ffentliche Delibe-
ration berticksichtigen. Um die 6ffentliche Deliberation zu stdrken sollten
Institutionen so gestaltet sein, dass Akteur*innen von Verhandlungen hinter
geschlossenen Tiiren absehen und offentliche Deliberation bevorzugen.
Ebenfalls miissen Behorden ihre Entscheide auf eine Weise begriinden,
die einer kritischen offentlichen Begutachtung zuginglich ist. Die beiden
anderen Elemente, die in der Literatur gemdss Lovett weniger diskutiert
werden, sind einerseits die Notwendigkeit, demokratische Anfechtung allen
zuginglich zu machen. Andererseits muss die gerichtliche Uberpriifung
von rechtlichen Regelungen allen Biirger*innen zuginglich sein. Ob daraus
zwingend folgt, es brauche eine Verfassungsgerichtsbarkeit, diskutieren re-
publikanische Autor*innen aber kontrovers. Grob gesagt geht es Lovett
folgend bei der anfechtbaren Demokratie darum, dass richtig konzipierte
demokratische Institutionen den Biirger*innen die Mdglichkeit geben, die
Entscheidungen ihrer Vertreter*innen wirksam anzufechten. Durch diese
Moglichkeit der Anfechtung werden Regierungsvertreter*innen, die iiber
eine Ermessensbefugnis verfiigen, einem &ffentlichen Verstdndnis der Ziele
oder Zwecke, denen sie dienen sollen, und der Mittel, die sie einsetzen
diirfen, unterworfen. Auf diese Weise kann die Ermessensbefugnis einer
Kontrolle durch die Biirger*innen unterworfen werden, wie sie fiir eine
sichere Ausiibung der republikanischen Freiheit erforderlich ist.

Weitere Politiken und institutionelle Regelungen miissen darauf zielen,
die Herrschaft von Personen iiber andere zu verhindern. Das Straf- und
Zivilrecht stellt sicher, dass die Interaktionen zwischen Biirger*innen nicht
durch Gewalt und damit durch die stirkere Partei geprégt sind. Dies macht
ein Rechtssystem zu einer Notwendigkeit fiir die Abwesenheit von Herr-
schaft (z. B. Lovett 2016). Ohne ein System offentlicher und stabiler Regeln,
die interpersonale Beziehungen regulieren, ist es unmdglich fiir Biirger*in-
nen, zumindest teilweise frei von Willkiir zu sein (z. B. Pettit 2012). Rechts-
staatlichkeit alleine ist fiir die zeitgendssischen Republikaner*innen aber
nicht ausreichend, um hegemoniale Beziehungen zwischen Biirger*innen
zu verhindern. Dies ist ein Grund, wie Lovett (2018, Abschn. 4) ausfiihrt,
weshalb der Enthusiasmus zeitgendssischer republikanischer Autor*innen

361

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

fiir ein marktwirtschaftliches Wirtschaftssystem seine Grenzen hat. Denn
konnen die schwichsten Mitglieder einer Gesellschaft ihre Grundbediirf-
nisse nicht decken, macht sie das verletzlich, was wiederum zu Abhéngig-
keiten fithren kann. Ausgehend davon iiberrascht beispielsweise Philips
Pettits (z.B. 2007) Verteidigung fiir ein bedingungsloses Grundeinkommen
nicht. Er sieht darin eine Moglichkeit, mit der sich Menschen von 6ko-
nomisch begriindeter Herrschaft befreien respektive schiitzen lassen. Ne-
ben Herrschaft aufgrund dkonomischer sorgen sich gemiss Lovett (2018,
Abschn. 4) zeitgendssische Republikaner*innen ebenfalls um Herrschaft
aufgrund familidrer Beziehungen. So war das Familienrecht lange eine
Quelle von Abhéngigkeit von Kindern und Frauen von ihren Vitern re-
spektive von ihren Ehemdnnern. Um diese hegemonialen Beziehungen
aufzulsen sprechen sich republikanische Autor*innen dafiir aus, Kinder-
rechte auszudehnen und Diskriminierungen aufgrund des Geschlechts zu
eliminieren.

Ein weiteres Anliegen des zeitgendssischen Republikanismus neordmi-
scher Pragung ist, biirgerliche Tugenden zu fordern. Dies ist, wie Lovett er-
klart, in den meisten Féllen der Beobachtung geschuldet, dass sich republi-
kanische Freiheit am ehesten in einer Gesellschaft sichern oder maximieren
lasst, in der sich die Biirger*innen dem republikanischen Ideal verpflichtet
fithlen und bereit sind, etwas fiir dessen Verwirklichung beizutragen. Um
das Engagement fiir republikanische Ideale zu férdern, setzen republikani-
sche Autor*innen auf eine politische Kultur, die tugendhaftes Verhalten
mit Offentlicher Wertschédtzung belohnt, sowie auf Politische Bildung. So
argumentiert beispielsweise M. Victoria Costa (2009, 412), Bildung habe
das Potenzial, jene Fertigkeiten der Biirger*innen zu foérdern und jenes
Wissen zu vermitteln, das ihnen erlaubt, effizient zu partizipieren. Zudem
seien Schulen in einer aussergewohnlich guten Position, um demokratische
Werte zu fordern, ohne dass damit notwendigerweise Indoktrination ver-
bunden sei. Damit dient die biirgerliche Tugend, wie oben erwihnt, fiir
den neorémischen Republikanismus als ein Mittel zum Zweck. Sie ist,
wie Lovett (2018, Abschn. 4) bemerkt, ein niitzliches Instrument, um jene
Gesetze, Institutionen und Normen zu schaffen, welche die republikanische
Freiheit befordern und diese dauerhaft sowie zuverléssig zu gewahrleisten.

In Anlehnung an Robert E. Goodin konnen wir festhalten, dass diver-
se Aspekte fiir den Republikanismus als politische Theorie zu sprechen
scheinen. Selbstregierung, Gewalt- und Machtteilung, ein resilientes Frei-
heitsverstdndnis, Fokus aufs Gemeinwohl sowie Deliberation als politischer
modus operandi. Dies spricht auf den ersten Blick fiir starke Uberschnei-

362

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen” Gesellschaft nicht naiv?

dungen zwischen republikanischen und anarchistischen Vorstellungen da-
riiber, wie ein politisches Gemeinwesen zu organisieren ist. Bei genauerem
Hinschauen offenbaren sich aber grundlegende Unterschiede. Einer zeigt
sich etwa bei der Frage der Deliberation. Wie Goodin (2003, 66-67) argu-
mentiert, schwebt den Republikaner*innen ein System vor, das Griinder-
viter der Vereinigten Staaten in bewusster Abgrenzung zu einer ,populis-
tischen” Demokratie entwickelt haben. In diesem {iben die Biirger*innen
die politische Gewalt nicht direkt aus, sondern {ibergeben diese treuhdn-
disch an gewihlte Repridsentant*innen, welche die politische Deliberation
tibernehmen. Zeitgenossische Republikaner*innen fiihlen sich, wie Goodin
mit Verweis u. a. auf Pettit erkldrt, weiterhin von diesem Modell angespro-
chen. Zwar gibt es, wie Goodin zugibt, republikanische Autor*innen, die
dies bedauern und sich bemiuhen, lokale Institutionen wieder zu starken.
Eine praktische Unmaoglichkeit, deliberative Entscheidungsprozesse auszu-
dehnen, anerkennen diese aber ebenfalls an. Eine Einschitzung, die Lovett
(2018, Abschn. 4.2) zu teilen scheint, bedenkt man eine seiner Aussagen im
Zusammenhang mit der anfechtbaren Demokratie. Deren erstes Element
umfasst, wie erwahnt, die Notwendigkeit einer 6ffentlichen Auseinander-
setzung, was fiir Lovett bedeutet: die jeweiligen Entscheidungstrager*innen
(Gesetzgeber, Gerichte, Biirokraten usw.) haben ihre Entscheidungen zu
begriinden und diese Griinde miissen offentlich diskutiert werden konnen.
Derweil dies mit dem republikanischen Freiheitsverstandnis potenziell ver-
einbar ist, kann dasselbe nicht von dem von mir skizzierten anarchistischen
Freiheitsbegriff gesagt werden. Dieser verlangt aufgrund seiner positiven
Dimension nicht nur eine stirke Einbindung der Biirger*innen, sondern ist
nur schwerlich mit Top-down-Systemen vereinbar.

Ein weiterer Punkt der republikanischen Tradition, der unvereinbar mit
anarchistischen Werten zu sein scheint, ist die Bewunderung gegeniiber der
militdrischen Starke der romischen und anderer antiker Republiken. Dazu
kommt, wie Lovett erwdhnt, die Akzeptanz von Machiavellis Position, die
Politiken und Institutionen befiirwortet, welche die Expansionsfihigkeit
von Republiken stirken sollten. Darin sieht Goodin (2003, 65-66) einen
martialischen Einschlag der biirgerlichen Tugend, die dem Republikanis-
mus eigen sei:

Academic republicans may no longer welcome the martial implications
of the model with quite such gusto. Nonetheless, the republican ideal still
clearly remains the sturdy man of honor, relying only on the strength of
his own arms [...]; and that easily shades over into armaments as well.

363

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

That resonance remains strong among ,street-level republicans, even if
it is now largely suppressed within republicanism as an academic-cum-
literary tradition.” (Goodin 2003, 66).

Mit seiner Unterscheidung zwischen akademischen und nicht akademi-
schen Republikaner*innen schrinkt Goodin aber seine Kritik ein und
wir miissen uns fragen, ob Militarismus wirklich ein notwendiger Aspekt
des zeitgendssischen Republikanismus ist. Zudem weist Lovett (2018,
Abschn. 4.4) Goodins Interpretation der klassischen Republikaner*innen
zuriick. Diese befiirworteten gemdss Lovett selten Eroberung um ihrer
selbst willen. Militarische Starke und deren offensiver Einsatz sei, Machia-
velli folgend, vielmehr als eine gute Moglichkeit gesehen worden, die Re-
publik zu verteidigen. Selbst wenn wir aber Militarismus nicht als notwen-
diges Element einer republikanischen Position verstehen, offenbart eine
aktuelle Diskussion iiber Grenzen und deren Sicherung Aspekte, von denen
sich die Anarchist*innen bewusst distanzieren. Dies stellt wiederum infra-
ge, ob die republikanischen Vorstellungen einer guten politischen Ordnung
mit dem Anarchismus kompatibel sind.

Derweil Republikaner*innen in einer guten Position sind, um sich fiir
Staatenlose, Fliichtlinge und Einwohner*innen ohne Staatsbiirgerschaft
einzusetzen, die klar anfallig fiir hegemoniale Beziehungen sind, ist der
Umgang mit internationaler Bewegungsfreiheit weitaus schwieriger. Die Po-
sitionen sind breit gefachert. So ist beispielsweise fiir Pettit (2012, 161-62)
die Tatsache, dass wir heutzutage zwangsldufig in einem Gebiet leben, das
von einem Staat beansprucht wird, kein Anzeichen fiir die Beherrschung
durch diesen Staat. Es handelt sich fiir ihn dabei vielmehr um eine histo-
rische Notwendigkeit, die damit vergleichbar ist, in einer Welt leben zu
miissen, die von den Gesetzen der Physik bestimmt wird. Wir haben in
der Folge auch nicht die Wahl, ob wir im Staat A oder B aufwachsen.
Solange dieser Staat uns die Ausreise nicht verbietet, folgt aus der Abwesen-
heit einer Wahl aber keine Herrschaft. Dies ist gemiss Pettit auch dann
der Fall, wenn andere Staaten uns die Einreise nicht garantieren kénnen.
Denn diese Staaten sind aus politischen Griinden gezwungen, ihre Grenzen
aufrechtzuerhalten und den offenen Zugang auf ihr Staatsgebiet Nichtbiir-
ger*innen gegebenenfalls zu verweigern. Die daraus resultierende, unsere
Handlungsmoglichkeiten einschrankende Situation — wir sind faktisch ge-
zwungen, in unserm Staat zu verbleiben -ist deshalb nicht das Resultat
von einem hegemonialen Verhalten ,unseres® Staates, sondern ist dem Ver-
halten eines anderen geschuldet. Dieses begriindet aber ebenfalls keine

364

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen” Gesellschaft nicht naiv?

Beherrschung durch andere Staaten, da kein Staat seine Grenzen generell
fiir Nichtbiirger*innen oder nicht standige Einwohner*innen 6ffnen kann,
ohne damit interne Krisen oder gar einen Zusammenbruch in Kauf zu
nehmen. Immigration zu regulieren ist eine politische Notwendigkeit, die
unsere Bewegungsfreiheit zwar beeintréichtigt, aber nicht notwendigerweise
einschrankt.

Dieser Sichtweise widerspricht beispielsweise Costa (2016). Sie argumen-
tiert, es sei nicht ausreichend, die Regulation von Immigration als eine
politische Notwendigkeit darzustellen, um daraus abzuleiten, es handle
sich um keine Beherrschung von Nichtbiirger*innen. Denn die Entschei-
dungen des Staates dariiber, wer (nicht) einreisen darf, kénnen nicht auf
eine Weise kontrolliert werden, die den relevanten Interessen der Nicht-
biirger*innen angemessen Rechnung tragt. Zudem haben viele Menschen
gute Griinde, migrieren zu wollen, was die Regulation von Immigration
und die damit verbundene Einschrankung von Bewegungsfreiheit fiir Costa
zu einer bedeutsamen Form von Herrschaft macht. Fir Costa muss ein
republikanischer Staat seine Grenzen so offen wie moglich halten, weil
Bewegungsfreiheit eine wichtige Freiheit ist.2%3

The only way to avoid domination by borders would be to open them
completely. But this may not be a feasible option, so a second-best
option would be to structure its admission policies in ways that are
publicly justifiable and contestable by noncitizens. The state need not be
required, on this second-best option, to open its borders to the point in
which there is an absolute reduction of overall domination. One basic
responsibility of the republican state is to secure the enjoyment of an
adequate level of non-domination within its territory. As a result, the
state is justified in restricting immigration to the extent that is necessary
to secure a threshold level of non-domination inside its territory. But
beyond this point, the domination it produces is a betrayal of its core
ideal. (Costa 2016, 411-12).

Diese beiden Positionen zeigen meines Erachtens die Schwierigkeit, die
sich daraus ergibt, Freiheit als Abwesenheit von Herrschaft — der obers-
te politische Wert der republikanischen Tradition (Pettit 1997, 81) — mit
Staatlichkeit in Einklang bringen zu wollen. Republikaner*innen haben

293 Siehe Andreas Cassees (2016) Globale Bewegungsfreiheit: Ein philosophisches Pli-
doyer fiir offene Grenzen fiir eine ausfithrliche Diskussion sowie die Verteidigung
einer globalen Bewegungsfreiheit.

365

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

konzeptionelle Griinde, sich fiir die Regulierung von Immigration auszu-
sprechen, da fiir sie eine freie Gesellschaft lediglich im Kontext eines repu-
blikanischen Staates méglich ist. Und iibermissige Immigration kann ein
politisches System destabilisieren. Die nach Costa zweitbeste Option ist,
Immigration gerade so weit zu beschridnken, dass die Abwesenheit von
Herrschaft innerhalb des staatlichen Territoriums gesichert ist. Dadurch
wird der Staat aber zumindest gegeniiber gewissen Nichtbiirger*innen
eine Quelle von Beherrschung, was wiederum dem Ziel zu widersprechen
scheint, ebendies zu vermeiden. Man kann zwar argumentieren, diese basa-
le Aufgabe beziehe sich nur oder primédr auf Biirger*innen. Diese Position
scheint aber kaum vereinbar mit dem anarchistischen Verstandnis davon,
was Abwesenheit von Herrschaft bedeutet.

Damit soll aber weder gesagt sein, eine republikanische Position, wie
sie Costa vertrete, sei unplausibel, noch dass pragmatische Uberlegungen
keine Relevanz hitten. Ganz im Gegenteil, unter nicht idealen Bedingun-
gen konnen wir ein starkes Argument fiir die zweitbeste Option machen.
Dies lasst sich beispielsweise an der Einschrankung eines Rechts auf globale
Bewegungsfreiheit zeigen, wie sie Andreas Cassee (2016) verteidigt. Fiir ihn
ist es ,[...] grundsitzlich das gute Recht jedes Menschen, sich auf der Ober-
fliche des Planeten [...] frei zu bewegen [...]“ (279). Eine Einschrinkung
ergibt sich aus der Restriktion der dffentlichen Ordnung. Cassee greift im
Kapitel 9 auf John Rawls’ Vertragstheorie zuriick, um seine Argumentation
weiter zu untermauern. Er ibertrdgt dazu Rawls individualistisches Argu-
ment aus A Theory of Justice (1999) auf den internationalen Kontext. In
Rawls nationalen Naturzustand kimen die Vertragspartner*innen iiberein,
einzelne Grundfreiheiten voriibergehend einzuschrinken, um das Gesamt-
system der Grundfreiheiten zu bewahren. Auch in einem globalen Naturzu-
stand ist fiir Cassee (2016, 262-66) eine vergleichbare Beschrinkung zu
erwarten. Die Restriktion der &ffentlichen Ordnung ist aber durch drei Be-
dingungen beschrinkt: Die Beschrinkung der globalen Bewegungsfreiheit
muss erstens tatsichlich notwendig sein, um die Gefahr fiir die 6ffentliche
Ordnung abzuwenden. Zweitens muss die Diagnose einer Gefahr fiir die 6f-
fentliche Ordnung auf realistischen Erwartungen und nicht etwa auf diffu-
sen ,,Angsten der Bevolkerung® beruhen. Und Staaten diirfen drittens nicht
absichtlich ihre Stabilitdt unterminieren, um Beschrédnkungen zu rechtferti-
gen. Unter idealen Bedingungen diirften die Auswirkungen der Restriktion
der 6ffentlichen Ordnung bescheiden sein, da wir, wie Cassee argumentiert,
von full compliance ausgehen konnen und es deshalb nicht zu individuellen

366

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen” Gesellschaft nicht naiv?

Verstossen gegen Gerechtigkeitsprinzipien kommt. Unter nicht idealen Be-
dingungen wird die Restriktion der 6ffentlichen Ordnung vermutlich weit-
reichendere Implikationen haben, diirfte sich aber hauptséchlich auf Fille
beschranken, in denen die schiere Anzahl von immigrierenden Menschen
das System zu iiberlasten drohen. In Fillen von Menschen mit ,,illiberalen
Gerechtigkeitsvorstellungen® sprechen erstens historische Erfahrungen?¥*
und zweitens die Tatsache, dass ,illiberale Haltungen® von Biirger*innen
nicht mit dem Entzug von Grundrechten bestraft werden, dagegen, die
Bewegungsfreiheit (weitreichend) zu begrenzen. Ebenfalls weist Cassee das
Argument zuriick, Immigration sei zu beschranken, um fremdenfeindliche
Unruhen oder rassistische Ubergriffe zu verhindern. Denn damit betrife
die Grundrechtseinschriankung primir die Opfer und nicht die Téter*in-
nen, was meines Erachtens potenziell ein Fall von Téter*innen-Opfer-Um-
kehr darstellt.

Wie Cassee festhalt, ist die heutige Einwanderungspolitik in Europa
und Nordamerika allerdings weit davon entfernt, aufgrund der Restriktion
der offentlichen Ordnung gerechtfertigt zu sein. Diese stellt damit zwar
eine substanzielle Einschrankung, aber keine Aufthebung eines allgemeinen
Rechts auf Einwanderung dar. Mit dem Riickgrift auf vertragstheoretische
Uberlegungen rund um einen internationalen Vertragszustand kann Cassee
iberzeugend zeigen, dass eine Restriktion der 6ffentlichen Ordnung auf-
grund rationaler und nicht etwa aufgrund von nationalistischen oder ras-
sistischen Griinden verteidigt werden kann. Cassees Argumentation stellt
in Bezug auf Costa aber infrage, ob die zweitbeste Losung bereits erreicht
ist. In meinen Augen miissen wir dies tendenziell verneinen, was fiir ein
verstdrktes republikanisches Engagement fiir offenere Grenzen spricht. In
Bezug auf die Anarchist*innen konnen wir festhalten, dass Cassees Uber-
legungen ihnen gute Griinde geben, die Regulierung von Immigration zu-
mindest in bestimmten Kontexten zu akzeptieren. Die Idee, Freiheit sei
als Abwesenheit von Herrschaft zu verstehen, konnte gar als gemeinsame
Klammer dienen, damit Anarchist*innen und Republikaner*innen sich ge-
meinsam fur offene(re) Grenzen einsetzen. Unsere Diskussion illustriert
dartiber hinaus ebenfalls: Nicht alle republikanischen Positionen sind mit
dem Anarchismus vereinbar. Diese scheinen progressiver Natur sein und

294 Die Befiirchtung, einwandernde Menschen mit anderen Gerechtigkeitsvorstellun-
gen konnten das politische System unterlaufen, hat sich in der Vergangenheit mehr-
fach als tibertrieben herausgestellt. Deshalb sollten wir vorsichtig damit sein, solche
Argumente heute wieder aufzuwédrmen (Cassee 2016, 264-65).

367

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

sich vom politischen Status quo wegbewegen zu miissen. Dies fithrt zur
Frage, wie ,progressiv eine republikanische Position sein muss, damit sie
von Anarchist*innen akzeptiert werden kann.

Eine erste Antwort darauf kénnen wir aus Ruth Kinna und Alex Pri-
chards (2019) Beschiftigung damit ablesen, wie im klassischen Anarchis-
mus republikanische Konzepte wie Abwesenheit von Herrschaft, Tyrannei
und Sklaverei verwendet wurden. Daran lassen sich fiir Kinna und Pri-
chard die konservativen Grenzen des zeitgendssischen neorémischen repu-
blikanischen Revivals aufzeigen (vgl. dazu ebenfalls Abschn. 6.1.2). Hier ist
insbesondere ihre Antwort auf die Frage relevant, ob eine republikanische
Verfassung demokratisiert werden kann (233-34). In ihrer Argumentation
greifen Kinna und Prichard unter anderem auf John McCormicks (2003)
Uberlegungen zuriick, der sich auf den Standpunkt stelle, der neordmische
Republikanismus schaffe eine politische Ordnung, ohne diese zu demokra-
tisieren. Er beruft sich dabei auf Michels’ ,eisernes Gesetz der Oligarchie®
und argumentiert, die Wahl von Eliten in Demokratien sei strukturell in
den republikanischen Konstitutionalismus eingebettet. Kinna und Prichard
verweisen dartiber hinaus auf Nadia Urbinati (2012, 619). Sie weist die
neorémische Position zuriick, der Republikanismus sei die Vollendung der
Demokratie. Fiir sie ist gar das Gegenteil der Fall: ohne ein gleichberech-
tigtes Machtverhiltnis zwischen den Biirger*innen und einem effektiven
Recht auf Meinungséusserung sind rechtliche Freiheit und Rechtsstaatlich-
keit nicht gesichert. Dies verlangt aber fiir Kinna und Prichard nach mehr
Beteiligung, was verschiedenen Vorschlagen fiir einen demokratischen Re-
publikanismus zugrunde liege. Es ist fiir Kinna und Prichard aber fraglich,
wie viel vom Republikanismus noch {iibrig bleibt, folgt man diesen Vor-
schldgen:

I am convinced that republicanism, unless reconstructed almost beyond
the point of recognition, can only reinforce what is worst about contem-
porary liberal democracy: the free hand that socioeconomic and political
elites enjoy at the expense of the general populace. (McCormick 2003,
616-17).

Wie Kinna und Prichard (2019, 233-34) weiter ausfiihren, scheinen die
Grenzen des neordmischen Verfassungsprojekts durch das représentative-
demokratische System begrenzt, das Biirger*innen entmutige zu partizipie-
ren und demokratische Prozesse beschrianke. Zudem zementieren moder-
ne Verfassungen bestimmte Machtsysteme, innerhalb deren demokratische
Prozesse ablaufen. Dies sei mitunter ein Grund, weshalb Anarchist*innen

368

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen” Gesellschaft nicht naiv?

reprasentative Wahldemokratien ablehnen und sich eher partizipatorischen
und deliberativen Formen der Demokratie zuwenden. Der anarchistische
Angriff auf das republikanische Verfassungsprojekt bedeutet aber nicht, An-
archist*innen lehnten notwendigerweise Demokratie oder konstitutionelle
Politik ab. Stattdessen versuchen sie in Kinna und Prichards Augen, die
konstitutionelle Politik von den Beziehungen zu 16sen, die auf den Formen
der Sklaverei beruhten, die sich aus dem Privateigentum und dem Staat
ergaben.

Diese Uberlegungen stellen aus anarchistischer Perspektive infrage, ob
der republikanische Verfassungsstaat und dessen Institutionen in der Lage
sind, eine herrschaftsfreie Gesellschaft zu schaffen. Der neorémische Repu-
blikanismus scheint dazu zu sehr im Status quo verankert zu sein. Sind
die republikanischen Bestrebungen, im Rahmen des Status quo Abhéngig-
keiten und damit Grundlagen fiir Herrschaft durch die Stirkung von Kin-
derrechten, dem Abbau von Diskriminierung aufgrund des Geschlechts
oder fiir ein bedingungsloses Grundeinkommen auch aus anarchistischer
Perspektive unterstiitzenswert? Definitiv. Dafiir muss man aber, Goodins
(2003) Argumentation aufnehmend, weder zwingend Republikaner*in sein,
noch deren verfassungspolitischen Vorstellungen teilen. Daraus folgt aber
nicht, dass republikanische Institutionen fiir Anarchist*innen nicht als In-
spiration dienen konnen; insbesondere aufgrund der verbindenden Idee
von Freiheit als Abwesenheit von Herrschaft. Damit kdnnen wir festhalten:
Eine Beschiftigung mit dem neorémischen Republikanismus mag aus an-
archistischer Perspektive zwar interessant und inspirierend sein. Er ist aber
nicht so relevant, wie man auf den ersten Blick erwartete. Die starken rea-
listischen und pragmatischen Aspekte in republikanischen Uberlegungen
scheinen radikalere Schliisse aus dem Freiheitsverstdndnis zu verhindern.
Auf Basis anarchistischer Uberlegungen miissen wir aber die Frage stellen,
ob im jetzigen Status quo ein herrschaftsfreies Leben fiir alle iiberhaupt
moglich ist. Damit sind aber pragmatische Allianzen zwischen Republika-
ner*innen und Anarchist*innen nicht ausgeschlossen, wenn es darum geht,
fir den Moment, eine zweitbeste Losung zu etablieren. Dies verpflichtet
aber nicht dazu, eine republikanische Position zu ibernehmen. Denn viele,
wenn nicht alle, iiberzeugenden Elemente des Republikanismus wie Selbst-
regierung, Machtteilung, ein resilientes Freiheitsverstindnis, Deliberation
als politischer modus operandi und Fokus aufs Gemeinwohl lassen sich auf
Basis nichtrepublikanischer Griinde ebenfalls verteidigen.

369

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

Was bedeutet dies hinsichtlich der Frage, ob politische Organisation
ohne Souverdnitit naiv ist? Wie die bisherige Diskussion zeigt, konnen
Anarchist*innen einem absoluten Utopievorwurf durchaus iiberzeugend
begegnen, greifen sie auf das Konzept des entsetzten Rechts sowie Ideen
des libertiren Kommunitarismus zuriick. Die pragmatischen Uberlegungen
hinsichtlich eines gesamtgesellschaftlichen Bildungssystems zeigen aber die
Grenzen einer Ordnung auf, die vollkommen auf Zwang verzichten will.
Die Vorstellung, eine solche lasse sich mittel- bis langfristig aufrechterhal-
ten, scheint mir naiv zu sein. Denn dies ist nur dann méglich, wenn wir
uns eine konfliktfreie Gesellschaft vorstellen. Gehen Anarchist*innen von
diversen und nicht konfliktfreien Gesellschaften aus — was sie in meinen
Augen tun sollten -, dann miissen sie die Rechtfertigung von Zwang im
Einzelfall akzeptieren, wollen sie eine nicht naive positive Herausforderung
formulieren. Damit daraus keine versteckte Autoritdt und Herrschaft er-
wachst, braucht es theoretische Uberlegungen, wie mit dem Einsatz von
Zwangsmitteln umzugehen ist. Sowohl der libertire Kommunalismus als
auch das republikanische Verfassungsprojekt legen Machtteilung - etwa
in Form von f6deralen Strukturen — als eine institutionelle Losung nahe.
Foderalismus scheint damit eine Mdglichkeit zu sein, auf die Anarchist*in-
nen zuriickgreifen kénnen, um eine nicht naive positive Herausforderung
zu formulieren. Zudem muss sich eine solche damit beschiftigen, wie
der Status quo verdndert werden kann. Im Abschn.5.4.3 habe ich dafir
argumentiert, in Anbetracht der Vorteile, die uns heutige Staaten bringen,
in unserer Einschitzung, ob und wie viel Widerstand gegen staatliche
Institutionen angebracht ist, konservativ zu sein. Zudem habe ich im
Abschn. 4.4.2 argumentiert, die Pflicht, bestehende zwangsbewehrte Insti-
tutionen durch solche zu ersetzen, welche Individuen so wenig Schaden wie
nur moglich zufiigen, sei unvereinbar mit einer Verpflichtung, staatliches
Handeln nicht zu behindern. Dies bedeutet aber nicht, die Entwicklung
neuer Institutionen sei zwangsldufig gegen staatliche Institutionen durchzu-
setzen. Dies kann durchaus auch in Zusammenarbeit mit ihnen geschehen.
Beides spricht fiir die Notwendigkeit, sich theoretisch gestiitzt ebenfalls
damit auseinanderzusetzen, wie staatliche Institutionen verbessert werden
konnen, um mittelfristig zumindest eine zweitbeste Losung zu schaffen.
So zu tun und zu handeln, als ob der Staat nicht existiert, ist fiir mich

370

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.2 Ist die Vorstellung einer ,anarchistischen” Gesellschaft nicht naiv?

ein Zeichen von Naivitdt.> Damit will ich aber weder sagen, eine tiberzeu-
gende positive anarchistische Herausforderung miisse etatistisch sein, noch
will ich damit den Anarchist*innen das Recht absprechen, die Performanz
anarchistischer Strukturen unter Beweis zu stellen. Dies ist ein essenzieller
Teil davon, was dafiirspricht, sich mit dem Anarchismus zu beschiftigen
(vgl. Abschn.2.3.1): das Aufzeigen alternativer Organisationsformen. Es
wire aber naiv, dariiber Moglichkeiten zu ignorieren, den Status quo zu
verbessern.

Zum Ende dieses Abschnitts miissen wir uns noch der Frage stellen, wie
gross- oder kleinrdumig wir uns anarchistische Gesellschaften vorstellen
miissen. Die Diskussion von Morris’ Einwanden hat uns gezeigt, welche
Gefahren kleinrdumige, homogene Gemeinschaften fiir die Freiheit mit
sich bringen. Dazu kommen die zu Beginn dieses Abschnitts genannten
Herausforderungen wie der Klimawandel oder der Umgang mit Pandemi-
en und Epidemien, welche die Performanz kleinrdumiger Gemeinschaften
infrage stellen. Diese pragmatischen Uberlegungen verdeutlichen die Not-
wendigkeit regionaler, iiberregionaler und globaler Institutionen, welche
die lokal organisierten Biirger*innen vernetzen und eine das Lokale iiber-
schreitende Kooperation erlauben. Hier stosst der Anarchismus aber, wie
Loick (2017, 140) argumentiert, theoretisch an seine Grenzen. Es fehlt ein
Konzept einer anarchistischen Weltgemeinschaft, was Antworten darauf
gibt, wie politische Entscheidungen mit globaler Reichweite zu treffen sind.
Fiir eine iiberzeugende positive Herausforderung folgt daraus, dass sie zei-
gen muss, wie eine iiberregionale egalitire Gesellschaft funktionieren kann.
Mit dem libertiren Kommunalismus haben wir einen Ansatz identifiziert,
welches die Basis fiir ein Konzept einer anarchistischen Weltgemeinschaft
bilden kann.

295 David Graeber (2009, 203) beschreibt direkte Aktion als eine bestimmte Attitiide
gegeniiber nicht legitimer Autoritit: Man tut so, als ob man bereits frei sei. Dies
beinhaltet fiir ihr, weitestgehend so zu handeln, als ob es den Staat nicht gibe.
Derweil dies angesichts der anarchistischen Ablehnung von Herrschaft eine gewisse
Uberzeugungskraft hat, den Staat, wie Graeber es formuliert, nicht um Erlaubnis
zu bitten, gibt es meiner Ansicht nach gute Griinde, aufgrund von Solidaritdt und/
oder basierend auf Gerechtigkeitsiiberlegungen, auf bestehende politische Struktu-
ren zuriickzugreifen, um Herrschaft wenn nicht abzubauen, dann doch zumindest
zu minimieren.

371

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

6.3 Fiinftes Zwischenfazit: Die anarchistische Alternative zu Staatlichkeit

In diesem Kapitel haben wir diskutiert, wie eine anarchistische Gesellschaft
aussehen konnte. Zunéchst mussten wir uns von der Vorstellung distanzie-
ren, es gebe die eine anarchistische Gesellschaft (vgl. Abschn. 6.1.1). Ein
Grund dafiir ist, dass Anarchist*innen bewusst darauf verzichten, ihre Vor-
stellung einer anarchistischen Gesellschaft auszuformulieren. Dies ist nicht
einem fehlenden Vorstellungsvermogen geschuldet, sondern hat konzeptio-
nelle Griinde. Erstens dient dies dazu, die Freiheit dieser Gesellschaft und/
oder ihrer Mitglieder zu wahren (Kiihnis 2015, 102; De George 1978, 96).
Zweitens widerspriache eine ausformulierte Gesellschaftsvision dem Kern-
wert der Diversitdt und fokussierte drittens zu sehr auf die Theorie und
nicht auf die Praxis (Gordon 2008, 41). Viertens geht das anarchistische
Transformationsverstindnis nicht von einem utopischen Endzustand aus
(Graeber 2004, 54-56; Gordon 2008, 44-45). Trotzdem kann man gewisse
Tendenzen und Prinzipien identifizieren: Eine anarchistische Gesellschaft
ist egalitdr, dynamisch und divers, zielt darauf ab, Gleichheit, Gerechtigkeit
und Freiheit moglichst umfassend zu verwirklichen, versucht der Entfrem-
dung Einhalt zu gebieten, ist gewaltfrei und (in einem noch néher zu
bestimmenden Sinn) demokratisch verfasst.

Dem Konzept der Freiheit kommt dabei eine entscheidende Rolle zu,
um die Beziehung zwischen Einzelperson und anarchistischer Gesellschaft
zu verstehen (vgl. Abschn. 6.1.2). Derweil es gewisse Uberschneidungen
mit dem liberalen und dem republikanischen Freiheitsverstindnis gibt,
haben wir gesehen, dass sich das anarchistische Verstindnis weder als
Freiheit-von (Freiheit als Nichteinmischung oder Freiheit als Abwesenheit
von Herrschaft im republikanischen Sinn) noch als Freiheit-zu fassen lasst.
Fokussierte der Anarchismus auf Freiheit-von wére dies zwar mit der Idee
vereinbar, die Abwesenheit von Zwang sei essenziell, um frei zu sein. Aber
der Fokus droht die Rolle, welche die Gesellschaft fiir die Freiheit spielt,
zu unterschitzen. Das Augenmerk auf die Freiheit-zu zu legen, kann dies
zwar anerkennen, droht aber durch paternalistische Tendenzen im Gegen-
zug die individuelle Freiheit zu unterlaufen. Freiheit als Abwesenheit zu
verstehen, wie dies der zeitgendssische Republikanismus tut, bietet sich in
der Folge aus konzeptionellen Griinden an. Die Ablehnung von Herrschaft
ist ein Ausgangspunkt fiir die anarchistische Beschiftigung mit dem Frei-
heitsbegriff. Die Beschiftigung mit dem republikanischen Freiheitsbegriff
hat zwar die Notwendigkeit verdeutlicht, Herrschaftsbeziehungen abzubau-
en oder zumindest massiv zuriickzudrangen. Aber anders als Autor*innen

372

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.3 Fiinftes Zwischenfazit: Die anarchistische Alternative zu Staatlichkeit

wie beispielsweise Philip Pettit leiten die Anarchist*innen daraus keine
Notwendigkeit fiir eine Republik ab. Verstehen wir Freiheit als Abwesenheit
von Herrschaft, dann miissen wir die Notwendigkeit einer staatlich organi-
sierten Gesellschaft sowie von Eigentum kritisch hinterfragen. Der produk-
tive Ausweg daraus ist, beide Aspekte als eine Dimension in ein Freiheits-
konzept zu integrieren. Dieses umfasst demnach eine negative sowie eine
positive Dimension, die sich gegenseitig bedingen. Die negative Dimensi-
on bildet die Voraussetzung, um das Selbst und die damit verbundenen
Lebenspline selbststdndig zu kreieren, was ein Anrecht darauf voraussetzt,
sich gegen jene rechtliche, konomische und soziale Einschrankungen zur
Wehr zu setzen, welche die Kultivierung und das Ausdriicken der eigenen
Individualitat beschrianken (Jun 2010, 56; Prichard 2019, 78-80). Die po-
sitive Dimension bezieht sich einerseits auf das Recht, nicht alleinig das
eigene Selbst, sondern auch gesunde soziale Beziehungen zu schaffen, die
wiederum eine notwendige Voraussetzung fiir ein gesundes Selbst sind (Jun
2010, 56). Andererseits umfasst Freiheit im positiven Sinn fiir die Anar-
chist*innen ein Recht darauf, die Gesellschaft mitgestalten zu diirfen. Die-
ses Anrecht ist eine notwenige Voraussetzung, um genuin frei zu sein (Pri-
chard 2019, 78). Eine mégliche Ausformulierung davon bietet die dsthetische
Freiheit (Loick 2017, 117-18). Im Unterschied zur Freiheit-von deutet das
asthetische Verstdndnis den Akt, Regeln und Normen herauszufordern und
zu liberschreiten, nicht individualistisch, sondern kollektiv: Unangepasstes
Verhalten ist damit nicht das Resultat eines vermeintlichen natiirlichen
und vorsozialen Willens, sondern wird als soziales Unterfangen verstanden.
Anders als Freiheit-zu, sucht asthetische Freiheit nicht, individuellen und
kollektiven Willen zu harmonisieren, sondern sieht darin, Differenzen und
Widerspriiche zu schaffen, einen wertvollen Beitrag zur Gesellschaft. Dies
verlangt danach, gesellschaftliche Strukturen zu entwickeln, welche Diffe-
renzen nicht iitberdecken und es erlauben, den Status quo herauszufordern,
ohne dadurch in Herrschaft zuriickzufallen oder unsolidarisches Handeln
zu fordern. Dadurch erhilt der Akt, die eigene Individualitdt auszudriicken,
und sich gegen Kontexte zu wehren, die dies verhindern, neben einer
individuellen ebenfalls eine soziale Ebene. Individualitit, Widerstand und
Dissidenz sind ein Ausdruck des Sozialen und eine Form gesellschaftlicher
Partizipation.

Um Freiheit und Gleichheit zu verwirklichen, sind fiir Anarchist*in-
nen hegemoniale Strukturen zu tiberwinden und durch egalitére Institutio-
nen zu ersetzen (vgl. Abschn. 6.1.3). Anarchistische Institutionen sind netz-
werkartig organisiert und ihnen ist Souverénitit fremd. Thre Autoritdt ist

373

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

bruchstiickhaft, kontextabhéngig und damit dynamisch sowie dialogisch.
Anarchistische Institutionen besitzen zudem kein Bestandsrecht. Sie sind,
anders gesagt, ein Mittel zum Zweck, deren Autoritdt darauf beruht, ein
guter ,Dienstleister zu sein. Dies verneint aber nicht die Moglichkeit
langlebiger, mittel- bis langfristig stabiler Institutionen. Sie sind aber mehr
in der Pflicht, uns Griinde fiir ihre Existenz zu geben und mit uns in
einen Dialog zu treten. Der dialogische Charakter ist mitunter ein Grund,
weshalb Zwang nicht grundsitzlich, sondern héchstens im Einzelfall ge-
rechtfertigt sein kann. Ist aber das Recht nicht zwangsbewehrt, verdndert
sich dessen Modus. Zum einen miissen die Institutionen rechtliche Rege-
lungen so gestalten, dass die Betroffenen diese akzeptieren konnen. Zum
anderen miissen sie mit den Betroffenen in einen Dialog treten und Griinde
geben, weshalb die Regelungen zu befolgen sind. Durch dieses gemeinsame
Sprechen und Handeln wird kooperative Partizipation zum zentralen Mo-
dus des Politischen. Widerstand und Dissidenz werden in diesem Kontext
(idealiter) nicht als asoziale Handlungen, sondern als kommunikative Akte
der Teilhabe verstanden.

Damit eine egalitire und herrschaftsfreie politische Organisation, die
auf die kommunikative Vernunft setzt, ausreichend stabil ist, um sozia-
le Kooperation und Koordination zu ermdglichen und zu sichern, sind
solidarisch und moralisch handelnde Menschen ausschlaggebend (vgl.
Abschn. 6.2.1). Denn iibersteigt die Zahl jener, die gesellschaftliche Institu-
tionen ausniitzen, einen gewissen Grenzwert, gefahrden Missgunst und
Misstrauen den Fortbestand sozialer Kooperation. Die sich daraus erge-
bende Notwendigkeit, auf die Giite des Menschen zu setzten, hat den
anarchistischen Ansétzen den Vorwurf eingebracht, zu romantisch und
zu naiv zu sein. Wie die Auseinandersetzung mit dem anarchistischen
Menschenbild gezeigt hat, ist dieses alles andere als naiv. Anarchist*innen
miissen nicht notwendigerweise behaupten, Menschen seien inharent gut.
Den Menschen das Potenzial zuzusprechen, gut zu handeln, ohne dadurch
das gegenteilige Potenzial zu verneinen, ist ausreichend. Dies gibt einem
anarchistischen Menschenbild einen kontextuellen und kritischen Charak-
ter. Dem gesellschaftlichen Kontext kommt in der Konsequenz eine ent-
scheidende Rolle zu, da er mitbestimmt, was pragmatisch gesehen ,gutes*
Verhalten ist. Damit erlaubt der richtige gesellschaftliche Kontext sozialen
Fortschritt — verstanden als Potenzial zur Verbesserung -, worin das kriti-
sche Momentum des anarchistischen Menschenbilds liegt. Das Konzept des
entsetzten Rechts plausibilisiert dariiber hinaus die Idee, souverinititslose
Institutionen konnten handlungsmotivierend sein (vgl. Abschn. 6.2.2). Da-

374

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.3 Fiinftes Zwischenfazit: Die anarchistische Alternative zu Staatlichkeit

mit haben diese Institutionen das Potenzial, einen Kontext zu gestalten,
der die menschliche Féhigkeit, solidarisch zu handeln, ausniitzt, indem
sowohl das Ausleben der eigenen Individualitit als auch gemeinsames Spre-
chen und Handeln ermdglicht wird. Unter diesen Vorzeichen kann die Vor-
stellung einer egalitdren anarchistischen Gesellschaft nicht ohne Weiteres
als naiv abgetan werden. Der Vorwurf der Naivitit ldsst sich noch weiter
entkriften, wenn wir die Rolle von Zwang bedenken. Aus anarchistischer
Sicht ist dieser nicht zu legitimieren und wir sollten folglich auf diesen
verzichten. Es wiére aber naiv, Zwang als Ultima Ratio zuriickzuweisen,
das im Einzelfall gerechtfertigt werden kann. Eine Institution, die aber zu
oft auf Zwangsmittel zuriickgreift, kann aber nicht hoffen, ihre Autoritit
mittel- bis langfristig aufrechtzuerhalten. Dies fithrt unweigerlich zur Fra-
ge, wie viel gerechtfertigter Zwang in einer anarchistischen Gesellschaft
zu viel ist. Da Zwangsmittel lediglich im Einzelfall und nicht allgemein
gerechtfertigt werden konnen, ist diese Frage schwer zu beantworten. Denn
im Vornherein einen Grenzwert zu bestimmen, ab wann eine Autoritdt
sich delegitimiert, ist nicht moglich. Lediglich die Mitglieder einer anar-
chistischen Gesellschaft kénnen beantworten, ab wann die Grenze des
Akzeptierbaren iiberschritten ist. Da der dialogische Charakter der Dienst-
leistungskonzeption mittel- bis langfristig nicht mit Zwang vereinbar ist,
wird die Losung ,weniger ist mehr® sein. Dies spricht dafiir, dass die Menge
und der Umfang von Zwang, die eine anarchistische Institution einsetzen
kann, sehr gering ist. Hier braucht es folglich eine vertiefte theoretische
Auseinandersetzung damit, wie eine politische Ordnung zwangsfrei (oder
zumindest sehr zwangsarm) ausgestaltet, wie mit dem Einsatz von Zwang
umgegangen und wie dieser kontrolliert werden kann. In diesem Sinn sind
die Anarchist*innen gefordert, die Performanz solcher Institutionen auch
in grosseren Kontexten unter Beweis zu stellen. Wie Loicks (2017, 139-40)
Einwand zeigt, es fehle dem Anarchismus an einer Theorie einer anarchis-
tischen Weltgesellschaft, ist die positive Herausforderung dahingehend ge-
fordert, dass sie zeigen muss, wie eine {iberregionale egalitire Gesellschaft
funktionieren kann. Zudem habe ich fiir Uberlegungen zu einer Art nicht
idealer anarchistischer Theorie pladiert, die sich damit beschaftigt, wie
und wann man Herrschaftsbeziehungen durch oder mit staatlichen Institu-
tionen abbauen kann. Es braucht, mit anderen Worten, eine Theorie der
zweitbesten Losung.

Trotz dieser Herausforderungen zeigen die in diesem Kapitel formulier-
ten Uberlegungen nochmals die praktische Relevanz des anarchistischen
Gegenmodells (selbst wenn man dieses lediglich skizziert). Die Idee einer

375

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Alternative zu Staatlichkeit?

politischen Ordnung, die ohne Souverdnitidt und den damit verbundenen
Formen von Zwang auskommit, ist eine kritische Herausforderung des Sta-
tus quo, die unter anderem durch das Menschenbild etablierte, Herrschaft
legitimierende Narrative dekonstruiert. Durch den mahnenden Verweis
darauf, dass politische Organisation anders und weniger gewaltférmig sein
kénnte, weisen die Anarchist*innen den Weg aus einer Vorstellung von
Politik heraus, die von vermeintlichen Sachzwingen und einer Alternativlo-
sigkeit gepragt ist. Wo es Alternativen zum Status quo gibt, ist politische
Politik moglich, die eine Gesellschaft als Moglichkeitsraum begreift und
nicht lediglich den aktuellen Stand der Dinge zu verwalten sucht. Dieses
Kapitel zeigt auch, was von politischer Autoritat éibrig bleibt, wenn sie nicht
mit einer politischen Pflicht kombiniert wird. Das Recht zum Regieren
bleibt bestehen, es ist aber entsetzt und damit nicht zwangsbewehrt, womit
eine Durchsetzung nicht mehr mdoglich ist. Autoritdt wird eine normative
power. Dies muss aber nicht zu einer ,Ohnmacht des Sollens® fiithren,
sondern durch die kommunikative Vernunft steht Autoritédt ein Mittel zur
Verfiigung, um die Umsetzung von Normen dialogisch zu unterstiitzen.
Als Konklusion kénnen wir damit festhalten: Das Potenzial fiir eine iiber-
zeugende positive anarchistische Herausforderung, die man weder als naiv,
noch als (zu) utopisch zuriickweisen kann, ist vorhanden; auch wenn es
noch vertiefte theoretische Auseinandersetzungen in den genannten Berei-
chen braucht.

376

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

Die Beschiftigung mit Simmons im Abschn. 4 hat uns gezeigt, dass keine
der traditionellen Grundlagen fiir die politische Pflicht in der Lage ist,
das konservative Projekt zu stiitzen, bestehende de facto Autorititen zu
legitimieren. In der Konsequenz besitzen bestehende Staaten gegeniiber
den meisten ihrer Biirger*innen keine de jure Autoritdt auf der Basis des
politischen Sollens. Damit ist aber weder die Moglichkeit ausgeschlossen,
zukiinftige Staaten zu legitimieren, noch jene, das Handeln bestehender
staatlicher Akteur*innen zu rechtfertigen. Dazu kommt eine natiirliche
Pflicht, gerechte Institutionen zu unterstiitzen oder mindestens nicht an
ihrem Funktionieren zu hindern. Dies hat Konsequenzen fiir bestehende
Staaten und deren Handeln sowie unseren Umgang damit. Aus deren feh-
lender Legitimation folgt nicht per se ein Widerstandsgebot, da es uns in
vielen Fillen moglich sein wird, die bestehenden Institutionen zu rechtfer-
tigen. Daraus ergibt sich vermutlich ein breites gerechtfertigtes staatliches
Aufgabenfeld. Die Rechtfertigung staatlichen Handelns ist auf moralischer
Ebene aber schwicher, als dessen Legitimation. Kénnen wir im ersten Fall
lediglich die staatlichen Institutionen gegen Einwédnde verteidigen, konnen
wir im zweiten eine Berechtigung ableiten. Daraus ergeben sich wiederum
starkere Anspriiche gegeniiber den Biirger*innen.

Akzeptieren Verteidiger*innen legitimer staatlicher Autoritit Simmons’
Argumentation, steht ihnen der Ausweg offen, staatliche Autoritat iiber eine
andere Quelle als die politische Pflicht zu legitimieren. Mit einem solchen
Ansatz haben wir uns im Abschn. 5 auseinandergesetzt. Anhand von Raz’
Ansatz habe ich gezeigt, dass sich - contra Simmons - aus der Moglichkeit,
staatliches Handeln zu rechtfertigen, legitime staatliche Autoritét ableiten
lasst. Dies bedeutet aber nicht, wie die radikale Interpretation von Raz’
Dienstleistungskonzeption gezeigt hat, das Ende der anarchistischen He-
rausforderung. Daraus, Autoritit als eine Dienstleistung zu verstehen, leitet
sich eine Berechtigung der Anarchist*innen ab, die Legitimitit ihrer Insti-
tutionen beweisen zu konnen. In Reaktion darauf konnen Etatist*innen
argumentieren, die anarchistischen Vorstellungen seien naiv oder utopisch,
weshalb eine etatistische Ordnung - quasi im Ausschlussverfahren - die
einzig realistische Option sei.

377

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

Im Abschn. 6 habe ich argumentiert, eine anarchistische Gesellschaft sei
auf Institutionen und eine institutionalisierte Ordnung angewiesen. Deren
Funktionsweise ist aber — da ihnen das Prinzip der Souverdnitit fremd
ist — grundsatzlich verschieden davon, wie heutige staatliche Institutionen
funktionieren. Dariiber hinaus spielen aus Fairnessiiberlegungen und dem
Bestreben nach einer egalitiren Gesellschaft informelle respektive nicht in-
stitutionalisierte Raume eine gewichtige Rolle, um allen die Moglichkeit zu
geben, ungeachtet ihrer politischen Ressourcen ihre Freiheit in und durch
Gesellschaft zu verwirklichen. Die im letzten Kapitel skizzierte positive an-
archistische Herausforderung drehte sich um das Bild einer netzwerkartig
organisierten Gesellschaft oder ein Netz von Gesellschaften, welche grund-
satzlich auf Zwang verzichten und das Konzept der Souveranitit zuriick-
weisen. Selbst wenn die Vorstellung einer egalitiren, gewaltfreien und auf
Zwang verzichtenden Gesellschaft auf den ersten Blick naiv oder utopisch
klingt, habe ich den Utopievorwurf zuriickgewiesen. Weder muss eine an-
archistische Position auf die nicht tiberzeugende These der Giite des Men-
schen zuriickgreifen, noch ist die Idee einer politischen Organisation ohne
Souverdnitdt naiv. Die Beschiftigung mit der positiven anarchistischen
Herausforderung hat uns Konzepte gezeigt, die eine zwangsarmere politi-
sche Ordnung plausibler machen. Die Vorstellung einer anarchistischen
Demokratie — verstanden als eine partizipative Direktdemokratie (vgl. dazu
Davis 2019; McKay 2008, 1:41) — sowie jene von anarchistischen Institutio-
nen zeigen Wege auf, wie gesellschaftliche Institutionen ohne Souverénitat
handlungsfahig sein koénnen (vgl. Abschn. 6.1.3). Die Idee des entsetzten
Rechts zeigt zudem auf, wie ein gesellschaftliches Normensystem auf eine
nicht triviale Weise performativ sein kann, ohne auf Zwang und Diszipli-
nierung zuriickzugreifen (vgl. Abschn. 6.2.2). Daran ankniipfend wirkt eine
egalitdre und gerechtere Gesellschaft, welche Freiheit ermdglicht sowie Wi-
derspruch und Dissidenz als Partizipation versteht, als eine mégliche Alter-
native zum Status quo, die sich nicht als (zu) utopisch zuriickweisen lasst.
Darauf, den Utopievorwurf zuriickzuweisen, folgt aber keine automatische
Validierung einer anarchistischen Position. Ebenso wenig folgt daraus, es
sei unmaoglich, eine etatistische Position zu verteidigen. Die Riickweisung
zeigt lediglich auf, dass anstelle einer pauschalen, eher auf Vorurteilen
beruhenden Ablehnung anarchistischer Positionen und Uberlegungen eine
ernsthafte Auseinandersetzung mit den verschiedenen Anarchismen ange-
bracht ist. Trotz des Fokus auf die Praxis ist anarchistisches Denken auch
auf theoretischer Ebene ein lohnender Gegenstand, der einen einzigartigen
Zugang zum Spannungsfeld Individuum-Gesellschaft erlaubt.

378

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

Die in dieser Arbeit skizzierte anarchistische Herausforderung zeigt in
ihrer negativen Formulierung damit die Grenzen staatlicher Autoritit auf.
Wir kénnen das Handeln bestehender Staaten zwar teilweise rechtfertigen,
aber nicht legitimeren. In ihrer positiven Formulierung stellt die anarchisti-
sche Herausforderung Staatlichkeit als einzige Moglichkeit infrage, eine Ge-
sellschaft politisch zu organisieren. Verteidiger*innen staatlicher Autoritat
konnen diese Herausforderung wiederum produktiv nutzen, indem sie sich
von den anarchistischen Vorstellungen fiir ihren Versuch inspirieren lassen,
legitime staatliche Institutionen zu entwickeln. In diesem Kapitel umreisse
ich, wie ein solches Projekt aussehen konnte, indem ich eine liberale Ant-
wort auf die anarchistische Herausforderung formuliere (Abschn.7.1), die
das Konzept Sicherheit autonomieférdernd deutet (Abschn. 7.2).

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

Auf die im Kontext dieser Arbeit relevante Frage, ob die umrissene anar-
chistische Herausforderung die Moglichkeit widerlegt, die Autoritat beste-
hender Staaten zu legitimieren, konnen wir auf Basis der Uberlegungen im
Abschn. 3 eine erste Antwort geben. Wie die Beschiftigung mit Robert Paul
Wolffs positiven Ansatz gezeigt hat, sind Autonomie und Autoritdt nicht
unvereinbar. Vielmehr sind Autorititen eine notwendige Voraussetzung fiir
ein autonomes Leben. Damit ist eine prinzipielle Zurlickweisung des Staa-
tes nicht plausibel. Da der Anarchismus aber nicht mit Antiautoritarismus
gleichzusetzen ist (De George 1978, 92; McLaughlin 2007, Abschn. 1.2), folgt
daraus, die Vereinbarkeit von Autonomie und Autoritit zu akzeptieren,
nicht zwingend eine Verneinung anarchistischer Positionen.

Die Beschiftigung mit Simmons’ Projekt im Abschn. 4 hat die Schwiche
des konservativen Projektes, staatliche Autoritit zu legitimieren, deutlich
gemacht, was auf den ersten Blick fiir eine anarchistische Position zu spre-
chen scheint. Eine solche Konklusion iiberséhe aber den Ansatz, Staatlich-
keit als progressives Projekt zu verstehen.??® Diesen Gedanken aufnehmend
koénnen wir die Zuriickweisung der politischen Pflicht und die positive
anarchistische Herausforderung als eine Kritik am jetzigen etatistischen

296 Diese Moglichkeit lasst sich interessanterweise gerade am Beispiel des Nationalstaa-
tes validieren. Dieser besass als Konzept zunichst einen emanzipatorischen Charak-
ter, verlor diesen aber mit der Zeit und nahm im Laufe des 19. und frithen 20.
Jahrhunderts immer mehr antiliberale Charakteristika an (Mommsen 1990, 212).

379

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

Status quo lesen. So weist die skizzierte anarchistische Herausforderung
auf die Herausforderungen hin, die sich durch Staatlichkeit fiir ein freies
und selbstbestimmtes Leben ergeben. Zu nennen ist etwa die Gewaltfor-
migkeit des Rechts, welche sich durch dessen zwangsbewehrten Charakter
ergibt. Das (aktuelle) Rechtssystem ist zwangsbewehrt und Rechtspflich-
ten sind bei Nichterfiillung durch staatliche Anordnung oder Androhung
durchsetzbar (Hoerster 2006, 12). Dabei entwickelt bereits die Moglichkeit,
uns zu sanktionieren, kommen wir einer rechtlich begriindeten oder ge-
schiitzten Pflicht nicht nach, eine disziplinierende und unsere Handlung
beeinflussende Wirkung. Diese hat wiederum das Potenzial, unsere Au-
tonomie einzuschranken und uns davon abzuhalten, unsere Vorstellung
eines guten Lebens zu verwirklichen. Selbst wenn wir das Rechtssystem
ganz oder teilweise rechtfertigen oder gar legitimieren konnen, bleiben
sowohl der staatliche Anspruch als auch die effektive Durchsetzung davon
zumindest teilweise problematisch. Denn Gewalt bleibt Gewalt, egal wer
oder was deren Urheber*in ist. Daran anschliessend verweist die anarchisti-
sche Herausforderung auf den hegemonialen Charakter des Konzepts der
Souverdnitit. Die Idee, eine Person oder eine Gruppe von Personen kon-
ne letztinstanzlich und abschliessend entscheiden, mag aus prozeduralen
Griinden erstrebenswert sein. Gleichzeitig ist es aber auch ein Mittel der
Unterdriickung und iiberméssigen Beeinflussung. Dariiber hinaus fithrt
diese Art von Autoritit potenziell dazu, dass unsere Uberlegungen und
Handlungen voneinander abgekoppelt werden.?” Diese Punkte sind kaum
mit einem dialogischen Verstindnis von Autoritét vereinbar, das der Idee
der Dienstleistungskonzeption, so wie wir diese im Abschn.5 entwickelt
haben, zu eigen ist. Haben lediglich sichtbare, d.h. uns Griinde gebende
Autoritdten Aussicht auf Legitimitét, dann ist eine auf Zwang und abschlies-

297 Aus diesem Potenzial folgt aber nicht, Souverénitdt respektive souverane Autoritdt
sei theoretisch nicht zu rechtfertigen oder zu legitimieren. Die Idee der Letztinstanz-
lichkeit ist dahingehend problematisch, als dass wir im Politischen immer wieder
durch Unentscheidbares heimgesucht werden. Wollen wir eine genuine Entschei-
dung iiber ¢ treffen, miissen wir uns der Moglichkeit stellen, dass ¢ nicht entscheid-
bar ist. Ist Unentscheidbares ein Element des Politischen, dann ist Souveranitit
damit entweder nicht oder lediglich begrenzt vereinbar. Ein mdglicher Ausweg
wire, politische Entscheide als temporir zu betrachten und damit die Option offen
zu lassen, sich spiter gegebenenfalls umzuentscheiden. Doch auch das stellt die Ver-
einbarkeit des Politischen mit Souverdnitét infrage. Fiir eine kritische Betrachtung
von ,souveranen“ Entscheiden im rechtlichen Kontext, siehe z.B. Loick (2012, 240-
44).

380

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

sende Entscheide dringende Ordnung mittel- bis langfristig nicht haltbar.
Ein genuiner Dialog verlangt nach argumentativer Kommunikation.

Dariiber miissen wir aber nicht in eine Staatsphobie verfallen. Staatliche
Institutionen koénnen uns dabei helfen, den Griinden nachzukommen, die
fir uns gelten. Sie miissen ihre Legitimation aber fortlaufend beweisen
und diirfen sich Alternativen nicht verweigern, wie die Uberlegungen im
Abschn. 5 gezeigt haben. Etatist*innen kénnen sich angesichts der positi-
ven anarchistischen Herausforderung nicht auf das Argument der Alterna-
tivlosigkeit berufen.?® Sie miissen vielmehr die bessere Performanz ihrer
Institutionen gegeniiber alternativen Ansdtzen beweisen. Die Performanz
darf dabei nicht auf die Kosten unserer Freiheit gehen, woran uns die Anar-
chist*innen ebenso wie die zeitgendssischen Republikaner*innen erinnern.
Staatliche Institutionen haben das Potenzial, selbst Quelle hegemonialer
Beziehungen zu werden, weshalb wir uns vor einer Staatsfixation hiiten
miissen. Herrschaft kann aber nicht nur politisch, sondern auch 6kono-
misch begriindet sein, was wiederum fiir Institutionen spricht, die Mog-
lichkeiten zur Herrschaft durch 6konomische Macht abbauen oder idea-
lerweise verhindern. Da demokratische Entscheidungsmechanismen von
einem Interesse zeugen, mit dem Biirger*innen in einen Dialog zu treten
und nicht einfach top-down fiir diese zu entscheiden (vgl. Abschn. 5.2.4),
muss ein positives etatistisches Projekt demokratisch sein. Denn ein zentra-
ler Bestandteil demokratischer Prozesse — der ffentliche Diskurs - ist eine
Voraussetzung fiir legitime Autoritdt im Sinne der Dienstleistungskonzepti-
on. In einer pluralistisch-demokratischen Gesellschaft, in der Deliberation
der modus operandi ist, diirften politische Institutionen zudem besser da-
rin sein, relevante Griinde zu erkennen und in ihren Entscheidungen zu
beriicksichtigen. Ebenfalls haben wir gute Griinde anzunehmen, eine plu-
ralistische Demokratie kénne die verschiedenen, aber inkommensurablen
Formen individuellen Gedeihens besser sichtbar machen. Dies erlaubt es
unter anderem, allféllige Koordinationsprobleme eher zu erkennen und zu
16sen.

298 Die These, Staatlichkeit sei alternativlos, kann man auf der Basis verschiedener
Argumente vertreten. So kann man zum Beispiel argumentieren, die Entwicklung
moderner Staaten sei eine quasi natiirliche historische Entwicklung (was aber, wie
wir gesehen haben, wenig zu iiberzeugen vermag, beachtet man einerseits die Tat-
sache, dass moderne Staaten historisch gesehen jung sind, und weist andererseits
ein teleologisches Geschichtsverstindnis zuriick, weil dieses die Zufilligkeit der
Geschichte ignoriert). Man konnte aber auch argumentieren, eine Gesellschaft
staatlich zu organisieren sei die beste Losung.

381

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

Wir haben gute Griinde, ein positives etatistisches Projekt zu verfolgen,
das die genannten Eckwerte aufnimmt. Anerkennen wir die Moglichkeit,
das Handeln bestehender Staaten in gewissen Fillen zu rechtfertigen, stellt
sich die Frage, wie wir den Status quo verdndern miissen, um Institutionen
mit legitimier Autoritit zu schaffen. Wir mogen keine Pflicht haben, beste-
henden staatlichen Institutionen prinzipiell Widerstand zu leisten. Wie aber
im Abschn. 4.4.2 argumentiert, ist ein Gebot plausibel, legitime Strukturen
zu schaffen respektive gerechte Institutionen auf eine Weise zu verandern,
die deren Legitimation erlaubt. Auf individueller Ebene bedeutet dies, (po-
litische) Handlungen zu bevorzugen, die legitimationssteigernd respektive
-generierend sind.?’

Was bedeutet dies fiir das etatistische Projekt? Nehmen wir den Schutz
sowie die Steigerung der individuellen Autonomie als Ausgangspunkt, dann
zeigt die anarchistische Herausforderung, dass die Idee von Souverinitat
entweder aufgegeben oder auf eine autonomieférdernde Grundlage gestellt
werden muss. Souverdne Autoritit entkoppelt die Handlungen eines Indivi-
duums von dessen Uberlegungen, weil der Souverin niemand neben sich
dulden kann. Er muss — um ein Souverédn zu sein — das letzte Wort haben;
auch in Bezug auf die eigenen Kompetenzen (vgl. dazu z. B. Loick 2012, 43).
Hat eine Person oder Gruppe von Personen das letzte Wort, ist ein genui-
ner Dialog auf Augenhdhe nicht mehr méglich. Denn die souverdne Person
oder Gruppe von Personen kann den Dialog jederzeit mit einer finalen
Entscheidung beenden. Dies stellt sie iiber die {ibrigen Dialogpartner*in-
nen und gibt ihnen damit Macht, woraus eine beherrschende Position ent-
stehen kann. Es gibt Kontexte, in denen dies nicht problematisch ist. Den-
ken wir zum Beispiel an Eltern von Kindern, dann ist deren Habitus, fiir
ihre Kindern abschliessend zu entscheiden, prinzipiell nicht nur zuléssig,
sondern geboten.’®® Der Grund dafiir ist im Autonomiestatus der Kinder

299 Welche Handlungen angezeigt sind, ist vom Kontext abhéngig. So kénnen wir bei-
spielsweise durch unser Wahl- und - wo das mdéglich ist - Abstimmungsverhalten
Anliegen unterstiitzen, die das bestehende System auf eine legitimationssteigernde
Weise reformieren. Die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen konnen aber auch
nach involvierteren Formen verlangen, die inner- oder ausserhalb der etablierten
Institutionen Anwendung finden.

300 Diese Aussage ist nicht mit jener zu verwechseln, Eltern diirften willkiirlich oder
gegen das Interesse des Kindes entscheiden. Ebenfalls verneint die Anerkennung der
»souverdnen“ Autoritdt der Eltern gegeniiber ihren Kindern nicht deren Rechte.

382

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

zu suchen. Sie sind - und kénnen es noch nicht sein —3%! keine autonomen
Akteur*innen und kénnen (noch) nicht mit ihren Eltern in einen egalitiren
Dialog treten. Der politische ist aber ein anderer Kontext, insbesondere
wenn wir eine demokratische Messlatte anlegen.3? Beriicksichtigen wir die
zentrale Stellung der Idee, die Biirger*innen sollen sich in einer demokra-
tisch verfassten Gesellschaft als gleichwertige und -berechtigte politische
Akteur*innen begegnen, dann gibt uns dies gute Griinde, Vergleichbares im
privaten Kontext ebenfalls einzufordern und die notwendigen Kompeten-
zen aufzubauen. Sollen Kinder spéter als autonome Biirger*innen politisch
partizipieren konnen, sind die dafiir notwendigen Fertigkeiten, Fihigkeiten
und Einstellungen zu fordern (vgl. dazu auch Barry 2001, 200). Unter
anderem in der deutschsprachigen politischen Bildung ist dieses Ziel unter
dem Stichwort politische Miindigkeit breit akzeptiert (Ziegler 2018, 98).
Kinder und Jugendliche sollen spéter in der Lage sein, informiert, interes-
sen- und wertegeleitet am Politischen teilhaben zu konnen. Damit sind
demokratische Systeme auf emanzipatorische Bildungsarbeit angewiesen
(Losch 2010, 115). Fir Luara Ferracioli (2015, 376) ist diese Bildungsarbeit
klar eine staatliche Aufgabe, da fiir sie nur der Staat bzw. staatliche Autoritat
die Entwicklung individueller Autonomie fiir alle Kinder und Jugendliche
sicherstellen kann. Eine Position, die auch von liberalen Autor*innen wie
Brain Barry (2001, 201) geteilt wird. Autor*innen wie Chandran Kukathas
(2001) weisen die Idee staatlicher Bildung dagegen zuriick, weil diese unter
anderem nicht mit der liberalen Idee vereinbar sei, Staaten sollen uns nicht
indoktrinieren.

Ein Kernelement einer Demokratie ist die Vorstellung, es handle sich
dabei um ein gemeinsames Projekt gleichwertiger oder gleichberechtigter
Biirger*innen. Dies impliziert — egal wie wir die Frage beantworten, wel-
che Rolle die Biirger*innen einnehmen sollen - die Notwendigkeit eines

301 Piaget folgend sind Kinder etwa ab zehn Jahren in der Lage, autonom zu entschei-
den, nach welchen Normen sie handeln wollen. Ab elf oder zwolf Jahren kommt
die Fahigkeit hinzu, logisch schliissige Entscheidungen zu treffen (Burdewick 2010,
353). Unter Riickgriff auf Lawrence Kohlbergs (2014) Forschung zu den Phasen
der Moralentwicklung kann man beziiglich moralischen Urteilen davon ausgehen,
dass Jugendliche ab circa zwdlf Jahren dieselbe Phase wie die meisten Erwachsenen
erreicht haben und zu konventionellen Moralurteilen fahig sind und moralische
Entscheidungen auf der Basis von tibergreifenden Regeln fillen konnen (Burdewick
2010, 356).

302 Diese Diskussion nehme ich im Abschn.7.2.2 erneut auf und présentiere eine Ver-
teidigung staatlich (oder zumindest gesamtgesellschaftlich) organisierter Bildung.

383

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

gleichberechtigten Dialoges.> Dieser stellt wiederum die Grundlage dar,
auf der die kollektiven Handlungen aufbauen sollen. Welche Struktur dem
demokratischen Prozess dabei zugrunde liegt, ist nicht relevant. Sowohl
direkt- als reprasentativdemokratische Vorstellungen greifen auf die Idee
eines handelnden Kollektivs zuriick. Daraus folgt eine Erlaubnis, kollektiv
mit anderen zu handeln. Wie weit diese reicht, ist aber umstritten. Dies
zeigt sich zum Beispiel an der Idee, ein Kernelement des Verfassungsstaats
sei dessen Selbsteinschrankung durch das (Verfassungs-)Recht (siehe dazu
z. B. Stein 2021). Diese Selbstbindung durch Recht schrankt den politischen
Spielraum fiir kollektives Handeln ein. Dies dient zweierlei Zielen. Erstens
soll die Selbstbindung durch die Grundrechte die Risiken demokratischer
Entscheidungsverfahren minimieren.3** Zweitens soll die Einschrinkung
des jetzigen politischen Handlungsspielraums sicherstellen, dass zukiinfti-
ge Generationen ebenfalls noch handeln kénnen.3% Die Etablierung po-

303 Die Gleichwertigkeit impliziert aber nicht, dass wir alle Aussagen gleich gewichten
miissen und sollen. Hat eine Person Expertise, dann gibt uns das gute Griinde, de-
ren Aussagen - solange sie auf Expertise griinden — mehr Gewicht zu geben. Dafiir
sprechen nicht nur pragmatische, sondern auch normative Uberlegungen. Stalnaker
(2002) folgend kénnen wir den offentlichen Diskurs als ein kooperatives Projekt
verstehen, welches auf wahre Informationen zielt. Jaster und Lanius (2021, 178n3)
geben in ihrer Betrachtung iiber Bullshit im politischen Diskurs richtigerweise zu
bedenken, dass dieses Verstandnis nicht auf jeden Diskurs zutreffen muss. Es erfasst
aber - so Jaster und Lanius auf Dryzek et al. (2019), Habermas (2006) und Lande-
more (2014) verweisend — das normative demokratische Verstindnis davon, was ein
offentlicher Diskurs sein soll. Zielt der demokratische Diskurs auf ,Wahrheit®; dann
kénnen uns Expert*innen durch ihr Verstindnis der Materie dabei helfen, wahre
Informationen zu identifizieren und Des- und Misinformationen herauszufiltern.

304 Fir Stein (2021, 5) besteht das Risiko beispielsweise in der Einschridnkung indi-
vidueller Freiheit sowie einer Verletzung des Gemeinwohls durch ,irrationales®
Handeln. Die Gefahr der Diskriminierung einer Minderheit durch die Mehrheitsge-
sellschaft ist ebenfalls ein Grund, der genannt wird, um zu begriinden, weshalb die
Entscheidungskompetenzen einer politischen Gemeinschaft zu beschranken sind.
John Stuart Mill ([1859] 1988, 10) zahlt z. B. die ,Tyrannei der Mehrheit® - neben
der ,Tyrannei der Behorde®, zu jenen Problemen, vor den sich eine demokratische
Gesellschaft schiitzen muss. Der Grund dafiir ist die Tendenz zur Konformitit,
welche einer Gesellschaft inne wohnt. Wer von der gesellschaftlichen Normalitat
abweicht, lduft Gefahr, von der Mehrheit in seiner Individualitit eingeschrankt und
unterdriickt zu werden.

305 Als Beispiel einer verfassungsmassigen Selbsteinschrankung, welche die zukiinftige
Handlungsfahigkeit sichert, nennt Stein (2021) den ,Klimabeschluss“ des Bundes-
verfassungsgerichts vom 24. Marz 2021 (BVerfG, 1 BvVR 2656/18 -, Rn. 1-270). Darin
anerkennt das Gericht die Mdglichkeit einer zukiinftigen Freiheitsverletzung der
jungen Beschwerdefiihrenden an, da die zuldssige Menge von Treibhausgasen, wel-

384

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

litischer Strukturen ausserhalb der verfassungsrechtlichen Ordnung, die
gemiss der radikalen Interpretation der Dienstleistungskonzeption méglich
ist, lasst sich damit nicht vereinbaren. Aber selbst wenn wir die Moglich-
keit legitimierter Strukturen ausserhalb des durch das Verfassungsrecht
definierten Spielraums ablehnten, verneinten wir damit nicht den demo-
kratischen Handlungsspielraum, innerhalb des verfassungsrechtlichen Rah-
mens neue Institutionen zu schaffen sowie die Kompetenzen bestehender
Institutionen zu verdndern. Dann kann der Staat aber nicht der Souverédn
sein, da ihm, konnen andere iiber seinen Kompetenzumfang bestimmen,
die Kompetenz-Kompetenz - d. h. die Kompetenz, die Grenzen der eigenen
Kompetenzen festzulegen - fehlt.

Konnten wir dann nicht den Souverdn im ,Volk® — d. h. in der Gesamt-
heit der Stimmbiirger*innen — verorten? Dagegensprechen aber die verfas-
sungsrechtlichen Schranken, welche die Kompetenzen des ,Volks“ ebenfalls
einschrinken. Folglich gibt es bereits ohne die radikale Interpretation der
Dienstleistungskonzeption gute konzeptionelle Griinde, die Idee souvera-
ner politischer Autoritit zumindest kritisch zu hinterfragen. Mochte man
folglich Staaten (ganz oder teilweise) legitimieren, dann ist das Konzept
der Souverinitéit entweder zu verwerfen oder zu modifizieren. Akzeptieren
wir die radikale Interpretation der Dienstleistungskonzeption, dann setzt
die sich daraus ergebende Moglichkeit neuer Autorititen das etatistische
Projekt in einem positiven Sinn unter Druck. Es reicht nicht aus, zu
argumentieren, Staaten seien eine Mdglichkeit, eine Gesellschaft zu orga-
nisieren. Man muss darlegen, weshalb Staatlichkeit besser, gerechter oder
legitimierter ist als die Alternative einer anarchistischen Gesellschaft.

Welche Strategien stehen dem etatistischen Projekt unter diesen Um-
stinden zur Verfiigung, um den anarchistischen Herausforderer*innen zu
begegnen? Grundsitzlich sind dies dieselben, welche der anarchistischen
Herausforderung ebenfalls zur Verfiigung stehen. Befiirworter*innen einer
etatistischen Ordnung kénnen erstens einen positiven Ansatz verfolgen und
versuchen darzulegen, weshalb eine nicht staatliche Losung moralisch un-
moglich sei. Dafiir muss man die Mdglichkeit einer anarchistischen Gesell-
schaft nicht per se zuriickweisen. Es ist ausreichend zu argumentieren, die
Voraussetzungen fiir eine solche seien so hoch, dass eine anarchistische Ge-

che ausgestossen werden darf, um die Klimaziele nicht zu verfehlen, gemass dem
Bundes-Klimaschutzgesetz mehrheitlich im nachsten Jahrzehnt verbraucht werden
sollen.

385

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

sellschaft kaum jemals zu verwirklichen sei.3¢ Zweitens konnen die Befiir-
worter*innen auf einen skeptischen Ansatz zuriickgreifen. Sie konnen die
Moglichkeit einer anarchistisch verfassten Gesellschaft theoretisch akzep-
tieren und argumentieren, eine solche sei vorstellbar. Sie konnen sich dann
aber auf den Standpunkt stellen, die Argumente fiir eine solche seien aus
Griinden der Performanz, Gerechtigkeit, Fairness o. A. nicht iiberzeugend.
Den Befiirworter*innen einer etatistischen Ordnung steht dariiber hinaus
noch eine dritte Moglichkeit offen, wie sie mit der anarchistischen Heraus-
forderung umgehen konnen: teilweise Akzeptanz der anarchistischen Kritik
am Status quo. Diese Strategie ist insbesondere aus einer liberalen Position
heraus vielversprechend. Wie wir gesehen haben, gibt es in Bezug auf das
Konzept Freiheit Parallelen zwischen dem liberalen und anarchistischen
Denken (vgl. Abschn. 6.1.2).

Fiir zeitgendssische liberale Autor*innen ist Freiheit a priori gesetzt und
die Beweislast liegt bei jenen, die Freiheit einzuschrinken gedenken (vgl.
z. B. Barry 2001, 122; Mill [1869] 1984, 262; Rawls 1999, 220; 2001, 44). Zu-
dem ist das Konzept des selbstbestimmt handelnden Individuums eng mit
der liberalen Tradition verbunden (Christman 2015, 141; 2017, Abschn. 3.1).
Auf dieser Grundlage aufbauend lédsst sich eine liberale Position skizzieren,
die bestimmte Bereiche staatlichen Handelns zu legitimieren vermag, oh-
ne die zentralen Punkte der anarchistischen Herausforderung negieren zu
miissen. Versteht man den Liberalismus als ein emanzipatorisches Projekt,
dann sind sowohl Elemente der negativen als auch der positiven Herausfor-
derung®’7 geeignet, um von Liberalen aufgenommen zu werden. Zu nennen
sind unter anderem der Fokus auf Freiheit sowie Selbstbestimmung und
der damit verbundenen Blick auf Autoritit. In ihrer dialogischen Form hat

306 Ein solches Argument kann zum Beispiel um das Recht des Starkeren herum kon-
struiert werden: Wenn nicht geniigend Gesellschaftsmitglieder die notwendigen
Fahigkeiten und die notige Bereitschaft zur sozialen Kooperation an den Tag legen,
fehlt den anarchistischen Institutionen das Fundament fiir eine egalitdre, auf Frei-
willigkeit basierende Gesellschaft. Ohne zwangsbewehrte Instrumente kénnen sich
dann jene Interessen durchsetzen, welche das grosste Gewaltpotenzial besitzen.

307 Derweil Liberalismus oft mit individualistischen Vorstellungen tiber Gesellschaft in
Verbindung gebracht wird, ist Individualismus keine notwendige Voraussetzung fiir
eine liberale Position. So gibt es in der liberalen Theoriefamilie auch eine (gemds-
sigt) kollektivistische Stromung (vgl. dazu z.B. Gaus, Courtland, und Schmidtz
2020, Abschn.3.4). Damit ist eine ,liberale“ Gesellschaft, welche die positiven
Freiheitsaspekte aufnimmt, die fiir den Anarchismus kennzeichnend sind, nicht
undenkbar. Inwiefern ein kollektivistischer Liberalismus und eine anarchistische
Position kongruent sind, wire aber noch vertieft zu analysieren.

386

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

diese einen emanzipatorischen Anspruch, der darauf hinauslauft, selbstbe-
stimmtes Handeln zu erméglichen. Ein solcher Blick muss iiber negative
Schutzrechte hinausgehen, denn lediglich vor dem Eingriff von aussen
geschiitzt zu sein, reicht nicht aus, um autonom handeln zu kénnen. Dazu
sind einerseits Fahigkeiten und Fertigkeiten notwendig, die zu erlernen
sind, und andererseits muss der gesellschaftliche Kontext autonomes Han-
deln férdern, was etwa den Zugang zu erforderlichen Ressourcen wie Zeit
oder Raum voraussetzt.

Die Frage ist somit, welche Bereiche staatlichen Handelns das grosste
Legitimationspotenzial besitzen, weil sie uns dabei unterstiitzen, autonom
handeln zu kénnen.?® Welches sind die ,,positiven’; Selbstbestimmung for-
dernden Elemente staatlichen Handelns? Schlagen wir diese Richtung ein,
stellt sich die Frage, was eine Person benétigt, um frei und autonom zu sein.
Die klassische liberale Antwort ist Privateigentum respektive dessen Schutz.
Fiir einige Autor*innen sind Freiheit und Privateigentum gar ein und das-
selbe: Entweder werden dann Freiheitsrechte als eine Form von Eigentum
oder Eigentum als Form von Freiheit verstanden. Andere haben wiederum
argumentiert, Privateigentum schiitze Freiheit respektive sei deren bester
Schutz. Der Schutz des Eigentums ist beispielsweise der Faktor, der die
Menschen in Lockes Naturzustand dazu motiviert, diesen zu verlassen (vgl.
Abschn. 2.2.1): Obwohl der Naturzustand bei Locke durch vollkommene
Freiheit und Gleichheit geprégt ist, geben die darin lebenden Menschen
diesen Zustand auf und schliessen sich zu einem Staat zusammen. Der
Grund dafiir ist die Unsicherheit, welche den Naturzustand pragt (Locke
[1689] 2012, II §123-131). Die daraus entstehende Gefahr fiir das Privat-
eigentum lasst die Menschen den prépolitischen Zustand verlassen und
eine politische Gemeinschaft griinden. Der Schutz des Eigentums ist somit
die hauptsichliche Motivation fiir die Gesellschafts- und Staatsgriindung.
Durch den Akt des Zusammenschlusses — welcher nur durch Einwilligung
zustande kommt - {ibertragen die Biirger*innen u.a. ihr natiirliches Recht
zum Bestrafen. Dies legitimiert die staatliche Sicherung der (Eigentums-)
Ordnung durch Abschreckung gegen innen und aussen. Deren Anwendung
muss aber auf Frieden, Sicherheit und offentliches Wohl zielen.

Ein weiteres Beispiel eines liberalen Projekts, in dem Privateigentum
eine zentrale Rolle darin spielt, Staatlichkeit zu legitimieren, ist Immanuel

308 Die Frage liess sich ebenfalls negativ formulieren: Welche Bereiche staatlichen Han-
delns besitzen ein tiefes Legitimationspotenzial, weil sie uns nicht dabei unterstiit-
zen, autonom zu handeln?

387

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

Kants. Fiir ihn stellt das Privatrecht ein universelles horizontales Medium
dar, das den Verkehr zwischen den Menschen regelt (Loick 2012, 114). Das
Recht definiert die ,[...] Bedingungen, unter denen die Willkiir des einen
mit der Willkiir des andern nach einem allgemeinen Gesetze der Freiheit
zusammen vereinigt werden kann“ (Kant, MS, AA VI:219). Die willkiirliche
Verwendung meines Eigentums ist dabei eine notwendige Voraussetzung
fiir Freiheit. Nur wenn ich ¢ ohne Riicksicht auf andere verwenden kann,
bin ich frei von dusseren Einflissen (Loick 2012, 118-19). Das Recht be-
schrankt die individuelle Freiheit — die fiir Kant (MS, AA VI:237) unser
einzig angeborenes Recht ist — auf die Sphére des Einzelnen. Zwang ist dem
Recht dabei inhédrent und dient als Schutzmechanismus gegen die Freiheit
negierendes — d.h. widerrechtlich und damit unmoralisches - Verhalten
(Braun, Heine, und Opolka 2008, 288; Loick 2012, 120). Eine rein privat-
rechtliche Ordnung ist fiir Kant aber nicht haltbar, weil diese die individu-
elle Freiheit nicht zu schiitzen vermag. Wollten die Menschen in diesem
Zustand verbleiben, titen sie unrecht (Kant, MS, AA VI:307-308). Ledig-
lich eine staatliche Ordnung ist fiir ihn in der Lage, die zwangsbewehrten
Rechtsnormen durchzusetzen und damit ein geregeltes Nebeneinander der
Biirger*innen zu garantieren sowie deren Eigentumsanspriiche zu sichern.
Aus dieser Fihigkeit folgt die Rechtfertigung von Staatlichkeit und die
Notwendigkeit eines 6ffentlichen Rechtes.3%°

Die ,neuen” Liberalen hinterfragten diese enge Verkniipfung von Freiheit
und Privateigentum, da Eigentum zu ungerechten Machtverteilungen fiih-
ren kann (fiir einen Uberblick, siehe z. B. Gaus, Courtland, und Schmidtz
2020, Abschn. 2.1 - 2.2). Daraus ergibt sich unter anderem die Frage, wie
Eigentum (und andere Ressourcen) in einer Gesellschaft zu verteilen sind.
Eine Antwort darauf gibt unter anderen John Rawls’ Projekt, das danach
fragt, welche Grundlagen einer gerechten Gesellschaft zugrunde liegen.
Rawls argumentiert, das Differenzprinzip, welches die Menschen hinter
dem Schleier des Nichtwissens wéhlen, sei eine Anerkennung davon, dass
eine Gesellschaft im Grundsatz auf eine Weise zu organisieren sei, die
keiner Gruppe erlaubt, auf Kosten einer anderen voranzukommen (Rawls
2001, 122-24). Rawls’ Differenzprinzip besagt, dass soziale und 6konomi-
sche Ungleichheiten dann legitim sind, wenn sie unter Einschrinkung

309 Da alle ein Recht darauf haben, von Rechtsunsicherheit vorstaatlicher Zustinde frei
zu sein, und nur der Staat Rechtssicherheit garantieren kann, haben alle ein Recht
auf eine staatliche Ordnung (Loick 2012, 120-21). Damit ist Staatlichkeit nicht nur
eine, sondern die einzige Moglichkeit fiir ein moralisches Zusammenleben.

388

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

des gerechten Spargrundsatzes den am schlechtesten Gestellten die gross-
ten Vorteile bringen (Rawls 1999, 220). Dieser Idee folgend kann man
argumentieren, Eigentum sei lediglich bis zu einem gewissen Umfang ge-
schiitzt.'® Was tiber diesen hinausgeht und soziale und 6konomische Un-
gleichheiten stiitzt oder generiert, steht nicht mehr in der Verfiigungsgewalt
der besitzenden Person und eine Umverteilung ist legitim.

Fiir Rawls ist Umverteilung denn auch ein Mittel, um Gerechtigkeit her-
zustellen.®! Im Essay ,Verteilungsgerechtigkeit® (2002) setzt sich Rawls mit
den Implikationen seiner zwei lexikalisch geordneten Gerechtigkeitsprinzi-
pien auseinander: Erstens haben gemiss dem Gleichheitsprinzip alle das
gleiche Recht auf das umfangreichste Gesamtsystem gleicher Grundfreihei-
ten, welches sich fiir alle verwirklichen lasst (Rawls 1999, 220). Zweitens
sind gemiss dem zweiteiligen, aus dem Differenzprinzip (a) und Chancen-
gleichheit (b) bestehendem Unterschiedsprinzip soziale und 6konomische
Ungleichheiten lediglich dann zuldssig, wenn sie a) unter Einhaltung des
gerechten Spargrundsatzes den am schlechtesten gestellten Gesellschafts-
mitgliedern den grésstmoglichen Vorteil bringen und wenn b) die damit
verbundenen Positionen und Amter gemiss fairer Chancengleichheit allen
offenstehen. Die Aufgabe der zwei Gerechtigkeitsprinzipien ist es, die Ver-

310 Fir Rawls (2001, 114) ist das Recht auf Privateigentum eine der Grundfreiheiten.
Privateigentum schaftt fiir ihn eine materielle Basis fiir individuelle Unabhéngigkeit
und Selbstrespekt. Das Recht auf Privateigentum als Grundfreiheit umschliesst fiir
Rawls weder ein Recht auf Eigentum an natiirlichen Ressourcen und Produktions-
mittel, noch ein Recht auf Eigentum, welches das gleiche Recht auf das gleiche
Recht auf Teilhabe an der Kontrolle der Produktionsmittel und der natiirlichen
Ressourcen beinhaltet, die beide in gesellschaftlichem und nicht in privatem Besitz
sein miissen. Diesen umfassenderen Konzeptionen des Rechts auf Privateigentum
sind fiir Rawls keine Grundfreiheiten, weil sie nicht notwendig sind, um eine
ausreichende Entwicklung moralischer Fahigkeiten und deren Ausiibung nicht not-
wendig sind. Damit sind sie keine notwendige gesellschaftliche Voraussetzung fiir
Selbstrespekt. Daraus folgt aber nicht, die umfassenderen Konzeptionen seien nicht
zu legitimieren.

311 Fiir Rawls (2001, 135-40) soll die Umverteilung von Reichtum und Kapital verhin-
dern, dass ein kleiner Teil der Gesellschaft die Wirtschaft und indirekt auch das
politische Leben kontrolliert. Damit dient Umverteilung nicht primér dazu, fiir
alle ein ausreichendes soziales Minimum sicherzustellen. Dieser Fokus - der fiir
Rawls den kapitalistischen Wohlfahrtsstaat auszeichnet — ist problematisch, weil
dieser mit Monopolen und Oligopolen vereinbar ist. Diese untergraben aber die
Chancengleich zur Marktteilnahme. Das Regime der Eigentumsdemokratie sichert
dagegen durch Umverteilung die Chancengleichheit, womit es mit den Gerechtig-
keitsprinzipien vereinbar ist.

389

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

teilungsdimension von Institutionen zu regeln, indem sie vorgeben, wie
Rechte und Pflichten fiir die gesamte Gesellschaft festzulegen sind.

Die zentrale Frage der Verteilungsgerechtigkeit ist gemass Rawls, wie
mit den unterschiedlichen Lebensaussichten - die sich durch die unter-
schiedlichen individuellen Ausgangslagen ergeben — und den sich daraus
ergebenen Ungleichheiten umzugehen ist. Unter Riickgrift auf das Diffe-
renzprinzip argumentiert Rawls (2002, 359-75), wir konnten die Ungleich-
heiten dann, und nur dann, rechtfertigen, wenn die besseren Chancen und
Aussichten der besser gestellten Personen die Ausgangslage der schlechter
gestellten verbessert. Um den Gerechtigkeitsprinzipien zu geniigen kommt
eine gerechte konstitutionelle Demokratie fiir Rawls nicht darum herum,
regulierend in die Wirtschaft einzugreifen. Nur dadurch ldsst sich Vertei-
lungsgerechtigkeit erreichen. Um den Gerechtigkeitsprinzipien zu geniigen,
muss eine Gesellschaft basierend auf drei Elementen agieren. Erstens gibt
eine gerechte Verfassung die gesellschaftliche Grundstruktur vor, welche
die gleichen Grundfreiheiten fiir alle sichert. Zweitens ist Politik ein ge-
rechter Prozess, durch den Regierungen gewiahlt und Gesetze verwirklicht
werden. Drittens hat die Regierung die Chancengleichheit sowie einen
Minimalstandard zu gewéhrleisten. Um die sich daraus ergebenden Aufga-
ben zu erfiillen, bendtigt ein Staat fiir Rawls auf konzeptioneller Ebene
vier Abteilungen.®? Die Allokationsabteilung sichert den wirtschaftlichen
Wettbewerb. Dazu verhindert sie die Konzentration von Marktmacht (z.B.
durch ein Monopol) und greift ein, wenn Preise ihrer Informationsfunktion
nicht nachkommen. Dies ist etwa dann der Fall, wenn Preise den sozialen
Nutzen oder soziale Kosten nicht angemessen beriicksichtigen. Die Stabi-
lisierungsabteilung hilt eine verniinftige Vollbeschaftigung aufrecht. Dies
soll eine freie Berufswahl und gute Verdienstmoglichkeiten sichern. Die
Umverteilungsabteilung sichert das soziale Minimum. Die Verteilungsabtei-
lung sichert eine gerechte Einkommensverteilung langfristig, indem sie
Schenkungen und Erbschaften besteuert und iiber Steuern die Kosten fiir
offentliche Giiter und Umverteilungszahlungen deckt.

Wie Rawls selber zu bedenken gibt, ergeben sich aus den Eingriffen in
die Wirtschaft Effizienzverluste. Diese miissen wir aber fiir ein gerechtes
System in Kauf nehmen. Und geméss Rawls ,[...] miissen [wir] annehmen,
dass [...] das Sozialsystem als Ganzes so gestaltet werden kann, dass es

312 Da die vier Abteilung lediglich konzeptioneller Natur sind, miissen sie sich nicht
zwingend mit dem effektiven Institutionengefiige eines Staates decken und die
Aufgaben der vier Abteilungen konnen tiber verschiedene Institutionen verteilt sein.

390

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

den Prinzipien der Gerechtigkeit mit dem allerkleinsten Verlust an Effizienz
geniigt® (373). Das soziale Minimum, welches die Umverteilungsabteilung
sichert, ist geméss Rawls dem Differenzprinzip folgend so hoch anzusetzen,
dass dadurch die Aussichten der am schlechtesten gestellten Person maxi-
miert wird. Rawls geht es dabei nicht um eine Einkommensnivellierung.
Dem gerechten Spargrundsatz folgend ist der Minimalstandard an jenem
Punkt anzusetzen, der erstens ausreichendes Sparen noch erlaubt und
zweitens die Leistungsfihigkeit der Wirtschaft nicht (zu stark) verringert.
Wie die Position Rawls?3, die ich hier kurz skizziert habe, (wenn auch
etwas anekdotisch) zeigt, ist die Befiirwortung von Umverteilung mit einer
liberalen Position vereinbar.3'* Als Konsequenz daraus kann der Schutz von
Eigentum fiir Rawls nicht absolut sein.

Konnen wir in beiden Positionen eine Gemeinsamkeit ausmachen? Auf
der einen Seite haben wir eine Position, der es um den Schutz des Eigen-
tums geht. Dieses ist die Grundlage, um frei zu sein. Frei nach Kant ge-
sagt verlangt Freiheit danach, exklusive Verwendungsrechte an bestimmten
Dingen zu besitzen, aus denen sich ableitet, dartiber ,willkiirlich® verfiigen
zu konnen. Auf der anderen Seite haben wir eine Position, die Ungleichhei-
ten lediglich bedingt akzeptiert und Freiheit und Eigentum entkoppelt oder

313 Rawls’ Position ist — auch innerhalb des liberalen Spektrums — nicht unumstritten.
Beispielsweise stellt sich die Frage, ob Rawls Menschenbild korrekt ist. Rawls nimmt
an, die sich aus dem Schleier des Nichtwissens ergebende Unsicherheit motiviere
die Menschen, die Maximin-Regel anzuwenden und somit eine Gesellschaft zu
schaffen, in der es selbst den am schlechtesten gestellten Personen noch verhiltnis-
massig gut geht. Folgen wir der Maximin- oder Minimax-Regel, dann bildet dasjeni-
ge Ergebnis, welches im ungiinstigsten Fall erzielt wird, die Entscheidungsgrundla-
ge. Aus diesem Grund handelt es sich um eine pessimistische Entscheidungsmaxime
(vgl. Laux, Gillenkirch, und Schenk-Mathes 2012, 83-84). Wiren die Menschen
tatsachlich so risikoavers, wie Rawls’” Urzustand vermuten lasst? Ebenfalls scheint
dieser in Bezug auf die gewéhlten Gerechtigkeitsprinzipien nicht neutral zu sein
(vgl. Nozick 1974, 199), was die Frage aufwirft, ob es sich bei Rawls’ Argumentation
um ein Petitio Principii handelt.

314 Wie meine Diskussion von Simmons™ Besitzrechtstheorie im Abschn. 4.4.2 zudem
zeigt, milssen wir nicht notwendigerweise auf einen Ansatz zuriickgreifen, der
auf Endzustandsiiberlegungen basiert. Eine modifizierte lockeanische Position, die
historische Rechte ins Zentrum stellt, kann zum Schluss kommen, dass Eigentums-
rechte nicht absolut sind: Fiir Simmons ([1994] 2001) sind Eigentumsrechte insofern
kontextabhingig, als dass diese einer Akkumulationsbeschrankung unterliegen. Wie
viel wir uns von ¢ aneignen diirfen, ist abhdngig davon, was ein gerechter Anteil
von ¢ ist. Verdndern sich die Gegebenheiten, dann veréndert sich gegebenenfalls,
was ein gerechter Anteil von ¢ darstellt. Ergo kann sich der Umfang oder Inhalt von
Zugangs- oder Eigentumsrechte andern, wenn sich die Umstinde dndern.

391

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

lediglich lose aneinanderbindet. Denn der ungleiche Zugang zu Ressourcen
hindert die schlechter Gestellten, von ihrer Freiheit Gebrauch zu machen.
Die Idee von Sicherheit oder Schutz ist dieser Position aber weiterhin zu
eigen. Es geht aber — zumindest im Falle von Rawls — um soziale Sicherheit,
die durch ein soziales Minimum zu gewahrleisten ist. Auf den ersten Blick
mogen diese beiden Positionen unvereinbar scheinen. Denn Schutz des Ei-
gentums und Umverteilung verlangen diametral entgegengesetzte Handlun-
gen. Ausgehend von der Frage, was die Motivation hinter diesen Massnah-
men ist, kdnnen wir aber eine Interpretation anbieten, die erlaubt, beide
Positionen zumindest auf der abstrakten Ebene zu versohnen.> Angesichts
der zentralen Rolle, welche das Konzept Freiheit im liberalen Denken
einnimmt, ist es nicht abwegig, die verschiedenen liberalen Positionen als
eine Antwort auf die Frage zu verstehen, wie wir individuelle Freiheit ver-
wirklichen konnen. Neben unsere Person betreffende Eigenschaften legen
die Autor*innen den Fokus, wie wir gesehen haben, auf ,dussere®, d. h. von
unserer Person verschiedene Faktoren. Wir benétigen Ressourcen, {iber die
wir frei respektive ,willkiirlich® verfiigen kénnen.

Stellen wir uns zwei Personen aus unterschiedlich situierten Familien
vor, erkennen wir rasch, dass Eigentum - zumindest im heutigen (westli-
chen) Kontext — ein Freiheit forderndes Element ist. Auf der einen Seite
Peter. Er wurde in eine Familie der gehobenen Mittelschicht hineingeboren,
konnte daher gute Schulen besuchen und arbeitet heute in einer Manage-
mentposition. Sein Lohn erlaubt ihm nicht nur, seine laufenden Ausgaben
zu decken, sondern auch zu sparen. Seine finanziellen Mittel ermdglichten
ihm beispielsweise, sich ein Sabbatical zu finanzieren, zu reisen, sich wei-
terzubilden usw. All dies erweitert seinen Handlungsspielraum und gibt
ihm Moglichkeiten, von seiner Freiheit Gebrauch zu machen. Auf der
anderen Seite haben wir Petra. Sie wurde in eine sozial und dkonomisch
schwache Familie der Unterschicht hineingeboren. Sie kam daher nicht in
den Genuss, gute Schulen besuchen zu konnen, und muss sich heute mit
Jobs im Mindestlohn durchschlagen. Diese erlauben ihr mehr schlecht als
recht, ihre laufenden Ausgaben zu decken, was ihr kaum die Mdglichkeit
gibt, zu sparen und dadurch ein Vermdgen anzuhédufen.® Damit fehlen
ihr aber die finanziellen Mittel, um sich weiterzubilden sowie jene Projekte

315 Es geht nicht um eine Rekonstruktion davon, was klassische sowie ,neue® liberale
Autor*innen effektiv zu ihren Positionen motiviert hat.

316 Damit ist ein sozialer Aufstieg aber nicht ausgeschlossen. Sie kann Gliick haben und
Geld gewinnen oder zum richtigen Zeitpunkt am richtigen Ort sein. Sie muss sich
aber nicht nur auf ihr Gliick verlassen. Ebenfalls besteht die Moglichkeit, dass Petra

392

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung

zu verfolgen, welche ihrer Vorstellung eines guten Lebens entsprechen.
Ebenso kann Petra sich es weniger leisten, Teilzeit zu arbeiten, was ihre frei
verfiigbare Zeit reduziert. All dies schriankt ihren Handlungsspielraum und
ihre Méglichkeiten ein, von ihren Freiheiten Gebrauch zu machen.

Wie es scheint, sind wir auf gewisse Ressourcen angewiesen, um frei
und autonom zu handeln. Wir benétigen Zeit, um unsere Ziele verfolgen
zu konnen. Daneben bendtigen wir Zugang zu Bildung. Nicht nur weil
dies in einer kapitalistischen Gesellschaft mit besseren Jobs korreliert, son-
dern auch, weil Bildung eine Voraussetzung ist, um autonom handeln zu
konnen. Im Bildungskontext bezieht sich der Begriff der Autonomie unter
anderem darauf, rationale und emotionale Fahigkeiten zu entwickeln, die
erlauben, Ziele und Griinde abwiégen zu konnen (Betzler 2016, 260). Das
Ideal ,, Autonomie® ist denn auch ein zentrales, in der aktuellen bildungs-
philosophischen Literatur dominantes Bildungsziel (Meyer 2011, 6) und ist
fiir Theodor Adorno ([1969] 2003, 133) eine Selbstverstandlichkeit. Neben
den kognitiven Werkzeugen, die wir uns durch Bildung aneignen kénnen,
bendtigen wir auch physische ,Werkzeuge, um handlungsfahig zu sein.
Dariiber hinaus benétigen wir Sicherheit: Beispielsweise die Sicherheit, ein
Dach tiber dem Kopf zu haben oder die Sicherheit, nicht angegriffen zu
werden. Eigentum kann dabei helfen, in den Genuss der notwendigen Res-
sourcen zu kommen, und gibt uns, gewisse Sicherheiten, solange wir uns
unseres Eigentums (zumindest mittelfristig) sicher sein konnen. Ist Eigen-
tum als Ressource oder als eine Art Metaressource, die uns erlaubt, andere
Ressourcen zu erlangen, eine Voraussetzung, um frei handeln zu konnen,
dann haben wir einen guten Grund, dieses bis zu einem gewissen Grad zu
schiitzen. Wir haben aber auch gute Griinde, Eigentum umzuverteilen oder
die sich daraus ergebenden Ressourcen jenen zuginglich zu machen, die
nicht so gut gestellt sind. Die Situation, in die wir hineingeboren werden,
ist nicht selbstverschuldet, womit der Ausschluss oder die Minimierung der
Fahigkeit, frei zu handeln, unfair scheint. Ungleichheiten sind auch Quellen
von (6konomischer) Macht, wie wir beispielsweise im Zusammenhang mit
der kritischen Betrachtung von Simmons’ Anarchismus in Abschn. 4.4.2 ge-
sehen haben. Fir Locke ([1689] 2012, 1L, § 27) folgt aus unserem Eigentums-
recht an uns selber die Moglichkeit, Eigentum an ¢ zu erlangen, indem
wir unsere Arbeit mit ¢ vermischen. Dadurch kénnen Personen Grundei-

erfolgreich eine Dienstleistung oder ein Produkt entwickeln und anbieten kann, was
ihr erlauben kann, sozial aufzusteigen. Gegeniiber Peter besitzt Petra aber ein nicht
zu ignorierendes Handicap.

393

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

gentum erwerben, woraus sich eine Situation ergeben kann, in der einige
Menschen viel und viele wenig besitzen. Indem das Land das Eigentum der
Besitzenden ist, ,blockieren® diese, dass die Besitzlosen durch ihre Arbeit -
was gemiss Lockes Arbeitstheorie gerade Besitz an Dingen begriindet —
Eigentum erlangen konnen. Derweil die Besitzenden die Mdoglichkeit ha-
ben, ihr Eigentum zu bearbeiten respektive bearbeiten zu lassen, bleibt
den Besitzlosen dagegen lediglich das Eigentum an sich selbst. Sie miissen
somit, um ein Auskommen zu finden, ihre Arbeitskraft verkaufen (Loick
2016, 37-38). Dies bringt die Besitzenden in eine vorteilhafte Situation, in
der die Besitzlosen von ihnen ganz oder teilweise abhingig sind.

Die Problematik dieses hegemonialen Potenzials von Eigentum ist dabei
keine Konsequenz von Lockes Theorie der Eigentumsaneignung, sondern
aus anarchistischer Sicht ist einer auf Privateigentum basierenden Ordnung
inhédrent. Der Grund dafiir ist fiir klassische Anarchist*innen wie Proud-
hon die Verkniipfung von Staatlichkeit und Privateigentum sowie die die-
sem zugrunde liegende Idee der exklusiven Verfiigungsgewalt iiber etwas
(Kinna und Prichard 2019). Besitze ich ¢ und folgt aus meinem Besitz
an ¢ ein Recht, andere davon auszuschliessen, ¢ zu benutzen, dann kann
mein Besitz an ¢ zu einem Kaputtbesitzen fithren (vgl. Abschn. 4.4.2). Die-
ser Begriff, den Loick (2016, 34-35) einer Parole von Hausbesetzer*innen
entlehnt, fangt die freiheitshemmende Wirkung von Eigentum ein. Zum
einen stellen Hausbesetzer*innen mit ihren Handlungen eine notwendige
Verbindung zwischen dem Gebrauch von ¢ und dem Besitz von ¢ infrage.
Zum anderen - und das ist in diesem Kontext der entscheidende Punkt -
ist der Besitz an ¢ ein Hindernis am Gebrauch von ¢. So bleiben Gebdude
in Stadten mit knappen oder faktisch nicht mehr vorhandenen giinstigem
Wohnraum z. T. ungenutzt. Ein anderes Beispiel sind Patente auf Medika-
mente. Gesellschaften im globalen Siiden haben Miihe damit, geniigend
Impfdosen gegen COVID-19 zu erhalten, diirfen aber selber keine produ-
zieren, weil das geistige Eigentum an den Impfstoften westlicher Pharmaun-
ternehmen sie ausschliesst. Eigentum muss nicht, kann aber hegemoniale
Strukturen herstellen oder stiitzen, die wiederum fiir breite Bevolkerungs-
schichten freiheitshemmend sind. Eine mogliche liberale Antwort ist, Sim-
mons’ Uberlegungen zu historischen Rechten folgend zu argumentieren,
diese veranderten sich im Lauf der Zeit (vgl. Abschn. 4.4.2). In Anlehnung
an Lockes Akkumulationsbeschrankung kann es fiir Simmons ([1994] 2001,
233; 2016, 180-81), verdndern sich die Umstande in einem relevanten Sinn,
zu einer obligatorischen Reduzierung von Eigentumsrechten kommen. Dies
gibt uns ein Instrument zur Hand, um die Problematik des Kaputtbesit-

394

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

zens, wenn nicht véllig zu verhindern, dann doch zu entschdrfen. In der
Konsequenz sind Eigentumsrechte nicht absolut.

Diese Uberlegungen stellen die enge Verkniipfung zwischen Freiheit
und (Privat-)Eigentum infrage. Sie zeigen aber ebenfalls, wie wichtig der
sichere und freie Zugang zu gewissen Ressourcen und Instrumenten ist.
Wir miissen Zeit und Raum haben - aber inwieweit dieses Haben exklusiv
sein muss, sei dahingestellt. Da Eigentum nicht das vereinende Element
zwischen der klassischen und ,neuen® liberalen Position sein kann, bleibt
noch Sicherheit als gemeinsames Konzept. Die Frage ist dann aber, wie
dieses zu interpretieren sei. Denn das Konzept ist problematisch, weil es
potenziell freiheitshemmend ist. In unserem Alltag erleben wir oftmals, wie
das Konzept Sicherheit genutzt wird, um beispielsweise Einschrankungen
der Privatsphére oder die Etablierung von Zwangsmitteln zu rechtfertigen,
die unsere Freiheiten einschranken.?” Kénnen wir das Konzept Sicherheit
autonomiefordernd deuten? Wir kénnen, indem wir auf die emanzipieren-
den Aspekte von Sicherheit fokussieren.

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

Fiir selbstbestimmtes Handeln ist Sicherheit essenziell. Miissen wir zum
Beispiel durchwegs um Leib und Leben fiirchten oder sind wir die meiste
Zeit damit beschiftigt, genligend Nahrung zu finden, dann schrinkt das
unseren Handlungsspielraum massiv ein. Erst wenn wir uns in einer Situa-
tion wiederfinden, in der unsere Grundbediirfnisse gedeckt sind und wir
die Sicherheit besitzen, dies bleibe zumindest mittelfristig so, haben wir
eine verniinftige Basis, um uns um jene Lebensziele zu kiimmern, die iibers
Uberleben hinausgehen. Je nach angestrebtem Ziel brauchen wir den siche-
ren Zugang zu Ressourcen. Wollen wir uns beispielsweise mit der Frage
befassen, ob sich staatliche Autoritdt legitimieren ldsst, miissen wir unter
anderem Zeit haben, um uns Gedanken zu machen. Daneben benotigen
wir Zugang zu Informationen in Form von Literatur und - wollen wir

317 Ein Beispiel dafiir ist das Bundesgesetz iiber polizeiliche Massnahmen zur Bekdmp-
fung von Terrorismus (PMT), tiber welches die Schweizer Stimmbevolkerung am
13. Juni 2021 abgestimmt hat. Zur ,Terrorismusbekdmpfung® sieht das PMT diverse
Massnahmen wie Kontakt- oder Ausreiseverbote oder Hausarrest vor, die gegen
sogenannte ,Gefdhrder*innen® ergriffen werden konnen. Die Befiirworter*innen
griffen dabei auf Sicherheit zuriick, um fir das PMT zu argumentieren (Bundesrat
2021, 113).

395

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

unsere Gedanken festhalten und ausformulieren - eine Mdglichkeit, diese
aufzuschreiben.

Akzeptieren wir die Notwendigkeit von Sicherheit fiir ein autonomes
Leben, dann stellt sich im Kontext dieser Arbeit die Frage, ob und in
welcher Form Staatlichkeit mit Riickgriff auf Sicherheit legitimiert werden
kann. Sprechen wir in Zusammenhang von staatlichem Handeln von ,,Si-
cherheit’, dann ruft dies zunéchst Assoziationen zu zwangsbewehrten, mit
der Rechtserhaltung und -durchsetzung betrauten Institutionen hervor. Der
staatliche ,Sicherheitsapparat® umfasst dabei unter anderem die Polizei,
die Streitkrifte oder Nachrichtendienste. Wie wir in Abschn. 6.1.3 gesehen
haben, gibt uns die positive anarchistische Herausforderung gute Griin-
de, zwangsbewehrte Institutionen grundsitzlich abzulehnen oder ihnen
gegeniiber dusserst kritisch zu sein.® Dies spricht nicht per se dagegen,
rechtsdurchsetzende Institutionen legitimieren zu kénnen. Angesichts ihres
zwangsbewehrten Charakters sowie ihres disziplinierenden Charakters3!”

318 Die Skepsis ist gut mit einer liberalen Position vereinbar, bedenkt man die tenden-
ziell ablehnende Haltung des Liberalismus gegeniiber staatlicher Autoritit. Eine
Ausnahme davon ist z. B. der sogenannte Ordoliberalismus. Vertreter*innen dieser
insbesondere in Deutschland einflussreichen liberalen Position argumentieren, Ka-
pitalismus verlange nach einer bestimmten Ordnung. Diese stelle sich aber nicht
von selber ein, weshalb ein starker und unabhangiger Staat diese etablieren und
aufrechterhalten miisse. Fiir einen kurzen Uberblick zum Ordoliberalismus, siehe
z.B. Otsch und Piihringer (2021).

319 Bereits die Moglichkeit, rechtlicher oder politischer Repression ausgesetzt zu sein,
beeinflusst das Verhalten, was man als chilling effect bezeichnen kann. Der aus dem
kanadischen und US-amerikanischen Rechtskontext stammende Begriff beschreibt
den entmutigenden Effekt oder Einfluss repressiver Institutionen (vgl. «Chilling
Effect» o. J.). Ein Beispiel dafiir sind Gesetze, die Kosten von Schéden, die in
Zusammenhang mit einer Demonstration entstehen, auf die Teilnehmer*innen ab-
wilzen. Je nach Ausgestaltung dieser Regelungen konnen diese dazu fiihren, dass
zahlreiche Leute davon absehen, an einer Kundgebung teilzunehmen - und damit
ihre z. B. in der Schweizer Bundesverfassung (Art.22 BV) oder der Europdischen
Menschenrechtskonvention (Art.11 EMRK) verankerten Rechte wahrzunehmen.
In Zusammenhang mit Demonstrationen kann auch die Auslegung des Straftatbe-
standes Landfriedensbruch (Art.260 Schweizerisches Strafgesetzbuch (StGB)) zu
einem Chilling Effekt fithren. Der Straftatbestand ist eine Sonderfall im Schweizer
Strafrecht, da man fir diesen verurteilt werden kann, ohne die Straftat selber zu
begehen. ,Wer an einer offentlichen Zusammenrottung teilnimmt, bei der mit ver-
einten Kriften gegen Menschen oder Sachen Gewalttitigkeiten begangen werden,
wird mit Freiheitsstrafe bis zu drei Jahren oder Geldstrafe bestraft“ (Art. 260 Abs. 1
StGB). Damit kann Anwesenheit ausreichend sein fiir eine Verurteilung. Der Straf-
tatbestand wird oftmals nach Demonstrationen angewandt (fiir die journalistische

396

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

ist es aber fraglich, ob sie mit dem Anspruch vereinbar sind, freiheits- und
autonomiefordernd zu sein.

7.2.1 Sozialstaat

Ein weiterer Institutionenkomplex, der sich mit ,Sicherheit® befasst, sind
sozialstaatliche Einrichtungen. Sozialstaaten greifen durch ihre Policies in
die Marktwirtschaft ein, um soziale Sicherheit und soziale Gerechtigkeit
herzustellen.32? Sie betreiben zum einen Sozialpolitik (Garantie eines mini-
malen Lebensstandards durch Zugang zu finanziellen Mitteln oder durch
Dienstleistungen), sind um die soziale Sicherheit besorgt (Absicherung ge-
gen materielle Risiken durch Unfall, Krankheit, Alter oder Arbeitslosigkeit),
verteilen durch progressive Steuern — die ebenfalls der Finanzierung der
Sozialleistungen dienen - priméire Einkommen um und sind um Chancen-
gleichheit bemiiht, indem sie in einem gewissen Grad klassen- und status-
unabhéngigen Zugang zu sozialen und kulturellen Dienstleistungen geben
(vgl. Degen 2013). Konnen sozialstaatliche Institutionen autonomie- und
freiheitsfordernd sein?

Aufarbeitung eines Beispiels (Demonstration ,Basel nazifrei“ im Jahr 2018), siehe
z. B. Conzett und Faulhaber 2020a, 2020b).

320 Eine allgemein anerkannte Definition davon, was ein Sozial- oder Wohlfahrtsstaat
ist, fehlt (Degen 2013). Angesichts der kontroversen Diskussion darum, was die
Ziele und Mittel sozialstaatlichen Handelns sein sollen, ist dies nicht weiter verwun-
derlich. Auf deskriptiver Ebene ist es aber moglich, den Begriff zumindest etwas
zu schérfen. Schubert und Klein (2020) umschreiben beispielsweise den Wohlfahrts-
staat als ,einen Staat, der eine Anzahl unterschiedlicher (Fiirsorge-)Massnahmen,
Programme und Politiken anwendet, die der sozialen, materiellen und kulturellen
Wohlfahrt der Bevolkerung dienen.” Degen (2013) erklért, ein Sozialstaat kombinie-
re meistens Rechtsstaat mit einem kapitalistischen Wirtschaftssystem, bei dem sich
die Produktionsmittel in Privateigentum befinden, ergénzt aber biirgerliche Grund-
rechte mit sozialen Rechten oder mit (weniger verbindlichen) Sozialzielen und
interveniert in die Marktwirtschaft. Ich benutze ich eine engere Definition und ver-
stehe unter dem Begriff Sozial- respektive Wohlfahrtsstaat die Gesamtheit staatlicher
Institutionen, mit welchen auf die bestehende soziale Ordnung eingewirkt wird, um
eine gewisse Verteilung von Giitern zu erreichen. Dariiber hinaus verwende ich So-
zial- und Wohlfahrtsstaat als Synonyme — auch wenn erstens im deutschsprachigen
Raum Sozialstaat den international verwendeten Begriff Wohlfahrtsstaat (welfare
state) ersetzt, da dieser oft negativ konnotiert war (Degen 2013), und zweitens der
Begriff Wohlfahrtsstaat zum Teil als umfassender als der Sozialstaat angeschaut wird
(z. B. Schubert und Klein 2020).

397

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

Wie wir in Abschn. 4.4.2 bereits in Bezug auf das Bildungs- und Gesund-
heitssystem gesehen haben, so sind auch sozialstaatliche Institutionen zwei-
schneidige Schwerter. Einerseits konnen sie unser Leben verbessern und
uns erlauben, nicht nur zu tberleben. Empirische Studien des US-ameri-
kanischen Politikwissenschaftlers Benjamin Radcliff und dessen Kolleg*in-
nen (siehe z.B. Flavin, Pacek, und Radcliff 2011; Radcliff 2013) stiitzen
beispielsweise die These, der Wohlfahrtsstaat verbessere das Wohlbefinden
der Biirger*innen.3?! Andererseits besitzen sozialstaatliche Institutionen pa-
ternalistisches und hegemoniales Potenzial. Egoumenides (2014, 244-45)
weist beispielsweise auf das Herrschaftspotenzial hin, welches dem Gesund-
heitssystem innewohnt. Das System kann man dazu missbrauchen, um
Personen vom System abhdngig zu machen, sie zu misshandeln oder als
~verriickte® unsichtbar zu machen. Dieses Potenzial ist den sozialstaatlichen
Institutionen ebenfalls inhdrent. So argumentieren beispielsweise (neo)libe-
rale Kritiker*innen, der Wohlfahrtsstaat setzte falsche Anreize, die zu einer
individuellen Bevormundung fithren sowie Eigeninitiative und Selbstver-
antwortung einschrinkten. Diese Kritik respektive das Bewusstsein um
die moglichen negativen Konsequenzen von Sozialpolitik ist dabei kein
neueres Phianomen (vgl. Kersbergen und Vis 2013, 34). Bereits im 19. Jahr-
hundert argumentierten zum Beispiel liberale Okonomen, die Sozialgesetz-
gebung des Vereinigten Konigreiches, die dafiir gedacht war, die Armut
der agrarischen Landbevélkerung zu mindern, hitte einen negativen Effekt
auf das wirtschaftliche Wachstum und beschleunigten das Bevolkerungs-
wachstum. Die 1795 eingefithrte Speenhamland-Gesetzgebung garantierte
beispielsweise Arbeitern ein ausreichendes Familieneinkommen durch Zu-
satzzahlungen zum Gehalt, die von der Anzahl Kindern und dem Brotpreis
abhingig waren. Da unter anderem dadurch die Arbeitgeber einen Anreiz
hatten, nicht existenzsichernde Lohne auszuzahlen, weil die Gemeinde
durch ihre Zahlungen ein existenzsicherndes Einkommen garantierten,
blieben die Lohne zu tief. Der liberale britische Okonom Thomas Malthus
sah in der Sozialgesetzgebung seiner Zeit zudem einen Treiber des Bevol-
kerungswachstums, weil das Sozialrecht Angehorige der Unterschicht zu

321 In ihrer Untersuchung kommen Flavin, Pacek und Radcliff zum Schluss, sozialstaat-
liche Interventionen in die Wirtschaft verbesserten nicht alleinig das Wohlbefinden
von Personen aus der Unterschicht, sondern verbesserten das Wohlbefinden aller.
Fiir die Autoren folgt daraus aber nicht, eine Marktwirtschaft sei dem allgemeinen
Wohl abtréaglich, da kapitalistische Wirtschaftsordnungen in diesem Punkt alternati-
ven Formen iiberlegen seien (Flavin, Pacek, und Radcliff 2011, 264).

398

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

frithen Heiraten und grossem Kinderreichtum motivierte.’?? Ebenfalls wur-
de argumentiert, die Hilfe wiirde den Anreiz zum Arbeiten reduzieren und
Abhingigkeiten schaffen, weshalb die Abschaffung der damaligen Gesetze
die einzige Moglichkeit sei, die Unterschicht zum Arbeiten zu disziplinieren
(Kersbergen und Vis 2013, 34).

Dieses ,erzieherische Momentum sozialpolitischer Regelungen ldsst
sich durch ein weiteres historisches Beispiel zeigen, welches heute als
Geburtsstunde des modernen Wohlfahrtsstaats gilt: Otto von Bismarcks
Sozialgesetzgebung im 19. Jahrhundert (38-39). Bereits vor der Deutschen
Einigung im Jahr 1871 hatte das Konigreich Preussen ab den 1840ern mit
Sozialversicherungen experimentiert. Das Deutsche Reich war dann der
erste Nationalstaat, der verpflichtende allgemeine Sozialversicherungen im
grossen Stil etablierte. Auf die Krankenversicherung im Jahr 1883 folgten
1884 eine Unfallversicherung und 1889 eine Invaliditits- und Altersversi-
cherung.®? Der Initiator dieser Entwicklung war der damalige Reichskanz-
ler Otto von Bismarck. Seine Motivation war, den sozialistischen und so-
zialdemokratischen Parteien den Boden abzugraben und die Arbeiter ans
Deutsche Reich zu binden. Die Sicherheit des Einkommens an den Staat
zu kniipften verfolgte das Ziel, den Arbeitern ein Interesse an der Stabilitat
des Staates zu geben. Dies sollte ihnen einen gewichtigen Grund geben,
von einem Umsturz der etablierten Ordnung abzusehen. Zwar erreichte
Bismarck seine politischen Ziele damit nicht, sie zeigen aber das antieman-
zipatorische Potenzial des staatlichen sozialpolitischen Handelns auf.

Aber aus diesem Potenzial zu schliessen, sozialpolitisches Handeln sei
intrinsisch hegemonial, wiére {ibereilt. Zumindest theoretisch liegt ein frei-
heits- und autonomiefordernder Sozialstaat im Bereich des Moglichen, wie
beispielsweise die Diskussionen um das bedingungslose Grundeinkommen
zeigen. Bei diesem handelt es sich um eine radikale sozialpolitische Mass-
nahme einer reguldren, meist monatlichen finanziellen Zuwendung fiir alle
Mitglieder einer Gemeinschaft, die diese ohne Bediirftigkeitspriifung und
unabhingig des individuellen Wohlstandes erhalten. Die Zuwendung ist
an keine Bedingungen gekniipft und soll gemiss den meisten Vorschldgen
so hoch sein, dass sie ein Leben ohne wirtschaftliche Unsicherheit ermog-

322 Malthus’ Argument lédsst sich aber zumindest in Bezug auf das Bevolkerungswachs-
tum empirisch nicht erhirten (Wrigley und Smith 2020).

323 Diese Entwicklung fiihrte in anderen Staaten ebenfalls zur Entwicklung von sozial-
staatlichen Institutionen. Einen Uberblick iiber die Entwicklung der Sozialversiche-
rung in der Schweiz bietet z. B. Degen (2015).

399

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

licht (Bidadanure 2019, 482) Befiirworter*innen sehen im bedingungslo-
sen Grundeinkommen eine sozialpolitische Massnahme, die frei von sozi-
alstaatlichem Paternalismus ist (z.B. Van Parijs und Vanderborght 2017,
Kap. 5). Da das Grundeinkommen an keine Bedingungen gekniipft wer-
den soll, fehlt ihm der Zwangscharakter, der in anderen sozialpolitischen
Instrumenten (z. B. in der Arbeitslosenversicherung) prisent ist. Diese gibt
einer arbeitslosen Person den Raum, ihre Qualifikationen zu verbessern
oder sich in ihrer Gemeinschaft zu engagieren (z.B. Barry [2001] 2013,
102). Es verhindert auch, dass sie gefahrliche, entfremdende, sinnlose,
herabsetzende oder prekire Arbeit — was David Graeber (2020, 40) als
Bullshit-Job bezeichnet — annehmen muss. Wir konnen damit im bedin-
gungslosem Grundeinkommen ein Mittel sehen, um einerseits Menschen
von Herrschaft zu befreien (z. B. Pettit 2007) und andererseits die soziale
Basis fiir Selbstrespekt zu sichern respektive zu schaffen (z. B. Mckinnon
2003). Dartiber hinaus hat diese sozialpolitische Massnahme das Potenzi-
al, ein Demokratisierungswerkzeug zu sein, indem es die Verbindung zwi-
schen Einkommen und Beschiftigung als auch die gegenseitige Starkung
der Institutionen Ehe, Beschiftigung und Staatsbiirgerschaft durchbricht
(Pateman 2004).3%

OD Intention und effektive Wirkung sozialstaatliche Massnahmen in der
Umsetzung decken, ist — wie bereits das historische Beispiel von Bismarcks
Sozialpolitik zeigt — eine empirische Frage, die sich nicht unabhingig vom
Kontext kldren ldsst, in dem eine Sozialpolitik implementiert wird. Eben-

324 Das bedingungslose Grundeinkommen ist nicht ohne Kritik geblieben. Kritische
Stimmen weisen einerseits auf Probleme hin, die sich aus der Umsetzung ergeben.
Fithrt man ein bedingungsloses Grundeinkommen ein, konnte dies einerseits nicht
nur bei dessen Gegner*innen in Steuerhinterziehung miinden und eine ablehnende
Haltung gegeniiber sozialstaatlichen Institutionen verstirken. Andererseits konnte
die Einfithrung gar die Abhéngigkeiten gewisser Bevolkerungsgruppen (z. B. Frau-
en) verstarken und Staaten dazu bewegen, von weiterem sozial- und arbeitsrechtli-
che Massnahmen abzusehen (z. B. Diamond 2017). Dies schwichte oder verhinderte
die Etablierung einer egalitdreren Gesellschaft. John Rawls (2001, 179) spricht sich
ebenfalls gegen das bedingungslose Grundeinkommen aus. Fiir ihn sollten wir keine
Institutionen schaffen, die Personen unterstiitzen, die den ganzen Tag Freizeitakti-
vitdten (z.B. Surfen) nachgehen wollen. Wollen diese ein Einkommen, sollen sie
dafiir arbeiten (fiir eine vergleichbare Position, siehe Dworkin 2000, 336). In einer
Welt ohne Bullshit-Jobs mag eine solche Position iiberzeugend sein. Gefahrliche,
entfremdende, sinnlose, herabsetzende oder prekire Arbeit ist aber fiir viele eine
Tatsache, was das Beharren darauf, man miisse als arbeitslose Person zwingend
arbeiten gehen, im heutigen Kontext als zynisch erscheinen lasst (vgl. dazu Bidada-
nure 2019, 489-90).

400

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

falls lasst sich die Performanz dieser Institutionen nicht im Allgemeinen,
sondern alleinig im Speziellen bestimmen. Folglich ldsst sich die normale
Rechtfertigung nicht im Vornherein herleiten. Das Einzige, was wir tun
kénnen, ist uns zu fragen, ob sozialstaatliche Institutionen das Potenzial
besitzen, besser den Griinden nachkommen zu lassen, die fiir uns gelten,
wenn wir den Anweisungen nachkommen. Nehmen wir unsere Pflicht,
Menschen in Not zu helfen. Derweil sich aus diesem moralischen Sollen
Handlungsgriinde ergeben, ist deren Inhalt und Umfang nicht ohne Weite-
res ersichtlich. Bin ich verpflichtet, allen Menschen zu helfen? Muss ich
nur jene in meinem ndheren Umfeld unterstiitzen? Welche Form von
Unterstiitzung ist angebracht? Diese Liste von Fragen liesse sich beliebig
erweitern und zeigt, wie schwierig es sein kann, aus einer moralischen
Pflicht oder Prinzip effektive Handlungen abzuleiten. Erschwerend hinzu
kommt, dass es sich dabei nicht um den einzigen Fragenkomplex handelt,
dem wir uns gegeniibersehen. Selbst wenn wir uns auf den sozialpolitischen
Kontext beschrinken, ist die Zahl der mitunter dusserst komplexen Fragen
immens, die sich aus verschiedenen moralischen Pflichten ergeben. Diese
Herausforderungen beginnen bereits auf der Stufe der Pflichten: Haben
wir eine Pflicht, fiir dltere Menschen zu sorgen? Miissen wir fiir selbstver-
schuldete Krankheiten aufkommen? Ist es unsere Pflicht, jemandem ohne
Einkommen unter die Arme zu greifen? Daran anschliessend ergeben sich
diverse Fragen zur Umsetzung, deren Beantwortung nicht weniger kontro-
vers sein wird, als die Identifikation der fiir uns geltenden Pflichten. Diese
Komplexitit spricht fiir Institutionen, die uns von der Zumutung entlasten,
selbststandig Antworten zu finden. Tun sie dies, erreichen sie normale
Rechtfertigung. Da wir die hier umrissenen Griinde auch ohne den sozi-
alstaatlichen Institutionenkomplex besdssen, kann die Abhéngigkeitsthese
ebenfalls erfiillt werden. Damit haben sozialstaatliche Institutionen hohes
Legitimationspotenzial, solange sie darauf zielen, Selbstermichtigung zu
ermoglichen.

7.2.2 Bildungssystem

Neben Systemen sozialer Sicherheit habe ich mit dem Bildungssystem im
Verlauf dieser Arbeit mehrmals einen Bereich erwahnt (sieche Abschn. 3.1.3,
5.2.5, 6.2.1, 7.1), der ein hohes Legitimationspotenzial besitzen konnte. Die
Fahigkeit, autonom zu handeln, ist als Potenzial im Menschen angelegt.

401

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

Um dieses nutzen zu konnen, miissen wir aber gewisse Kompetenzen
erlangen und ein gewisses Referenzwissen besitzen.??> Deshalb brauchen
wir Bildung sowie Lernkontexte, die uns mit alternativen Lebensentwiirfen
konfrontieren. Dies bedeutet auch, Kinder bis zu einem gewissen Grad aus
dem Einflussbereich der Eltern herauszul6sen.3?® Wie aber in Abschn. 4.4.2
bereits angesprochen, kann ein Bildungssystem als Mittel zur Indoktrinati-
on und damit zur Herrschaftssicherung missbraucht werden (Egoumenides
2014, 244-45). Diese Intention ldsst sich am Beispiel von Stephen Macedos
Argumentation fiir politische Bildung durch einen liberalen Staat zeigen.
Im Essay ,,Multiculturalism for the Religious Right?“ argumentiert Mace-
do (1995) fiir eine zwingende Bildung an Schulen, was in der Konsequenz
die Moglichkeit fiir Heimunterricht einschrénkt. Ein Essay bezieht sich
auf den US-amerikanischen Kontext und nimmt den Gerichtsfall Mozert
v. Hawkins (827 F.2d 1058) von 1987 als Ausgangspunkt. Eltern von Schii-
ler*innen einer 6ffentlichen Schule nahmen Anstoss an der unterrichteten
Literatur und den darin angesprochenen Themen. Darunter war beispiels-
weise Shakespeares MacBeth. Die Eltern storten sich am Einsatz von Zau-
berei in der Tragddie, da diese den religivsen Uberzeugungen der Eltern
widerspreche. Deshalb reklamierten diese das Recht zu entscheiden fir

325 Um welche Kompetenzen und welches Grundlagenwissen es sich dabei handelt,
ist eine kontrovers diskutierte Frage. Beispielsweise besteht in der (deutschspra-
chigen) Politischen Bildung keine Einigkeit dariiber, welche Kompetenzen eine
Voraussetzung sind, um politisch Partizipieren zu konnen (Thyroff et al. 2020,
130). Verschiedene Autor*innen nennen Fihigkeiten wie, Erkenntnisse zu gewinnen,
Urteile zu bilden und zu handeln (z. B. Krammer 2008; Kiithberger 2015), die dann
in Kompetenzen (z. B. politische Urteils-, Handlungs-, Methoden- und Sachkompe-
tenz, Krammer 2008, 7-11) iibersetzt werden. Ein , Arbeitswissen” bildet dabei die
notwendige Grundlage, um sich mit politischen Themen, Phanomen, Positionen
oder Problemen auseinanderzusetzen. Welches Wissen notwendig ist, miissen die
Beteiligten im Rahmen der Auseinandersetzung mit der Problemstellung definieren
(Krammer 2008, 6; Nonnenmacher 2010, 460), womit die Menge an vornherein
definierbaren Wissens gering sein wird. Zamora, Schafroth, und Réder (2020, 5-6)
kritisieren die bestehenden Kompetenzmodelle aber als weder theoretisch noch
empirisch geeignet und schlagen als Konsequenz daraus ein vereinfachtes Kompe-
tenzmodell vor, welches aus drei Dimensionen besteht: Wissen, Einstellungen und
Fihigkeiten.

326 Selbst fiir Eltern, die sich darum bemiihen, ihren Kindern Mittel und Wege aufzu-
zeigen, um ihr Leben selber zu gestalten, und ihre Kinder deshalb unter anderem
mit alternativen Kontexten in Beriihrung bringen, ist das Fehlen eines gesamtge-
sellschaftlichen Bildungssystem tendenziell eine Zumutung, da sie alles alleine ma-
chen miissen, was Ressourcen wie Zeit und/oder Geduld beansprucht. Bereits dies
spricht fiir ein gesamtgesellschaftliches Bildungswesen.

402

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

sich, was ihren Kindern gelernt wird. Macedo verteidigt aus einer liberalen
Position heraus die Entscheidung, den Eltern dieses Recht nicht zuzugeste-
hen. Seine grundlegenden Uberlegungen sind aber nicht einzig fiir den
US-amerikanischen Kontext relevant.

Fiir Macedo basiert Liberalismus auf geteilten politischen Werten und
Praktiken wie Toleranz und gegenseitigem Respekt, Achtung rechtsstaatli-
cher Prinzipien sowie des demokratischen Prozesses, kritisches Denken
in Bezug auf offentliche Angelegenheiten und dem Wille, leitende politi-
sche Prinzipien anzuerkennen, die wir offentlich gegeniiber anderen ver-
niinftigen Biirger*innen rechtfertigen konnen (67). Der darauf aufbauende
liberaldemokratische Verfassungsstaat kann nur {iberleben, wenn die Biir-
ger*innen dessen grundlegende Prinzipien anerkennen und verteidigen.
Biirger*innen besitzen neben ihren Rechten ebenfalls Pflichten, wobei fiir
Macedo die Pflicht zentral ist, die Rechte der Mitbiirger*innen zu respektie-
ren (67-69). Diesen Respekt zeigen wir unter anderem, indem wir Griinde
fir getroffene politische Entscheide geben. Dies setzt voraus, im politischen
Kontext auf Griinde und Prinzipien zu fokussieren, die wir alle als Gemein-
schaft teilen konnen, und damit religiose Uberzeugungen zuriickzustellen.
Ein friedliches Nebeneinander stellt sich in einer pluralen Gemeinschaft
unter diesen Bedingungen nicht automatisch ein. Dafiir braucht es neben
»guten — d. h. die grundlegenden Prinzipien anerkennende - Biirger*innen
politische Institutionen und Schulen. Denen kommt die wichtige Rolle zu,
Kindern und Jugendlichen durch eine politische Bildung die Tugenden
guter Biirger*innen ndherzubringen, sie mit religioser Diversitat vertraut
zu machen und ihnen die Neutralitdt des Staates gegeniiber Religion zu
vermitteln. Politische Bildung ist folglich nicht neutral und dient der Erzie-
hung zu guten Biirger*innen. Folgerichtig spricht Macedo am Ende seines
Essays denn auch von einer angemessenen liberalen politischen Bildung:

A proper liberal civic education will insist that children learn that it is
possible for fellow citizens who affirm the political supremacy of liberal
values to disagree deeply about other matters: not only cultural tastes
but deep religious convictions. A pluralistic multiculturalism will insist
on the good of political respect for many different religions and cultures,
while acknowledging the political authority of a shared point of view.
Multiculturalism properly understood is an important part of a liberal
civic education. (Macedo 1995, 78).

403

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

Macedos Begrift der Biirger*in ist normativ und geht damit tiber den Be-
griff der Staatsbiirger*in hinaus.’?” Biirger*in zu sein erschopft sich nicht
nur darin, einer politischen Gemeinschaft anzugehéren, sondern ist auch
gleichbedeutend damit, mit den Mitbiirger*innen geteilte politische Prinzi-
pien zu besitzen. Das Bildungsregime ist ein Mittel, um diese Prinzipien zu
vermitteln und damit zum Uberleben der liberaldemokratischen Ordnung
beizutragen:

Liberal constitutionalism is not only about rights and freedom, after all,
it is also about sustaining political and social structures that work to
educate individuals and shape communities in ways that are congruent
with liberalism. This is not only legitimate but essential political work,
which will nevertheless have very unequal consequences for different
religious communities. (Macedo 1995, 78).

Zwar fokussiert Macedo im Essay auf religiose Gemeinschaften, seine
Uberlegungen sind aber auf nicht religios motivierte Opposition zum libe-
raldemokratischen Verfassungsstaat iibertragbar. Mit seiner Argumentation
weist Macedo die These zuruick, der liberale Staat musse neutral sein in
seinem Handeln. Zumindest in Bezug auf die offentliche Ordnung darf
und muss der liberaldemokratische Staat auf sein Fortbestehen hinarbeiten.
Dies bedeutet aber nicht, religiose Uberzeugungen seien aus dem &ffentli-
chen Leben zu verdringen, sie sind aber fiir Macedo im politischen Kon-
text der Autoritdt von rationalen Griinden unterzuordnen.

Eine Position, wie sie Macedo vertritt, mag zwar innerhalb des liberalen
Lagers umstritten sein (z. B. Kukathas 2001, 326-29), diese Einstellung hat-
te und hat aber in unterschiedlichen Facetten Einfluss darauf, wie Bildung
in liberaldemokratischen Staaten umgesetzt wird. So war seit dem Ende
des Zweiten Weltkrieges eine der wichtigsten Bildungsaufgaben in Libe-
raldemokratien, in Ubereinstimmung mit grundlegenden demokratischen
Werten die néchste Biirger*innengeneration zu foérdern, um diese darauf

327 Der Begriff Biirger*in umfasst sowohl normative als auch rechtliche Aspekte (Kymli-
cka 1998; Leydet 2011). Die rechtliche Dimension bezieht sich auf die durch das
Rechtssystem festgelegten Rechte und Pflichten (fiir den Schweizer Kontext, siche
z. B. Spescha, Kerland, und Bolzli 2010, 315-16). Ob man in deren Genuss kommt,
ist vom rechtlichen Status abhédngig. Grundsitzlich gibt es neben der Naturalisation
zwei Prinzipen zum Erhalt des Staatsbiirgerrechts (Spescha, Kerland, und Bolzli
2010, 316): Man erhalt das Biirgerrecht durch Abstammung (Abstammungsprinzip
oder ius sanguinis) oder durch den Geburtsort (Geburtsprinzip oder ius soli). Den
dadurch definierten rechtlichen Status einer Person als Angehdrige eines Staates
nenne ich Staatsbiirger*innenschaft.

404

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

vorzubereiten, ihre Verantwortung fiir die politische Zukunft itbernehmen
zu konnen (Lilja 2018, 538).

Das Bildungssystem derart auszurichten ist aber problematisch. Kuka-
thas (2001, 327) argumentiert beispielsweise, aus liberaler Sicht sollte man
hellhérig werden, werden Institutionen zur Erziehung genutzt. Die Proble-
matik daran ldsst sich auf der Basis von Hannah Arendts Kritik an ,,politi-
scher Erziehung herausarbeiten. Gewiinschte politische Zustande durch
Erziehung zu erreichen, weist Hannah Arendt zuriick, weil dadurch die
Natalitat der Kinder verneint wird, weil die Erwachsenen dadurch ihre
Verantwortung fiir den Status quo nicht iibernehmen und weil Erziehung
und das Politische unterschiedliche, nicht vereinbare Sphéren sind. Mit
Natalitdt beschreibt Arendt ([1958] 2020) die Tatsache, ,,dass wir alle durch
Geburt in die Welt gekommen sind und dass diese Welt sich standig durch
Geburt erneuert” (276). Dies ist fiir Arendt neben Pluralitit’?8 eine Voraus-
setzung fiir politische Politik.

Arendt argumentiert in ,Die Krise der Erziehung“ gegen das ,rous-
seausche® Erziehungsideal, welches Erziehung als ein Mittel sieht, um ge-
wiinschte politische Zustinde zu erreichen. Diese Herangehensweise ist fiir
sie nicht haltbar (259). Erstens gehen Erziehung und Politik nicht zusam-
men, da man es in der Politik nur mit Erwachsenen zu tun hat und diese
erziehen zu wollen ist dasselbe, wie diese bevormunden zu wollen. Zwei-
tens nimmt man damit den Kindern, will man sie zu Biirger*innen ,eines
utopischen Morgens® erziehen, die Mdglichkeit, selber Neues zu verwirkli-
chen. Diese Krise geht fiir Arendt auf drei problematische Grundannahmen
zurlick (262-64): Erstens bilden Kinder unter sich eine selbstverwaltete
Gemeinschaft. Die Erwachsenen sollen sie dabei lediglich unterstiitzen.
Den Kindern geht aber, ziehen sich die Erwachsenen aus der Welt der
Kinder zuriick, die direkte Bezugsperson verloren. Lehrer*innen sind den
Kindern zwar hoffnungslos iiberlegen, bieten ihnen aber eine konkrete und
greifbare Méglichkeit, sich an ihnen ,abzuarbeiten®. Zweitens miissen Leh-

328 Mit Pluralitit beschreibt Arendt ein spezifisch menschliches Phanomen, welches
sich paradoxerweise sowohl als Gleichheit als auch als Verschiedenheit manifestiert
(Oeftering 2013, 95-96). Gleichheit durch die Fahigkeit, eine Sprache zu sprechen.
Verschiedenheit durch die Individualitit der Menschen (sowie des sich Mitteilens).
In der Politik geht es folglich ums Zusammen- und Miteinandersein der Verschiede-
nen, sprich um Pluralitit (Oeftering 2013, 96) Mit dem Konzept der Pluralitit, bei
der es sich fiir Arendt um einen apriorischen Fakt handelt, stellt sie Arendt gegen
einen volkischen (oder nationalen) Staatsbegriff, der auf homogene Gesellschaften
setzt (Loick 2012, 168).

405

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

rer*innen padagogische und keine fachlichen Expert*innen sei. Deshalb ist
es nicht notig, ein Fach zu beherrschen, da die Lehrer*innen als padagogi-
sche Expert*innen grundsitzlich jeden Stoft vermitteln konnen. Drittens
sei auf praktisch anwendbare Skills zu fokussieren und ,totes Wissen“ zu
vermeiden. Das Argument dahinter sei, dass man nur wissen und erkennen
konne, was man selbst gemacht habe. Die Ubertragung dieser Annahme
auf die Erziehung hélt Arendt (fiir ,ebenso primitiv wie einleuchtend®: Sie
bestehe darin, ,,das Lernen durch Tun so weit wie mdglich zu ersetzen®
(264).

Eine daran ausgerichtete Erziehung verkennt aber ihre Funktion. Diese
soll einerseits die Skills vermitteln, die man bendétigt, in der Welt zu tber-
leben. Dariiber muss sie aber hinausgehen, weil jedes neu geborene Kind
Neues in die Welt bringt (266). Sie sind zunéchst auf Geborgenheit und
Schutz vor der Welt angewiesen, ohne welchen Sie nicht gedeihen kénnen
(267-69). Kinder kommen dann oft zum ersten Mal mit der weiteren Ge-
sellschaft und der Welt als Ganzes durch die Institution Schule in Kontakt.
Doch deshalb ist diese nicht automatisch mit der Welt gleichzusetzen,
sondern kommt zwischen der Sphire des Privaten und der Offentlichkeit
zu liegen. Dies macht die Schule zu einer zwischen Welt und Kind vermit-
telnden Institution (269-70). Die Aufgebe der Schule ist folglich, die Kinder
mit der Welt vertraut zu machen und sie in diese zu integrieren. Tun die
Erwachsenen dies nicht, weigern sie sich, ihre Verantwortung fiir die Welt
und deren momentane Ordnung zu {ibernehmen (271). Erziehung hat fiir
Arendt damit einen inhdrent konservativen Charakter, da es ums Hegen
und Schiitzen geht: ,das Kind gegen die Welt, die Welt gegen das Kind, das
Neue gegen das Alte, das Alte gegen das Neue® (273). Dies unterscheidet
Erziehung vom Politischen. Danach zu streben, den Status quo zu erhalten,
fithrt dort ins Verderben, weil in der Welt alles im Vergehen begriffen ist,
greift der Mensch nicht bewusst ein und schafft Neues.

Unsere Hoffnung hdngt immer an dem Neuen, das jede Generation
bringt; aber gerade weil wir nur hierauf unser Hoffnung setzen kénnen,
verderben wir alles, wenn wir versuchen, das Neue so in die Hand zu
bekommen, dass wir, die Alten, bestimmen konnen, wie es aussehen
wird. (Arendt [1958] 2020, 273).

Erziehung steht damit in einem Spannungsfeld zwischen der Bewahrung
und Heranfiihrung ans Alte und der Bewahrung und Ermdglichung des
Neuen. Damit ist Orientierung nicht ausreichend, es gilt auch, Kinder auf

406

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

»[...] ihre Aufgabe der Erneuerung einer gemeinsamen Welt vorzubereiten®
(276).

Arendts Kritik zeigt die Gefahr politisch oder ideologisch ausgerichteter
Bildung auf. Indem man Kinder dazu erzieht, einem gesetzten Ideal von
Biirger*innen zu entsprechen, verweigert man ihnen die Mdglichkeit, ihre
neue Sicht auf die Dinge und ihre neuen Ideen einbringen zu konnen.
Durch die Indoktrination verneint man die Natalitat, was zur Ausloschung
des Politischen fiihrt.

Folgt daraus, Politische Bildung sei unmdglich und an Schulen sollen
keine politischen Kompetenzen aufgebaut werden? Um diese Frage zu be-
antworten, miissen wir zunéchst auf einen entscheidenden Punk in Arendts
Argumentation eingehen. Fiir sie ist die Welt der Kinder und Jugendlichen
klar von jener der Erwachsenen getrennt. Tonio Oeftering (2013, 182)
stellt in seiner Auseinandersetzung mit Arendt infrage, ob diese strikte
Trennung zwischen Kindern und Erwachsenen, mdglich ist. Damit dies
geldnge, miisste die Welt der Heranwachsenden erstens ein politikfreier
Raum sein und zweitens das Heranwachsen ohne Berithrungen mit dem
Politischen stattfinden. Insbesondere der zweite Punkt ist in Bezug auf die
Welt, in der wir leben, unwahrscheinlich. Fur Gert Biesta (2010, 567) ist
Arendts Argument fiir die strikte Trennung zwischen Erziehung und Politik
nicht {iberzeugend, da sie auf einer nicht hinterfragten Differenzierung
zwischen Kindern und Erwachsenen beruht. Dies mache es fiir Arendt
unmdglich, die politische Dimension von Bildungsprozessen und -prakti-
ken anzuerkennen, und beschrinke sie darauf, {iber die Voraussetzungen
firs Politische, fiirs Handeln und fiir Freiheit in psychologischen Begriffen
nachzudenken. Es konne fiir sie daher lediglich um die Bereitschaft fiirs
Politische gehen, welches mit dem Ubergang von Kindheit ins Erwachse-
nenalter zusammentfalle. Oefterings und Biestas Einwdnde machen es so-
wohl auf empirischer als auch auf normativer Ebene fraglich, ob Arendts
strikte Trennung zu iiberzeugen vermag.

Kinder (im deskriptiven Sinn) als apolitische Wesen zu begreifen, ist pro-
blematisch. Dies verkennt deren kognitive Fahigkeiten und geht von einem
unglaubwiirdigen, klar definierten Ubergang von Kindheit ins Erwachse-
nenalter aus. Aber ein Kind wird nicht von einem Tag auf den anderen
in einem normativen Sinn miindig, sondern durchlauft im Laufe seiner
kognitiven und moralischen Entwicklung unterschiedliche Phasen. Die ge-
nannten Punkte lassen sich folglich abschwichen, wenn man Erwachsene
und Kinder erstens als normative Begriffe und zweitens als Kontinuum
versteht. Jemanden im normativen Sinn als erwachsen zu bezeichnen, be-

407

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

deutet der Person ein selbststindiges und verantwortungsvolles Handeln
zuzugestehen. D. h. es hat nichts damit zu tun, ob eine Person iiber 18 Jahre
alt ist oder nicht. Es gibt ferner keinen Grund, ,erwachsen® in einem Ganz-
oder-Garnicht-Sinn zu verwenden. Ist Autonomie graduell, dann muss
Erwachsensein ebenfalls einen graduellen Charakter haben. Eine Person
kann in einem Bereich viel, in einem anderen wenig wissen, verstehen
oder begreifen. Das gilt ebenfalls in Bezug aufs autonome Handeln. Arendt
([1958] 2020, 270) spricht denn auch davon, dass Kinder ,graduell mit der
Welt vertraut gemacht werden miissen. Dies ist besser mit einem Verstdnd-
nis vereinbar, welches Kinder und Erwachsene als Kontinuum versteht, als
eines, welches davon ausgeht, eine Person sei entweder ein Kind oder eine
Erwachsene.

Die Konsequenz daraus, die strikte Trennung zwischen Kindheit und
Erwachsensein zuriickzuweisen und die beiden Begriffe als Extrema eines
Kontinuums zu verstehen, lasst sich anhand eines weiteren Kritikpunkts
an ,Die Krise der Erziehung® illustrieren. Schutz und Sandy (2015) argu-
mentieren, Arendts Position zur Erziehung sei nicht mit ihren anderen
Schriften kompatibel, da sie in diesen keine so strikte Trennung zwischen
der offentlichen und der privaten Sphire vornehme wie in ,Die Krise
der Erziehung® Derweil fiir Schutz und Sandy Kinder nicht verfriitht mit
der konfliktgeladenen Offentlichkeit in Kontakt kommen sollten, kann die
Biihne deliberativer Freundschaft eine beschrinkte Offentlichkeit herstel-
len, die erlaubt, Kinder in der Schule mit der Offentlichkeit in Kontakt zu
bringen und ihnen die notwendigen Fahigkeiten fiir politische Partizipati-
on mitzugeben. Schutz und Sandy liegen richtig, wenn sie argumentieren,
im Kontext von Freundschaften und durch Diskussionen in der Schule
iiber die Welt, welche sie durch den unterrichteten Stoff sowie ihre eige-
nen Erfahrungen kennenlernen, formten Kinder kleine deliberative (Teil-)
Offentlichkeiten (38). Und diese konnen und sollen Rdume sein, in denen
Kinder jene Kompetenzen lernen, die sie fiirs Politische bendtigen. Verste-
hen wir Kind-Erwachsensein als Kontinuum, ldsst sich Schutz und Sandys
Position gar bis zu einem gewissen Grad mit Arendts Argumentation ver-
sohnen. Denn je ndher Kinder und Jugendliche daran sind, erwachsen im
normativen Sinn zu sein, desto mehr bewegen sie sich aus dem Privaten
hinaus in die Offentlichkeit. Damit folgt daraus, die strikte Trennung zwi-
schen Kindheit und Erwachsensein zu verneinen, die Aufgabe der strikten
Trennung zwischen privat und offentlich. Fiir die Schule bedeutet dies
aber auch, dass sie in einem Spannungsfeld zwischen der privaten und
offentlichen Sphére agieren muss.

408

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

Dies hat Konsequenzen fiir ein Bildungssystem. Lilja (2018, 545-48)
argumentiert in seiner Auseinandersetzung mit Arendts Position zur politi-
schen Erziehung, diese kénne nicht politisch sein, da die Institution Schule
nicht durch jene Gleichheit gekennzeichnet ist, die eine Voraussetzung fiirs
politische Handeln ist. Dies bedeutet aber nicht, Bildung sei kein wichtiges
Werkzeug, um die néchste Generation auf die politische Partizipation vor-
zubereiten. Es muss aber mit Bedacht eingesetzt werden, soll Bildung kein
Instrument fiir Konformitét und politische Untatigkeit werden, sondern auf
Emanzipation zielen. In diesem Sinne ist Bildung einerseits eine Vorausset-
zung aber auch eine Gefahr fiir das Politische. Folglich braucht es eine
(politische) Bildung, die auf einen ,utopischen Morgen® verzichtet, um die
Natalitdt der Heranwachsenden zu bewahren (Oeftering 2013, 178). Das
Utopische gehort demnach in die Offentlichkeit.

Arendt gibt uns in ,Die Krise der Erziehung“ zwei Aspekte von auto-
nomieférdernder Bildung: Integration respektive Orientierung und Eman-
zipation. Derweil sie auf den ersten Aspekt vertieft eingeht, erwdhnt sie
den zweiten lediglich am Rande. Dies mag Arendts ausgesprochen konser-
vativem Erziehungsbegrift geschuldet sein. Dieser unterscheidet sich aber
von anderen konservativen Bildungs- bzw. Erziehungskonzeptionen durch
die Betonung der Bedeutung ,des Neuen® fiir den Bereich der Erziehung
(173). Dem Neuen ist wiederum die Emanzipation inhérent. Arendt dussert
sich nicht dazu, wie Erziehung umzusetzen sei. Ohne in die padagogischen
Details gehen zu wollen — was nicht das Ziel dieser Arbeit ist —, konnen wir
die beiden Aspekte noch genauer fassen.3?” Wie ich anderswo argumentiert
habe (Hubacher 2021, 33-34), verlangt eine Bildung, die das Ideal der Auto-
nomie befordert, den Kindern und Jugendlichen die Orientierung in der
Welt zu erméglichen. Damit man sich in der bestehenden Gesellschaft be-
wegen kann, muss man den Status quo verstehen. Dies ist ebenfalls wichtig,
um im bestehenden Kontext selbstbestimmt handeln zu konnen. Folglich
muss eine autonome Person in der Lage sein, mit Argumenten, Urteilen
und Meinungen umzugehen, diese zu kontextualisieren, Rechtfertigungen
und Griinde gegeneinander abzuwiégen und bestehende Strukturen zu er-
kennen. Eine Bildung, die Kindern und Jugendlichen keine Orientierung
in der Welt und der Gesellschaft bietet, ist dogmatisch und realitatsfremd.
Deshalb bei Orientierung stehenzubleiben, wire aber ebenfalls dogmatisch.
Autonomiebeférdernde Bildung ist ebenfalls eine Bildung, die kritisches

329 Fiir einen Vorschlag einer Politischen Bildung, die sich an Arendt orientiert, siche
z. B. Oeftering (2013).

409

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

Denken und Hinterfragen des Status quo und damit den berechtigten
Widerspruch fordert. Folglich ist eine autonomieférdernde Bildung eine
Bildung, die im Spannungsfeld zwischen Orientierung und Integration auf
der einen und Emanzipation auf der anderen Seite stattfindet. Die beiden
Funktionen lassen sich zwar konzeptionell trennen, sind aber eng mitein-
ander verbunden. Um sich emanzipieren zu kdnnen, muss man zunachst
wissen und artikulieren, was man am Status quo als gut, akzeptabel usw.
respektive schlecht, nicht optimal usw. empfindet, womit Orientierung eine
notwendige Voraussetzung fiir autonomes Handeln ist. Diese Kritik setzt
wiederum Analysen - sowohl in Bezug auf bestehende Strukturen als auch
in Bezug auf eigene Handlungsmoglichkeiten — voraus.

Vor diesem Hintergrund lasst sich Macedos Argument fiir eine politische
Bildung auf eine Weise reformulieren, welche die Gefahr der Indoktrinati-
on anerkennt. Wie Macedo korrekterweise bemerkt, sind liberaldemokra-
tische Staaten prinzipiengestiitzte politische Organisationsformen. Welche
Prinzipien eine so verfasste Gesellschaft im politischen Kontext leiten (sol-
len), ist oftmals im (Verfassungs-)Recht kodifiziert. Das Recht informiert
die Bewohner*innen eines Staates folglich dariiber, welche Prinzipien dies
jeweils sind. Anerkennen wir die Orientierungsfunktion von Bildung, dann
soll diese unter anderem Kinder und Jugendliche iiber die Prinzipien
aufkldren. Kinder und Jugendliche sollen einerseits lernen, welche Rechte
ihnen der Staat zugesteht und welche Pflichten er ihnen auferlegt. Ande-
rerseits sollen sie die bestehenden politischen Institutionen und Partizipati-
onsformen kennenlernen, die ihnen der Staat einraumt. Das ist aber nicht
das Ende der Bildung, soll sie autonomieférdernd sein. Sie muss den Kin-
dern und Jugendlichen ebenfalls beibringen, wie sie den Status quo kritisch
hinterfragen konnen. Dies bedeutet auch — contra Macedo -, dass sie die
Prinzipien und/oder Institutionen des Status quo ablehnen diirfen.

Stellt dies nicht die Relevanz von Prinzipien infrage? Kukathas (2001,
328) hinterfragt denn auch in seiner Argumentation gegen Macedo die
Rolle, die Prinzipien in einer liberalen Gesellschaft spielen. Fiir ihn halten
nicht geteilte Prinzipien, sondern gemeinsame Institutionen plurale liberale
Gesellschaften zusammen und lassen Menschen mit unterschiedlichen mo-
ralischen, religiésen, kulturellen und politischen Einstellungen zusammen-
leben. Kukathas liegt mit seiner Einschétzung nicht falsch, bedenkt man die
integrative Wirkung, die politische Institutionen besitzen konnen. Aber sich
ausschliesslich auf diese zu verlassen, kann kontraproduktiv sein. Erstens
waren und sind viele Institutionen nicht universell und es werden immer
wieder Personen oder Personengruppen ausgeschlossen und marginalisiert.

410

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

Zweitens ist eine Gesellschaft, die sich nicht auf einige grundlegende poli-
tische Prinzipien einigt, kaum handlungsfihig. Es wire aber eine Anmas-
sung, im Vornherein bestimmen zu wollen, welche Prinzipien das sind und
wie sie zu interpretieren sind. Ebenfalls gibt es - contra Macedo - keinen
Grund, anzunehmen diese Prinzipien miissten zwingend ,liberaler Natur
sein. Diese sind im Rahmen eines politischen Prozesses zu bestimmen.
Damit dies aber gelingen kann, muss eine Gesellschaft gewisse geteilte
epistemische Prinzipien haben. Die Notwendigkeit dafiir zeigt Lynch (2016,
45-50) in Bezug auf das Internet auf. Durch die Bereitstellung von mehr
Informationen gibt uns das Internet nicht nur mehr Dinge, tiber die wir
uns nicht einig werden konnen, sondern es ermdglicht uns auch eine
leichtere Auswahl und Selektion der Quellen, die unsere bestehenden Mei-
nungen bestitigen. Dies erlaubt uns aber ebenfalls in den meisten Fillen,
Informationen zu finden, die unsere Weltsicht stutzten. Und sobald sich
die Referenzsysteme, auf die wir uns beziehen, nicht mehr decken, haben
wir keine Moglichkeit mehr, zu entscheiden, welche Positionen verniinftig
sind und welche nicht. Fehlen uns gemeinsame epistemische Prinzipien, ist
es uns nicht méglich, auf Basis von Griinden zusammen zu sprechen und
zu handeln, da wir keine Moglichkeit haben, den Wahrheitsgehalt einer
Aussage zu bewerten. Kénnen wir dies aber nicht, bleibt uns nichts anderes
tibrig, als uns anzuschreien, was aber kaum mit demokratischem Zusam-
menleben vereinbar ist. Auf dieser Grundlage lasst sich argumentieren, ein
Bildungssystem soll zu einer bestimmten Haltung erziehen, namlich zu
einer kritischen-rationalen.

Ein Bildungssystem, das an diesen Grundsdtzen ausgerichtet ist, besitzt
ein hohes Legitimationspotenzial. Sollen uns Autorititen helfen, bessere
rationale Denker*innen zu sein, dann hat ein auf Orientierung und Eman-
zipation ausgerichtetes Bildungssystem grosse Chancen auf normale Recht-
fertigung. Wir haben dariiber hinaus verschiedene Griinde, Kompetenzen
zu erwerben, die uns erlauben, uns mit uns und der Welt auseinanderzu-
setzen sowie uns in bestehenden Gesellschaften zu bewegen. Dies kann
pragmatischer (z. B. arbeitsmarktrelevante Skills) oder ethischer Natur sein
(z. B. Selbstrespekt) und sich aus unterschiedlichsten Perspektiven ergeben.
Damit hat ein emanzipatorisches Bildungssystem ebenfalls das Potenzial,
die Abhéngigkeitsthese zu erfiillen, was ihm legitime Autoritét verliehe. Wie
im Fall der sozialstaatlichen Institutionen, so konnen wir aber auch im
Falle des Bildungssystems weder dessen Rechtfertigung noch dessen Legiti-
mation im Vornherein bestimmen. Die Frage, ob es normale Rechtfertigung
erreicht und ob es die Abhdngigkeitsthese erfiillt, konnen wir nicht gene-

411

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

rell, sondern lediglich im Einzelfall feststellen. Damit ist die Frage, wie ein
Bildungssystem auszugestalten ist, gleichermassen nicht im Allgemeinen
zu bestimmen. Vielmehr muss die Ausgestaltung kontextsensitiv erfolgen,
damit die Autoritét die notwendige dialogische Qualitdt erreichen kann.

Die hier umrissenen Bereiche staatlichen Handelns decken nicht das
gesamte Repertoire ab, welches wir von existierenden Staaten kennen. Dies
ist aber keine Schwiche der progressiven Sicherheit, das Gegenteil ist der
Fall. Erstens ist nicht gesagt, dass lediglich sozialstaatliche Institutionen
und das Bildungssystem Chancen haben, de jure Autoritdt zu besitzen. Die
Autoritat weiterer Institutionen, die freiheits- und autonomiefordernd sind,
konnen ebenfalls legitimiert werden. Zweitens handelt es sich bei progres-
siver Sicherheit nicht um ein konservatives Projekt, welches darauf zielt,
moglichst alle staatlichen Handlungsfelder zu legitimieren. Drittens folgt
daraus, die Legitimation einer Vielzahl von Institutionen zu verneinen,
nicht eine a priori Verneinung der Moglichkeit, bestehende Institutionen
fiir den Moment zu rechtfertigen.

7.2.3 Einwande gegen die progressive Sicherheit

Progressive Sicherheit erlaubt, in existierenden Staaten bestimmte Hand-
lungsbereiche zu legitimieren. Der effektive Umfang wird dabei sowohl
von Staat zu Staat als auch von Zeitpunkt zu Zeitpunkt verschieden sein.
Wie der letzte Abschnitt deutlich machte, konnen wir aber in jedem Fall da-
von ausgehen, dass die Handlungsbereiche, die legitimiert werden kénnen,
weniger umfangreich sein werden, als die gesamte Palette staatlichen Han-
delns. Damit bildet progressive Sicherheit lediglich die Grundlage fiir einen
Minimalstaat, wenngleich sich dieser nicht mit den iiblichen Assoziationen
deckt, die der Begriff hervorruft. Der Staat ist nicht wie beispielsweise
bei Nozick (1974) allein dafiir da, als Nachtwichterstaat die individuellen
Rechte zu schiitzen und durchzusetzen. Sein Fokus liegt vielmehr darauf,
unter anderem durch soziale Sicherheit und Bildung Freiheit zu ermagli-
chen. Da diese Position kontrovers sein wird, gehe ich zum Abschluss auf
drei mogliche Einwénde ein. Deren Diskussion wird die Kernaspekte der
progressiven Sicherheit klarer machen und deren analytischen Mehrwert
hervorheben.

Ich habe das hier skizzierte Konzept der progressiven Sicherheit als
eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung présentiert.
Ein erster Einwand kann auf diesen Aspekt fokussieren. Man kann sich

412

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

fragen, ob progressive Sicherheit das Etikett ,liberal” verdient. Das verbin-
dende Konzept des Liberalismus sei Freiheit, nicht Sicherheit. Die Idee,
moglichst viele sollen die Mdglichkeit erhalten, ihre Freiheiten zu nutzen,
welche der progressiven Sicherheit zugrunde liege, zeige eher in Richtung
einer sozialistischen oder anarchistischen Theorie. Aus dem Fokus fiir Si-
cherheit folgt aber nicht, Freiheit sei dieser nachgeordnet. Mein Argument
ist, dass zwischen den beiden Konzepten eine Verbindung besteht. Man
kann ohne gewisse Sicherheiten nicht frei handeln, womit Sicherheit eine
Voraussetzung fiir Freiheit ist. Sicherheit verstehe ich daher nicht als etwas,
was mit Freiheit in einer agonistischen Beziehung steht. Es geht um die
Sicherheit der Freiheit, weshalb Bildung ebenfalls darunterféllt. Diese dient
dazu, in einem gewissen Sinne unsere Fiahigkeiten zu sichern, ohne die
wir nicht autonom handeln kénnen. Dieser Blickwinkel, der danach fragt,
was Freiheit ermoglicht, mag nicht genuin liberal sein. Meine Diskussion
im Abschn. 6.1.2 zeigte beispielsweise, wie wichtig Freiheit im anarchisti-
schen Denken ist. Das macht aber eine Position, die diesen Blickwinkel
einnimmt, nicht automatisch aliberal. Dariiber hinaus ist progressive Si-
cherheit selbst dann eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausfor-
derung, wenn Sicherheit nicht ein klassischer und egalitdrer Liberalismus
verbindendes Konzept ist und meine Uberlegungen lediglich mit einer sozi-
alliberalen - d. h. die Notwendigkeit, Freiheit allen zugdnglich zu machen,
betonende - Position vereinbar sind. Denn eine sozialliberale ist noch
immer noch eine liberale Position.

Ein weitaus gewichtigerer Einwand kénnte lauten, progressive Sicherheit
habe angesichts der anarchistischen Herausforderung Staatlichkeit zu rasch
preisgegeben. Dieser Einwand konnte argumentieren, die in Abschn. 4 pré-
sentierte Negierung der politischen Pflicht als {iberzeugend zu betrachten,
sei falsch. Man konnte sich auf den Standpunkt stellen, es sei entweder auf
der Basis von transaktionalen, assoziativen oder die natiirliche Pflicht beto-
nenden Ansitzen oder einer Kombination davon méglich, eine politische
Pflicht gegeniiber bestehenden Staaten herzuleiten. Derweil diese Moglich-
keit besteht, haben wir gute Griinde anzunehmen, bestehenden Staaten
seien dafiir zu reformieren, indem zum Beispiel auf eine iiberzeugende
Weise freiwillige Zustimmung integriert wird (vgl. Abschn. 4.1.5). Dies ist
zumindest ein Indiz, dass die politische Pflicht nicht fiir das konservative
Unterfangen geeignet ist, den Status quo zu legitimieren, sondern ebenfalls
nach Anpassungen verlangt, damit Zustimmung eine relevante Rolle spie-
len kann oder damit aus den jetzigen politischen Gemeinschaften echte
Gemeinschaften werden (vgl. Abschn.2.2.5, 4.1.1). Progressive Sicherheit

413

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Progressive Sicherheit

nimmt diesen Aspekt auf, ohne daraus zu schliessen, bestehende Staaten
seien aus moralischer Sicht handlungsunfahig, und erlaubt einen differen-
zierten und kritischen Blick auf Staatlichkeit. Die kritische Einstellung
gegeniiber dem Staat respektive dessen Autoritdt ist dem Liberalismus in
meinem Verstandnis inhdrent. Staatliche Eingriffe schrinken aus diversen
Griinden Freiheiten ein - und sind damit aus liberaler Sicht auf ein Mini-
mum zu beschranken. In diesem Sinn gibt progressive Sicherheit Staatlich-
keit nicht mehr preis, als viele liberale Positionen es tun. Zudem folgt aus
progressiver Sicherheit keine apriorische Ablehnung von Staatlichkeit. Die-
se ist eine valide Option, wie sich politische Gemeinschaften organisieren
kénnen, die uns Vorteile bringen. Dariiber diirfen die Nachteile aber nicht
vergessen gehen. Staaten mogen zurzeit die dominante Form politischer
Organisation sein und in vielen Fillen konnen wir sagen, sie seien die beste
Losung, die wir haben. Aber die beste vorhandene ist nicht notwendiger-
weise eine optimale Losung und angesichts der gewichtigen Nachteile, die
Staatlichkeit mit sich bringt, tun wir gut daran, bessere Losungen zu suchen
und Bestehendes zu optimieren.

Der Verweis auf die Nachteile der heute dominanten Form politischer
Organisation kann man als Grundlage fiir einen weiteren Einwand gegen
progressive Sicherheit nehmen. Der Vorwurf konnte lauten, bei dieser
handle es sich lediglich um Staatsphobie im sprichwortlichen Schafspelz. In
einer Vorlesung 1979 hat Michel Foucault (2006) den Begriff Staatsphobie
verwendet, um die in der franzdsischen Linken verbreitete grundsitzliche
Ablehnung von Staatlichkeit zu bezeichnen. Diese fithrt geméss Foucault
aber zu analytischen Problemen. Der Staat wird unter anderem als Mo-
nolith wahrgenommen, wodurch die einzelnen Institutionen analytisch
nicht mehr getrennt werden kénnen. Dadurch werden ein Konzentrati-
onslager und eine Sozialversicherung analytisch Teil derselben Kategorie
Staat (2:263). Dariiber hinaus verkennt die Disqualifikation durch das
Schlimmste die Vorteile, die uns Staaten bringen, durch den Verweis auf
die schlimmsten Auswiichse von Staatlichkeit (2:263-64). Interpretiert man
progressive Sicherheit dahingehend, ihr Ziel bestehe darin, den Staat auf
ein Minimum zuriickzudridngen, dann kann man in Anschluss an Foucaults
Uberlegungen argumentieren, es handle sich bei diesem Ansatz um eine
Form von Staatsphobie. Denn der Staat werde primir als Ubel und Ge-
fahr gesehen, die es zuriickzudringen gilt. Die Gefahren und Nachteile
einer staatlich verfassten Gesellschaft mogen meine Analyse motiviert ha-
ben, es handelt sich dabei aber nicht um eine Disqualifikation durch das
Schlimmste. Vielmehr ist das Gegenteil der Fall. Der Fokus liegt auf den

414

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.2 Sicherheit progressiv interpretiert

positiven Aspekten, die kollektives Handeln im Allgemeinen und staatliches
im Speziellen haben. In diesem Sinne handelt es sich bei progressiver
Sicherheit eher um eine Legitimation durch das Beste, ohne dariiber aber
die Schattenseiten von Staatlichkeit zu vergessen oder in eine Staatsfixation
zu verfallen. Zusitzlich ist progressive Sicherheit ein analytischer Zugang
zu Staatlichkeit, der nicht eine differenzierte Betrachtung erlaubt und ver-
langt: Ein Konzentrationslager ist fiir progressive Sicherheit nicht dasselbe
wie eine Sozialversicherung. Ebenso ist nicht jede Sozialversicherung auto-
matisch legitimiert. Progressive Sicherheit ist kontextsensitiv und versteht
den Staat nicht als Monolith, sondern als ein Geflecht von verschiedenen,
miteinander verkniipften Institutionen oder Institutionengefiigen.

415

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ym 20.01.2028, 01:06:1!


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

Ich habe meine Untersuchung mit einer Feststellung begonnen: Staatliche
Institutionen scheinen fiir plurale Gesellschaften essentiell und sichern un-
ser tagliches Zusammenleben. Zumindest in den westlichen Demokratien
erleben wir tagtaglich, welche Vorteile und Annehmlichkeiten sich daraus
ergeben, in einer staatlich organisierten Gesellschaft zu leben. Staatlichkeit
ist aber auch mit erheblichen Nachteilen verbunden. Beispielsweise ist frag-
lich, ob die Grduel der beiden Weltkriege ohne Staaten mdglich gewesen
wiren. Staatliche Zwangs- und Gewaltmittel wurden und werden genutzt,
um gegen Andersdenkende, Oppositionelle, Unangepasste oder Minderhei-
ten vorzugehen. Zwar gab es bereits vor der Entstehung moderner Staaten
Situationen, in denen einzelne Personen und Gruppen in Europa (und
anderen Orten in der Welt) viel Macht besessen und andere dominiert
sowie ausgebeutet haben. Menschen sind - wie Morris (2011, 100-101) in
einem Argument gegen den Anarchismus richtigerweise festhalt — ohne
Staat ebenfalls zu Graueltaten fihig, wie u.a. der Volkermord in Ruanda
1994, das Massaker von Srebrenica 1995 oder der Genozid in Kambodscha
1975-79 belegen. Stellt Staatlichkeit damit - alles berticksichtigt - nicht eine
Verbesserung gegeniiber einer staatenlosen Welt dar?

Diese Uberlegungen verdeutlichen, dass wir uns sowohl vor einer Staats-
fixation als auch vor einer -phobie hiiten miissen. Wir diirfen alternative
Méglichkeiten politischer Organisation nicht einfach als Hirngespinste und
unrealistische Utopien abtun. Aber ebenso wenig diirfen wir Staaten delegi-
timieren, indem wir auf die schlimmsten Auswiuchse staatlicher Fehlhand-
lungen verweisen. Es braucht einen differenzierten Blick auf Staaten und
deren Bedeutung fiir menschliches Zusammenleben. Diesen konnen wir
schérfen, wenn wir uns mit zwei Fragen beschiftigen, die dieser Arbeit
zugrunde liegen. Erstens handelt es sich dabei um die Frage nach der
Legitimation staatlichen Handelns. Was diirfen Staaten in welchem Kontext
tun? Zweitens ist es angezeigt, sich mit mdglichen Alternativen auseinan-
derzusetzen. Denn daraus, anzuerkennen, dass uns eine staatlich verfasste
Gesellschaft erhebliche Vorteile bringt, folgt noch nicht, dass uns alterna-
tive politische Ordnungen nicht gleiche oder vergleichbare Vorteile mit
weniger Nachteilen bringen kénnen. Die Konsequenz daraus ist die Not-
wendigkeit, tiber die liberale Theoriefamilie hinauszuschauen und sich mit

417

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

anderen Theoriefamilien zu beschiftigen. Zwar ist fiir Liberale Freiheit a
priori gesetzt und deren Einschriankung ist zu begriinden. Trotzdem gehen
viele liberale Autor*innen davon aus, (existierende) Staaten oder zumindest
eine Art Nachtwichterstaat mit einem (mehr oder weniger) umfassenden
Anspruch auf Souverdnitét liesse sich legitimieren. Diese Position lauft
damit eher darauf hinaus, staatlichen Einfluss zu beschrdnken. Insbesonde-
re um die zweite Frage zu beantworten, miissen wir uns damit anderen
Ansdtzen zuwenden. Insbesondere der Anarchismus mit seiner Kritik an
zwangsbewehrter Herrschaft im Allgemeinen und staatlicher Souverdnitat
im Speziellen ist dafiir besonders geeignet. Erstens kann er uns als Hinter-
grundkritik an den gegenwirtigen politischen Gegebenheiten vor einem
Status-quo-Bias bewahren oder diesen zumindest abschwichen. Zweitens
erlaubt er uns, zentrale Konzepte wie staatliche Autoritit, Souverénitit
usw. kritisch zu beleuchten und damit besser zu fassen. Drittens zeigen
anarchistische Theorien gesellschaftliche Alternativen auf, was unseren po-
litischen Handlungsspielraum erweitert und uns vor einer vermeintlichen
Alternativlosigkeit zu bestehenden Strukturen bewahrt.

Im Abschn.2 haben wir uns mit einigen Kernkonzepten dieser Arbeit
befasst und Arbeitsverstindnisse von diesen entwickelt. Wie wir gesehen
haben, sind Staaten in unserem heutigen Verstindnis historisch gesehen
eine junge Entwicklung (vgl. Abschn. 2.1.1). Zwar gab es historische politi-
sche Ordnungen wie die griechischen Poleis oder das Romische Reich, die
teilweise Charakteristika zeigten, die wir von heutigen Staaten gewdhnt
sind. Unter anderem die Idee einer zentralisierten, gebiindelten oder ver-
dichteten politischen Autoritdt mit einer direkten Herrschaft fehlte diesen
Gebilde aber (Axtmann 2004, 260; Hochedlinger 2007, 251; Morris 1998,
28). Erst in der Neuzeit verdichteten sich die bestehenden politischen
Strukturen in Europa zu modernen (National-)Staaten. Diese kdnnen wir
anhand verschiedener Merkmale fassen (vgl. Abschn. 2.1.2): Morris (1998,
45) folgend zeichnet sich moderne Staatlichkeit erstens durch zeitliche und
ortliche Kontinuitdt aus und es handelt sich zweitens um eine politische
Ordnung, die sowohl Regierte als auch Regierende transzendiert. Drittens
weisen moderne Staaten einen hohen Grad an Zentralisierung, hierarchi-
schen Autorititsbeziehungen, direkter und territorialer Herrschaft sowie
eine starke juristische und administrative Durchdringung der Gesellschaft
auf. Viertens beanspruchen moderne Staaten Souverénitit iiber alle Perso-
nen in ihrem Territorium und erwarten fiinftens Loyalitdt von ,ihren®
Biirger*innen und verpflichten diese dazu, qua deren Biirger*inschaft dem
Recht Folge zu leisten.

418

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

Moderne Staaten beanspruchen politische Autoritdt, d. h. sie reklamieren
fir sich ein komplexes Recht auf Herrschaft respektive ein Recht zum
Regieren (vgl. Abschn.2.1.3). Kombiniert man dies mit Souverénitat —
die den Anspruch auf das Monopol auf legitime Gewalt — respektive
Zwangsanwendung beinhaltet - ergibt sich ein zwangsbewehrtes Verstind-
nis politischer Autoritdt. Diese driickt sich insbesondere im Instrument
staatlicher Machtausiibung, dem Recht, aus. Dieses ist zwangsbewehrt und
Rechtspflichten sind bei Nichterfiillung durch staatliche Anordnung oder
Androhung durchsetzbar (Benjamin [1921] 2018, 251; Hoerster 2006, 12).
Der Korrelationsthese folgend ist die politische Pflicht das (oder zumindest
ein) Gegenstiick zu legitimer Herrschaft (vgl. dazu Abschn.2.2), was die
Biirger*innen moralisch verpflichtet, das Recht eines Staates zu befolgen,
weil es sich um Recht handelt (Dagger und Lefkowitz 2014; Dworkin 2011,
317; Klosko 2011, 712; Mokrosifiska 2012, 1; Simmons 1979, 5). Fur die
meisten Autor*innen handelt es sich bei der politischen Pflicht um eine
pro tanto Pflicht, die inhaltsunabhéngig, umfassend anwendbar sowie all-
gemeingiiltig fiir alle Biirger*innen ist (Kramer 2008b, 179). Insbesondere
der inhaltsunabhingige Charakter ist von einem individuellen Standpunkt
aus problematisch. Besitzen wir politisches Sollen, dann ist der moralische
Grund, einer Rechtsnorm zu gehorchen, nicht deren Gerechtigkeit, Effizi-
enz etc., sondern deren Charakter als eine durch das Rechtssystem definier-
te Norm.

Auf diesen Uberlegungen aufbauend kénnen wir eine Standardsicht legi-
timer politischer Autoritit formulieren (vgl. Abschn.2.2): Gemiss dieser
handelt es sich bei politischer Autoritit um ein komplexes Recht zum
Regieren. Dieses beinhaltet erstens die Befugnis, in seinem Territorium
Rechtspflichten zu kreieren, zu dandern und aufzuheben, zweitens das exklu-
sive Privileg, diese Rechtspflichten (nicht) mit Zwang durchzusetzen, und
drittens einen Anspruch auf den Gehorsam ihrer Biirger*innen. Dieser
Anspruch korreliert mit einer politischen Pflicht der Biirger*innen. Dazu
kommt der Anspruch, nicht an der Ausfithrung des Rechts zum Regieren
gehindert zu werden, der sich daraus ergibt, innere und aussere Souverani-
tat zu reklamieren. Daraus ergibt sich unter anderem ein moralisches Ver-
bot gegeniiber Dritten, eine legitime Autoritit zu behindern. Aus der Stan-
dardsicht ist legitime Autoritdt ohne dieses Verbot sowie eine moralische
Pflicht zum Rechtsgehorsam nicht denkbar (vgl. Applbaum 2010, 217-18).
Lasst sich die Standardsicht legitimieren, dann héatten Staaten ein weitrei-
chendes Recht, in das Leben ihrer Biirger*innen einzugreifen. Ein normaler
Weg, dies zu legitimieren, ist unter Riickgriff auf die Korrelationsthese zu

419

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

argumentieren, die (meisten) Biirger*innen beséssen eine politische Pflicht
(fiir eine Ubersicht iiber die verschiedenen Ansitze, siche Abschn.2.2.1 —
2.2.5).

Dieses weitreichende Herrschaftsrecht, das Staaten fiir sich beanspru-
chen, ist aufgrund des inhaltsunabhingigen Charakters der politischen
Pflicht sowie der zwangsbewehrten Natur des Rechts nicht unproblema-
tisch und kann fiir hegemoniale Ziele missbraucht werden. Dies alleine
rechtfertigt eine kritische Auseinandersetzung mit staatlicher Autoritit.
Zu deren grossten Kritiker*innen zdhlen die Anarchist*innen. Wie wir
in Abschn.2.3.2 gesehen haben, gibt es aber den Anarchismus nicht. Bei
diesem handelt es sich eher um eine Familie von Theorien (Jun 2010,
50), die man sich als einen breiten Fluss mit unterschiedlichen Stromun-
gen vorstellen kann, die je nach historischem oder geografischem Kontext
mal mehr, mal weniger relevant sind (Marshall 2010, 6). Entgegen der
populdren Meinung — die Autoren wie A. John Simmons und Robert Paul
Wolff vertreten — ldsst sich Anarchismus nicht auf Antietatismus reduzieren
(Jun 2010, 50-51; 2018, 45). Ebenfalls lasst sich Anarchismus nicht mit
Antiautoritarismus gleichsetzen (De George 1978, 92; McLaughlin 2007,
Abschn. 1.2). Anarchist*innen messen der Praxis einen grossen Stellenwert
zu (Graeber 2004, 6) was mit der Tendenz korreliert, dass sich die verschie-
denen anarchistischen Bewegungen, Gruppierungen, Denkrichtungen o. A.
hauptséchlich tibers Tun (und wie sie sich dafiir organisieren) differenzie-
ren (Graeber 2004, 5; Williams 2007, 298). Aus diesem Fokus auf die Praxis
folgt einer der Kernwerte, die sich die unterschiedlichen anarchistischen
Ansitze teilen: das Ethos der direkten Aktion (Gordon 2008, 34-40). Das
Ziel ist, im Sinne préfigurativer Politik eine gerechtere, freiere und egali-
tarere Gesellschaft im Hier und Jetzt zu leben und nicht erst auf eine
Revolution zu warten. Der Kernwert der Diversitdt ist eng mit der anarchis-
tischen Ideen- und Bewegungsgeschichte verkniipft aber auch eine Folge
aus dem Fokus aufs Hier und Jetzt. Das anarchistische Projekt ist divers
und ergebnisoffen, weshalb Anarchist*innen detaillierte Voraussagen und
Zukunftsplane zurtickweisen (Gordon 2008, 21). Anarchist*innen streben
nicht nach theoretischer Einigkeit, sondern bevorzugen einen Bottom-up-
Ansatz, der Pluralismus und Kreativitit im Kampf gegen Unterdriickung
betont (Gordon 2010, 34-40). Daher ist es hilfreich, eine anarchistische
Gesellschaft nicht als ein Utopia, sondern als nie endenden Prozess zu
verstehen, der darauf zielt, eine egalitire Gesellschaft zu schaffen und diese
zu erhalten. Dieses Ziel unterstreicht die Ablehnung von Herrschaft als
weiteren Kernwert (De George 1978, 92; Gordon 2008, 29-34; Jun 2010, 53;

420

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

2016, 556-57; Lazar 2018, 170; May 2007, 21). Das Ziel ist, alle Formen von
Herrschatft fiir alle zu iiberwinden.

Doch was ist unter diesen Vorzeichen philosophischer Anarchismus?
Simmons ([1996] 2001, 109) argumentiert, der politische Anarchismus lasse
sich anhand einer starken, der philosophische anhand einer schwachen
Widerstandspflicht identifizieren. Diese Differenzierung lauft aber - wie
im Abschn. 2.3.3 diskutiert - Gefahr, einen Grossteil der anarchistischen
Literatur als nicht philosophisch respektive als theoretisch nicht relevant
abzutun. Dies spricht dagegen, den philosophischen Anarchismus per de-
finitionem auf eine Position zu beschridnken, die von einer schwachen
Widerstandspflicht ausgeht. Weitere verbreitete Verstindnisse legen nahe,
den philosophischen Anarchismus zudem als eine Spielart des Individual-
anarchismus zu verstehen. Dies mag auf deskriptiver Ebene zutreffen, be-
denken wir die Autor*innen, die iiblicherweise mit dem philosophischen
Anarchismus in Verbindung gebracht werden (z.B. Max Stirner, Henry
David Thoreau oder A. John Simmons). Dies ist aber noch kein Grund
anzunehmen, der kommunitaristische Anarchismus konne nicht auf phi-
losophischen Uberlegungen und philosophischer Methodik basieren und
damit ,,philosophisch® sein (McLaughlin 2010, 20). Dem folgend konnen
wir philosophischen Anarchismus als starken oder schwachen, individua-
listischen oder kommunitaristischen Anarchismus fassen, der sich philoso-
phischer Methodik in seiner Auseinandersetzung mit Autoritat, Herrschaft
usw. bedient. Entlang der Griinde, aufgrund derer die Autor*innen beste-
hende Staaten nicht als legitime Autoritdten anerkennen, lassen sich zwei
Argumentationsstrategien identifizieren (Horton 1992, 124). Ein Beispiel
fiir die erste ,anspruchsvollere® und ,stirkere” Variante, die versucht, eine
Erkldarung dafiir zu geben, weshalb Staaten moralisch unméglich sind, ist
Robert Paul Wolffs Argumentation. Gemiss dieser ist legitime staatliche
Autoritdt unmdoglich, weil Autoritit und Autonomie unvereinbar sind. Ein
Beispiel fiir die weniger anspruchsvolle und schwiéchere Variante, welche
die politische Pflicht gegeniiber bestehenden Staaten verneint, ist A. John
Simmons Projekt. In beiden Fillen miissen die Vertreter*innen dieser zwei
Argumentationsstrategien sich an den Hauptkritikpunkten von Anarchis-
men messen: fehlende theoretische oder praktische Relevanz sowie ein zu
idealisiertes Menschenbild.

Im Abschn. 3 haben wir uns mit Robert Paul Wolffs ([1970] 1998) Argu-
ment auseinandergesetzt, wir besdssen eine Pflicht, autonom zu handeln
und Verantwortung fiir unsere Handlungen und Entscheidungen zu tiber-
nehmen, was sich nicht mit politischer Autoritit vereinbaren lasst (vgl.

421

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

Abschn. 3.1.1). Da Wolff von einem Primat der Autonomie ausgeht, miissen
wir fiir thn Autoritat in der Konsequenz zuriickweisen. Dies machte legi-
time staatliche Autoritét lediglich im Extremfall einer auf Einstimmigkeit
basierenden Direktdemokratie moglich (vgl. Abschn. 3.1.2). Derweil die Be-
schiftigung mit Robert Paul Wolft auf die Relevanz von Autonomie im Sin-
ne einer Autor*innenschaft iiber unser eigenes Leben verwiesen hat, spre-
chen diverse Punkte gegen eine als absolut verstandene Autonomiepflicht
(vgl. Abschn. 3.1.3). Angesichts der komplexen Welt, in der wir leben, ha-
ben wir gute Griinde, uns zumindest zeitweise praktischen Autorititen zu
unterstellen. Zudem sind diese beispielsweise in Bezug auf Bildung eine
Voraussetzung, um ein autonomes Leben fithren zu kénnen. Dies ldsst die
These, Autonomie und Autoritat seien unvereinbar, als nicht sehr iberzeu-
gend dastehen. Vielmehr miissen wir von einer komplexen Wechselwirkung
zwischen Autonomie und Autoritdt ausgehen, die sich mit Wolffs analyti-
schen Instrumenten nicht erfassen, verstehen und angemessen bewerten
lasst.

Im Abschn. 3.2 haben wir uns im Anschluss mit der These auseinander-
gesetzt, gibe es eine Verpflichtung zum Rechtsgehorsam, bedrohte diese
den moralischen Status unseres Ichs. Die Idee dahinter ist, dass eine politi-
sche Pflicht von uns verlange, fremde Wiinsche, Uberzeugungen und Werte
aufzunehmen, wodurch diese unser Selbst kolonialisieren (M. N. Smith
2013). Problematisch daran ist der Entstehungsprozess rechtlicher Normen,
da wir auf diesen hochstens einen geringen Einfluss haben. Eine moralische
Person, die durch ein politisches Sollen gebunden ist, sieht sich mit einem
Paradox konfrontiert. Einerseits verlangt die politische Pflicht, das eigene
Selbst aufzugeben, um fremde Werte zu spiegeln und damit auf Faktoren
zu reagieren, die weder einen konzeptionellen Bezug zu noch eine morali-
sche Relevanz fiir dem Fortbestand des eigenen Selbst haben. Andererseits
impliziert der Wert des Selbst, an den eigenen Werten und Uberzeugungen
festzuhalten, welche aber nicht mit dem vereinbar sind, was moralisch
durch die politische Pflicht gesollt ist Diese Kolonialisierungsthese habe
ich teilweise zuriickgewiesen, da es fraglich ist, ob es notwendigerweise zu
einer Kolonialisierung unseres Selbst durch das Recht kommt, anerkennen
wir eine politische Pflicht. Konflikte zwischen unseren Wiinschen, Uber-
zeugungen und Werten sowie jenen, die in rechtliche Normen eingeflossen
sind, lassen sich zwar nicht ausschliessen. Angesichts des sozialen und
politischen Drucks, den ein Staat durch rechtliche Regelungen aufzubauen
vermag, konnen sie unser Selbst stark belasten. Aber dies spricht nicht
gegen die politische Pflicht, sondern eher fiir eine Verpflichtung des Ge-

422

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

setzgebers, diesen Druck auf das Selbst moglichst gering zu halten sowie
durch die Gesetzgebung das auf eigenen Uberlegungen, Reflexionen usw.
fussende Selbst nicht zu zerstoren. Kombinieren wir diese Uberlegungen
mit der Idee, gesellschaftlicher Normalisierungsdruck kénne zu einer Inter-
nalisierung von Machtstrukturen fithren (vgl. dazu Foucault [1975] 2017,
260), was sich in Chilling Effekten und Selbstdiziplinierung dussert, dann
verdeutlichen Matthew N. Smiths Uberlegungen das hegemoniale Potenzial
der politischen Pflicht. Dies gibt uns wiederum gute Griinde, die staatliche
Inanspruchnahme legitimer politischer Autoritdt kritisch zu hinterfragen.
Unsere Auseinandersetzung mit Robert Paul Wolff und Matthew N. Smith
im Abschn.3 zeigt aber auch, dass die These, Staaten seien aufgrund
moralischer Uberlegungen grundsitzlich unméglich, nicht plausibel ist.
Damit ist die negative anarchistische Hintergrundherausforderung aber
nicht zurlickgewiesen. Denn fiir die Notwendigkeit politischer Autoritat
zu argumentieren, bedeutet nicht automatisch, fiir die Notwendigkeit von
Staatlichkeit zu argumentieren.

Wie im Abschn. 2.2 besprochen, besteht gemiass der Korrelationsthese
entweder ein logischer oder normativer Zusammenhang zwischen der
politischen Pflicht und politischer Autoritdt (Egoumenides 2014, 19-20).
Anders gesagt: Besitzen wir eine politische Pflicht gegeniiber Staat A,
dann muss A eine legitime politische Autoritit sein. Dies macht eine
kritische Auseinandersetzung mit der politischen Pflicht fiir die anarchis-
tische Herausforderung zu einer lohnenden Beschiftigung. Im Abschn. 4
haben wir uns deshalb A. John Simmons’ Projekt zugewandt, das eine
raffinierte Neuformulierungen des anarcho-philosophischen Anliegens dar-
stellt (McLaughlin 2010, 16). Derweil Simmons die Méglichkeit einer poli-
tischen Pflicht akzeptiert, weist er deren Existenz gegeniiber bestehenden
Staaten zuriick (Simmons 1979, 192). Gibt es gegeniiber bestehenden Staa-
ten kein politisches Sollen, miissen wir unsere Stellung in der politischen
Sphére hinterfragen. Denn wir kénnen nicht mehr standardméssig davon
ausgehen, es bestiinde eine Pflicht, die Anweisungen etablierter politischer
Institutionen befolgen zu miissen (Simmons 1979, 200; 1993, 263). Im
Abschn. 4.1 haben wir gesehen, dass Simmons die etablierten Ansitze zu-
riickweist, die eine politische Pflicht gegeniiber bestehenden Institutionen
zu begriinden versuchen. Assoziative Ansditze verwechseln fiir ihn - unter
anderem - gefiihlte mit genuinen Pflichten, die Duldung des Status quo
mit Pflichten generierenden Handlungen oder gerechtfertigte Erwartungen
mit einem Anspruchsrecht (vgl. Abschn. 4.1.1). Zudem fehlt die personliche

423

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

Bindung zwischen Biirger*innen, die nétig wire, um eine assoziative politi-
sche Pflicht zu begriinden.®° Die natiirliche Pflicht, gerechte Institutionen
zu unterstiitzen, eignet sich fiir Simmons ebenfalls nicht, um ein politisches
Sollen zu begriinden (vgl. Abschn. 4.1.2). Erstens verletzt eine natiirliche
Pflicht die Besonderheitsbedingung, da wir gegeniiber allen gerechten Insti-
tutionen verpflichtet wiren. Zweitens werden historische Ungerechtigkeiten
nicht beriicksichtigt. Daraus folgt aber nicht, die natiirliche Pflicht sei
irrelevant. Das Gegenteil ist der Fall und sie spielt, wie wir gesehen haben,
in Simmons’ ,Balance der Griinde® eine gewichtige Rolle. Dankbarkeit
schliesst Simmons ebenfalls als Grundlage fiir die politische Pflicht aus
(vgl. Abschn. 4.1.3). Dafiir miisste staatliches Handeln eine starke Dank-
barkeitspflicht begriinden. Fiir Simmons ist eine solche ausschliesslich ge-
geniiber Personen mdglich.33" Fairnessiiberlegungen iiberzeugen Simmons
ebenfalls nicht als Grundlage fiir die politische Pflicht (vgl. Abschn. 4.1.4).
Denn lediglich Vorteile zu erhalten - denen man sich in Féllen wie Lan-
desverteidigung oder Landschaftsschutz zudem nicht entziehen kann -
bindet nicht. Man muss die gewdhrten Vorteile akzeptieren, damit diese
eine Pflicht generierende Kraft entwickeln. Die meisten Biirger*innen ha-
ben aber die Vorteile staatlichen Handelns nicht akzeptiert, womit keine
politische Pflicht auf Grundlage von Fairnessiiberlegungen besteht. Zudem
ist fraglich, ob Staaten kollektive Systeme sind. Auch Zustimmungsansdtze
scheitern in Simmons’ Augen daran, eine Pflicht gegeniiber bestehenden
Staaten zu begriinden (vgl. Abschn.4.1.5). So haben die wenigsten Biir-
ger*innen der Autoritét ,ihres” Staates explizit zugestimmt. Stillschweigen-
de Zustimmung ist ebenfalls ungeeignet als Grundlage fiir ein politisches
Sollen. Denn Handlungen wie Wiéhlen gehen oder sich fiir einen Wohnsitz
im Territorium eines bestimmten Staates zu entscheiden konnen Zustim-
mung hochstens implizieren. Und bei hypothetischer Zustimmung handelt
es sich um keine genuine, Pflichten generierende Zustimmung.

330 Simmons’ skeptische Haltung gegeniiber assoziativen Ansétzen als konservatives
Projekt ist fiir mich sehr gerechtfertigt. Seine Argumentation ist aber nicht iiberzeu-
gend, wenn es um assoziative Ansatzen als progressives Projekt geht. Insbesondere
Ronald Dworkins (1986, 2011) auf Wiirde zurtickgreifender Ansatz hat grosses pro-
gressives Potenzial.

331 Man kann zwar contra Simmons argumentieren, Dankbarkeitspflichten entstiinden
auch dann, wenn eine Person lediglich ihren Job (gut) macht. Wie im Abschn. 4.1.3
gesehen, dndert dies aber nichts an der Konklusion, da diese Pflichten erstens eher
schwacher und unkonkreter Natur sind, um eine politische Pflicht zu begriinden.
Zweitens bezieht sich die Dankbarkeitspflicht weiterhin auf Personen und nicht auf
Institutionen.

424

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

Aus diesen Uberlegungen folgt fiir Simmons aber lediglich eine Begriin-
dung eines schwachen und die ,Balance der Griinde“ beachtenden Anar-
chismus (vgl. Abschn. 4.2, 4.3), womit seine Konklusionen im Alltag keine
oder kaum praktische Relevanz hatten. Simmons’ philosophischer Anar-
chismus im weiten Sinn ist aber keine zwingende Konklusion, die sich
aus seiner Argumentation ergibt. Die politische Pflicht zuriickzuweisen legt
vielmehr eine Position nahe, gemiss welcher (existierende) Staaten defektiv
und schwer zu legitimieren sind (vgl. Abschn. 4.4.2). Haben wir, wie Magda
Egoumenides (2014) argumentiert, eine Pflicht, bestehende zwangsbewehr-
te Institutionen durch solche zu ersetzen, welche Individuen so wenig Scha-
den wie nur moglich zufiigen, kénnen wir keine allgemeine Pflicht haben,
staatliches Handeln nicht zu behindern. Wir haben gute Griinde, den Status
quo verbessern zu wollen. Angesichts der Ungerechtigkeiten und der Ein-
schriankungen legitimer Lebensentwiirfe mit und durch staatliches Handeln
kann es nicht sein, dass der jetzige Status quo faktisch als sakrosankt gilt.
Im Fall von gerechten Staaten, deren Handlungen oft gerechtfertigt sind,
mag einiges dafiir sprechen, Verbesserungen auf eine nicht disruptive Weise
herbeizufiihren. Simmons verweist — in meinen Augen gerechtfertigterwei-
se — neben der natiirlichen Pflicht, gerechte Institutionen zu unterstiitzen,
auf weitere natiirliche Pflichten gegeniiber anderen Personen (z.B. die
Pflicht, andere nicht zu schidigen oder zu verletzen (vgl. Abschn. 4.2)).
Den Status quo zum Besseren zu verdndern kann aber je nach Kontext auf
eine Pflicht zum Widerstand hinauslaufen oder nach Handlungen verlan-
gen, die gerechte Institutionen am Funktionieren hindern. Angesichts der
wichtigen Rolle, die bestehende gerechte Staaten in unserem Leben spielen,
indem sie z. B. Koordinationsprobleme l6sen, spricht dies dafiir, nicht zu
vorschnell Widerstand zu leisten (vgl. dazu ebenfalls Abschn.5.2.1). Aber
Widerstand und Dissidenz muss eine Option sein, wollen wir nicht dem
Status-quo-Bias zum Opfer fallen.

Das Handeln gerechter Staaten bringt uns immense Vorteile, was in
Kombination mit den von Simmons genannten natiirlichen Pflichten eine
solide Grundlage bildet, um staatliches Handeln zu rechtfertigen. Fiir Sim-
mons kann daraus keine Legitimation folgen (vgl. Abschn. 4.3). Derweil es
gute analytische Griinde gibt, zwischen ,legitimeren® und ,rechtfertigen®
zu unterscheiden, ist die Entkopplung beider Konzepte, wie sie Simmons
vornimmt, nicht iiberzeugend. Die Rechtfertigung staatlichen Handelns
scheint eine zentrale Rolle in der Legitimation staatlicher Autoritit zu
spielen. Es reicht zwar nicht aus, die Handlungen von A zu rechtfertigen,
um daraus schliessen zu kénnen, A sei zu diesen Handlungen legitimiert.

425

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

Insoweit ist Simmons zuzustimmen. Aber zu argumentieren, die Rechtferti-
gung von As Handlungen spiele keine Rolle, um A zu legitimieren, geht
einen Schritt zu weit und ist nicht iiberzeugend. Dies spricht dafiir — wie
im Abschn. 5 geschehen - sich naher damit zu beschiftigen, welche Rolle
Rechtfertigung staatlicher Autoritat fiir deren Legitimation spielen kann.
Raz’ Dienstleistungskonzeption von Autoritit zeigt iberzeugend, dass
eine politische Pflicht fiir legitime politische Autoritdt nicht notwendig ist
(vgl. Abschn. 5.1). Solange Autorititen uns eine relevante Dienstleistung —
wie uns zu besseren rationalen Denker*innen machen - erbringen, sind sie
gerechtfertigt und konnen legitim sein (vgl. Abschn. 5.1.1). Dies ist der Fall,
wenn wir eine Autoritt auf die normale Weise rechtfertigen konnen (Per-
son P kommt durchs Befolgen von Autoritdt As Aussagen besser den Griin-
den nach, die fiir P so oder so gelten, als ohne A), sich die Autoritét exklusiv
auf Basis von Griinden entscheidet, die so oder so fiir uns gelten, und
wenn die Autoritit nicht in Bereiche eindringt, in denen selbst entscheiden
wichtiger ist, als sich richtig zu entscheiden. Dieses Verstindnis kann man
ebenfalls auf Staaten anwenden (vgl. Abschn.5.1.2). Aber - contra Raz -
ist eine so legitimierte staatliche Autoritdt briichig und kann sich nur auf
einzelne Institutionen, nicht aber den Staat in globo beziehen. Zu diesem
Punkt kommt noch, wie wir im Abschn. 5.3 gesehen haben, ein weiterer:
Politische Autoritdten wie Staaten diirfen im Entstehen begriffene neue Au-
toritdten grundsétzlich nicht behindern. Diese radikale Interpretation plau-
sibilisiert die Idee weiter, Autoritit sei beschrankt. Die Konsequenz davon
ist, dass wir die Welt mit einem anderen Blick betrachten mussen. Anstelle
der Vorstellung eines Staates mit letztinstanzlicher politischer Autoritdt tritt
ein Bild der politischen Sphire, das von einem Mit- und Nebeneinander
politischer Autoritdten geprégt ist. Das Bild des Staats, der einem Monolith
gleich die politische Autoritdt in einem Territorium darstellt, wird damit
als eine Fiktion enttarnt. Das Konzept der Souverdnitit, welches ein Kern-
element moderner Staatlichkeit ist und unseren politischen Alltag in unter-
schiedlichen Formen prégt, ist unter diesen Vorzeichen nicht mehr haltbar
und muss zuriickgewiesen werden. Die Dienstleistungskonzeption zwingt
uns damit, die Naht- und Bruchstellen in der politischen Ordnung und im
Instrument der Durchsetzung, im Recht, anzuerkennen (vgl. Abschn. 5.2.1).
Die Dienstleistungskonzeption eignet sich damit nicht nur, um die
Autoritdt staatlicher Institutionen zu legitimieren. Auf ihrer Basis ldsst
sich ebenso eine starke anarchistische Herausforderung formulieren (vgl.
Abschn. 5.4.3). Derweil Simmons’ mit seiner Kritik die Standardsicht poli-
tischer Autoritét infrage stellen kann, eréfinet die Dienstleistungskonzepti-

426

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

on in ihrer radikalen Auslegung Moglichkeiten, bestehende Institutionen
positiv herauszufordern. Anarchist*innen konnen basierend auf den Uber-
legungen im Abschn. 5.3 den Raum einfordern, um die Performanz ihrer
Institutionen beweisen zu kdnnen. Zudem unterfiittert die Dienstleistungs-
konzeption die kritische Position gegeniiber zwangsbewehrter Autoritit.
Der Stiickwerkscharakter verlangt danach, immer wieder auf normale
Rechtfertigung zu testen (vgl. Abschn. 5.1.1, 5.2.2, 5.2.5). Dafiir miissen wir
in einen Dialog mit der Autoritit treten. Dialog und Zwang gehen aber
zumindest langfristig nur schwer zusammen.

Damit stellt sich die Frage, ob und wie eine positive anarchistische
Herausforderung erfolgreich sein kann. Damit haben wir uns auf einer
grundsatzlichen Ebene im Abschn. 6 auseinandergesetzt und uns gefragt,
wie eine anarchistische politische Organisation ohne Souverinitit aussehen
konnte (vgl. Abschn. 6.1). Die Anarchist*innen verzichten zwar aus tber-
zeugenden konzeptionellen und normativen Griinden darauf, genau zu
definieren, wie eine anarchistische Gesellschaft aussieht (vgl. Abschn. 6.L1).
Damit wollen sie die Freiheit der zukiinftigen Gesellschaft und/oder ihrer
Mitglieder wahren (Kiihnis 2015, 102; De George 1978, 96) sowie dem
Kernwert der Diversitdt Rechnung tragen. Zudem ist die Weigerung, eine
zukiinftige Gesellschaft von vornherein zu definieren, im anarchistischen
Fokus auf die Praxis verankert, der einen Widerstand im Hier und Jetzt
theoretischen Uberlegungen iiber eine mogliche Zukunft vorzieht (Gordon
2008, 41). Zudem geht das anarchistische Transformationsverstdndnis nicht
von einem utopischen Endzustand, sondern von einem stdndigen Prozess
aus (Loick 2017, 38; Gordon 2008, 44-45; Graeber 2004, 54-56). Trotzdem
kénnen wir gewisse Tendenzen anarchistischer Gesellschaften identifizie-
ren. Eine solche wird egalitdr, dynamisch und divers sein, darauf zielen,
Gleichheit, Gerechtigkeit und Freiheit moglichst umfassend zu verwirkli-
chen, versuchen der Entfremdung Einhalt zu gebieten, gewaltfrei und (in
einem noch niaher zu bestimmenden Sinn) demokratisch verfasst sein.

Damit kommt unter anderem dem Konzept Freiheit eine tragende Rol-
le zu. Das anarchistische Freiheitsverstindnis versteht Freiheit-von und
Freiheit-zu - contra dem liberalen Verstindnis (z. B. Berlin 1995a) - nicht
als zwei separate Konzepte, sondern als zwei sich gegenseitig bedingende
Dimensionen von Freiheit (vgl. Abschn. 6.1.2). Bei dieser handelt es sich
um einen Zustand, der frei von Herrschaft ist. In diesem Sinn besteht
eine gewisse Nahe zum republikanischen Freiheitsbegriff, den Autor*in-
nen wie beispielsweise Philip Pettit (1999, 165) ebenfalls als Abwesenheit
von Herrschaft konzeptionalisieren. Freiheit im republikanischen Sinn

427

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

anerkennt, dass die Beherrschung durch andere und die sich daraus er-
gebenden Abhingigkeiten unsere Freiheit einschrianken, worin sich eine
Uberschneidung mit einem anarchistischen Freiheitsbegriff zeigt. Die da-
raus gezogenen Schliisse unterscheiden sich aber deutlich. Daraus, Freiheit
als Abwesenheit von Herrschaft zu verstehen, folgt fiir Anarchist*innen
eine Notwendigkeit, eine staatlich organisierte Gesellschaft sowie Eigen-
tum - verstanden als exklusives Recht, iiber ¢ verfiigen zu konnen -
kritisch zu hinterfragen (Kinna und Prichard 2019, 235). Staatliches Han-
deln - contra den zeitgendssischen Republikaner*innen - lédsst sich fiir
Anarchist*innen nicht legitimieren, indem man auf das Prinzip der Herr-
schaftsfreiheit abstellt. Die Beschiftigung mit dem republikanischen Frei-
heitsbegrift verdeutlichte aber die Notwendigkeit, Herrschaftsbeziehungen
abzubauen oder zumindest massiv zuriickzudriangen. Denn beherrscht zu
werden bedeutet, dass eine Person oder eine Gruppe von Personen sich
gegeniiber uns in einer Situation befindet, die ihnen erlaubt, unkontrolliert
in unser Leben einzugreifen. Dabei ist nicht relevant, ob die Person oder
die Gruppe von Personen den Eingrift effektiv vornimmt. Bereits wenn
jemand das Potential dafiir besitzt, schrankt dies unsere Freiheit ein. Dies
spricht einerseits fiir ein Recht, uns gegen hegemoniale Beziehungen weh-
ren zu dirfen. In diesem Sinn schiitzt Freiheit das Individuum vor der
Vereinnahmung durch die Gesellschaft. Andererseits spricht die Gefahr,
die von hegemonialen Beziehungen fiir unsere Freiheit ausgehen, dafiir,
Mitautor*innen unserer sozialen und politischen Beziehungen zu sein. Die
negative Freiheitsdimension bildet die Voraussetzung, um das Selbst und die
damit verbundenen Lebensplédne selbststandig zu kreieren, was ein Anrecht
darauf voraussetzt, sich gegen jene rechtlichen, 6konomischen und sozialen
Einschrankungen zur Wehr zu setzen, welche die Kultivierung und das
Ausdriicken der eigenen Individualitit beschrénken (Jun 2010, 56; Prichard
2019, 78-80). Die positive Freiheitsdimension bezieht sich einerseits auf
das Recht, nicht alleinig das eigene Selbst, sondern auch gesunde soziale
Beziehungen zu schaffen, die wiederum eine notwendige Voraussetzung fiir
ein gesundes Selbst sind (Jun 2010, 56). Andererseits umfasst Freiheit im
positiven Sinn fiir die Anarchist*innen ein Recht darauf, die Gesellschaft
mitgestalten zu diirfen. Dieses Anrecht ist eine notwenige Voraussetzung,
um genuin frei zu sein (Prichard 2019, 78). Das Konzept der dsthetischen
Freiheit (vgl. Loick 2017, 117-18) erlaubt, beide Dimensionen produktiv
miteinander zu verkniipfen. Dies erméglicht, Handlungen, welche die eige-
ne Individualitdt ausdriicken, und Widerstand gegen Kontexte, die solche
Handlungen verhindern, nicht nur als ein Ausdruck von Individualitdt,

428

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

sondern auch als eine soziale gesellschaftspolitische Handlung zu sehen. In-
dividualitat, Widerstand und Dissidenz werden so ein Ausdruck des Sozia-
len und eine Form gesellschaftlicher Partizipation. Individualitdt und das
Soziale respektive Teilhabe daran sind damit sich gegenseitig bedingende
Elemente, die eine freie Person ausmachen.

Dem Utopievorwurf folgend kénnte man argumentieren, dieses Frei-
heitskonzept im Speziellen und die Vorstellung einer egalitiren, dynami-
schen, diversen und Gleichheit, Gerechtigkeit sowie Freiheit moglichst
umfassend verwirklichende Gesellschaft im Allgemeinen kénne dann, und
nur dann, funktionieren, wenn wir von unrealistisch guten Menschen aus-
gehen. Entgegen diesem Vorwurf hat die Diskussion im Abschn. 6.2.1 zu
einem Menschenbild gefiihrt, welches weder utopisch noch naiv ist. Der
Mensch wird weder als inhdrent gut noch inhérent schlecht verstanden.
Thm wohnt das Potenzial fiir beides inne. Damit weist meine Interpretation
des anarchistischen Menschenbildes einen kontextuellen und kritischen
Charakter auf. Das verweist in der Konsequenz auf die Macht von Struktu-
ren, die unser alltdgliches Handeln rahmen und bestimmen, was pragma-
tisch gesehen rationale oder vorteilhafte Handlungen sind. Die Diskussion
anarchistischer Institutionen im Abschn. 6.2.2 zeigte uns zudem die Kon-
zepte auf, die eine politische Ordnung auch ohne Souverinitit und ohne
allgemeine Legitimation von Zwang performant machen kénnen. Der Idee
eines entsetzten Rechts kommt dabei eine Schliisselrolle zu. Das Recht zu
entsetzen — d. h. ohne Zwang zu denken - erlaubt, die Vorteile fiir das So-
ziale zu erhalten (Loick 2012, 311). Ein entsetztes Recht kann weiterhin die
Individuen vor der ,Zumutung” bewahren, alle Angelegenheit selber regeln
respektive alle Institutionen, welche die Regelungen iibernehmen konnten,
selber schaffen zu miissen. Ein so verstandenes Recht kann weiterhin ein
Informationstriger sein und uns dariiber informieren, welche kooperativen
Unternehmen es geben soll, welche Gremien Arenen fiir den 6ffentlichen
Diskurs sein sollen, welche Korperschaften administrative Aufgaben tiber-
nehmen sollen usw. Indem das entsetzte Recht uns mitteilt, welche Hand-
lung in einer Situation geboten sein soll, bietet es uns damit auch eine
Orientierung. Ohne Zwang ist eine Durchsetzung des Rechts nicht mehr
moglich und seine Umsetzung bedarf der freiwilligen Anwendung. Damit
verlangt die Entsetzung des Rechts nach einem kommunikativen und dialo-
gischen Prozess, der darauf zielt, andere argumentativ zu iiberzeugen.

Wie ich im Abschn. 6.2.2 aber argumentiert habe, wire es aber naiv,
Zwang als Ultima Ratio zurlickzuweisen, das im Einzelfall gerechtfertigt
werden kann. Eine Institution, die aber zu oft auf Zwangsmittel zuriick-

429

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

greift, kann nicht hoffen, ihre Autoritdt mittel- bis langfristig aufrechtzu-
erhalten. Mit diesem Eingestdndnis stellt sich aber die Frage, ob ich zu
viel preisgebe und anstelle einer anarchistischen eine republikanische He-
rausforderung formuliert habe. Zunéchst miissen wir uns fragen, ob und
weshalb das problematisch ist. Wie wir gesehen haben, teilen sich der
zeitgendssische Republikanismus und der Anarchismus die Ablehnung
von Herrschaft als eine zentrale Uberzeugung, was gegen eine trennschar-
fe Abgrenzung zwischen beiden Ideologien spricht. Damit ist die Néhe
zum Republikanismus — wenn es denn eine solche gibt - fiir die von
mir formulierte anarchistische Herausforderung nicht notwendigerweise
problematisch. Wie sich aber in der Diskussion des republikanischen Frei-
heitsbegrifts gezeigt hat, unterscheiden sich die Anarchist*innen und die
zeitgendssischen Republikaner*innen in ihren Folgerungen, was Abwesen-
heit von Herrschaft bedeutet. Derweil letztere auf etablierte Institutionen
setzen, steht fiir erstere der radikale Umbau oder Neuanfang hinsichtlich
sozialer und politischer Institutionen im Vordergrund (Kinna und Prichard
2019, 235). Damit gibt es eine wenn auch diffuse Grenze zwischen dem
Anarchismus und dem Republikanismus. Da die von mir formulierte He-
rausforderung in den anarchistischen Kernwerten verankert ist, muss man
diese als anarchistisch qualifizieren. Sie weist erstens Herrschaft zuriick.
Zweitens plausibilisiert die radikale Interpretation der Dienstleistungskon-
zeption von Autoritit den anarchistischen Anspruch, die Performanz ihrer
Institutionen im Hier und Jetzt beweisen zu diirfen. In diesem Sinne
kniipft die formulierte Herausforderung an das Ethos der direkten Aktion
an. Drittens ist die radikale Interpretation der Dienstleistungskonzeption
ergebnisoffen, da sie kein bestimmtes Setting von Institutionen voraussetzt.
In diesem Sinn ist der Kernwert der Diversitét ebenfalls beriicksichtigt. So-
lange die Herausforderung die ,,Sprache® der Kernwerte spricht, handelt es
sich um eine anarchistische Position; egal ob sie republikanische Element
enthalt oder nicht.

Damit haben wir eine anarchistische Herausforderung formuliert, die
eine negative sowie eine positive Dimension aufweist. Simmons’ Argumen-
tation (vgl. Abschn. 4) folgend zeigt die negative Dimension der Herausfor-
derung auf, dass in Bezug auf existierende Staaten die Voraussetzungen
nicht erfillt sind, um eine umfassend anwendbare, fiir alle Biirger*innen
allgemein giiltige politische pro tanto Pflicht mit inhaltsunabhdngigem
Charakter zu begriinden. Damit scheitert das konservative Projekt, die
politischen Autoritten existierender Staaten zu legitimieren. Daraus folgt
aber erstens nicht, die Begriindung einer politischen Pflicht sei unmdglich.

430

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

Unsere Auseinandersetzung mit den verschiedenen Ansétzen, die ein poli-
tisches Sollen zu begriinden versuchen (vgl. Abschn.4.1), deutete deren
Potenzial fiir positive Projekte an. So lassen sich auf Basis assoziativer und
transaktionaler Theorien Voraussetzungen formulieren, unter denen eine
politische Autoritat tiber eine politische Pflicht legitimiert werden konnen
(Egoumenides 2014). Politische Ordnungen, die diese Voraussetzungen er-
tiillten, unterschieden sich aber aller Voraussicht nach von jenen, die heute
unseren politischen Alltag pragen. Zweitens ist damit, die Existenz einer
politischen Pflicht unter dem Staus quo zuriickzuweisen, die Moglichkeit
nicht per se ausgeschlossen, Autoritit legitimieren zu konnen. Wie im
Abschn. 5 gesehen, kénnen wir Autoritdt auch ohne ein politisches Sollen
begriinden. Dies kommt aber mit einem Preis: Alternative Institutionen
kénnen ebenfalls auf die Dienstleistungskonzeption zuriickgreifen und ver-
langen, ihre Performanz beweisen zu diirfen, um legitime Autoritit zu
beanspruchen.

Dies fithrt direkt zur positiven Dimension der anarchistischen Herausfor-
derung. Diese zeichnet ein Bild politischer Organisation, das ohne Souvera-
nitdt und ohne generelle Legitimation von Zwang auskommt. Diese Alter-
native zu Staatlichkeit ist weder naiv, noch auf eine unrealistische Weise
utopisch. Deshalb reicht es nicht aus, zu argumentieren, Staatlichkeit erfiil-
le ihren Zweck. Sie muss ihren Zweck besser erfiillen als Alternativen und
darf sich zudem nicht mehr als alternativlos darstellen. Wie diese Uberle-
gungen zeigen, treffen die Hauptkritikpunkte gegen die anarcho-philoso-
phischen Theorien auf die hier formulierte Herausforderung nicht zu: Die
theoretische Relevanz liegt darin, unseren kritischen Blick auf den Status
quo zu schirfen und die Problematik in der bestehenden politischen Orga-
nisation zu identifizieren: Nicht Autoritat ist das Problem, sondern deren
selbstverstandliche Verkniipfung mit Zwang und Souverdnitit in Kombina-
tion mit einer dogmatischen Abwehr alternativer Organisationsformen. Wir
werden in die Pflicht genommen, defektive politische Strukturen zu verbes-
sern oder durch bessere zu ersetzen. Dies verlangt aber nicht von uns,
eine Revolution anzuzetteln. Im Kleinen, alternative Praktiken aufzubauen
und so gemeinsam mit anderen das Potenzial zum sozialen Fortschritt
zu nutzen, ist der Weg. Dieses Vorgehen ist pragmatisch, kontextabhdngig
und fordert nicht zu viel vom Einzelnen. Diese Do-it-yourself-Attitiide
hat zudem das Potenzial, die Politik zu (re-)politisieren, indem sie die
These der Alternativlosigkeit zuriickweist und Moglichkeitsraume eré6ffnet.
Darin liegt die praktische Relevanz der hier formulierten Herausforderung.
Vergleichen wir sie mit unseren alltdglichen Erfahrungen, mégen uns die

431

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

der Herausforderung zugrunde liegenden Konzepte und Prinzipien uns
prima facie fremd und utopisch erscheinen. Wir kénnen Konzepte wie das
entsetzte Recht oder die Vorstellung einer souverdnititslosen politischen
Ordnung als utopisch qualifizieren. Sie sind dies aber - wie die Diskussion
im Abschn. 6.2 gezeigt hat — nicht in einer unrealistischen Weise, sondern
verbinden das faktisch Machbare mit dem normativ Gesollten. Damit ist
der dritte Hauptkritikpunkt — zu idealisierte Annahmen — zuriickzuweisen.
Daraus folgt aber nicht, die positive Herausforderung stehe selber vor
keinen Herausforderungen. Wie wir gesehen haben, stellt sich die Frage,
wie eine politische Ordnung zwangsfrei (oder zumindest sehr zwangsarm)
ausgestaltet, wie mit dem Einsatz von Zwang umgegangen und wie dieser
kontrolliert werden kann, wenn wir anarchistische Institutionen etablieren.
Die Anarchist*innen sind damit gefordert, die Performanz solcher Institu-
tionen in grosseren Kontexten unter Beweis zu stellen. Loicks (2017, 139-
40) Einwand, es fehle dem Anarchismus an einer Theorie einer anarchisti-
schen Weltgesellschaft, unterstreicht diesen Punkt weiter. Anarchist*innen
miissen zeigen, wie eine iiberregionale egalitire Gesellschaft funktionieren
kann.

Im Abschn. 7 habe ich mit dem Konzept der progressiven Sicherheit eine
mogliche liberale Antwort auf die in dieser Arbeit skizzierten Herausfor-
derung formuliert. Die Grundlage dafiir bildet die Idee, der sichere und
freie Zugang zu gewissen Ressourcen und Instrumenten sei wichtig, um
ein autonomes Leben zu fithren (vgl. Abschn.71). Daran anschliessend
bin ich im Abschn.7.2 der Frage nachgegangen, ob und in welcher Form
Staatlichkeit mit Riickgriff auf Sicherheit legitimiert werden kann. Um
der anarchistischen Kritik gerecht zu werden, darf es dabei nicht um
Sicherheit im Sinne von Rechtsdurchsetzung durch Polizei oder andere
Organe des staatlichen Sicherheitsapparates gehen. Wir miissen auf die
autonomiefordernden Aspekte von Sicherheit fokussieren. Wie wir gesehen
haben, weisen sozialstaatliche Institutionen ein hohes Legitimationspoten-
zial auf, wenn sie nicht als hegemoniales Machtinstrument missbraucht
werden, um die Bevolkerung zu erziehen und oder abhdngig zu machen
(vgl. Abschn. 7.2.1). Um dieser realen Gefahr entgegenzuwirken, miissen so-
zialstaatliche Institutionen die Forderung von Freiheit und Autonomie zur
Handlungsmaxime erheben. Dies verlangt, uns von einem Missbrauchsdis-
kurs abzuwenden und stattdessen darauf zu fokussieren, wie Selbstermach-
tigung ermdglicht werden kann. Mit dem Bildungssystem haben wir ein
weiteres Institutionengefiige mit hohem Legitimationspotenzial identifiziert

432

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

(vgl. Abschn.7.2.2). Denn ohne Bildung ist es schwierig, unser Potenzial
zum autonomen Handeln auszuschopfen. Wie bei sozialstaatlichen Institu-
tionen, so miissen wir uns beim Bildungssystem ebenfalls der Gefahr des
hegemonialen Missbrauchs bewusst sein.**> Um dieser zu begegnen muss
ein Bildungssystem sowohl seiner Orientierungs- als auch seiner Emanzi-
pationsfunktion gerecht werden und uns durch die Vermittlung geteilter
epistemischer Prinzipien eine Basis fiir gemeinsames Sprechen und Han-
deln geben. Leistet ein Bildungssystem dies, wird es zwar auf der einen
Seite bis zu einem gewissen Grad eine Form von Indoktrination betreiben
miissen. Auf der anderen Seite muss das System offen sein und sich weiter-
entwickeln, will es die Schiiler*innen ausreichend emanzipieren.

Die beiden identifizierten Bereiche decken augenscheinlich nicht alle
Bereiche staatlichen Handelns ab. Dies ist aber keine Schwiche der pro-
gressiven Sicherheit (vgl. Abschn. 7.2.3). Erstens ist nicht gesagt, dass ledig-
lich sozialstaatliche Institutionen und das Bildungssystem Chancen haben,
de jure Autoritdt zu besitzen. Die Autoritit weiterer Institutionen kénnen
ebenfalls legitimiert werden, wenn diese ihr freiheits- und autonomiefor-
derndes Potenzial beweisen. Zweitens handelt es sich bei progressiver Si-
cherheit bewusst nicht um ein konservatives Konzept. Das Ziel ist damit
gerade nicht, moglichst alle staatlichen Handlungsfelder zu legitimieren.
Vielmehr erlaubt progressive Sicherheit einen differenzierten Blick auf die
Vor- und Nachteile staatlichen Handelns; ohne dabei in Staatsfixation oder
-phobie zu verfallen. Drittens folgt daraus, die Legitimation einer Vielzahl
von Institutionen zu verneinen, nicht eine a priori Verneinung der Mog-
lichkeit, bestehende Institutionen fiir den Moment zu rechtfertigen. Damit
erlaubt progressive Sicherheit, einen pragmatischen Blick aufs Politische im
Allgemeinen und Staatlichkeit im Speziellen. Angesichts der Vorteile staatli-
chen Handelns haben wir gute Griinde, Bestehendes nicht kopflos aufzuge-
ben und das Kind mit dem sprichwortlichen Bad auszuschiitten. Daraus
zu schliessen, der Status quo sei passabel, wire tibereilt. Autonomieforde-
rung muss das Ziel staatlichen Handelns sein, was gegen versteckte sowie
zwangsbewehrte Autoritdt spricht. Staatliche Institutionen haben dann und
nur dann eine Chance auf legitime Autoritit, wenn sie diesen Grundsétzen

332 Arendts Kritik in ,,Die Krise der Erziehung“ ([1958] 2020) zeigt die Gefahr politisch
oder ideologisch ausgerichteter Bildung auf. Indem man Kinder dazu erzieht, einem
gesetzten Ideal von Biirger*innen zu entsprechen, verweigert man ihnen die Mog-
lichkeit, ihre neue Sicht auf die Dinge und ihre neuen Ideen einbringen zu konnen.
Durch die Indoktrination verneint man die Natalitdt, was zur Ausloschung des
Politischen fiihrt.

433

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?

entsprechen. Qualifizieren wir dariiber hinaus eine Autoritit als legitim,
dann ist dies keine Feststellung eines Endzustandes. Die Legitimationsfrage
ist stets aufs Neue zu stellen und als komparativ zu verstehen.

434

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9 Literatur

Adorno, Theodor W. (1969) 2003. ,Erziehung zur Miindigkeit® In Erziehung zur Miin-
digkeit: Vortrige und Gesprdche mit Hellmut Becker 1959-1969, von Theodor W.
Adorno, 19. Aufl., 133-48. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Aiyar, S.2000. ,The Problem of Law’s Authority: John Finnis and Joseph Raz on Legal
Obligation®. Law and Philosophy 19 (4): 465. https://doi.org/10.2307/3505079.

Alicke, Mark D. und Olesya Govorun. 2005. ,The Better-Than-Average Effect In The
Self in Social Judgment, herausgegeben von Mark D. Alicke, David A. Dunning und
Joachim I. Krueger, 85-106. Studies in Self and Identity. New York: Psychology Press.

Anarcho. o. J. ,Anarchist Organisation and the Organisation of Anarchists Anar-
chism Web.Site. Zugegriffen 13. Mai 2021. https://web.archive.org/web/200803310342
59/http://anarchism.ws/writers/anarcho/anarchism/organisationGAG.html.

Applbaum, Arthur Isak. 2010. ,Legitimacy Without the Duty to Obey*. Philosophy ¢
Public Affairs 38 (3): 215-39. https://doi.org/10.1111/].1088-4963.2010.01186.x.

Arendt, Hannah. 1968. Between Past and Future: Eight Exercises in Political Thought.
New York: Viking. http://archive.org/details/betweenpastfuturOOaren.

———. (1958) 2020. ,Die Krise in der Erziehung® In Zwischen Vergangenheit und
Zukunft, von Hannah Arendt, herausgegeben von Ursula Ludz, 5.Aufl., 255-76.
Ubungen im politischen Denken 1. Miinchen: Piper.

sautonom®. o. J. In Duden online. Zugegriffen 11. Marz 2022. www.duden.de/node/6501
63/revisions/1617396/view.

»Autoritdt, die“ o. J. In Duden online. Zugegriffen 24. Juli 2019. https://www.duden.de/
node/11743/revision/243452.

Axtmann, Roland. 2004. ,The State of the State: The Model of the Modern State and Its
Contemporary Transformation® International Political Science Review 25 (3): 259-
79. https://doi.org/10.1177/0192512104043016.

Bachrach, Peter und Morton S. Baratz. 1962. ,Two Faces of Power®. American Political
Science Review 56 (4): 947-52. https://doi.org/10.2307/1952796.

Bakunin, Mikhail Aleksandrovich. (1867) 1972. ,Federalism, Socialism, Anti-Theolo-
gism® In Bakunin on Anarchy: Selected Works by the Activist-Founder of World
Anarchism, herausgegeben von Sam Dolgoff, 102-47. New York: Vintage Books.

———. (1871) 1972. ,The Paris Commune and the Idea of the State® In Bakunin on
Anarchy: Selected Works by the Activist-Founder of World Anarchism, von Mikhail
Aleksandrovich Bakunin, herausgegeben von Sam Dolgoff, 259-85. New York: Vinta-
ge Books.

Ball, Terence und Richard Dagger. 2014. Political Ideologies and the Democratic Ideal.
9. Aufl. Boston: Pearson.

Barry, Brian. 2001. Culture and equality: an egalitarian critique of multiculturalism.
Cambridge: Harvard University Press.

435

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.2307/3505079
https://web.archive.org/web/20080331034259/http://anarchism.ws/writers/anarcho/anarchism/organisationGAG.html
https://web.archive.org/web/20080331034259/http://anarchism.ws/writers/anarcho/anarchism/organisationGAG.html
https://doi.org/10.1111/j.1088-4963.2010.01186.x
http://archive.org/details/betweenpastfutur00aren
https://www.duden.de/node/650163/revisions/1617396/view
https://www.duden.de/node/650163/revisions/1617396/view
https://www.duden.de/node/11743/revision/243452
https://www.duden.de/node/11743/revision/243452
https://doi.org/10.1177/0192512104043016
https://doi.org/10.2307/1952796
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.2307/3505079
https://web.archive.org/web/20080331034259/http://anarchism.ws/writers/anarcho/anarchism/organisationGAG.html
https://web.archive.org/web/20080331034259/http://anarchism.ws/writers/anarcho/anarchism/organisationGAG.html
https://doi.org/10.1111/j.1088-4963.2010.01186.x
http://archive.org/details/betweenpastfutur00aren
https://www.duden.de/node/650163/revisions/1617396/view
https://www.duden.de/node/650163/revisions/1617396/view
https://www.duden.de/node/11743/revision/243452
https://www.duden.de/node/11743/revision/243452
https://doi.org/10.1177/0192512104043016
https://doi.org/10.2307/1952796

9 Literatur

———.(2001) 2013. ,,Basic Income and the Work Ethic® In Basic income: an anthology
of contemporary research, herausgegeben von Karl Widerquist, José A. Noguera, Yan-
nick Vanderborght und Jurgen De Wispelaere, 101-4. Chichester: Wiley Blackwell.

Batnitzky, Leora. 1995. ,A Seamless Web? John Finnis and Joseph Raz on Practical
Reason and the Obligation to Obey the Law®. Oxford Journal of Legal Studies 15 (2):
153-75. https://doi.org/10.1093/0jls/15.2.153.

Benjamin, Walter. (1921) 2018. ,,Zur Kritik der Gewalt®. In Gewalt: Texte von der Antike
bis in die Gegenwart, herausgegeben von Johannes Miiller-Salo, 247-57. Reclams
Universal-Bibliothek 19425. Ditzingen: Reclam.

Berlin, Isaiah. 1995a. Freiheit: Vier Versuche. Ubersetzt von Reinhard Kaiser. Frankfurt
am Main: Fischer.

———. 1995b. ,Zwei Freiheitsbegrifte” In Freiheit: Vier Versuche, von Isaiah Berlin,
tibersetzt von Reinhard Kaiser, 197-256. Frankfurt am Main: Fischer.

Bertram, Christopher. 2012a. ,Jean-Jacques Rousseau®. In The Stanford Encyclopedia
of Philosophy, herausgegeben von Edward N. Zalta, Ausgabe Winter 2012. Stanford:
Metaphysics Research Lab, Stanford University. http://plato.stanford.edu/archives/w
in2012/entries/rousseau/.

———.2012b. ,Rousseau’s Legacy in Two Conceptions of the General Will: Democra-
tic and Transcendent®. The Review of Politics 74 (3): 403-19. https://doi.org/10.1017/S
0034670512000514.

Betzler, Monika. 2016. ,,Autonomie In Handbuch Handlungstheorie: Grundlagen, Kon-
texte, Perspektiven, herausgegeben von Michael Kithler und Markus Riither, 258-79.
Stuttgart: J.B. Metzler. https://doi.org/10.1007/978-3-476-05359-6_29.

Bidadanure, Juliana Uhuru. 2019. ,The Political Theory of Universal Basic Income®.
Annual Review of Political Science 22 (1): 481-501. https://doi.org/10.1146/annurev-p
olisci-050317-070954.

Biehl, Janet. 1999. ,Libertarian Municipalism: Introduction®. In The Murray Bookchin
Reader, herausgegeben von Janet Biehl, 172-73.172-173. Montréal: Black Rose.

Biesta, Gert. 2010. ,How to Exist Politically and Learn from It: Hannah Arendt and the
Problem of Democratic Education®. Teachers College Record: The Voice of Scholarship
in Education 112 (2): 556-75. https://doi.org/10.1177/016146811011200207.

Bobbio, Noberto. 1990. ,Die Zukunft der Demokratie“ In Lust an der Erkenntnis.
Politisches Denken im 20. Jahrhundert, herausgegeben von Herfried Miinkler, 255-
263. Miinchen: Piper.

Bookchin, Murray. 1999. ,The New Municipal Agenda® In The Murray Bookchin
Reader, herausgegeben von Janet Biehl, 173-96. Montréal: Black Rose.

———.2002. ,The Communalist Project®. Harbinger 3 (1). https://social-ecology.org/w
p/2002/09/harbinger-vol-3-no-1-the-communalist-project/.

———. 0. ]. What Is Communalism? The Democratic Dimension of Anarchism®
Anarchy Archives. Zugegriffen 3. September 2021. http://dwardmac.pitzer.edu/anarc
hist_archives/bookchin/cmmnl2.mcw.html.

Braun, Eberhard, Felix Heine und Uwe Opolka. 2008. Politische Philosophie: Ein Lese-
buch. 9. Aufl. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch.

436

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.1093/ojls/15.2.153
http://plato.stanford.edu/archives/win2012/entries/rousseau/
http://plato.stanford.edu/archives/win2012/entries/rousseau/
https://doi.org/10.1017/S0034670512000514
https://doi.org/10.1017/S0034670512000514
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05359-6_29
https://doi.org/10.1146/annurev-polisci-050317-070954
https://doi.org/10.1146/annurev-polisci-050317-070954
https://doi.org/10.1177/016146811011200207
https://social-ecology.org/wp/2002/09/harbinger-vol-3-no-1-the-communalist-project/
https://social-ecology.org/wp/2002/09/harbinger-vol-3-no-1-the-communalist-project/
http://dwardmac.pitzer.edu/anarchist_archives/bookchin/cmmnl2.mcw.html
http://dwardmac.pitzer.edu/anarchist_archives/bookchin/cmmnl2.mcw.html
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1093/ojls/15.2.153
http://plato.stanford.edu/archives/win2012/entries/rousseau/
http://plato.stanford.edu/archives/win2012/entries/rousseau/
https://doi.org/10.1017/S0034670512000514
https://doi.org/10.1017/S0034670512000514
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05359-6_29
https://doi.org/10.1146/annurev-polisci-050317-070954
https://doi.org/10.1146/annurev-polisci-050317-070954
https://doi.org/10.1177/016146811011200207
https://social-ecology.org/wp/2002/09/harbinger-vol-3-no-1-the-communalist-project/
https://social-ecology.org/wp/2002/09/harbinger-vol-3-no-1-the-communalist-project/
http://dwardmac.pitzer.edu/anarchist_archives/bookchin/cmmnl2.mcw.html
http://dwardmac.pitzer.edu/anarchist_archives/bookchin/cmmnl2.mcw.html

9 Literatur

Bregman, Rutger. 2020a. Im Grunde gut: Eine neue Geschichte der Menschheit. Uber-
setzt von Ulrich Faure und Gerd Busse. Hamburg: Rowohlt.

———. 2020b. ,Das Wichtigste ist: Nicht nur das Virus ist ansteckend, sondern auch
dein Verhalten Interviewt von Daniel Graf. Republik, 19. Marz 2020. https://www.re
publik.ch/2020/03/19/das-wichtigste-ist-nicht-nur-das-virus-ist-ansteckend-sondern
-auch-dein-verhalten.

Brunetti, Aymo. 2006. Volkswirtschaftslehre. Eine Einfiihrung fiir die Schweiz. Bern:
h.e.S.

Buddeberg, Eva. 2016. ,Verantwortung: Existenzial oder Versatzstiick neoliberaler Apo-
logetik?“ Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 64 (2): 232-45. https://doi.org/10.1515/
dzph-2016-0017.

Bundesamt fur Statistik. 2022. ,Durchschnittslohne und Lohnunterschiede, 2020: er-
klarter und unerklarter Anteil, privater Sektor — 2020 22. November 2022. https://w
ww.bfs.admin.ch/asset/de/23585890.

———.2023. ,Wahlbeteiligung — 2023 22. Oktober 2023. https://www.bfs.admin.ch/as
set/de/27145945.

Bundesrat. 2021. ,Erlduterungen des Bundesrates. Volksabstimmung vom 13.06.2021°
Bern: Bundeskanzlei. https://www.admin.ch/dam/gov/de/Dokumentation/Abstim
mungen/juni2021/Abstimmungsbroschuere_13-06-2021_WEB_de.pdf.download.pdf/
Abstimmungserlauterungen%20Juni%2021.pdf.

Burdewick, Ingrid. 2010. ,Politische Partizipation von Kindern und Jugendlichen im
Kontext moralischer Entwicklung und politischer Bildung® In Kritische politische
Bildung. Ein Handbuch, herausgegeben von Bettina Losch, 351-64. Politik und Bil-
dung 54. Schwalbach/Ts.: Wochenschau.

Buss, Sarah und Andrea Westlund. 2018. ,Personal Autonomy* In The Stanford Ency-
clopedia of Philosophy, herausgegeben von Edward N. Zalta, Ausgabe Friihling 2018.
Stanford: Metaphysics Research Lab, Stanford University. https://plato.stanford.edu/
archives/spr2018/entries/personal-autonomy/.

Carter, Alan. 2000. ,,Analytical Anarchism: Some Conceptual Foundations® Political
Theory 28 (2): 230-53. https://doi.org/10.1177/0090591700028002005.

———. 2011. ,,Anarchism: Some Theoretical Foundations®. Journal of Political Ideolo-
gies 16 (3): 245-64. https://doi.org/10.1080/13569317.2011.607291.

Carter, Tan. 2019. ,Positive and Negative Liberty“ In The Stanford Encyclopedia of
Philosophy, herausgegeben von Edward N. Zalta, Winter 2019 Edition. Stanford
University. https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/liberty-positive-nega
tive/.

Cassee, Andreas. 2016. Globale Bewegungsfreiheit: Ein philosophisches Plidoyer fiir
offene Grenzen. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Chengdan, Qian. 2010. ,Iransformation of European States: From Feudal to Modern®.
Procedia: Social and Behavioral Sciences 2 (5): 6683-91. https://doi.org/10.1016/j.sbs
pro.2010.05.013.

»Chilling Effect®. o. J. In Merriam-Webster.com Legal Dictionary. Zugegriffen 7. Dezem-
ber 2020. https://www.merriam-webster.com/legal/chilling+effect.

437

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://www.republik.ch/2020/03/19/das-wichtigste-ist-nicht-nur-das-virus-ist-ansteckend-sondern-auch-dein-verhalten
https://www.republik.ch/2020/03/19/das-wichtigste-ist-nicht-nur-das-virus-ist-ansteckend-sondern-auch-dein-verhalten
https://www.republik.ch/2020/03/19/das-wichtigste-ist-nicht-nur-das-virus-ist-ansteckend-sondern-auch-dein-verhalten
https://doi.org/10.1515/dzph-2016-0017
https://doi.org/10.1515/dzph-2016-0017
https://www.bfs.admin.ch/asset/de/23585890
https://www.bfs.admin.ch/asset/de/23585890
https://www.bfs.admin.ch/asset/de/27145945
https://www.bfs.admin.ch/asset/de/27145945
https://www.admin.ch/dam/gov/de/Dokumentation/Abstimmungen/juni2021/Abstimmungsbroschuere_13-06-2021_WEB_de.pdf.download.pdf/Abstimmungserläuterungen%20Juni%2021.pdf
https://www.admin.ch/dam/gov/de/Dokumentation/Abstimmungen/juni2021/Abstimmungsbroschuere_13-06-2021_WEB_de.pdf.download.pdf/Abstimmungserläuterungen%20Juni%2021.pdf
https://www.admin.ch/dam/gov/de/Dokumentation/Abstimmungen/juni2021/Abstimmungsbroschuere_13-06-2021_WEB_de.pdf.download.pdf/Abstimmungserläuterungen%20Juni%2021.pdf
https://plato.stanford.edu/archives/spr2018/entries/personal-autonomy/
https://plato.stanford.edu/archives/spr2018/entries/personal-autonomy/
https://doi.org/10.1177/0090591700028002005
https://doi.org/10.1080/13569317.2011.607291
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/liberty-positive-negative/
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/liberty-positive-negative/
https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2010.05.013
https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2010.05.013
https://www.merriam-webster.com/legal/chilling+effect
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.republik.ch/2020/03/19/das-wichtigste-ist-nicht-nur-das-virus-ist-ansteckend-sondern-auch-dein-verhalten
https://www.republik.ch/2020/03/19/das-wichtigste-ist-nicht-nur-das-virus-ist-ansteckend-sondern-auch-dein-verhalten
https://www.republik.ch/2020/03/19/das-wichtigste-ist-nicht-nur-das-virus-ist-ansteckend-sondern-auch-dein-verhalten
https://doi.org/10.1515/dzph-2016-0017
https://doi.org/10.1515/dzph-2016-0017
https://www.bfs.admin.ch/asset/de/23585890
https://www.bfs.admin.ch/asset/de/23585890
https://www.bfs.admin.ch/asset/de/27145945
https://www.bfs.admin.ch/asset/de/27145945
https://plato.stanford.edu/archives/spr2018/entries/personal-autonomy/
https://plato.stanford.edu/archives/spr2018/entries/personal-autonomy/
https://doi.org/10.1177/0090591700028002005
https://doi.org/10.1080/13569317.2011.607291
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/liberty-positive-negative/
https://plato.stanford.edu/archives/win2019/entries/liberty-positive-negative/
https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2010.05.013
https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2010.05.013
https://www.merriam-webster.com/legal/chilling+effect

9 Literatur

Christiano, Thomas. 2004. ,The Authority of Democracy* Journal of Political Philoso-
phy 12 (3): 266-90. https://doi.org/lO.ll11/j.1467—9760.2004.00200.x.

———. 2006. ,Debate: Democracy’s Authority: Reply to Wall® Journal of Political
Philosophy 14 (1): 101-10. https://doi.org/10.1111/].1467-9760.2006.00251.x.

———.2008. The Constitution of Equality: Democratic Authority and Its Limits. New
York: Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/acprof:0s0/9780198297475.00
1.0001.

———. 2013. ,Authority® In The Stanford Encyclopedia of Philosophy, herausgegeben
von Edward N. Zalta, Ausgabe Frithling 2013. Stanford: Metaphysics Research Lab,
Stanford University. http://plato.stanford.edu/archives/spr2013/entries/authority/.

Christman, John. 2015. ,Autonomy and Liberalism: A Troubled Marriage?“ In The
Cambridge Companion to Liberalism, herausgegeben von Steven Wall, 141-62. Cam-
bridge Companions to Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press. https://
doi.org/10.1017/CBO9781139942478.009.

———. 2017. ,,Autonomy in Moral and Political Philosophy® In The Stanford Encyclo-
pedia of Philosophy, herausgegeben von Edward N. Zalta, Winter 2017. Stanford:
Metaphysics Research Lab, Stanford University. https://plato.stanford.edu/archives/
win2017/entries/autonomy-moral/.

,Civilizing o. J. In Merriam-Webster.com Dictionary. Zugegriffen 8. Oktober 2022.
https://www.merriam-webster.com/dictionary/civilizing.

Class War Federation, Hrsg. 1992. Unfinished Business: The Politics of Class War. Edin-
burgh: AK.

Cohen, Jean L. und Andrew Arato. 1992. Civil Society and Political Theory. Studies in
Contemporary German Social Thought. Cambridge: MIT Press.

Cohen, Joshua. 1989. ,Deliberation and Democratic Legitimacy®. In The Good Polity:
Normative Analysis of the State, herausgegeben von Alan P. Hamlin und Philip Pettit,
17-34. Oxford: Blackwell.

Cohon, Rachel. 2018. ,Hume’s Moral Philosophy“ In The Stanford Encyclopedia of
Philosophy, herausgegeben von Edward N. Zalta, Herbst 2018. Stanford: Metaphysics
Research Lab, Stanford University. https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entri
es/hume-moral/.

Conzett, Anja und Daniel Faulhaber. 2020a. ,Der Basel-Report, Teil 1: Der Tag, der die
Stadt nicht mehr loslasst®. Republik, 24. November 2020. https://www.republik.ch/20
20/11/24/der-basel-report-teil-1-der-tag-im-november-2018-der-basel-nicht-mehr-los
laesst.

———. 2020b. ,Der Basel-Report, Teil 2: Wer eskaliert wen? Die Basler Staatsgewalt
ausser Kontrolle“. Republik, 25. November 2020. https://www.republik.ch/2020/11/25
/der-basel-report-teil-2-wer-eskaliert-wen-die-basler-staatsgewalt-ausser-kontrolle.

Costa, M. Victoria. 2009. ,Neo-Republicanism, Freedom as Non-Domination, and
Citizen Virtue® Politics, Philosophy & Economics 8 (4): 401-19. https://doi.org/10.1177
/1470594X09343079.

———. 2016. ,Republican Liberty and Border Controls®. Critical Review of Internatio-
nal Social and Political Philosophy 19 (4): 400-415. https://doi.org/10.1080/13698230.
2015.1066046.

438

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.1111/j.1467-9760.2004.00200.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9760.2006.00251.x
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780198297475.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780198297475.001.0001
http://plato.stanford.edu/archives/spr2013/entries/authority/
https://doi.org/10.1017/CBO9781139942478.009
https://doi.org/10.1017/CBO9781139942478.009
https://plato.stanford.edu/archives/win2017/entries/autonomy-moral/
https://plato.stanford.edu/archives/win2017/entries/autonomy-moral/
https://www.merriam-webster.com/dictionary/civilizing
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/hume-moral/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/hume-moral/
https://www.republik.ch/2020/11/24/der-basel-report-teil-1-der-tag-im-november-2018-der-basel-nicht-mehr-loslaesst
https://www.republik.ch/2020/11/24/der-basel-report-teil-1-der-tag-im-november-2018-der-basel-nicht-mehr-loslaesst
https://www.republik.ch/2020/11/24/der-basel-report-teil-1-der-tag-im-november-2018-der-basel-nicht-mehr-loslaesst
https://www.republik.ch/2020/11/25/der-basel-report-teil-2-wer-eskaliert-wen-die-basler-staatsgewalt-ausser-kontrolle
https://www.republik.ch/2020/11/25/der-basel-report-teil-2-wer-eskaliert-wen-die-basler-staatsgewalt-ausser-kontrolle
https://doi.org/10.1177/1470594X09343079
https://doi.org/10.1177/1470594X09343079
https://doi.org/10.1080/13698230.2015.1066046
https://doi.org/10.1080/13698230.2015.1066046
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1111/j.1467-9760.2004.00200.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9760.2006.00251.x
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780198297475.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780198297475.001.0001
http://plato.stanford.edu/archives/spr2013/entries/authority/
https://doi.org/10.1017/CBO9781139942478.009
https://doi.org/10.1017/CBO9781139942478.009
https://plato.stanford.edu/archives/win2017/entries/autonomy-moral/
https://plato.stanford.edu/archives/win2017/entries/autonomy-moral/
https://www.merriam-webster.com/dictionary/civilizing
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/hume-moral/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2018/entries/hume-moral/
https://www.republik.ch/2020/11/24/der-basel-report-teil-1-der-tag-im-november-2018-der-basel-nicht-mehr-loslaesst
https://www.republik.ch/2020/11/24/der-basel-report-teil-1-der-tag-im-november-2018-der-basel-nicht-mehr-loslaesst
https://www.republik.ch/2020/11/24/der-basel-report-teil-1-der-tag-im-november-2018-der-basel-nicht-mehr-loslaesst
https://www.republik.ch/2020/11/25/der-basel-report-teil-2-wer-eskaliert-wen-die-basler-staatsgewalt-ausser-kontrolle
https://www.republik.ch/2020/11/25/der-basel-report-teil-2-wer-eskaliert-wen-die-basler-staatsgewalt-ausser-kontrolle
https://doi.org/10.1177/1470594X09343079
https://doi.org/10.1177/1470594X09343079
https://doi.org/10.1080/13698230.2015.1066046
https://doi.org/10.1080/13698230.2015.1066046

9 Literatur

Crandall, Christian S., Scott Eidelman, Linda J. Skitka und G. Scott Morgan. 2009.
»Status quo framing increases support for torture®. Social Influence 4 (1): 1-10. https:/
/doi.org/10.1080/15534510802124397.

Crouch, Colin. 2015. Postdemokratie. Ubersetzt von Nikolaus Gramm. 12. Aufl. Frank-
furt am Main: Suhrkamp.

Cunliffe, John und Andrew Reeve. 1999. ,Dialogic Authority“. Oxford Journal of Legal
Studies 19 (3): 453-66. https://doi.org/10.1093/0jls/19.3.453.

D’Agostino, Fred, Gerald Gaus und John Thrasher. 2012. ,,Contemporary Approaches
to the Social Contract® In The Stanford Encyclopedia of Philosophy, herausgegeben
von Edward N. Zalta, Ausgabe Winter 2012. Stanford: Metaphysics Research Lab,
Stanford University. http://plato.stanford.edu/archives/win2012/entries/contractaria
nism-contemporary/.

Dagger, Richard. 2000. ,Membership, Fair Play, and Political Obligation® Political
Studies 48 (1): 104-17. https://doi.org/10.1111/1467-9248.00253.

———. 2018. ,Authority, Legitimacy, and the Obligation to Obey the Law" Legal
Theory 24 (02): 77-102. https://doi.org/10.1017/51352325218000083.

Dagger, Richard und David Lefkowitz. 2014. ,Political Obligation®. In The Stanford
Encyclopedia of Philosophy, herausgegeben von Edward N. Zalta, Ausgabe Herbst
2014. Stanford: Metaphysics Research Lab, Stanford University. https://plato.stanfor
d.edu/archives/fall2014/entries/political-obligation/.

Dahl, Robert A. 1957. ,The Concept of Power®. Behavioral Science 2 (3): 201-15. https://
doi.org/10.1002/bs.3830020303.

Dahl, Robert A. und Bruce Stinebrickner. 2003. Modern Political Analysis. 6. Aufl.
Upper Saddle River: Prentice Hall.

Davis, Laurence. 2019. ,Individual and Community®. In The Palgrave Handbook of An-
archism, herausgegeben von Carl Levy und Matthew S. Adams, 47-69. Basingstoke:
Palgrave Macmillan. https://doi.org/10.1007/978-3-319-75620-2_3.

De George, Richard T. 1978. ,,Anarchism and Authority“. Nomos 19: 91-110. http://www.
jstor.org/stable/24219040.

Dean, Jodi. 2016. ,Kommunikativer Kapitalismus und Klassenkampf . In Transformati-
on der Demokratie — demokratische Transformation, herausgegeben von Alex Demi-
rovié, 135-55. Miinster: Westfélisches Damptboot.

Degen, Bernard. 2013. ,Sozialstaat". In Historisches Lexikon der Schweiz. https://hls-dhs
-dss.ch/articles/009932/2013-01-08/.

———. 2015. ,,Sozialversicherungen® In Historisches Lexikon der Schweiz. https://hls-d
hs-dss.ch/articles/016607/2015-07-30/.

Diamond, Patrick. 2017. ,Will Basic Income Hurt the Cause?“ Boston Review, 3. Mai
2017. https://www.bostonreview.net/forum_response/patrick-diamond-will-basic-in
come-hurt-cause/.

Dryzek, John S., André Bachtiger, Simone Chambers, Joshua Cohen, James N. Druck-
man, Andrea Felicetti, James S. Fishkin, et al. 2019. ,,The Crisis of Democracy and the
Science of Deliberation®. Science 363 (6432): 1144-46. https://doi.org/10.1126/science.
aaw2694.

439

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.1080/15534510802124397
https://doi.org/10.1080/15534510802124397
https://doi.org/10.1093/ojls/19.3.453
http://plato.stanford.edu/archives/win2012/entries/contractarianism-contemporary/
http://plato.stanford.edu/archives/win2012/entries/contractarianism-contemporary/
https://doi.org/10.1111/1467-9248.00253
https://doi.org/10.1017/S1352325218000083
https://plato.stanford.edu/archives/fall2014/entries/political-obligation/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2014/entries/political-obligation/
https://doi.org/10.1002/bs.3830020303
https://doi.org/10.1002/bs.3830020303
https://doi.org/10.1007/978-3-319-75620-2_3
http://www.jstor.org/stable/24219040
http://www.jstor.org/stable/24219040
https://hls-dhs-dss.ch/articles/009932/2013-01-08/
https://hls-dhs-dss.ch/articles/009932/2013-01-08/
https://hls-dhs-dss.ch/articles/016607/2015-07-30/
https://hls-dhs-dss.ch/articles/016607/2015-07-30/
https://www.bostonreview.net/forum_response/patrick-diamond-will-basic-income-hurt-cause/
https://www.bostonreview.net/forum_response/patrick-diamond-will-basic-income-hurt-cause/
https://doi.org/10.1126/science.aaw2694
https://doi.org/10.1126/science.aaw2694
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1080/15534510802124397
https://doi.org/10.1080/15534510802124397
https://doi.org/10.1093/ojls/19.3.453
http://plato.stanford.edu/archives/win2012/entries/contractarianism-contemporary/
http://plato.stanford.edu/archives/win2012/entries/contractarianism-contemporary/
https://doi.org/10.1111/1467-9248.00253
https://doi.org/10.1017/S1352325218000083
https://plato.stanford.edu/archives/fall2014/entries/political-obligation/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2014/entries/political-obligation/
https://doi.org/10.1002/bs.3830020303
https://doi.org/10.1002/bs.3830020303
https://doi.org/10.1007/978-3-319-75620-2_3
http://www.jstor.org/stable/24219040
http://www.jstor.org/stable/24219040
https://hls-dhs-dss.ch/articles/009932/2013-01-08/
https://hls-dhs-dss.ch/articles/009932/2013-01-08/
https://hls-dhs-dss.ch/articles/016607/2015-07-30/
https://hls-dhs-dss.ch/articles/016607/2015-07-30/
https://www.bostonreview.net/forum_response/patrick-diamond-will-basic-income-hurt-cause/
https://www.bostonreview.net/forum_response/patrick-diamond-will-basic-income-hurt-cause/
https://doi.org/10.1126/science.aaw2694
https://doi.org/10.1126/science.aaw2694

9 Literatur

Durning, Patrick. 2003. ,Joseph Raz and the Instrumental Justification of a Duty to
Obey the Law*. Law and Philosophy 22 (6): 597-620.

Dworkin, Ronald. 1973. ,The Original Position® The University of Chicago Law Review
40 (3): 500-533. https://doi.org/10.2307/1599246.

———. 1984. Biirgerrechte ernstgenommen. Ubersetzt von Ursula Wolf. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

———.1986. Law’s Empire. Cambridge: Belknap.

———.2000. Sovereign Virtue: The Theory and Practice of Equality. Cambridge: Har-
vard University Press.

———. 2011. Justice for Hedgehogs. Cambridge: Belknap.

Edmundson, William A. 1998. ,Legitimate Authority Without Political Obligation®. Law
and Philosophy 17 (1): 43-60.

———. 2004. ,State of the Art: The Duty to Obey the Law® Legal Theory 10 (4):
215-59. https://doi.org/10.1017/S1352325204040236.

Egoumenides, Magda. 2014. Philosophical Anarchism and Political Obligation. New
York: Bloomsbury.

Ehrenberg, Kenneth. 201la. ,,Critical Reception of Raz’s Theory of Authority® Philoso-
phy Compass 6 (11): 777-85. https://doi.org/10.1111/j.1747-9991.2011.00444.x.

———.2011b. ,,Joseph Raz’s Theory of Authority: Raz’s Service Conception of Authori-
ty“. Philosophy Compass 6 (12): 884-94. https://doi.org/10.1111/j.1747-9991.2011.0044
5.x

Esterling, Kevin M., Archon Fung und Taeku Lee. 2015. ,How Much Disagreement Is
Good for Democratic Deliberation?“ Political Communication 32 (4): 529-51. https:/
/doi.org/10.1080/10584609.2014.969466.

Faist, Thomas. 2001. ,Doppelte Staatsbiirgerschaft als tiberlappende Mitgliedschaft®
Politische Vierteljahresschrift 42 (2). https://doi.org/10.1007/s11615-001-0036-7.

Ferracioli, Luara. 2015. ,The Anarchist’s Myth: Autonomy, Children, and State Legiti-
macy*. Hypatia 30 (2): 370-85. https://doi.org/10.1111/hypa.12147.

Finnis, John. 1984. ,The Authority of Law in the Predicament of Contemporary Social
Theory*. Notre Dame Journal of Law, Ethics ¢ Public Policy 1 (1): 115-37.

———.1989. ,Law as Co-Ordination®. Ratio Juris 2 (1): 97-104. https://doi.org/10.1111/].
1467-9337.1989.tb00029.x.

———. (1980) 2011. Natural Law and Natural Rights. 2. Aufl. Clarendon Law Series.
Oxford: Oxford University Press.

Flavin, Patrick, Alexander C. Pacek und Benjamin Radcliff. 2011. ,State Intervention
and Subjective Well-Being in Advanced Industrial Democracies®. Politics ¢ Policy 39
(2): 251-69. https://doi.org/10.1111/].1747-1346.2011.00290.x.

Foucault, Michel. 2006. Geschichte der Gouvernementalitit: Die Geburt der Biopolitik.
Herausgegeben von Michel Senellart. Ubersetzt von Jiirgen Schroder und Claudia
Brede-Konersmann. Bd. 2. 2 Bd. Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft 1809. Frank-
furt am Main: Suhrkamp.

———. (1975) 2017. Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefiingnisses. Ubersetzt
von Walter Seitter. 20. Aufl. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

440

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.2307/1599246
https://doi.org/10.1017/S1352325204040236
https://doi.org/10.1111/j.1747-9991.2011.00444.x
https://doi.org/10.1111/j.1747-9991.2011.00445.x
https://doi.org/10.1111/j.1747-9991.2011.00445.x
https://doi.org/10.1080/10584609.2014.969466
https://doi.org/10.1080/10584609.2014.969466
https://doi.org/10.1007/s11615-001-0036-7
https://doi.org/10.1111/hypa.12147
https://doi.org/10.1111/j.1467-9337.1989.tb00029.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9337.1989.tb00029.x
https://doi.org/10.1111/j.1747-1346.2011.00290.x
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.2307/1599246
https://doi.org/10.1017/S1352325204040236
https://doi.org/10.1111/j.1747-9991.2011.00444.x
https://doi.org/10.1111/j.1747-9991.2011.00445.x
https://doi.org/10.1111/j.1747-9991.2011.00445.x
https://doi.org/10.1080/10584609.2014.969466
https://doi.org/10.1080/10584609.2014.969466
https://doi.org/10.1007/s11615-001-0036-7
https://doi.org/10.1111/hypa.12147
https://doi.org/10.1111/j.1467-9337.1989.tb00029.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9337.1989.tb00029.x
https://doi.org/10.1111/j.1747-1346.2011.00290.x

9 Literatur

Franks, Benjamin. 2010. ,Introduction: Anarchism and Moral Philosophy® In Anar-
chism and Moral Philosophy, herausgegeben von Benjamin Franks und Matthew
Wilson, 1-10. Basingstoke: Palgrave Macmillan. https://doi.org/10.1057/97802302896
80_1.

———.2012. ,Anarchism and Analytic Philosophy®. In The Continuum Companion to
Anarchism, herausgegeben von Ruth Kinna, 50-71. London: Continuum.

Franks, Benjamin, Nathan J. Jun und Leonard A. Williams, Hrsg. 2018. Anarchism: A
Conceptual Approach. New York: Routledge.

Franks, Benjamin und Matthew Wilson, Hrsg. 2010. Anarchism and Moral Philosophy.
Basingstoke: Palgrave Macmillan. https://doi.org/10.1057/9780230289680.

Freedom House. 2024. ,The Mounting Damage of Flawed Elections and Armed Con-
flict” Freedom in the World 2024. Washington, DC: Freedom House. https://freedo
mhouse.org/report/freedom-world/2024/mounting-damage-flawed-elections-and-ar
med-conflict.

Freeman, Jo. 1972. ,The tyranny of structurelessness”. Berkeley Journal of Sociology 17:
151-64. https://www.jstor.org/stable/41035187.

Frye, Harrison und George Klosko. 2017. ,Democratic Authority and Respect for the
Law*. Law and Philosophy 36 (1): 1-23. https://doi.org/10.1007/s10982-016-9278-9.

Gaus, Gerald, Shane D. Courtland und David Schmidtz. 2020. ,Liberalism® In The
Stanford Encyclopedia of Philosophy, herausgegeben von Edward N. Zalta, Ausgabe
Herbst 2020. Stanford: Metaphysics Research Lab, Stanford University. https://plato.
stanford.edu/archives/fall2020/entries/liberalism/.

Geif3, Robin und Mina Baghai. 2017. ,Volkerrecht und internationale Politik®. In Hand-
buch Internationale Beziehungen, herausgegeben von Frank Sauer und Carlo Masala,
899-922. Wiesbaden: Springer Fachmedien Wiesbaden. https://doi.org/10.1007/978
-3-531-19918-4_35.

Gilbert, Margaret. 1993. ,Group Membership and Political Obligation. The Monist 76
(1): 119-31. https://doi.org/10.5840/monist19937619.

Gloe, Markus und Tonio Oeftering. 2017. ,Politische Bildung meets Politische Theorie
- eine Conclusio® In Politische Bildung meets Politische Theorie, herausgegeben von
Markus Gloe und Tonio Oeftering, 413-35. Votum. Beitrdge zur politischen Bildung
und Politikwissenschaft 1. Baden-Baden: Nomos. https://doi.org/10.5771/9783845282
299-414.

Goldmann, Kjell. 2001. Transforming the European Nation-State: Dynamics of Interna-
tionalization. London: Sage. http://www.123library.org/book_details/?id=274.

Goodin, Robert E. 2003. ,,Folie Républicaine®. Annual Review of Political Science 6 (1):
55-76. https://doi.org/10.1146/annurev.polisci.6.121901.085542.

Gordon, Uri. 2008. Anarchy Alive! Anti-Authoritarian Politics from Practice to Theory.
London: Pluto.

———. 2010. ,Against the Wall: Anarchist Mobilization in the Israeli-Palestinian Con-
flict®. Peace & Change 35 (3): 412-33. https://doi.org/10.1111/j.1468-0130.2010.00641.x.

Gould, Carol C. 1988. Rethinking Democracy: Freedom and Social Cooperation in
Politics, Economy, and Society. Cambridge: Cambridge University Press.

441

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.1057/9780230289680_1
https://doi.org/10.1057/9780230289680_1
https://doi.org/10.1057/9780230289680
https://freedomhouse.org/report/freedom-world/2024/mounting-damage-flawed-elections-and-armed-conflict
https://freedomhouse.org/report/freedom-world/2024/mounting-damage-flawed-elections-and-armed-conflict
https://freedomhouse.org/report/freedom-world/2024/mounting-damage-flawed-elections-and-armed-conflict
https://www.jstor.org/stable/41035187
https://doi.org/10.1007/s10982-016-9278-9
https://plato.stanford.edu/archives/fall2020/entries/liberalism/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2020/entries/liberalism/
https://doi.org/10.1007/978-3-531-19918-4_35
https://doi.org/10.1007/978-3-531-19918-4_35
https://doi.org/10.5840/monist19937619
https://doi.org/10.5771/9783845282299-414
https://doi.org/10.5771/9783845282299-414
http://www.123library.org/book_details/?id=274
https://doi.org/10.1146/annurev.polisci.6.121901.085542
https://doi.org/10.1111/j.1468-0130.2010.00641.x
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1057/9780230289680_1
https://doi.org/10.1057/9780230289680_1
https://doi.org/10.1057/9780230289680
https://freedomhouse.org/report/freedom-world/2024/mounting-damage-flawed-elections-and-armed-conflict
https://freedomhouse.org/report/freedom-world/2024/mounting-damage-flawed-elections-and-armed-conflict
https://freedomhouse.org/report/freedom-world/2024/mounting-damage-flawed-elections-and-armed-conflict
https://www.jstor.org/stable/41035187
https://doi.org/10.1007/s10982-016-9278-9
https://plato.stanford.edu/archives/fall2020/entries/liberalism/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2020/entries/liberalism/
https://doi.org/10.1007/978-3-531-19918-4_35
https://doi.org/10.1007/978-3-531-19918-4_35
https://doi.org/10.5840/monist19937619
https://doi.org/10.5771/9783845282299-414
https://doi.org/10.5771/9783845282299-414
http://www.123library.org/book_details/?id=274
https://doi.org/10.1146/annurev.polisci.6.121901.085542
https://doi.org/10.1111/j.1468-0130.2010.00641.x

9 Literatur

Graeber, David. 2002. ,The New Anarchists® New Left Review, Nr. 13: 61-77. https://ne
wleftreview.org/11/13/david-graeber-the-new-anarchists.

———.2004. Fragments of an Anarchist Anthropology. Chicago: Prickly Paradigm.
———.2009. Direct Action: An Ethnography. Edinburgh: AK.

———. 2011 ,Occupy and Anarchism’s Gift of Democracy*. The Guardian, 15. Novem-
ber 2011. http://www.theguardian.com/commentisfree/cifamerica/2011/nov/15/occu
py-anarchism-gift-democracy.

———. 2020. Bullshit Jobs: vom wahren Sinn der Arbeit. Ubersetzt von Sebastian Vogel.
Stuttgart: Klett-Cotta.

Graeber, David und David Wengrow. 2022. The Dawn of Everything: A New History of
Humanity. London: Penguin.

Green, Leslie. 1990. The Authority of the State. Oxford: Clarendon.

———.2010. ,Legal Obligation and Authority® In The Stanford Encyclopedia of Philo-
sophy, herausgegeben von Edward N. Zalta, Ausgabe Winter 2010. Stanford: Meta-
physics Research Lab, Stanford University. http://plato.stanford.edu/archives/win201
2/entries/legal-obligation/.

Guérin, Daniel. 1970. Anarchism: From Theory to Practice. Ubersetzt von Mary Klop-
per. New York: Monthly Review.

Habermas, Jiirgen. 2006. ,,Political Communication in Media Society: Does Democracy
Still Enjoy an Epistemic Dimension? The Impact of Normative Theory on Empirical
Research”. Communication Theory 16 (4): 411-26. https://doi.org/10.1111/j.1468-2885.2
006.00280.x.

Hart, H. L. A. 1955. ,,Are There Any Natural Rights?“ The Philosophical Review 64 (2):
175-91. https://doi.org/10.2307/2182586.

Head-Konig, Anne-Lise. 2007. ,Konkubinat® In Historisches Lexikon der Schweiz
(HLS). https://hls-dhs-dss.ch/articles/016107/2007-09-10/.

Heine, Steven J. und Takeshi Hamamura. 2007. ,In Search of East Asian Self-Enhance-
ment®. Personality and Social Psychology Review 11 (1): 4-27. https://doi.org/10.1177/1
088868306294587.

Heywood, Andrew. 2017. Political Ideologies: An Introduction. 6. Aufl. London: Palgrave.

Hochedlinger, Michael. 2007. ,Biirokratisierung, Zentralisierung, Sozialdisziplinierung,
Konfessionalisierung, Militarisierung. Politische Geschichte der Frithen Neuzeit als
,Machtstaatsgeschichte™. In Geschichte der Politik, herausgegeben von Hans-Christof
Kraus und Thomas Nicklas, 239-70. Miinchen: Oldenbourg. https://doi.org/10.1515/
9783110650815-010.

Hoerster, Norbert. 2006. Was ist Recht? Grundfragen der Rechtsphilosophie. Miinchen:
C. H. Beck.

Hohfeld, Wesley Newcomb. 1917. ,,Fundamental Legal Conceptions as Applied in Judi-
cial Reasoning®. The Yale Law Journal 26 (8): 710-70. https://doi.org/10.2307/786270.

Holzing, Philipp. 2014. ,,Der Republikanismus in der Politischen Theorie und Ideenge-
schichte® Zeitschrift fiir Politische Theorie 5 (1). https://doi.org/10.3224/zpth.v5il.16
651.

442

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://newleftreview.org/II/13/david-graeber-the-new-anarchists
https://newleftreview.org/II/13/david-graeber-the-new-anarchists
http://www.theguardian.com/commentisfree/cifamerica/2011/nov/15/occupy-anarchism-gift-democracy
http://www.theguardian.com/commentisfree/cifamerica/2011/nov/15/occupy-anarchism-gift-democracy
http://plato.stanford.edu/archives/win2012/entries/legal-obligation/
http://plato.stanford.edu/archives/win2012/entries/legal-obligation/
https://doi.org/10.1111/j.1468-2885.2006.00280.x
https://doi.org/10.1111/j.1468-2885.2006.00280.x
https://doi.org/10.2307/2182586
https://hls-dhs-dss.ch/articles/016107/2007-09-10/
https://doi.org/10.1177/1088868306294587
https://doi.org/10.1177/1088868306294587
https://doi.org/10.1515/9783110650815-010
https://doi.org/10.1515/9783110650815-010
https://doi.org/10.2307/786270
https://doi.org/10.3224/zpth.v5i1.16651
https://doi.org/10.3224/zpth.v5i1.16651
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://newleftreview.org/II/13/david-graeber-the-new-anarchists
https://newleftreview.org/II/13/david-graeber-the-new-anarchists
http://www.theguardian.com/commentisfree/cifamerica/2011/nov/15/occupy-anarchism-gift-democracy
http://www.theguardian.com/commentisfree/cifamerica/2011/nov/15/occupy-anarchism-gift-democracy
http://plato.stanford.edu/archives/win2012/entries/legal-obligation/
http://plato.stanford.edu/archives/win2012/entries/legal-obligation/
https://doi.org/10.1111/j.1468-2885.2006.00280.x
https://doi.org/10.1111/j.1468-2885.2006.00280.x
https://doi.org/10.2307/2182586
https://hls-dhs-dss.ch/articles/016107/2007-09-10/
https://doi.org/10.1177/1088868306294587
https://doi.org/10.1177/1088868306294587
https://doi.org/10.1515/9783110650815-010
https://doi.org/10.1515/9783110650815-010
https://doi.org/10.2307/786270
https://doi.org/10.3224/zpth.v5i1.16651
https://doi.org/10.3224/zpth.v5i1.16651

9 Literatur

Horton, John. 1992. Political Obligation. Issues in Political Theory. London: Macmillan.
https://doi.org/10.1007/978-1-349-22286-5.

Hubacher, Manuel S.2014. ,Dem Recht gehorchen? Ronald Dworkins assoziativer
Ansatz der politischen Pflicht®. Masterarbeit, Bern: Universitit Bern.

———. 202L. ,Macht im digitalen Raum: Politische Bildung im digitalen Zeitalter*.
In Augmented Democracy in der Politischen Bildung: Neue Herausforderungen der
Digitalisierung, herausgegeben von Lara Moller und Dirk Lange, 31-49. Citizenship.
Studien zur Politischen Bildung. Wiesbaden: Springer V. https://doi.org/10.1007/97
8-3-658-31916-8_3.

Hume, David. (1739) 1888. Treatise of Human Nature. Oxford: Clarendon. https://en.wi
kisource.org/w/index.php?title=Treatise_of Human_Nature&oldid=12358661.

IPCC. 2021 ,Climate Change 2021: The Physical Science Basis. Contribution of
Working Group I to the Sixth Assessment Report of the Intergovernmental Panel
on Climate Change*. https://www.ipcc.ch/report/sixth-assessment-report-working-g
roup-i/.

Jansen, Christian und Henning Borggrafe. 2007. Nation — Nationalitit — Nationalismus.
Historische Einfithrungen 1. Frankfurt am Main: Campus.

Jaster, Romy und David Lanius. 2019. Die Wahrheit schafft sich ab: Wie Fake News
Politik machen. Was bedeutet das alles? Ditzingen: Reclam.

———. 2021. ,Wenn Wahrheit wertlos wird: Demonstrativer Bullshit in einer digitali-
sierten Gesellschaft” In Politische Bildung fiir die digitale Offentlichkeit: Umgang
mit politischer Information und Kommunikation in digitalen Rdumen, herausgegeben
von Manuel S. Hubacher und Monika Waldis, 175-95. Wiesbaden: VS Verlag fiir
Sozialwissenschaften. https://doi.org/10.1007/978-3-658-33255-6_9.

Jecker, Hanspeter. 2012. ,T4ufer. In Historisches Lexikon der Schweiz (HLS). https://hls
-dhs-dss.ch/articles/011421/2012-08-14/.

Jorke, Dirk. 2011. ,Biirgerbeteiligung in der Postdemokratie®. Aus Politik und Zeitge-
schichte 61 (1-2): 13-18.

Jun, Nathan. 2010. ,,Anarchist Philosophy: Past, Problems and Prospects®. In Anarchism
and Moral Philosophy, herausgegeben von Benjamin Franks und Matthew Wilson,
45-66. Basingstoke: Palgrave Macmillan. https://doi.org/10.1057/9780230289680_4.

———. 2012. Anarchism and Political Modernity. Contemporary Anarchist Studies.
New York: Continuum.

———. 2016. ,,On Philosophical Anarchism®. Radical Philosophy Review 19 (3): 551-67.
https://doi.org/10.5840/radphilrev201521928.

———. 2018. ,Freedom® In Anarchism: A Conceptual Approach, herausgegeben von
Benjamin Franks, Nathan Jun und Leonard A. Williams, 44-59. New York: Rout-
ledge.

———.2019. ,The State“ In The Palgrave Handbook of Anarchism, herausgegeben von
Carl Levy und Matthew S. Adams, 27-45. Basingstoke: Palgrave Macmillan. https://d
01.0rg/10.1007/978-3-319-75620-2_2.

Kagan, Shelly. 1989. The Limits of Morality. Oxford Ethics Series. Oxford: Clarendon.

443

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.1007/978-1-349-22286-5
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31916-8_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31916-8_3
https://en.wikisource.org/w/index.php?title=Treatise_of_Human_Nature&oldid=12358661
https://en.wikisource.org/w/index.php?title=Treatise_of_Human_Nature&oldid=12358661
https://www.ipcc.ch/report/sixth-assessment-report-working-group-i/
https://www.ipcc.ch/report/sixth-assessment-report-working-group-i/
https://doi.org/10.1007/978-3-658-33255-6_9
https://hls-dhs-dss.ch/articles/011421/2012-08-14/
https://hls-dhs-dss.ch/articles/011421/2012-08-14/
https://doi.org/10.1057/9780230289680_4
https://doi.org/10.5840/radphilrev201521928
https://doi.org/10.1007/978-3-319-75620-2_2
https://doi.org/10.1007/978-3-319-75620-2_2
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1007/978-1-349-22286-5
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31916-8_3
https://doi.org/10.1007/978-3-658-31916-8_3
https://en.wikisource.org/w/index.php?title=Treatise_of_Human_Nature&oldid=12358661
https://en.wikisource.org/w/index.php?title=Treatise_of_Human_Nature&oldid=12358661
https://www.ipcc.ch/report/sixth-assessment-report-working-group-i/
https://www.ipcc.ch/report/sixth-assessment-report-working-group-i/
https://doi.org/10.1007/978-3-658-33255-6_9
https://hls-dhs-dss.ch/articles/011421/2012-08-14/
https://hls-dhs-dss.ch/articles/011421/2012-08-14/
https://doi.org/10.1057/9780230289680_4
https://doi.org/10.5840/radphilrev201521928
https://doi.org/10.1007/978-3-319-75620-2_2
https://doi.org/10.1007/978-3-319-75620-2_2

9 Literatur

Kahneman, Daniel, Jack L. Knetsch und Richard H. Thaler. 1991. ,,Anomalies: The
Endowment Effect, Loss Aversion, and Status Quo Bias“. Journal of Economic Per-
spectives 5 (1): 193-206. https://doi.org/10.1257/jep.5.1.193.

Kant, Immanuel. 1900-. Gesammelte Schriften. Herausgegeben von der Koéniglich
Preussischen Akademie der Wissenschaften. Berlin. (kurz: AA).

Kau, Marcel. 2016. ,Der Staat und der Einzelne als Volkerrechtssubjekte® In Volker-
recht, herausgegeben von Wolfgang Vitzthum und Alexander Proelf}, 7. Aufl,, 133-
246. De Gruyter Studium. Berlin: De Gruyter. https://doi.org/10.1515/9783110441628
-007.

Kersbergen, Kees van und Barbara Vis. 2013. Comparative Welfare State Politics: Deve-
lopment, Opportunities, and Reform. Cambridge: Cambridge University Press. https:/
/doi.org/10.1017/CBO9781139021852.

Kinna, Ruth und Alex Prichard. 2019. ,Anarchism and Non-Domination® Journal of
Political Ideologies 24 (3): 221-40. https://doi.org/10.1080/13569317.2019.1633100.

Klosko, George. 1987a. ,,Presumptive Benefit, Fairness, and Political Obligation® Philo-
sophy & Public Affairs, 241-59.

———.1987b. ,The Principle of Fairness and Political Obligation®. Ethics 97 (2): 353-
62. https://doi.org/10.1086/292843.

———. 1989. ,Political Obligation and Gratitude®. Philosophy & Public Affairs 18 (4):
352-58.

———.2004. ,Multiple Principles of Political Obligation®. Political Theory 32 (6): 801-
24. https://doi.org/10.1177/0090591704265933.

———. 2007. ,John Simmons on Political Obligation. APA Newsletter on Philosophy
and Law 7 (1): 1-9.

———. 2011 ,Political Obligation®. In The Oxford Handbook of the History of Political
Philosophy, herausgegeben von George Klosko, 712-24. Oxford: Oxford University
Press. https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199238804.003.0044.

Kohlberg, Lawrence. 2014. Die Psychologie der Moralentwicklung. Herausgegeben von
Wolfgang Althof. 7. Aufl. Surkamp-Taschenbuch Wissenschaft 1232. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Kramer, Matthew H. 2008a. ,Liberty and Domination In Republicanism and Political
Theory, herausgegeben von Cécile Laborde und John W. Maynor, 31-57. Malden,
MA: Blackwell.

———.2008b. ,Legal and Moral Obligation®. In The Blackwell Guide to the Philosophy
of Law and Legal Theory, herausgegeben von Martin P. Golding und William A.
Edmundson, 179-90. Oxford: Blackwell. https://doi.org/10.1002/9780470690116.c
hi2.

Krammer, Reinhard. 2008. ,Kompetenzen durch Politische Bildung. Ein Kompetenz-
Strukturmodell® Informationen zur Politischen Bildung 29: 5-14.

Krehoff, Bernd. 2008. ,Legitimate Political Authority and Sovereignty: Why States
Cannot Be the Whole Story®. Res Publica 14 (4): 283-97. https://doi.org/10.1007/s1115
8-008-9073-z.

Kropotkin, Peter. 1888. ,,Are We Good Enough?“ Freedom 2 (21). http://dwardmac.pitz
er.edu/anarchist_archives/journals/freedom/freedom2_2Lhtml.

444

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.1257/jep.5.1.193
https://doi.org/10.1515/9783110441628-007
https://doi.org/10.1515/9783110441628-007
https://doi.org/10.1017/CBO9781139021852
https://doi.org/10.1017/CBO9781139021852
https://doi.org/10.1080/13569317.2019.1633100
https://doi.org/10.1086/292843
https://doi.org/10.1177/0090591704265933
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199238804.003.0044
https://doi.org/10.1002/9780470690116.ch12
https://doi.org/10.1002/9780470690116.ch12
https://doi.org/10.1007/s11158-008-9073-z
https://doi.org/10.1007/s11158-008-9073-z
http://dwardmac.pitzer.edu/anarchist_archives/journals/freedom/freedom2_21.html
http://dwardmac.pitzer.edu/anarchist_archives/journals/freedom/freedom2_21.html
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1257/jep.5.1.193
https://doi.org/10.1515/9783110441628-007
https://doi.org/10.1515/9783110441628-007
https://doi.org/10.1017/CBO9781139021852
https://doi.org/10.1017/CBO9781139021852
https://doi.org/10.1080/13569317.2019.1633100
https://doi.org/10.1086/292843
https://doi.org/10.1177/0090591704265933
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199238804.003.0044
https://doi.org/10.1002/9780470690116.ch12
https://doi.org/10.1002/9780470690116.ch12
https://doi.org/10.1007/s11158-008-9073-z
https://doi.org/10.1007/s11158-008-9073-z
http://dwardmac.pitzer.edu/anarchist_archives/journals/freedom/freedom2_21.html
http://dwardmac.pitzer.edu/anarchist_archives/journals/freedom/freedom2_21.html

9 Literatur

———. 911. ,Anarchism® In Encyclopedia Britannica, 1:914-19. Cambridge: Cam-
bridge University Press. https://en.wikisource.org/w/index.php?title=1911_Encyc
lop%C3%A6dia_Britannica/Anarchism&oldid=12122898.

Kiihberger, Christoph. 2015. Kompetenzorientiertes historisches und politisches Lernen.
Methodische und didaktische Anndherungen fiir Geschichte, Sozialkunde und Politi-
sche Bildung. 3. Aufl. Osterreichische Beitrige zur Geschichtsdidaktik 2. Innsbruck:
Studienverlag.

Kiihler, Michael und Nadja Jelinek, Hrsg. 2013. Autonomy and the Self. Philosophical
Studies 118. Dordrecht: Springer. https://doi.org/10.1007/978-94-007-4789-0.

Kithnis, Nino. 2015. Anarchisten! Von Vorldufern und Erleuchteten, von Ungeziefer und
Ldusen. Zur kollektiven Identitit einer radikalen Gemeinschaft in der Schweiz, 1885~
1914. Histoire 76. Bielefeld: transcript.

Kukathas, Chandran. 2001. ,Education and Citizenship in Diverse Societies®. Interna-
tional Journal of Educational Research 35 (3): 319-30. https://doi.org/10.1016/S0883
-0355(01)00027-1.

———. 2017. ,Liberty. In A Companion to Contemporary Political Philosophy, heraus-
gegeben von Robert E. Goodin, Philip Pettit und Thomas Pogge, 685-98. London:
John Wiley & Sons. https://doi.org/10.1002/9781405177245.ch39.

Kymlicka, Will. 1998. ,Citizenship® In Routledge Encyclopedia of Philosophy, herausge-
geben von Edward Craig. https://www.rep.routledge.com/articles/thematic/citizens
hip.

———.2002. Contemporary Political Philosophy: An Introduction. 2. Aufl. Oxford Uni-
versity Press.

Landemore, Hélene. 2014. ,Truth and Democracy®. Contemporary Political Theory 13
(2): e7-11. https://doi.org/10.1057/cpt.2013.22.

Laux, Helmut, Robert M. Gillenkirch und Heike Y. Schenk-Mathes. 2012. Entschei-
dungstheorie. 8. Aufl. Berlin, Heidelberg: Springer Gabler. https://doi.org/10.1007/97
8-3-642-23511-5.

Lazar, Hillary. 2018. ,Intersectionality®. In Anarchism: A Conceptual Approach, heraus-
gegeben von Benjamin Franks, Nathan J. Jun und Leonard A. Williams, 157-74. New
York: Routledge.

Leach, Darcy K. 2013. ,Prefigurative Politics. In The Wiley-Blackwell Encyclopedia of
Social and Political Movements, herausgegeben von David A. Snow, Donatella Della
Porta, Bert Klandermans und Doug McAdam. Malden: Wiley-Blackwell. https://doi.
0rg/10.1002/9780470674871.wbespm167.

Leipold, Bruno. 2015. ,,Political Anarchism and Raz’s Theory of Authority Res Publica
21 (3): 309-29. https://doi.org/10.1007/511158-015-9266-1.

Leydet, Dominique. 2011. ,Citizenship®. In The Stanford Encyclopedia of Philosophy,
herausgegeben von Edward N. Zalta, Ausgabe Herbst 2011. Stanford: Metaphysics
Research Lab, Stanford University. http://plato.stanford.edu/archives/fall2011/entries
/citizenship/.

Lilja, Peter. 2018. ,Defending a Common World: Hannah Arendt on the State, the
Nation and Political Education® Studies in Philosophy and Education 37 (6): 537-52.
https://doi.org/10.1007/s11217-018-9618-3.

445

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://en.wikisource.org/w/index.php?title=1911_Encyclop%C3%A6dia_Britannica/Anarchism&oldid=12122898
https://en.wikisource.org/w/index.php?title=1911_Encyclop%C3%A6dia_Britannica/Anarchism&oldid=12122898
https://doi.org/10.1007/978-94-007-4789-0
https://doi.org/10.1016/S0883-0355(01)00027-1
https://doi.org/10.1016/S0883-0355(01)00027-1
https://doi.org/10.1002/9781405177245.ch39
https://www.rep.routledge.com/articles/thematic/citizenship
https://www.rep.routledge.com/articles/thematic/citizenship
https://doi.org/10.1057/cpt.2013.22
https://doi.org/10.1007/978-3-642-23511-5
https://doi.org/10.1007/978-3-642-23511-5
https://doi.org/10.1002/9780470674871.wbespm167
https://doi.org/10.1002/9780470674871.wbespm167
https://doi.org/10.1007/s11158-015-9266-1
http://plato.stanford.edu/archives/fall2011/entries/citizenship/
http://plato.stanford.edu/archives/fall2011/entries/citizenship/
https://doi.org/10.1007/s11217-018-9618-3
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://en.wikisource.org/w/index.php?title=1911_Encyclop%C3%A6dia_Britannica/Anarchism&oldid=12122898
https://en.wikisource.org/w/index.php?title=1911_Encyclop%C3%A6dia_Britannica/Anarchism&oldid=12122898
https://doi.org/10.1007/978-94-007-4789-0
https://doi.org/10.1016/S0883-0355(01)00027-1
https://doi.org/10.1016/S0883-0355(01)00027-1
https://doi.org/10.1002/9781405177245.ch39
https://www.rep.routledge.com/articles/thematic/citizenship
https://www.rep.routledge.com/articles/thematic/citizenship
https://doi.org/10.1057/cpt.2013.22
https://doi.org/10.1007/978-3-642-23511-5
https://doi.org/10.1007/978-3-642-23511-5
https://doi.org/10.1002/9780470674871.wbespm167
https://doi.org/10.1002/9780470674871.wbespm167
https://doi.org/10.1007/s11158-015-9266-1
http://plato.stanford.edu/archives/fall2011/entries/citizenship/
http://plato.stanford.edu/archives/fall2011/entries/citizenship/
https://doi.org/10.1007/s11217-018-9618-3

9 Literatur

Locke, John. 1967. Two Tracts on Government. Cambridge: Cambridge University Press.
http://archive.org/details/twotractsongover00Ojohn.

———. (1689) 2012. The Second Treatise of Government/Uber die Regierung. Ubersetzt
von Dorothee Tidow. Stuttgart: Reclam.

Loick, Daniel. 2012. Kritik der Souverdnitdt. Frankfurter Beitrdge zur Soziologie und
Sozialphilosophie 17. Frankfurt am Main: Campus.

———.2016. Der Missbrauch des Eigentums. Kleine Edition 21. Berlin: August.

———.2017. Anarchismus zur Einfiihrung. Zur Einfithrung. Hamburg: Junius.

Losch, Bettina. 2010. ,.Ein kritisches Demokratieverstindnis fiir die politische Bildung®
In Kritische politische Bildung. Ein Handbuch, herausgegeben von Bettina Losch,
115-27. Politik und Bildung. Schwalbach/Ts.: Wochenschau.

Lovett, Frank. 2012. ,The Path of the Courtier: Castiglione, Machiavelli, and the Loss of
Republican Liberty. The Review of Politics 74 (4): 589-605. https://doi.org/10.1017/S
0034670512000769.

———.2016. A Republic of Law. Cambridge: Cambridge University Press.

———. 2018. ,,Republicanism®. In Stanford Encyclopedia of Philosophy, herausgegeben
von Edward N. Zalta, Ausgabe Sommer 2018. Stanford: Stanford University. https://p
lato.stanford.edu/archives/sum2018/entries/republicanism/.

Lukes, Steven. 2004. Power: A Radical View. 2. Aufl. Houndmills: Palgrave Macmillan.

Lynch, Michael P. 2016. The Internet of Us: Knowing More and Understanding Less in
the Age of Big Data. New York: Liveright.

Macedo, Stephen. 1995. ,,Multiculturalism for the Religious Right? Defending Liberal
Civic Education®. In Democratic Education in a Multicultural State, herausgegeben
von Yael Tamir, 65-80. Oxford: Blackwell.

MacMullen, Tan. 2020. ,Survey Article: What Is ,Post-Factual® Politics?“ Journal of
Political Philosophy 28 (1): 97-116. https://doi.org/10.1111/jopp.12212.

Macpherson, Crawford B. 1980. Die politische Theorie des Besitzindividualismus: Von
Hobbes bis Locke. Ubersetzt von Arno Wittekind. 2. Aufl. Suhrkamp-Taschenbuch
Wissenschaft 41. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Maia Ramnath. 2011. Decolonizing Anarchism: An Antiauthoritarian History of India’s
Liberation Struggle. Oakland: AK. https://libcom.org/files/Maia%20Ramnath%20-%
20Decolonizing%20Anarchism.pdf.

Marshall, Peter. 2010. Demanding the Impossible: A History of Anarchism. Oakland, CA:
PM.

May, Todd. 2007. ,Jacques Ranciere and the Ethics of Equality®. SubStance 36 (2): 18.
https://doi.org/10.1353/sub.2007.0033.

Mbah, Sam und LE. lgariwey. 1997. African Anarchism: The History of a Movement.
Tucson: Sharp.

McCormick, John P. 2003. ,Machiavelli Against Republicanism: On the Cambridge
School’s ,Guicciardinian Moments*. Political Theory 31 (5): 615-43. https://doi.org/1
0.1177/0090591703252159.

McKay, Iain. 2008. An Anarchist FAQ. Bd. 1. 2 Bd. Edinburgh: AK.

———.2012. An Anarchist FAQ. Bd. 2. 2 Bd. Edinburgh: AK.

446

- am 20.01.2026, 01:06:1:


http://archive.org/details/twotractsongover00john
https://doi.org/10.1017/S0034670512000769
https://doi.org/10.1017/S0034670512000769
https://plato.stanford.edu/archives/sum2018/entries/republicanism/
https://plato.stanford.edu/archives/sum2018/entries/republicanism/
https://doi.org/10.1111/jopp.12212
https://libcom.org/files/Maia%20Ramnath%20-%20Decolonizing%20Anarchism.pdf
https://libcom.org/files/Maia%20Ramnath%20-%20Decolonizing%20Anarchism.pdf
https://doi.org/10.1353/sub.2007.0033
https://doi.org/10.1177/0090591703252159
https://doi.org/10.1177/0090591703252159
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://archive.org/details/twotractsongover00john
https://doi.org/10.1017/S0034670512000769
https://doi.org/10.1017/S0034670512000769
https://plato.stanford.edu/archives/sum2018/entries/republicanism/
https://plato.stanford.edu/archives/sum2018/entries/republicanism/
https://doi.org/10.1111/jopp.12212
https://libcom.org/files/Maia%20Ramnath%20-%20Decolonizing%20Anarchism.pdf
https://libcom.org/files/Maia%20Ramnath%20-%20Decolonizing%20Anarchism.pdf
https://doi.org/10.1353/sub.2007.0033
https://doi.org/10.1177/0090591703252159
https://doi.org/10.1177/0090591703252159

9 Literatur

Mckinnon, Catriona. 2003. ,Basic Income, Self-Respect and Reciprocity®. Journal of
Applied Philosophy 20 (2): 143-58. https://doi.org/10.1111/1468-5930.00243.

McLaughlin, Paul. 2007. Anarchism and Authority: A Philosophical Introduction to
Classical Anarchism. Aldershot: Ashgate. https://doi.org/10.4324/9781315566948.

———.2010. ,In Defence of Philosophical Anarchism® In Anarchism and Moral Philo-
sophy, herausgegeben von Benjamin Franks und Matthew Wilson, 13-32. Basingsto-
ke: Palgrave Macmillan. https://doi.org/10.1057/9780230289680_2.

Meltzer, Albert. 1996. Anarchism: Arguments for and Against. Edinburgh: AK.

Meyer, Kirsten. 2011. Bildung. Grundthemen Philosophie. Berlin: De Gruyter. https://d
0i.0rg/10.1515/9783110250978.

Mian, Emran. 2002. ,The Curious Case of Exclusionary Reasons®. Canadian Journal of
Law & Jurisprudence 15 (1): 99-124. https://doi.org/10.1017/50841820900002484.

Mill, John Stuart. (1869) 1984. ,The Subjection of Women" In Essays on Equality, Law,
and Education, 21:259-340. Collected Works of John Stuart Mill. Toronto: University
of Toronto Press.

———. (1859) 1988. Uber die Freiheit. Ubersetzt von Bruno Lemke. Stuttgart: Reclam.

Miller, David. 1984. Anarchism. London: J.M. Dent & Sons.

Miscevic, Nenad. 2014. ,Nationalism® In The Stanford Encyclopedia of Philosophy,
herausgegeben von Edward N. Zalta, Ausgabe Winter 2014. Stanford: Metaphysics
Research Lab, Stanford University. http://plato.stanford.edu/archives/win2014/entri
es/nationalism/.

Mitrany, David. 1976. The Functional Theory of Politics. New York: St. Martin’s.

Mokrosinska, Dorota. 2012. Rethinking Political Obligation: Moral Principles, Commu-
nal Ties, Citizenship. Basingstoke: Palgrave Macmillan.

Mommsen, Wolfgang J. 1990. ,The Varieties of the Nation State in Modern History:
Liberal, Imperialist, Fascist and Contemporary Notions of Nation and Nationality*.
In The Rise and Decline of the Nation State, herausgegeben von Michael Mann, 210-
26. Oxford: Basil Blackwell.

Moore, Don A. 2007. ,Not so Above Average After All: When People Believe They Are
Worse Than Average and Its Implications for Theories of Bias in Social Comparison®
Organizational Behavior and Human Decision Processes 102 (1): 42-58. https://doi.o
rg/10.1016/j.0bhdp.2006.09.005.

Morris, Christopher W. 1998. An Essay on the Modern State. Cambridge: Cambridge
University Press.

———.2011. ,The State“. In The Oxford Handbook of the History of Political Philosophy,
herausgegeben von George Klosko, 544-60. Oxford: Oxford University Press. https:/
/doi.org/10.1093/0xfordhb/9780199238804.003.0031.

Mouffe, Chantal. 1993. The Return of the Political. Phronesis. London: Verso.

———. 2011 ,,,Postdemokratie’ und die zunehmende Entpolitisierung®. Aus Politik und
Zeitgeschichte 61 (1-2): 3-5.

Miihlhahn, Klaus. 2010. ,The Concentration Camp in Global Historical Perspective
History Compass 8 (6): 543-61. https://doi.org/10.1111/j.1478-0542.2010.00687 x.

447

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.1111/1468-5930.00243
https://doi.org/10.4324/9781315566948
https://doi.org/10.1057/9780230289680_2
https://doi.org/10.1515/9783110250978
https://doi.org/10.1515/9783110250978
https://doi.org/10.1017/S0841820900002484
http://plato.stanford.edu/archives/win2014/entries/nationalism/
http://plato.stanford.edu/archives/win2014/entries/nationalism/
https://doi.org/10.1016/j.obhdp.2006.09.005
https://doi.org/10.1016/j.obhdp.2006.09.005
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199238804.003.0031
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199238804.003.0031
https://doi.org/10.1111/j.1478-0542.2010.00687.x
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1111/1468-5930.00243
https://doi.org/10.4324/9781315566948
https://doi.org/10.1057/9780230289680_2
https://doi.org/10.1515/9783110250978
https://doi.org/10.1515/9783110250978
https://doi.org/10.1017/S0841820900002484
http://plato.stanford.edu/archives/win2014/entries/nationalism/
http://plato.stanford.edu/archives/win2014/entries/nationalism/
https://doi.org/10.1016/j.obhdp.2006.09.005
https://doi.org/10.1016/j.obhdp.2006.09.005
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199238804.003.0031
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199238804.003.0031
https://doi.org/10.1111/j.1478-0542.2010.00687.x

9 Literatur

»natio® o. J. In PONS Worterbuch. https://de.pons.com/iibersetzung/latein-deutsch/na
tio.

»Nation, die® o. J. In Duden online. https://www.duden.de/node/101511/revision/485011.

Nettlau, Max. 1980. Der Vorfriihling der Anarchie. Geschichte der Anarchie 1. Bremen:
Impuls.

Newman, Saul. 2007. ,,Anarchism, Poststructuralism and the Future of Radical Politics
SubStance 36 (2): 3-19. https://doi.org/10.1353/sub.2007.0035.

Nielsen, Lasse und David V. Axelsen. 2021. ,,Being Responsible and Holding Responsi-
ble: On the Role of Individual Responsibility in Political Philosophy*®. Res Publica 27
(4): 641-59. https://doi.org/10.1007/s11158-021-09506-3.

Niemeyer, Simon, Francesco Veri, John S. Dryzek und André Bichtiger. 2023. ,How
Deliberation Happens: Enabling Deliberative Reason® American Political Science
Review, 1-18. https://doi.org/10.1017/S0003055423000023.

Noelle-Neumann, Elisabeth. 2001. Die Schweigespirale: Offentliche Meinung — unsere
soziale Haut. 6. Aufl. Miinchen: Langen Miiller.

Nonnenmacher, Frank. 2010. ,Analyse, Kritik und Engagement - Madglichkeiten
und Grenzen schulischen Politikunterrichts® In Kritische politische Bildung. Ein
Handbuch, herausgegeben von Bettina Lésch, 459-70. Politik und Bildung. Schwal-
bach/Ts.: Wochenschau.

Nozick, Robert. 1974. Anarchy, State, and Utopia. New York: Basic Books.

Oeftering, Tonio. 2013. Das Politische als Kern der politischen Bildung: Hannah Arendts
Beitrag zur Didaktik des politischen Unterrichts. Wochenschau Wissenschaft. Schwal-
bach/Ts.: Wochenschau.

Ofte, Claus. 1992. ,Wider scheinradikale Gesten - Die Verfassungspolitik auf der Suche
nach dem Volkswillen In Die Kontroverse: Weizsdckers Parteienkritik in der Diskus-
sion, herausgegeben von Gunter Hoffmann und Werner A. Perger, 126-42. Frankfurt
am Main: Eichborn.

Otsch, Walter und Stephan Piihringer. 2021. ,Ordoliberalismus® In Handbuch Liberalis-
mus, herausgegeben von Michael G. Festl, 377-83. Stuttgart: ].B. Metzler. https://doi.
org/10.1007/978-3-476-05798-3_47.

Pateman, Carole. 1985. The Problem of Political Obligation: A Critical Analysis of Liberal
Theory. Berkeley: University of California Press.

———. 2004. ,Democratizing Citizenship: Some Advantages of a Basic Income®. Poli-
tics & Society 32 (1): 89-105. https://doi.org/10.1177/0032329203261100.

Peter, Fabienne. 2017. The Grounds of Political Legitimacy: Interview with Fabienne
Peter. Interviewt von Luc Foisneau. Canal U. https://www.canal-u.tv/video/ehess/the
_grounds_of_political_legitimacy.35251.

Pettit, Philip. 1997. Republicanism: A Theory of Freedom and Government. Oxford
Political Theory. Oxford: Clarendon.

———.1999. ,Republican Freedom and Contestatory Democratization® In Democracy’s
Value, herausgegeben von Ian Shapiro und Casiano Hacker-Cordén, 163-90. Con-
temporary Political Theory. Cambridge: University Press.

448

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://de.pons.com/übersetzung/latein-deutsch/natio
https://de.pons.com/übersetzung/latein-deutsch/natio
https://www.duden.de/node/101511/revision/485011
https://doi.org/10.1353/sub.2007.0035
https://doi.org/10.1007/s11158-021-09506-3
https://doi.org/10.1017/S0003055423000023
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05798-3_47
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05798-3_47
https://doi.org/10.1177/0032329203261100
https://www.canal-u.tv/video/ehess/the_grounds_of_political_legitimacy.35251
https://www.canal-u.tv/video/ehess/the_grounds_of_political_legitimacy.35251
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.duden.de/node/101511/revision/485011
https://doi.org/10.1353/sub.2007.0035
https://doi.org/10.1007/s11158-021-09506-3
https://doi.org/10.1017/S0003055423000023
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05798-3_47
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05798-3_47
https://doi.org/10.1177/0032329203261100
https://www.canal-u.tv/video/ehess/the_grounds_of_political_legitimacy.35251
https://www.canal-u.tv/video/ehess/the_grounds_of_political_legitimacy.35251

9 Literatur

———.2007. ,A Republican Right to Basic Income?“ Basic Income Studies 2 (2): Article
10. https://dOi.Org/l0.2202/1932—0183.1082.

———.2012. On the People’s Terms: A Republican Theory and Model of Democracy. The
Seeley Lectures. Cambridge: Cambridge University Press. https://doi.org/10.1017/CB
09781139017428.

Pitkin, Hanna F. 1972. The Concept of Representation. Berkeley: University of California
Press.

Prange, Klaus. 2006. ,,Erziehung im Reich der Bildung®. Zeitschrift fiir Pddagogik 52 (1):
4-10.

Prichard, Alex. 2019. ,Freedom* In The Palgrave Handbook of Anarchism, herausgege-
ben von Carl Levy und Matthew S. Adams, 71-89. Basingstoke: Palgrave Macmillan.
https://doi.org/10.1007/978-3-319-75620-2_4.

Radcliff, Benjamin. 2013. The Political Economy of Human Happiness: How Voters’
Choices Determine the Quality of Life. Cambridge: Cambridge University Press.

Rawls, John. 1964. ,Legal Obligation and the Duty of Fair Play® In Law and Philosophy,
herausgegeben von Sidney Hook. New York: New York University Press.

———.1999. A Theory of Justice. Uberarb. Aufl. Cambridge: Harvard University Press.

———. (1964) 1999. ,Legal Obligation and the Duty of Fair Play® In Collected Papers,
herausgegeben von Samuel Freeman, 117-29. Cambridge, Mass: Harvard University
Press.

———. 2001. Justice as Fairness: A Restatement. Herausgegeben von Erin Kelly. Cam-
bridge: Harvard University Press.

———. 2002. ,Verteilungsgerechtigkeit® In Philosophie der Gerechtigkeit: Texte von der
Antike bis zur Gegenwart, herausgegeben von Christoph Horn und Nico Scarano,
355-86. Berlin: Suhrkamp.

Raz, Joseph. 1981. ,Authority and Consent®. Virginia Law Review 67 (1): 103-3L1. https://
doi.org/10.2307/1072835.

———.1984. ,The Obligation to Obey: Revision and Tradition®. Notre Dame Journal of
Law, Ethics & Public Policy 1 (1): 139-55.

———. 1985a. ,Authority and Justification®. Philosophy & Public Affairs 14 (1): 3-29.
http://www.jstor.org/stable/2265235.

———.1985b. ,,Authority, Law and Morality®. The Monist 68 (3): 295-324. https://doi.o
rg/10.5840/monist198568335.

———.1986. The Morality of Freedom. Oxford: Oxford University Press.
———.1987. ,Government by Consent®. Nomos 29: 76-95.
———.1989. ,,Facing up: A Reply*. Southern California Law Review 62: 1153-1989.

———.1998. ,Disagreement in Politics. The American Journal of Jurisprudence 43 (1):
25-52. https://doi.org/10.1093/ajj/43.1.25.

———.2006. ,The Problem of Authority: Revisiting the Service Conception®. Minneso-
ta Law Review 90 (4): 1003-44.

———. 2009. Between Authority and Interpretation: On the Theory of Law and Prac-
tical Reason. Oxford: University Press.

449

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.2202/1932-0183.1082
https://doi.org/10.1017/CBO9781139017428
https://doi.org/10.1017/CBO9781139017428
https://doi.org/10.1007/978-3-319-75620-2_4
https://doi.org/10.2307/1072835
https://doi.org/10.2307/1072835
http://www.jstor.org/stable/2265235
https://doi.org/10.5840/monist198568335
https://doi.org/10.5840/monist198568335
https://doi.org/10.1093/ajj/43.1.25
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.2202/1932-0183.1082
https://doi.org/10.1017/CBO9781139017428
https://doi.org/10.1017/CBO9781139017428
https://doi.org/10.1007/978-3-319-75620-2_4
https://doi.org/10.2307/1072835
https://doi.org/10.2307/1072835
http://www.jstor.org/stable/2265235
https://doi.org/10.5840/monist198568335
https://doi.org/10.5840/monist198568335
https://doi.org/10.1093/ajj/43.1.25

9 Literatur

———. (1979) 2009. The Authority of Law: Essays on Law and Morality. 2. Aufl. Ox-
ford: Oxford University Press.

Reitschule Bern. 2006. ,,Das Manifest der Reitschule® 30. Januar 2006. http://reitschule
.ch/reitschule/?manifest.

Riker, William H. 1980a. ,A Reply to Ordeshook and Rae®. American Political Science
Review 74 (2): 456-58. https://doi.org/10.1007/978-94-009-7380-0_4.

———. 1980b. ,Implications from the Disequilibrium of Majority Rule for the Study of
Institutions*. American Political Science Review 74 (2): 432-46. https://doi.org/10.100
7/978-94-009-7380-0_1.

Rinderle, Peter. 2005. Der Zweifel des Anarchisten: Fiir eine neue Theorie von politischer
Verpflichtung und staatlicher Legitimitdt. Philosophische Abhandlungen 91. Frank-
furt am Main: Vittorio Klostermann.

Ritter, Alan. 1980. Anarchism: A Theoretical Analysis. Cambridge: Cambridge Universi-
ty Press.

Rose, William. 2002. ,Crimes of Color: Risk, Profiling, and the Contemporary Racia-
lization of Social Control® International Journal of Politics 16 (3): 179-205. https://do
i.0rg/10.1023/A:1020572912884.

Ross, William David. 2002. The Right and the Good. Herausgegeben von Philip Strat-
ton-Lake. Oxford: Clarendon.

Rousseau, Jean-Jacques. 1880. Der Gesellschaftsvertrag oder Die Grundsitze des Staats-
rechtes. Ubersetzt von Hermann Denhardt. https://www.textlog.de/rousseau_vertrag
html.

Russell, Bertrand. 1938. Power: A New Social Analysis. London: George Allen & Unwin.

Saint-Victor, Jacques de. 2015. Die Antipolitischen. Ubersetzt von Michael Halfbrodt.
Kleine Reihe. Hamburg: er Edition.

Samuelson, William und Richard Zeckhauser. 1988. ,Status Quo Bias in Decision
Making" Journal of Risk and Uncertainty 1 (1): 7-59. https://doi.org/10.1007/BF0005
5564.

Schaber, Peter. 2012. Menschenwiirde. Stuttgart: Reclam.

Schmidt, Manfred G. 2019. Demokratietheorien: Eine Einfiihrung. 6. Aufl. Wiesbaden:
Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-25839-9.

Schubert, Klaus und Martina Klein. 2020. ,Wohlfahrtsstaat In Das Politiklexikon,
7. Aufl. Bonn: Dietz. https://www.bpb.de/nachschlagen/lexika/politiklexikon/18488/
wohlfahrtsstaat.

Schutz, Aaron und Marie G. Sandy. 2015. ,,Friendship and the Public Stage: Revisiting
Hannah Arendt’s Resistance to ,Political Education’. Educational Theory 65 (1): 21-
38. https://doi.org/10.1111/edth.12093.

Shapiro, Scott J. 2002. , Authority”. In The Oxford Handbook of Jurisprudence and
Philosophy of Law, herausgegeben von Jules L. Coleman, Kenneth Einar Himma und
Scott J. Shapiro, 382-439. Oxford: Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/0
xfordhb/9780199270972.013.0010.

450

- am 20.01.2026, 01:06:1:


http://reitschule.ch/reitschule/?manifest
http://reitschule.ch/reitschule/?manifest
https://doi.org/10.1007/978-94-009-7380-0_4
https://doi.org/10.1007/978-94-009-7380-0_1
https://doi.org/10.1007/978-94-009-7380-0_1
https://doi.org/10.1023/A:1020572912884
https://doi.org/10.1023/A:1020572912884
https://www.textlog.de/rousseau_vertrag.html
https://www.textlog.de/rousseau_vertrag.html
https://doi.org/10.1007/BF00055564
https://doi.org/10.1007/BF00055564
https://doi.org/10.1007/978-3-658-25839-9
https://www.bpb.de/nachschlagen/lexika/politiklexikon/18488/wohlfahrtsstaat
https://www.bpb.de/nachschlagen/lexika/politiklexikon/18488/wohlfahrtsstaat
https://doi.org/10.1111/edth.12093
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199270972.013.0010
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199270972.013.0010
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://reitschule.ch/reitschule/?manifest
http://reitschule.ch/reitschule/?manifest
https://doi.org/10.1007/978-94-009-7380-0_4
https://doi.org/10.1007/978-94-009-7380-0_1
https://doi.org/10.1007/978-94-009-7380-0_1
https://doi.org/10.1023/A:1020572912884
https://doi.org/10.1023/A:1020572912884
https://www.textlog.de/rousseau_vertrag.html
https://www.textlog.de/rousseau_vertrag.html
https://doi.org/10.1007/BF00055564
https://doi.org/10.1007/BF00055564
https://doi.org/10.1007/978-3-658-25839-9
https://www.bpb.de/nachschlagen/lexika/politiklexikon/18488/wohlfahrtsstaat
https://www.bpb.de/nachschlagen/lexika/politiklexikon/18488/wohlfahrtsstaat
https://doi.org/10.1111/edth.12093
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199270972.013.0010
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199270972.013.0010

9 Literatur

Shatz, Marshall. 2011. ,,Anarchism® In The Oxford Handbook of the History of Political
Philosophy, herausgegeben von George Klosko, 725-36. Oxford: Oxford University
Press. https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199238804.003.0045.

Simmons, A. John. 1979. Moral Principles and Political Obligations. Princeton: Prince-
ton University Press.

———. 1987. ,The Anarchist Position: A Reply to Klosko and Senor®. Philosophy &
Public Affairs 16 (3): 269-79.

———.1993. On the Edge of Anarchy: Locke, Consent, and the Limits of Society. Studies
in Moral, Political, and Legal Philosophy. Princeton: Princeton University Press.

———.1996. , Associative Political Obligations®. Ethics 106 (2): 247-73. https://doi.org/
10.1086/233617.

———. 2001. ,,Fair Play and Political Obligation: Twenty Years Later In Justification
and Legitimacy: Essays on Rights and Obligations, von A. John Simmons, 27-42.
Cambridge: Cambridge University Press. https://doi.org/10.1017/CB0O9780511625152.
003.

———.(1994) 2001. ,Historical Rights and Fair Shares*. In Justification and Legitimacy:
Essays on Rights and Obligations, von A. John Simmons, 222-48. Cambridge: Cam-
bridge University Press. https://doi.org/10.1017/CB09780511625152.010.

———. (1999) 2001. ,Justification and Legitimacy® In Justification and Legitimacy:
Essays on Rights and Obligations, von A. John Simmons, 122-57. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

———. (1996) 2001. ,,Philosophical Anarchism®. In Justification and Legitimacy: Essays
on Rights and Obligations, von A. John Simmons, 102-21. Cambridge: Cambridge
University Press.

———.(1979) 2001. ,The Principle of Fair Play*. In Justification and Legitimacy: Essays
on Rights and Obligations, von A. John Simmons, 1-26. Cambridge: Cambridge
University Press. https://doi.org/10.1017/CB0O9780511625152.002.

———.2002. ,Political Obligation and Authority®. In The Blackwell Guide to Social and
Political Philosophy, herausgegeben von Robert L. Simon, 17-37. Oxford: Blackwell.
https://doi.org/10.1002/9780470756621.chl.

———.2005a. ,The Duty to Obey and Our Natural Moral Duties®. In Is There a Duty to
Obey the Law?, von Christopher Heath Wellman und A. John Simmons, 91-196. For
and Against. Cambridge: Cambridge University Press.

———.2005b. ,Consent Theory for Libertarians®. Social Philosophy and Policy 22 (1):
330-56. https://doi.org/10.1017/50265052505041130.

———.2007. ,The Particularity Problem“. APA Newsletter on Philosophy and Law 7 (1):
19-27.

———. 2013. ,Democratic Authority and the Boundary Problem®. Ratio Juris 26 (3):
326-57. https://doi.org/10.1111/raju.12017.

———.2016. Boundaries of Authority. New York: Oxford University Press. https://doi.o
rg/10.1093/acprof:0s0/9780190603489.001.0001.

451

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.


https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199238804.003.0045
https://doi.org/10.1086/233617
https://doi.org/10.1086/233617
https://doi.org/10.1017/CBO9780511625152.003
https://doi.org/10.1017/CBO9780511625152.003
https://doi.org/10.1017/CBO9780511625152.010
https://doi.org/10.1017/CBO9780511625152.002
https://doi.org/10.1002/9780470756621.ch1
https://doi.org/10.1017/S0265052505041130
https://doi.org/10.1111/raju.12017
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780190603489.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780190603489.001.0001
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199238804.003.0045
https://doi.org/10.1086/233617
https://doi.org/10.1086/233617
https://doi.org/10.1017/CBO9780511625152.003
https://doi.org/10.1017/CBO9780511625152.003
https://doi.org/10.1017/CBO9780511625152.010
https://doi.org/10.1017/CBO9780511625152.002
https://doi.org/10.1002/9780470756621.ch1
https://doi.org/10.1017/S0265052505041130
https://doi.org/10.1111/raju.12017
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780190603489.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780190603489.001.0001

9 Literatur

Skinner, Quentin. 2009. ,,Die Idee der negativen Freiheit. Machiavelli und die moderne
Diskussion®. In Visionen des Politischen, von Quentin Skinner, herausgegeben von
Marion Heinz und Martin Ruehl, iibersetzt von Robin Celikates und Eva Engels,
135-72. Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft 1910. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

———. (1998) 2012. Liberty Before Liberalism. Canto Classics. Cambridge: Cambridge
University Press. https://doi.org/10.1017/CB0O9781139197175.

Smith, M. B. E. 1973. ,Is There a Prima Facie Obligation to Obey the Law?*“ The Yale
Law Journal 82 (5): 950-76. https://doi.org/10.2307/795537.

Smith, Matthew Noah. 2013. ,Political Obligation and the Self*. Philosophy and Pheno-
menological Research 86 (2): 347-75. https://doi.org/10.1111/j.1933-1592.2011.00526 x.

Spescha, Marc, Antonia Kerland und Peter Bolzli. 2010. Handbuch zum Migrations-
recht. Zurich: Orell Fissli.

Stadler, Hans. 2008. ,Landsgemeinde® In Historisches Lexikon der Schweiz. http://www
.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10239.php.

———.2012. ,Ritli In Historisches Lexikon der Schweiz. https://hls-dhs-dss.ch/article
s/008794/2012-01-06/.

Stalnaker, Robert. 2002. ,Common Ground®. Linguistics and Philosophy 25 (5/6): 701~
21. https://doi.org/10.1023/A:1020867916902.

Starhawk. 2011. Truth or Dare: Encounters with Power, Authority, and Mystery. New
York: HarperOne.

Stein, Tine. 2021. ,Selbstbindung durch Recht im demokratischen Verfassungsstaat®
Aus Politik und Zeitgeschichte 71 (37): 4-11. https://www.bpb.de/apuz/herrschaft-de
s-rechts-2021/340001/selbstbindung-durch-recht-im-demokratischen-verfassungsst
aat.

Stemmer, Peter. 2002. ,Moralischer Kontraktualismus®. Zeitschrift fiir philosophische
Forschung 56 (1): 1-21.

Stilz, Anna. 2009. Liberal Loyalty: Freedom, Obligation, and the State. Princeton: Prin-
ceton University Press.

Stirner, Max. (1845) 1972. Der Einzige und sein Eigentum. Universal-Bibliothek,
Nr. 3057/3062. Stuttgart: Reclam.

Stone, Dan. 2017. Concentration Camps: A Short History. Oxford: Oxford University
Press.

Sturn, Richard. 2021. ,Sozialer Liberalismus® In Handbuch Liberalismus, herausgege-
ben von Michael G. Festl, 343-51. Stuttgart: J.B. Metzler. https://doi.org/10.1007/978
-3-476-05798-3_43.

Suissa, Judith. 2006. Anarchism and Education: A Philosophical Perspective. Routledge
International Studies in the Philosophy of Education 16. London: Routledge.

Sylvan, Richard und Robert Sparrow. 2007. ,Anarchism® In A Companion to Contem-
porary Political Philosophy, herausgegeben von Robert E. Goodin, Philip Pettit und
Thomas Pogge, 2. Aufl. Blackwell Reference Online. Oxford: Blackwell. https://doi.or
€/10.1111/b.9781405136532.2007.00011.x.

452

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.1017/CBO9781139197175
https://doi.org/10.2307/795537
https://doi.org/10.1111/j.1933-1592.2011.00526.x
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10239.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10239.php
https://hls-dhs-dss.ch/articles/008794/2012-01-06/
https://hls-dhs-dss.ch/articles/008794/2012-01-06/
https://doi.org/10.1023/A:1020867916902
https://www.bpb.de/apuz/herrschaft-des-rechts-2021/340001/selbstbindung-durch-recht-im-demokratischen-verfassungsstaat
https://www.bpb.de/apuz/herrschaft-des-rechts-2021/340001/selbstbindung-durch-recht-im-demokratischen-verfassungsstaat
https://www.bpb.de/apuz/herrschaft-des-rechts-2021/340001/selbstbindung-durch-recht-im-demokratischen-verfassungsstaat
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05798-3_43
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05798-3_43
https://doi.org/10.1111/b.9781405136532.2007.00011.x
https://doi.org/10.1111/b.9781405136532.2007.00011.x
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1017/CBO9781139197175
https://doi.org/10.2307/795537
https://doi.org/10.1111/j.1933-1592.2011.00526.x
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10239.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D10239.php
https://hls-dhs-dss.ch/articles/008794/2012-01-06/
https://hls-dhs-dss.ch/articles/008794/2012-01-06/
https://doi.org/10.1023/A:1020867916902
https://www.bpb.de/apuz/herrschaft-des-rechts-2021/340001/selbstbindung-durch-recht-im-demokratischen-verfassungsstaat
https://www.bpb.de/apuz/herrschaft-des-rechts-2021/340001/selbstbindung-durch-recht-im-demokratischen-verfassungsstaat
https://www.bpb.de/apuz/herrschaft-des-rechts-2021/340001/selbstbindung-durch-recht-im-demokratischen-verfassungsstaat
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05798-3_43
https://doi.org/10.1007/978-3-476-05798-3_43
https://doi.org/10.1111/b.9781405136532.2007.00011.x
https://doi.org/10.1111/b.9781405136532.2007.00011.x

9 Literatur

Taylor, Charles. (1979) 1985. ,What’s Wrong with Negative Liberty“. In Philosophy and
the Human Sciences, von Charles Taylor, 211-29. Philosophical Papers 2. Cambridge:
Cambridge University Press.

Taylor, Michael. 1982. Community, Anarchy, and Liberty. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press.

Teichman, Jenny und Katherine C. Evans. 1999. Philosophy: A Beginner’s Guide. 3. Aufl.
Oxford: Blackwell.

Thoreau, Henry David. 1849. ,Resistance to Civil Government®. In Aesthetic Papers,
herausgegeben von Elizabeth Palmer Peabody, 189-211. Boston: John Wilson. https://
archive.org/stream/aestheticpapers0Opeabrich#page/nl197.

Thyroff, Julia, Jan Scheller, Claudia Schneider und Monika Waldis. 2020. ,,Politische
Bildung auf Sekundarstufe I. Erscheinungsformen und Herausforderungen am Bei-
spiel von Unterrichtssequenzen zu ,Europa — EU - Schweiz'. Schweizerische Zeit-
schrift fiir Bildungswissenschaften 42 (1): 127-46. https://doi.org/10.24452/sjer.42.1.8.

Tilly, Charles. 1990. Coercion, Capital, and European States, AD 990-1990. Cambridge:
Basil Blackwell.

Tully, James. 1993. ,,Rediscovering America: The Two Treatises and Aboriginal Rights®
In An Approach to Political Philosophy: Locke in Contexts, von James Tully, 137-76.
Ideas in Context. Cambridge: Cambridge University Press.

UNICEF. 2014. ,Reimagine the Future: Innovation for Every Child* Executive Summa-
ry. New York: UNICEE.

Urbinati, Nadia. 2012. ,Competing for Liberty: The Republican Critique of Democra-
cy“. American Political Science Review 106 (3): 607-21. https://doi.org/10.1017/S0003
055412000317.

Utz, Stephen. 2004. , Associative Obligation and Law’s Authority® Ratio Juris 17 (3):
285-314. https://doi.org/10.1111/j.1467-9337.2004.00270 x.

Uzgalis, William. 2015. ,John Locke“ In The Stanford Encyclopedia of Philosophy,
herausgegeben von Edward N. Zalta, Ausgabe Sommer 2015. Stanford: Metaphysics
Research Lab, Stanford University. http://plato.stanford.edu/archives/sum2015/entri
es/locke/.

Valdman, Mikhail. 2010. ,Outsourcing Self-government®. Ethics 120 (4): 761-90. https://
doi.org/10.1086/653435.

Van Parijs, Philippe und Yannick Vanderborght. 2017. Basic Income: A Radical Proposal
for a Free Society and a Sane Economy. Cambridge: Harvard University Press. https:/
/doi.org/10.4159/9780674978072.

Vatter, Adrian. 2014. Das politische System der Schweiz. Baden-Baden: Nomos.

Verantwortung, die® o. J. In Duden online. Zugegriffen 9. Marz 2022. https://www.dud
en.de/node/193474/revision/559923.

Waldron, Jeremy. 1999. Law and Disagreement. Oxford: Oxford University Press.
https://doi.org/10.1093/acprof:0s0/9780198262138.001.0001.

Walker, A. D. M. 1988. ,Political Obligation and the Argument from Gratitude. Philoso-
phy & Public Affairs 17 (3): 191--211.

453

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.24452/sjer.42.1.8
https://doi.org/10.1017/S0003055412000317
https://doi.org/10.1017/S0003055412000317
https://doi.org/10.1111/j.1467-9337.2004.00270.x
http://plato.stanford.edu/archives/sum2015/entries/locke/
http://plato.stanford.edu/archives/sum2015/entries/locke/
https://doi.org/10.1086/653435
https://doi.org/10.1086/653435
https://doi.org/10.4159/9780674978072
https://doi.org/10.4159/9780674978072
https://www.duden.de/node/193474/revision/559923
https://www.duden.de/node/193474/revision/559923
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780198262138.001.0001
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.24452/sjer.42.1.8
https://doi.org/10.1017/S0003055412000317
https://doi.org/10.1017/S0003055412000317
https://doi.org/10.1111/j.1467-9337.2004.00270.x
http://plato.stanford.edu/archives/sum2015/entries/locke/
http://plato.stanford.edu/archives/sum2015/entries/locke/
https://doi.org/10.1086/653435
https://doi.org/10.1086/653435
https://doi.org/10.4159/9780674978072
https://doi.org/10.4159/9780674978072
https://www.duden.de/node/193474/revision/559923
https://www.duden.de/node/193474/revision/559923
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780198262138.001.0001

9 Literatur

Wall, Steven. 2006. ,Debate: Democracy, Authority and Publicity*. Journal of Political
Philosophy 14 (1): 85-100. https://doi.org/10.1111/j.1467-9760.2006.00258 x.

Walton, Kevin. 2013. ,The Particularities of Legitimacy: John Simmons on Political
Obligation® Ratio Juris 26 (1): 1-15. https://doi.org/10.1111/raju.12000.

Weber, Max. 1919. Politik als Beruf. Miinchen: Duncker & Humblot. https://de.wikisour
ce.org/w/index.php?title=Politik_als_Beruf.

———. 1947. Wirtschaft und Gesellschaft: Grundriss der verstehenden Soziologie. 3. Aufl.
Tiibingen: Mohr Siebeck. http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k94382s.

Wellman, Christopher Heath. 2005. ,,Samaritanism and the Duty to Obey the Law® In
Is There a Duty to Obey the Law?, von Christopher Heath Wellman und A. John
Simmons, 1-89. For and Against. Cambridge: Cambridge University Press.

Wellman, Christopher Heath und A. John Simmons. 2005. Is There a Duty to Obey the
Law? For and Against. Cambridge: Cambridge University Press.

Wenar, Leif. 2005. ,The Nature of Rights® Philosophy ¢ Public Affairs 33 (3): 223-52.
https://doi.org/10.1111/].1088-4963.2005.00032.x.

Weymann, Ansgar. 2007. ,Interaktion, Institution und Gesellschaft® In Lehrbuch der
Soziologie, herausgegeben von Hans Joas, 3. Aufl.,, 107-35. Frankfurt am Main: Cam-
pus.

White, Roger. o. J. ,Post Colonial Anarchism: Essays on Race, Repression and Culture
in Communities of Color 1999-2004" The Anarchist Library. Zugegriffen 4. Oktober
2018. https://theanarchistlibrary.org/library/roger-white-post-colonial-anarchism.

WHO. 2008. ,Eliminating Female Genital Mutilation: An Interagency Statement®. Ge-
neva: WHO. http://www.who.int/reproductivehealth/publications/fgm/9789241596
442/en/.

Williams, Leonard. 2007. ,Anarchism Revived®. New Political Science 29 (3): 297-312.
https://doi.org/10.1080/07393140701510160.

Wolff, Jonathan. 1995. ,Political Obligation, Fairness, and Independence® Ratio 8 (1):
87-99. https://doi.org/10.1111/j.1467-9329.1995.tb00071.x.

———.1996. ,Anarchism and Skepticism® In For and Against the State: New Philoso-
phical Readings, herausgegeben von John T. Sanders und Jan Narveson. Studies in
Social, Political, and Legal Philosophy. Lanham: Rowman & Littlefield.

———.2016. An Introduction to Political Philosophy. 3. Aufl. Oxford: Oxford University
Press.

Wolff, Robert Paul. (1970) 1998. In Defense of Anarchism. Berkeley: University of
California Press.

Woodcock, George. 1962. Anarchism: A History of Libertarian Ideas and Movements.
New York: New American Library.

Wrigley, E. A. und Richard Smith. 2020. ,Malthus and the Poor Law®. The Historical
Journal 63 (1): 33-62. https://doi.org/10.1017/S0018246X19000177.

Young, Iris Marion. 2000. Inclusion and Democracy. Oxford Political Theory. Oxford:
Oxford University Press.

Zamora, Patrik, Carol Schafroth und Claudia Roder. 2020. ,Die Politische Bildung in
der Schweiz® Bern: Anny-Klawa-Morf-Stiftung.

454

- am 20.01.2026, 01:06:1:


https://doi.org/10.1111/j.1467-9760.2006.00258.x
https://doi.org/10.1111/raju.12000
https://de.wikisource.org/w/index.php?title=Politik_als_Beruf
https://de.wikisource.org/w/index.php?title=Politik_als_Beruf
http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k94382s
https://doi.org/10.1111/j.1088-4963.2005.00032.x
https://theanarchistlibrary.org/library/roger-white-post-colonial-anarchism
http://www.who.int/reproductivehealth/publications/fgm/9789241596442/en/
http://www.who.int/reproductivehealth/publications/fgm/9789241596442/en/
https://doi.org/10.1080/07393140701510160
https://doi.org/10.1111/j.1467-9329.1995.tb00071.x
https://doi.org/10.1017/S0018246X19000177
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1111/j.1467-9760.2006.00258.x
https://doi.org/10.1111/raju.12000
https://de.wikisource.org/w/index.php?title=Politik_als_Beruf
https://de.wikisource.org/w/index.php?title=Politik_als_Beruf
http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k94382s
https://doi.org/10.1111/j.1088-4963.2005.00032.x
https://theanarchistlibrary.org/library/roger-white-post-colonial-anarchism
http://www.who.int/reproductivehealth/publications/fgm/9789241596442/en/
http://www.who.int/reproductivehealth/publications/fgm/9789241596442/en/
https://doi.org/10.1080/07393140701510160
https://doi.org/10.1111/j.1467-9329.1995.tb00071.x
https://doi.org/10.1017/S0018246X19000177

9 Literatur

Ziegler, Béatrice. 2018. ,Legitimationsfiguren der Politischen Bildung® In Politische
Bildung in der Demokratie, herausgegeben von Béatrice Ziegler und Monika Waldis,
97-109. Wiesbaden: Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-18933-4_7.

455

https://dol.ora/10.5771/9783748844607 - am 20.01.2026, 01:08:15.



https://doi.org/10.1007/978-3-658-18933-4_7
https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1007/978-3-658-18933-4_7

ym 20.01.2028, 01:06:1!


https://doi.org/10.5771/9783748944607
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	1 Einleitung
	2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran
	2.1 Der staatliche Autoritätsanspruch
	2.1.1 Staats- und Nationenbildung
	2.1.2 Der moderne Staat
	2.1.3 Das Konzept politischer Autorität

	2.2 Das Problem der politischen Pflicht
	2.2.1 Eine politische Pflicht durch Zustimmung
	2.2.2 Fairness: Den gerechten Anteil tragen
	2.2.3 Dankbarkeit verpflichtet
	2.2.4 Natürliche Pflicht: Gerechte Institutionen sind zu unterstützen
	2.2.5 Mitgliedschaft als Grundlage der politischen Pflicht

	2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität
	2.3.1 Weshalb sollte man sich mit dem Anarchismus beschäftigen?
	2.3.2 Der Anarchismus im Allgemeinen
	2.3.3 Der philosophische Anarchismus

	2.4 Erstes Zwischenfazit: Anarchistische Kritik am staatlichen Autoritätsanspruch

	3 Autonomie und Autorität: unvereinbare Konzepte?
	3.1 Den Anarchismus verteidigen
	3.1.1 Die Frage: Autonomie oder Autorität?
	3.1.2 Eine republikanische Lösung: Wolff über Jean-Jacques Rousseau
	3.1.3 Autonomie und Autorität sind doch vereinbar

	3.2 Die politische Pflicht und das Selbst
	3.3 Zweites Zwischenfazit: Autonomie ist zentral, aber nicht zentral genug

	4 Keine politische Pflicht, keine legitime politische Autorität?
	4.1 Keine Begründung der politischen Pflicht kann überzeugen, oder?
	4.1.1 Weil wir Bürger*innen sind?
	4.1.2 Eine Frage der Gerechtigkeit?
	4.1.3 Rechtsgehorsam aus Dankbarkeit?
	4.1.4 Begründet Fairness eine politische Pflicht?
	4.1.5 Hat wer zugestimmt?

	4.2 Das Individuum zwischen Naturzustand und Staat
	4.3 Ohne Legitimation kann staatliches Handeln gerechtfertigt sein
	4.4 Wie überzeugend ist Simmons’ Anarchismus lockeanischer Prägung?
	4.4.1 Ist Zustimmung relevant?
	4.4.2 Zahmer Anarchismus? Blutleerer Anarchismus? Kein Anarchismus?

	4.5 Drittes Zwischenfazit: Die politische Pflicht eignet sich nicht für das konservative etatistische Projekt

	5 Autorität als Dienstleistung?
	5.1 Autoritäten als Dienstleister: Raz’ Dienstleistungskonzeption
	5.1.1 Die Rechtfertigung von Autorität
	5.1.2 Können Staaten Dienstleister in Raz’ Sinne sein?

	5.2 Sind politische Autoritäten wirklich Dienstleister?
	5.2.1 Ist das Recht ein nahtloses Netz?
	5.2.2 Führt der Stückwerkscharakter zu Unsicherheit?
	5.2.3 Können ungerechte Regimes legitime politische Autorität erlangen?
	5.2.4 Welche Rolle spielt die Autorität demokratischer Entscheide?
	5.2.5 Verschiebt sich das Überforderungsproblem lediglich?

	5.3 Neue und alte Autoritäten nebeneinander?
	5.4 Eine Herausforderung auf Basis von Raz’ Dienstleistungskonzeption?
	5.4.1 Simmons’ skeptischer Ansatz oder Raz’ Dienstleistungskonzeption?
	5.4.2 Mit was korreliert Autorität?
	5.4.3 Dienstleistungskonzeption als Grundlage für die positive Herausforderung

	5.5 Viertes Zwischenfazit: Die Dienstleistungskonzeption legitimiert nicht ausschliesslich staatliche Autorität

	6 Alternative zu Staatlichkeit?
	6.1 Die positive Herausforderung: eine „anarchistische“ Gesellschaft?
	6.1.1 Die anarchistische Gesellschaft gibt es nicht
	6.1.2 Der anarchistische Freiheitsbegriff
	6.1.3 Anarchistische Institutionen?

	6.2 Ist die Vorstellung einer „anarchistischen“ Gesellschaft nicht naiv?
	6.2.1 Setzen anarchistische Gesellschaften nicht zu „gute“ Menschen voraus?
	6.2.2 Ist politische Organisation ohne Souveränität naiv?

	6.3 Fünftes Zwischenfazit: Die anarchistische Alternative zu Staatlichkeit

	7 Progressive Sicherheit
	7.1 Eine liberale Antwort auf die anarchistische Herausforderung
	7.2 Sicherheit progressiv interpretiert
	7.2.1 Sozialstaat
	7.2.2 Bildungssystem
	7.2.3 Einwände gegen die progressive Sicherheit


	8 Fazit: Staatenlose Gesellschaft?
	9 Literatur

