
5. Analysen: Film als Widerstand 153

Subjektivität, durch die vermittelte Handlungsmacht, durch das Sichtbarma-

chen wird der vermeintlich fixierte nationalstaatliche Raum angeeignet und re-

definiert. Damit werden Formen der Repräsentation eingeführt, die als direkte

Antwort auf den hegemonialen westlich-modernen Raum zu verstehen sind, in

dem die Mapuche bisher aktiv unsichtbar gemacht wurden. Die indigene Gegen-

bewegung verweist auf die Illegitimität der Vorgehensweise des Staates der immer

weiter fortschreitenden Raumaneignung, auf die im nationalstaatlichen Raum

herrschende Unsichtbarkeit und die damit einhergehende Exklusion indigener

Praktiken und Kosmovisionen. Das Motiv des Generals Roca als allgegenwärtig

im nationalstaatlichen Raum soll die Kontinuität der Exklusion und Gewalt be-

legen. Die filmische Aussage ist deutlich: Moderne/koloniale Machtstrukturen

werden im nationalstaatlichen Territorium fortgeführt. Damit deutet der Film

an, Argentinien habe es bis heute nicht geschafft, eine Politik zu etablieren, die

auch die indigene Bevölkerung angemessen inkludiert. Der Film zeigt jedoch

nicht nur den Protest als aktiven Widerstand, sondern kreiert einen räumlichen

Gegenentwurf zur diskursiven Konstruktion des argentinischen Staates, in dem

kolonialistische Vorstellungen von der ›Reise ins Hinterland‹ in ihr Gegenteil ver-

kehrt und westlich-moderne Ideen von Entwicklung als Prozess der Inwertsetzung

infrage gestellt werden. Dieses Narrativ wird in modifizierter Weise wiederholt

und subvertiert dadurch damit verbundene koloniale Vorstellungen der Notwen-

digkeit von Zivilisierungs- und Erschließungsmaßnahmen. Der nationalstaatliche

Raum wirkt erstarrt und leer, die Möglichkeit zur Entwicklung wird lediglich

der Territorialität zugeschrieben, die ein Erfahren der Umgebung (sentirse por el

entorno) zulässt bzw. anstrebt. Aus diesem Raumentwurf lässt sich folglich die

Handlungsanweisung ableiten, das Ausbreiten des leeren, erstarrten Raums zu

verhindern. Territorium wird hier durch kollektive Erfahrung, durch Interaktion

mit der Umgebung beschrieben.

Die Filmemachenden vertreten dabei die Perspektive der Protestierenden. Da-

mit erscheint die filmische Darstellung als Selbstrepräsentation der Mapuche, die

sich in derMachart des Filmsmanifestiert, indem nur diese wirklich zuWort kom-

men und größtenteils aus der Perspektive der Marschierenden gefilmt wird. Der

Staat bleibt ein anonymes Konstrukt, dem kaum fassbare Akteur*innen zugeord-

net werden, womit letztlich auch die Erfahrung indigener Gemeinschaften in Kon-

frontationen mit staatlichen Institutionen transportiert wird.

5.2 Júba Wajiín – Resistencia en la Montaña de Guerrero

JúbaWajiín, der Titel des im Folgenden analysierten Dokumentarfilms, ist ebenfalls

der Name eines indigenen Dorfes der Me’Phaá, das sich im Gebiet der Gemeinde

Malinaltepec des Bundesstaates Guerrero inMexiko befindet. Dessen Kampf gegen

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014 - am 13.02.2026, 15:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 Filmischer Widerstand

die Ausgabe von Konzessionen seitens des Staates an transnationale Bergbauun-

ternehmen bildet das zentraleThema des Films. Diese Konzessionen betrafen 80 %

des Territoriums der Me’Phaá und sollten dort den Tagebau erlauben, was eine Ge-

fahr für die teils sakrale Umgebung, dieWasserversorgung und die Gesundheit der

Menschen dargestellt hätte (La Sandía digital, o. D.).

In den Jahren 2003 bis 2012 dehnte die mexikanische Regierung die Suche nach

wertvollen Mineralien sowie deren Abbau erheblich aus, was zur Folge hatte, dass

das Land auf dem ersten Platz der Liste sozialer Konflikte aufgrund von Bergbau-

aktivitäten in Lateinamerika rangierte (OCMAL, 2020). Einige, in diesem Rahmen

entstandene Antibergbau-Bewegungen konnten geplante Projekte durch ihre Be-

mühungen stoppen, häufig kommt es jedoch zu Gewalt und Unterdrückung indi-

gener Gemeinschaften, um entsprechende Vorhaben durchzusetzen (TorresWong,

2018).

Die Auseinandersetzungen mit der mexikanischen Bundesregierung des hier

verhandelten Konflikts begannen bereits 2011, als zwei umfassende Bergbaukon-

zessionen für das Gebiet des Dorfes JúbaWajiín ausgegeben wurden (Tlachinollan,

o. D.). Nach dem Ansuchen um ein Gerichtsverfahren durch die Gemeinschaft von

Júba Wajiín im Jahr 2013, das bis zum nationalen Höchstgericht ging, gaben die

betroffenen Unternehmen noch während der Bearbeitung des Falls die Konzessio-

nen wieder auf, woraufhin es zu keiner endgültigen Judikation kam; im Jahr 2015

nahm das Wirtschaftssekretariat den Plan erneut auf, unter anderem mit der Ar-

gumentation, dass ein Anrecht auf das Gebiet, wie es die Vertreter*innen von Júba

Wajiín geltend zu machen versuchten, nicht auf die darunterliegenden Rohstoffe

auszulegen sei und diese sowie deren Abbau exklusiv dem Staat vorbehalten blei-

ben (Tlachinollan, o. D.).37 Des Weiteren wurde die Identität der Menschen als

indigene Gemeinschaft angezweifelt und damit auch die in Relation dazu stehen-

den territorialen Rechte auf das umstrittene Gebiet; ein gerichtlich angeordnetes

anthropologisches Gutachten bestätigte schließlich die Indigenität der Gemeinde,

»al señalar que es una comunidad indígena por formar una unidad sociopolítica

que reconoce sus propias autoridades, integrante del pueblo me’Phaá con pro-

fundas raíces milenarias y que a lo largo de los siglos ha ido reconfigurando una

identidad basada en el territorio y elementos culturales, mismo que concibe co-

mo un todo compartido con otros seres no humanos, materiales e inmateriales;

con el cual mantienen una relación de respeto y cuidado«38 (Tlachinollan, o. D.).

37 Ähnliche Argumentationslinien finden sich auch in anderen Kontexten, etwa im Fall der Öl-

förderung auf dem Gebiet des Nationalparks Yasuní in Ecuador (Fritz-Henry, 2015).

38 Es wird festgehalten, dass es sich um eine indigene Gemeinde handelt, da sie eine eigene

soziopolitische Einheit bildet mit eigenen Machtbefugnissen, als Teil des Dorfes Me’Phaá,

das wiederum auf ein tausendjähriges Bestehen zurückblicken kann. Seit Jahrhunderten ist

ihre kulturelle Identität eng mit territorialen Aspekten verknüpft und basiert auf dem Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014 - am 13.02.2026, 15:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 155

Darüber hinaus wurde festgehalten, dass die umfassende Freisetzung von 80 %

des Territoriums von Júba Wajiín für den Bergbau durchaus das Fortbestehen der

Gemeinde gefährden würde – etwas, das die Regierung angezweifelt hatte –, wo-

mit ein Verstoß gegen das Urteil der Comisión Interamericana de Derechos Humanos

(CIDH) vorliege. Das Wirtschaftssekretariat zweifelte das Gutachten zur Feststel-

lung der Indigenität der Gemeinde jedoch an, was als Affront gegenüber den Vor-

fahren der Me’Phaá empfunden wurde:

»[E]l argumento del Gobierno Federal, se considera una afrenta contra sus ante-

pasados, ya que no sólo se trata de negarles el derecho de San Miguel del Pro-

greso a la procedencia de juicio de amparo, sino que con ello el Gobierno Federal

niega su historia que es base de su identidad como Xabú (gente) Me’Phaá de Jú-

ba Wajjín, al tiempo que invisibiliza la larga lucha que libraron sus antepasados

para lograr el reconocimiento de sus tierras.«39 (Tlachinollan, o. D.)

Im Juni 2017 wurde schließlich ein gerichtliches Urteil gefällt, das die Indigenität

der Gemeinschaft anerkannte, somit ihre territorialen Rechte stärkte und bestä-

tigte, dass sie konsultiert werden müssen, wenn Aktivitäten auf ihrem Territorium

geplant sind – auch wenn dem Staat gehörende Ressourcen unter der Erdoberflä-

che betroffen sind (Tlachinollan, o. D.). Wie in Kapitel 2.2 beschrieben, ist dies-

bezüglich die ILO 169 ein bedeutendes Instrument. Mexiko ratifizierte sie bereits

im Jahr 1990 – als erstes Land Lateinamerikas. Es kam jedoch erst 2014 zur Im-

plementierung eines entsprechenden Gesetzes, das eine Konsultation indigener

Gemeinschaften zur Voraussetzung macht, bevor extraktivistische Aktivitäten auf

indigenen Territorien durchgeführt werden können. Allerdings wird dies bis heute

kaum umgesetzt, wie Torres Wong feststellt:

»[P]rior consultation regimes remain almost completely unimplemented. Unlike

the cases of Bolivia and Peru, there is no constitutional mandate or framework

law to regulate prior consultation procedures in Mexico despite increasing polit-

ical violence over control of resource-rich lands. Sectoral legislation exists, yet it

does not specify whether the right to prior consultation grants indigenous groups

veto power.« (2018, S. 44-45)

Neben der Affirmation des Rechts auf Konsultation wurde im konkreten Konflikt

um Júba Wajiín bestätigt, dass das Recht auf Territorium mehr als nur Eigen-

ständnis, ihr Territorium mit anderen – materiellen, nichtmateriellen, nichtmenschlichen –

Elementen zu teilen und diese mit Respekt und Achtsamkeit zu behandeln. (Übers. d. Verf.)

39 Die Begründung der Bundesregierung ist ein Affront gegenüber ihren Vorfahren. Damit wird

San Miguel de Progreso nicht nur das Recht auf Einspruch auf Basis ihrer Herkunft verwehrt,

die Regierung leugnet dadurch auch die Geschichte der Gemeinde und ihre Identität als Volk

der Xabú Me’phaá von JúbaWajiín, und den langen Kampf ihrer Vorfahren um die Anerken-

nung ihrer Gebiete. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014 - am 13.02.2026, 15:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 Filmischer Widerstand

tum bedeutet und unterschiedliche ontologische Vorstellungen zu berücksichtigen

sind. Die Vertreter*innen von Júba Wajiín sehen diese Auseinandersetzung in ers-

ter Linie als Kampf zweier Welten, zweier Visionen:

»Una donde la naturaleza es un ente estrechamente ligado al bienestar de la

comunidad (porque de su equilibirio depende la supervivencia de los hombres y

mujeres que en ella coexisten), mientras que en el otro, es un recurso. Una, donde

la tierra es la madre que alimenta, mientras para los otros es una mercancía

que debe ser explotada sacando el mayor beneficio económico.«40 (Tlachinollan,

o. D.)

Der nachfolgend analysierte Film beschäftigt sich mit ebendiesem Kampf, wobei

vor allem Interviews und die Begleitung verschiedener Akteur*innen der Vermitt-

lung des Konflikts dienen. Júba Wajiín wurde als kollaborative Arbeit von Vertre-

ter*innen der Me’Phaá41, La Sandía Digital (ein feministisches Medienkollektiv mit

Sitz in Mexiko), Tequio Audiovisual, El Centro de Derechos Humanos de la Montaña Tla-

chinollan und WITNESS produziert. Regie führten Laura Salas und Nicolás Tapia.

Der Film gewann 2018 unter anderem den Preis ›Bester Dokumentarfilm‹ in der

Kategorie Defensa del Territorio des Festival Internacional de Cine Indígena enWallmapu

(La Sandía digital, o. D.). Die Arbeiten für den Film erstreckten sich über mehrere

Jahre – ebenso wie der Kampf bis zu einem endgültigen Urteil über die Unrecht-

mäßigkeit des staatlichen Vorgehens –, fertiggestellt wurde er im Jahr 2018. Der

Film war bei folgenden Filmfestivals zu sehen: Festival Internacional de Cine y Comu-

nicación de los Pueblos Indígenas/Originarios (FICMAYAB; Guatemala, 2018), Sandalia

Sustainability Film Festival (Italien, 2018), Muestra de Cine Indígena de Wallmapu (TU-

WUN; Chile, 2018), Festival Internacional de Video Documental Global Bogotá (Kolum-

bien, 2018), Festival Internacional de Cine Indígena de Wallmapu (Chile, 2018), Central

Doc (Mexiko, 2018), IVMuestra de cine y radio comunitaria enMesoamérica »El Lugar que

Habitamos« (Mexiko, 2019), Resistencia Film Festival (Chile, 2019), Art for Peace Festival

40 Eine, in der die Natur als Wesen eng verbunden ist mit demWohl der Gemeinde (denn nur,

wenn sie im Gleichgewicht ist, können die Männer und Frauen, die hier miteinander leben,

auch überleben); und eine, in der die Natur eine Ressource ist. Eine, in der die Erde alsMutter

verstanden wird, die uns ernährt, und eine, in der sie als Ware gesehen wird, die man für

größtmöglichen ökonomischen Proft ausbeuten kann. (Übers. d. Verf.)

41 Konkret genannt werden unter Reparto y participación en guión colectivo (Besetzung undMitar-

beit am kollektiven Drehbuch [Übers. d. Verf.]): Hipólito Albino Jernónimo, Fluviano Amado

Contreras,Herlinda Solano, Inés Solano, GonzaloHilarioGálvez, JesúsHilarioGálvez, Anasta-

cio Basurto Contreras, Tranquilino Flores, HilarioM, Agapito Cantú, Alfredo Santiago Amado,

Francisco Feliciano Mojas, Francisco Huerta, Macedonio Morales, Luis Galvez Ortega, Angel

Contreras, Valerio Mauro, Amado Solano, Nicolás Gerónimo, Domitila Flores Contreras, Vic-

toria Pacheco Francisco, Pascacio Albino Abad, Víctor Albino Agustín (La Sandía digital, o. D.).

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014 - am 13.02.2026, 15:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 157

(Iran, 2019), Festival de Cine Etnográfico (Ecuador, 2019) sowie Festival Internacional de

Cine y Medio Ambiente de México (FICMA; Mexiko, 2019).

5.2.1 Júba Wajiín als posthumaner Weltentwurf

Zentraler filmischer Ort ist das Dorf Júba Wajiín. Zu Beginn des Dokumentarfilms

lässt ein langer Aerial Shot das besiedelte Gebiet sichtbar werden: Kleine Häuser

stehen zwischen den Bäumen auf dem Plateau eines Hügels, ringsum sind wei-

tere bewaldete Hügel zu sehen. Es folgen Aufnahmen eines scheinbaren Alltags

in einem ländlichen Dorf, Menschen sind auf den schmalen Wegen zwischen den

Häusern unterwegs, Kinder auf demWeg zur Schule. Während einer Autofahrt ei-

ne unbefestigte Straße hinunter – zu sehen sind Kinder, die auf der Ladefläche

eines Trucks sitzen und lachen – werden über die auditive Ebene weitere Orte

eingeführt, die sich in der Umgebung befinden: »Bajamos de Santa Teresa, San

Antonio, San Camilo, San Lorenzo, Llano de Epazote, Espino Blanco. Entre todos

nos apoyamos y nos servimos.«42 43 (00:09:22-00:09:32) Durch die Verwendung

der ersten Person Plural etablieren diese Erläuterungen ein Wir-Kollektiv und be-

deuten eine Vernetzung mehrerer Siedlungen. Der bewohnte Raum wird dadurch

aufgespannt als Netzwerk zahlreicher kleinerer Dörfer, verstreut über die bewal-

dete Hügellandschaft der Umgebung, die jedoch in Verbindung miteinander ste-

hen. Immer wieder sind auch Luftaufnahmen der umliegenden Berge zu sehen.

Durch solche Strategien zur »Schaffung einer Raumkohärenz« (Gräf et al., 2017,

S. 168) wird deutlich, dass nicht nur die kleine Häuseransammlung am höchsten

Punkt eines Hügels, wie sie zu Beginn gezeigt wird, Teil des bewohnten Raums

ist, sondern dass dieser das gesamte Gebiet einschließlich der umliegenden Berge

umfasst. Letztere werden somit als bedeutsam markiert und als Teil des bewohn-

ten Gebiets der Me’Phaá vermittelt. Insbesondere die Panoramaeinstellungen und

Luftaufnahmen, die in intensivenGrün- und Blautönen ebendieseHügellandschaft

zeigen, betonen die Weite des bewohnten Gebiets der Me’Phaá, das sich bis tief in

den Horizont zu erstrecken scheint.

Einen besonders hervorzuhebenden Aspekt in der filmischen Konstruktion des

Dorfes Júba Wajiín bilden die unterschiedlichen als relevant markierten Elemen-

te. Durch Montage können, wie in Kapitel 4.1.2 erläutert, Elemente in ein Nähe-

verhältnis gebracht werden, das in der nichtfilmischen Realität so vielleicht nicht

42 Im gesamten Film wird – mit einigen wenigen Ausnahmen – in der indigenen Sprache der

Me’Phaá gesprochen. Die hier angeführten Aussagen sind den spanischen Untertiteln ent-

nommen, etwaige sprachliche Fehler sind der Quelle geschuldet. Es sind des Weiteren eng-

lische, italienische als auch französische Untertitel verfügbar.

43 Wir kommen aus Santa Teresa, San Antonio, San Camilo, San Lorenzo, Llano de Epazote, Es-

pino Blanco. Wir helfen und unterstützen uns alle untereinander. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014 - am 13.02.2026, 15:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 Filmischer Widerstand

besteht, in der filmischen Raumkonstruktion jedoch eine Charakterisierung der

darin produzierten Wirklichkeit vornimmt (Sierek, 2012). Die Perspektive der Ka-

mera sowie die Einstellungsgröße sind dabei immer schon als Aussage über das

Gezeigte zu verstehen, da sie bewusst gewählt werden und damit nie neutral sein

können (Khouloki, 2007). Bezüglich der Etablierung des Dorfes sind – neben den

Panorama- und Luftaufnahmen zur Darstellung der Weite des Raums – insbeson-

dere die zahlreichen Nah- und Detailaufnahmen diverser nichtmenschlicher Enti-

täten zu nennen, deren Präsenz den filmischen Ort bedeutendmitgestaltet und die

in ihrer ästhetischen Ausgestaltung als politische Aussage über die Beziehung zwi-

schenMensch undNichtmenschlichem gewertet werden können. Zu sehen ist etwa

eine Gruppe von Kindern auf demWeg zur Schule, gefolgt von einer Nahaufnahme

einer Gruppe kleiner Enten – ebenfalls eilig auf dem Weg (Abb. 13). Hiermit wird

eine Ähnlichkeitsrelation zweier aufeinanderfolgender Einstellungen etabliert, die

die »Existenz einer semantischen Verbindung« (Gräf et al., 2017, S. 206) konstru-

iert, durch eine ähnliche Anordnung und Perspektive, aber auch die Kongruenz der

Farben.

Auch andere Tiere wie Kühe, Ziegen oder Insekten werden immer wieder in

Nah- und Detailaufnahmen in ästhetisch ansprechender Art und Weise, also po-

sitiv konnotiert, in den Fokus gerückt. Die Selektion jener Ausschnitte des Dorfes

und insbesondere die Kameraperspektive, die meist auf Augenhöhe der Tiere posi-

tioniert ist, jedenfalls in großer Nähe, die Rezipierenden damit in ein besonderes

Näheverhältnis zu diesen setzend, vermitteln einen nicht nur von menschlichen,

sondern auch nichtmenschlichen Akteur*innen bewohnten Raum.Andere Elemen-

te werden in ähnlicher Weise als bedeutsam markiert. Ein Wohnhaus, aus leichter

Untersicht gezeigt, eingerahmt von bunten Gräsern, ist nur über das Dach auszu-

machen. Der menschengemachte Raum verschwindet hier beinahe zwischen den

umliegenden Pflanzen und ist in diese damit scheinbar harmonisch eingebettet.

Nahaufnahmen verschiedener Früchte sind zu sehen, während über das relative

Off zu hören ist, dass diese helfen, den Grundbedarf an Nahrung abzudecken. Der

Mais- und Kaffeeanbau wird erläutert, während Wasser zwischen grünen Blättern

entlangfließt. All diese Einstellungen zeigen das Dorf Júba Wajiín als fruchtba-

ren, gedeihenden Ort, der sauberes Wasser und eine reiche Lebensgrundlage zu

bieten hat. Territoriale Bezüge der Menschen werden über Beschreibungen der

Pflanzen ausgedrückt, die selbst angebaut wurden und nun die Ernährung sicher-

stellen. Territorialität, wie sie hier über Beschreibungen der Menschen definiert

wird, lässt sich als eine Beziehung begreifen, die an die Bedingung von Fürsor-

ge geknüpft ist. Diese Bedingung der Fürsorge wird im konkreten Beispiel durch

direkte Interaktion vermittelt und verweist auf eine gewisse Interdependenz zwi-

schen denMenschen und den sie umgebenden natürlichen Entitäten.Die filmische

Rahmung zur Etablierung des Dorfes, wie die Beschreibung unterschiedlicher Ka-

meraausschnitte und Sequenzen zeigt, konstruiert eine Realität, in der menschli-

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014 - am 13.02.2026, 15:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 159

Abbildung 13: Bildabfolge zur Herstellung von Ähnlichkeitsrelationen

Bildquelle: Filmstill, Júba Wajiín – Resistencia en la Montaña de Guerrero (00:03:10/00:03:21, © La

Sandía Digital)

che wie nichtmenschliche Faktoren einbezogen werden, womit ein posthumaner

Entwurf der Welt – im Sinne einer Dezentrierung des Menschen – entsteht: Das

Territorium der Me’Phaá wird durch ein gemeinsames Hervorbringen menschli-

cher und nichtmenschlicher Akteur*innen dargestellt. Es erfolgt keine klare Tren-

nung zwischen von Menschen bewohntem ›Stadtraum‹ und ›Naturraum‹, ebenso

wenig wie Handlungsmacht allein als menschliches Attribut vermittelt wird. Der

Fokus liegt darauf, Beziehungen, Ähnlichkeiten bzw. das gemeinsame Bewohnen

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014 - am 13.02.2026, 15:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 Filmischer Widerstand

des Dorfes zu porträtieren. Der so konstruierte filmische Ort des Dorfes ist das Er-

gebnis einer gleichberechtigten Beziehung zwischen menschlichen als auch nicht-

menschlichen Entitäten bzw. Akteur*innen und klammert eine Unterscheidung in

›natürliche‹ und ›soziale‹ Räume aus, womit die Idee des ›Dorfes‹ als ›menschli-

che Siedlung‹ eine semantische Verschiebung erfährt (Millesi, 2022). Über diese

Raumkonstruktion wird also eine Dezentrierung des Menschen artikuliert, die den

Eindruck eines posthumanen Entwurfs derWelt zur Folge hat. Die zahlreichen De-

tailaufnahmen wirken wie eine mikroskopische Bestandsaufnahme dessen. In der

filmischen Konstruktion des Ortes kann demnach eine Anregung zum Nachden-

ken über konzeptuelle Bezugssysteme zur Definition desMenschen bzw.menschli-

cher Subjektivität und Handlungsmacht verortet werden, womit nicht nur Kultur-

Natur-Grenzziehungen als durchlässig erscheinen, sondern auch »the profound

interconnections between different forms of life« (2016, S. 275) sichtbar werden,

wie Oppermann es ausdrückt. Der so etablierte filmische Ort, wie der Dokumen-

tarfilm dies vermittelt, ist nicht allein auf das Tun menschlicher Akteur*innen zu-

rückzuführen, sondern vielmehr das Produkt ebensolcher interconnections, aus de-

ren relationalen Verschränkungen das Territorium der Me’Phaá entsteht. Neben

der Bildebene sind es auch Kommentare der Menschen, die die Vermittlung vor-

antreiben, die eindeutig und direkt an die Zuseher*innen adressiert sind, wodurch

der Film diese Auslegung der filmischen Realität explizit nahelegt. Die Glaubwür-

digkeit der Aussagen wird beispielsweise durch die Verknüpfung der Aussagen mit

affirmierenden Bildern unterstrichen, worin sich letztlich auch die voice des Films

ablesen lässt, eine Favorisierung dieses Weltentwurfs der Me’Phaá darzulegen. Die

visuelle Evidenz, die Eloquenz der Personen als auch die stellenweise eingesetzte

Handkamera vermitteln Authentizität und Glaubwürdigkeit. Der Film nutzt damit

konventionelle Formen der dokumentarfilmischen Repräsentation, um den filmi-

schen Ort des Dorfes in seiner posthumanen Beschaffenheit zu vermitteln.

Immer wieder wird auf Bedrohungen in der Vergangenheit und Gegenwart

verwiesen, wodurch gewisse Brüche in diesem im ersten Teil des Films etablier-

ten filmischen Raum beschrieben werden. Wie zu Beginn des Kapitels skizziert,

zeigt der Dokumentarfilm Júba Wajiín den Widerstand eines Dorfes gegen eine –

wie sich im Laufe des Films herausstellt – unrechtmäßige Konzessionierung ihres

Gebiets an verschiedene Unternehmen, die Bergbauprojekte in der Region plan-

ten. Bei der erstmaligen Ausgabe der Konzessionen wurden die vor Ort lebenden

Menschen ignoriert und nicht in die Verhandlung einbezogen. Gleichzeitig waren

die politischen Akteur*innen für die Menschen, die von den Auswirkungen un-

mittelbar betroffen gewesen wären, nicht sichtbar, der Aushandlungsprozess um

den Raum fand andernorts statt. Hier zeigt sich ein gewisses Spannungsfeld zwi-

schen der An- bzw. Abwesenheit der beteiligten Akteur*innen und den räumlichen

Auswirkungen ihrer Handlungen. Dieser Aspekt ist auch als Motiv im Film zu fin-

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014 - am 13.02.2026, 15:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 161

den und im Kontext territorialer Einschreibungen zu betrachten, wie nachfolgend

beschrieben wird.

Die ersten Einstellungen des Dokumentarfilms bestehen aus Luftaufnahmen

und weiten Panoramaeinstellungen von grün bewaldeten Bergen und teilweise ne-

belverhangenen Hängen (Abb. 14).

Abbildung 14: Panoramaeinstellung nebelverhangener Berge

Bildquelle: Filmstill, Júba Wajiín – Resistencia en la Montaña de Guerrero (00:00:16, © La Sandía

Digital)

Einzelne kleine Straßen lassen sich ausmachen, die auf die Besiedelung des

Gebiets hindeuten. Schließlich ist aus dem Off eine männliche Stimme zu ver-

nehmen, die auf Me’Phaá spricht: »He venido hasta la cumbre de este cerro para

hablar con SanMarcos. Esta es una costumbremilenaria. Nuestros padres también

subieron porque aquí nos escucha dios. Por eso he venido.«44 (00:00:33-00:00:54)

Eine Gruppe Männer steigt einen schmalen Pfad den Berg hinauf an der Kamera

vorbei, verlässt den Bildraum wieder. Die Stimme aus dem Off wird in den mo-

dalen Raum geholt, ein Mann, in beiden Händen trägt er je ein Huhn, erläutert

weiter: »Por esa costumbre ancestral vengo a ofrecer mi palabra y pedir bendi-

ción para todos mis semejantes.«45 (00:00:57-00:01:04) Schließlich verlässt auch

44 Ich bin auf den Gipfel dieses Berges gestiegen, ummit San Marcos zu sprechen. Das ist eine

uralte Tradition. Unsere Ahnen sind auch schon hier heraufgestiegen, denn hier oben hört

uns Gott. Darum bin ich gekommen. (Übers. d. Verf.)

45 Es ist eine uralte Tradition, daher komme ich hierher, um zu beten und um Segen für die

Meinigen zu bitten. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014 - am 13.02.2026, 15:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 Filmischer Widerstand

er den Bildraum, woraufhin das Filmbild leicht abblendet und der Titel des Films

aufscheint: »Júba Wajiín – Resistencia en la Montaña de Guerrero.«46 (00:01:10-

00:01:20) Die Handlung, die sich in den Bergen abspielt und beschrieben wird,

wird über die Einblendung des Filmtitels bereits als eine Form des Widerstands

definiert, wobei noch nicht näher erläutert wird, wogegen sich der Widerstand

richtet. Die Kamera folgt den Männern bis zum Gipfel: Oben angekommen zündet

einer von ihnen Kerzen an, über ein Textinsert wird dies kontextualisiert: »Roga-

tiva a Begoo. Cumbre Cerro San Marcos.«47 (00:01:39-00:01:46) »Las autoridades

del pueblo nos han pedido hacer esta ofrenda para que también despierte el co-

razón de Begóo«48 (00:02:01-00:02:10), spricht ein weiterer Mann, der ebenfalls

erst aus dem Off zu hören ist und anschließend in halbnaher Einstellung auf dem

Gipfel des Berges sichtbar wird.Während der Bildraum das »Existente vom Nicht-

Existenten, das Sehbare vomNicht-Sehbaren« (Gräf et al., 2017, S. 168) trennt, wird

mithilfe der eben beschriebenen filmischen Strategien immer wieder darüber hin-

aus verwiesen, auf ein über das unmittelbar ›Sehbare‹ hinaus Existierendes, sodass

der Filmraum um das Nichtsichtbare erweitert wird, das den damit ausgedrück-

ten filmischen Raum mitzuprägen scheint. Der mediale Raum des Offs artikuliert

eine Aussage nicht nur über den modalen Raum, die auch auf die nichtfilmische

politische Realität umgelegt werden kann, die dem dargestellten Konflikt zugrun-

de liegt: Dieses Spiel mit der Sichtbarkeit bzw. Unsichtbarkeit der Personen in der

Etablierung einer Topografie kann als filmästhetische Strategie verstanden wer-

den, um die Frage nach der An- bzw. Abwesenheit von Menschen in Bezug auf ihre

territorialen Ansprüche und Einflussnahme auf Gebiete aufzuwerfen.

Nebel hängt zwischen den Bäumen, Musik setzt ein, deren schnelles Grund-

tempo und regelmäßiger Rhythmus auf den zunehmenden Spannungsgehalt hin-

weisen, als klar wird, dass eine von außen kommende Bedrohung besteht. Der im

Aufblenden des Filmtitels erwähnte Widerstand wird nun konkretisiert: »Hemos

venido a pedir por esas personas que recorren nuestros cerros en búsqueda de sus

riquezas. Pedimos a Begóo que detenga a estas personas extrañas. Se les cierre

todos los caminos. Se obstruya su pensamiento y se vayan.«49 (00:02:16-00:02:33)

Die benannten Personen, die Fremden bleiben unsichtbar, sind hier durch ihre

Abwesenheit charakterisiert. Der schnelle Grundrhythmus der Musik dieser Szene

verleiht den Bildern eine emotionale Intensität und macht umso mehr deutlich,

46 Júba Wajiín – Widerstand in den Bergen von Guerrero. (Übers. d. Verf.)

47 Bittgebet an Begoo. Gipfel des Berges San Marcos. (Übers. d. Verf.)

48 Die Obersten des Dorfes haben uns gebeten, diese Opfergabe durchzuführen, damit Begóo

sein Herz öffnet. (Übers. d. Verf.)

49 Wir sind aufgrund dieser Menschen hier, die unsere Berge durchstreifen, um hier Reichtü-

mer zu finden. Wir bitten Begóo, diese fremden Personen aufzuhalten, ihnen alle Wege zu

verschließen. Ihr Vorhaben soll scheitern, damit sie verschwinden. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014 - am 13.02.2026, 15:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 163

»that the world is more than the sum of the visible evidence we derive from it«

(2017, S. 153), wie Nichols dies ausdrückt. Ein Huhn wird festgehalten, im Hinter-

grund sind die aufgestellten Kerzen zu erkennen, einMann greift zu einemMesser.

Das Publikum wohnt scheinbar einer Opfergabe bei. Die Musik wird schneller und

lauter (Accelerando/Crescendo), die Bewegungen der Handkamera hektischer, wo-

durch die Spannung der Szene zunimmt. Auf auditiver Ebene ist zu erahnen, dass

das Huhn getötet wird, zu sehen ist jedoch nur der Arm eines Mannes (Abb. 15).

Die Musik endet, als das nun blutige Messer sichtbar wird, die roten Flecken auf

dem Messer bilden dabei einen starken farblichen Kontrast zum grünen Hinter-

grund. Der musikalische Spannungsbogen macht den Moment zum Höhepunkt

der Szene: Die Zeremonie scheint beendet, der Auftrag erfüllt.

Abbildung 15: Detailaufnahme der Opferung des Huhns

Bildquelle: Filmstill, Júba Wajiín – Resistencia en la Montaña de Guerrero (00:02:33, © La Sandía

Digital)

In diesen wenigen Minuten sind bereits wesentliche Aspekte eingeführt, die in

weiterer Folge immer wieder aufgenommen, weitergesponnen und verstärkt wer-

den. Der bereits umrissene Ort von Júba Wajiín ist geprägt von alten überlieferten

Bräuchen, die auf die lange Dauer der Besiedelung durch die Me’Phaá verweisen

bzw. diese bestätigen sollen. Die zeitliche Kontinuität, die Präsenz der Me’Phaá

lange vor jenen ›Personen, die ihre Berge auf der Suche nach Reichtum heimsu-

chen‹, wie diese benannt werden, argumentiert die Legitimität ihrer territorialen

Ansprüche. Die sich auf den geografischen Raum beziehenden Bräuche und spi-

rituellen Vorstellungen dienen dem Aufbau einer Identität, die sich über die kon-

krete Umgebung definiert, beschreiben also territoriale Bezüge. Die unmittelbare

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014 - am 13.02.2026, 15:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 Filmischer Widerstand

An- bzw. Abwesenheit der menschlichen Akteur*innen im Prozess der Rauman-

eignung wird als Spannungsverhältnis in die Topografie eingeschrieben. Das Bitt-

gebet an Begóo verdeutlicht die spezifische Spiritualität der Me’Phaá und kann als

Artikulation einer nichtwestlichen Kultur verstanden werden, die gleich zu Beginn

des Films bezeugt werden soll. Das filmische Ordnungsprinzip stellt diese Form

der Territorialität, die sich über die konkrete Umgebung definiert, als Ausgangs-

punkt in der Vermittlung des nun folgenden Konflikts dar. Als fremde Eindringlin-

ge auf der Suche nach Reichtümern werden die Akteur*innen des Staates benannt

und in Zusammenhang mit einer (neo-)kolonialen Ausbeutung zugunsten einer

andernorts ansässigen Gesellschaft gebracht. Über die auditive Ebene, über Erläu-

terungen der sichtbarenMenschen, aber auch über die eingesetzteMusik wird eine

von außen kommende, noch unsichtbare Bedrohung eingeführt, die die bestehen-

de Topografie bereits zu prägen scheint, wodurch ein imaginativer Prozess beim

Publikum in Gang gesetzt wird: »Imaginative Prozesse – Vorstellungen, die das

Publikum an die sinnlich wahrnehmbaren Filmbilder und -töne anschließen und

herantragen – werden dann bedeutsam, wenn Dokumentarfilme ein elaboriertes

Spiel mit Präsenz und Absenz gestalten« (2012, S. 162), schreibt Ursula von Keitz.

Die Bedrohung von außen wird vorerst über die Vorstellungskraft des Publikums

eingeführt und somit in ihrer Bedeutung besonders hervorgehoben. Dadurch wird

auch deutlich: Was folgt, ist ein Eindringen von außen, ist eine Übernahme dieses

sonst friedlichen Ortes.

Während in der Anfangssequenz über abwesende Akteur*innen gesprochen

wird, ist das Dorf selbst vor allem durch die Präsenz der Me’Phaá geprägt. In ei-

ner folgenden Sequenz wird ein Tanz gezeigt und über Erläuterungen als spezifi-

sche Tradition der Me’Phaá charakterisiert. »Ésta es la danza de los Tlaminques.

Tlaminque es una palabra Náhualt, pero así llamamos a esta danza«50 (00:05:23-

00:05:36), spricht Pascacio Albina Abad. »Es un evento importante para la comuni-

dad porque representa la historia de nuestros antepasados.«51 (00:05:41-00:05:52)

Hier wird – wie auch schon in der Anfangssequenz des Films – die langjährige

Existenz der Me’Phaá betont, die das aktuelle kulturelle Leben der Menschen in

Júba Wajiín prägt. Das Publikum kann teilweise aus einiger Entfernung, teilweise

etwas näher, halb verdeckt hinter Zweigen beobachten, wie die körperliche Präsenz

der Tänzer*innen die konkrete Räumlichkeit des Dorfes prägt und damit Zeugnis

ihrer unmittelbaren Anwesenheit ablegt. Nahaufnahmen zeigen Füße, wie sie auf

den Boden stampfen, die Kameraausschnitte rücken die Bewegung der Körper als

unmittelbares Einwirken auf die Umgebung in den Vordergrund, die lange Dauer

50 Das ist der Tanz der Tlaminques. Tlaminque ist ein Wort aus dem Náhualt, aber so nennen

wir diesen Tanz. (Übers. d. Verf.)

51 Das ist ein wichtiges Fest für die Gemeinde, weil es die Geschichte unserer Vorfahren zeigt.

(Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014 - am 13.02.2026, 15:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 165

der Szenen ist Ausdruck der Bedeutung der dargestellten Sequenz für den Raum-

entwurf. Die konstituierenden Elemente sind hier konkret sichtbar und in ihrer

filmischen Ausgestaltung der Bedrohung diametral entgegengesetzt.

Bereits in der Anfangssequenz wird, wie eben beschrieben, über die auditive

Ebene eine potenzielle Bedrohung dieses Raums eingeführt. Die spannungsstei-

gernde Musik – ein markant schnelles Stakkato einer Gitarre – kommt auch im

Weiteren zum Einsatz, um Bedrohungsszenarien als solche zu markieren, wobei

die erzielte Spannung als suspense beschrieben werden kann, »eine langsam auf-

bauende Spannungskurve, bei der das Element einer diffusen Unkalkulierbarkeit

der Ereignisse im Vordergrund steht« (Gräf et al., 2017, S. 265). Die Bedrohung

wird angedeutet, jedoch noch nicht definitiv benannt und schwelt – wie die Mu-

sik dies bedeutet – diffus im Hintergrund, sie ist vor allem durch die Abwesenheit

einer konkret fassbaren Gefahr gekennzeichnet. So verstärkt die Musik die Asym-

metrie des Wissens seitens der Rezipierenden, setzt imaginative Prozesse in Gang

und trägt damit zur Generierung von Spannung bei. Das Publikum folgt Herlinda

Solana durch den Wald, einen Hügel hinauf, sie führt die Zusehenden durch das

Dickicht an Pflanzen – die starke Bewegung der Handkamera betont die Beschwer-

lichkeit des Weges –, bis sie schließlich an einem Baum stehen bleibt, der sich erst

nicht von den vielen anderen abzuheben scheint. Herlinda aber spezifiziert: »Este

árbol que está aquí es de lima.«52 (00:14:33-00:14:41) Nun setzt wieder die eben bes-

chriebene Musik ein und markiert, dass es hier zu Spannungen kommen könnte.

»Por nada voy a dejar que esta lima se acabe porque esto es lo que me da vida a

mí y también a mis hijos«53 (00:14:41-00:14:47), spricht sie weiter, während sie den

Baum festhält. »Todo esto es lo que yo cuido. Pero si viene otra gente a escarbar,

esto se va a acabar.«54 (00:14:51-00:15:00) Auch hier werden die Erläuterungen zu

von außen kommenden Menschen mit entsprechender Musik unterlegt. Ihre po-

tenziellen Aktivitäten werden als Bedrohung nicht nur für die Menschen, sondern

auch die sie umgebende Umwelt dargestellt, wodurch ein Interdependenznarrativ

bedient wird. Die Bedeutungsgenerierung von Musik im Film, so schreiben Gräf

et al. (2017), ist immer als Synthese von ebendieser mit anderen Elementen der au-

ditiven Ebene sowie dem Filmbild zu verstehen. Obwohl auf filmbildlicher Ebene

nichts Bedrohliches passiert – Herlinda steht in einem lichten Wald –, wird über

die auditive Ebene eine Gefahr formuliert, deren Bedrohlichkeit durch die Musik

betont wird. Die nun zunehmende Lautstärke der spannungsgenerierenden Mu-

sik scheint ein Aufeinandertreffen, ein Konkretisieren der immer nur vage formu-

52 Das hier ist ein Limettenbaum. (Übers. d. Verf.)

53 Um nichts in der Welt würde ich diesen Baum aufgeben, denn er gibt mir und meinen Kin-

dern, was wir zum Leben brauchen. (Übers. d. Verf.)

54 Um all das kümmere ich mich. Aber wenn andere Menschen kommen, um hier herumzugra-

ben, wird es all das nicht mehr geben. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014 - am 13.02.2026, 15:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 Filmischer Widerstand

lierten Bedrohung anzudeuten. Schließlich klingt sie jedoch wieder ab und rückt

damit auch wieder in die Ferne.

Die benannten Dörfer, die bewaldete Hügellandschaft bzw. der sich daraus er-

gebende filmische Raum ist nun zum einen als Produkt von Interdependenz zwi-

schen unterschiedlichen menschlichen und nichtmenschlichen Akteur*innen ent-

worfen, zum anderen scheint diese Ordnung aber bedroht zu sein durch Kräfte

von außen, die sich Eintritt zu verschaffen versuchen, was vor allem mithilfe der

beschriebenen Musik angezeigt wird.

In einer darauffolgenden Sequenz wird auf vergangene Gewalttaten gegenüber

Mitgliedern der Me’Phaá eingegangen, der bisher konstituierte Raum wird damit

durch diese konkrete, bereits erfahrene Gewalt aktualisiert. Das Publikum folgt ei-

ner Gruppe von Männern durch den Wald, schließlich sitzen sie auf einer Wiese

zwischen steinernen Kreuzen (Abb. 16). AlbertoMariano erklärt: »Estas siete cruces

que ustedes ven aquí son la tumba de siete de nuestros principales. Que murieron

por culpa del Presidente Municipal.«55 (00:17:41-00:17:51) Er selbst wird über ein

Textinsert als »Principal«56 (00:17:43-00:17:51) vorgestellt, womit eine Verbindung

zwischen den benanntenMenschen bzw. ihrem Schicksal und ihm aufgebaut wird.

Die Kreuze evozieren Vorstellungen über die Vergangenheit, diemit der visualisier-

ten Gegenwart verknüpft werden, während die hier referenzierte konkrete Gewalt

unsichtbar bleibt. »Referenziert wird ein Präteritum, das die Zuschauerimaginati-

on aufmögliche Zusammenhänge zwischen ›Einst‹ und ›Jetzt‹, ›Gestern‹ und ›Heu-

te‹ lenkt. Aufgerufen wird ebenso ein mögliches Futurum« (2012, S. 162), schreibt

von Keitz über die Wirkung derartiger Rückblicke. Im konkreten Beispiel regt die

Referenz auf die Vergangenheit die Zuseher*innenimagination dementsprechend

auch hinsichtlich eines potenziellen Ausgangs der gegenwärtigen Situation an. »El

31 de agosto de 1968 invitaron a los principales de San Miguel (Júba Wajiín). Los

engañó diciéndoles que bajaran para medir lo que les correspondía«57 (00:18:15-

00:18:27), spricht Alberto weiter, während das Publikum in einer Totalen eine Grup-

pe von Menschen den Hügel hinab einen Weg entlanggehen sieht. Auch hier wird

von der Erzählung eines vergangenen Ereignisses über die filmbildliche Ebene eine

Verbindung zur Gegenwart hergestellt. Ein Mann schreitet über eine Brücke, wäh-

rend aus demOff zu hören ist: »Pero los engañaron. Aquímataron a los principales.

Los cuartizaron y los tiraron al Río Grande.«58 (00:18:28-00:18:33)

55 Diese sieben Kreuze, die ihr hier seht, sind die Gräber von sieben unserer Oberhäupter, deren

Tod der Bürgermeister verschuldet hat. (Übers. d. Verf.)

56 Oberhaupt. (Übers. d. Verf.)

57 Am 31. August 1968 wurden die Oberhäupter von San Miguel (Júba Wajiín) eingeladen. Man

hat sie reingelegt, indemman ihnen sagte, sie sollten kommen, um festzustellen, was ihnen

gehörte. (Übers. d. Verf.)

58 Aber sie wurden reingelegt. Hier haben sie die Oberhäupter umgebracht. Sie haben sie ge-

vierteilt und in den Río Grande geworfen. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014 - am 13.02.2026, 15:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 167

Abbildung 16: Halbtotale einer Gruppe von Männern zwischen steinernen Kreuzen

Bildquelle: Filmstill, Júba Wajiín – Resistencia en la Montaña de Guerrero (00:18:10, © La Sandía

Digital)

Durch diese Sequenz scheint das Territorium der Me’Phaá von konkreten, blu-

tigen Gewalttaten geprägt, die Erzählung aus dem Off dient hier dazu, die bisher

positiv besetzte Ordnung des Raums zu verändern. Dieser erscheint nun, ähnlich

wie bspw. in Sangre y Tierra (vgl. Kapitel 5.4), als Palimpsest vergangener Gewalt-

taten, die von staatlichen Akteur*innen ausging, worin sich das topologische Mo-

ment der filmischen Raumkonstruktion zeigt. Auch hier ist es die gegenwärtige

Abwesenheit, die die Akteur*innen der Gewalt auszeichnet. Gleichzeitig ist der

Ort durch das Setzen und Zeigen der Kreuze auch ein Erinnerungsort – ein Be-

zugspunkt einer gemeinsamen Identität (Siebeck, 2017) –, der in der kollektiven

Erinnerung und damit verbundenen Geschichtsschreibung vor allem die erfahre-

ne Gewalt hervorhebt und so als Formulierung einer Kritik an der bisherigen Hal-

tung westlich-moderner Akteur*innen gegenüber den Bewohner*innen Júba Wa-

jiíns verstanden werden kann. Die Gewalt- und Unterdrückungserfahrung wird

folglich als zentraler Aspekt des Gedächtnis- bzw. Identitätsdiskurses der Me’Phaá

dargestellt, die Verbindungen zur Gegenwart, zur erwartbaren Zukunft zulässt.

Wie bereits erwähnt (vgl. Kapitel 5.1.1) sind derartige Bezüge auf vergangene Ge-

walttaten ein häufig eingesetztes Mittel in der filmischen Erzählung territorialer

Konflikte.

Erneut setzt ebenjene spannungsgenerierende Musik ein, die Momente der

Bedrohung markiert. »Por eso ahora defenderemos nuestros terrenos, lo vamos a

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014 - am 13.02.2026, 15:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 Filmischer Widerstand

defender ante todo empresario que venga«59 (00:19:06-00:19:10), sagt Tranquilino

Flores. Es folgt das Panoramabild eines aufziehenden Gewitters, es donnert, die

aktuelle Bedrohung wird nun konkret: »Hemos escuchado algo preocupante, que

nos provoca miedo. Y es que los empresarios mineros quieren venir acá. ¿Por qué

creen que nos preocupa? Porque van a contaminar el agua y provocarán otros daños

más«60 (00:19:19-00:19:39), lässt Valerio Mauro das Publikum wissen, während er,

in halbtotaler Frontalansicht, durch einen lichten Wald geht und die Blätter eines

nahe stehenden Baumes berührt, um die Betroffenen des potenziellen Schadens

zu bedeuten, von dem er spricht. Erst durch eine Internetrecherche, wie in wei-

terer Folge erzählt wird, erfuhren die Menschen von dem staatlich genehmigten

Minenprojekt, das in ihrer Region geplant war. Nun ist auch für die Rezipierenden

klar, welche bisher diffuse Gefahr droht: die Inwertsetzung des Territoriums der

Me’Phaá.

Der Film etabliert, wie eben beschrieben, das Dorf entlang eines posthuma-

nen Weltentwurfs, der als Ausgangspunkt angenommen wird. Zentral dabei ist

die Betonung von Interdependenzen zwischen den jenen Raum hervorbringenden

Akteur*innen, die eine gewisse Dezentrierung der Menschen zur Folge hat. Dieser

Raum erscheint jedoch bedroht. Die Bedrohung ist, wie dargelegt, vor allem durch

die Abwesenheit der Akteur*innenmarkiert, was sie als nicht greifbares und damit

auch schwer zu begegnendes Phänomen darstellt. Auf diese Weise bringt der Film

eine Wissensordnung hervor, die räumliche Zusammenhänge und auch Praktiken

der räumlichen Aneignung in einemneuen Licht erscheinen lässt, also derenWahr-

nehmung beeinflussen kann: Im konkreten Fall ist dies die geplante Inwertsetzung

des Gebiets durch staatliche Akteur*innen, die als ein Eindringen, ein gewaltsa-

mes Aneignen verstanden werden kann, das mit Zerstörung verbunden ist. Über

Beschreibungen vergangener Gewalterfahrungen und Verknüpfungen mit der Ge-

genwart wird eine erwartbare Zukunft imaginiert, wie die sukzessive deutlicher

werdende Bedrohung ausgehen könnte.

5.2.2 A shared field of destruction

Während der filmische Raum des Dorfes zunächst durch die bewaldeten Hügel

und kleine Häuseransammlungen zwischen den Bäumen geprägt ist, durch die

Bebilderung und Beschreibung von Interdependenzen, die eine Dezentrierung des

Menschen implizieren, womit ein posthumaner Weltentwurf etabliert wird, der

59 Darum verteidigen wir unsere Gebiete nun, und wir werden sie auch in Zukunft gegenüber

jedem Unternehmer verteidigen, der noch kommt. (Übers. d. Verf.)

60 Wir haben etwas erfahren, das uns Sorgen macht, das uns Angst macht. Die Minenunter-

nehmen wollen auch hierherkommen. Warum glaubt ihr, macht uns das Sorgen? Weil sie

das Wasser verschmutzen und noch weitere Schäden anrichten werden. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014 - am 13.02.2026, 15:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 169

die Semantisierung der indigenen Wirklichkeitskonstruktion kennzeichnet, folgt

nun ein klarer Bruch: Der eingeführte Weltentwurf und damit einhergehend das

indigene Territorium liegen andernorts bereits in Trümmern.

Erneute Luftaufnahmen und Panoramaeinstellungen zeigen die bewaldete

Hügellandschaft und machen den Kontrast zu den anschließenden Bildern umso

deutlicher. »Fuimos entonces a conocer Carrizalillo«61 (00:22:27-00:22:31), ist aus

dem Off zu hören, während zwei Ziegen hinter einem Holzzaun hervorschauen;

ein Dorf, das bereits in der Situation zu sein scheint, mit den Auswirkungen

von Tagebauminen in unmittelbarer Nähe leben zu müssen. Es folgt – mit einem

musikalischen Bruch – die Satellitenaufnahme einer Landschaft (Abb. 17). Eine

Markierung verortet das Dorf Carrizalillo und auf einem Textinsert ist zu lesen:

»Los Filos Mine (Goldcorp). Gold extraction strip mining.« (00:22:33-00:22:44)

Abbildung 17: Satellitenaufnahme der bestehenden Mine

Bildquelle: Filmstill, Júba Wajiín – Resistencia en la Montaña de Guerrero (00:22:32, © La Sandía

Digital)

Die Satellitenaufnahme zeigt eine hügelige Landschaft, jener von Júba Wajiín

gleich, doch unmittelbar neben dem Dorf erstrecken sich keine weiteren bewalde-

ten Berghänge. Vielmehr scheint eine Leerstelle in der Topografie zu klaffen, wo

einst die erwarteten Berge waren – staubige Flächen in unterschiedlichen Rottö-

nen, Vertiefungen in den Erdboden hinein, statt sich erhebende grün bewaldete

Hügel. Die Kamera zoomt langsam heraus und offenbart, wie weit sich diese Flä-

chen ausdehnen, wodurch das Ausmaß der Mine unterstrichen wird. Durch den

61 Also haben wir uns Carrizalillo angesehen. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014 - am 13.02.2026, 15:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 Filmischer Widerstand

eingangs etablierten posthumanen Weltentwurf wirkt dieses Eingreifen, der Ab-

riss von Bäumen und ganzen Bergen, wie ein gewaltvoller Versuch, die Materie zu

kontrollieren, der eine offene Wunde in der Topografie hinterlässt. Insbesondere

die Chronologie der Szenen bewirkt diesen Eindruck: Über die ersten 20 Minuten

des Films sind bewaldete Berge, fruchtbare Böden, fließendesWasser zu sehen, In-

terdependenzen werden betont, wodurch die Mine nun als drastische Zerstörung

wahrgenommen wird. Der Film evoziert damit ein intensives Gefühl des Verlusts,

wie auch in weiterer Folge noch detaillierter beschrieben wird.

Von den zuvor gezeigten grünen Hügellandschaften ist nun nichts mehr übrig,

roter Staub bedeckt den kargen Boden, der von schweren Kraftfahrzeugen bear-

beitet und aufgewühlt wird. Kein Mensch ist mehr zu sehen. Das Publikum sieht

Maschinen, die den Boden bearbeiten, große Massen an Material bewegen. Die

Vorgänge wirken beunruhigend, zerstörerisch, die Handlungen der nun sichtba-

ren Akteur*innen bringen eine scheinbar lebensfeindliche Umgebung hervor. Über

die einsetzende Musik (das bereits beschriebene Stakkato einer Gitarre) wird eine

semantische Verbindung zumDorf JúbaWajiín und dessen Bedrohung hergestellt,

die nun konkret offenliegt. »Ahí se ha perdido mucho«62 (00:22:49-00:22:51), sagt

GonzaloHilario Galvez.Die Kamera schwenkt anschließend in einer Panoramaein-

stellung über die offene Mine: Rötlicher Boden ist zu sehen, die wenigen Pflanzen

als staubüberzogene Reste einer einst bewaldeten Landschaft, in der Ferne ist ei-

ne Explosion auszumachen. Große Lastwagen laden Schutt ab in eine leere Grube,

fahren entlang verschiedener Ebenen der Mine, wo nun nur mehr roter Sand ist.

Die ›Landnahme‹, diese Aneignung des Raums wird hier als Dominanz über die

Materie artikuliert. Erneute Satellitenbilder der Mine zeigen ihr gigantisches Aus-

maß sowie ihre Entwicklung in den Jahren 1997 bis 2015.Wie ein Entzündungsherd

hat sie sich neben dem Dorf Carrizalillo langsam ausgebreitet und in die Topo-

grafie ›hineingefressen‹. Immer neue Gebiete für die Vermögensvermehrung an-

zueignen, ist eine zentrale Strategie des kapitalistischen Systems, um sich selbst

zu erhalten (Brand & Wissen, 2018). Júba Wajiín visualisiert diese stetig steigende

kapitalistische Aneignung auf eindrückliche Weise anhand von Satellitenbildern,

zeigt sie als sich ausbreitende Zerstörung.

Während für die Etablierung des Dorfes als filmischen Ort viele Nah- und De-

tailaufnahmen genutzt wurden und die Zuseher*innen damit filmisch in große

Nähe zum konstruierten Ort und zu den zu Wort gekommenen Menschen gesetzt

werden, finden für die Darstellung der Mine vor allem Panorama- und totale Ein-

stellungen Verwendung.Niemand sprichtmehr zur Kamera, die Akteur*innen die-

ser Raumaneignung sind stumme Maschinen, post-natural agents nach Oppermann

(2016), womit auf die schwindende Nähe der Menschen zu ihrer Umgebung, die

62 Hier ist nicht mehr viel übrig. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014 - am 13.02.2026, 15:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 171

Zerstörung einer Beziehung der Menschen zum natürlichen Lebensraum hinge-

wiesen wird (Millesi, 2022).

Der Film betont im Dokumentieren des Widerstands der Me’Phaá eindeutig

die Zerstörung, die die Mine verursacht – eine Zerstörung, die sowohl Menschen

als auch Nichtmenschliches betrifft, wie in weiterer Folge beschrieben wird. Öko-

nomische Vorteile oder Beweggründe für den Bau der Mine werden nicht genannt.

Zu sehen sind der aufgerissene Boden, der zuvor fruchtbares Land gewesen sein

könnte, und roter Staub, der von großen Gerätschaften aufgewühlt wird. Auf diese

Weise wird ein aussagekräftiger Beweis erbracht, welche Zerstörung hier vonstat-

tengeht, indem nichtmenschliche Entitäten und Relationen zu ihnen vernachläs-

sigt werden undMaterie als passiv – bereit zur Ausbeutung – verstandenwird.Das

Resultat der immer weiter fortschreitenden Ausbeutung ist eine staubige Wüste –

eine ausgelaugte Umgebung im Vergleich zu den Bildern des Dorfes, die zuvor zu

sehen waren. Danowski und Viveiros de Castro schreiben in ihrem Buch Ends of

theWorld (2016/2017) vom Postulat aktueller westlich-moderner Wissenschaft, dass

zukünftige Generationen in einer verarmten, elenden Umwelt leben würden, in

einer ökologischen Wüste. Júba Wajiín zeigt, dass dies nicht zukünftige Genera-

tionen trifft, sondern bereits hier und jetzt erlebt wird, womit ein eindringliches

Argument bezüglich der fehlenden Umweltgerechtigkeit in der derzeitigen mo-

dernen/kolonialen Weltordnung artikuliert wird. Für manche Menschen ist dieses

Zukunftsbild bereits Realität, so eine zentrale Aussage des Films (Millesi, 2022).

Während im Globalen Norden Ausbeutung und die Zerstörung von Lebensgrund-

lagen zumeist unsichtbar bleiben bzw. negative Konsequenzen aktueller Produk-

tions-, Distributions- und Konsumweisen in ›periphere‹ Gegenden externalisiert

werden (Brand & Wissen, 2018), offenbart Júba Wajiín, wohin die Konsequenzen

und die Zerstörung veräußerlicht werden, und macht damit die Produktionsweise

des Kapitalismus sichtbar.

Die Bäume sind verschwunden, die hügelige Landschaft ist durch eine rot-

staubige Leerstelle ersetzt, deren Staub die menschlichen Körper anzugreifen

scheint. Während die Umwelt durch das Eingreifen postnatürlicher Akteur*innen

zerstört wird, sind auch die in unmittelbarer Nähe lebenden Menschen betroffen,

physisch in Mitleidenschaft gezogen. Sie sind folglich nicht nur Zeugen der Wun-

den in der Topografie, sondern gleichermaßen selbst verletzt: »Ahí a la tierra le van

echando cianuro. Todo esto lo respiran en el aire. Con esto nos podemos morir«63

(00:23:14-00:23:26), erklärt Gonzalo Hilario Galvez. Staub steigt auf aus einer öden

Landschaft, womit diese Gefahr bebildert wird. Aus dem Off beginnt ein Mann

zu sprechen: »Más o menos aproximadamente un año, dos años, dos años que

me comenzó a afectar. Siento los ojos irritados, siento los ojos a veces llorosos

63 Hier wir Zyanid abgebaut. Das alles wird über die Luft eingeatmet. Das kann tödlich sein.

(Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014 - am 13.02.2026, 15:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 Filmischer Widerstand

por… por el aire.«64 (00:23:29-00:23:42) In einem Close-Up ist nun sein Gesicht zu

sehen, die Augen gerötet, aber auch seine Haut und die wenige sichtbare Kleidung

scheinen das Rot der Mine, der aufgerissenen Erde widerzuspiegeln (Abb. 18).

Abbildung 18: Bildabfolge der öden Landschaft, gefolgt vom Close-Up eines Gesichts

Bildquelle: Filmstill, Júba Wajiín – Resistencia en la Montaña de Guerrero (00:23:21/00:23:29, © La

Sandía Digital)

64 Vor ungefähr ein, zwei Jahren, zwei Jahren hat es bei mir angefangen. Meine Augen sind

gereizt, sie tränen wegen… wegen der Luft. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014 - am 13.02.2026, 15:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 173

Über das Zeigen der geröteten Augen wird eine faktische Beweisführung voll-

zogen, die Überzeugungskraft für das Argument bietet. Dagegen bildet die farb-

liche Kongruenz der Augen, aber auch der Kleidung des Mannes mit der Erde,

die jetzt rot ist, einen ästhetischen Beleg für die weiterhin bestehende Interde-

pendenz zwischen Mensch und Nichtmenschlichem und generiert den Eindruck

der Stringenz des Beweises. Die Handlungsmacht der Materie drückt sich jetzt in

einer destruktiven Art und Weise aus, als spiegele dies das destruktive Eingreifen

westlich-moderner Akteur*innenwider.Die filmbildliche Ähnlichkeitsstruktur, die

über die Farbgebung transportiert wird, zeigt damit das Ausmaß, »to which all bo-

dies are kin in the sense of inextricably enmeshed in a dense network of relations«

(2010, S. 13), wie Jane Bennet es in Vibrant Matter formuliert. So greift der Tage-

bau des Bergbauunternehmens nicht in eine passive Materie ein, vielmehr wird

die zerstörerische Aktion der Maschinen und Baggerfahrzeuge mit einer ebenso

schädlichen Antwort bedacht. Der bei der Mine freigesetzte Staub bewirkt körper-

liche Schäden, der Film zeigt an dieser Stelle, wie das Eingreifen in die Materie

rückwirkt auf menschliche Körper und verweist damit erneut auf die Verschrän-

kungen und Interdependenzen unterschiedlicher Akteur*innen und Entitäten.Der

freigesetzte Staub kontrolliert nun menschliche Körper, greift in sie ein und ver-

ursacht Schäden. »Lo más relevante de todo esto son los problemas oculares y los

partos prematuros ahorita se están viendo«65 (00:23:51-00:23:58), erklärt eine Frau

und betont abermals die den Menschen betreffenden Konsequenzen, die dieses

Eingreifen mit sich bringt.

Der Film stellt hier die Inwertsetzung des Bodens als Raumaneignung dar, die

insbesondere über die Zerstörung bestehender Relationen und die zunehmende

Verunmöglichung anderer kultureller Erfahrungen der Umgebung vonstattengeht.

Diese Verunmöglichung wird einerseits über die Erdoberfläche, andererseits über

die Körper derMenschen artikuliert.Oppermann spricht in der Beschreibung einer

posthumanen Verfassung vom Menschen als »co-emergence within a shared field

of existence« (2016, S. 276), der vor allem geprägt ist durch Wechselwirkungen und

Interdependenzstrukturen zu seiner Umwelt, wie es sich etwa im filmischen Ort

des Dorfes zu artikulieren scheint. Im Aneignen des Raums und Kontrollieren der

Materie, wie der Film die Mine visualisiert, werden dieseWechselwirkungen eben-

so zerstörerisch wie das Eingreifen durch die Minenarbeiten selbst. Júba Wajiín

zeigt diese Interdependenzstrukturen nun als ein shared field of destruction (Millesi,

2022). Die filmische Konzeptualisierung der Interaktion unterschiedlicher Entitä-

ten erforscht damit Formen der Agency, die nicht als zugeschriebenes Attribut ei-

ner Person oder einer anderen Entität zu verstehen sind, sondern als »enactment,

a matter of possibilities for reconfiguring entanglements« (Barad, 2012, S. 54). Die

65 Derzeit stellen wir am häufigsten Probleme mit den Augen und Frühgeburten fest. (Übers.

d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014 - am 13.02.2026, 15:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 Filmischer Widerstand

westlich-moderne Intervention in die Umgebung, in die Landschaft, ist nicht auf

jene beschränkt, sondern zerstört auch die Körper der Menschen, die dort leben.

Die aufgerissene Erde zu sehen ist nicht nur Beweis für die aggressive Minen-

arbeit, sondern auch emotional aufgeladen, weil sie ein Gefühl des Verlustes be-

wirkt. Hier belegt die Analyse besonders eindrücklich, wie sich über die Materiali-

tät des Raums extraktivistische Aktivitäten als Gewalttat in Szene setzen lassen.

Die Handlungen westlich-moderner Akteur*innen werden als schädlich – nicht

nur der Umwelt gegenüber, sondern auch für menschliche Körper – dargestellt,

da Interdependenzen betont werden.

Andere Dokumentarfilme zur Bergbauindustrie zeigen häufig ebenfalls Bil-

der riesiger Tagebauminen, der staubigen Landschaft, doch scheinen diese ins-

besondere bei Júba Wajiín über die Betonung von Interdependenzen eine beson-

dere Wirkung zu haben. El mineral o la vida (2016) beispielsweise zeigt die Situa-

tion im Bundesstaat Guerrero in Bezug auf bestehende und geplante Bergbau-

projekte, wobei ebenfalls (unter anderem) die Situation des Volkes der Me’Phaá

beschrieben wird. Dieser Dokumentarfilm nutzt vor allem Interviews, Bilder von

Versammlungen und verfolgt dort gehaltene Reden. JúbaWajiín hingegen etabliert

einen posthumanenWeltentwurf, wodurch die Inwertsetzungsbestrebungen post-

natürlicher Akteur*innen als Gewalt erscheinen, die nicht nur die unmittelbar ›an-

gegriffene‹ Umgebung betrifft, sondern aufgrund der Interdependenzstrukturen

auch menschliche Körper verletzt. In der filmischen Topografie – erst bewohnter

Ort von Menschen und Nichtmenschlichem – klafft eine offene Wunde. Júba Wa-

jiín zeigt die Bedrohung durch den Staat und dessen Eindringen als Drang zur

Kontrolle des Raums durch eine Dominanz über die Materie. Die Zerstörung be-

trifft jedoch nicht jene, die sie veranlasst haben, sondern die Menschen, die sie

zu verhindern versuchen. Damit wird nicht zuletzt ein Verweis auf die Externali-

sierung der negativen Konsequenzen westlich-moderner Formen von Ausbeutung

undÖkonomisierung der Umwelt etabliert, auf die der Globale Norden angewiesen

ist, um seine Produktions- und Lebensweise aufrechtzuerhalten. Während Brand

und Wissen (2018) festhalten, dass die imperiale Lebensweise des Globalen Nor-

dens gewisse Effekte der Zerstreuung bzw. des Unsichtbarmachens hinsichtlich

negativer Konsequenzen kapitalistischer Ausbeutung mit sich bringt, macht Júba

Wajiín sichtbar, wohin diese Konsequenzen externalisiert werden (Millesi, 2022).

5.2.3 Externe Erwartungen und externe Logiken

Ein zentraler Streitpunkt des Konflikts umdie Ausgabe vonKonzessionen für Berg-

bauunternehmen und die dafür zuvor nötige Konsultation der Dorfgemeinde war,

wie eingangs beschrieben, die Indigenität der ansässigen Bevölkerung, die von der

Regierung angezweifelt wurde. Ist diese nicht gegeben bzw. nicht belegt, können

die Menschen sich nicht auf die ILO 169 berufen (vgl. Kapitel 2.2) und verlieren da-

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014 - am 13.02.2026, 15:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 175

durch das Recht darauf, mitzuentscheiden, was mit dem Gebiet passiert, auf dem

sie leben, bzw. wer die Ressourcen zum Abbau nutzen darf. Der Film greift die-

sen Aspekt auf und betont die Indigenität der Menschen, gleichzeitig scheint er

aber auch mit der Vorstellung von Indigenität und deren Überprüfbarkeit in der

filmischen Konstruktion des Dorfes zu spielen, worin sich ein zentraler Aspekt des

Widerstands artikuliert.

In einigen der ersten Einstellungen im Dorf kommen mehrere Mitglieder

der Gemeinschaft zu Wort, die auf die Bedeutung der Sprache als Zeichen ih-

rer Herkunft verweisen und darauf bestehen, als originario und nicht etwa als

mestizo gesehen zu werden. »Somos personas Me’Phaá, nosotros hablamos y

escribimos en nuestra propia lengua. Como autoridad comunitaria debo escribir

y leer mucho en Me’Phaá«66 (00:04:30-00:04:42), sagt etwa Agapito Cantu, hinter

einem Schreibtisch voller Dokumente sitzend. Über ein Textinsert erfährt das

Publikum, dass er von 2012 bis 2015 die Funktion »Comisariado Bienes Comuna-

les«67 (00:04:37-00:04:42) innehatte. Die Sprache wird damit ausdrücklich zum

Marker einer kulturellen Identität, zum Zeichen der Differenz gegenüber der

spanischsprachigen Mehrheitsgesellschaft Mexikos. Auch im Film selbst sprechen

die Personen des Dorfes ausschließlich Me’Phaá. Laut Schiwy (2009) etabliert die

Verwendung indigener Sprachen und gleichzeitiger Untertitelung eine Gleichwer-

tigkeit zwischen indigenen Sprachen und jenen der ehemaligen Kolonialmächte,

die Sprache wird so zu einem Instrument des Handelns, durch das sich Machtver-

hältnisse zwischen den Sprecher*innen und ihren sozialen Gruppen artikulieren

(Bourdieu, 1982/1990). Die ›offizielle‹ Sprache Mexikos – Bourdieu beschreibt die

›offizielle‹ Sprache als »diejenige Sprache nämlich, die innerhalb der territorialen

Grenzen dieser Einheit allen Staatsangehörigen als die einzig legitime vorge-

schrieben ist« (1982/1990, S. 20-21) – wird nun einer Sprache gleichgestellt, die

mit gänzlich anderen territorialen Grenzziehungen bzw. Vorstellungen verknüpft

ist. Die Betonung der Sprache der Me’Phaá kann somit auch als Aussage über

den filmisch vermittelten Raum verstanden werden, in dem unterschiedliche

Territorien als ebenbürtig zu sehen sind. Die spanische Sprache, die ›offizielle‹

Sprache des Staates wird hingegen mit Gewalt verknüpft, wenn später im Film

zu hören ist, wie sich das Dorf verteidigen wird gegen ›bewaffnete Personen,

die Spanisch sprechen‹. Somit wird eine Verbindung zwischen der Sprache und

einer gewaltvollen ›Landnahme‹ evoziert und deutlich, dass das Sprechen einer

bestimmten Sprache immer auch Ausdruck einer Positionierung ist.

66 Wir sind Vertreter*innen der Me’Phaá, wir sprechen und schreiben in unserer eigenen Spra-

che. Als Mitglied der Gemeindebehörde muss ich viel auf Me’Phaá lesen und schreiben.

(Übers. d. Verf.)

67 Gemeindekommissariat. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014 - am 13.02.2026, 15:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 Filmischer Widerstand

Neben diesem Betonen der Sprache und damit auch Betonen der eigenen Indi-

genität scheint der Film an dieser Stelle gewisse Erwartungshaltungen an die Vor-

stellung von Indigenität zu konterkarieren. Herlinda Solano beispielsweise sagt:

»Soy una mujer Me’Phaá. Yo no soy mestiza. Hablo Me’Phaá, no hablo español. El

pueblo donde nací se llama Júba Wajiín (Cerro del Muerto)«68 (00:04:15-00:04:28),

während der Kameraausschnitt erst nur ein verschwommenes Bild zeigt und im

anschließenden Scharfstellen schließlich die weißen Türme einer christlichen Kir-

che – geschmückt mit Kreuzen – zwischen den Bäumen sichtbar werden lässt.

Hinter einer Gruppe maskierter Tänzer*innen – der Tanz eben als indigene Tra-

dition beschrieben – prangt die Aufschrift des Gebäudes: »Iglesia de San Miguel

Arcángel.«69 (00:07:06-00:07:13)

Wie anhand der Beschreibung deutlich wird, formuliert der Film Júba Wajiín

insbesondere mithilfe der filmischen Raumkonstruktion eine Aussage über die In-

digenität der repräsentierten Menschen. Diese wird an vielen Stellen besonders

betont, um die Berufung auf die ILO 169 zu rechtfertigen. Neben der Betonung

der Indigenität, etwa durch das Zeigen gewisser Traditionen, durch Aussagen ein-

zelner Menschen über die bereits seit langer Zeit bestehenden Traditionen, nimmt

der Film andererseits auch Elemente in die Konstruktion des filmischen Ortes des

Dorfes auf, die als Widerspruch zu einer Indigenität verstanden werden könnten,

wenn an diese externe Erwartungen wie der Anspruch von ›Authentizität‹ an eine

von westlichen Einflüssen nicht betroffene, ›prämoderne‹ Kultur gestellt werden.

Während in der ersten Sequenz vor allem die indigene Spiritualität betont wurde,

sieht das Publikum im weiteren Verlauf des Films vermehrt christliche Symbole,

folgt Herlinda Solana zu einer kleinen Kapelle im Wald, vor der sie sich bekreu-

zigt. Der bereits filmbildlich angedeutete Synkretismus wird nun auch auf audi-

tiver Ebene thematisiert: »Nuestro sincretismo es una forma de resistencia. Usa-

mos los símbolos de la religión católica, pero desde tiempos remotos, en laMontaña

nuestras abuelas y abuelos le hablan a Begóo.«70 (00:07:53-00:08:04)

Der Film vermittelt somit diesen von den Me’Phaá bewohnten Ort, den von

ihnen geprägten Raum, nicht einer Vorstellung von abgeschlossener, vermeintlich

›authentischer‹ Kultureinheit folgend, sondern als dynamische Kultur und wendet

sich damit gegen den Versuch einer externen Identifikation, die auf Ursprüng-

lichkeit, Authentizität oder Ähnlichem beruht. Wie in Kapitel 2.2 erwähnt, diente

eine externe Identifikation indigener Völker im Zuge der Kolonialisierung als po-

litisches Instrument, um Rechte abzuerkennen (Quijano, 2000), und gereicht(e)

68 Ich bin eine Me’Phaá. Ich bin keine mestiza. Ich spreche Me’Phaá, nicht Spanisch. Das Dorf,

in dem ich geboren wurde, heißt Júba Wajiín (Cerro del Muerto). (Übers. d. Verf.)

69 Kirche des Erzengels Michael. (Übers. d. Verf.)

70 Unser Synkretismus ist eine Form des Widerstands. Wir verwenden katholische Symbole,

aber seit grauer Vorzeit haben unsere Ahnen zu Begóo gebetet. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014 - am 13.02.2026, 15:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 177

meist der nichtindigenen Gesellschaft zum Vorteil (Tuhiwai Smith, 2012). Der hier

formulierte Anspruch auf Indigenität basiert nicht auf einer Ursprünglichkeit, auf

unbeeinflusster Abgeschlossenheit oder Authentizität, sondern beschreibt diese in

einem dynamischen Spannungsverhältnis und beeinflusst als diskursiver Rahmen

die Konventionen, mit denen eine ebensolche Identität in einer politischen bzw.

öffentlichen Sphäre artikuliert wird (vgl. Tsing, 2007). Gleichzeitig zeigt sich, wie

auch heute noch versucht wird, durch externe Identifikationen Rechte abzuerken-

nen, womit sich die koloniale Logik des Vorgehens der Regierung offenbart. Syn-

kretismus als Widerstand scheint in dieser Logik widersprüchlich, macht in der

filmischen Argumentationsstruktur jedoch umso deutlicher, welche Erwartungen

an indigene Kulturen herangetragen werden, die jenen meist Eigendynamik abzu-

sprechen und sie damit zu beschränken versuchen.

Im ersten Abschnitt des Films nur angedeutet, wird dies nach Einführung der

konkreten Bedrohung durch die Mine konkretisiert. Aus der filmisch dargestell-

ten Projektion einer möglichen Zukunft des Dorfes Júba Wajiín scheint nun der

Widerstand zu entstehen, der sich in den folgenden Einstellungen vor allem über

christliche Symboliken ausdrückt und damit auf den bereits angesprochenen Syn-

kretismus verweist, der als Form des Widerstands verstanden wird. Zu sehen sind

ein Umzug und Banner mit Aufschriften zur Jungfrau Maria, auch das Innere ei-

ner Kirche wird sichtbar, während die principales des Dorfes dort beten. Immer

wieder durchbrechen Pfeif- und Explosionsgeräusche die Musik eines Umzugs, als

befände er sich in einem Gebiet des offenen Kampfes. Über ein Textinsert wird die

Feststellung des Wirtschaftsministeriums eingeblendet, Júba Wajiín sei keine in-

digene Gemeinschaft und hätte keine spezifische Beziehung zu dem umstrittenen

Territorium, während ein Mann des Dorfes in halbnaher Einstellung zu sehen ist,

der kämpferisch in die Kamera blickt, hinter ihm füllen Banner mit christlichen

Bildern und Aufschriften wie »Santísima virgen de Juquila«71 (00:27:45-00:27:53) in

goldenen Buchstaben den gesamten Bildraum aus (Abb. 19).

Die Dominanz christlicher Symbolik im Bildraum in unmittelbarer Nähe zur

Kamera und der kämpferische Blick des Mannes wirken wie ein in Großbuchsta-

ben formulierter Ausruf. Der Bezug zum Christentum wird nicht versteckt, um

eine eventuell fehlende Authentizität der Kultur zu verschweigen, sondern viel-

mehr mit einem Rufzeichen versehen, als Zeichen des Widerstands dargestellt:

unmittelbarer Widerstand gegen die Vorgehensweise der Regierung in dem the-

matisierten Konflikt, aber auch Widerstand gegen die von ebendieser Instanz er-

dachten Regularien bezüglich der Indigenität der betroffenen Menschen. Gegen-

stand der filmischen Verhandlung ist somit die Vorgangsweise der Regierung bzw.

deren Möglichkeit zur Definition von Indigenität und die Auswirkungen jener De-

finitionsmacht. Der Film folgt dabei den Konventionen des partizipativen Modus

71 Heilige Jungfrau von Juquila. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014 - am 13.02.2026, 15:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 Filmischer Widerstand

Abbildung 19: Halbnahe Ansicht eines Mannes vor christlichen Symbolen

Bildquelle: Filmstill, Júba Wajiín – Resistencia en la Montaña de Guerrero (00:27:39, © La Sandía

Digital)

und produziert ein erhöhtes Verständnis von Indigenität als problematische Ka-

tegorie, insbesondere wenn dies rechtliche Konsequenzen hat, indem durch die

Repräsentation des Dorfes und der Gemeinschaft über die von außen an eine Kul-

tur herangetragenen Erwartungen reflektiert wird. Als filmästhetische Strategie

verweist dies darauf, wie Erwartungshaltungen zu gesellschaftlichen Strukturen

und damit zu einem machtvollen Instrument der Unterdrückung werden, wenn

die Erfüllung externer Erwartungen bezüglich der eigenen Indigenität an rechtli-

che Bedingungen geknüpft wird.

Während der Film die indigenen Vertreter*innen über Kommentare, in der

Darstellung als Zeug*innen und Expert*innen, als politische Subjekte und treiben-

de Kraft in der Formulierung des filmischen Arguments etabliert, wird dennoch

betont, dass die Lösung des Konflikts auf externer Hilfe beruhte und lediglich ein

partikularer Sieg ist, da ähnliche Situationen in vielfacher Ausführung im ganzen

Land existieren. Die Errungenschaft von Júba Wajiín konnte also in Bezug auf die

Machtverhältnisse und die damit einhergehende Möglichkeit, solche Konflikte zu

kreieren, nichts ausrichten.

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014 - am 13.02.2026, 15:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 179

Mit der Einführung der Organisation Tlachinollan72 werden die Ereignisse in

die Vergangenheit gesetzt. Auch die Musik trägt dazu bei, die Gegenwart nun als

erneut friedvoll und harmonisch wahrzunehmen, während von der konfliktreichen

Vergangenheit erzählt wird. Mit dem Auftritt der Organisation liegt die Bedro-

hung bereits erfolgreich besiegt hinter den Betroffenen. Nun werden die einzelnen

Schritte im rechtlichenWiderstand gegen die Vorgehensweise der Regierung erläu-

tert, auch die Unrechtmäßigkeit mancher Vorhaben. Die in weiten Teilen des Films

eher vage gehaltenen Pläne über die Etablierung neuer Tagebauminen werden jetzt

durch Funktionär*innen der Organisation ausformuliert und den Zuseher*innen

deutlich gemacht.

Den Triumph verkündet und erläutert ein Vertreter der Organisation Tlachi-

nollan, während die Bewohner*innen des Dorfes im Publikum sitzen, der Kame-

rablick ist dabei aus einer Position nahe dem rechtskundigen Vertreter von Tla-

chinollan in leichter Aufsicht auf die sitzenden Bewohner*innen Júba Wajiíns ge-

richtet. Während über die auditive Ebene betont wird, wie ›tapfer‹ sie gekämpft

hätten, sind über diese Bildkomposition die Bewohner*innen des Dorfes in einer

passiven, stummen (Opfer-)Rolle dargestellt, die von einer externen Person über

die ihr Land betreffenden Vorgänge informiert werden. Die Aufsicht der Kamera-

perspektive verstärkt diesen Eindruck.Hier entsteht somit eine gewisse Dissonanz

zwischen der auditiven und der filmbildlichen Ebene bzw. auch der bisherigenDar-

stellung der indigenen Akteur*innen im Film. Auch wenn im Laufe des Films im-

mer wieder betont wird, wie die Menschen selbst gegen die Unrechtmäßigkeit der

Regierung vorgehen, sich informieren und Widerstand bilden, sind sie, wie es der

Film nun gegen Ende zu vermitteln scheint, auf die Hilfe ›anderer‹ angewiesen,

um die rechtlichen Manöver des Staates als solche aufzudecken und zu bekämp-

fen. Die Erhaltung des eigenen Territoriums wird also mit der Angewiesenheit auf

nichtindigene Unterstützung verknüpft, was die vermeintlich intendierte voice des

Films unterminiert.

Der Erfolg, die Verhinderung derMine und die Erlangung von Autonomie,wird

mit einem unterschriebenen, gestempelten Dokument visualisiert. Diese Darstel-

lung von ›Erfolg‹ ist nicht auf territoriale Bezüge seitens der Bewohner*innen der

Me’Phaá zurückzuführen, wie sie im ersten Teil des Films vorgestellt wurden. Viel-

mehr folgt eine solche Bebilderung des Erfolgs der Raumaneignungslogik westlich-

moderner Vorstellungen, worin sich zu zeigen scheint, dass ein derartiger Konflikt

nur gelöst werden kann, wenn nach der Logik des Nationalstaates, nach westlich-

modernen Vorstellungen Recht geltend gemacht wird. Eine Annäherung unter-

72 Tlachinollan ist ein Zentrum für Menschenrechte im Bundesstaat Guerrero, Mexiko, das sich

insbesondere für die Rechte der indigenen Gemeinschaften der Na Savi, Me’Phaá, Nauas,

Ñomdaa undmestizos einsetzt (Tlachinollan, o. D.-a).

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014 - am 13.02.2026, 15:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 Filmischer Widerstand

schiedlicher territorialer Bezüge und damit eine Ebenbürtigkeit unterschiedlicher

Territorialitätskonzepte scheinen jedoch nicht möglich.

Der Film endet mit Aussagen von Bewohner*innen des Dorfes, die ihre Hal-

tung zur Verteidigung des Gebiets und das Ausmaß des Erfolgs betonen. Dieser

Erfolg führte dazu, dass sich eine breite Bewegung gegen derartige Projekte bil-

dete und damit auch für andere indigene Gemeinden wichtig war, die von illegi-

timen Minenarbeiten betroffen waren. Abschließend erfährt das Publikum über

ein Textinsert jedoch vom Fortbestand dieser Praxis der Ausgabe von Bergbaukon-

zessionen in indigenen Territorien und von über 500 weiteren Gemeinden, die von

ähnlichen Bedrohungen betroffen sind, sowie von weiteren geplanten Bergbaupro-

jekten. Das Fortbestehen der Ausbeutung und Zerstörung, das hier erwähnt wird,

verwirft zumEnde hin die dem Film zugrunde liegende Absicht, den Erfolg desWi-

derstands zu dokumentieren. Stattdessen macht es das Ausmaß der Katastrophe

deutlich, die mit der Ökonomisierung der Umwelt einherzugehen scheint. Vom

Aufzeigen dessen lässt sich das eigentliche Argument des Films ableiten, der mit

diesem Ende zu vermitteln scheint, dass es weitaus tiefgreifendere Veränderungen

und Widerstandsformen braucht als ein rechtliches Aushandeln, wie es der Film

dokumentiert, um Lösungen für solche Konflikte zu finden.

5.2.4 Conclusio

Wie die Analyse zeigt, scheint die politische Absicht des Films klar, die Extrakti-

on von Rohstoffen, hier durch eine Tagebaumine repräsentiert, insbesondere in

Bezug auf die negativen Auswirkungen darzustellen, wobei die Konsequenzen für

Menschen und Nichtmenschliches – als unvermeidbare Interdependenzen – mit-

einander verwoben werden.

In der Etablierung des Dorfes als zentralen Ort des Konflikts, als potenziell be-

drohten Raum, sind, wie in Kapitel 5.2.1 erörtert, filmische Strategien eingesetzt,

die auf Interdependenzen zwischenMenschen undNichtmenschlichem verweisen.

Es wird keine Unterscheidung zwischen Natur- und Stadtraum vollzogen, die eta-

blierte Wissensordnung lässt damit einen Raum vorstellbar werden, der nicht auf

derartigen Grenzziehungen beruht. Territorialität wird als eine Beziehung begrif-

fen, die an eine Bedingung von Fürsorge geknüpft ist. Dies führt zu einer gewis-

sen Dezentrierung des Menschen, womit der Raum als posthumaner Weltentwurf

eingeführt wird. Das Territorium der Me’Phaá wird als Produkt relationaler Ver-

schränkungen menschlicher und nichtmenschlicher Akteur*innen dargestellt.

Gleichzeitig werden bereits eine akute, aber diffuse Bedrohung sowie konkre-

te vergangene Gewalttaten eingeführt, die vor allem durch die gegenwärtige Ab-

wesenheit der Akteur*innen gekennzeichnet sind. Diese Absenz regt imaginative

Prozesse auch hinsichtlich zeitlicher Aspekte an und impliziert mögliche Szenari-

en, die der geschilderten Konfliktsituation vorausgehen bzw. nachfolgen könnten.

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014 - am 13.02.2026, 15:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 181

Das Spiel mit der Sichtbarkeit bzw.Unsichtbarkeit der Personen in der Etablierung

der filmischen Topografie kann als filmästhetische Strategie verstanden werden,

um die Frage nach der An- bzw. Abwesenheit in Bezug auf territoriale Ansprüche

aufzuwerfen.

Die Bedrohung wird schließlich als Inwertsetzung ihrer Welt konkretisiert, die

ein Gefühl des Verlustes evoziert. Insbesondere darin liegt eine diskursive Prak-

tik, die zur Veränderung soziokultureller Normen anregen kann. In der vorgeleg-

ten Wissensordnung ist der Verlust konkret visualisiert, während etwaige positive

Aspekte dieses Eingreifens, dieser Ökonomisierung nicht vorstellbar sind. Die In-

wertsetzung ist als ein Eingreifen in die Materie dargestellt, das eine lebensfeind-

liche Umgebung hervorbringt. In diesem Aspekt liegt auch ein zentrales Argument

des Films bezüglich der fehlendenUmweltgerechtigkeit imKontext kapitalistischer

Ausbeutung, womit eine Strategie zur Auseinandersetzung mit der modernen/ko-

lonialen Weltordnung identifiziert ist. Während im Globalen Norden die negati-

ven Konsequenzen von Ausbeutung, die Zerstörung der Umwelt, zerstreut bzw.

externalisiert werden (Brand & Wissen, 2018), offenbart Júba Wajiín, wohin diese

Konsequenzen veräußerlicht werden. Interdependenzen zwischen Menschen und

Nichtmenschlichemwerden in der erstenHälfte des Films über positive Aspekte er-

zählt, im Zuge der Ökonomisierung nun als destruktive Kraft gekennzeichnet. Der

Film unterstreicht so die Handlungsmacht der Materie und erleichtert auch eine

Bewusstseinsschaffung darüber, indem dieser Handlungsmacht eine mediale Aus-

drucksform gegeben und deren Ignorieren als folgenreich negativ dargestellt wird.

Die Ökonomisierung geht mit einer Distanzierung des Menschen einher, wird als

Zerstörung und daher klar negativ beschrieben. Die Tendenz zur Trennung von

Menschen und ihrer Umwelt, der Drang zur Beherrschung der Materie verursacht

Leiden, das sich sowohl auf die Materie als auch die Menschen auswirkt.

Der Film spielt mit Erwartungen an Indigenität und öffnet den Begriff für ein

dynamisches Verständnis einer indigenen Kultur, während externe Erwartungs-

haltungen problematisiert werden. In der deutlichen Fokussierung auf den geleb-

ten Synkretismus der Bewohner*innen des Dorfes werden von außen an eine Kul-

tur herangetragene Erwartungen hinterfragt, die insbesondere in Verbindung mit

rechtlichen Bedingungen problematisch sind. Die Aberkennung von Indigenität

bedeutet auch den Verlust des Territoriums.

Letztlich folgt die Bebilderung des Erfolgs der Raumaneignungslogik westlich-

moderner Akteur*innen, worin sich der Machtaspekt des territorialen Aushand-

lungsprozesses ablesen lässt: Ein solcher Konflikt scheint nur lösbar, wenn nach

der Logik des Nationalstaates, nach westlich-modernen Vorstellungen Recht gel-

tend gemacht werden kann. Vom Verweis auf weitere Minen und geplante Vorha-

ben lässt sich die Aussage ableiten, dass ein rechtliches Aushandeln, wie es hier

dokumentiert wurde, keine ausreichende Veränderung mit sich bringt, um der-

artige Zerstörung zukünftig bzw. endgültig abzuwehren. Wie die Analyse zeigt,

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014 - am 13.02.2026, 15:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 Filmischer Widerstand

ist der Film durch die Problematisierung der Inwertsetzung, durch die Visuali-

sierung von Interdependenzen zwischen Menschen und Nichtmenschlichem am

territorialen Aushandlungsprozess beteiligt. Er konstruiert einen Raum, der nicht

auf einer Kultur-Natur-Grenzziehung basiert, sondern einem posthumanen Welt-

entwurf folgt, Interdependenzen erfasst, gleichzeitig aber durchzogen scheint von

Zerstörung bzw. Gewalt, die sich über die Beherrschung und Inwertsetzung der

Materie, über konkrete Angriffe auf Bewohner*innen des Dorfes, aber auch als dis-

kursive Praktik zur Kontrolle rechtlicher Regularien ausdrückt. Auf Basis dessen

stellt sich die Frage nach der Geltendmachung von Rechten, die stets zu kurz zu

greifen scheinen, wenn sie einer anthropozentrischen Logik folgen, den Mensch

also in den Mittelpunkt rücken, und etwaige Verstrickungen, Abhängigkeiten und

Relationen ausgeklammert werden (können).

5.3 Paraná – El río

Der in diesem Unterkapitel analysierte Film Paraná – el río verhandelt die Nutzung

des Flusses Río Marañón in Peru und damit einhergehende Probleme für die dort

ansässige indigene Bevölkerung. Im letzten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts kam es

in Peru unter Alberto Fujimori zu einer umfangreichen Privatisierung zahlreicher

Unternehmen aus dem extraktiven Sektor; gleichzeitig wurden die Bedingungen,

unter denen auch in indigenen Territorien nach wertvollen Mineralien oder ande-

ren Ressourcen gesucht werden durfte, wesentlich flexibilisiert, wie Torres Wong

zusammenfasst: »The government afforded multinational companies with flexible

environmental standards to develop operations, as well as freedom to choose how

theymanaged their relationships with surrounding communities.« (2018, S. 50) Die

ILO 169wurde in Peru 1994 ratifiziert, zu einer gesetzlichenVerankerung des Rechts

auf Konsultation betroffener indigener Gemeinden, bevor in bestimmten Territo-

rien interveniert werden darf, kam es erst 2011 (Torres Wong, 2018). Ein Vetorecht

ist dabei nicht vorgesehen. In manchen Fällen konnten indigene Gemeinden durch

eine vorangehende Konsultation jedoch gewisse Bedingungen festlegen bzw. hohe

Kompensationen geltend machen (Torres Wong, 2018).

Die Förderung von Öl, die ein zentrales Thema des hier besprochenen Film-

beispiels ist, begann im peruanischen Amazonasbecken bereits um das Jahr 1920.

Während sie bis zu den 1970er-Jahren zunahm und einen bedeutenden Teil der

nationalen Wirtschaftsleistung ausmachte, sank sie ab Mitte des darauffolgenden

Jahrzehnts (Grados Bueno & Pacheco Riquelme, 2016). Mit Beginn des 21. Jahrhun-

derts wurde die Ölförderung wieder stark forciert, womit auch einige Umweltschä-

den einhergingen. Vor allem die an den Flussufern lebenden indigenen Gemeinden

waren davon stark betroffen, wie Grados Bueno und Pacheco Riquelme (2016) fest-

halten. Im Jahr 2000 kam es zu einemUnfall, bei dem schätzungsweise 5000 Barrel

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014 - am 13.02.2026, 15:10:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

