5. Analysen: Film als Widerstand

Subjektivitit, durch die vermittelte Handlungsmacht, durch das Sichtbarma-
chen wird der vermeintlich fixierte nationalstaatliche Raum angeeignet und re-
definiert. Damit werden Formen der Reprisentation eingefithrt, die als direkte
Antwort auf den hegemonialen westlich-modernen Raum zu verstehen sind, in
dem die Mapuche bisher aktiv unsichtbar gemacht wurden. Die indigene Gegen-
bewegung verweist auf die Illegitimitit der Vorgehensweise des Staates der immer
weiter fortschreitenden Raumaneignung, auf die im nationalstaatlichen Raum
herrschende Unsichtbarkeit und die damit einhergehende Exklusion indigener
Praktiken und Kosmovisionen. Das Motiv des Generals Roca als allgegenwirtig
im nationalstaatlichen Raum soll die Kontinuitit der Exklusion und Gewalt be-
legen. Die filmische Aussage ist deutlich: Moderne/koloniale Machtstrukturen
werden im nationalstaatlichen Territorium fortgefithrt. Damit deutet der Film
an, Argentinien habe es bis heute nicht geschafft, eine Politik zu etablieren, die
auch die indigene Bevolkerung angemessen inkludiert. Der Film zeigt jedoch
nicht nur den Protest als aktiven Widerstand, sondern kreiert einen riumlichen
Gegenentwurf zur diskursiven Konstruktion des argentinischen Staates, in dem
kolonialistische Vorstellungen von der >Reise ins Hinterland« in ihr Gegenteil ver-
kehrt und westlich-moderne Ideen von Entwicklung als Prozess der Inwertsetzung
infrage gestellt werden. Dieses Narrativ wird in modifizierter Weise wiederholt
und subvertiert dadurch damit verbundene koloniale Vorstellungen der Notwen-
digkeit von Zivilisierungs- und Erschliefungsmafinahmen. Der nationalstaatliche
Raum wirkt erstarrt und leer, die Moglichkeit zur Entwicklung wird lediglich
der Territorialitit zugeschrieben, die ein Erfahren der Umgebung (sentirse por el
entorno) zuldsst bzw. anstrebt. Aus diesem Raumentwurf lisst sich folglich die
Handlungsanweisung ableiten, das Ausbreiten des leeren, erstarrten Raums zu
verhindern. Territorium wird hier durch kollektive Erfahrung, durch Interaktion
mit der Umgebung beschrieben.

Die Filmemachenden vertreten dabei die Perspektive der Protestierenden. Da-
mit erscheint die filmische Darstellung als Selbstreprisentation der Mapuche, die
sich in der Machart des Films manifestiert, indem nur diese wirklich zu Wort kom-
men und groftenteils aus der Perspektive der Marschierenden gefilmt wird. Der
Staat bleibt ein anonymes Konstrukt, dem kaum fassbare Akteur*innen zugeord-
net werden, womit letztlich auch die Erfahrung indigener Gemeinschaften in Kon-
frontationen mit staatlichen Institutionen transportiert wird.

5.2 Juba Wajiin - Resistencia en la Montana de Guerrero

Jiba Wajiin, der Titel des im Folgenden analysierten Dokumentarfilms, ist ebenfalls
der Name eines indigenen Dorfes der Me’Phad, das sich im Gebiet der Gemeinde
Malinaltepec des Bundesstaates Guerrero in Mexiko befindet. Dessen Kampf gegen

- am 13.02.2026, 15:10:0;

153


https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Filmischer Widerstand

die Ausgabe von Konzessionen seitens des Staates an transnationale Bergbauun-
ternehmen bildet das zentrale Thema des Films. Diese Konzessionen betrafen 80 %
des Territoriums der Me'Phad und sollten dort den Tagebau erlauben, was eine Ge-
fahr fiir die teils sakrale Umgebung, die Wasserversorgung und die Gesundheit der
Menschen dargestellt hitte (La Sandia digital, o. D.).

In den Jahren 2003 bis 2012 dehnte die mexikanische Regierung die Suche nach
wertvollen Mineralien sowie deren Abbau erheblich aus, was zur Folge hatte, dass
das Land auf dem ersten Platz der Liste sozialer Konflikte aufgrund von Bergbau-
aktivititen in Lateinamerika rangierte (OCMAL, 2020). Einige, in diesem Rahmen
entstandene Antibergbau-Bewegungen konnten geplante Projekte durch ihre Be-
mithungen stoppen, hiufig kommt es jedoch zu Gewalt und Unterdriickung indi-
gener Gemeinschaften, um entsprechende Vorhaben durchzusetzen (Torres Wong,
2018).

Die Auseinandersetzungen mit der mexikanischen Bundesregierung des hier
verhandelten Konflikts begannen bereits 2011, als zwei umfassende Bergbaukon-
zessionen fiir das Gebiet des Dorfes Jiiba Wajiin ausgegeben wurden (Tlachinollan,
0. D.). Nach dem Ansuchen um ein Gerichtsverfahren durch die Gemeinschaft von
Juba Wajiin im Jahr 2013, das bis zum nationalen Hochstgericht ging, gaben die
betroffenen Unternehmen noch wihrend der Bearbeitung des Falls die Konzessio-
nen wieder auf, worauthin es zu keiner endgiiltigen Judikation kam; im Jahr 2015
nahm das Wirtschaftssekretariat den Plan erneut auf, unter anderem mit der Ar-
gumentation, dass ein Anrecht auf das Gebiet, wie es die Vertreter*innen von Jiba
Wajiin geltend zu machen versuchten, nicht auf die darunterliegenden Rohstoffe
auszulegen sei und diese sowie deren Abbau exklusiv dem Staat vorbehalten blei-
ben (Tlachinollan, o. D.).3” Des Weiteren wurde die Identitit der Menschen als
indigene Gemeinschaft angezweifelt und damit auch die in Relation dazu stehen-
den territorialen Rechte auf das umstrittene Gebiet; ein gerichtlich angeordnetes
anthropologisches Gutachten bestitigte schliefilich die Indigenitit der Gemeinde,

»al sefalar que es una comunidad indigena por formar una unidad sociopolitica
que reconoce sus propias autoridades, integrante del pueblo me’Phad con pro-
fundas raices milenarias y que a lo largo de los siglos ha ido reconfigurando una
identidad basada en el territorio y elementos culturales, mismo que concibe co-
mo un todo compartido con otros seres no humanos, materiales e inmateriales;
con el cual mantienen una relacién de respetoy cuidado«® (Tlachinollan, o. D.).

37  Ahnliche Argumentationslinien finden sich auch in anderen Kontexten, etwa im Fall der Ol-
forderung auf dem Cebiet des Nationalparks Yasuni in Ecuador (Fritz-Henry, 2015).

38  Es wird festgehalten, dass es sich um eine indigene Gemeinde handelt, da sie eine eigene
soziopolitische Einheit bildet mit eigenen Machtbefugnissen, als Teil des Dorfes Me’Pha3,
das wiederum auf ein tausendjahriges Bestehen zuriickblicken kann. Seit Jahrhunderten ist
ihre kulturelle Identitat eng mit territorialen Aspekten verkniipft und basiert auf dem Ver-

- am 13.02.2026, 15:10:0;



https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

Dariiber hinaus wurde festgehalten, dass die umfassende Freisetzung von 80 %
des Territoriums von Jiba Wajiin fiir den Bergbau durchaus das Fortbestehen der
Gemeinde gefihrden witrde — etwas, das die Regierung angezweifelt hatte —, wo-
mit ein Versto gegen das Urteil der Comisién Interamericana de Derechos Humanos
(CIDH) vorliege. Das Wirtschaftssekretariat zweifelte das Gutachten zur Feststel-
lung der Indigenitit der Gemeinde jedoch an, was als Affront gegeniiber den Vor-
fahren der Me’Phad empfunden wurde:

»[E]l argumento del Gobierno Federal, se considera una afrenta contra sus ante-
pasados, ya que no sdlo se trata de negarles el derecho de San Miguel del Pro-
greso a la procedencia de juicio de amparo, sino que con ello el Gobierno Federal
niega su historia que es base de su identidad como Xabu (gente) Me’Phad de Ja-
ba Wajjin, al tiempo que invisibiliza la larga lucha que libraron sus antepasados
para lograr el reconocimiento de sus tierras.<®® (Tlachinollan, o. D.)

Im Juni 2017 wurde schlieRlich ein gerichtliches Urteil gefillt, das die Indigenitit
der Gemeinschaft anerkannte, somit ihre territorialen Rechte stirkte und besti-
tigte, dass sie konsultiert werden miissen, wenn Aktivititen auf ihrem Territorium
geplant sind - auch wenn dem Staat gehérende Ressourcen unter der Erdoberfli-
che betroffen sind (Tlachinollan, o. D.). Wie in Kapitel 2.2 beschrieben, ist dies-
beziiglich die ILO 169 ein bedeutendes Instrument. Mexiko ratifizierte sie bereits
im Jahr 1990 — als erstes Land Lateinamerikas. Es kam jedoch erst 2014 zur Im-
plementierung eines entsprechenden Gesetzes, das eine Konsultation indigener
Gemeinschaften zur Voraussetzung macht, bevor extraktivistische Aktivititen auf
indigenen Territorien durchgefiithrt werden kénnen. Allerdings wird dies bis heute
kaum umgesetzt, wie Torres Wong feststellt:

»[P]rior consultation regimes remain almost completely unimplemented. Unlike
the cases of Bolivia and Peru, there is no constitutional mandate or framework
law to regulate prior consultation procedures in Mexico despite increasing polit-
ical violence over control of resource-rich lands. Sectoral legislation exists, yet it
does not specify whether the right to prior consultation grants indigenous groups
veto power.« (2018, S. 44-45)

Neben der Affirmation des Rechts auf Konsultation wurde im konkreten Konflikt
um Jiba Wajiin bestitigt, dass das Recht auf Territorium mehr als nur Eigen-

standnis, ihr Territorium mit anderen — materiellen, nichtmateriellen, nichtmenschlichen —
Elementen zu teilen und diese mit Respekt und Achtsamkeit zu behandeln. (Ubers. d. Verf)

39  DieBegriindung der Bundesregierungist ein Affront gegeniiber ihren Vorfahren. Damit wird
San Miguel de Progreso nicht nur das Recht auf Einspruch auf Basis ihrer Herkunft verwehrt,
die Regierung leugnet dadurch auch die Geschichte der Gemeinde und ihre Identitit als Volk
der Xabt Me’phaa von Jiba Wajiin, und den langen Kampf ihrer Vorfahren um die Anerken-
nung ihrer Gebiete. (Ubers. d. Verf)

- am 13.02.2026, 15:10:0;

155


https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156

Filmischer Widerstand

tum bedeutet und unterschiedliche ontologische Vorstellungen zu beriicksichtigen
sind. Die Vertreter*innen von Jiba Wajiin sehen diese Auseinandersetzung in ers-
ter Linie als Kampf zweier Welten, zweier Visionen:

»Una donde la naturaleza es un ente estrechamente ligado al bienestar de la
comunidad (porque de su equilibirio depende la supervivencia de los hombres y
mujeres que en ella coexisten), mientras que en el otro, es un recurso. Una, donde
la tierra es la madre que alimenta, mientras para los otros es una mercancia
que debe ser explotada sacando el mayor beneficio econémico.«*° (Tlachinollan,
o.D)

Der nachfolgend analysierte Film beschiftigt sich mit ebendiesem Kampf, wobei
vor allem Interviews und die Begleitung verschiedener Akteur*innen der Vermitt-
lung des Konflikts dienen. Jitha Wajiin wurde als kollaborative Arbeit von Vertre-
ter*innen der Me'Phaa*, La Sandia Digital (ein feministisches Medienkollektiv mit
Sitz in Mexiko), Tequio Audiovisual, El Centro de Derechos Humanos de la Montaia Tla-
chinollan und WITNESS produziert. Regie fithrten Laura Salas und Nicolds Tapia.
Der Film gewann 2018 unter anderem den Preis >Bester Dokumentarfilme« in der
Kategorie Defensa del Territorio des Festival Internacional de Cine Indigena en Wallmapu
(La Sandia digital, o. D.). Die Arbeiten fiir den Film erstreckten sich iiber mehrere
Jahre — ebenso wie der Kampf bis zu einem endgiiltigen Urteil iiber die Unrecht-
miRigkeit des staatlichen Vorgehens -, fertiggestellt wurde er im Jahr 2018. Der
Film war bei folgenden Filmfestivals zu sehen: Festival Internacional de Cine y Comu-
nicacién de los Pueblos Indigenas/Originarios (FICMAYAB; Guatemala, 2018), Sandalia
Sustainability Film Festival (Italien, 2018), Muestra de Cine Indigena de Wallmapu (TU-
WUN; Chile, 2018), Festival Internacional de Video Documental Global Bogota (Kolum-
bien, 2018), Festival Internacional de Cine Indigena de Wallmapu (Chile, 2018), Central
Doc (Mexiko, 2018), IV Muestra de ciney radio comunitaria en Mesoamérica »El Lugar que
Habitamos« (Mexiko, 2019), Resistencia Film Festival (Chile, 2019), Art for Peace Festival

40 Eine, in der die Natur als Wesen eng verbunden ist mit dem Wohl der Gemeinde (denn nur,
wenn sie im Gleichgewicht ist, konnen die Manner und Frauen, die hier miteinander leben,
auch tiberleben); und eine, in der die Natur eine Ressource ist. Eine, in der die Erde als Mutter
verstanden wird, die uns erndhrt, und eine, in der sie als Ware gesehen wird, die man fiir
groRtmoglichen 6konomischen Proft ausbeuten kann. (Ubers. d. Verf.)

41 Konkret genannt werden unter Reparto y participacion en guion colectivo (Besetzung und Mitar-
beit am kollektiven Drehbuch [Ubers. d. Verf.]): Hipdlito Albino Jernénimo, Fluviano Amado
Contreras, Herlinda Solano, Inés Solano, Gonzalo Hilario Galvez, Jests Hilario Galvez, Anasta-
cio Basurto Contreras, Tranquilino Flores, Hilario M, Agapito Cantd, Alfredo Santiago Amado,
Francisco Feliciano Mojas, Francisco Huerta, Macedonio Morales, Luis Galvez Ortega, Angel
Contreras, Valerio Mauro, Amado Solano, Nicolas Gerénimo, Domitila Flores Contreras, Vic-
toria Pacheco Francisco, Pascacio Albino Abad, Victor Albino Agustin (La Sandia digital, 0. D.).

- am 13.02.2026, 15:10:0;


https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

(Iran, 2019), Festival de Cine Etnografico (Ecuador, 2019) sowie Festival Internacional de
Cine y Medio Ambiente de México (FICMA; Mexiko, 2019).

5.2.1 Jaba Wajiin als posthumaner Weltentwurf

Zentraler filmischer Ort ist das Dorf Jiba Wajiin. Zu Beginn des Dokumentarfilms
lasst ein langer Aerial Shot das besiedelte Gebiet sichtbar werden: Kleine Hiuser
stehen zwischen den Biumen auf dem Plateau eines Hiigels, ringsum sind wei-
tere bewaldete Hiigel zu sehen. Es folgen Aufnahmen eines scheinbaren Alltags
in einem lindlichen Dorf, Menschen sind auf den schmalen Wegen zwischen den
Hiusern unterwegs, Kinder auf dem Weg zur Schule. Wihrend einer Autofahrt ei-
ne unbefestigte Strafle hinunter — zu sehen sind Kinder, die auf der Ladefliche
eines Trucks sitzen und lachen — werden iiber die auditive Ebene weitere Orte
eingefithrt, die sich in der Umgebung befinden: »Bajamos de Santa Teresa, San
Antonio, San Camilo, San Lorenzo, Llano de Epazote, Espino Blanco. Entre todos
nos apoyamos y nos servimos.«** 4 (00:09:22-00:09:32) Durch die Verwendung
der ersten Person Plural etablieren diese Erliuterungen ein Wir-Kollektiv und be-
deuten eine Vernetzung mehrerer Siedlungen. Der bewohnte Raum wird dadurch
aufgespannt als Netzwerk zahlreicher kleinerer Dorfer, verstreut iiber die bewal-
dete Hiigellandschaft der Umgebung, die jedoch in Verbindung miteinander ste-
hen. Immer wieder sind auch Luftaufnahmen der umliegenden Berge zu sehen.
Durch solche Strategien zur »Schaffung einer Raumkohirenz« (Grif et al., 2017,
S.168) wird deutlich, dass nicht nur die kleine Hiuseransammlung am hochsten
Punkt eines Hiigels, wie sie zu Beginn gezeigt wird, Teil des bewohnten Raums
ist, sondern dass dieser das gesamte Gebiet einschlieflich der umliegenden Berge
umfasst. Letztere werden somit als bedeutsam markiert und als Teil des bewohn-
ten Gebiets der Me’Phad vermittelt. Insbesondere die Panoramaeinstellungen und
Luftaufnahmen, die in intensiven Griin- und Blauténen ebendiese Hiigellandschaft
zeigen, betonen die Weite des bewohnten Gebiets der Me'Phad, das sich bis tief in
den Horizont zu erstrecken scheint.

Einen besonders hervorzuhebenden Aspekt in der filmischen Konstruktion des
Dorfes Juba Wajiin bilden die unterschiedlichen als relevant markierten Elemen-
te. Durch Montage kénnen, wie in Kapitel 4.1.2 erliutert, Elemente in ein Nihe-
verhiltnis gebracht werden, das in der nichtfilmischen Realitit so vielleicht nicht

42 Im gesamten Film wird — mit einigen wenigen Ausnahmen — in der indigenen Sprache der
Me’Phad gesprochen. Die hier angefiihrten Aussagen sind den spanischen Untertiteln ent-
nommen, etwaige sprachliche Fehler sind der Quelle geschuldet. Es sind des Weiteren eng-
lische, italienische als auch franzosische Untertitel verfigbar.

43 Wir kommen aus Santa Teresa, San Antonio, San Camilo, San Lorenzo, Llano de Epazote, Es-
pino Blanco. Wir helfen und unterstiitzen uns alle untereinander. (Ubers. d. Verf))

- am 13.02.2026, 15:10:0;

157


https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158

Filmischer Widerstand

besteht, in der filmischen Raumkonstruktion jedoch eine Charakterisierung der
darin produzierten Wirklichkeit vornimmt (Sierek, 2012). Die Perspektive der Ka-
mera sowie die Einstellungsgrofie sind dabei immer schon als Aussage iiber das
Gezeigte zu verstehen, da sie bewusst gewihlt werden und damit nie neutral sein
kénnen (Khouloki, 2007). Beziiglich der Etablierung des Dorfes sind — neben den
Panorama- und Luftaufnahmen zur Darstellung der Weite des Raums — insbeson-
dere die zahlreichen Nah- und Detailaufnahmen diverser nichtmenschlicher Enti-
titen zu nennen, deren Prisenz den filmischen Ort bedeutend mitgestaltet und die
in ihrer dsthetischen Ausgestaltung als politische Aussage iiber die Beziehung zwi-
schen Mensch und Nichtmenschlichem gewertet werden kénnen. Zu sehen ist etwa
eine Gruppe von Kindern auf dem Weg zur Schule, gefolgt von einer Nahaufnahme
einer Gruppe kleiner Enten — ebenfalls eilig auf dem Weg (Abb. 13). Hiermit wird
eine Ahnlichkeitsrelation zweier aufeinanderfolgender Einstellungen etabliert, die
die »Existenz einer semantischen Verbindung« (Grif et al., 2017, S. 206) konstru-
iert, durch eine dhnliche Anordnung und Perspektive, aber auch die Kongruenz der
Farben.

Auch andere Tiere wie Kithe, Ziegen oder Insekten werden immer wieder in
Nah- und Detailaufnahmen in dsthetisch ansprechender Art und Weise, also po-
sitiv konnotiert, in den Fokus geriickt. Die Selektion jener Ausschnitte des Dorfes
und insbesondere die Kameraperspektive, die meist auf Augenhohe der Tiere posi-
tioniert ist, jedenfalls in grofler Nihe, die Rezipierenden damit in ein besonderes
Niheverhiltnis zu diesen setzend, vermitteln einen nicht nur von menschlichen,
sondern auch nichtmenschlichen Akteur*innen bewohnten Raum. Andere Elemen-
te werden in dihnlicher Weise als bedeutsam markiert. Ein Wohnhaus, aus leichter
Untersicht gezeigt, eingerahmt von bunten Grisern, ist nur iiber das Dach auszu-
machen. Der menschengemachte Raum verschwindet hier beinahe zwischen den
umliegenden Pflanzen und ist in diese damit scheinbar harmonisch eingebettet.
Nahaufnahmen verschiedener Friichte sind zu sehen, wihrend iiber das relative
Off zu horen ist, dass diese helfen, den Grundbedarf an Nahrung abzudecken. Der
Mais- und Kaffeeanbau wird erliutert, wihrend Wasser zwischen griinen Blittern
entlangfliefdt. All diese Einstellungen zeigen das Dorf Juba Wajiin als fruchtba-
ren, gedeihenden Ort, der sauberes Wasser und eine reiche Lebensgrundlage zu
bieten hat. Territoriale Beziige der Menschen werden tiber Beschreibungen der
Pflanzen ausgedriickt, die selbst angebaut wurden und nun die Erndhrung sicher-
stellen. Territorialitit, wie sie hier iiber Beschreibungen der Menschen definiert
wird, ldsst sich als eine Beziehung begreifen, die an die Bedingung von Fiirsor-
ge gekniipft ist. Diese Bedingung der Fiirsorge wird im konkreten Beispiel durch
direkte Interaktion vermittelt und verweist auf eine gewisse Interdependenz zwi-
schen den Menschen und den sie umgebenden natiirlichen Entititen. Die filmische
Rahmung zur Etablierung des Dorfes, wie die Beschreibung unterschiedlicher Ka-
meraausschnitte und Sequenzen zeigt, konstruiert eine Realitit, in der menschli-

- am 13.02.2026, 15:10:0;



https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand 159

Abbildung 13: Bildabfolge zur Herstellung von Ahnlichkeitsrelationen

Bildquelle: Filmstill, Jiba Wajiin — Resistencia en la Montaiia de Guerrero (00:03:10/00:03:21, © La
Sandia Digital)

che wie nichtmenschliche Faktoren einbezogen werden, womit ein posthumaner
Entwurf der Welt — im Sinne einer Dezentrierung des Menschen — entsteht: Das
Territorium der Me’Phad wird durch ein gemeinsames Hervorbringen menschli-
cher und nichtmenschlicher Akteur*innen dargestellt. Es erfolgt keine klare Tren-
nung zwischen von Menschen bewohntem >Stadtraum« und >Naturraums, ebenso
wenig wie Handlungsmacht allein als menschliches Attribut vermittelt wird. Der
Fokus liegt darauf, Beziehungen, Ahnlichkeiten bzw. das gemeinsame Bewohnen

- am 13.02.2026, 15:10:02. o


https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Filmischer Widerstand

des Dorfes zu portritieren. Der so konstruierte filmische Ort des Dorfes ist das Er-
gebnis einer gleichberechtigten Beziehung zwischen menschlichen als auch nicht-
menschlichen Entititen bzw. Akteur*innen und klammert eine Unterscheidung in
»natiirliche< und »soziale< Riume aus, womit die Idee des >Dorfes< als >menschli-
che Siedlung« eine semantische Verschiebung erfihrt (Millesi, 2022). Uber diese
Raumbkonstruktion wird also eine Dezentrierung des Menschen artikuliert, die den
Eindruck eines posthumanen Entwurfs der Welt zur Folge hat. Die zahlreichen De-
tailaufnahmen wirken wie eine mikroskopische Bestandsaufnahme dessen. In der
filmischen Konstruktion des Ortes kann demnach eine Anregung zum Nachden-
ken tiber konzeptuelle Bezugssysteme zur Definition des Menschen bzw. menschli-
cher Subjektivitit und Handlungsmacht verortet werden, womit nicht nur Kultur-
Natur-Grenzziehungen als durchlissig erscheinen, sondern auch »the profound
interconnections between different forms of life« (2016, S. 275) sichtbar werden,
wie Oppermann es ausdriickt. Der so etablierte filmische Ort, wie der Dokumen-
tarfilm dies vermittelt, ist nicht allein auf das Tun menschlicher Akteur*innen zu-
riickzufithren, sondern vielmehr das Produkt ebensolcher interconnections, aus de-
ren relationalen Verschrinkungen das Territorium der Me'’Phad entsteht. Neben
der Bildebene sind es auch Kommentare der Menschen, die die Vermittlung vor-
antreiben, die eindeutig und direkt an die Zuseher*innen adressiert sind, wodurch
der Film diese Auslegung der filmischen Realitit explizit nahelegt. Die Glaubwiir-
digkeit der Aussagen wird beispielsweise durch die Verkniipfung der Aussagen mit
affirmierenden Bildern unterstrichen, worin sich letztlich auch die voice des Films
ablesen lisst, eine Favorisierung dieses Weltentwurfs der Me’Phaa darzulegen. Die
visuelle Evidenz, die Eloquenz der Personen als auch die stellenweise eingesetzte
Handkamera vermitteln Authentizitit und Glaubwiirdigkeit. Der Film nutzt damit
konventionelle Formen der dokumentarfilmischen Reprisentation, um den filmi-
schen Ort des Dorfes in seiner posthumanen Beschaffenheit zu vermitteln.
Immer wieder wird auf Bedrohungen in der Vergangenheit und Gegenwart
verwiesen, wodurch gewisse Briiche in diesem im ersten Teil des Films etablier-
ten filmischen Raum beschrieben werden. Wie zu Beginn des Kapitels skizziert,
zeigt der Dokumentarfilm Jiba Wajiin den Widerstand eines Dorfes gegen eine —
wie sich im Laufe des Films herausstellt — unrechtmifige Konzessionierung ihres
Gebiets an verschiedene Unternehmen, die Bergbauprojekte in der Region plan-
ten. Bei der erstmaligen Ausgabe der Konzessionen wurden die vor Ort lebenden
Menschen ignoriert und nicht in die Verhandlung einbezogen. Gleichzeitig waren
die politischen Akteur*innen fir die Menschen, die von den Auswirkungen un-
mittelbar betroffen gewesen wiren, nicht sichtbar, der Aushandlungsprozess um
den Raum fand andernorts statt. Hier zeigt sich ein gewisses Spannungsfeld zwi-
schen der An- bzw. Abwesenheit der beteiligten Akteur*innen und den riumlichen
Auswirkungen ihrer Handlungen. Dieser Aspekt ist auch als Motiv im Film zu fin-

- am 13.02.2026, 15:10:0;



https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

den und im Kontext territorialer Einschreibungen zu betrachten, wie nachfolgend
beschrieben wird.

Die ersten Einstellungen des Dokumentarfilms bestehen aus Luftaufnahmen
und weiten Panoramaeinstellungen von griin bewaldeten Bergen und teilweise ne-
belverhangenen Hingen (Abb. 14).

Abbildung 14: Panoramaceinstellung nebelverhangener Berge

Bildquelle: Filmstill, Jitha Wajiin — Resistencia en la Montaiia de Guerrero (00:00:16, © La Sandia
Digital)

Einzelne kleine Strafien lassen sich ausmachen, die auf die Besiedelung des
Gebiets hindeuten. Schlieflich ist aus dem Off eine mannliche Stimme zu ver-
nehmen, die auf Me'’Phad spricht: »He venido hasta la cumbre de este cerro para
hablar con San Marcos. Esta es una costumbre milenaria. Nuestros padres también
subieron porque aqui nos escucha dios. Por eso he venido.«** (00:00:33-00:00:54)
Eine Gruppe Minner steigt einen schmalen Pfad den Berg hinauf an der Kamera
vorbei, verlisst den Bildraum wieder. Die Stimme aus dem Off wird in den mo-
dalen Raum geholt, ein Mann, in beiden Hinden trigt er je ein Huhn, erliutert
weiter: »Por esa costumbre ancestral vengo a ofrecer mi palabra y pedir bendi-
cién para todos mis semejantes.«* (00:00:57-00:01:04) Schlieflich verlisst auch

44 Ich bin auf den Gipfel dieses Berges gestiegen, um mit San Marcos zu sprechen. Das ist eine
uralte Tradition. Unsere Ahnen sind auch schon hier heraufgestiegen, denn hier oben hort
uns Gott. Darum bin ich gekommen. (Ubers. d. Verf.)

45  Es ist eine uralte Tradition, daher komme ich hierher, um zu beten und um Segen fir die
Meinigen zu bitten. (Ubers. d. Verf)

- am 13.02.2026, 15:10:0;



https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Filmischer Widerstand

er den Bildraum, woraufhin das Filmbild leicht abblendet und der Titel des Films
aufscheint: »Jiba Wajiin — Resistencia en la Montadia de Guerrero.«*¢ (00:01:10-
00:01:20) Die Handlung, die sich in den Bergen abspielt und beschrieben wird,
wird iiber die Einblendung des Filmtitels bereits als eine Form des Widerstands
definiert, wobei noch nicht niher erliutert wird, wogegen sich der Widerstand
richtet. Die Kamera folgt den Minnern bis zum Gipfel: Oben angekommen ziindet
einer von ihnen Kerzen an, iiber ein Textinsert wird dies kontextualisiert: »Roga-
tiva a Begoo. Cumbre Cerro San Marcos.«*’ (00:01:39-00:01:46) »Las autoridades
del pueblo nos han pedido hacer esta ofrenda para que también despierte el co-
razén de Begéo«48 (00:02:01-00:02:10), spricht ein weiterer Mann, der ebenfalls
erst aus dem Off zu horen ist und anschliefiend in halbnaher Einstellung auf dem
Gipfel des Berges sichtbar wird. Wihrend der Bildraum das »Existente vom Nicht-
Existenten, das Sehbare vom Nicht-Sehbaren« (Grifetal., 2017, S. 168) trennt, wird
mithilfe der eben beschriebenen filmischen Strategien immer wieder dariiber hin-
aus verwiesen, auf ein iiber das unmittelbar >Sehbare< hinaus Existierendes, sodass
der Filmraum um das Nichtsichtbare erweitert wird, das den damit ausgedriick-
ten filmischen Raum mitzuprigen scheint. Der mediale Raum des Offs artikuliert
eine Aussage nicht nur iiber den modalen Raum, die auch auf die nichtfilmische
politische Realitit umgelegt werden kann, die dem dargestellten Konflikt zugrun-
de liegt: Dieses Spiel mit der Sichtbarkeit bzw. Unsichtbarkeit der Personen in der
Etablierung einer Topografie kann als filmisthetische Strategie verstanden wer-
den, um die Frage nach der An- bzw. Abwesenheit von Menschen in Bezug auf ihre
territorialen Anspriiche und Einflussnahme auf Gebiete aufzuwerfen.

Nebel hingt zwischen den Biumen, Musik setzt ein, deren schnelles Grund-
tempo und regelmifiiger Rhythmus auf den zunehmenden Spannungsgehalt hin-
weisen, als klar wird, dass eine von aufien kommende Bedrohung besteht. Der im
Aufblenden des Filmtitels erwihnte Widerstand wird nun konkretisiert: »Hemos
venido a pedir por esas personas que recorren nuestros cerros en busqueda de sus
riquezas. Pedimos a Begbo que detenga a estas personas extrafas. Se les cierre
todos los caminos. Se obstruya su pensamiento y se vayan.«*® (00:02:16-00:02:33)
Die benannten Personen, die Fremden bleiben unsichtbar, sind hier durch ihre
Abwesenheit charakterisiert. Der schnelle Grundrhythmus der Musik dieser Szene
verleiht den Bildern eine emotionale Intensitit und macht umso mehr deutlich,

46 Jiba Wajiin — Widerstand in den Bergen von Guerrero. (Ubers. d. Verf.)

47  Bittgebet an Begoo. Gipfel des Berges San Marcos. (Ubers. d. Verf)

48  Die Obersten des Dorfes haben uns gebeten, diese Opfergabe durchzufithren, damit Begéo
sein Herz 6ffnet. (Ubers. d. Verf))

49  Wir sind aufgrund dieser Menschen hier, die unsere Berge durchstreifen, um hier Reichtii-
mer zu finden. Wir bitten Begdo, diese fremden Personen aufzuhalten, ihnen alle Wege zu
verschliefen. Ihr Vorhaben soll scheitern, damit sie verschwinden. (Ubers. d. Verf.)

- am 13.02.2026, 15:10:0;



https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

»that the world is more than the sum of the visible evidence we derive from it«
(2017, S. 153), wie Nichols dies ausdriickt. Ein Huhn wird festgehalten, im Hinter-
grund sind die aufgestellten Kerzen zu erkennen, ein Mann greift zu einem Messer.
Das Publikum wohnt scheinbar einer Opfergabe bei. Die Musik wird schneller und
lauter (Accelerando/Crescendo), die Bewegungen der Handkamera hektischer, wo-
durch die Spannung der Szene zunimmt. Auf auditiver Ebene ist zu erahnen, dass
das Huhn getdtet wird, zu sehen ist jedoch nur der Arm eines Mannes (Abb. 15).
Die Musik endet, als das nun blutige Messer sichtbar wird, die roten Flecken auf
dem Messer bilden dabei einen starken farblichen Kontrast zum griinen Hinter-
grund. Der musikalische Spannungsbogen macht den Moment zum Héhepunkt
der Szene: Die Zeremonie scheint beendet, der Auftrag erfillt.

Abbildung 15: Detailaufnahme der Opferung des Huhns

Bildquelle: Filmstill, Jiba Wajiin — Resistencia en la Montaiia de Guerrero (00:02:33, © La Sandia
Digital)

In diesen wenigen Minuten sind bereits wesentliche Aspekte eingefiihrt, die in
weiterer Folge immer wieder aufgenommen, weitergesponnen und verstirkt wer-
den. Der bereits umrissene Ort von Jiba Wajiin ist geprigt von alten iiberlieferten
Briuchen, die auf die lange Dauer der Besiedelung durch die Me’Phad verweisen
bzw. diese bestitigen sollen. Die zeitliche Kontinuitit, die Prisenz der Me'Phaa
lange vor jenen >Personen, die ihre Berge auf der Suche nach Reichtum heimsu-
chen¢, wie diese benannt werden, argumentiert die Legitimitit ihrer territorialen
Anspriiche. Die sich auf den geografischen Raum beziehenden Brauche und spi-
rituellen Vorstellungen dienen dem Aufbau einer Identitit, die sich iiber die kon-
krete Umgebung definiert, beschreiben also territoriale Beziige. Die unmittelbare

- am 13.02.2026, 15:10:0; o

163


https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164

Filmischer Widerstand

An- bzw. Abwesenheit der menschlichen Akteur*innen im Prozess der Rauman-
eignung wird als Spannungsverhiltnis in die Topografie eingeschrieben. Das Bitt-
gebet an Begdo verdeutlicht die spezifische Spiritualitit der MePhaa und kann als
Artikulation einer nichtwestlichen Kultur verstanden werden, die gleich zu Beginn
des Films bezeugt werden soll. Das filmische Ordnungsprinzip stellt diese Form
der Territorialitit, die sich tiber die konkrete Umgebung definiert, als Ausgangs-
punkt in der Vermittlung des nun folgenden Konflikts dar. Als fremde Eindringlin-
ge auf der Suche nach Reichtiimern werden die Akteur*innen des Staates benannt
und in Zusammenhang mit einer (neo-)kolonialen Ausbeutung zugunsten einer
andernorts ansissigen Gesellschaft gebracht. Uber die auditive Ebene, iiber Erliu-
terungen der sichtbaren Menschen, aber auch iiber die eingesetzte Musik wird eine
von auflen kommende, noch unsichtbare Bedrohung eingefithrt, die die bestehen-
de Topografie bereits zu prigen scheint, wodurch ein imaginativer Prozess beim
Publikum in Gang gesetzt wird: »Imaginative Prozesse — Vorstellungen, die das
Publikum an die sinnlich wahrnehmbaren Filmbilder und -t6éne anschliefen und
herantragen — werden dann bedeutsam, wenn Dokumentarfilme ein elaboriertes
Spiel mit Prisenz und Absenz gestalten« (2012, S. 162), schreibt Ursula von Keitz.
Die Bedrohung von aufien wird vorerst tiber die Vorstellungskraft des Publikums
eingefithrt und somit in ihrer Bedeutung besonders hervorgehoben. Dadurch wird
auch deutlich: Was folgt, ist ein Eindringen von auflen, ist eine Ubernahme dieses
sonst friedlichen Ortes.

Wiahrend in der Anfangssequenz iiber abwesende Akteur*innen gesprochen
wird, ist das Dorf selbst vor allem durch die Prisenz der Me’Phad geprigt. In ei-
ner folgenden Sequenz wird ein Tanz gezeigt und tber Erliuterungen als spezifi-
sche Tradition der Me’Phad charakterisiert. »Esta es la danza de los Tlaminques.
Tlaminque es una palabra Nahualt, pero asi llamamos a esta danza«*° (00:05:23-
00:05:36), spricht Pascacio Albina Abad. »Es un evento importante para la comuni-
dad porque representa la historia de nuestros antepasados.«>* (00:05:41-00:05:52)
Hier wird — wie auch schon in der Anfangssequenz des Films — die langjihrige
Existenz der Me'’Phai betont, die das aktuelle kulturelle Leben der Menschen in
Juba Wajiin pragt. Das Publikum kann teilweise aus einiger Entfernung, teilweise
etwas niher, halb verdeckt hinter Zweigen beobachten, wie die korperliche Prisenz
der Tinzer*innen die konkrete Raumlichkeit des Dorfes prigt und damit Zeugnis
ihrer unmittelbaren Anwesenheit ablegt. Nahaufnahmen zeigen Fifle, wie sie auf
den Boden stampfen, die Kameraausschnitte riicken die Bewegung der Korper als
unmittelbares Einwirken auf die Umgebung in den Vordergrund, die lange Dauer

50 Dasist der Tanz der Tlaminques. Tlaminque ist ein Wort aus dem Nahualt, aber so nennen
wir diesen Tanz. (Ubers. d. Verf.)

51 Dasist ein wichtiges Fest fiir die Gemeinde, weil es die Geschichte unserer Vorfahren zeigt.
(Ubers. d. Verf)

- am 13.02.2026, 15:10:0;



https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

der Szenen ist Ausdruck der Bedeutung der dargestellten Sequenz fiir den Raum-
entwurf. Die konstituierenden Elemente sind hier konkret sichtbar und in ihrer
filmischen Ausgestaltung der Bedrohung diametral entgegengesetzt.

Bereits in der Anfangssequenz wird, wie eben beschrieben, iiber die auditive
Ebene eine potenzielle Bedrohung dieses Raums eingefiithrt. Die spannungsstei-
gernde Musik — ein markant schnelles Stakkato einer Gitarre — kommt auch im
Weiteren zum Einsatz, um Bedrohungsszenarien als solche zu markieren, wobei
die erzielte Spannung als suspense beschrieben werden kann, »eine langsam auf-
bauende Spannungskurve, bei der das Element einer diffusen Unkalkulierbarkeit
der Ereignisse im Vordergrund steht« (Grif et al., 2017, S. 265). Die Bedrohung
wird angedeutet, jedoch noch nicht definitiv benannt und schwelt — wie die Mu-
sik dies bedeutet — diffus im Hintergrund, sie ist vor allem durch die Abwesenheit
einer konkret fassbaren Gefahr gekennzeichnet. So verstirke die Musik die Asym-
metrie des Wissens seitens der Rezipierenden, setzt imaginative Prozesse in Gang
und trigt damit zur Generierung von Spannung bei. Das Publikum folgt Herlinda
Solana durch den Wald, einen Hiigel hinauf, sie fithrt die Zusehenden durch das
Dickicht an Pflanzen — die starke Bewegung der Handkamera betont die Beschwer-
lichkeit des Weges —, bis sie schliefilich an einem Baum stehen bleibt, der sich erst
nicht von den vielen anderen abzuheben scheint. Herlinda aber spezifiziert: »Este
arbol que esta aqui es de lima.«** (00:14:33-00:14:41) Nun setzt wieder die eben bes-
chriebene Musik ein und markiert, dass es hier zu Spannungen kommen kénnte.
»Por nada voy a dejar que esta lima se acabe porque esto es lo que me da vida a
mi y también a mis hijos«*> (00:14:41-00:14:47), spricht sie weiter, wihrend sie den
Baum festhilt. »Todo esto es lo que yo cuido. Pero si viene otra gente a escarbar,
esto se va a acabar.«>* (00:14:51-00:15:00) Auch hier werden die Erliuterungen zu
von auflen kommenden Menschen mit entsprechender Musik unterlegt. Ihre po-
tenziellen Aktivititen werden als Bedrohung nicht nur fir die Menschen, sondern
auch die sie umgebende Umwelt dargestellt, wodurch ein Interdependenznarrativ
bedient wird. Die Bedeutungsgenerierung von Musik im Film, so schreiben Grif
et al. (2017), ist immer als Synthese von ebendieser mit anderen Elementen der au-
ditiven Ebene sowie dem Filmbild zu verstehen. Obwohl auf filmbildlicher Ebene
nichts Bedrohliches passiert — Herlinda steht in einem lichten Wald -, wird iiber
die auditive Ebene eine Gefahr formuliert, deren Bedrohlichkeit durch die Musik
betont wird. Die nun zunehmende Lautstirke der spannungsgenerierenden Mu-
sik scheint ein Aufeinandertreffen, ein Konkretisieren der immer nur vage formu-

52 Das hierist ein Limettenbaum. (Ubers. d. Verf)

53 Um nichts in der Welt wiirde ich diesen Baum aufgeben, denn er gibt mir und meinen Kin-
dern, was wir zum Leben brauchen. (Ubers. d. Verf.)

54  Umall das kimmere ich mich. Aber wenn andere Menschen kommen, um hier herumzugra-
ben, wird es all das nicht mehr geben. (Ubers. d. Verf)

- am 13.02.2026, 15:10:0;

165


https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Filmischer Widerstand

lierten Bedrohung anzudeuten. SchlieRlich klingt sie jedoch wieder ab und riicke
damit auch wieder in die Ferne.

Die benannten Dérfer, die bewaldete Hiigellandschaft bzw. der sich daraus er-
gebende filmische Raum ist nun zum einen als Produkt von Interdependenz zwi-
schen unterschiedlichen menschlichen und nichtmenschlichen Akteur*innen ent-
worfen, zum anderen scheint diese Ordnung aber bedroht zu sein durch Krifte
von auflen, die sich Eintritt zu verschaffen versuchen, was vor allem mithilfe der
beschriebenen Musik angezeigt wird.

In einer darauffolgenden Sequenz wird auf vergangene Gewalttaten gegeniiber
Mitgliedern der Me'Phad eingegangen, der bisher konstituierte Raum wird damit
durch diese konkrete, bereits erfahrene Gewalt aktualisiert. Das Publikum folgt ei-
ner Gruppe von Minnern durch den Wald, schliefilich sitzen sie auf einer Wiese
zwischen steinernen Kreuzen (Abb. 16). Alberto Mariano erklirt: »Estas siete cruces
que ustedes ven aqui son la tumba de siete de nuestros principales. Que murieron
por culpa del Presidente Municipal.«*®> (00:17:41-00:17:51) Er selbst wird iiber ein
Textinsert als »Principal«®® (00:17:43-00:17:51) vorgestellt, womit eine Verbindung
zwischen den benannten Menschen bzw. ihrem Schicksal und ihm aufgebaut wird.
Die Kreuze evozieren Vorstellungen tiber die Vergangenheit, die mit der visualisier-
ten Gegenwart verkniipft werden, wihrend die hier referenzierte konkrete Gewalt
unsichtbar bleibt. »Referenziert wird ein Priteritum, das die Zuschauerimaginati-
on auf moégliche Zusammenhinge zwischen >Einst< und »Jetzt¢, sGestern< und »Heu-
te< lenkt. Aufgerufen wird ebenso ein mégliches Futurum« (2012, S. 162), schreibt
von Keitz iber die Wirkung derartiger Riickblicke. Im konkreten Beispiel regt die
Referenz auf die Vergangenheit die Zuseher*innenimagination dementsprechend
auch hinsichtlich eines potenziellen Ausgangs der gegenwirtigen Situation an. »El
31 de agosto de 1968 invitaron a los principales de San Miguel (Juba Wajiin). Los
engafi6 diciéndoles que bajaran para medir lo que les correspondia«®” (00:18:15-
00:18:27), spricht Alberto weiter, wihrend das Publikum in einer Totalen eine Grup-
pe von Menschen den Hiigel hinab einen Weg entlanggehen sieht. Auch hier wird
von der Erzihlung eines vergangenen Ereignisses iiber die filmbildliche Ebene eine
Verbindung zur Gegenwart hergestellt. Ein Mann schreitet iiber eine Briicke, wih-
rend aus dem Off zu horen ist: »Pero los engafiaron. Aqui mataron a los principales.
Los cuartizaron y los tiraron al Rio Grande.«*® (00:18:28-00:18:33)

55  Diesesieben Kreuze, dieihr hierseht, sind die Graber von sieben unserer Oberhaupter, deren
Tod der Biirgermeister verschuldet hat. (Ubers. d. Verf.)

56  Oberhaupt. (Ubers. d. Verf.)

57  Am 31. August 1968 wurden die Oberhiupter von San Miguel (Jiba Wajiin) eingeladen. Man
hat sie reingelegt, indem man ihnen sagte, sie sollten kommen, um festzustellen, was ihnen
gehorte. (Ubers. d. Verf)

58  Aber sie wurden reingelegt. Hier haben sie die Oberhdupter umgebracht. Sie haben sie ge-
vierteilt und in den Rio Grande geworfen. (Ubers. d. Verf)

- am 13.02.2026, 15:10:0;


https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

Abbildung 16: Halbtotale einer Gruppe von Minnern zwischen steinernen Kreuzen

Bildquelle: Filmstill, Jiha Wajiin — Resistencia en la Montafia de Guerrero (00:18:10, © La Sandia
Digital)

Durch diese Sequenz scheint das Territorium der Me’Phad von konkreten, blu-
tigen Gewalttaten geprigt, die Erzihlung aus dem Off dient hier dazu, die bisher
positiv besetzte Ordnung des Raums zu verindern. Dieser erscheint nun, 3hnlich
wie bspw. in Sangre y Tierra (vgl. Kapitel 5.4), als Palimpsest vergangener Gewalt-
taten, die von staatlichen Akteur*innen ausging, worin sich das topologische Mo-
ment der filmischen Raumkonstruktion zeigt. Auch hier ist es die gegenwirtige
Abwesenheit, die die Akteur*innen der Gewalt auszeichnet. Gleichzeitig ist der
Ort durch das Setzen und Zeigen der Kreuze auch ein Erinnerungsort — ein Be-
zugspunkt einer gemeinsamen Identitit (Siebeck, 2017) -, der in der kollektiven
Erinnerung und damit verbundenen Geschichtsschreibung vor allem die erfahre-
ne Gewalt hervorhebt und so als Formulierung einer Kritik an der bisherigen Hal-
tung westlich-moderner Akteur*innen gegeniiber den Bewohner*innen Jiba Wa-
jiins verstanden werden kann. Die Gewalt- und Unterdriickungserfahrung wird
folglich als zentraler Aspekt des Gedichtnis- bzw. Identititsdiskurses der Me'Phaa
dargestellt, die Verbindungen zur Gegenwart, zur erwartbaren Zukunft zulisst.
Wie bereits erwdhnt (vgl. Kapitel 5.1.1) sind derartige Beziige auf vergangene Ge-
walttaten ein hiufig eingesetztes Mittel in der filmischen Erzdhlung territorialer
Konflikte.

Erneut setzt ebenjene spannungsgenerierende Musik ein, die Momente der
Bedrohung markiert. »Por eso ahora defenderemos nuestros terrenos, lo vamos a

- am 13.02.2026, 15:10:02. o

167


https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Filmischer Widerstand

defender ante todo empresario que venga«®® (00:19:06-00:19:10), sagt Tranquilino
Flores. Es folgt das Panoramabild eines aufziehenden Gewitters, es donnert, die
aktuelle Bedrohung wird nun konkret: »Hemos escuchado algo preocupante, que
nos provoca miedo. Y es que los empresarios mineros quieren venir aca. ;Por qué
creen que nos preocupa? Porque van a contaminar el agua y provocaran otros dafos
mas«®° (00:19:19-00:19:39), lisst Valerio Mauro das Publikum wissen, wihrend er,
in halbtotaler Frontalansicht, durch einen lichten Wald geht und die Blitter eines
nahe stehenden Baumes berithrt, um die Betroffenen des potenziellen Schadens
zu bedeuten, von dem er spricht. Erst durch eine Internetrecherche, wie in wei-
terer Folge erzihlt wird, erfuhren die Menschen von dem staatlich genehmigten
Minenprojekt, das in ihrer Region geplant war. Nun ist auch fiir die Rezipierenden
klar, welche bisher diffuse Gefahr droht: die Inwertsetzung des Territoriums der
Me'Phaa.

Der Film etabliert, wie eben beschrieben, das Dorf entlang eines posthuma-
nen Weltentwurfs, der als Ausgangspunkt angenommen wird. Zentral dabei ist
die Betonung von Interdependenzen zwischen den jenen Raum hervorbringenden
Akteur*innen, die eine gewisse Dezentrierung der Menschen zur Folge hat. Dieser
Raum erscheint jedoch bedroht. Die Bedrohung ist, wie dargelegt, vor allem durch
die Abwesenheit der Akteur*innen markiert, was sie als nicht greifbares und damit
auch schwer zu begegnendes Phinomen darstellt. Auf diese Weise bringt der Film
eine Wissensordnung hervor, die riumliche Zusammenhinge und auch Praktiken
der raumlichen Aneignung in einem neuen Licht erscheinen lisst, also deren Wahr-
nehmung beeinflussen kann: Im konkreten Fall ist dies die geplante Inwertsetzung
des Gebiets durch staatliche Akteur*innen, die als ein Eindringen, ein gewaltsa-
mes Aneignen verstanden werden kann, das mit Zerstérung verbunden ist. Uber
Beschreibungen vergangener Gewalterfahrungen und Verkniipfungen mit der Ge-
genwart wird eine erwartbare Zukunft imaginiert, wie die sukzessive deutlicher
werdende Bedrohung ausgehen kénnte.

5.2.2 A shared field of destruction

Wihrend der filmische Raum des Dorfes zunichst durch die bewaldeten Hiigel
und kleine Hiuseransammlungen zwischen den Biumen gepragt ist, durch die
Bebilderung und Beschreibung von Interdependenzen, die eine Dezentrierung des
Menschen implizieren, womit ein posthumaner Weltentwurf etabliert wird, der

59  Darum verteidigen wir unsere Gebiete nun, und wir werden sie auch in Zukunft gegeniiber
jedem Unternehmer verteidigen, der noch kommt. (Ubers. d. Verf.)

60  Wir haben etwas erfahren, das uns Sorgen macht, das uns Angst macht. Die Minenunter-
nehmen wollen auch hierherkommen. Warum glaubt ihr, macht uns das Sorgen? Weil sie
das Wasser verschmutzen und noch weitere Schiden anrichten werden. (Ubers. d. Verf.)

- am 13.02.2026, 15:10:0;



https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

die Semantisierung der indigenen Wirklichkeitskonstruktion kennzeichnet, folgt
nun ein klarer Bruch: Der eingefiihrte Weltentwurf und damit einhergehend das
indigene Territorium liegen andernorts bereits in Triimmern.

Erneute Luftaufnahmen und Panoramaeinstellungen zeigen die bewaldete
Hiigellandschaft und machen den Kontrast zu den anschlief}enden Bildern umso
deutlicher. »Fuimos entonces a conocer Carrizalillo«®! (00:22:27-00:22:31), ist aus
dem Off zu héren, wihrend zwei Ziegen hinter einem Holzzaun hervorschauen;
ein Dorf, das bereits in der Situation zu sein scheint, mit den Auswirkungen
von Tagebauminen in unmittelbarer Nihe leben zu miissen. Es folgt — mit einem
musikalischen Bruch — die Satellitenaufnahme einer Landschaft (Abb. 17). Eine
Markierung verortet das Dorf Carrizalillo und auf einem Textinsert ist zu lesen:
»Los Filos Mine (Goldcorp). Gold extraction strip mining.« (00:22:33-00:22.:44)

Abbildung 17: Satellitenaufnahme der bestehenden Mine

)

Bildquelle: Filmstill, Jiiba Wajiin — Resistencia en la Montafia de Guerrero (00:22:32, © La Sandia
Digital)

Die Satellitenaufnahme zeigt eine hiigelige Landschaft, jener von Jiba Wajiin
gleich, doch unmittelbar neben dem Dorf erstrecken sich keine weiteren bewalde-
ten Berghinge. Vielmehr scheint eine Leerstelle in der Topografie zu klaffen, wo
einst die erwarteten Berge waren — staubige Flichen in unterschiedlichen Rotts-
nen, Vertiefungen in den Erdboden hinein, statt sich erhebende griin bewaldete
Hiigel. Die Kamera zoomt langsam heraus und offenbart, wie weit sich diese Fli-
chen ausdehnen, wodurch das Ausmafd der Mine unterstrichen wird. Durch den

61 Also haben wir uns Carrizalillo angesehen. (Ubers. d. Verf.)

- am 13.02.2026, 15:10:02. o

169


https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Filmischer Widerstand

eingangs etablierten posthumanen Weltentwurf wirkt dieses Eingreifen, der Ab-
riss von Biumen und ganzen Bergen, wie ein gewaltvoller Versuch, die Materie zu
kontrollieren, der eine offene Wunde in der Topografie hinterlisst. Insbesondere
die Chronologie der Szenen bewirkt diesen Eindruck: Uber die ersten 20 Minuten
des Films sind bewaldete Berge, fruchtbare Boden, fliefSendes Wasser zu sehen, In-
terdependenzen werden betont, wodurch die Mine nun als drastische Zerstérung
wahrgenommen wird. Der Film evoziert damit ein intensives Gefiihl des Verlusts,
wie auch in weiterer Folge noch detaillierter beschrieben wird.

Von den zuvor gezeigten griinen Hiigellandschaften ist nun nichts mehr tibrig,
roter Staub bedeckt den kargen Boden, der von schweren Kraftfahrzeugen bear-
beitet und aufgewiihlt wird. Kein Mensch ist mehr zu sehen. Das Publikum sieht
Maschinen, die den Boden bearbeiten, grofRe Massen an Material bewegen. Die
Vorginge wirken beunruhigend, zerstorerisch, die Handlungen der nun sichtba-
ren Akteur*innen bringen eine scheinbar lebensfeindliche Umgebung hervor. Uber
die einsetzende Musik (das bereits beschriebene Stakkato einer Gitarre) wird eine
semantische Verbindung zum Dorf Jaba Wajiin und dessen Bedrohung hergestellt,
die nun konkret offenliegt. »Ahi se ha perdido mucho«®? (00:22:49-00:22.:51), sagt
Gonzalo Hilario Galvez. Die Kamera schwenkt anschlief}end in einer Panoramaein-
stellung tiber die offene Mine: Rétlicher Boden ist zu sehen, die wenigen Pflanzen
als staubiiberzogene Reste einer einst bewaldeten Landschaft, in der Ferne ist ei-
ne Explosion auszumachen. Grofde Lastwagen laden Schutt ab in eine leere Grube,
fahren entlang verschiedener Ebenen der Mine, wo nun nur mehr roter Sand ist.
Die >Landnahme, diese Aneignung des Raums wird hier als Dominanz tiber die
Materie artikuliert. Erneute Satellitenbilder der Mine zeigen ihr gigantisches Aus-
maf sowie ihre Entwicklung in den Jahren 1997 bis 2015. Wie ein Entziindungsherd
hat sie sich neben dem Dorf Carrizalillo langsam ausgebreitet und in die Topo-
grafie >hineingefressenc. Immer neue Gebiete fiir die Vermdgensvermehrung an-
zueignen, ist eine zentrale Strategie des kapitalistischen Systems, um sich selbst
zu erhalten (Brand & Wissen, 2018). Jitha Wajiin visualisiert diese stetig steigende
kapitalistische Aneignung auf eindriickliche Weise anhand von Satellitenbildern,
zeigt sie als sich ausbreitende Zerstorung.

Wahrend fiir die Etablierung des Dorfes als filmischen Ort viele Nah- und De-
tailaufnahmen genutzt wurden und die Zuseher*innen damit filmisch in grof3e
Nihe zum konstruierten Ort und zu den zu Wort gekommenen Menschen gesetzt
werden, finden fiir die Darstellung der Mine vor allem Panorama- und totale Ein-
stellungen Verwendung. Niemand spricht mehr zur Kamera, die Akteur*innen die-
ser Raumaneignung sind stumme Maschinen, post-natural agents nach Oppermann
(2016), womit auf die schwindende Nihe der Menschen zu ihrer Umgebung, die

62 Hierist nicht mehr viel iibrig. (Ubers. d. Verf)

- am 13.02.2026, 15:10:0;



https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

Zerstorung einer Beziehung der Menschen zum natiirlichen Lebensraum hinge-
wiesen wird (Millesi, 2022).

Der Film betont im Dokumentieren des Widerstands der Me’Phad eindeutig
die Zerstoérung, die die Mine verursacht — eine Zerstérung, die sowohl Menschen
als auch Nichtmenschliches betrifft, wie in weiterer Folge beschrieben wird. Oko-
nomische Vorteile oder Beweggriinde fiir den Bau der Mine werden nicht genannt.
Zu sehen sind der aufgerissene Boden, der zuvor fruchtbares Land gewesen sein
konnte, und roter Staub, der von groflen Geritschaften aufgewithlt wird. Auf diese
Weise wird ein aussagekriftiger Beweis erbracht, welche Zerstérung hier vonstat-
tengeht, indem nichtmenschliche Entititen und Relationen zu ihnen vernachlis-
sigt werden und Materie als passiv — bereit zur Ausbeutung — verstanden wird. Das
Resultat der immer weiter fortschreitenden Ausbeutung ist eine staubige Wiiste —
eine ausgelaugte Umgebung im Vergleich zu den Bildern des Dorfes, die zuvor zu
sehen waren. Danowski und Viveiros de Castro schreiben in ihrem Buch Ends of
the World (2016/2017) vom Postulat aktueller westlich-moderner Wissenschaft, dass
zukiinftige Generationen in einer verarmten, elenden Umwelt leben wiirden, in
einer 6kologischen Wiiste. Jitha Wajiin zeigt, dass dies nicht zukiinftige Genera-
tionen trifft, sondern bereits hier und jetzt erlebt wird, womit ein eindringliches
Argument beziiglich der fehlenden Umweltgerechtigkeit in der derzeitigen mo-
dernen/kolonialen Weltordnung artikuliert wird. Fiir manche Menschen ist dieses
Zukunftsbild bereits Realitit, so eine zentrale Aussage des Films (Millesi, 2022).
Wihrend im Globalen Norden Ausbeutung und die Zerstérung von Lebensgrund-
lagen zumeist unsichtbar bleiben bzw. negative Konsequenzen aktueller Produk-
tions-, Distributions- und Konsumweisen in speriphere< Gegenden externalisiert
werden (Brand & Wissen, 2018), offenbart Jitha Wajiin, wohin die Konsequenzen
und die Zerstorung verdufderlicht werden, und macht damit die Produktionsweise
des Kapitalismus sichtbar.

Die Biume sind verschwunden, die hiigelige Landschaft ist durch eine rot-
staubige Leerstelle ersetzt, deren Staub die menschlichen Kérper anzugreifen
scheint. Wihrend die Umwelt durch das Eingreifen postnatiirlicher Akteur*innen
zerstdrt wird, sind auch die in unmittelbarer Nihe lebenden Menschen betroffen,
physisch in Mitleidenschaft gezogen. Sie sind folglich nicht nur Zeugen der Wun-
den in der Topografie, sondern gleichermafen selbst verletzt: »Ahi a la tierra le van
echando cianuro. Todo esto lo respiran en el aire. Con esto nos podemos morir«®
(00:23:14-00:23:26), erklart Gonzalo Hilario Galvez. Staub steigt auf aus einer 6den
Landschaft, womit diese Gefahr bebildert wird. Aus dem Off beginnt ein Mann
zu sprechen: »Mds o menos aproximadamente un afio, dos afios, dos afios que
me comenzdé a afectar. Siento los ojos irritados, siento los ojos a veces llorosos

63  Hier wir Zyanid abgebaut. Das alles wird (iber die Luft eingeatmet. Das kann todlich sein.
(Ubers. d. Verf)

- am 13.02.2026, 15:10:0;



https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 Filmischer Widerstand

por... por el aire.«®* (00:23:29-00:23:42) In einem Close-Up ist nun sein Gesicht zu
sehen, die Augen gerdtet, aber auch seine Haut und die wenige sichtbare Kleidung
scheinen das Rot der Mine, der aufgerissenen Erde widerzuspiegeln (Abb. 18).

Abbildung 18: Bildabfolge der 6den Landschaft, gefolgt vom Close-Up eines Gesichts

Bildquelle: Filmstill, Jiiba Wajiin — Resistencia en la Montaiia de Guerrero (00:23:21/00:23:29, © La
Sandia Digital)

64  Vor ungefihr ein, zwei Jahren, zwei Jahren hat es bei mir angefangen. Meine Augen sind
gereizt, sie trinen wegen... wegen der Luft. (Ubers. d. Verf.)

- am 13.02.2026, 15:10:02. o


https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

Uber das Zeigen der gerdteten Augen wird eine faktische Beweisfithrung voll-
zogen, die Uberzeugungskraft fiir das Argument bietet. Dagegen bildet die farb-
liche Kongruenz der Augen, aber auch der Kleidung des Mannes mit der Erde,
die jetzt rot ist, einen isthetischen Beleg fiir die weiterhin bestehende Interde-
pendenz zwischen Mensch und Nichtmenschlichem und generiert den Eindruck
der Stringenz des Beweises. Die Handlungsmacht der Materie driickt sich jetzt in
einer destruktiven Art und Weise aus, als spiegele dies das destruktive Eingreifen
westlich-moderner Akteur*innen wider. Die filmbildliche Ahnlichkeitsstruktur, die
tiber die Farbgebung transportiert wird, zeigt damit das Ausmaf}, »to which all bo-
dies are kin in the sense of inextricably enmeshed in a dense network of relations«
(2010, S. 13), wie Jane Bennet es in Vibrant Matter formuliert. So greift der Tage-
bau des Bergbauunternehmens nicht in eine passive Materie ein, vielmehr wird
die zerstorerische Aktion der Maschinen und Baggerfahrzeuge mit einer ebenso
schidlichen Antwort bedacht. Der bei der Mine freigesetzte Staub bewirkt korper-
liche Schiden, der Film zeigt an dieser Stelle, wie das Eingreifen in die Materie
riickwirkt auf menschliche Kérper und verweist damit erneut auf die Verschrin-
kungen und Interdependenzen unterschiedlicher Akteur*innen und Entititen. Der
freigesetzte Staub kontrolliert nun menschliche Korper, greift in sie ein und ver-
ursacht Schiden. »Lo més relevante de todo esto son los problemas oculares y los
partos prematuros ahorita se estan viendo«®® (00:23:51-00:23:58), erklirt eine Frau
und betont abermals die den Menschen betreffenden Konsequenzen, die dieses
Eingreifen mit sich bringt.

Der Film stellt hier die Inwertsetzung des Bodens als Raumaneignung dar, die
insbesondere iiber die Zerstérung bestehender Relationen und die zunehmende
Verunmdéglichung anderer kultureller Erfahrungen der Umgebung vonstattengeht.
Diese Verunmdoglichung wird einerseits tiber die Erdoberfliche, andererseits iiber
die Kdrper der Menschen artikuliert. Oppermann spricht in der Beschreibung einer
posthumanen Verfassung vom Menschen als »co-emergence within a shared field
of existence« (2016, S. 276), der vor allem geprigt ist durch Wechselwirkungen und
Interdependenzstrukturen zu seiner Umwelt, wie es sich etwa im filmischen Ort
des Dorfes zu artikulieren scheint. Im Aneignen des Raums und Kontrollieren der
Materie, wie der Film die Mine visualisiert, werden diese Wechselwirkungen eben-
so zerstorerisch wie das Eingreifen durch die Minenarbeiten selbst. Jiha Wajiin
zeigt diese Interdependenzstrukturen nun als ein shared field of destruction (Millesi,
2022). Die filmische Konzeptualisierung der Interaktion unterschiedlicher Entiti-
ten erforscht damit Formen der Agency, die nicht als zugeschriebenes Attribut ei-
ner Person oder einer anderen Entitit zu verstehen sind, sondern als »enactment,
a matter of possibilities for reconfiguring entanglements« (Barad, 2012, S. 54). Die

65 Derzeit stellen wir am hiufigsten Probleme mit den Augen und Frithgeburten fest. (Ubers.
d. Verf)

- am 13.02.2026, 15:10:0;

173


https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Filmischer Widerstand

westlich-moderne Intervention in die Umgebung, in die Landschaft, ist nicht auf
jene beschrinkt, sondern zerstort auch die Kérper der Menschen, die dort leben.

Die aufgerissene Erde zu sehen ist nicht nur Beweis fiir die aggressive Minen-
arbeit, sondern auch emotional aufgeladen, weil sie ein Gefithl des Verlustes be-
wirkt. Hier belegt die Analyse besonders eindriicklich, wie sich iber die Materiali-
tit des Raums extraktivistische Aktivititen als Gewalttat in Szene setzen lassen.
Die Handlungen westlich-moderner Akteur*innen werden als schidlich - nicht
nur der Umwelt gegeniiber, sondern auch fiir menschliche Kérper — dargestellt,
da Interdependenzen betont werden.

Andere Dokumentarfilme zur Bergbauindustrie zeigen hiufig ebenfalls Bil-
der riesiger Tagebauminen, der staubigen Landschaft, doch scheinen diese ins-
besondere bei Jitha Wajiin iiber die Betonung von Interdependenzen eine beson-
dere Wirkung zu haben. El mineral o la vida (2016) beispielsweise zeigt die Situa-
tion im Bundesstaat Guerrero in Bezug auf bestehende und geplante Bergbau-
projekte, wobei ebenfalls (unter anderem) die Situation des Volkes der Me'Phai
beschrieben wird. Dieser Dokumentarfilm nutzt vor allem Interviews, Bilder von
Versammlungen und verfolgt dort gehaltene Reden. Jiba Wajiin hingegen etabliert
einen posthumanen Weltentwurf, wodurch die Inwertsetzungsbestrebungen post-
natiirlicher Akteur*innen als Gewalt erscheinen, die nicht nur die unmittelbar >an-
gegriffenec Umgebung betrifft, sondern aufgrund der Interdependenzstrukturen
auch menschliche Korper verletzt. In der filmischen Topografie — erst bewohnter
Ort von Menschen und Nichtmenschlichem — klafft eine offene Wunde. Jitba Wa-
jiin zeigt die Bedrohung durch den Staat und dessen Eindringen als Drang zur
Kontrolle des Raums durch eine Dominanz tiber die Materie. Die Zerstérung be-
trifft jedoch nicht jene, die sie veranlasst haben, sondern die Menschen, die sie
zu verhindern versuchen. Damit wird nicht zuletzt ein Verweis auf die Externali-
sierung der negativen Konsequenzen westlich-moderner Formen von Ausbeutung
und Okonomisierung der Umwelt etabliert, auf die der Globale Norden angewiesen
ist, um seine Produktions- und Lebensweise aufrechtzuerhalten. Wihrend Brand
und Wissen (2018) festhalten, dass die imperiale Lebensweise des Globalen Nor-
dens gewisse Effekte der Zerstreuung bzw. des Unsichtbarmachens hinsichtlich
negativer Konsequenzen kapitalistischer Ausbeutung mit sich bringt, macht Jitha
Wajiin sichtbar, wohin diese Konsequenzen externalisiert werden (Millesi, 2022).

5.2.3 Externe Erwartungen und externe Logiken

Ein zentraler Streitpunkt des Konflikts um die Ausgabe von Konzessionen fiir Berg-
bauunternehmen und die dafiir zuvor nétige Konsultation der Dorfgemeinde war,
wie eingangs beschrieben, die Indigenitit der ansidssigen Bevolkerung, die von der
Regierung angezweifelt wurde. Ist diese nicht gegeben bzw. nicht belegt, konnen
die Menschen sich nicht auf die ILO 169 berufen (vgl. Kapitel 2.2) und verlieren da-

- am 13.02.2026, 15:10:0;



https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

durch das Recht darauf, mitzuentscheiden, was mit dem Gebiet passiert, auf dem
sie leben, bzw. wer die Ressourcen zum Abbau nutzen darf. Der Film greift die-
sen Aspekt auf und betont die Indigenitit der Menschen, gleichzeitig scheint er
aber auch mit der Vorstellung von Indigenitit und deren Uberpriifbarkeit in der
filmischen Konstruktion des Dorfes zu spielen, worin sich ein zentraler Aspekt des
Widerstands artikuliert.

In einigen der ersten Einstellungen im Dorf kommen mehrere Mitglieder
der Gemeinschaft zu Wort, die auf die Bedeutung der Sprache als Zeichen ih-
rer Herkunft verweisen und darauf bestehen, als originario und nicht etwa als
mestizo gesehen zu werden. »Somos personas Me'Phad, nosotros hablamos y
escribimos en nuestra propia lengua. Como autoridad comunitaria debo escribir
y leer mucho en Me'Phaid«®® (00:04:30-00:04:42), sagt etwa Agapito Cantu, hinter
einem Schreibtisch voller Dokumente sitzend. Uber ein Textinsert erfihrt das
Publikum, dass er von 2012 bis 2015 die Funktion »Comisariado Bienes Comuna-
les«®” (00:04:37-00:04:42) innehatte. Die Sprache wird damit ausdriicklich zum
Marker einer kulturellen Identitit, zum Zeichen der Differenz gegeniiber der
spanischsprachigen Mehrheitsgesellschaft Mexikos. Auch im Film selbst sprechen
die Personen des Dorfes ausschliefdlich Me’Phad. Laut Schiwy (2009) etabliert die
Verwendung indigener Sprachen und gleichzeitiger Untertitelung eine Gleichwer-
tigkeit zwischen indigenen Sprachen und jenen der ehemaligen Kolonialmichte,
die Sprache wird so zu einem Instrument des Handelns, durch das sich Machtver-
hiltnisse zwischen den Sprecher*innen und ihren sozialen Gruppen artikulieren
(Bourdieu, 1982/1990). Die soffiziellec Sprache Mexikos — Bourdieu beschreibt die
soffizielle« Sprache als »diejenige Sprache namlich, die innerhalb der territorialen
Grenzen dieser Einheit allen Staatsangehérigen als die einzig legitime vorge-
schrieben ist« (1982/1990, S.20-21) — wird nun einer Sprache gleichgestellt, die
mit ginzlich anderen territorialen Grenzziehungen bzw. Vorstellungen verkniipft
ist. Die Betonung der Sprache der Me’Phad kann somit auch als Aussage iiber
den filmisch vermittelten Raum verstanden werden, in dem unterschiedliche
Territorien als ebenbiirtig zu sehen sind. Die spanische Sprache, die soffizielle«
Sprache des Staates wird hingegen mit Gewalt verkniipft, wenn spiter im Film
zu horen ist, wie sich das Dorf verteidigen wird gegen >bewaffnete Personen,
die Spanisch sprechen«. Somit wird eine Verbindung zwischen der Sprache und
einer gewaltvollen >Landnahme« evoziert und deutlich, dass das Sprechen einer
bestimmten Sprache immer auch Ausdruck einer Positionierung ist.

66  Wirsind Vertreterfinnen der Me’Phaa, wir sprechen und schreiben in unserer eigenen Spra-
che. Als Mitglied der Gemeindebehdrde muss ich viel auf Me’Phaa lesen und schreiben.
(Ubers. d. Verf.)

67 Gemeindekommissariat. (Ubers. d. Verf.)

- am 13.02.2026, 15:10:0;

175


https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176

Filmischer Widerstand

Neben diesem Betonen der Sprache und damit auch Betonen der eigenen Indi-
genitit scheint der Film an dieser Stelle gewisse Erwartungshaltungen an die Vor-
stellung von Indigenitit zu konterkarieren. Herlinda Solano beispielsweise sagt:
»Soy una mujer Me’Phad. Yo no soy mestiza. Hablo Me’Phad, no hablo espafiol. El
pueblo donde naci se llama Jaba Wajiin (Cerro del Muerto)«®® (00:04:15-00:04:28),
wihrend der Kameraausschnitt erst nur ein verschwommenes Bild zeigt und im
anschlieflenden Scharfstellen schliefilich die weifien Tiirme einer christlichen Kir-
che - geschmiickt mit Kreuzen — zwischen den Biumen sichtbar werden lisst.
Hinter einer Gruppe maskierter Tinzer*innen — der Tanz eben als indigene Tra-
dition beschrieben — prangt die Aufschrift des Gebiudes: »Iglesia de San Miguel
Arcangel.«*? (00:07:06-00:07:13)

Wie anhand der Beschreibung deutlich wird, formuliert der Film Jiba Wajiin
insbesondere mithilfe der filmischen Raumkonstruktion eine Aussage iiber die In-
digenitit der reprisentierten Menschen. Diese wird an vielen Stellen besonders
betont, um die Berufung auf die ILO 169 zu rechtfertigen. Neben der Betonung
der Indigenitit, etwa durch das Zeigen gewisser Traditionen, durch Aussagen ein-
zelner Menschen tiiber die bereits seit langer Zeit bestehenden Traditionen, nimmt
der Film andererseits auch Elemente in die Konstruktion des filmischen Ortes des
Dorfes auf, die als Widerspruch zu einer Indigenitit verstanden werden kénnten,
wenn an diese externe Erwartungen wie der Anspruch von >Authentizitit« an eine
von westlichen Einfliissen nicht betroffene, sprimoderne« Kultur gestellt werden.
Wihrend in der ersten Sequenz vor allem die indigene Spiritualitit betont wurde,
sieht das Publikum im weiteren Verlauf des Films vermehrt christliche Symbole,
folgt Herlinda Solana zu einer kleinen Kapelle im Wald, vor der sie sich bekreu-
zigt. Der bereits filmbildlich angedeutete Synkretismus wird nun auch auf audi-
tiver Ebene thematisiert: »Nuestro sincretismo es una forma de resistencia. Usa-
mos los simbolos de la religion catélica, pero desde tiempos remotos, en la Montafia
nuestras abuelas y abuelos le hablan a Beg6o.«”° (00:07:53-00:08:04)

Der Film vermittelt somit diesen von den Me’Phad bewohnten Ort, den von
ihnen geprigten Raum, nicht einer Vorstellung von abgeschlossener, vermeintlich
»authentischer< Kultureinheit folgend, sondern als dynamische Kultur und wendet
sich damit gegen den Versuch einer externen Identifikation, die auf Urspriing-
lichkeit, Authentizitit oder Ahnlichem beruht. Wie in Kapitel 2.2 erwihnt, diente
eine externe Identifikation indigener Volker im Zuge der Kolonialisierung als po-
litisches Instrument, um Rechte abzuerkennen (Quijano, 2000), und gereicht(e)

68 Ich bin eine Me’Phaa. Ich bin keine mestiza. Ich spreche Me’Phad, nicht Spanisch. Das Dorf,
in dem ich geboren wurde, heift Jiba Wajiin (Cerro del Muerto). (Ubers. d. Verf.)

69  Kirche des Erzengels Michael. (Ubers. d. Verf.)

70 Unser Synkretismus ist eine Form des Widerstands. Wir verwenden katholische Symbole,
aber seit grauer Vorzeit haben unsere Ahnen zu Begbo gebetet. (Ubers. d. Verf.)

- am 13.02.2026, 15:10:0;



https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

meist der nichtindigenen Gesellschaft zum Vorteil (Tuhiwai Smith, 2012). Der hier
formulierte Anspruch auf Indigenitit basiert nicht auf einer Urspriinglichkeit, auf
unbeeinflusster Abgeschlossenheit oder Authentizitit, sondern beschreibt diese in
einem dynamischen Spannungsverhiltnis und beeinflusst als diskursiver Rahmen
die Konventionen, mit denen eine ebensolche Identitit in einer politischen bzw.
offentlichen Sphire artikuliert wird (vgl. Tsing, 2007). Gleichzeitig zeigt sich, wie
auch heute noch versucht wird, durch externe Identifikationen Rechte abzuerken-
nen, womit sich die koloniale Logik des Vorgehens der Regierung offenbart. Syn-
kretismus als Widerstand scheint in dieser Logik widerspriichlich, macht in der
filmischen Argumentationsstruktur jedoch umso deutlicher, welche Erwartungen
an indigene Kulturen herangetragen werden, die jenen meist Eigendynamik abzu-
sprechen und sie damit zu beschranken versuchen.

Im ersten Abschnitt des Films nur angedeutet, wird dies nach Einfithrung der
konkreten Bedrohung durch die Mine konkretisiert. Aus der filmisch dargestell-
ten Projektion einer moglichen Zukunft des Dorfes Juba Wajiin scheint nun der
Widerstand zu entstehen, der sich in den folgenden Einstellungen vor allem iiber
christliche Symboliken ausdriickt und damit auf den bereits angesprochenen Syn-
kretismus verweist, der als Form des Widerstands verstanden wird. Zu sehen sind
ein Umzug und Banner mit Aufschriften zur Jungfrau Maria, auch das Innere ei-
ner Kirche wird sichtbar, wihrend die principales des Dorfes dort beten. Immer
wieder durchbrechen Pfeif- und Explosionsgeridusche die Musik eines Umzugs, als
befinde er sich in einem Gebiet des offenen Kampfes. Uber ein Textinsert wird die
Feststellung des Wirtschaftsministeriums eingeblendet, Jaba Wajiin sei keine in-
digene Gemeinschaft und hitte keine spezifische Beziehung zu dem umstrittenen
Territorium, wihrend ein Mann des Dorfes in halbnaher Einstellung zu sehen ist,
der kimpferisch in die Kamera blickt, hinter ihm fiillen Banner mit christlichen
Bildern und Aufschriften wie »Santisima virgen de Juquila«”* (00:27:45-00:27:53) in
goldenen Buchstaben den gesamten Bildraum aus (Abb. 19).

Die Dominanz christlicher Symbolik im Bildraum in unmittelbarer Nihe zur
Kamera und der kimpferische Blick des Mannes wirken wie ein in Grof3buchsta-
ben formulierter Ausruf. Der Bezug zum Christentum wird nicht versteckt, um
eine eventuell fehlende Authentizitit der Kultur zu verschweigen, sondern viel-
mehr mit einem Rufzeichen versehen, als Zeichen des Widerstands dargestellt:
unmittelbarer Widerstand gegen die Vorgehensweise der Regierung in dem the-
matisierten Konflikt, aber auch Widerstand gegen die von ebendieser Instanz er-
dachten Regularien beziiglich der Indigenitit der betroffenen Menschen. Gegen-
stand der filmischen Verhandlung ist somit die Vorgangsweise der Regierung bzw.
deren Moglichkeit zur Definition von Indigenitit und die Auswirkungen jener De-
finitionsmacht. Der Film folgt dabei den Konventionen des partizipativen Modus

71 Heilige Jungfrau von Juquila. (Ubers. d. Verf)

- am 13.02.2026, 15:10:0;

171


https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178

Filmischer Widerstand

Abbildung 19: Halbnahe Ansicht eines Mannes vor christlichen Symbolen

(|

JUBA WAJIIN "IS'NOT AN INDIGENO‘)S |%L;ommum’nr \
AND SHOWS NO'RELATIONSHIP WITH THE TERRITORY".

Ministry f EABTENES
7

Bildquelle: Filmstill, Jiba Wajiin — Resistencia en la Montaiia de Guerrero (00:27:39, © La Sandia
Digital)

und produziert ein erhohtes Verstindnis von Indigenitit als problematische Ka-
tegorie, insbesondere wenn dies rechtliche Konsequenzen hat, indem durch die
Reprisentation des Dorfes und der Gemeinschaft itber die von aufien an eine Kul-
tur herangetragenen Erwartungen reflektiert wird. Als filmisthetische Strategie
verweist dies darauf, wie Erwartungshaltungen zu gesellschaftlichen Strukturen
und damit zu einem machtvollen Instrument der Unterdriickung werden, wenn
die Erfilllung externer Erwartungen beziiglich der eigenen Indigenitit an rechtli-
che Bedingungen gekniipft wird.

Wiahrend der Film die indigenen Vertreter*innen itber Kommentare, in der
Darstellung als Zeug*innen und Expert*innen, als politische Subjekte und treiben-
de Kraft in der Formulierung des filmischen Arguments etabliert, wird dennoch
betont, dass die Losung des Konflikts auf externer Hilfe beruhte und lediglich ein
partikularer Sieg ist, da dhnliche Situationen in vielfacher Ausfithrung im ganzen
Land existieren. Die Errungenschaft von Juba Wajiin konnte also in Bezug auf die
Machtverhiltnisse und die damit einhergehende Méglichkeit, solche Konflikte zu
kreieren, nichts ausrichten.

- am 13.02.2026, 15:10:02. o


https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

Mit der Einfithrung der Organisation Tlachinollan”* werden die Ereignisse in
die Vergangenheit gesetzt. Auch die Musik trigt dazu bei, die Gegenwart nun als
erneut friedvoll und harmonisch wahrzunehmen, wihrend von der konfliktreichen
Vergangenheit erzihlt wird. Mit dem Auftritt der Organisation liegt die Bedro-
hung bereits erfolgreich besiegt hinter den Betroffenen. Nun werden die einzelnen
Schritte im rechtlichen Widerstand gegen die Vorgehensweise der Regierung erliu-
tert, auch die Unrechtmifigkeit mancher Vorhaben. Die in weiten Teilen des Films
eher vage gehaltenen Pline iiber die Etablierung neuer Tagebauminen werden jetzt
durch Funktionir*innen der Organisation ausformuliert und den Zuseher*innen
deutlich gemacht.

Den Triumph verkiindet und erliutert ein Vertreter der Organisation Tlachi-
nollan, wihrend die Bewohner*innen des Dorfes im Publikum sitzen, der Kame-
rablick ist dabei aus einer Position nahe dem rechtskundigen Vertreter von Tla-
chinollan in leichter Aufsicht auf die sitzenden Bewohner*innen Juba Wajiins ge-
richtet. Wahrend tber die auditive Ebene betont wird, wie >tapfer« sie gekampft
hitten, sind iiber diese Bildkomposition die Bewohner*innen des Dorfes in einer
passiven, stummen (Opfer-)Rolle dargestellt, die von einer externen Person iiber
die ihr Land betreffenden Vorginge informiert werden. Die Aufsicht der Kamera-
perspektive verstirkt diesen Eindruck. Hier entsteht somit eine gewisse Dissonanz
zwischen der auditiven und der filmbildlichen Ebene bzw. auch der bisherigen Dar-
stellung der indigenen Akteur*innen im Film. Auch wenn im Laufe des Films im-
mer wieder betont wird, wie die Menschen selbst gegen die Unrechtmifigkeit der
Regierung vorgehen, sich informieren und Widerstand bilden, sind sie, wie es der
Film nun gegen Ende zu vermitteln scheint, auf die Hilfe »anderer< angewiesen,
um die rechtlichen Manover des Staates als solche aufzudecken und zu bekimp-
fen. Die Erhaltung des eigenen Territoriums wird also mit der Angewiesenheit auf
nichtindigene Unterstiitzung verkniipft, was die vermeintlich intendierte voice des
Films unterminiert.

Der Erfolg, die Verhinderung der Mine und die Erlangung von Autonomie, wird
mit einem unterschriebenen, gestempelten Dokument visualisiert. Diese Darstel-
lung von >Erfolg ist nicht auf territoriale Beziige seitens der Bewohner*innen der
Me'Phad zuriickzufithren, wie sie im ersten Teil des Films vorgestellt wurden. Viel-
mehr folgt eine solche Bebilderung des Erfolgs der Raumaneignungslogik westlich-
moderner Vorstellungen, worin sich zu zeigen scheint, dass ein derartiger Konflikt
nur gelost werden kann, wenn nach der Logik des Nationalstaates, nach westlich-
modernen Vorstellungen Recht geltend gemacht wird. Eine Anniherung unter-

72 Tlachinollan ist ein Zentrum fiir Menschenrechte im Bundesstaat Guerrero, Mexiko, das sich
insbesondere fiir die Rechte der indigenen Gemeinschaften der Na Savi, Me’Phaa, Nauas,
Nomdaa und mestizos einsetzt (Tlachinollan, o. D.-a).

- am 13.02.2026, 15:10:0;

179


https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Filmischer Widerstand

schiedlicher territorialer Beziige und damit eine Ebenbiirtigkeit unterschiedlicher
Territorialititskonzepte scheinen jedoch nicht moglich.

Der Film endet mit Aussagen von Bewohner*innen des Dorfes, die ihre Hal-
tung zur Verteidigung des Gebiets und das Ausmafd des Erfolgs betonen. Dieser
Erfolg fithrte dazu, dass sich eine breite Bewegung gegen derartige Projekte bil-
dete und damit auch fir andere indigene Gemeinden wichtig war, die von illegi-
timen Minenarbeiten betroffen waren. AbschlieRend erfihrt das Publikum iiber
ein Textinsert jedoch vom Fortbestand dieser Praxis der Ausgabe von Bergbaukon-
zessionen in indigenen Territorien und von itber 500 weiteren Gemeinden, die von
dhnlichen Bedrohungen betroffen sind, sowie von weiteren geplanten Bergbaupro-
jekten. Das Fortbestehen der Ausbeutung und Zerstorung, das hier erwihnt wird,
verwirft zum Ende hin die dem Film zugrunde liegende Absicht, den Erfolg des Wi-
derstands zu dokumentieren. Stattdessen macht es das Ausmafd der Katastrophe
deutlich, die mit der Okonomisierung der Umwelt einherzugehen scheint. Vom
Aufzeigen dessen lisst sich das eigentliche Argument des Films ableiten, der mit
diesem Ende zu vermitteln scheint, dass es weitaus tiefgreifendere Verinderungen
und Widerstandsformen braucht als ein rechtliches Aushandeln, wie es der Film
dokumentiert, um Losungen fir solche Konflikte zu finden.

5.2.4 Conclusio

Wie die Analyse zeigt, scheint die politische Absicht des Films klar, die Extrakti-
on von Rohstoffen, hier durch eine Tagebaumine reprisentiert, insbesondere in
Bezug auf die negativen Auswirkungen darzustellen, wobei die Konsequenzen fiir
Menschen und Nichtmenschliches - als unvermeidbare Interdependenzen — mit-
einander verwoben werden.

In der Etablierung des Dorfes als zentralen Ort des Konflikts, als potenziell be-
drohten Raum, sind, wie in Kapitel 5.2.1 erdrtert, filmische Strategien eingesetzt,
die auf Interdependenzen zwischen Menschen und Nichtmenschlichem verweisen.
Es wird keine Unterscheidung zwischen Natur- und Stadtraum vollzogen, die eta-
blierte Wissensordnung lisst damit einen Raum vorstellbar werden, der nicht auf
derartigen Grenzziehungen beruht. Territorialitit wird als eine Beziehung begrif-
fen, die an eine Bedingung von Fiirsorge gekniipft ist. Dies fithrt zu einer gewis-
sen Dezentrierung des Menschen, womit der Raum als posthumaner Weltentwurf
eingefithrt wird. Das Territorium der Me'Phad wird als Produkt relationaler Ver-
schrinkungen menschlicher und nichtmenschlicher Akteur*innen dargestellt.

Gleichzeitig werden bereits eine akute, aber diffuse Bedrohung sowie konkre-
te vergangene Gewalttaten eingefiihrt, die vor allem durch die gegenwirtige Ab-
wesenheit der Akteur*innen gekennzeichnet sind. Diese Absenz regt imaginative
Prozesse auch hinsichtlich zeitlicher Aspekte an und impliziert mogliche Szenari-
en, die der geschilderten Konfliktsituation vorausgehen bzw. nachfolgen kénnten.

- am 13.02.2026, 15:10:0;



https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Analysen: Film als Widerstand

Das Spiel mit der Sichtbarkeit bzw. Unsichtbarkeit der Personen in der Etablierung
der filmischen Topografie kann als filmisthetische Strategie verstanden werden,
um die Frage nach der An- bzw. Abwesenheit in Bezug auf territoriale Anspriiche
aufzuwerfen.

Die Bedrohung wird schliefilich als Inwertsetzung ihrer Welt konkretisiert, die
ein Gefiihl des Verlustes evoziert. Insbesondere darin liegt eine diskursive Prak-
tik, die zur Verinderung soziokultureller Normen anregen kann. In der vorgeleg-
ten Wissensordnung ist der Verlust konkret visualisiert, wihrend etwaige positive
Aspekte dieses Eingreifens, dieser Okonomisierung nicht vorstellbar sind. Die In-
wertsetzung ist als ein Eingreifen in die Materie dargestellt, das eine lebensfeind-
liche Umgebung hervorbringt. In diesem Aspekt liegt auch ein zentrales Argument
des Films beziiglich der fehlenden Umweltgerechtigkeit im Kontext kapitalistischer
Ausbeutung, womit eine Strategie zur Auseinandersetzung mit der modernen/ko-
lonialen Weltordnung identifiziert ist. Wihrend im Globalen Norden die negati-
ven Konsequenzen von Ausbeutung, die Zerstérung der Umwelt, zerstreut bzw.
externalisiert werden (Brand & Wissen, 2018), offenbart Jiba Wajiin, wohin diese
Konsequenzen verduflerlicht werden. Interdependenzen zwischen Menschen und
Nichtmenschlichem werden in der ersten Halfte des Films iiber positive Aspekte er-
zihlt, im Zuge der Okonomisierung nun als destruktive Kraft gekennzeichnet. Der
Film unterstreicht so die Handlungsmacht der Materie und erleichtert auch eine
Bewusstseinsschaffung dariiber, indem dieser Handlungsmacht eine mediale Aus-
drucksform gegeben und deren Ignorieren als folgenreich negativ dargestellt wird.
Die Okonomisierung geht mit einer Distanzierung des Menschen einher, wird als
Zerstorung und daher klar negativ beschrieben. Die Tendenz zur Trennung von
Menschen und ihrer Umwelt, der Drang zur Beherrschung der Materie verursacht
Leiden, das sich sowohl auf die Materie als auch die Menschen auswirkt.

Der Film spielt mit Erwartungen an Indigenitit und 6ffnet den Begriff fiir ein
dynamisches Verstindnis einer indigenen Kultur, wihrend externe Erwartungs-
haltungen problematisiert werden. In der deutlichen Fokussierung auf den geleb-
ten Synkretismus der Bewohner*innen des Dorfes werden von aufien an eine Kul-
tur herangetragene Erwartungen hinterfragt, die insbesondere in Verbindung mit
rechtlichen Bedingungen problematisch sind. Die Aberkennung von Indigenitit
bedeutet auch den Verlust des Territoriums.

Letztlich folgt die Bebilderung des Erfolgs der Raumaneignungslogik westlich-
moderner Akteur*innen, worin sich der Machtaspekt des territorialen Aushand-
lungsprozesses ablesen ldsst: Ein solcher Konflikt scheint nur losbar, wenn nach
der Logik des Nationalstaates, nach westlich-modernen Vorstellungen Recht gel-
tend gemacht werden kann. Vom Verweis auf weitere Minen und geplante Vorha-
ben lisst sich die Aussage ableiten, dass ein rechtliches Aushandeln, wie es hier
dokumentiert wurde, keine ausreichende Verinderung mit sich bringt, um der-
artige Zerstorung zukiinftig bzw. endgiltig abzuwehren. Wie die Analyse zeigt,

- am 13.02.2026, 15:10:0;



https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Filmischer Widerstand

ist der Film durch die Problematisierung der Inwertsetzung, durch die Visuali-
sierung von Interdependenzen zwischen Menschen und Nichtmenschlichem am
territorialen Aushandlungsprozess beteiligt. Er konstruiert einen Raum, der nicht
auf einer Kultur-Natur-Grenzziehung basiert, sondern einem posthumanen Welt-
entwurf folgt, Interdependenzen erfasst, gleichzeitig aber durchzogen scheint von
Zerstérung bzw. Gewalt, die sich iiber die Beherrschung und Inwertsetzung der
Materie, iiber konkrete Angriffe auf Bewohner*innen des Dorfes, aber auch als dis-
kursive Praktik zur Kontrolle rechtlicher Regularien ausdriickt. Auf Basis dessen
stellt sich die Frage nach der Geltendmachung von Rechten, die stets zu kurz zu
greifen scheinen, wenn sie einer anthropozentrischen Logik folgen, den Mensch
also in den Mittelpunkt riicken, und etwaige Verstrickungen, Abhingigkeiten und
Relationen ausgeklammert werden (kénnen).

5.3 Parand - El rio

Der in diesem Unterkapitel analysierte Film Parand - el rio verhandelt die Nutzung
des Flusses Rio Marafién in Peru und damit einhergehende Probleme fiir die dort
ansissige indigene Bevolkerung. Im letzten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts kam es
in Peru unter Alberto Fujimori zu einer umfangreichen Privatisierung zahlreicher
Unternehmen aus dem extraktiven Sektor; gleichzeitig wurden die Bedingungen,
unter denen auch in indigenen Territorien nach wertvollen Mineralien oder ande-
ren Ressourcen gesucht werden durfte, wesentlich flexibilisiert, wie Torres Wong
zusammenfasst: »The government afforded multinational companies with flexible
environmental standards to develop operations, as well as freedom to choose how
they managed their relationships with surrounding communities.« (2018, S. 50) Die
ILO 169 wurde in Peru 1994 ratifiziert, zu einer gesetzlichen Verankerung des Rechts
auf Konsultation betroffener indigener Gemeinden, bevor in bestimmten Territo-
rien interveniert werden darf, kam es erst 2011 (Torres Wong, 2018). Ein Vetorecht
ist dabei nicht vorgesehen. In manchen Fillen konnten indigene Gemeinden durch
eine vorangehende Konsultation jedoch gewisse Bedingungen festlegen bzw. hohe
Kompensationen geltend machen (Torres Wong, 2018).

Die Férderung von Ol, die ein zentrales Thema des hier besprochenen Film-
beispiels ist, begann im peruanischen Amazonasbecken bereits um das Jahr 1920.
Wihrend sie bis zu den 1970er-Jahren zunahm und einen bedeutenden Teil der
nationalen Wirtschaftsleistung ausmachte, sank sie ab Mitte des darauffolgenden
Jahrzehnts (Grados Bueno & Pacheco Riquelme, 2016). Mit Beginn des 21. Jahrhun-
derts wurde die Olférderung wieder stark forciert, womit auch einige Umweltscha-
den einhergingen. Vor allem die an den Flussufern lebenden indigenen Gemeinden
waren davon stark betroffen, wie Grados Bueno und Pacheco Riquelme (2016) fest-
halten. Im Jahr 2000 kam es zu einem Unfall, bei dem schitzungsweise 5000 Barrel

- am 13.02.2026, 15:10:0;



https://doi.org/10.14361/9783839464175-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

