3.3.2 Jainismus

Zydenbos, Robert J.

Jainism as the Religion of Non-violence, in: Violence Denied : Violence, Non-
violence in South Asian Cultural History / ed. by Jan E. M. Houben and Karel
R. Van Kooij. — Leiden (u.a.) : Brill, 1999. — S. 185-210

Jainismus gilt als die siidasiatische Religion, die am stirksten auf Gewaltfreiheit
beruht. Mit der Sorge um jedes Tierleben ist es die asketischste der Weltreligionen.
Die Geschichte zeigt freilich, daB3 die jainistischen Kénige durchaus nicht gewaltfrei
waren. Gewaltfreiheit war kein Ziel, sondern ein Mittel zur Reinigung der Seele, um
einen Zustand der Indifferenz gegeniiber dem Leben zu erlangen.

Jain, P. N. (Bawa)

Toward a Culture of Nonviolence : the Jain Way of Life, in: Toward a Global
Civilization? : The Contribution of Religions / ed. by Patricia M. Mische and
Melissa Merkling. — New York (u.a.) : Lang, 2001. — S. 112-127

Eine Erlduterung der jainistischen Lehre in Hinblick auf Gewaltfreiheit und Tole-
ranz. Gewaltfreiheit ist kein Ziel, sondern ein Weg der Befreiung der Seele aus der
Verstrickung der Welt. Gewaltfreiheit ist nicht bestimmtes Handeln, sondern ein
bestimmter BewuBtseinsstand in dem gehandelt wird: Wer umsichtig handelt, ist
gewaltfrei, auch wenn er Leiden verursachen muf3. Gewaltfreiheit ist kein negatives
Nicht-Handeln, sondern eine aktive Lebensweise, die Kenntnis der Ursachen in der
Welt und Anerkennung der Relativitit allen Wissens voraussetzt. Der Jainismus hat
damit eine besondere Fahigkeit zur Toleranz, weil Unwissenheit und Egozentrik, die
zu Intoleranz fithren, iiberwunden werden miissen.

3.3.3 Buddhismus

Conze, Edward

Buddhist Thought in India : Three Phases of Buddhist Philosophy. — London :
Allen & Unwin, 1962. —S. 69-79

Deutsche Ubersetzung u.d.T.: Buddhistisches Denken — Frankfurt am Main
1988. - S. 94-107

Diese klassische Darstellung des Buddhismus identifiziert umstandslos Nirvarna
(den Zustand der absoluten Uberwindung des Selbst) mit Frieden. Frieden wird so
Befriedung des Leidens, Stillung allen Ubels. Aber auch eine Identifizierung mit
Sicherheit ist moglich, sofern Sicherheit gedacht wird als Zuflucht, Obdach, Asyl,
Insel.

Vgl. jetzt Steven Collins, Nirvana and Other Buddhist Felicities. — Cambridge 1998,
der Erzdhlungen und Bilder vom Nirvana bespricht und keine direkte Beziehung

108

https://dol.org/10.5771/9783845222097-108-1 - am 22.01.2026, 03:46:20.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-108-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zum Frieden mehr herstellt (zu den Bildern gehoéren aber “Stadt ohne Furcht” und
Freiheit von Feindschaft).

Jayatilleke, K. N.
Buddhism and Peace. — Kandy, Ceylon : Buddhist Publ. Society, 1962. — 32 S.
(The Wheel publication ; 41)

The Principles of International Law in Buddhist Doctrine, in: Académie de
Droit International : Recueil des Cours 120 (1967) 1, 441-567

Jayatilleke feiert den Buddhismus als Friedensreligion (die Stoiker miissen vom
Buddhismus gelernt haben!), ist sich aber bewuf3t, dal der Buddhismus nicht pazi-
fistisch ist. Ein Konig benétigt eine Armee. Man geht davon aus, dal eine Armee
Angriffe abwehrt, aber denkt sich, daB3 ein vorbildlicher buddhistischer Staat nicht
angegriffen wird. Religiose Kriege sind im Buddhismus undenkbar.

Schmid, Georg

Der Weg des Buddha in den Konflikten seiner Zeit, in: Religion zu Krieg und
Frieden / hrsg. von Fritz Stolz. — Ziirich : Theologischer Verl. Ziirich, 1986. — S.
113-129

Schmidt interpretiert drei Erzdhlungen aus dem Leben des Buddhas iiber Urteile zu
Krieg und Streitigkeiten und betont die Beildufigkeit der AuBerungen des Buddhas,
die Gelassenheit, das Abwarten auf das Ende der Konflikte. ,,.Die Leidenschaft der
Weltverbesserer ist nicht grundsitzlich besser als der HaB3 derer, die sich selbst mit
ihrer Welt zerstoren.” Die modernen buddhistischen Stromungen nehmen die bud-
dhistische Lehre als Sozialethik. Der urspriingliche Buddhismus ist nicht speziell am
gesellschaftlichen Frieden interessiert, nicht einmal am Frieden des Einzelnen mit
sich selbst. Der buddhistische Frieden ist ein weltloser Frieden, eine Befreiung ohne
Befreite. Es gibt keine Anleitung zur Konfliktfahigkeit. Die buddhistischen Lander
sind durchaus von gewalttitigen Eruptionen gepragt.

Galtung, Johan

Buddhism : a Quest for Unity and Peace / Da Won Sa Buddhist Temple of Ha-
waii. — Ratmala, Sri Lanka : Sarvodaya Books Publ. Services, 1993. — 138 S.
Galtung definiert fiinf Bereiche mit normativen Zielvorstellungen: Natur/Okolo-
gisches Gleichgewicht, Menschheit/Aufklarung, Gesellschaft/Entwicklung, Welt/ Frie-
den, Kultur/Addquates Wissen. Er mustert den Beitrag, den der Buddhismus zu den
Zielen leisten kann, meist im Vergleich mit den moglichen Beitridgen anderen Religio-
nen. Fazit: Keine andere Religion fordert den Fortschritt in allen fiinf Bereichen, keine
hat soviel Potential zur Férderung von Frieden und Einheit wie der Buddhismus.
Buddhismus ist gewaltfrei, kooperativ, antihierarchisch, schétzt Diversitit und
schétzt Identitdt nicht. Galtung bemiiht sich den Beitrag des Buddhismus zum Frie-
den im Kern der buddhistischen Lehre festzumachen: statt des Ausgangs vom Selbst
der individuellen Seele in den westlichen Religionen, das nur mithsam zu Mitmen-
schen und Natur geéffnet werden kann, ein von vornherein offenes Selbst, das weder

109

https://dol.org/10.5771/9783845222097-108-1 - am 22.01.2026, 03:46:20.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-108-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als separat noch als permament gedacht wird. Nirvana, das hochste Ziel des Bud-
dhisten, kann begriffen werden ,,as some type of maximum entropy“. Kurz, der
Beitrag des Buddhismus sieht aus wie Galtungs eigene Theorie des Friedens als
Entropie/antihierarchische Beziehungen. Aber es ist auch Kritik nétig: Der Bud-
dhismus hat zuviel Toleranz, zuviel Bereitschaft sich mit dem Gang der Welt abzu-
finden, zuwenig Erkenntnis falscher Strukturen, zuwenig politische Zusammenarbeit
zur Bekdmpfung falscher Strukturen. Die Welt braucht den Buddhismus, aber der
Buddhismus muf sich mehr auf die Welt einlassen.

Die Quellen fiir Galtungs Vergleich der Tiefenstruktur der Religionen bleiben un-
klar, fiir den Buddhismus fiihrt er wechselweise heilige Texte und Begegnungen mit
Buddhisten an. Die Analyse ist sorgfiltig unhistorisch.

Harris, Elizabeth J.

Violence and Disruption in Society : a Study of the Early Buddhist Texts. —
Kandy, Sri Lanka : Buddhist Publ. Society, 1994. — 58 S. (The Wheel Publica-
tion ; 392-393)

Gewalt wird im frithen Buddhismus verworfen, weil sie das spirituelle Wachstum
hindert. Krieg wird nie direkt verurteilt, jedenfalls nicht getrennt von anderer Ge-
walt. Defensiver Krieg wird tiberhaupt nicht kritisiert. Die letzte Ursache von Kon-
flikten ist Gier; die Uberwindung der Gier ist der Kern der buddhistischen Lehre.
Gier bewirkt Konflikte, weil sie zu ,,Realitdtsverlust® fiihrt, zu falschen Wahrneh-
mungen durch falsche Bewertungen. Dogmatisch an eigenen Ansichten zu héngen,
ist die Quelle allen Ubels. Im Buddhismus wird nicht Gewalt verurteilt, sondern
Gewalttitigkeit ohne die eigenen Ansichten gepriift zu haben. Das spirituelle
Wachstum fiihrt zu Eintracht, die Monchsgemeinde kann ein Ort der Gewaltlosig-
keit sein.

Schmithausen, Lambert

Buddhismus und Glaubenskriege, in: Glaubenskriege in Vergangenheit und
Gegenwart : Referate gehalten auf dem Symposium der Joachim Jungius-
Gesellschaft der Wissenschaften, Hamburg am 28. und 29. Oktober 1994 / hrsg.
von Peter Herrmann. — Géttingen : Vandenhoeck & Ruprecht, 1996. — S. 63-92
Klar ist, dal der Buddhismus Tétung von Lebenswesen ablehnt, aber das Téten von
Gegnern im Krieg ist selten ein buddhistisches Thema.

Schmithausen gibt vor allem einen historischen Uberblick iiber Glaubenskriege in
Tibet, China, Japan, wihrend Ceylon (Sri Lanka) nur knapp behandelt wird. Es gibt
keine Missionskriege, aber Kriege zur Verteidigung/Wiederherstellung der Religion,
vor allem gegen andere buddhistische Richtungen, Raubziige zum Erwerb von Reli-
quien, Aufstinde mit buddhistischen Utopien.

Bartholomeusz, Tessa J.

In Defense of Dharma : Just-war Ideology in Buddhist Sri Lanka. — London
(u.a.) : RoutledgeCurzon, 2002. — 209 S. (RoutledgeCurzon critical studies in
Buddhism)

110

https://dol.org/10.5771/9783845222097-108-1 - am 22.01.2026, 03:46:20.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-108-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bartholomeusz prisentiert Ideen eines Gerechten Krieges, d.h. der gewaltsamen
Verteidigung des Buddhismus, in nachklassischen Texten aus Ceylon und ihre Ver-
wendung im 20. Jahrhundert in Ceylon/Sri Lanka. Uberblick iiber innerbuddhisti-
sche Diskussionen um Pazifismus und Verteidigung im 20. Jahrhundert in Cey-
lon/Sri Lanka.

Harris, Elizabeth J.

Buddhism and the Justification of War : a Case Study from Sri Lanka, in: Just
War in Comparative Perspective / ed. by Paul Robinson. — Aldershot (u.a.) :
Ashgate, 2003. — S. 93-108

Beispiele fiir die Verwendung frither buddhistischer Traditionen fiir die Rechtferti-
gung der buddhistisch-singhalesischen Seite im Biirgerkrieg in Sri Lanka.

Der-lan Yeh, Theresa

The Way to Peace : a Buddhist Perspective, in: International Journal of Peace
Studies 11 (2006) 91-112

Das buddhistische Weltbild geht davon aus, daf3 nichts fiir sich allein existieren kann
und alles von anderem abhéngt. Der buddhistische Friedensbegriff ist ,,Zusammenté-
tigsein“ (was auch der Etymologie des Sanskritwortes fiir Frieden entspricht, freilich
auch des Wortes fiir Krieg). Frieden kann nur ganzheitlich sein, nicht in den Frieden
verschiedener Lebensbereiche aufgesplittert. Der Weg zum Frieden ist, andere nicht
mit Gewalt oder harten Worten zu schiadigen. Das gilt fiir den personlichen Umgang,
mehr aber noch fiir politische und 6konomische Strukturen. Die innere Konfliktur-
sache ist zu heftige Bindung an Besitz und Meinungen. Die tiefste Wurzel aller
Gewalt, Konflikte, Kriege ist aber die Unfahigkeit, die kosmische Interdependenz
aller Dinge zu erkennen. Diese Deutung geht schon auf die Lehren des Buddha zu-
riick, ist aber durchaus transformierbar in moderne Theorien der Konfliktbearbei-
tung (wobei sie vor allem auf die Arbeiten Johan Galtungs seit den 1980er Jahren
hinweist, die explizit auf buddhistische Konzepte zuriickgreifen). Die Hauptbedeu-
tung des Buddhismus fiir die Friedensforschung ist, darauf zu bestehen, daB} der
personale Frieden auch fiir den gesellschaftlichen und internationalen Frieden un-
verzichtbar ist.

3.3.4 Sakulare Traditionen in Siidasien
3.3.4.1 Kautilya

Das Arthasastra ist ein Lehrbuch der Politik, der Verwaltung und des Rechtes, das
nach der Tradition von Kautilya, dem Kanzler des grolen Eroberers Chandragupta
(um 300 v. Chr.), geschrieben wurde (einzelne Partien sind sicher jiinger). Es enthalt
eine Rechtfertigung des Staates (was bei Hobbes die Wolfe sind, sind hier die Fi-
sche), aber als Politikberatungsbuch hat es weiter kein Bediirfnis nach Rechtferti-
gung des Machtstrebens. Das internationale System ist durch stindige Bewegung

111

https://dol.org/10.5771/9783845222097-108-1 - am 22.01.2026, 03:46:20.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-108-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

