
 108

3.3.2 Jainismus 

Zydenbos, Robert J. 
Jainism as the Religion of Non-violence, in: Violence Denied : Violence, Non-
violence in South Asian Cultural History / ed. by Jan E. M. Houben and Karel 
R. Van Kooij. – Leiden (u.a.) : Brill, 1999. – S. 185-210 
Jainismus gilt als die südasiatische Religion, die am stärksten auf Gewaltfreiheit 
beruht. Mit der Sorge um jedes Tierleben ist es die asketischste der Weltreligionen. 
Die Geschichte zeigt freilich, daß die jainistischen Könige durchaus nicht gewaltfrei 
waren. Gewaltfreiheit war kein Ziel, sondern ein Mittel zur Reinigung der Seele, um 
einen Zustand der Indifferenz gegenüber dem Leben zu erlangen. 

 
 

Jain, P. N. (Bawa) 
Toward a Culture of Nonviolence : the Jain Way of Life, in: Toward a Global 
Civilization? : The Contribution of Religions / ed. by Patricia M. Mische and 
Melissa Merkling. – New York (u.a.) : Lang, 2001. – S. 112-127 
Eine Erläuterung der jainistischen Lehre in Hinblick auf Gewaltfreiheit und Tole-
ranz. Gewaltfreiheit ist kein Ziel, sondern ein Weg der Befreiung der Seele aus der 
Verstrickung der Welt. Gewaltfreiheit ist nicht bestimmtes Handeln, sondern ein 
bestimmter Bewußtseinsstand in dem gehandelt wird: Wer umsichtig handelt, ist 
gewaltfrei, auch wenn er Leiden verursachen muß. Gewaltfreiheit ist kein negatives 
Nicht-Handeln, sondern eine aktive Lebensweise, die Kenntnis der Ursachen in der 
Welt und Anerkennung der Relativität allen Wissens voraussetzt. Der Jainismus hat 
damit eine besondere Fähigkeit zur Toleranz, weil Unwissenheit und Egozentrik, die 
zu Intoleranz führen, überwunden werden müssen. 

3.3.3 Buddhismus 

Conze, Edward 
Buddhist Thought in India : Three Phases of Buddhist Philosophy. – London : 
Allen & Unwin, 1962. – S. 69-79 
Deutsche Übersetzung u.d.T.: Buddhistisches Denken – Frankfurt am Main 
1988. – S. 94-107 
Diese klassische Darstellung des Buddhismus identifiziert umstandslos Nirvarna 
(den Zustand der absoluten Überwindung des Selbst) mit Frieden. Frieden wird so 
Befriedung des Leidens, Stillung allen Übels. Aber auch eine Identifizierung mit 
Sicherheit ist möglich, sofern Sicherheit gedacht wird als Zuflucht, Obdach, Asyl, 
Insel. 

 
Vgl. jetzt Steven Collins, Nirvana and Other Buddhist Felicities. – Cambridge 1998, 
der Erzählungen und Bilder vom Nirvana bespricht und keine direkte Beziehung 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-108-1 - am 22.01.2026, 03:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-108-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 109 

zum Frieden mehr herstellt (zu den Bildern gehören aber “Stadt ohne Furcht” und 
Freiheit von Feindschaft). 

 
Jayatilleke, K. N. 
Buddhism and Peace. – Kandy, Ceylon : Buddhist Publ. Society, 1962. – 32 S. 
(The Wheel publication ; 41) 
 
The Principles of International Law in Buddhist Doctrine, in: Académie de 
Droit International : Recueil des Cours 120 (1967) I, 441-567 
Jayatilleke feiert den Buddhismus als Friedensreligion (die Stoiker müssen vom 
Buddhismus gelernt haben!), ist sich aber bewußt, daß der Buddhismus nicht pazi-
fistisch ist. Ein König benötigt eine Armee. Man geht davon aus, daß eine Armee 
Angriffe abwehrt, aber denkt sich, daß ein vorbildlicher buddhistischer Staat nicht 
angegriffen wird. Religiöse Kriege sind im Buddhismus undenkbar. 

 
Schmid, Georg 
Der Weg des Buddha in den Konflikten seiner Zeit, in: Religion zu Krieg und 
Frieden / hrsg. von Fritz Stolz. – Zürich : Theologischer Verl. Zürich, 1986. – S. 
113-129 
Schmidt interpretiert drei Erzählungen aus dem Leben des Buddhas über Urteile zu 
Krieg und Streitigkeiten und betont die Beiläufigkeit der Äußerungen des Buddhas, 
die Gelassenheit, das Abwarten auf das Ende der Konflikte. „Die Leidenschaft der 
Weltverbesserer ist nicht grundsätzlich besser als der Haß derer, die sich selbst mit 
ihrer Welt zerstören.“ Die modernen buddhistischen Strömungen nehmen die bud-
dhistische Lehre als Sozialethik. Der ursprüngliche Buddhismus ist nicht speziell am 
gesellschaftlichen Frieden interessiert, nicht einmal am Frieden des Einzelnen mit 
sich selbst. Der buddhistische Frieden ist ein weltloser Frieden, eine Befreiung ohne 
Befreite. Es gibt keine Anleitung zur Konfliktfähigkeit. Die buddhistischen Länder 
sind durchaus von gewalttätigen Eruptionen geprägt. 

 
Galtung, Johan 
Buddhism : a Quest for Unity and Peace / Da Won Sa Buddhist Temple of Ha-
waii. – Ratmala, Sri Lanka : Sarvodaya Books Publ. Services, 1993. – 138 S. 
Galtung definiert fünf Bereiche mit normativen Zielvorstellungen: Natur/Ökolo-
gisches Gleichgewicht, Menschheit/Aufklärung, Gesellschaft/Entwicklung, Welt/ Frie-
den, Kultur/Adäquates Wissen. Er mustert den Beitrag, den der Buddhismus zu den 
Zielen leisten kann, meist im Vergleich mit den möglichen Beiträgen anderen Religio-
nen. Fazit: Keine andere Religion fördert den Fortschritt in allen fünf Bereichen, keine 
hat soviel Potential zur Förderung von Frieden und Einheit wie der Buddhismus. 
Buddhismus ist gewaltfrei, kooperativ, antihierarchisch, schätzt Diversität und 
schätzt Identität nicht. Galtung bemüht sich den Beitrag des Buddhismus zum Frie-
den im Kern der buddhistischen Lehre festzumachen: statt des Ausgangs vom Selbst 
der individuellen Seele in den westlichen Religionen, das nur mühsam zu Mitmen-
schen und Natur geöffnet werden kann, ein von vornherein offenes Selbst, das weder 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-108-1 - am 22.01.2026, 03:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-108-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 110

als separat noch als permament gedacht wird. Nirvana, das höchste Ziel des Bud-
dhisten, kann begriffen werden „as some type of maximum entropy“. Kurz, der 
Beitrag des Buddhismus sieht aus wie Galtungs eigene Theorie des Friedens als 
Entropie/antihierarchische Beziehungen. Aber es ist auch Kritik nötig: Der Bud-
dhismus hat zuviel Toleranz, zuviel Bereitschaft sich mit dem Gang der Welt abzu-
finden, zuwenig Erkenntnis falscher Strukturen, zuwenig politische Zusammenarbeit 
zur Bekämpfung falscher Strukturen. Die Welt braucht den Buddhismus, aber der 
Buddhismus muß sich mehr auf die Welt einlassen. 
Die Quellen für Galtungs Vergleich der Tiefenstruktur der Religionen bleiben un-
klar, für den Buddhismus führt er wechselweise heilige Texte und Begegnungen mit 
Buddhisten an. Die Analyse ist sorgfältig unhistorisch. 

 
Harris, Elizabeth J. 
Violence and Disruption in Society : a Study of the Early Buddhist Texts. – 
Kandy, Sri Lanka : Buddhist Publ. Society, 1994. – 58 S. (The Wheel Publica-
tion ; 392-393) 
Gewalt wird im frühen Buddhismus verworfen, weil sie das spirituelle Wachstum 
hindert. Krieg wird nie direkt verurteilt, jedenfalls nicht getrennt von anderer Ge-
walt. Defensiver Krieg wird überhaupt nicht kritisiert. Die letzte Ursache von Kon-
flikten ist Gier; die Überwindung der Gier ist der Kern der buddhistischen Lehre. 
Gier bewirkt Konflikte, weil sie zu „Realitätsverlust“ führt, zu falschen Wahrneh-
mungen durch falsche Bewertungen. Dogmatisch an eigenen Ansichten zu hängen, 
ist die Quelle allen Übels. Im Buddhismus wird nicht Gewalt verurteilt, sondern 
Gewalttätigkeit ohne die eigenen Ansichten geprüft zu haben. Das spirituelle 
Wachstum führt zu Eintracht, die Mönchsgemeinde kann ein Ort der Gewaltlosig-
keit sein. 

 
Schmithausen, Lambert 
Buddhismus und Glaubenskriege, in: Glaubenskriege in Vergangenheit und 
Gegenwart : Referate gehalten auf dem Symposium der Joachim Jungius-
Gesellschaft der Wissenschaften, Hamburg am 28. und 29. Oktober 1994 / hrsg. 
von Peter Herrmann. – Göttingen : Vandenhoeck & Ruprecht, 1996. – S. 63-92 
Klar ist, daß der Buddhismus Tötung von Lebenswesen ablehnt, aber das Töten von 
Gegnern im Krieg ist selten ein buddhistisches Thema. 
Schmithausen gibt vor allem einen historischen Überblick über Glaubenskriege in 
Tibet, China, Japan, während Ceylon (Sri Lanka) nur knapp behandelt wird. Es gibt 
keine Missionskriege, aber Kriege zur Verteidigung/Wiederherstellung der Religion, 
vor allem gegen andere buddhistische Richtungen, Raubzüge zum Erwerb von Reli-
quien, Aufstände mit buddhistischen Utopien. 

 
Bartholomeusz, Tessa J. 
In Defense of Dharma : Just-war Ideology in Buddhist Sri Lanka. – London 
(u.a.) : RoutledgeCurzon, 2002. – 209 S. (RoutledgeCurzon critical studies in 
Buddhism) 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-108-1 - am 22.01.2026, 03:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-108-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 111 

Bartholomeusz präsentiert Ideen eines Gerechten Krieges, d.h. der gewaltsamen 
Verteidigung des Buddhismus, in nachklassischen Texten aus Ceylon und ihre Ver-
wendung im 20. Jahrhundert in Ceylon/Sri Lanka. Überblick über innerbuddhisti-
sche Diskussionen um Pazifismus und Verteidigung im 20. Jahrhundert in Cey-
lon/Sri Lanka. 
     
Harris, Elizabeth J. 
Buddhism and the Justification of War : a Case Study from Sri Lanka, in: Just 
War in Comparative Perspective / ed. by Paul Robinson. – Aldershot (u.a.) : 
Ashgate, 2003. – S. 93-108 
Beispiele für die Verwendung früher buddhistischer Traditionen für die Rechtferti-
gung der buddhistisch-singhalesischen Seite im Bürgerkrieg in Sri Lanka. 
     
Der-lan Yeh, Theresa 
The Way to Peace : a Buddhist Perspective, in: International Journal of Peace 
Studies 11 (2006) 91-112 
Das buddhistische Weltbild geht davon aus, daß nichts für sich allein existieren kann 
und alles von anderem abhängt. Der buddhistische Friedensbegriff ist „Zusammentä-
tigsein“ (was auch der Etymologie des Sanskritwortes für Frieden entspricht, freilich 
auch des Wortes für Krieg). Frieden kann nur ganzheitlich sein, nicht in den Frieden 
verschiedener Lebensbereiche aufgesplittert. Der Weg zum Frieden ist, andere nicht 
mit Gewalt oder harten Worten zu schädigen. Das gilt für den persönlichen Umgang, 
mehr aber noch für politische und ökonomische Strukturen. Die innere Konfliktur-
sache ist zu heftige Bindung an Besitz und Meinungen. Die tiefste Wurzel aller 
Gewalt, Konflikte, Kriege ist aber die Unfähigkeit, die kosmische Interdependenz 
aller Dinge zu erkennen. Diese Deutung geht schon auf die Lehren des Buddha zu-
rück, ist aber durchaus transformierbar in moderne Theorien der Konfliktbearbei-
tung (wobei sie vor allem auf die Arbeiten Johan Galtungs seit den 1980er Jahren 
hinweist, die explizit auf buddhistische Konzepte zurückgreifen). Die Hauptbedeu-
tung des Buddhismus für die Friedensforschung ist, darauf zu bestehen, daß der 
personale Frieden auch für den gesellschaftlichen und internationalen Frieden un-
verzichtbar ist. 

3.3.4 Säkulare Traditionen in Südasien 

3.3.4.1 Kautilya 

Das Arthaśāstra ist ein Lehrbuch der Politik, der Verwaltung und des Rechtes, das 
nach der Tradition von Kautilya, dem Kanzler des großen Eroberers Chandragupta 
(um 300 v. Chr.), geschrieben wurde (einzelne Partien sind sicher jünger). Es enthält 
eine Rechtfertigung des Staates (was bei Hobbes die Wölfe sind, sind hier die Fi-
sche), aber als Politikberatungsbuch hat es weiter kein Bedürfnis nach Rechtferti-
gung des Machtstrebens. Das internationale System ist durch ständige Bewegung 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-108-1 - am 22.01.2026, 03:46:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-108-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

