7 Natur, Kultur, Technik:

Das Handeln und seine Schemata

7.1 Von den Inbegriffen zu den Reflexionsbegriffen

»Technik« als Inbegriff ist inzwischen weitgehend auseinander gelegt:
Unter dem »einheitlichen Interesse« (Husserl s.0.) an den notwendigen
Bedingungen fir die Erlangung von Mitteln als hinreichenden Bedin-
gungen zur Verwirklichung von Zwecken umfasst dieser Inbegiff Ver-
fahren/Prozesse als Schemata, Fihigkeiten zur Aktualisierung/Realisie-
rung/»Umsetzung« dieser Verfahren, die Aktualisierung dieser Verfah-
ren selbst und schlieRlich die Resultate dieser Aktualisierung. Die Urin-
tention von »Technik« zielt jedoch nicht einzig auf diese verschiedenen
Elemente als solche, sondern stellt sie unter die weitere Bedingung, dass
sie nicht blof einer singuliren Zweckverwirklichung dienen (»Zufalls-
technik«), sondern diese und weitere Zweckrealisierungen, Zweckreali-
sierung iiberhaupt »sichern«: die Zweckrealisierung wiederholbar und
erwartbar machen, und (somit!) auch weitere Zweckrealisierungen, die
auf den realisierten Zwecken als Mitteln aufruhen, bis hin zur menschli-
chen Reproduktion tiberhaupt im Rahmen des Gesamtlebensvollzugs. In
dieser Hinsicht miissen sie also stabil sein. Solche stabilisierten, hand-
lungs- bzw. handlungserfolgsichernden Bedingungen bezeichnen wir
insgesamt als Schemata. Sie weisen zwei Seiten auf: Die Seite ihres (in-
neren) Vorgestelltseins und die Seite einer materialen Trigerschaft, die
sie sinnlich anschaubar macht. Als »Schemata« begriff Friedrich Wil-
helm Joseph Schelling »sinnlich anschaubare Regeln« der Hervorbrin-
gung eines empirischen Gegenstandes (Schelling 1856ff., I/3, 510). Sinn-
lich anschaubar sind sie eben wegen jener materialen Trigerschaft, die
auch die Basis fiir einschligige Verfahren/Prozesse im Bereich der Intel-
lektual- und Sozialtechnik ist. Der Inbegriff »Technik« versammelt also
auch und gerade solche allgemeinen Schemata selbst, die Fihigkeiten

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230 | DIE KuNST DES MOGLICHEN |

zur Aktualisierung dieser Schemata, die Aktualisierungen dieser Sche-
mata und die Resultate dieser Aktualisierung, sofern sie ihrerseits stabilisier-
te Handlungsbedingungen abgeben. Wir haben also ein »Aktualisierungs-
gefille«, das als Modalgefille rekonstruierbar ist. » Aktualisierungsgefille
fir Handlungsbedingungen« (mit zusitzlichen Spezifikationen) eignet
sich jedoch nicht als Oberbegriff bzw. tertium comparationis fiir »Tech-
nik«, unter dem die Verschiedenheiten konkreter Techniken auf spezifi-
sche Unterschiede gebracht werden kénnen, weil die Verschiedenheiten
relativ und die verschiedenen Elemente nicht als solche zu bestimmen
sind. Denn die verschiedenen Techniken machen in unterschiedlicher
Weise auf den verschiedensten Ebenen ihrer Struktur Gebrauch von-
einander, dienen sich in unterschiedlicher Weise wechselseitig als Me-
dium. Bei der jeweiligen Aktualisierung ihrer Schemata, wie sie in den
Handlungsplinen und Handlungsvollziigen vorgesehen ist, machen sich
in Gestalt von Uberraschungseffekten jeweils hoherstufige Schemata be-
merkbar, die im singuliren Vollzug als nicht disponibel vorgesehen wa-
ren. Sie hinterlassen ihre »Spuren« als Spuren einer Medialitit, welche
wir als Inbegriff der jeweils hoherstufigen Schemata gefasst haben. Auch
dieser Inbegriff lieR sich nicht auf einen Begriff bringen, sondern erwies
sich als »eigentliche Metapher«, mittels derer wir ausdriicken, dass jeder
Handlungsvollzug unter vorgingigen Bedingungen steht, die seinen
Weltbezug erméglichen bzw. »vermitteln«.

Was als Schema erscheint, ist Resultat einer Reflexion, die die Spuren
als Aktualisierung eines solchen héherstufigen Schemas begreift und
nicht bei der Vorstellung gelungener oder misslungener Zweckrealisie-
rung verbleibt. Das handelnde Subjekt nimmt also neben der Teilneh-
merperspektive in seinem Handlungsvollzug eine Beobachterperspektive
ein aufgrund einer Provokation, als deren Subjekt es sich nicht erscheint.
Radikaler: Erst im Blick auf diese Provokation kann es sich selbst als
Subjekt eines Teileffekts der Handlung begreifen, sich diesen Effekt
zuschreiben. Wenn »Technik« Mittel als Aktualisierungen einer Mediali-
tit meint, mithin die gezeitigten Zwecke nicht blof als Effekte des Mit-
teleinsatzes, sondern zugleich als Aktualisierungen dieser Medialitit
begreift, dann ist »Technik« kein pradikativ verwendeter Begriff (wie wir
ihn in den konkurrierenden Definitionen der allgemeinen Techniktheo-
rie antreffen), sondern Resultat einer Reflexion — ein Reflexionsbegriff.

Dieser Reflexionsbegriff »Technik« steht in der Problemtradition in
einem prekiren Verhiltnis zu Konzepten von »Natur« und Konzepten
von »Kultur«. Die mannigfachen und verschiedenen Vorschlige einer
Abgrenzung von Technik, Natur und Kultur verdanken sich, wie wir
sehen werden, verschiedenen Unterstellungen dariiber, was als derjeni-
gen Anteil zu gelten habe, der nicht dem singuliren Handlungssubjekt
bei seiner Realisierung von Zwecken zuzuschreiben ist, sondern als fiir
dieses nicht disponibel vorauszusetzen wire. Es tiberrascht daher zu-

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 NATUR, KULTUR, TECHNIK | 231

nichst nicht, dass »Natur« und »Kultur, die in der Diskussion ebenfalls
und in analoger Weise als Inbegriffe auftreten, verschiedene Elemente
unter sich versammeln: So finden sich unter »Natur« die »Verfahren,
ausdriickbar in Gesetzen und Strategien, ferner urspriingliche »Krifte,
diese Schemata zu aktualisieren, schliellich Vollziige der Aktualisierung
dieser Schemata selbst, sofern sie nicht vom Menschen vorgenommen
sind, und Resultate dieser Aktualisierung, deren Stabilitit — so die Un-
terstellung — steht und fillt mit ihrer Eigenschaft, die Reproduktion des
Gesamtsystems »Natur« zu gewihrleisten. Und analog finden wir unter
dem Inbegriff »Kultur« zunichst Werte und Normen als Regeln fur die
Identifizierung von Mitteln und Zwecken in den Handlungsplinen,
ferner die »Fihigkeit«, diesen Regeln faktische Geltung zu verschaffen in
Form der Kultur als »Erziehungssystem« mittels Gratifikationen und
Sanktionen, schlieflich die Aktualisierung dieser Schemata selbst im
Zuge der Prozesse der Vergemeinschaftung und Vergesellschaftung, in
die die Institutionen und Organisationen die individuellen Subjekte
einbinden (sozusagen als hoherstufige Quasi-Subjekte) und endlich die
Resultate dieser Aktualisierung — in denjenigen Kennzeichnungen von
»Kultur, die unter Kultur alles menschlich Hervorgebrachte verstehen.
Beharrt man auf dieser Folie mit ihren analogen Strukturierungen, so
ergeben sich neben einer »technischen Medialitit« noch eine »natiirliche
Medialitit« und eine »kultiirliche Medialitit« als Kandidaten fiir jene
hoherstufigen Ermoglichungsinstanzen, die unsere Vollziige bedingen
(vgl. Schwemmer 2005, 58ff.). In dieser Hinsicht wiren dann »Natur«
und »Kultur« ebenfalls Reflexionsbegriffe.

Wie wire aber deren Verhiltnis untereinander zu kldren? Dass wir
hier keine einfach zu strukturierende Problemlage vorfinden, verdeutli-
chen bereits die Argumentationslinien, unter denen begriindet wird,
dass unsere Vorstellungen von Natur, an denen eine Reflexion auf eine
Medialitit von Natur anheben kénnte, die nicht auf der Basis von Artiku-
lationen einer urspriinglichen Natur gewonnen sind, sondern bereits
unter einer »vexatio artis« (Bacon, s. Kap. 2), einer technischen Formung
im Medium des Experimentes — so die Wissenschaftstheorien der kon-
struktivistischen Tradition — stehen. Eine vermeintliche Artikulation
urspriinglicher Natur im Horizont unserer Leiberfahrung hingegen ist
ihrerseits geprigt durch die kulturelle Formung unseres Leibes im Me-
dium einer Kultur, die — wie die Kulturvergleiche zeigen — ganz Ver-
schiedenes in verschiedener Weise als Artikulation einer »Natur« erfah-
ren ldsst. Und schliefSlich sehen wir uns den eher »naturalistischen«
Verweisen auf die Sachlage gegentiber, dass die uns umgebende Natur
zumindest der Geosphire in ihrem Sosein inzwischen ausnahmslos
technisch induziert sei, also insgesamt einen »Biofakt« darstellt, weil
nirgendwo mehr die »urspriinglichen basalen Kreisldufe« nicht anthro-
pogen beeinflusst seien. Entsprechend hinge eine Reflexion, die auf

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232 | DIE KUNST DES MOGLICHEN |

urspriingliche natiirliche Medialitit zielt, inzwischen einer Phantasma-
gorie nach.

Analog wird beziiglich der »Kultur« darauf verwiesen, dass Kultur
immer schon technisch tiberformt sei, weil die kulturkonstitutive sinnli-
che Anschaubarkeit von Regeln einer materialen Trigerschaft bediirfe,
die nicht etwa einer sekunddren Veranschaulichung diente (etwa der
Sprache durch Schrift oder intellektualtechnischer Operationen wie des
Zihlens durch materiale Zeichen), sondern umgekehrt iiber die »techni-
schen Medien« erst ein Bild von dem entstehen lief}, was dann vorgingig
hypostasiert worden ist (Sprache, Geist, Sozialitit etc.). Kultur sei inso-
fern immer technisch vermittelt, genauso wie die Natur auf den ver-
schiedenen Ebenen, auf denen wir mit ihr in einen Bezug treten, so dass
einzig die Rede von einem Universalmedium Technik sich als sinnvoll
erweisen konnte. Gleichwohl signalisieren die verschiedenen Diskus-
sionszusammenhinge, dass offenbar auch ein fiir Inbegriffe typisches
»einheitsstiftendes Interesse« an einem Anderen von Technik besteht,
welches dann als »Natur« oder »Kultur« tituliert wird und nicht einfach
dadurch wegdefiniert werden kann, dass ein Technikkonzept so ausge-
weitet wird, dass alles und jedes technomorph erscheint. Wir wiirden
uns dann in die Beliebigkeit eines jeden monistischen Ansatzes begeben:
Sei er pantheistisch mit einem Universalkonzept von Natur, welches
erlaubt, alles und jedes als eine Ausdifferenzierung oder Modifikation
derselben zu beschreiben einschliefflich Technik als Stufe nattirlicher
Evolution mit dem damit verbundenen zirkulidren Technomorphismus:
»Unter einem bestimmten Gesichtspunkt fithrt die technische Tendenz
die Konstruktion [Herv. C.H.] des ganzen Universums fort« (Leroi-Gou-
rhan 1945, 359 etc.). Oder sei idealistisch ein Universalkonzept von »Kul-
tur« unterstellt, das alles und jedes als symbolvermittelte Vorstellung
begreift, Kultur insgesamt als Text (Geertz 1987, 46). Konkurrierende
Konzepte, die in hoch aufgeladenen ideologischen Debatten gegeneinan-
der ausgespielt werden, zeugen davon, dass sich unterschiedliche Intui-
tionen einander gegeniiber stehen, die ernst genommen werden wollen.
Die Suche nach einer undogmatischen Lésung solcher Konflikte, die
eben nicht blof begriffliche Konflikte sind, erfordert, dass wir uns zu-
nichst mit der Wurzel der Problematik auseinander setzen, den Refle-
xionsbegriffen.

Reflexionsbegriffe reprisentieren nicht Vorstellungen. Sie fehlen in
der umfassenden Klassifikation von Vorstellungsarten, wie sie Immanu-
el Kant (KrV B 376f.) vorgelegt hat. Sie betreffen weder subjektive noch
objektive Perzeptionen. Sie richten sich vielmehr auf den Gebrauch des
Verstandes, durch den allererst Perzeptionen zustande kommen und in
Urteilen ausgedriickt werden. Dabei beziehen sie sich auf die Urtei-
lungsbildung, auf die Voraussetzungen, unter denen iiberhaupt geurteilt
werden kann. Sie stellen Gesichtspunkte dar, unter denen Vorstellungen

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 NATUR, KULTUR, TECHNIK | 233

selbst untereinander in einen Bezug gesetzt werden koénnen. Es sind
insofern »Vergleichungsbegriffe« (B 318), Ausdriicke fiir unterschiedli-
che Strategien des Vergleichens. »Das Verhiltnis aber, in welchem die
Begriffe in einem Gemiitszustande zueinander gehoren kénnen, sind die
der Einerleiheit und Verschiedenheit, der Einstimmung und des Wider-
streits, des Inneren und des Auferen, endlich des Bestimmbaren und
der Bestimmung (Materie und Form)« (B 317). Als Begriffe einer logi-
schen Reflexion bestimmen sie jeweils die Perspektive, aus der quantitati-
ve, qualitative, relationale oder modale Urteile gefillt werden. Entspre-
chend kann »Technik« als extensionaler, intensionaler, relationaler (kau-
sal-funktionaler) oder modaler Reflexionsbegriff in Anschlag gebracht
werden — Hinsichten, die im Inbegriff »Technik« ihren Niederschlag
finden. Daneben unterscheidet Kant die transzendentale Reflexion. Sie ist
»die Handlung, dadurch ich die Vergleichung der Vorstellungen iiber-
haupt mit der Erkenntniskraft zusammenhalte, darin sie angestellt wird,
und wodurch ich unterscheide, ob sie als zum reinen Verstande oder zur
sinnlichen Anschauung gehérend untereinander verglichen werden«
(B 317). Die transzendentale Reflexion beruht auf einer »Entscheidungx,
unter der gegebene Vorstellungen mit den Vorstellungen ihrer Bedin-
gungen zusammengebracht werden. Auch dies kann unter den vier
Hinsichten, die die formalen Reflexionsbegriffe ausdriicken, geschehen.
Den Katalog dieser Hinsichten bezeichnet Kant als »transzendentale
Topik«. Dabei darf dem Subjekt nicht die Verwechslung unterlaufen
(»Amphibolie der Reflexionsbegriffe«), die darin besteht, den transzen-
dentalen Verstandesgebrauch, der nach den Bedingungen der Moglich-
keit fragt, mit dem empirischen Verstandesgebrauch, der Gegenstinde
identifiziert, zu verwechseln. Die transzendentale Reflexion ist »Grund
der Moglichkeit der objektiven [gegenstandsbezogenen, C.H.] Kompara-
tion« (B 319). Das heifdt, dass ein empirischer pridikativer Gebrauch von
»Technik« sich dariiber zu vergewissern hat, welcher transzendentale
Gebrauch von »Technik« thm zugrunde liegt. Da Technik nicht einen
theoretischen, sondern einen praktischen Weltbezug meint, miissen wir
nun an dieser Stelle die Kantischen Uberlegungen iiberschreiten. Es ist
nicht mehr der Bezug allein zu Erkenntnisvermdgen herzustellen, son-
dern zum Handlungsvermégen bzw. unseren Vorstellungen hiervon.
Die basale Vorstellung, unter der Handeln gedacht wird, ist diejenige der
Freiheit, technisch ausgedriickt: der Disponibilitit von Mittel- und
Zwecksetzungen. Ein empirischer Nachweis dieser Freiheit (oder Un-
freiheit) ist nicht moglich. Vielmehr entdeckt sich die Freiheit als unter-
stellte Idee (s. Kap. 4) tiber diejenigen Hemmungen beim Handeln, die
wir als Provokation empfinden — warum? Mit der Vergewisserung iiber
Disponibilitit erkennen wir aber zugleich deren Grenzen im singuliren
Handlungskontext.

»Technik« bezeichnet also eine Hinsicht (und ist insofern Refle-

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234 | DIE KUNST DES MGGLICHEN |

xionsbegriff), unter der wir Verfahren, Fihigkeiten, konkrete Vollziige
und deren Resultate identifizieren nach Mafigabe ihrer Disponibilitit,
der Wahl ihres Einsatzes, ihrer Aktualisierung. Diese Disponibilitit kann
nach der Architektonik der formalen Reflexionsbegriffe differenziert
werden unter quantitativen, qualitativen, relationalen (kausal-funktiona-
len) und modalen Hinsichten. Wenn nun Disponibilitit im Reflexionsakt
ihre Grenzen erfihrt, kann das Andere ihrer Selbst ebenfalls mit einem
Reflexionsbegriff belegt werden, der zunichst blof das Negative von
Disponibilitit ausdriickt. Sowohl »Natur« als auch »Kultur« stehen fiir
dasjenige, was prima facie im singuliren Akt technischer Realisierung
als nicht disponibel erscheint. Sie bezeichnen nicht empirische Verfasst-
heiten: Ein grober Blick darauf, was in der Wissenschaftsgeschichte alles
an Natur als nicht disponibel galt (bis hin zum neuerlichen Streit um die
Validitit von »Naturkonstanten, die sich als experimentell bedingt er-
weisen und durch alternative Befunde, resultierend aus den ebenfalls
experimentellen Nachweisen der Astrophysik herausgefordert werden),
ferner auf die unterschiedlichen Vorstellungen tiber die Verbindlichkeit
bzw. Uberschreibbarkeit kultureller Standards zeigt, dass das Andere der
Technik immer relativ zu dem eigenen Vermégen der Intervention mo-
delliert wurde. Mit »Natur«, so scheint es, liegt eine negative, mit »Kul-
tur« eine positive/affirmative Selbstbeschreibung derjenigen Hand-
lungssysteme vor, in denen Technik eingesetzt wird. Dies gilt es nun
weiterzuverfolgen, wobei wir nun einen explizit anderen Weg einschla-
gen als diejenigen, die stirker einen technologischen Holismus der
modernen Zivilisation (Hetzel 2001, Kap. 3.5; Gamm 1998) diagnosti-
zieren. Hier machen wir die Ertrige der Kap. 4 und 5. geltend.

7.2 Natur und Technik

Wir erschliefen Natur als das Andere von Technik iiber diejenigen Ab-
duktionen (s. Kap. 6), die von den »iiberraschenden« Ergebnissen tech-
nischen Handelns ausgehen und sich auf »stérende« Umweltbedingun-
gen richten. Durch Ausweitung der technischen Systeme werden diese
Umweltbedingungen im Zuge von Regelungsprozessen in die techni-
schen Vollziige aufgenommen. Die solchermaflen vollzogene Sicherstel-
lung von Handlungserfolgen ist fiir den Handlungsvollzug selbst nicht
mehr disponibel, es sei denn, dass durch einen Austritt aus dem System
dessen Gratifikationen aufgegeben werden. In der Rede von einer »zwei-
ten Natur« wird signalisiert, dass die in unsere Handlungssysteme integ-
rierte transformierte Natur denselben Status hat wie eine als urspriing-
lich unterstellte erste Natur: Sie erscheint als nicht disponibles Schicksal,
allerdings nun unter der Voraussetzung, dass wir am Gelingen unserer
Vollziige interessiert sind.

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 NATUR, KULTUR, TECHNIK | 235

Aber haben wir uns wirklich hinreichend dariiber vergewissert, wo
der Anfangspunkt unseres Zihlens liegt? Im Blick auf eine immer im
menschlichen Sinne epistemisch modellierte Natur und infolgedessen in
ihrer Wirklichkeit vom Menschen technisch induzierte Natur beharrt
jene Zihlung auf der alten Position, dort von erster Natur zu sprechen,
wo die Antezedensbedingungen des Prozessierens nicht vom Menschen
gestaltet sind: Kristallwachstum in Hohlen wire natiirlich, Kristallzucht
technisch; das selbe gelte angesichts des Unterschieds zwischen einer
sich ereignenden Zwillingsbildung und dem Klonen; die Silberdistel am
Wegrand ist natiirlich, der Ottomotor technisch (Ropohl 2002, 438 ). Auf
dieser Ebene einer ersten Natur gibt es keine Stérungen und Uberra-
schungen, »die Natur tut nichts umsonst« und kann auch nicht schei-
tern, wihrend fur die Technik gilt: »Technik ist, was schief gehen kann«.

Diese einleuchtende Unterscheidung, die sich an Aristoteles orien-
tiert (s.0.) und sich im Bereich eines pridikativen, gegenstandsbezogenen
Sprachgebrauchs bewegt, lisst sich in dreierlei Hinsicht relativieren, so
lange eine transzendentale Reflexion aussteht:

(1) Naturalistische monistische Ansitze wiirden diesen Sprachge-
brauch dahingehend angreifen, dass sie in Frage stellen, ob das Aus-
gangskriterium (Disponibilitit der Antezedensbedingungen) tiberhaupt
triftig sei. Technik lieRe sich auch begreifen als ein »biologischer Vor-
gang im Grofien [...], ein biologischer Vorgang also, der eben als solcher
der Kontrolle durch den Menschen entzogen ist« (Heisenberg 1995, 14,
138f.), mithin integriert in eine Vorstellung von Evolution, die nicht als
das Gegentiber der Technik erscheint, sondern Technik als eines ihrer
Elemente aufweist. So wies Hannah Arendt die »technizistische« Frage
nach der Zweckdienlichkeit der Maschinenwelt zuriick, weil man ja auch
nicht frage, ob der Same fiir den Baum da sei oder der Baum fiir den
Samen (Arendt 1958/1981, 198). Das fithrt uns zu dem Punkt zuriick,
jene Unterscheidung als Resultat einer Reflexion auf unseren Status und
unseren Bezug zu den Gegenstinden herauszustellen, diese Unterschei-
dung also in Abhingigkeit zu sehen von einer Modellierungsstrategie,
die wir in Anschlag bringen. Je nachdem, wie elaboriert unsere Modellie-
rung ist und zu welchem Zeitpunkt sie vorgenommen wird, liefSen sich
womoglich Zwillingsbildung, Ort und Qualitit der Silberdistel, ja wo-
moglich das Kristallwachstum in der Hohle als technisch induziert er-
weisen oder nicht, in Abhingigkeit von der Ausweitung der Systeme,
deren basale Kreisldufe als geregelt oder nicht geregelt (durch uns gere-
gelt) erscheinen.

(2) Die Vorstellung einer ex-negativo-Natur, von der sich das Techni-
sche abgrenzt, kénnte sich in anderer Weise bestdtigt sehen im Kontext
der von den Kulturpessimisten zitierten »Erinnerungs, die urspriingliche
Naturverhiltnisse mit den heutigen konfrontiert. Diese glaubte bei-
spielsweise Hans Freyer (s.0.) beim »Landmann« anzutreffen, der noch

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236 | DIE KUNST DES MOGLICHEN |

den Widerfahrnissen der Natur, dem Wechsel der Jahreszeiten, der vor-
gegebenen Eignung oder Widerspenstigkeit natiirlicher Stoffe und Mate-
rialien ausgesetzt war, welche er zum Uberleben benétigte und dankbar
als Geschenke dieser ersten Natur in Form von Erntegaben in Empfang
nahm, was ihm verwehrt worden wire, hitte er nicht eine Achtung fiir
die AuRerung dieser ersten Natur entwickelt. Erst im Zuge der technisch
bewirkten Artifizialisierung unserer gesamten Umwelt seien die Signale
und AuRerungen einer solchen ersten Natur nicht mehr vernehmbar, so
dass wir ihrer Wirkung nur noch in Form von Uberraschungen ausge-
setzt seien. Daher finden wir diese erste Natur nur noch dort, wo sich
ihre subtile oder machtvolle Rache artikuliert und wir somit {iber unse-
ren Schmerz dariiber belehrt wurden, dass es jenseits unserer geschaffe-
nen Welt noch eine Instanz gibt, die sich solchermaflen indirekt zu Wort
meldet. Aber lebt nicht die Erinnerung an den »Landmann« vom Kon-
trast zu unserer heutigen Situation, in der wir glauben, uns von dieser
urspriinglichen Natur entfernt zu haben? Hat sich denn nicht auch der
»Landmann« die Natur vertraut und umginglich gemacht, sie nach sei-
nen Vorstellungen belebt, mit ihr verhandelt, ihr geopfert, sie in Rituale
gezwingt, deren »Naturnihe« ebenfalls durch ihr hiufiges Scheitern in
Frage gestellt sein diirfte? Inwiefern wire seine »natiirliche Technik« —
als »Allianztechnik« (Bloch 1967) — als solche zu bezeichnen, wenn sie
sich bloR als eine im Lichte eines primitiven Technomorphismus ge-
wonnene von derjenigen auf der Basis eines elaborierten Technomor-
phismus heutiger Naturbeziige modellierten unterschiede?

(3) Wenn man hingegen die Riickzugsposition einnimmt, die erste
Natur lediglich noch im Zuge von »Stérungen« als solche diagnostizier-
bar zu sehen, ist darauf zu verweisen, dass eine Stérung immer nur
relativ ist zu einem Standard, wie wir ihn setzen. Und wenn wir diese
Volte mitmachen, uns zu unseren Standards bekennen, somit zur Ei-
genmichtigkeit, aus der heraus »Stérungen« diagnostiziert werden, ist
dennoch dann nicht die Verursacherfrage geklirt, auf die ein objektbe-
zogener Wortgebrauch abhebt. Wenn, wie uns die Naturforscher beleh-
ren, nirgendwo auf der Erde mehr basale Kreisldufe (wie z.B. der Stick-
stoffkreislauf) einer ersten Natur, unberiihrt von anthropogenen Einfliis-
sen, nachweisbar wird, wenn Katastrophen und Havarien, physischer und
psychischer Schmerz in zunehmendem Mafle die menschliche Herkunft
dieser Ereignisse offenkundig werden lassen (bis hin zum Wetter), dann
taugt der Hinweis auf jene Widerstinde nicht zum Erweis einer wie auch
immer gearteten Urspriinglichkeit ihrer Herkunft. Béte sich dann nicht
an, anstelle einer »Natur« ein Konzept von Kultur als dem Anderen von
Technik weiter zu untersuchen, einer Kultur, der zuzuschreiben wire,
dass sie dafiir mafigeblich ist, was uns als »zweite Natur« begegnet? Fiir
den Menschen erwiese sich dann Natur als Produkt der Kultur, die seine

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 NATUR, KULTUR, TECHNIK | 237

urspriingliche Natur ausmacht und uns bestimmte Ausschnitte ihrer
selbst als Natur erscheinen lisst.

7.3 HKultur und Technik

Es ist hier nicht der Ort, die mannigfachen pridikativen Begriffsverwen-
dungen von »Kultur« auseinander zu legen und die unterschiedlichen
Bestimmungen des Verhiltnisses von Kultur zu Technik bzw. »Zivilisa-
tion« zu untersuchen (vgl. hierzu Hubig 2000b). Gefasst als Gegenbe-
griff zu »Natur«, deren Begriff wir soeben problematisiert haben, um-
fasst sie alle menschlichen Hervorbringungen — Leistungen genauso wie
Orientierungen, die die »bloRe« Natur des Menschen tiberschreiten
sollen. Verengt auf den Inbegriff von Ideen, Werten, Leitbildern und
Sinngehalten hingegen wird »Kultur« als Gegenbegriff oder gar
»Kampfbegriff« von »blofler Zivilisation« als Gesamtheit der »duflerli-
chen« Techniken abgegrenzt. Wihrend das erste Konzept so weit gefasst
ist, dass es uns in die eben diskutierte Problemlage zuriickwirft, setzt
sich das zweite in dogmatischer Verengung dariiber hinweg, dass jede
Kultur einerseits technisch geformt ist — ja, der urspriingliche Begriff
»cultura« verdankt sich einer Konzeptualisierung von Technik —, ande-
rerseits aber diese Formung doch einer Orientierung bedarf, die sie nicht
selbst hervorbringt. Insofern weist also Kultur einen zu klirenden Bezug
zur Technik auf. Kultur ohne Technik wire leer, Technik ohne Kultur
blind. Wie ist aber das Verhiltnis von Technik und Kultur genauer zu
bestimmen?

»Wir leben in einer technischen geformten Kultur«. Diese Einsicht
wurde und wird verschiedentlich als neue Einsicht oder als Einsicht in
eine neue Sachlage dargestellt. Als neue Einsicht richtet sie sich gegen
alte Auffassungen, die die Sphire des Technischen von derjenigen des
Kulturellen separiert (fiir das Technische an einem Bauwerk sind die
Bauingenieure zustindig, fiir das Kulturelle die Architekten). In der
Rede der Kulturpessimisten wurde dieser Gegensatz in kritischer Ab-
sicht betont, um auf das Konkurrenzverhiltnis zwischen Technik und
Kultur abzuheben und die Bedrohung der »Kultur« durch die Technik zu
begriinden (vgl. Kap. 4). Aber auch technikoptimistische Einschitzungen
beruhen auf der Unterstellung jenes Gegensatzes. Kultur erscheint dann
als der Technikentwicklung nachgeordnete Ebene notwendiger Hand-
lungskoordination und Verstindigung zur Sicherung des Funktionierens
technischer Systeme, einer Kultur, die sich freilich zur Ideologie ver-
selbstindigen konne. Auf dieser Linie liegen auch diejenigen Auffassun-
gen, die in eine Lehre von den »zwei Kulturen« miinden und der Tech-
nik den Status einer basalen Kultur einrdumen. Oftmals verbindet sich

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238 | DIE KUNST DES MOGLICHEN |

damit die Forderung, einer sinnentleerten Kultur eine neue »Grundlage«
zu geben, indem die Technik ihr »die Kraft zur Einheit und Stabilitit
verleiht, indem sie die Kultur in Ubereinstimmung mit der Wirklichkeit
bringt, die von der Technik ausgedriickt und von ihr bestimmt wird«
(Simondon 1958/1989, 16). Der Stand der Technik sei entscheidend fiir
die praxisermoglichende kulturelle Formung der Lebenswelt (»Kultur-
hohe«), weil »priaaktive« und »pridiskursive« Konsense iiber den Einsatz
moglicher Mittel (Zweckrationalitit), Fortsetzbarkeit, Unumkehrbarkeit
und Unaufgebbarkeit durch den jeweiligen Entwicklungsstand der
Technik bedingt sind. Diese ist mithin maflgeblich fiir Kultur als be-
wihrte Praxis (Janich 1998, 162).

Im Kontrast zu dieser pessimistischen oder optimistischen Einschit-
zung der technischen Formung von Kultur findet sich die These vom
Leben in einer technisch geformten Kultur als eine, die sich auf eine
neue Sachlage bezieht unter Verweis auf einen Kulturwandel, wie er die
Neuzeit charakterisiere. Kultur werde hier zunehmend technisch geprigt
oder gar dominiert und wechselt ihren Charakter. Das unterscheide
unsere Welt von der fritheren. »Die moderne Welt, unsere Welt, hat eine
technische Form, die Motor ist fiir wissenschaftliche und technologische
Fortschritte« (MittelstraR 1992, 12; vgl. Gehlen, bereits ausfiithrlich zur
»Ausbreitung der experimentellen Denkart« [Gehlen 1957, 27-33]). Diese
Sichtweise hebt ab auf eine Prigung der Kultur durch verwissenschaft-
lichte Technik, wie sie seit Galilei in seiner Zusammenfithrung der
Werkstittentechnik (artes mechanicae) mit der Theoriebildung im (tech-
nisch realisierten) Experiment das neue Ideal abgab. Unsere Kultur sei
mithin geprigt durch eine Indienstnahme der Natur, wie diese sich in
den Horizonten des Technischen vorstellt. Eine dahingehend »gestellte
Natur« (Heidegger s.0.) ist eben unsere eigene, wie bereits Jean Jacques
Rousseau weitsichtig bemerkte: »So wird der Mensch der ganzen Natur
untertan, auch seinesgleichen«, sofern er die technisch erschlossene
Natur technisch nutzbar machen will (s.o. Kap. 2). Gilt also, was Francis
Bacon in seinem »Novum organumc« herausstellte, dass nimlich nicht
»Boden, Klima oder Organisation [...], keine Staatsumwilzung, keine
Religion, keine Konstellation einen durchgreifenderen Einfluss auf die
menschlichen Eigenschaften hitte haben kénnen als diese drei mechani-
schen Erfindungen« (Bacon 1974, 96/1. Aph. 129) — gemeint sind Schief3-
pulver, Magnetnadel, Buchdruck, mit denen auch Hegel die »Morgen-
rote« der Neuzeit ausbrechen sieht (Hegel VPG, 518f). Gilt mithin
Reitlingers These, die Kapp seiner Technikphilosophie vorangestellt hat,
dass »die ganze Menschheitsgeschichte, genau gepriift, [...] sich zuletzt
in die Geschichte besserer Werkzeuge auf]lést]« (Kapp 1877/1978, 1), also
insgesamt die Argumentation entsprechend Janichs Einsicht in die
»Technikformigkeit der Kultur« (Janich 2003, 102) erst fiir die Neuzeit?

Wenn Kultur »geformt« ist, wie sollte sie dann anders sein als »tech-

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 NATUR, KULTUR, TECHNIK | 239

nisch geformt«? Natiirlich geformt? Solcherlei wiirde voraussetzen, die
Natur als alternatives Subjekt der Formung zu denken. Eine solche Vor-
stellung (vgl. Kap. 3) hat sich jedoch als Riickprojektion unseres Technik-
verstindnisses auf eine »Technik der Natur« herausgestellt. Gleichwohl
wiirde unsere Betrachtung grundlos verengt, wenn wir Kultur nur als
passivisches Medium denken wiirden, das einer technischen Formung
zugefiithrt wurde und wird. Kulturelle Erscheinungen sind zwar sicher-
lich Aktualisierungen technischer Vollziige, diese bediirfen aber ihrer-
seits orientierender Instanzen, die diese Vollziige als Handlungen zu-
schreibbar machen. Technisches Bewirken macht keine eigene Klasse
von Handlungen aus, genauso wenig wie Technik ein eigenes Subsystem
des gesellschaftlichen Systems ist. Vielmehr hebt jene Charakterisierung
auf einen Aspekt des Handelns ab, auf die Art des Mitteleinsatzes, die die
unterschiedlichsten Vollziige als Praxen mitbestimmt. Insofern ist Tech-
nik allen gesellschaftlichen und »kulturellen« Verfasstheiten und Her-
vorbringungen inhirent. Genauso einseitig wie der Kappsche Reduktio-
nismus wire mithin eine Abtrennung jener technischen Seite von der
»Sinndimensiong, die neben den Mitteln (beim Handeln) und der tech-
nischen Infrastruktur (bei den kulturellen Gebilden) die eigentliche
»kulturelle« Seite ausmache. Denn Mittel sind ja nicht per se solche,
sondern nur durch Zweckbindung, die auf Priferenzen und Werthaltun-
gen aufruht. Priferenzen driicken ein bestimmtes Verhiltnis zu Werten
aus, die in irgendeiner Form der Vorstellung gegeben sein miissen. Thr
Gegebensein ermoglicht allererst ein Sich-Orientieren. Es ist dies ein
Aspekt von Kultur als Medium, der als ihre aktive Erméglichungsfunk-
tion erachtet werden kann. Werte erweisen sich bei niherer Betrachtung
als »latente Imperative« (Krafft 1951), sie haben den Charakter hypotheti-
scher (technischer oder pragmatischer) oder kategorischer Imperative.
(Wir werden uns dieser Problematik im zweiten Teil dieser Abhandlung
eingehender zuwenden.) In ihrer Gesamtheit generieren sie die Hand-
lungsschemata, und zwar sowohl deren technisch kognitive Seite als
auch deren normative Seite.

Sofern diese Handlungsschemata tradiert sind, bezeichnen wir ihren
Inbegriff als »Kultur«. Das fiir das singulire technische Handeln Indis-
ponible, das fiir eine Orientierung Vorauszusetzende, ist mithin ein
Anderes, welches sich in der Reflexion auf Technik erhellt. Es findet aber
dartiber hinaus seine Aktualisierung und somit Fortschreibung oder
Modifikation im technischen Vollzug, der technischen Formung, welche
es fiir weitere Handlungen zu einem performativen, material erschei-
nenden Medium macht. (Es ist dies die Dialektik von Regel und Regelbe-
folgung, auf die Ludwig Wittgenstein hingewiesen hat.) Kultur ermég-
licht Handlungsorientierung und Handlungsvollzug. Auf beides hebt die
verbreitete Rede ab, die Kultur als Inbegriff von tradierten Handlungs-
mustern und diese begleitenden Deutungssystemen (»Kultur als Text« —

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240 | DIE KUNST DES MOGLICHEN |

das Gewebe der Athene) begreift (Geertz 1987, 46). Kultur ist dann ei-
nerseits ein »Medium der Orientierung« (Orth 2000, vgl. hierzu Hubig
2001) als »inneres Medium« (s. Kap. 5), andererseits als performatives
Medium, das sich in den Resultaten technischer Vollziige fortschreibt,
ein Medium der Handlungsrealisierung (»dufleres« Medium) — die
Gesamtheit der regelhaften materialisierten Errungenschaften und
Hervorbringungen. Wie eine »Materialisierung« oder »Objektivierung«
zu denken ist, wird uns weiter beschiftigen. Jedenfalls macht dies die
Doppelseitigkeit eines Handlungsschemas aus, einerseits Schema einer
Handlungskonzeptualisierung zu sein, andererseits in seiner materialen
Gestalt reale Bedingungen des Vollzugs vorzugeben, die ihn allererst
ermoglichen. Handlungsschemata sind Optionen, zu denen sich das
Subjekt in einen Bezug setzen kann; sie sind insofern Elemente lose
gekoppelter Systeme, die erst im technischen Vollzug fest gekoppelt
werden, und weisen auch in ihrer Binnenstruktur (Mittel-Zweck-Rela-
tion) eine lose Kopplung auf, die erst durch die »anstoflende Aktivitit«
(Aristoteles s.0.) zu einem act token wird.

»Kultur« als komplementiren Reflexionsterminus zum Reflexions-
terminus »Technik« zu begreifen, erlaubt eine Spezifizierung, die eben
nicht mehr alle anthropogenen Phinomene unter dem Konzept Kultur
denkt, so wie der Begriff einer Kultur als Gegenbegriff zur Natur es
unterstellt. Dabei ist aber ihre Nicht-Disponibilitit (fiir den Handelnden)
nicht wie bei einer, die als »Natur« oder »natiirlich« unterstellt wird, als
unbedingte zu vergegenstindlichen, sondern als Tradition bzw. tradiert
zu denken. Damit wird der Tatsache Rechnung getragen, dass diese
handlungsermdéglichende oder handlungsverhindernde Nicht-Disponibi-
litit relativ zum handelnden Subjekt als Ergebnis seiner Reflexion deut-
lich und im weiteren dann potentiellen Modifikationen gegeniiber offen
wird.

Kultur ist dann als Inbegriff von Strukturen als tradierten Schemata
zu denken, die die Moglichkeiten des Handelns — inneren Handelns als
planendem Denken, dufleren Handelns als Realisierung oder Unterlas-
sung oder Zulassung eines Bewirkens — ausmachen. Diesen Zusam-
menhang beschreibt bereits Gehlen freilich metaphorisch in einer For-
mulierung, die ihm so lieb geworden ist, dass er sie in verschiedenen
Texten wortlich tibernimmt: »Kultur ist ihrem Wesen nach ein {iber
Jahrhunderte geltendes Herausarbeiten von hohen Gedanken und Ent-
scheidungen, aber auch ein Umgiefen dieser Inhalte zu festen Formen,
so dass sie jetzt, gleichgiiltig gegen die geringe Kapazitit der kleinen
Seelen, weitergereicht werden kénnen, um nicht nur die Zeit, sondern
auch die Menschen zu iiberstehen. Uber lange Zeiten und groRe Zahlen
hin kénnen gerade die hohen und verdichteten Inhalte nur in den For-
malismus eingewickelt iiberleben. Forms are the food of face, und es
finden sich schon wieder Geister, die ihre mogliche Ergiebigkeit entwi-

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 NATUR, KULTUR, TECHNIK | 241

ckeln [...]. Wenn die am opus operatum orientierte Disziplin der gelern-
ten Arbeiter und der beruflichen Kérperschaften zerfillt, der Juristen,
Gelehrten, Beamten, der Regierungen und Kirchen, wenn das Ideologi-
sche und Humanitire sich verselbstindigt [der eingeschrinkte Kulturbe-
griff, C.H.] und diese Formen von auflen her aufweicht, dann ist die
Kultur am Ende, dann beginnt man das, was nicht mehr in Form ist, zu
>gestalten«« (Gehlen 1977, 24; 1957, 111). Die Struktur stellen jene Mog-
lichkeiten in einer bestimmten Form dar, deren materiale Gestalt zu-
gleich mit epistemischen und normativen Deutungsmustern versehen
ist, die als Regeln iiber bestimmte Handlungskonsequenzen der Nut-
zung dieser Formen deutlich werden. Sie erméglichen mithin eine Ori-
entierung im Sinne einer Anerkennung und Nutzung oder Ablehnung
und Widersetzung oder Infragestellung und Modifikation oder Ignorie-
rung und Vernachlissigung oder Umgehung dieser Angebote.

Wir kénnen hier eine materiale Ebene solcher Muster (1) von einer
kognitiv-epistemischen Ebene (2) und schlieflich einer normativen Ebene
(3) unterscheiden. Diesen Ebenen entspricht der Charakter von Mediali-
tit als duflerer Medialitit/performativer Medialitit, innerer Medialitit/
konzeptualisierter Medialitit sowie einem Medialititsaspekt, den man als
»legitimatorische Medialitit« bezeichnen kénnte, welche sich in Hand-
lungen aktualisiert, die sich positiv oder negativ sanktionierend auf ande-
re Handlungen beziehen. (Diese Dimension ist nicht niherhin Thema
der Uberlegungen im ersten Teil dieser Abhandlung; sie wird im zweiten
Band weiter verfolgt.) Diese drei Ebenen des Mediums »Kultur« korres-
pondieren den drei Technikbereichen, in denen die jeweiligen medialen
Voraussetzungen geformt werden und in diesen Formungen ihrerseits
ideale Voraussetzungen fiir die Aktualisierung von Handlung darstellen:
Die erste Ebene findet ihre Formung in der Realtechnik, die zweite in
der Intellektualtechnik und die dritte in der Sozialtechnik. Die bereits
dargelegte Verwiesenheit dieser Technikbereiche aufeinander zeigt, dass
auch diese drei Ebenen von Kultur als Medium nicht unabhingig von-
einander verfasst sein konnen: So wie Realtechnik der Intellektualtech-
nik zur Identifizierung der materialen Handlungskomponenten bedarf
sowie der Sozialtechnik, die unter bestimmten Normen die arbeitsteili-
gen Prozesse regelt, so bedarf die Intellektualtechnik der Realtechnik als
Umgang mit materialen Elementen, vermittels derer Intellektualtechnik
einen objektiven Bezug gewinnt, von elementarer Veranschaulichung bis
zu den elaboriertesten Tests, sowie der Sozialtechnik als Technik einer
Regelung und Koordination von Anerkennungsprozessen fiir kognitive
Gehalte. Und so bedarf die Sozialtechnik ihrerseits der Realtechnik zur
organisatorischen Realisierung von Koordinationsakten und sie bedarf
der Intellektualtechnik, unter der die Gegenstinde vorstellbar werden,
auf die sich die Koordinationshandlungen beziehen.

Die materiale Ebene von Kultur als Medium umfasst realtechnisch

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242 | DIE KUNST DES MGGLICHEN |

gestaltete und zu gestaltende Riume und Infrastrukturen, Netze als
Optionen des Transfers von Funktionserfiillung an technische Systeme
des Transports, der Wandlung und der Speicherung von Stoffen, Energie
und Information sowie erschlossene Ressourcen jeder Art. Die gestalte-
ten Riume umfassen diejenigen des Wohnens und des ermdoglichten
Standortswechsels, die Produktionsstitten, die Foren offentlicher Kom-
munikation und Interaktion administrativer und ckonomischer Art, die
Orte ritualisierten Handelns der Besinnung und Erinnerung, des Sportes
und der Erholung. Die Infrastrukturen und Netze sind diejenigen des
Verkehrs, der Versorgung, des Informationsaustauschs etc., und die
verfugbar gemachten Ressourcen betreffen jede ihrer Arten (Boden,
Kapital, Arbeitskrifte, Zeit). Diese strukturierten materialen Moglich-
keitsriume machen die Performanz des Medialen aus. Damit diese
materialisierten Schemata entsprechende Praxen orientieren kénnen,
miissen sie als solche Schemata urspriinglich bewusst sein, und ihre
Nutzung muss mit Erwartungen verbindbar sein, die sich auf das Han-
deln Dritter beziehen. Das verweist auf die epistemische und die norma-
tive Ebene.

Die kognitiv-epistemische Ebene umfasst die Bestinde theoretischen
Wissens und instrumenteller Regeln (know that, know why, know how
und know where als »state of the art«), die paradigmatischen Welt-,
Natur- und Menschenbilder, auf denen jenes Wissen aufruht, die Codes
und die Regeln des Umgangs mit und unter ihnen (von Programmen bis
hin zu Prisentationstechniken), hoherstufiges Wissen der Einschitzung
von Wissen, etwa beziiglich der Rolle von Formalisierungen der Logik
und Mathematik oder evidenzbasierter visueller Veranschaulichung,
ferner — noch héherstufiger — beztiglich der Einschitzung von Sicherheit
und Unsicherheit bzw. ihrer Vernachldssigung im Rahmen pragmati-
scher Konventionen tiber hinreichende Niherungslosungen etc., ferner
die kollektive Einschitzung eines tacit knowledge und impliziten Wis-
sens und Kénnens (Kompetenz), Kenntnisse bzw. Bewihrtheitstraditio-
nen fiir die Akquisition und Vermittlung von Wissen sowie schlieflich
Strategien der Bildung und Vermittlung von Kompetenzen im Rahmen
normierter Erziehung. Auf dieser Ebene konzeptualisierter Medialitit als
innerer Medialitit finden wir die Verwiesenheit auf Elemente der mate-
rialen Ebene, die die dinglichen Voraussetzungen von Akquisition, Ver-
mittlung und Anwendung von Wissen umfasst, als auch zur normativen
Ebene, die Werte, Kriterien und Standards fiir dasjenige enthilt, was als
Wissen, Glauben, Kénnen anerkannt sein soll.

Auf dieser normativen Ebene finden wir die Normen, Leitbilder,
Werte und Prinzipien, die eine Kultur ausmachen, als Standards, unter
denen gratifikations- oder sanktionenbewehrt die Selektionshandlungen
beziiglich Mitteln und Zwecken ihre Rechtfertigung finden. Sie betreffen
Vorstellungen von der Subjektposition des Handelnden in Gestalt von

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 NATUR, KULTUR, TECHNIK | 243

Selbstbildern, Images, Rollen einschlieflich ihrer Symbole als Status-
symbole, ferner Kriterien des Mitteleinsatzes und der Bewertung von
Haupt- und Nebenfolgen dieses Mitteleinsatzes sowie Kriterien der
Rechtfertigbarkeit von Zwecksetzungen und den sie bestimmenden
Motivationen, schlieflich die Hintergrundannahmen, unter denen die
jeweiligen Handlungsstrategien stehen, wie etwa Kriterien der Vertrau-
enswiirdigkeit und der Vertragstreue beim kooperativen Handeln, Kon-
ventionen der Zuschreibung von Verantwortung und Verantwortlichkeit
im Rahmen von Rollenzuweisungen, auf denen die Erwartungen und
Erwartungserwartungen der Interaktionen beruhen sowie Vorstellungen
beziiglich der Rationalitit des Handelns iiberhaupt angesichts zu unter-
stellender Prasuppositionen beziiglich Freiheit, Miindigkeit, Autonomie
und mit dieser verbundenen Rechtsanspriichen (Menschenrechte).

Technik als Formung innerhalb dieser Medialititsebenen, die ih-
rerseits mediale Voraussetzungen fiir technische Vollziige darstellt, ist
ein Kulturphinomen, das alle drei Ebenen durchwirkt. Dies ist an der
Technikdefinition Klaus Tuchels ablesbar: »Technik ist der Begriff fiir
alle Gegenstinde und Verfahren [materiale Ebene, C.H.], die zur Erfiil-
lung individueller und gesellschaftlicher Bediirfnisse [normative Ebene,
C.H.] aufgrund schopferischer Konstruktion geschaffen werden [epis-
temische Ebene, C.H.], durch definierbare Funktionen [epistemische
Ebene, C.H.] bestimmten Zwecken dienen [normative Ebene, C.H.] und
insgesamt eine weltgestaltende Wirkung ausiiben [alle Ebenen, C.H.]«
(Tuchel 1967, 24).

Es diirfte klar sein, dass unterschiedliche Kulturen in der Binnen-
struktur dieser Ebenen differieren, und zwar in zweierlei Hinsicht: Nicht
nur finden sich unterschiedliche horizontale Zuordnungen zwischen
Elementen materialer, kognitiver und normativer Medialitit, sondern es
finden auch kulturspezifisch unterschiedliche vertikale Zuordnungen
statt dergestalt, dass Elemente der drei Ebenen untereinander Hierar-
chien der Erméglichung bilden. So hebt die Rede von der »Normativitit
des Faktischen« darauf ab, dass bestimmte traditional verfestigte mate-
riale Strukturen Handlungsschemata vorgeben, und hierdurch Realtech-
nik handlungsnormierend wirkt. Das paradigmatisch zitierte »Berliner
Tiirschloss« (s.o.), welches zum Abschlieffen der Tiir zwingt, sofern man
den Schliissel weiter mit sich fithren will, ist ein materiales Konstrukt,
dessen Nutzung bestimmte Kenntnisse erfordert und von einer kollektiv
anerkannten Norm zeugt, gegen die man freilich — unter entsprechen-
den Sanktionen — verstoflen kann (hierzu weiterfithrend Latour 2000,
226-264). Umgekehrt kénnen unter bestimmten normativen Standards
Wissensbestinde unterschiedlich eingeschitzt werden, was sich in einer
entsprechenden Gestaltung der Realtechnik niederschligt, beispielsweise
beim pragmatischen Entwicklungsstil in der amerikanischen Technik-
kultur, die auf die Qualitit der mit dem Artefakt verbundenen Dienstleis-

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244 | DIE KUNST DES MOGLICHEN |

tung abhebt und in die Kalkulierbarkeit der Erfolgstrichtigkeit 6konomi-
sches Wissen um die Amortisation des Artefakts einschliefllich des
breiten Spektrums der seine Nutzung unterstiitzenden Mafinahmen in
hoherem Mafle einbezieht als die franzésische Konstruktionskultur, die,
konzentriert auf die Perfektion des Artefakts selbst, Wissensbestinden
der Mathematik und der Naturwissenschaften in Ausbildung und Kon-
struktion einen wesentlich héheren Stellenwert einrdumt.

In der Tradition finden wir die Uberlegungen, die sich auf das
Zusammenwirken und den Zusammenhang dieser drei Ebenen der
Medialitit beziehen, prominent verhandelt unter dem Titel der »materi-
alen Kategorien« als handlungsleitenden Konzepten der Identifizierung
und Deutung jeweils praktisch relevanter Rollen der Handlungssubjekte,
ihrer Handlungsméglichkeiten (Kompetenzen und Bedingungen) sowie
der realen Verfasstheit der Realisierung von Zwecken bei Karl Marx und
Wilhelm Dilthey (vgl. o. Kap. 5). In neuerer Zeit hat Michel Foucault
unter seinem Konzept des »Dispositivs« diejenigen materialen, kogniti-
ven und normativen Elemente zusammengefasst, die eine bestimmte
kollektive Handlungsstruktur ausmachen (vgl. hierzu Hubig 2000d).
Dispositive als kulturelle Errungenschaften dienen grundsitzlich dazu,
eine »urgence«, einen Notstand, zu beheben, z.B. die Resorption einer
freigesetzten Volksmasse zu bewerkstelligen, Wahnsinn, Kriminalitit,
Krankheit etc. zu kontrollieren (Foucault 1978, 120). Sie sind Bezie-
hungsnetze (ebd. 126) zwischen Elementen der drei erwihnten Ebenen
und verkorpern »Strategien der Machtc, sie erméglichen und verunmaog-
lichen, schlieflen ein und grenzen aus. Ihre Leistung besteht darin, »das
Feld moglichen Handelns der anderen zu strukturieren« (ders. 1987,
257). Dabei handelt es sich um Strategien »ohne Subjekt« (ders. 1978,
132), Strategien, die sich im Zuge anonymer Vergemeinschaftung he-
rausbilden in Traditionen des Zusammenwirkens vieler fiir sich gesehen
disparater individueller Interessen, die in das Auftreten eines (voriiber-
gehend) stabilen Mechanismus miinden, den der Einzelne als solchen
weder intendieren noch realisieren kann (ders. 1987, 260). Ein derartiger
stabiler Mechanismus bildet sich heraus aufgrund einer »funktionalen
Uberdeterminierung, d.i. seiner Eignung, die unterschiedlichsten funk-
tionalen Desiderate gleichzeitig zu erfiillen (ders. 1978, 121; 135). (So
lassen sich die im 19. Jahrhundert entstehenden Arbeitersiedlungen um
die groflen Stahlwerke als Dispositiv deuten, das sich stabilisiert hat, weil
es sowohl die Interessen der Arbeitgeber an einer Zusammenfithrung
der Familien zwecks optimierter Reproduktion, der Geistlichkeit auf-
grund einer Verbesserung familidrer Moralitit und Uberwachbarkeit, der
politischen Krifte der Arbeiterbewegung wegen besserer Voraussetzun-
gen zur Bildung von Kollektiven sowie der Arbeitenden selbst wegen
einer Verminderung ihres Aufwandes zur Erreichung des Arbeitsplatzes
bzw. Minderung ihrer Anstrengung begreifen.) Andererseits stellen

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 NATUR, KULTUR, TECHNIK | 245

solche Dispositive aber auch insofern unterdeterminierte Mechanismen
dar, als sie nicht alle Praktiken zu regulieren vermégen, die unter ihnen
stattfinden konnen. Deshalb erlauben sie eine »strategische Wiederauf-
fullung« (ebd. 121). Unterdeterminiert erscheinen sie relativ zu den
individuellen Interessen der in ihnen handelnden Subjekte. So ist im
Blick auf die »urgence« illegaler Praktiken im 18. Jahrhundert, die zum
Dispositiv der Inhaftierung gefithrt haben, festzustellen, dass gerade in
der Haft ein neues Milieu der Delinquenz (organisierte Kriminalitit,
Prostitution, heute: Drogenhandel) entsteht, eine neue Szene, die das
Dispositiv in einer Weise wieder auffiillt, die iiber es hinausweist. Es
entsteht eine neue Macht, die eben gerade auf einem bestimmten Typ
»strategischer Wiederauffiillung« beruht und aus ihm heraus erwichst —
Dispositive werden selber Generierungsinstanzen neuer Macht. Gleiches
lasst sich ablesen an den Beispielen der Dispositive im Kontext der Se-
xualitit, zuletzt am Dispositiv »Geschlecht« beziiglich der Entstehung
der Emanzipationsbewegungen. »Strategische Wiederauffilllung« fithrt
zu kultureller Dynamik. Die Energie der jeweiligen strategischen Wie-
derauffullung speist sich aus dem Widerstand, den Foucault als Subver-
sion bezeichnet und in einer erginzenden Metapher zu derjenigen des
»Netzes« der Macht der Dispositive an »Punkten« dieses Netzes verortet.
Diese »Punkte« sind dasjenige im Bezugsfeld der Macht, das die Bedin-
gungen der Machtausiibung (ihre funktionale Uberdetermination als
auch ihre relativ zu den Subjekten gegebene Unterdetermination) aus-
macht, und zwar in Gestalt der der Macht unterworfenen Sub-jekte, die
tiber die gegebenen Mittel als Potentialfunktionen (s.0.) auch und gerade
in ihrem individuellen Sinne verfiigen kénnen in Form von Vollziigen
unterschiedlichster Art, von »widerstindigen« bis zu »kompromissberei-
ten« oder »opferbereiten«, von »spontanen« bis zu »abgestimmten«, von
»wilden« bis zu »interessierten« (ders. 1977, 117).

»Kultur« ist als Reflexionsbegriff Ausdruck einer Selbstbeschreibung
sozialer Systeme im Blick auf die ihnen inhirenten Handlungsschemata.
Technik ist Element der Kultur, sofern die durch sie vollzogene Formung
des lose gekoppelten Mediums Kultur ihrerseits Medium technischer
Vollziige ist. Wenn Kultur aber ein Konzept der Selbstbeschreibung ist,
dann gehort das jeweilige Konzept von Kultur tiberhaupt zur entspre-
chenden Kultur. Darin liegt die Wurzel der Interkulturalititsproblematik,
die eine falsche Bezeichnung mit sich fithrt: Denn das Prifix »inter«
verweist (wie bei Intersubjektivitit oder Interdisziplinaritit) auf ein den
verschiedenen Relata Gemeinsames. Als ein solches Gemeinsames kann
aber »Kultur« nicht verschiedenen Kulturen unterstellt werden. Die
sogenannte Interkulturalititsproblematik ist also tiberhaupt nur eine
Problematik, weil sie eine »Transkulturalititsproblematik« ist — sie arti-
kuliert diejenigen Schwierigkeiten, die sich beim Uberschreiten eines
Kulturalititshorizontes einstellen. Die Transkulturalititsproblematik be-

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246 | DIE KUNST DES MOGLICHEN |

trifft auch und gerade die Technik. Denn diese, als Formung innerhalb
des Mediums Kultur und ihrerseits Medium, variiert mit der medialen
Verfasstheit der jeweils spezifischen Kultur als ihrem Orientierungsme-
dium. Unter der Oberfliche einer vorgeblich homogenisierten, auf tech-
nische Standards gebrachten technischen Weltkultur verbergen sich die
unterschiedlichsten Handlungsmuster, als deren Aktualisierung der
Umgang mit den entsprechenden Standards in spezifischer Weise unter-
schiedlich ausfillt. Das macht die Implementation von Techniken einer
Kultur in andere Kulturen problematisch, wie wir es gegenwirtig beob-
achten koénnen. Globalisierungskritik und neue Regionalismen sind die
Folge und prigen aufgrund der Defizite der Angebotsseite von Technik
die Nachfrageseite bis hin zum partiellen Boykott. Die Mirkte bleiben
kulturell und national unterschieden.

7.4 Selbstverstandlichkeit der Kultur und Verluste
reflexiver Orientierung

Verhilt es sich aber nun nicht so, dass mit den technisch-kultiirlichen
Einrichtungen von alters her verbunden war, eine Entlastung auch und
gerade von kognitivem Aufwand und expliziter normativer Orientierung
zu erzielen? Dies dadurch, dass Handlungsroutinen etablierbar wurden,
die die Zeitigung gewiinschter Effekte im Zuge der Techniknutzung vom
bewussten Disponieren freistellte, gerade weil die Vollziige weitest mog-
lich »nach auflen« verlegt, »exteriorisiert«, dufleren Kriften und ihren
Wirkmechanismen iiberantwortet wurden auf der Basis einer regulierten
Umwelt, deren tiberraschende Widerfahrnisse a limine minimiert sein
sollten, so dass auf diese Weise die Funktionsmechanismen garantiert
sein mochten. Ist Technik »als Anstrengung, Anstrengung zu ersparen«
(Ortega y Gasset 1949, 42) nicht auch héherstufig zu begreifen als Er-
sparnis der Anstrengung eines immer neu zu erbringenden Aufwandes
an kognitiven Leistungen und normativer Orientierung? Werden nicht
eben gerade deshalb technikbasierte kulturelle Schemata tradiert bzw.
werden sie nicht gerade aus diesem Grunde tiberhaupt zur Tradition
(mit der Beweislast auf Seiten des Neuen)?

Was Marc Weiser (1991), einer der Viter des Ubiquitous Computing,
welches sich zum Ziel setzt, unsere Umwelt derart »intelligent« zu ma-
chen, dass sie als unser »ausgefaltetes Gehirn« (Negroponte 1995, 125)
mit Problemdiagnose, Entscheidungs- und Lésungskompetenzen ausge-
stattet wird, von den modernsten Technologien behauptete — womit sich
sowohl Paradiesutopien als auch die diisteren Szenarien einer ent-
menschten Welt verbinden (Adamowski 2003) —, findet sich keineswegs
nur bei technikeuphemistischen Ingenieuren: »Die tiefgreifendsten
Technologien sind die, die verschwinden. Sie verbinden sich mit den

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 NATUR, KULTUR, TECHNIK | 247

Strukturen des tiglichen Lebens, bis sie von ihnen nicht mehr zu unter-
scheiden sind« (Weiser 1991, 98). Was sollte an solcherlei Technik prob-
lematisch sein, solange sie als Kontingenzmanagement qua »Zweitcodie-
rung« (Luhmann 1998, 367; 517-556) das Funktionieren unserer Systeme
gewihrleistet, unsere Erwartungen und Erwartungserwartungen auf eine
stabile Grundlage zu stellen vermag und uns von der Notwendigkeit der
Einsichtnahme und immer neu vorgenommener normativer Orientie-
rung dadurch entlastet, dass wir nicht mehr Subjekt der Vollziige zu sein
brauchen?

Hans Blumenberg hat diesen (intendierten) Wesenszug der Technik
(wie auch der Kultur iiberhaupt) folgendermaflen charakterisiert: »Die
kunstliche Realitit, der Fremdling unter den vorgefundenen Dingen der
Natur, sinkt an einem bestimmten Punkte zuriick in das >Universum der
Selbstverstindlichkeiten’, in die Lebenswelt [...]. Der von Husser!l analy-
sierte ProzeR der Verdeckung des Entdeckens erreicht erst darin sein
Telos, daf das in theoretischen Fragen unselbstverstindlich gewordene
zurtickkehrt in die Fraglosigkeit. Ungleich vollkommener als durch die
Mimikry der Gehiuse wird das Technische als solches unsichtbar, wenn
es der Lebenswelt implantiert ist. Die Technisierung reift nicht nur den
Fundierungszusammenhang des aus der Lebenswelt heraustretenden
theoretischen Verhaltens ab, sondern sie beginnt ihrerseits, die Lebens-
welt zu regulieren, indem jene Sphire, in der wir noch keine Fragen
stellen, identisch wird mit derjenigen, in der wir keine Fragen mehr stel-
len, und in dem die Besetzung dieses Gegenstandsfeldes gesteuert und
motiviert wird von der immanenten Dynamik des Technisch Immer-Fer-
tigen [...J« (Blumenberg 1963, 22).

Die »theoretische Haltung« jedoch, in der uns etwas als Gegen-stand
vorgestellt wird, wurde aber gerade evoziert durch diejenigen Widerfahr-
nisse, die Anlass zu jener entlastenden Kulturalisierung gaben. Warum
sollte eine technisierte Lebenswelt problematischer sein als eine ur-
spriingliche, die uns aufgrund der Widerfahrnisse der Natur dazu verur-
teilte, eine theoretische Haltung einzunehmen, die Blumenberg mit
Edmund Husserl zutreffend in ihrer Technomorphizitit charakterisiert —
»Methoden als verlissliche Maschinen« (ebd. 19; vgl. Hua VI, 52), ein-
schlieflich, Novalis zitierend, der Mathematik als Technik (Blumenberg
1963, 18) — wenn sie nur selbstverstindlich ist? Das Skandalon einer
solchen Selbstverstindlichkeit ist, in den Worten Blumenbergs, die
Verabschiedung der Vernunft zugunsten einer Uberantwortung an den
technisch-vorstellenden Verstand, ein vorstellendes Denken, das selbst in
seiner Vorstellung von »Natur« nicht mehr dessen gewahr wird, dass
diese »Natur« bereits Ergebnis eines technomorphen Weltverhiltnisses
ist. Vernunft als das Vermdégen der Herstellung eines Weltbezuges, wird
»inkonsequent« (Husserl ebd.), wenn sie sich dem solchermaflen her-
gestellten Bezug unterordnet: Auf dem Wege der Technik produziert sie

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248 | DIE KuNST DES MOGLICHEN |

ihre eigene Heteronomie nicht als eine infolge des Unterliegens unter
»Sachzwinge«, »Amortisationsdruck« oder bestindiges »Krisenmana-
gement« — dies alles sind Oberflichenphinomene —, sondern als eine,
die sich fortan in den Moglichkeiten des Verstandes bewegt und sich
dem »Anspruch« der Vernunft entzieht (ebd. 20). Dadurch werde das
menschliche Handeln »zunehmend unspezifisch«, »homogenisiert« und
reduziert auf Veranlassung. Wie aber, wenn jenes Sich-Uberlassen an
die Moglichkeiten »unreflektierter Wiederholbarkeit« nicht als Sinnver-
lust, sondern als bewusster »Sinnverzicht« zu erachten wire (ebd. 25)?
Ein solcher Sinnverzicht wiederum beinhaltet eine hoherstufige Kontin-
genzerfahrung, aus der durchaus — so Blumenberg — eine neue Position
der Verniinftigkeit resultieren konnte: Denn sofern Heteronomie nicht
mehr mit Sinn versehen wird (das ist der Ertrag der Husserlschen Auf-
klirung), kann sie zum Stimulans einer Verniinftigkeit werden, die, da
ein urspriinglicher Sinn nicht mehr unterstellt wird, sich neu als Sinn-
konstituens erfahren miisse. Dann wire dieser hoherstufigen Kontin-
genz ein Positivum abzugewinnen, welches jenseits des kulturpessimis-
tischen oder des kulturoptimistischen (Paradies-)Szenarios liegt. Fiir
»Kultur« als Medium der Orientierung bedeutete dies einen Dreischritt:
Thre urspriingliche Funktion fiir ein reflexives Orientieren, ein Sich-
Orientieren des Handelnden ist iiberfithrt in die kulturelle Selbstver-
stindlichkeit, die transitiv orientiert. Wird diese Orientierung, die gege-
ben ist, als kontingent erfahren, erwichst eine neue Option fiir reflexives
Orientieren: in dieser oder einer anderen Kultur?

Freilich — und das ist zu betonen - ist jene Kontingenzerfahrung als
Erfahrung, dass es auch anders sein kdnnte, erst Resultat einer Reflexion
auf den Sinnverzicht. Denn der pure Sinnverzicht selbst konfrontiert uns
noch nicht mit einer Vorstellung des Anders-sein-Kénnens. Diese Vor-
stellung resultiert vielmehr erst aus einer bestimmten Auslegung des
Sinnverzichtes im Modus der Reflexion. Wie aber kommt eine solche
Reflexion zustande? Das »Wo die Gefahr wichst, wichst das Rettende
auch« (Heidegger 1962, 28) angesichts der Herausforderungen des
technischen »Gestells« an uns (auf Anpassung) formuliert nicht eine
Zwangsldufigkeit. Die Suche der Vernunft nach sich selbst, einer Ver-
nunft, die sich verloren hat im Machwerk des Verstandes, miisste aller-
erst irgendwie veranlasst werden, diese Machenschaften »zu variierenc,
»durch Realisierung des Moglichen, durch Ausschopfung des Spiel-
raums der Erfindung und Konstruktion das nur Faktische aufzufiillen,
sich selbst als das wesentlich notwendige Invariable der »von aller Fakti-
zitit befreiten Exempel« zu erfassen (Husserl, zit. nach Blumenberg
1963, 29). Bis dahin ist es aber ein weiter Weg. Nochmals: Warum sollte
sich eine in neuer Weise selbstverstindlich gewordene Lebenswelt ein-
schlieflich der in ihr eingebetteten Technik selbst in Frage stellen? Wa-
rum sollte man sich veranlasst sehen, im Felde einer neuen Kontingenz

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 NATUR, KULTUR, TECHNIK | 249

»Variationen« vorzunehmen, wie es sich die Phinomenologie zur Auf-
gabe gemacht hat, um im Zuge des Auslotens eines Anders-sein-Kén-
nens wieder etwas zu finden, das sich nicht in den Machenschaften des
Verstandes entiuflert hat? Oder, folgt man Martin Heidegger (vgl. Kap.
3), hinter den Machenschaften und dem Herausfordernden und dem
Versammelnden des »Gestells« gelassen auf ein Sein zu héren, welches
sich selbst meldet (Heidegger 1962, 27)? In deutlicher Parallele betont
dies auch Arnold Gehlen (1957, 29), wobei hier das »Variieren« ein Sein
der Technik auslotet, die nicht mehr Mittel fiir vorgegebene Zwecke ist.
Das »ungeheuere Leid«, welches nach Heidegger gezeitigt wird unter
einem »Willen zum Willen«, der sich auf eine »rechnende« und »si-
chernde« Technik stiitzt (Heidegger 1954), wird aber doch gerade nicht
von denjenigen empfunden, die sich in der neuen Selbstverstindlichkeit
einer Totalentlastung durch Technik befinden. (Sehen wir an dieser
Stelle einmal davon ab, dass eine Angst vor dem Tode uns auf ein Selbst-
sein verweist, welches in dieser Angst gerade erfihrt, dass es sich auf die
Selbstverstindlichkeit seiner Lebenswelt nicht verlassen kann. Denn
diese Argumentationslinie aus »Sein und Zeit« findet sich weder beim
spiten Heidegger, noch bei Husserl, noch bei Blumenberg. So muss
auch Blumenberg schlieflich konzedieren, dass die Phinomenologie
allenfalls die »Radikalitit der Frage« aufgeworfen hat, die Frage »nach
dem geschichtlichen Aufbrechen des Motivs und des Willens zu dieser
Steigerung der Endlichkeit« [Blumenberg 31], also der Einsicht, dass das
»technische Kontingenzmanagement« selbst als kontingent begriffen
wird.) Jegliches Leid konnte als bloRe Unvollkommenheit auf dem Weg
von einer alten (»urspriinglichen«) zu jener neuen technischen Selbst-
verstindlichkeit interpretiert werden. Damit jene hoherstufige Kontin-
genz — jenseits der technisch »gemanagten« Kontingenz (s.o. Luhmann,
Kap. 5) — reflektierbar wiirde, miisste sie Spuren zeitigen.

Wie sollte aber jene Kontingenz eine Spur zeitigen? Ist ihre Spur
nicht eher Ausdruck eines aufdringlich Bestimmten (»Gehiuse« — s.o.
Max Weber und den ihn paraphrasierenden Arnold Gehlen), das sich zu
Wort meldet, weil es mit einem bestimmten Anspruch auf Bestimmung
kollidiert oder sich diesem verweigert? Kontingenz wire dann ein Refle-
xionsbegriff, der das Eingestindnis eines gescheiterten Bestimmungsan-
spruches signalisiert. Oder eines Bestimmungsanspruches, der — um auf
Blumenberg zuriickzukommen — im Modus des (bequemen) Verzich-
tens oder des (anstrengend-schopferischen) Spiels oder Variierens auf-
gegeben ist. Betrachten wir zunichst die »subjektive« Seite: Wenn Kon-
tingenz als nicht mehr bewusste Bestimmtheit die Selbstverstindlichkeit
der neuen technologischen Lebenswelt ausmachen sollte, hat sie keine
Spur. Wenn sie sich irgendwie stérend zu Wort meldet, weil etwas nicht
Gewusstes (etwa als Uberraschungseffekt) seine Spur hinterlisst, hat sie
eine Spur, deren Bestimmung und Bestimmtheit fraglich ist, mogli-

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250 | DIE KUNST DES MOGLICHEN |

cherweise aber eine Reflexion provoziert. Wir finden hier die Blumen-
bergsche Paarung »nicht mehr Bestimmtheit« und »noch nicht Be-
stimmtheit« in einem neuen Lichte.

Demgegeniiber wire eine als »objektiv« unterstellte Kontingenz zu
unterscheiden: Sie resultiert aus der Regulationsleistung der technischen
Systeme, die wir zwischen uns und die Widerfahrnisse einer »natiirli-
chen Natur« gebaut haben, eben gerade in der Absicht, uns von dem
Nicht-Disponiblen, den Widerfahrnissen und Uberraschungen abzu-
schotten, dem »Kontext«, den wir nur soweit zulassen, als er bereits
»dekontextualisiert« ist, d.h. unter den Eigenschaften vorgestellt wird,
mit denen umzugehen wir beabsichtigen oder genétigt sind, wenn wir
uberhaupt handeln wollen. Das haben ja Wissenschaft und Technik
gemeinsam, und deswegen ist keine von beiden als »Anwendung« der
jeweils anderen zu sehen, sondern sie stehen gemeinsam unter dem
Ideal von Wiederholbarkeit, Erwartbarkeit, welche die grundlegende
Voraussetzung des Planens tiberhaupt ist. Die Isolation von Stérparame-
tern im Modus des Regulierens beim Experiment ist — wie wir gesehen
haben - vollig analog derjenigen Regulation, mittels derer wir technische
Steuerungsprozesse von storenden Umwelteinfliissen unabhingig ma-
chen, somit gelingbar werden lassen. Das Grundprinzip dieser Analogie
hat bereits Aristoteles erkannt, wenngleich er seine regulierende und
steuernde Natur noch nicht als eine unter dem technomorph modellie-
renden menschlichen Zugriff stehende erachtete. Daher nimmt es kein
Wunder, wenn unser Nichtwissen mit dem Wissen steigt, wenn eben
gerade das Wissen dadurch gewonnen wird, dass es sich selbst im Mo-
dus der Isolation und Abtrennung modelliert. Sicheres Wissen verdankt
sich gerade einer objektiven Ausgrenzung unter dem Ideal der Sicher-
heit/Wiederholbarkeit, die in ihrem Bereich das objektstufig Kontingente
nicht zuldsst und trivialer Weise das hoherstufig Kontingente als das
Ungewusste/Unbestimmte zuriicklisst. Es ist dann das »Unselbstver-
stindliche«, mit dem wir nichts zu tun haben wollen. Dieses hinterldsst
per se keine positive Spur, sondern allenfalls eine Spur ex negativo, wenn
wir im Modus der Reflexion Spuren zweifelhaft werden lassen, indem
wir damit »spielen« und dann dieses Spiel nicht weiterfiithrbar erscheint,
zerbricht, scheitert, z.B. uns in die berithmten Paradoxien der Quanten-
physik fiihrt. Erinnern wir uns jedoch an ein zweites: Unter dem »Willen
zum Willen«, dem rechnenden und sichernden Vorstellen perpetuieren
wir die Regulationsleistungen unserer Systeme immer hoherstufig, was
zu einer Flexibilisierung der Systeme fithrt. D.h., die Regulationsleistun-
gen werden ihrerseits von zunehmend komplexeren Systemen erbracht.
Diese Regulationssysteme verhalten sich rekursiv zu den objektstufigen
Systemen mit ihrer simplen Steuerung und Regelung. Diese Rekursivitit
ist nicht mit den Termen eines niederstufigen Systems beschreibbar, sie
erscheint als »emergent«. »Emergent« meint: unbestimmt relativ zu den

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 NATUR, KULTUR, TECHNIK | 25T

Determinanten des Funktionierens des jeweils niederstufigen Systems.
(Wenn sie in den Kanon der Systemdeterminanten des niederstufigen
Systems aufgenommen werden kénnten, bediirfte dieses ihrer nicht und
konnte die Regulationsleistung selbst erbringen.) Mit der erbrachten
hoherstufigen Regulationsleistung geht also per se einher, dass diese
relativ zu der Determination des niederstufigen Systems unbestimmt ist.
Thre »Spur« kann dann nur eine zweifache sein: entweder der Erhalt des
niederstufigen Systems oder dessen Zerstorung mangels Regulations-
leistung des hoherstufigen Systems. Das ist die »falsifikatorische Asym-
metrie« (Walther Ch. Zimmerli) — ein Aspekt der Problematik der lang-
fristigen Technikfolgen.

Ist dieses problematisch gewordene Verhiltnis zu den Spuren als
Verlusterfahrung nun ein Phinomen von Technik in einer radikalen
Moderne (die die Bemichtigung ihrer Umwelt immer weiter vorantreibt)
oder einer reflexiven Moderne (die sich ihres Nichtwissens zu vergewis-
sern sucht) oder einer Postmoderne (die durch Dekonstruktion an ein
wie immer Vor-Konstruktives heranzukommen sucht und dabei so etwas
wie jene Macht der Technik, etwa Foucaults Strategik ohne strategisches
Subjekt [Foucault 1978] findet)? Ich vermag hier jedenfalls kein Spezifi-
kum moderner Technik zu sehen, allenfalls etwas, was aus einem be-
stimmten Denken, einem bestimmten Leitbild von Wissenschaft und
Technik (seit dem Galileischen Paradigma) heraus in dieser Weise for-
mulierbar wird. Denn die Technik war, wie aufgezeigt, von ihren ersten
Anfingen in der Agrikultur an immer auch und gerade System, weil
technisches Handeln nicht im Modus einer »Zufallstechnik« (Ortega y
Gasset 1949), die ihren Namen nicht verdient, blof der Optimierung
singuldrer Vollziige diente, sondern auch und gerade immer der Sicher-
stellung solcher Vollziige, wie sie bereits Aristoteles als weiteres We-
sensmerkmal von Technik, nimlich der »Bevorratung« von Mitteln ge-
fasst hat: Zur Sicherheit, Wiederholbarkeit, Berechenbarkeit planmafi-
gen Handelns wurden ja Acker, Bewisserungssysteme, Siedlungen ange-
legt; Arbeitsteilung und Rolleneinnahme, standardisierte Kommunika-
tion, Speicherung von Stoffen, Kriften und Wissen zeitigten eben die
Effekte, die angesichts modernster Technik reflektiert werden. Die Dia-
lektik von Bestimmtheit und Kontingenz bestand immer; Technik war
immer bereits Gestell, wenngleich sie anfangs anders begriffen wurde;
gelingendes und nicht gelingendes Handeln wurde immer im Horizont
konzeptualisierter Bestimmtheit beurteilt, Erfolgreichsein oder Scheitern
hingegen waren niemals abkoppelbar vom realen Bereich des Unbe-
stimmten zusitzlicher Bedingungen und Einflussfaktoren, mithin auch
nicht vorab eindeutig dem Gelingen oder Nicht-Gelingen zuordenbar.
Dass im Zuge der technisch-zivilisatorischen Entwicklung sowohl Gelin-
gen und Erfolgreichsein als auch Misslingen und Scheitern umfingli-
cher werden, lisst sich nicht auf ein fixierbares Binnenverhiltnis zwi-

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252 | DIE KUNST DES MOGLICHEN |

schen ihnen zurtickfithren. Es hat seine Wurzeln in einer Kontingenz,
die eben das wissenschaftlich-technische Kontingenzmanagement nicht
abzubauen vermag — sonst gibe es jene neueren Katastrophen, von
Heidegger als das neue »ungeheuere Leid« apostrophiert, nicht. Stehen
sie unter den selben Bedingungen, die die groRRen Erfolge gewihrleisten?
Die Dialektik zwischen Bestimmtheit und Kontingenz entwickelt sich im
Zuge eines Prozesses, der die Kulturalisierung in ihrer technischen
Formung als Prozess einer Virtualisierung (s. Kap. 5) erscheinen lisst —
die Selbstverstindlichkeit der Technik verdankt sich ihrer Virtualisie-
rung.

Wenn wir uns an das geldufige Konzept von Virtualitit erinnern,
»being in effect, but not in [real] appearance« (Oxford Dictionary), dann
fillt sofort die Parallele zu Husserl ins Auge: dass die (kulturelle) »Pra-
xis, die Theorie heiflt«, ihre Leistung im Zuge einer Verdeckung ihres
Ursprungs (urspriinglicher Lebenswelt) erbringe. Mit der kulturellen
Sicherung der Handlungsbedingungen ging einher, dass diese Hand-
lungsbedingungen selbst nicht mehr fiir die Handelnden disponibel sind
(siehe die urspriinglichen Formen dieser Sicherung in Gestalt von Tabu-
isierung, unverletzbaren Wohn-, Ernte- und Heiratsregeln). Die »Her-
ausforderung« durch derartige »sekundire Systeme« (Freyer 1955, 88ff.)
als »Herausforderung des Gestells« (Heidegger) an das Sich-Stellen der
Handelnden ist gegeben, sofern die Handelnden sich nicht der Gratifika-
tionen der Systeme begeben wollen. Das »Versammelnde des Stellens«
(Heidegger) betrifft also sowohl die Technik als auch die technisch Han-
delnden. Indem die Systemfunktionen an Artefakte in ihrer Systemizitit
delegiert werden, entsteht jene eben erwihnte »Inkonsequenz« (Hus-
serl): Die urspriinglichen Vollziige, in deren Verlauf sich die Systeme
konstituiert haben, geraten gleichsam in Vergessenheit, das Gestell tritt
uns nicht mehr als »vorgestellter Gegenstand« (Heidegger 1954, 16)
gegentiber, gleichwohl wirkt es in Gestalt der Sicherstellung gewisser
Handlungsvollziige. Deren Schemata sind in dieser Hinsicht unvollstin-
dig; das Bewirken wird reduziert auf Veranlassen. Wie bereits erwihnt,
kann dieser Effekt der Technik, der nicht mehr als vorgestellte Gegen-
stindlichkeit existiert, positiv als neue Selbstverstindlichkeit einer Si-
cherheit von Routinen (Technik als Kontingenzmanagement, als »se-
kundire Codierung« [Luhmann s.o.]) interpretiert werden oder pessimis-
tisch als Auslieferung an systemische Effekte (Emergenz) oder Effekte
der Systemumwelt, sofern die Systeme deren Komplexitit nicht oder
nicht hinreichend »reduzieren«. Aber nicht nur eine (extensionale) Un-
vollstindigkeit der Mittel in den expliziten Handlungsschema, in denen
die Bedingungen der Mittel nicht mehr aufgenommen sind, macht eine
Virtualitit aus, in der eine authentische Urheberschaft oder ein authenti-
scher Anfang der Vollzugsbedingungen nicht mehr ersichtlich sind.

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 NATUR, KULTUR, TECHNIK | 253

Vielmehr muss — und dies zeigt auch die Entwicklung —, da jede Regula-
tionsleistung ihrerseits abzusichern ist, die Bedingungsverkettung der
Mittel immer komplexer werden, um den durch eine Regulationsleistung
systemischer Art jeweils neu evozierten potentiellen Umweltprovokatio-
nen gerecht zu werden. Der Moglichkeitsraum des Medialen als Ermog-
lichungsraum muss immer weiter ausdifferenziert werden. Mit dieser
Ausdifferenzierung geht aber einher — wie bereits Hegel im System der
Bediirfnisse seiner Rechtsphilosophie ausgefiithrt hat —, dass die Mittel
selbst, also die konkreten Handlungsvollziige, immer abstrakter und
einseitiger werden, so dass auch eine intentionale Unvollstindigkeit der
Handlungsschemata zu bemerken ist: Die Erméglichungsleistung der
Arbeitsteilung besteht ja gerade darin, dass die Wahrnehmung der Sys-
temfunktionen ausdifferenziert und partialisiert wird.

Die Delegation der Verkettung von Mitteln und Zwecken an techni-
sche Systeme kann nun in doppelter Weise vollzogen werden: Zentriert
auf die Mittel wird sie an Apparate delegiert, die die Effizienz erhohen,
die dariiber hinaus vom Einsatz der Mittel zu entlasten vermdgen oder
diesen Einsatz unterstiitzen (Assistenzsysteme) und tiberdies qua Wahr-
nehmung von Uberwachungsfunktionen die Sicherheit des Mitteleinsat-
zes gewihrleisten und sein Gelingen garantieren. Zentriert auf die Medi-
alitit der Technik kann eine Delegation dahingehend stattfinden, dass
Systeme gleichsam als hoherstufige Apparate den Handlungsraum selbst
in eine bestimmte Gestalt bringen, »in-formieren« dahingehend, dass
der Handlungsraum bereits hoherstufige Zweck-Mittel-Bindungen ent-
hilt, etwa in Form von Koordinationsmechanismen des Mitteleinsatzes,
die extern strategisch bestimmt sind oder durch automatisch vollzogene
Adaption sowohl der Verfugbarkeit von Mitteln als auch moglicher
Zweckbindung der Mittel in Anpassung an sich verindernde Problemla-
gen oder neu auftretende Umwelteffekte (Hubig 2003a, 211-230). Wenn
also Systeme derart gestaltet werden, dass bereits die Medialitit reguliert
wird (typisches Beispiel ist das Ubiquitous Computing, das darauf ab-
zielt, unsere Handlungsumgebung selbst »intelligent« zu machen), dann
wird nicht nur eine Technik »selbstverstindlich«, sondern die Medialitit
des Technischen wird in einer Weise »selbstverstindlich«, die nicht
mehr erlaubt, jenseits ihrer konkurrierende Weltbeziige positiver oder
negativer Art (als Defizienzerfahrungen) wahrzunehmen und zu gestal-
ten. Weil die Differenzerfahrung zwischen vorgestellten und realisierten
Zwecken — gemifl dem »klassischen Modell« technischen Handelns —
insofern verloren geht, als die Vorstellbarkeit von Mitteln und Zwecken
selbst schon in Systemen angelegt ist, wird der Korrekturmechanismus
in die Systeme verlegt. Die Chance einer Selbstvergewisserung der
Handlungsvernunft geht verloren. Die Lebenswelt wird selbst virtuali-
siert, da ihre appearance, d.h. die Wahrnehmbarkeit authentischer Ur-

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254 | DIE KUNST DES MOGLICHEN |

spriinge ihrer Gestaltung, zugunsten der Funktionalitit ihrer Effekte
aufgegeben ist. Unsere theoretischen und praktischen Weltbeziige wiren
dann im Grenzfall insgesamt virtualisiert.

Was die theoretischen Weltbeziige betrifft, war dies daran ablesbar
(vgl. Kap. 5), dass die Vorstellung von zukiinftigen Sachverhalten als
Zweckkandidaten zunehmend auf der Basis von Simulationen und
bildgebenden Verfahren stattfindet, wodurch virtuelle Realititen konsti-
tuiert werden: Die Sachlagen, deren Bestimmungsgroflen fiir denjeni-
gen, der sich auf solche virtuellen Realititen bezieht und mit ihnen in
Gestalt eines Probehandelns »interagiert«. sind nicht mehr im einzelnen
auf die konstruktionskonstitutiven Parameter, Datenmengen und deren
Validitit und Vollstindigkeit riickfiihrbar. Wihrend im Zuge einer klas-
sischen Kulturalisierung als Virtualisierung sich selbstverstindlich be-
reits auch Handlungsumgebungen als »in-formiert« herausgebildet
haben, so z.B. etwa ein Trampelpfad, der die Spur fiir ... gelingendes Vor-
wirtskommen darstellt, so beruhte diese Virtualisierung doch auf re-
konstruierbaren Bewihrtheitstraditionen, zu denen man sich seinerseits
in ein Verhiltnis setzen konnte. Die inzwischen iiblich gewordene Situa-
tion untereinander konkurrierender Simulationen zukiinftiger Realititen
zeigte, dass sich die Problematik verindert hat (Expertendilemma). Die
hoch artifizialisierte Selbstverstindlichkeit der neuen Lebenswelten
schligt um in eine Nicht-mehr-Verstindlichkeit, weil die Selbstverstind-
lichkeiten untereinander konkurrieren.

Was die praktischen Weltbeziige angeht, war gezeigt, dass wir uns
zunehmend mit der Notwendigkeit konfrontiert sehen, mit Effekten zu
interagieren, also virtuellen Wirklichkeiten, von denen direkte Anmutun-
gen und Direktiven ausgehen, die nicht mehr als solche dahinterstehen-
der Systeme erkennbar sind. So wie wir beim Triumen realen Effekten
mit fraglicher Urheberschaft unterliegen, interagieren wir in zahlreichen
Bereichen unserer Alltagswelt bereits mit Effekten virtueller Ursachen,
deren Urheberschaft nicht mehr als authentifizierbar erscheint. Dies
lisst sich exemplarisch an Kommunikationsprozessen im Feld der Wer-
bung und des Marketings, welches inzwischen weite Bereiche des Sozia-
len und Politischen mitumfasst, vorziiglich erkennen, und auch hier
ldsst sich der Unterschied zu »klassischen« Interaktions- und Kommu-
nikationsprozessen, die immer medial vermittelt und in dieser Hinsicht
virtuell sind, ausmachen: Die Virtualitit einer »natiirlichen Interaktion-
/Kommunikation«, die beispielsweise durch das Medium bewegter Luft
oder die Verfasstheit von Zeige-, Sprech- und Hoérorganen verzerrt sein
kann, lasst sich auf der Basis von Bewdhrtheitstraditionen durchaus
authentifizieren. Diese Méoglichkeit nun wird abgebaut insbesondere
auch dadurch, dass der oben erwihnte Vereinseitigungseffekt des artifi-
ziellen Mitteleinsatzes in komplexen Systemen nicht mehr erlaubt, dass
ein parallel vorgenommener Mitteleinsatz, wie er sich in den parallel

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 NATUR, KULTUR, TECHNIK | 255

gefiihrten Kommunikationskanilen nattirlicher Kommunikation zeigt,
eine wechselseitige Modifikation und Korrektur der einzelnen Mittelein-
sitze erlaubt.

Eine solche Technik, die ich als »transklassische Technik« (in einer
anderen Begriffsverwendung als bei Max Bense [Bense 1949]) bezeich-
nete, fithrt zu einem neuartigen Verlust von Spuren, jenseits dessen, was
Derrida bedacht hat: Denn die Basis der Abduktion (von Spuren auf die
Medialitit der Mittel) entfillt, weil die Defizienzerfahrungen zwischen
vorgestelltem und realisiertem Zweck nicht mehr dem Subjekt eignet, da
dessen Zweckvorstellung bereits systemisch priformiert ist. Entspre-
chend sind die Schemata verdeckt, unter denen irritierende Befunde fiir
die Handelnden identifizierbar wiren. Angesichts eines iiberraschend
beim Handeln in den informierten Handlungsumgebungen gezeitigten
Effektes ist es fiir den Handelnden nicht mehr méglich, diese Uberra-
schung auf eigene Kompetenz oder Inkompetenz oder das Handeln an-
derer Subjekte (im Zuge der durch die Systemkoordination vorgenom-
menen »anonymen Vergemeinschaftungen«) oder absichtsvoll wirkende
systemische Strategien (z.B. der Koordination) oder eine Uberschreitung
der Leistungsgrenzen der Systeme zuriickzuftihren. Dadurch wird die
Bildung von Bewihrtheitstraditionen (»aus Fehlern lernen«) sowie die
Moglichkeit einer Distanznahme hierzu, eine Reflexion, erschwert oder
sie entfillt ganz. Mangels zuordenbarer Widerstandserfahrungen wird
die Herausbildung und Fortschreibung eigener Kompetenzen einge-
schrinkt oder verunmdoglicht, weil sich Kompetenzen nur und gerade in
der Erfahrung und im Zuge der Versuche der Bewiltigung von Wider-
standserfahrungen herausbilden kénnen. Die Antizipierbarkeit einer
Techniknutzung im Zuge planvollen Handelns sowohl durch die Ent-
wickler und die Nutzer schwindet, weil die Regulationsleistungen adapti-
ver Systeme nicht mehr erfordern, dass das Handeln routiniert, unter
vom Common Sense getragenen Schemata, unter Profilen oder Stereoty-
pen stattfinden muss. Das hatte als urspriingliche Einschrinkung zu-
gleich aber die Herausbildung von Erwartungen und Erwartungserwar-
tungen erméglicht. Die einzig herausbildbare Erwartung ist diejenige,
dass das System alles schon irgendwie regeln wird.

Insofern ist diese hoherstufige Kontingenz transklassischer Technik
affirmativ und »autokatalytisch« (Gamm 1998, 103). Sie schreibt sich
selber fort als Medialitit, die sich gleichsam selber reguliert, wobei dieses
»selber« aus der Sicht der niederstufigeren Handlungssysteme und der
in ihnen agierenden Subjekte als solches erscheint. Sie wird, wie es
Elgar Fleisch (Fleisch/Dierkes 2003, 146f.) ausgedriickt hat, nicht mehr
zu einer virtuellen Wirklichkeit, sondern zu »realer [gemeint ist: wirkli-
cher] Virtualitit« einer in dieser Weise technisierten Lebenswelt. Damit
soll zum Ausdruck kommen, dass diese wirkende Lebenswelt uns erfasst
auf der Basis einer bereits gegebenen technischen Vermittlung, deren

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256 | DIE KUNST DES MOGLICHEN |

Ursprungsbedingungen fiir den Einzelnen nicht mehr disponibel, eben
»wirkliche Virtualitit« ist. »Mark Weiser hat UbiComp als das Gegenteil
der virtuellen Realitit (VR) beschrieben. Das Ziel der VR ist die hinrei-
chend genaue Abbildung eines Ausschnitts der realen Welt in digital
verarbeitbare Modelle etwa zum Zweck der Simulation. In der VR kon-
nen Modell (z.B. Flugsimulator) und reale Welt (z.B. simuliertes Flug-
zeug) ohne Interdependenzen nebeneinander existieren. Ziel des Ubi-
Comp ist dagegen die >Veredelung« der realen Welt mit Hilfe von Infor-
mationsverarbeitung. [...] Beispielsweise kénnen aktive [...] Transponder,
je nach Anwendungsfall, mit unterschiedlichen Sensoren ausgestattet
werden, um den Status ihres Kontextes (Mutterobjekt, Umgebung oder
Nachbarobjekte) direkt am POC [point of creation] zu erfassen und wei-
terzumelden. Wenn Temperatursensoren eine liickenlose Uberwachung
einer Kihlkette fiir Lebensmittel erméglichen oder Beschleunigungssen-
soren in Autos bei einem Unfall automatisch Polizei und Rettung alar-
mieren, wird die virtuelle Welt der Informationsverarbeitung zuneh-
mend in die Realitit, d.h. in die sichtbare Welt physischer Vorginge
transferiert. Der Weg zu einer solchen etwas plakativ formulierten >rea-
len Virtualitit« l4sst sich in drei Stufen beschreiben. Kennzeichnend fiir
die erste Stufe ist die gegenwirtige manuelle und modellbasierte Infor-
mationsgenerierung bzw. Entscheidungsfindung. Die zweite Stufe un-
terscheidet sich von der ersten Stufe durch die automatisierte Kontexter-
fassung, die eine faktenbasierte Entscheidungsfindung erlaubt. Die dritte
Stufe steht fiir die zunehmende Delegation der Entscheidungsfindung
und -umsetzung an die smarten Dinge der realen Welt« (ebd., 146f.).

7.5 Das Scheitern der klassischen »List der Vernunft«
und ein neuer Pragmatismus

Die Hochtechnologien zeitigen einen neuen Verlust der Spuren, eine
neue Art hoherstufiger Kontingenz, weil in immer geringerem Mafle die
Ursprungsbedingungen, die technisches Handeln sichern sollen, au-
thentifizierbar sind. Es entfillt hier sowohl die Moglichkeit, dass die
handelnde Vernunft aufgrund ihrer Defizienzerfahrungen sich ihrer
selbst vergewissert, als auch und gerade die Hoffnung, dass im Modus
der Dekonstruktion Strategien, wenn auch ohne strategisches Subjekt
(Foucault s.0.) oder die Verfasstheiten von Organisationsprinzipien als
»genereller Schrift« (Derrida s.o.) ersichtlich wiirde. Denn der Horizont-
charakter einer Medialitit als Moglichkeit (als Possibilitidt oder als Poten-
tialitit/Performanz des Medialen) steht uns als Wirklichkeit in Gestalt
wirklicher Virtualitit gegentiber. So finden eben beim bereits erwihnten
Ubiquitous Computing die Interaktionen nicht mehr mittels Artefakten,
sondern mit bereits informierten Artefakten statt. Analog bestehen etwa

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 NATUR, KULTUR, TECHNIK | 257

auf dem Feld der grilnen Gentechnik die Probleme im Wesentlichen
darin, dass die ausgelosten Prozesse nicht mehr auf entscheidbare an-
thropogene Inputs hin zu identifizieren sind, was ein »Monitoring«, eine
begleitende Uberwachung der Effekte, erschwert, weil nicht klar ist,
welche Effekte Systemeffekte oder Systemumwelteffekte oder systemun-
abhingige Effekte sind, also nicht klar ist, ob ein im Zuge des Monito-
ring erfasster Effekt klar auf einer Funktionalitit oder Disfunktionalitit
des Systems beruht oder ein Effekt ist, der unabhingig von den systemi-
schen Effekten aufgetreten wire und allenfalls im Code eines anderen
Systems adiquat formulierbar ist. Im Bereich der Nanotechnologie
sehen wir uns vor dhnlichen Problemen, weil im Rahmen der bildgeben-
den Verfahren die technisch indizierten »size-dependend-properties«
von Atomen und Molekiilen und die hierdurch ausgelsten Selbstorgani-
sationsprozesse auf weitere properties nicht abschitzbar sind, weil be-
reits die Verfahren ihrer Erfassung auf die Erfassung von »device-proper-
ties« abgestellt sind und ihre (funktionale) Rechtfertigung in den Syste-
men finden. Die »Pointierung der Weltstruktur« ist nicht mehr, wie es
Husserl forderte, frei zu variieren, um auf diese Weise eine Einklamme-
rung der variierenden Instanz im Modus einer »Reduktion« auf ein
transzendentales Subjekt analog zur Hegelschen Vernunft zu gewinnen.
Die Virtualitit ist wirklich geworden und nicht mehr wie auch immer zu
uiberbieten. Eine »Spur« auf der Basis jener systemeigenen Pointierun-
gen ist gerade nicht mehr deshalb als »Spur hoherstufiger Kontingenz«
reflektierbar, weil diese Pointierungen etwa ihren Ursprung nicht mehr
kennen oder dieser Ursprung verdeckt wire. Vielmehr wird die Rede von
einem solchen Ursprung selbst sinnlos, weil das Vorausliegende und das
Gezeitigte nicht mehr zu unterscheiden sind. Die hochtechnologischen
Systeme weisen kein Modalgefille mehr auf, wie es sich in den Derrida-
schen Metaphern von einer Urschrift tiber die generalisierte Schrift zur
Schrift bzw. von der differance zur difference darstellte, sondern sie
erscheinen in Ginze als Wirklichkeit, so dass auf der Basis der Manifes-
tationen dieser Wirklichkeit keine Modalgefille mehr rekonstruierbar
erscheinen, eben weil Spuren nicht mehr zuordenbar sind.

Wenn die Zeitigung der Systemeffekte den Charakter von Spur tiber-
haupt verliert, so findet sich das »Rettende, das mit dieser Gefahr
wichst« (Heidegger), jedoch noch: wenn auch nicht in Gestalt von Spu-
ren von ..., so in Gestalt von Symptomen, deren wichtigste interne Kon-
kurrenzen der virtuellen Realititen (Pluralismus der Simulationen)
sowie der virtuellen Wirklichkeiten (Wechselspiel von Anmutungen)
sind. Anstelle der Moglichkeit, die Position einer »List der Vernunfi« zu
beziehen, einer Vernunft als »Trieb des Bestimmens«, der sich iiber
seine Enttiuschungen entfaltet, sehen wir uns als Subjekte in der Lage,
eine ungesicherte Als-ob-Position einzunehmen. Dies hat zur Konse-
quenz, dass wir zu einem neuen Pragmatismus verurteilt sind: Denn

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258 | DIE KUNST DES MOGLICHEN |

eine Chancen- und Risikoabschitzung, wie sie im Bereich klassischer
Technik moglich war, entfillt, weil zum einen eine Basis fiir entspre-
chende Wahrscheinlichkeitsannahmen nicht mehr gegeben ist aufgrund
des Abbaus von Stereotypen und der Adaptivitit der Systeme, einer nicht
mehr iiberschaubaren Systemdynamik (Emergenz) sowie der zuneh-
mend nur noch in den Systemen selbst fundierten Méglichkeit des Auf-
filligwerdens von Ereignissen. Zum anderen wird im Zuge der »wirkli-
chen Virtualitit« die Qualifizierung von Nutzen und Schaden triigerisch,
weil die Intuitionen nicht mehr in einem Verhilinis zu den Systemen,
sondern unter den Priformierungen der Systeme selbst stehen. Mangels
rekonstruierbarer Organisationsprinzipien, auf die unser Unterscheiden
zu beziehen wire, miissen daher Grenzen gesetzt werden, und eine »Si-
cherstellung« des Handelns wire durch eine solche Grenzsetzung zu
garantieren. Es wire also darauf abzuzielen, dass ein weitest moglicher
Erhalt eines Chancen- und Risikomanagements gewihrleistet wird, in
Erwartung tiberraschender Effekte, die im Zuge einer Chancen- und
Risikoabschitzung nicht mehr erfassbar sind, mit denen wir uns im Falle
ihres Auftreten aber auseinandersetzen konnen wollen, mit denen wir
umgehen kénnen wollen. Wir miissen uns zu Chancen- und Risikopo-
tentialen verhalten.

Die radikale Virtualisierung als Effekt der Kulturalisierung, die ho-
herstufige Unbestimmtheit, die sich nicht mehr in Spuren, sondern nur
noch in Symptomen bemerkbar macht, wire im Modus der Setzung von
Grenzen aufzuhalten. Solcherlei ist motiviert im Willen nach Erhalt der
Herausbildung von Kompetenzen qua zuordenbarer Widerstandserfah-
rungen, im Willen zur Erméglichung von Weltbeziigen, die sich wenigs-
tens subjektiv noch als solche erachten und im Willen zu einer Sozialitit,
die auf Anerkennungsakten und nicht auf dem Verweis auf den Erhalt
von Funktionsbedingungen basiert. Eine solche Haltung verabschiedet
in der Tat die grofRen Erzihlungen der Technikphilosophie mit ihrer
Einbettung in die allgemeine Emanzipationsgeschichte (und ist in die-
sem Sinne postmodern), sie ist freilich in einem anderen Sinne »mo-
dern«, und zwar in demjenigen, in dessen Zusammenhang das Attribut
»modern« zum ersten Mal prominent auftrat, nimlich in Verbindung
mit der »devotio moderna«, der modernen Selbstbescheidung angesichts
der auftrumpfenden spitmittelalterlichen Metaphysiken, die sich in ihrer
Konkurrenz und in ihrem Pluralismus zum Gegenstand der Kritik und
des Spottes der Humanisten machten. Wenn sich Moderne nicht mehr
als Projekt der Selbstermichtigung begreift, sondern als Projekt der
Selbstbescheidung, ist eine solche Haltung durchaus — wie im urspriing-
lichen Sinne — modern (nicht einmal »reflexiv-modern« [Beck 1996,
289-314]), weil sie in ihrer radikalen Kritik selbst die Méglichkeiten einer
Reflexion, sei sie nun Hegelscher Modellierung oder als Dekonstruktion
gefasst, in Frage stellt. An die Stelle einer metaphysisch angelegten

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 NATUR, KULTUR, TECHNIK | 259

Technikphilosophie im Groflen tritt dann eine Ethik der Technik im
Kleinen als »provisorische Moral« (s. hierzu den zweiten Band unserer
Untersuchung), sofern wir nicht im neuen Paradies der Hochtechnolo-
gien aufgehen wollen und unsere Intelligenz an unsere Handlungsum-
welt abgeben.

7.6 Zusammenfassung

(1) Wahrend in verkiirzter Sichtweise Technik als Inbegriff rational orga-
nisierter Handlungsmittel bzw. ihres Einsatzes erachtet wird, untersucht
eine Reflexion der Technik als Medium, wie das System der Mittel den
Moglichkeitsraum fiir die Wahl von Mitteln und Zwecken abgibt. Diese
Medialitit der Technik wird abduktiv erschlossen tiber die »Spurenc, die
der Mitteleinsatz bei der Realisierung von Zwecken hinterlisst: iiber de-
ren Eigenschaften jenseits der urspriinglich konzeptualisierten, insbe-
sondere bei abweichender oder misslungener Zweckrealisierung.

(2) Der Prozess der Kulturalisierung des Menschen basiert auf der
Ausdifferenzierung des Systems/Raums technischer Mittel. Mit steigen-
der Realisierbarkeit von Zwecken mindert sich die Disponibilitit jeweils
vorausliegender einzelner Elemente der immer komplexer werdenden
Mittelverkettungen fiir die handlungsausfithrenden Individuen, sowohl
was die Vorstellung jener Mittel als Gegenstand als auch, was ihre Ver-
fasstheit als Objekt eines verindernden Zugriffs betrifft. Wirkungen
werden genutzt, ohne dass die wirkenden Instanzen selbst explizite
Komponenten des jeweiligen Handlungsschemas sind, sondern blof}
noch als diese ermdglichend hypostasiert werden. Solcherlei meint »Vir-
tualitit«.

(3) Unter Bezug auf die Begriffstradition, die unter »Realitit« alles
begreift, was der Fall ist, und unter »Wirklichkeit« die Gesamtheit von
Wirkungszusammenhingen, bezeichnen wir als »virtuelle Realitit« In-
halte von Vorstellungsbereichen, die tiber komplexe technische Mittel-
verkettungen produziert werden (Simulationen) sowie als »virtuelle
Wirklichkeiten« die solchermafen produzierten Wirkungen. Solange
tiber die Wahrnehmung von Spuren der Medialitit ein Abgleich der
Rahmenkonzepte des Handelns (»Verniinftigkeit«) und der »Wirklich-
keit« qua Erfahrung von Widerstindigkeit stattfindet, kann das Hand-
lungssubjekt sich seiner selbst vergewissern (»vermittelte Unmittelbar-
keit«). Soweit jedoch im Zuge der Kulturalisierung als zunehmender Vir-
tualisierung die neuen technischen Systeme die Welt nicht mehr (regula-
tiv) iiberformen mit der Chance des Scheiterns, sondern Handlungswel-
ten selbst konstituieren und adaptiv fortschreiben, verlieren als abwei-
chend empfundene Resultate den Charakter als »Spuren von ....«: Die
Zuordnung ihrer Eigenschaften zum Wirken der Systeme, der Subjekte

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260 | DiE KuNsT DES MOGLICHEN |

oder ihren Interaktionspartnern wird verunmoglicht, mithin eine Refle-
xion von Medialitit. Virtuelle Wirklichkeit wird zu wirklicher Virtualitit
— die »smarte Welt« kommunizierender »quasi-autonomer« Dinge ist
Wirklichkeit und nichts anderes. Diese (subjektive) Unbestimmtheits-
signatur der Technik ist affirmativ, »autokatalytisch.

(4) Barg die Tradition die Gefahr, Handeln, Denken und Welt tech-
nomorph unter der Idee der Herstellung durch eigens verfertigte Mittel
zu denken und eine Reflexion auf deren Méglichkeit und ihre Bedingun-
gen jenseits derartiger Rationalitit nur als »Als-ob-Konstruktion« zuzu-
lassen, finden wir uns jetzt zunehmend in der Situation, sowohl jenem
Rationalititsideal als auch seiner ex-negativo-Reflexion die Basis zu
entziehen. Die Unbestimmtheitssignatur universeller Technik wird zur
Unbestimmtheitssignatur universeller technisierter Welt. Diese hitte
dann keinen Ort mehr fiir eine »List der Vernunft«, sondern zwingt uns
in den Pragmatismus einer provisorischen Moral.

14.02.2026, 18:24:18. - [ —


https://doi.org/10.14361/9783839404317-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

