
6. Schlussworte und Ausblicke

In dieser Arbeit habe ich auf der Grundlage einer kritischen Diskurs-

analyse die internationalen Programme der Reproduktiven Gesundheit

und Rechte analysiert und dabei den Fokus auf deren Konkretisierung

durch die Weltgesundheitsorganisation (WHO) für den europäischen

Kontext gelegt. Forschungsanleitend war auf der Makroebene die Fra-

ge,welchesWissen über Generativität undwelche politischen Stoßrich-

tungen die Programme hervorbringen und auf welche Weise dadurch

Generativitätsverhältnisse regulierbar gemacht werden. Kurz: Welche

makro(-demografischen) Strategien der Bevölkerungsregulierung wer-

den in den Programmen deutlich? Auf der Mikroebene habe ich die

Programme als Terrain individualisierender gender- und gesundheits-

politischer Aushandlungen analysiert und gefragt, welche ›generativen

Subjektmodelle‹ sie konstituieren. Im Folgenden fasse ich die wesent-

lichen Erkenntnisse nochmal zusammen und gehe zum Schluss darauf

ein, welche Rückschlüsse sich daraus für die geschlechtertheoretischen

Debatten über Generativitätsverhältnisse ziehen lassen.

6.1 Resümee

Für meine Fragen war zunächst grundlegend, eine historische Explora-

tion von internationalen Gesundheits- und Bevölkerungspolitiken vor-

zunehmen. Denn zum Unternehmen einer kritischen Rekonstruktion

von Diskursen gehört die (archäologische und genealogische) Beschäf-

tigungmit deren Geschichte: Wie entsteht die Bevölkerung als Figur und

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007 - am 13.02.2026, 22:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Politiken der Generativität

wird Gegenstand von Politik? Wie hängt dies mit der Entstehung von

Gesundheitspolitik (Public Health) zusammen und welche Rolle spielt

dabei Geschlecht? Die historischen Rekapitulationen haben gezeigt,

dass die gegenwärtigen Konzepte der Reproduktiven Gesundheit in

einem sowohl globalen als auch komplizierten Macht-Wissen-Komplex

zu verorten sind. Sie bilden eine Schnittstelle verschiedener Debatten,

Wissensgenealogien und gesellschaftlicherMacht- undHerrschaftsver-

hältnisse (Gesundheitspolitik, Bevölkerungspolitik, Geburtenkontrolle,

Geschlechterverhältnisse, Kolonialismus usw.).

Diese Komplexität hat verschiedene methodische wie auch theore-

tische Perspektiven nötig gemacht: Während das Kernstück dieser Ar-

beit – das Close Reading der WHO-Programmatik – diskursanalytisch

vorgeht, habe ich im Verlauf der Arbeit außerdem staatstheoretische,

machtanalytische wie auch wissenschaftskritische und Akteur/-innen-

zentrierte Ansätze verfolgt.

Der Ausgangspunkt meiner Arbeit war – im Anschluss an die Ar-

beit von Susanne Schultz (2006) – die Feststellung, dass die Verabschie-

dung der Reproduktiven Gesundheit und die Reproduktiven Rechte in

Kairo (1994) bevölkerungspolitische Verschiebungen eingeleitet hatte:

Geburtensteuerung wurde offiziell abgeschafft, allerdings blieb der an-

tinatalistische Bias in der Agenda von Kairo bestehen. Auf der Grund-

lage von Gesundheitsargumenten wurde nun eine Bevölkerungspolitik

durch dieHintertür betrieben. Frauenwurde undwird nahegelegt, frei-

willig weniger Kinder zu bekommen, weil es gesünder sei.

6.1.1 Die Politik der Weltgesundheitsorganisation:

Erweiterte Staatlichkeit und globale Gouvernementalität

Ausgehend von dieser Situation, interessierte mich die Frage, wie die

Reproduktive Gesundheit und die Reproduktiven Rechte im europäi-

schen Raum konzeptualisiert werden. Denn im Unterschied zur Kairo-

Agenda ist die europäische Version (umgesetzt von der WHO) bisher

nicht (herrschafts- und machtkritisch) untersucht worden. Zunächst

war es notwendig, die WHO als politische Akteurin fassbar zu machen.

Im Anschluss an politikwissenschaftliche Konzepte von Suprastaatlich-

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007 - am 13.02.2026, 22:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Schlussworte und Ausblicke 205

keit bzw. erweiterter Staatlichkeit habe ich die WHO als eine interna-

tionale Politikform definiert, die über die Regierungsweise souveräner

Staaten hinausgeht, die aber gleichzeitig eng mit souveränen Staaten

interagiert. Die Global Governmentality Studies haben mir zudem Ansät-

ze geboten, die Politik der WHO als Regulierungsnetzwerk zu begrei-

fen, das aus einem Zusammenwirken aus supranationalen Institutio-

nen/Organisationen, nicht staatlichen und staatlichen Akteuren sowie

der Zivilgesellschaft besteht. Diese Netzwerke haben zwar keine rechts-

souveräne Geltung, allerdings übernehmen Akteure wie dieWHOKom-

petenzen, die zuvor bei den Nationalstaaten lagen. Das verändert wie-

derum die Bedingungen staatlichen Handelns und wirkt sich transfor-

mierend auf die bestehenden Nationalstaaten aus (Hirsch 2005). Mit

Kelly (2013) und Hirsch (2005) wurde klar, dass Politiken wie jene der

WHO keine eigene Sphäre im Gegensatz zur nationalstaatlichen Sphä-

re bilden. Sie heben das einzelstaatliche System nicht auf, sind nicht

»something in addition to the sovereign states […], but on the contrary

presuppose the prior existence of sovereign states to agree to it« (Kelly

2013, 12). Durch diemultiplen, dezentralen Vernetzungen und Koopera-

tionen entstehen aber erweiterte »globale Führungsdispositive« (Demi-

rovic 1997, 259), transnationale Kräfteverhältnisse von Staatsapparaten

und nicht staatlichen Akteuren.

Weiter habe ich die Akteursebene mit einer an Foucault orientier-

ten Regierungsperspektive der Gouvernementalität ergänzt: Dadurch

konnte ich die Wirkungsweisen der WHO theoretisieren, die sich über

die Durchsetzung bestimmter Wissensregime vollziehen und dabei re-

gulierendeWirkung auf gesellschaftliche, aber auch staatliche Dynami-

ken, Diskurse und Praktiken haben. Mit Foucault habe ich zudem die

Ebene der Akteure erweitert und gefragt,welcheMachtformen bzw.Re-

gierungstechniken die suprastaatlichen Politikformen aufweisen – und

wie diese mit der Produktion von Wissen einhergehen. Mit einem sol-

chen Zugang lässt sich die WHO und ihr wichtigstes Regierungsinstru-

ment – das Programm – am besten verstehen.

Dazu habe ich die Machtanalytik von Foucault im Sinne einer post-

juridischen, das heißt einer an nicht restriktiven Formen der Macht

orientierten Analyse für die internationalen Programme der Reproduk-

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007 - am 13.02.2026, 22:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Politiken der Generativität

tiven Gesundheit fruchtbar gemacht. Dadurch wurden die Program-

me als eine Form postjuridischer Regierung sowohl von Subjekten als

auch von Bevölkerungsprozessen (Biopolitik) sichtbar, die das Verhal-

ten von Menschen – ohne in dieses direkt einzugreifen – über die Her-

stellung einer bestimmten Normalität lenkt (Risikokalkulationen) und

bestimmte Subjektivitäten hervorbringt.

6.1.2 Vergesundheitlichung der Generativität

Dabei habe ich mich an den gegenwartsbezogenen Gouvernementali-

tätsstudien orientiert, die unter anderem das Feld von Gesundheit und

Medizin als ein zentrales Merkmal gouvernementaler Regierung un-

tersuchen. Die gegenwartsbezogenen Gouvernementalitätsstudien ha-

ben sich eingehend mit dem Feld der Gesundheit befasst und mit ei-

ner Analyse neoliberaler gesellschaftlicher Verhältnisse verknüpft. Sie

haben die Ökonomisierung des Sozialen als eine spezifische gegenwärtige

Regierungsweise herausgearbeitet und zum Beispiel gezeigt, wie be-

stimmte ›neue‹ gesundheitliche Subjektkonzepte wie zum Beispiel die

Anrufung der Selbsthilfe, Eigenverantwortung und Prävention auchmit

dem Rückzug des Wohlfahrtsstaates verknüpft sind.1

Ebenso zeigen sie, dass das Feld der Gesundheit heute nicht vorran-

gig über gesetzliche Regelungen oder restriktive Anweisungen durch

Expert/-innen bestimmt ist, sondern vielmehr durch ein Vokabular

der Selbstbestimmung und individuellen Gesundheitsverantwortung.

Lupton und Peterson (2008) sowie Nettleton (2011) zeigen eine neo-

liberale Regierungstechnologie, die individuelle Verhaltensweisen via

Risikokalkulationen adressiert und zur Selbststeuerung aufruft. In

diesem Sinne wird in aktuellen Gesundheitsdiskursen eine möglichst

umfangreiche Informiertheit über den eigenen Körper und mithin

Kenntnis über Risiken und Prävention gefordert. Konstituiert wird

ein »healthy citizen« (Redden 2002, 355), der die Prämisse der Eigen-

verantwortung verinnerlicht hat und die gesundheitliche Selbstsorge

mit der Verantwortung für ›die Nation‹ und die ›Gattung‹ verknüpft.

1 Siehe u.a. Bröckling 2004; Bröckling/Krasmann/Lemke 2000.

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007 - am 13.02.2026, 22:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Schlussworte und Ausblicke 207

Die Prämisse der Eigenverantwortung und der Risikokalkulationen

delegieren, wie unter anderen Castel (1983) gezeigt hat, Verantwortung

an Individuen. Es sickert ein ökonomisches Selbstverhältnis ein, eine

neoliberale Logik, in der wohlfahrtsstaatliche Systeme nicht nur zu-

nehmend abgebaut werden, sondern das Ökonomische selbst tief in die

Selbstverhältnisse der Menschen eindringt.

Ausgehend von diesen Erkenntnissen, überrascht die Vergesundheit-

lichung der Generativität, wie ich es nenne, kaum. Wie ich herausgestellt

habe (Kapital 5, Close Reading, vom Rechtssubjekt zum Gesundheits-

subjekt), wird in den europäischen Programmen der Reproduktiven Ge-

sundheit undRechte der Fokus auf Gesundheit verstärkt. Rechte spielen

so gut wie keine Rolle mehr. Vielmehr sind die Paradigmen der verhal-

tensorientierten Gesundheitsförderung undmithin Prävention zentral.

Auf der Grundlage dieser Risikofaktoren werden, wie ich gezeigt habe,

Normen definiert, wie das generative Verhalten zu gestalten sei.

Weiter hat die Vergesundheitlichung den Effekt, dass gesundheit-

liche Risikofaktoren als einzelne Ursachen für die Häufung von

bestimmten Problemen kalkuliert und in ein vereinfachendes Ursache-

Wirkungs-Modell überführt werden. Komplexere, multidimensionale

Analysen bleiben aus. Der Fokus auf das individuelle Verhalten blendet

zudem die sozioökonomischen Dimensionen von Generativitätsver-

hältnissen aus. (Präventive) Verantwortung wird in die Individuen

hineinverlagert. Der Fokus richtet sich auf die individuellen Verhal-

tensweisen, sprich Verhütungsverhalten, Schwangerschafts-Timing,

gesundheitliches Risikoverhalten usw., während Forderungen nach

sozioökonomischen Veränderungen, nach Versorgungsstrukturen (Bau

von Krankenhäusern, medizinisch leicht zugängliche Versorgung,

Abtreibungsmöglichkeiten usw.) auf dieser Grundlage in den Hinter-

grund geraten. Weiter lässt der Gesundheitsdiskurs sich expansiv auf

jegliche Phänomene des menschlichen Lebens übertragen. Mit der

Folge, dass zum Beispiel Schwangere sich als eigenverantwortliche

Patientinnen verstehen sollen, und damit Generativität insgesamt stark

individualisiert und mithin entpolitisiert wird.

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007 - am 13.02.2026, 22:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Politiken der Generativität

6.1.3 Eingeschränkte Selbstbestimmung

In diesem Zusammenhang muss, so eine weitere Erkenntnis, auch die

Verwendung des Choice-Begriffs verstanden werden: Anstatt von Rech-

ten ist in der europäischen WHO-Programmatik die Rede von Choice.

Dies macht die Programme insgesamt nicht nur wenig verbindlich,

sondern macht nicht zuletzt auch die normative und einschränkende

Adressierung generativer Subjekte deutlich: Selbstbestimmung ist,

folgt man den WHO-Beschreibungen, nur auf der Grundlage eines

bestimmten Wissens über Verhütung möglich ist. Die Verbesserung

von Wissen (über Verhütung) gilt als die Voraussetzung dafür, über-

haupt selbstbestimmte Entscheidungen treffen zu können. Kurzum:

Selbstbestimmung meint, wie ich herausgearbeitet habe, gleichzei-

tig Selbstregulierung, das heißt die Steigerung der Kompetenzen der

einzelnen im Umgang mit sich selbst. Aufgezeigt habe ich in die-

sem Zusammenhang zudem, dass Choice ein stark westlich geprägter

Begriff ist, der insbesondere die Situation von bestimmten Frauen zu

fassen vermag. Die Pro-Choice-Bewegung gründet auf der liberalen

Idee des individuellen Selbstbestimmungsrechts und der Entschei-

dungsfreiheit – bekannt geworden ist unter anderem der Claim »My

Body My Choice«.

Schwarze Feministinnen haben lange vor dessen Eingang in die of-

fizielle Politik kritisiert, dass mit dem ›Choice‹-Konzept – trotz seines

universalistischen Anspruchs – bei Weitem nicht die Bedürfnisse al-

ler Frauen adressiert werden. Wie Smith (2005, 127) formuliert: »[…] it

rests on essentially individualist, consumerist notions of ›free‹ choice

that do not take into consideration all the social, economic, and polit-

ical conditions that frame the so-called choices that women are forced

to make«. Choice lege nahe – so die Kritik –, dass Frauen eine Wahl

haben, nur insofern sie die nötigen Mittel besitzen (vgl. Price 2010,

46). Mit Weingarten (2012) und Smith (2005) habe ich des Weiteren ge-

zeigt, dass das ›Choice‹-Modell vor allem den Bedürfnissen privilegier-

ter Frauen entspricht, die bereits eine Wahl, die über eine Auswahl an

Möglichkeiten verfügen. Arme, meist Frauen of Color waren und sind

von einer solchen Wahlmöglichkeit oft weit entfernt und vielfältigen

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007 - am 13.02.2026, 22:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Schlussworte und Ausblicke 209

Zwängen unterworfen. Auch waren und sind sie mit einer gesellschaft-

lichen Situation konfrontiert, die ihren Status als Mütter grundlegend

infrage stellt, das heißt, ihnen diesen Status abspricht, zum Beispiel

weil sie arm sind, weil sie nicht dem Ideal der bürgerlichen Hausfrau

und Mutter entsprechen, weil sie nicht diejenigen sind, die ›Nation‹,

die Gesellschaft reproduzieren sollen (Ahmed 2004; Davis 1981). Dem

entsprechend besteht das emanzipatorische Anliegen vieler Frauen dar-

in, überhaupt als Mütter anerkannt zu werden und sozioökonomische

Bedingungen zu schaffen, unter denen sie in Würde Kinder großzie-

hen können. Verschiedene Frauenbewegungen (zum Beispiel die Orga-

nisation Sister Song) haben, wie ich ausgeführt habe, deshalb statt des

Choice-Begriffs jenen der Reproductive Justice vorgeschlagen. Unter die-

sem Begriff lassen sich im Unterschied zu Choice verschiedene Situatio-

nen von verschiedenen Frauen adressieren. So kann zum Beispiel Wahl-

freiheit auch mit Fragen der sozialen Gerechtigkeit verknüpft werden

und wird nicht auf Verhütung reduziert.

Wie ich herausgearbeitet habe, haben die WHO-Programme

Choice in einer Weise implementiert, die reproduktive Selbstbestim-

mung stark auf Verhütungsentscheidungen reduziert, das heißt auf die

Verhinderung von Schwangerschaft. Eine reproduktive Entscheidung

ist mit anderen Worten dann eine Entscheidung, wenn sie auf der

Grundlage sachkundigen Verhütungswissens vor dem Eintreten einer

Schwangerschaft getroffen wurde. Nahegelegt wird, dass reproduktive

Selbstbestimmung die Entscheidung gegen Fortpflanzung meint – und

zwar vor dem Eintreten einer Schwangerschaft. Deutlich wird, dass

unter reproductive choice vor allem contraceptive choice gemeint ist. Damit

können andere Entscheidungen wie zum Beispiel Abtreibung oder eine

ungeplante Schwangerschaft nicht als Entscheidungen gefasst werden.

Nahegelegt wird von der WHO weiter, dass der Zugang zu Verhü-

tung und eine erhöhte Benutzung von Verhütungsmitteln die entschei-

denden Indizien für Selbstbestimmung (Choice) sind und mithin Aus-

druck einer besseren Reproduktiven Gesundheit. Ich habe dargelegt,

dass in einer solchen Choice-Definition komplexe gesellschaftliche Zu-

sammenhänge, die reproduktive Selbstbestimmung ebenfalls beeinflus-

sen, begrenzen oder ermöglichen, ausgeblendet werden. Choice wird

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007 - am 13.02.2026, 22:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Politiken der Generativität

auf einzelne, leicht messbare Faktoren (Verhütungsmittelverbreitung)

reduziert. Aus dem Blick gerät, welche unterschiedlichen Vorausset-

zungen es braucht, damit für sehr verschiedene Frauen Choice tatsäch-

lich möglich ist.

Insgesamt kommt auf diese Weise nur ein bestimmtes generatives

Handeln als selbstbestimmt in den Blick – nämlich jenes, das eine be-

stimmte Vorstellung von Verhütung und Familienplanung impliziert.

Andere Dimensionen generativen Handelns können vor diesem Hin-

tergrund nicht als Choice, als Wahl, als selbstbestimmt gewertet wer-

den. Zugrunde gelegt wird dabei ein »positivistisches Verständnis von

Autonomie« (Hirschauer u.a. 2014, 27), ein Entscheidungsmodell, das

Ambivalenzen außer Acht lässt – zum Beispiel, dass eine ungeplante

Schwangerschaft plötzlich zu einer geplanten werden kann oder um-

gekehrt (vgl. Hirschauer u.a. 2014).

6.1.4 Hierarchische Abstufungen

Im Anschluss an Ute Tellmann (2013; 2014; 2017) habe ich außer-

dem argumentiert, dass die in den Choice-Konzepten nahegelegten

rationalisierten generativen Verhaltensweisen auch auf eine histori-

sche Kontinuität biopolitischer Gouvernementalität verweisen: Wie

Tellmann ausarbeitet, zeigt sich das Zusammenwirken von Gouver-

nementalität und Biopolitik historisch in bevölkerungspolitischen

Krisenszenarien. Deutlich wird, dass die Entstehung einer biopoli-

tischen gouvernementalen Regierung untrennbar mit globalen und

kolonialen Verhältnissen verwoben ist. Ideen der Gesundheit und

Immunität, der Reinheit bzw. Reinlichkeit (purity) und Hygiene ent-

wickeln sich, wie ich in den historischen Explorationen (2. Kapitel)

skizziert habe, unter anderem als Bollwerk gegen eine als kontaminiert

und ansteckend imaginierte Drohung aus den Kolonien.2 Auch die

2 Zu den Quarantänepolitiken siehe Bashford 2004 und Brown/Bell 2008. Ei-

ne postkoloniale Fortsetzung infektiöser Gefahrenszenarien sind die heutigen

Diskurse zur AIDS-Krise in der sogenannten Dritten Welt,, siehe dazu King

2002.

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007 - am 13.02.2026, 22:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Schlussworte und Ausblicke 211

Figur der Bevölkerung ist historisch untrennbar mit kolonialen Sze-

narien einer drohenden Überbevölkerung verknüpft (Tellmann 2017).

Tellmann (ebd.) entwickelt – auf der Grundlage einer Analyse von

Robert T. Malthus’ bevölkerungstheoretischen Schriften aus dem 18.

Jahrhundert – die These, dass die gouvernementale Regierung und

die mit ihr verbundenen Figurationen der rationalen (Selbst-)Steue-

rung und des Homo Oeconomicus im 18. Jahrhundert als ›zivilisierende‹

Gegeninstanz gegen die von Malthus entwickelte Vorstellung einer

angeblich ungezügelten ›Fortpflanzung‹ in den Kolonie und in den

›unteren Schichten‹ in westlichen Großstädten entsteht.

Kurzum: Das Zusammenwirken von Biopolitik und Gouverne-

mentalität kristallisiert sich, folgt man Tellmann, historisch an der

Schaltstelle (kolonialer) bevölkerungspolitischer Ausdifferenzierungen

über wertes und unwertes Leben. Biopolitische Gouvernementalität

konstituiert sich entlang der Frage, welche Körper ›zu viele‹ sind. Die

malthusische Beschreibung der Bevölkerung als ›krisenhaft‹ und ›über-

bordend‹ ist, wie Tellman (2017) ausarbeitet, eine biopolitische Zäsur,

die das Leben bzw. die Bevölkerung auch hierarchisiert, indem es in

wertes und unwertes Leben einteilt. Diese hierarchische Abstufung der

Bevölkerung beschreibt Tellmann als Voraussetzung gouvernementaler

(ökonomischer) Rationalität, das heißt gouvernementaler Regierungs-

weisen. Die Regierungsweise der Gouvernementalität ist mithin eine

Regierungstechnologie, die historisch als zivilisierende Instanz gegen

das Drohszenario der Bevölkerung entsteht.

Auf der Grundlage dieser Genealogie habe ich auf das neomalthu-

sische Kontinuum der gegenwärtigen Programme hingewiesen und

gezeigt, dass das rationale generative Subjekt auch hier angetrieben

wird von der Vorstellung einer Generativität, die als (demografischer)

Unsicherheitsfaktor, als Krisenherd oder Risiko konnotiert ist. Diese

Konnotation macht die WHO-Programmatik nicht zuletzt anschluss-

fähig für (implizite) Bewertungen darüber, wer zur ›Sicherung‹ der

Generativität, wer für die ›Reproduktion der Gattung‹ infrage kommt

und wer eher nicht. Entsprechende Tendenzen zeigen sich beispiels-

weise, wie ich ausgearbeitet habe, in den untersuchten Diskursen

zu Fertility Healthcare, in denen sich implizite Abstufungen darüber

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007 - am 13.02.2026, 22:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Politiken der Generativität

abzeichnen, wer überhaupt als generatives Subjekt adressiert wird und

wer eher nicht. Nicht zuletzt zeigen sich solche Ausdifferenzierungen

auch in der ungleichen Adressierung verschiedener Bevölkerungs-

gruppen hinsichtlich der Frage, welche eher Verhütungsbedarf oder

einen Kinderwunsch haben. Mit anderen Worten weisen die WHO-

Programme einen implizit bewertenden Bias auf, wer eher Verhütung

brauche und wer beim Kinderbekommen unterstützt werden soll (siehe

die Abschnitte 5.2.2. Heterosexualisierung und Zweigeschlechtlichkeit,

5.2.4. Demografische Formationen sowie 5.2.5. Ethnisierung und

koloniale Kontinuitäten). Deutlich wird nicht nur eine paarförmige

heterosexuelle Konnotation von Choice, von Generativität überhaupt.

Klar wird auch, dass nicht alle Frauen gleichermaßen generative ›Hoff-

nungsträgerinnen‹ sind: So werden ›europäische‹ Frauen in einigen

Dokumenten als selbstbestimmt und fortschrittlich dargestellt, zum

Beispiel in den wiederkehrenden Verweisen auf die skandinavischen

Länder, in denen Frauen als emanzipierte, moderne und berufstätige

Subjekte mit optimalen Geburtenzahlen auftreten – und als Hoff-

nungsträgerinnen für die generative Zukunft Europas fungieren. Dem

gegenüber erscheinen Migrantinnen und geflüchtete Frauen in den

untersuchten Programmen kaum als Subjekte, sondern als Teil einer

scheinbar einheitlichen Gruppe, die der Aufklärung über Verhütung

und Familienplanung bedarf. Sie erscheinen, wie ich ausgehend von

El-Tayeb (2011) und Tuori (2009) aufgezeigt habe, als das konstitutive

Außen europäischer Modernitäts- und Generativitätsideen: »Represen-

tations of migrants relate to the ways in which Europe has portrayed

itself, through sexuality and gender relations, as more civilised than

the rest of the world« (Tuori 2009, 146). Die Programme der WHO

generieren, so meine These, eine biopolitische Makroebene, die an-

schlussfähig ist für normalisierende Vorstellungen über eine ›richtige‹

europäische Generativität und letztlich darüber, wer und wessen genera-

tive Lebensweise, um es mit Ahmed zu sagen, als »suitable reproducers

of the nation« und »the reproduction of life« (Ahmed 2004, 145) infrage

kommt – und wer eher nicht.

Die subtilen bevölkerungspolitischen Ausdifferenzierungen der

WHO-Programme operieren, wie ich dargelegt habe, nicht im Sin-

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007 - am 13.02.2026, 22:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Schlussworte und Ausblicke 213

ne repressiver Hierarchisierungen und Zäsuren (Malthus), sondern

im Sinne einer modernen Normalisierungsmacht, die Subjekte und

generative Verhaltensweisen an statistischen Mittelwerten misst

und optimierbar macht. Anders gesagt, wird Generativität heute als

Unsicherheits- bzw. Risikofaktor verhandelt (früher: Drohung), den

man mit rationalisierten präventiven Entscheidungen kontrollierbar

machen und optimal beeinflussen will. Auf diese Weise erscheinen die

Verhaltensweisen bestimmter Gruppen als wünschenswert und optimal,

während andere als Abweichung konfiguriert sind, als nicht kontrolliert

genug.

In einer vergleichenden Makroperspektive auf die internationale

Agenda von Kairo zur Reproduktiven Gesundheit und jene der euro-

päischen WHO kommt, wie ich argumentiert habe, nicht zuletzt eine

koloniale Kontinuität zum Vorschein, in der aus einer westlich vermit-

telten Perspektive darüber befunden wird, wo auf der Welt ›zu viele‹

und wo ›zu wenige‹ Menschen sind und damit zugleich, welches Le-

ben wert ist, sich zu reproduzieren und welches nicht. Während die

Kairo-Programme im Globalen Süden ›zu viele‹ Menschen ausmachen

und antinatalistisch argumentieren, zeigt sich imdemografischenBlick

auf Europa ein Szenario der ›zu wenigen‹ (und damit verbunden auch

einige pronatalistische Tendenzen). Diese unterschiedlichen »Drama-

tisierungen« (Connelly 2006) entspringen, so meine These, einer fort-

bestehenden (neo-)kolonialen Ausdifferenzierung des Lebens und des

lebenswerten Lebens (siehe dazu auch Rainer 2005, 284).

6.1.5 Die Feminisierung der Generativität:

Gesundheitspolitik und kapitalistische Produktionsweise

Der letzte Punkt meines Close Readings befasst sich vertieft mit

Geschlecht und macht deutlich, dass die WHO-Diskurse die Gebärfä-

higkeit von Frauen – überhaupt weibliche Lebenszusammenhänge –

teils explizit mit dem Fortbestehen der modernen Nation (bzw. Europa)

verbinden und dabei eine bestimmte Art der rationalisierten (›europäi-

schen‹) Generativität und generativen Weiblichkeit aktualisieren.

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007 - am 13.02.2026, 22:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Politiken der Generativität

Frauen erscheinen in den WHO-Programmen als generative Sub-

jekte, die einerseits individuell, selbstbestimmt und emanzipiert han-

deln. Andererseits sind sie dabei auch (demografische) Schlüsselfigu-

ren internationaler Fortpflanzungspolitiken. Sie werden zum »öffent-

lichen Ort« (Duden 2007). Aktualisiert wird ein historisches Motiv der

bürgerlichen Geschlechterordnung, das die individuelle Gebärfähigkeit

von Frauenmit dem Fortbestehen der Nation (bzw. Europas) verbindet.

Aktualisiert wird das paradoxe Verhältnis von Privatheit undÖffentlich-

keit, das Generativität und die ihr zugeschriebenen Attribute wie Kör-

per, Biologie,Natürlichkeit,Weiblichkeit,Mutterschaft undMütterlich-

keit einerseits auf das Private reduziert und dorthin ›verbannt‹ und sie

gleichzeitig zum Gegenstand öffentlicher Interessen und Intervention

macht. Bezeichnend ist in diesem historisch tradierten Geschlechter-

modell, dass weibliche Biografien, Frausein überhaupt mit Generativi-

tät gleichgesetzt bzw. umgekehrt Generativität mitWeiblichkeit gleich-

gesetzt wird.

In diesem Zusammenhang habe ich materialistische feministische

Perspektiven (Scholz 2011, Beer 1990 usw.) ins Spiel gebracht,mit denen

die Programmatik der Reproduktiven Gesundheit auch als Politik einer

kapitalistischen vergeschlechtlichten Teilung von Arbeit interpretierbar

wird: Die Programmatik der Reproduktiven Gesundheit untermauert

die Trennung zwischen einer Sphäre der Reproduktion bzw. Generati-

vität und einer Sphäre der Produktion und diemit dieser Trennung ver-

bundene geschlechtliche Arbeitsteilung, bei der Generativität als unbe-

zahlte, weibliche Privatdomäne jenseits von marktwirtschaftlichen und

politischen Prozessen erscheint (jedoch gleichwohl regulierbar gemacht

wird). Die untersuchten Gesundheitsprogramme aktualisieren also je-

nen für die kapitalistisch-patriarchale Gesellschaft Struktur-gebenden

Mechanismus, wie er von materialistisch-feministischenTheorien viel-

fältig herausgestellt worden ist: Generativität wird in einen individua-

lisierten, vorgesellschaftlichen (naturalisierten) Raum abgespalten und

(als Gratisarbeit) feminisiert.

Generativitätsverhältnisse werden zum »weiblichen Lebenszusam-

menhang« gemacht und in den Bereich eines individuellen Gesund-

heitshandelns abgespalten – dieser Mechanismus ist, mit Scholz (2011)

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007 - am 13.02.2026, 22:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Schlussworte und Ausblicke 215

gesprochen, Effekt und Voraussetzung kapitalistischer Produktionswei-

sen. Mit anderen Worten: Die WHO-Programme zeigen sich auch, wie

ich herausgearbeitet habe, als eine biopolitische Regierung, mit der le-

gitimierbar wird und bleibt, dass Generativität auch weiterhin gratis

– aus Liebe – erledigt wird. Denn: »Eine (kapitalistische) Marktökono-

mie kann nur dann profitabel und rational arbeiten, wenn sie keinerlei

Verantwortung für die gesellschaftlich-individuelle Reproduktion von

Frauen und Männern zu übernehmen braucht, die über die Lohn- oder

Gehaltszahlung hinausgeht« (Beer 1990, 24).

Hier habe ich auch den Bogen zur Biopolitikanalyse bzw. zu Tell-

mann (2017) gespannt: Die Konzepte der Reproduktiven Gesundheit ak-

tualisieren nicht zuletzt ein neomalthusisches Kontinuum, das Bevöl-

kerung als potenziell krisenhaft (als Risiko) und dabei auch als ökono-

misches Problem konstruiert. Das sich rational reproduzierende (weib-

liche) Subjekt wird diesen Risikoszenarien gegenüber als eine zivilisie-

rende Gegeninstanz installiert. Die Programme konstituieren eine Art

gesundheitliche und weibliche Variante desHomo Oeconomicus, die libe-

rale Figur eines Healthy Homo Oeconomicus, die eigenverantwortlich und

rational planend die eigene generative Gesundheit und Anzahl Gebur-

ten managed – und damit zum Ziel eines bestimmten (auch ökono-

misch vernünftigen) Bevölkerungsoptimums beiträgt.

Die Programme der Reproduktiven Gesundheit konstituieren eine

generative weibliche Subjektivität, die ein optimales, gesundes gene-

ratives Verhalten ›erlernen‹ soll und dadurch die Risiken der Bevölke-

rungsprozesse (und deren ökonomische Auswirkung) kontrolliert. Die-

ses generative Subjekt soll idealerweise das (möglicherweise) aus dem

Ruder laufende Leben zivilisieren und Generativitätsprozesse auch im

Sinne ökonomischer Interessen rationalisieren.

Nicht zuletzt soll dieses Subjekt, hier verbindet sich die Biopoliti-

kanalyse mit materialistischen Perspektiven, die ›Gratisarbeit Genera-

tivität‹ übernehmen. Auch die Identifikation der generativen Subjekte

mit Mutterschaft, jener naturalisierte Verweisungszusammenhang von

Generativität, Weiblichkeit und Mutterschaft, gehört zu einer optima-

len Voraussetzung für Ökonomie und Politik.

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007 - am 13.02.2026, 22:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Politiken der Generativität

6.2 Generativität und Geschlecht – gesellschaftstheoretisch
revisited

Zum Schluss möchte ich, ausgehend von den beschriebenen Er-

kenntnissen und Interpretationen, ausloten, welchen Beitrag sie zu

geschlechtertheoretischen Debatten über Generativitätsverhältnisse

leisten.

Ich habe mich gefragt, inwiefern meine Interpretationen zur Femi-

nisierung und Abspaltung von Generativität nicht ein Stück weit das

Problem reproduzieren, auf das sie aufmerksam machen: nämlich die

Abspaltung von Generativität. Anders gesagt, scheint es mir, dass allein

die Analyse und Feststellung der Abspaltung und Abwertung von Gene-

rativität diese erneut – theoretisch wie politisch – unsichtbar macht.

Das heißt, es ist auf dieser Grundlage nur negativ feststellbar, dass die

Abwertung, Feminisierung und Depolitisierung der Generativität ein

konstitutives Element der aktuellen (kapitalistischen) Gesellschaftsord-

nung ist. Theoretisch ist Generativität auf diese Weise nur im Sinne

ihrer Abwesenheit und Marginalisierung greifbar und/oder – dies ist

letztlich auch das Problem bei Beer (1990), wie Heitzmann (2017) aus-

führt, erscheint Generativität dadurch wiederum als vorgesellschaftlich

und ›naturhaft‹.

Wie aber kann eine Theoretisierung der Generativität deren Mar-

ginalisierung und/oder Naturalisierung nicht wiederum selbst repro-

duzieren? Mit Mary O’Brien (1981; 1997) gesprochen, zeigt sich selbst

in feministischen Ansätzen zur Generativität oft eine Art unbewuss-

te Wiederholung gesellschaftlicher Verhältnisse, in denen Generativi-

tät und entsprechende Körperprozesse keinen Stellenwert haben. Es

scheint also nicht geklärt, wie Generativität und die mit ihr verbundene

Vergeschlechtlichung als ein Vergesellschaftungsmodus konzipiert und

in theoretische Debatten eingebracht werden kann. Ich denke, dass ei-

ne solche Konzeptualisierung von Generativität wichtig wäre.

Bisher lässt auch ein großer Teil der feministisch-materialistischen

Theoriebildung zur Hausarbeit/Reproduktion/Care Generativität aus,

stellt diese in den Bereich einer Art vor-gesellschaftlichen Natur oder

zählt sie einfach zur sozialen Reproduktion dazu.

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007 - am 13.02.2026, 22:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Schlussworte und Ausblicke 217

Beer (1991a) versucht, die gesellschaftstheoretische Relevanz der

Generativität begrifflich einzuholen, indem sie die Produktionsweise

unterscheidet in eineWirtschafts- und eine Bevölkerungsweise und zeigt,

dass die Zuschreibung der Bevölkerungsweise an Frauen nicht in der na-

türlichen Gebärfähigkeit begründet ist, sondern auf einem bereits vor

dem Kapitalismus bestehenden patriarchalen Prinzip beruht, einem

»kulturellen Muster, das ›ganz selbstverständlich‹ Geschlechterherr-

schaft beinhaltete und voraussetzte« (Beer 1991a, 275). Beer konzipiert

Generativität als »generative Bestandssicherung« bzw. Bevölkerungs-

weise als einen eigenständigen gesellschaftlichen Produktionsbereich

und damit als ein »zweite(s) Struktur- oder Basiselement« neben der

Wirtschaftsweise (Beer 1991a, 101). Ihr Erkenntnisinteresse richtet sich

auf den Zusammenhang der beiden Strukturelemente und somit auf

die »Vergesellschaftung von Individuen mittels Arbeit und Fortpflan-

zung zum Zwecke ihrer Existenzsicherung« (ebd., 141). Sie begreift also

Bestandssicherung nicht nur rein ökonomisch, diese bedarf vielmehr

auch der Generativität. Sie ist leiblich, ein materialer Lebensprozess

(ebd., in Anlehnung an Marx), auch dieser müsse Gegenstand von

theoretischer Betrachtung werden.

Die Vergesellschaftung der Individuen über Arbeit und Fortpflan-

zung wird Beer zufolge als gesellschaftliche Norm durchgesetzt, in der

durch das Gebärvermögen der Frauen diese im Verwertungsprozess be-

sonders ›genutzt‹ werden. Diese besondere ›Nutzung‹ der Frauen be-

steht bei Beer darin, »dass sie die generative Reproduktion einer Gesell-

schaft auf naturwissenschaftlicher Grundlage in einer Form gewähr-

leisten, die auf die Bedürfnisse kapitalistisch-patriarchaler Vergesell-

schaftung abgestimmt« sei (ebd., 271).

Obwohl Beer von Frauen und Generativität als einer vergesellschafte-

ten Natur ausgeht, generative Tätigkeit als Bevölkerungserhalt sichtbar

macht und die sozialen Mechanismen beschreibt, die zu deren Verde-

ckung führt, bleibt Generativität bei ihr letztlich ein vor-gesellschaft-

liches Element, das als Gegensatz zu Kultur erscheint (vgl. Heitzmann

2017, 72). Und zwar deshalb, wie Heitzmann (2017) und Meißner (2014)

herausarbeiten, weil der Verweisungszusammenhang von Generativi-

tät und Geschlecht weiterhin als vorgesellschaftlich theoretisiert wird.

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007 - am 13.02.2026, 22:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Politiken der Generativität

Beer führt den Begriff des (geschlechtlichen) Realsubjekts ein, ohne des-

sen Genealogie systematisch in die Analyse einzubeziehen, und setzt

dadurch eine vorgängige Existenz vonMännern und Frauen voraus, die

in einer körperlichen, auf Fortpflanzung bezogenen Zweigeschlecht-

lichkeit begründet ist. Sie nimmt auf diese Weise etwas gesellschafts-

theoretisch höchst Voraussetzungsvolles, nämlich die Zweiteilung der

Menschheit in Männer und Frauen, als gegebenen Ausgangspunkt für

Gesellschaftstheorie (vgl. Meißner 2011, 551). Der Verweisungszusam-

menhang vonGenerativität und (›weiblichem‹) Geschlecht wird bei Beer

unreflektiert wiederholt.

Kurzum: Das Verweisungsverhältnis Weiblichkeit, Körperlichkeit

und Generativität bleibt durch eine implizite Gleichsetzung mit Natur

unreflektiert bestehen. Reproduziert wird dadurch auch die Mar-

ginalisierung der Generativität, des Körperlichen, des Materiellen,

des Geschlechtskörpers – die Auslagerung der Generativität in den

Privatbereich. Der Bezug auf die Dimension der Materialität bleibt

naturalisierend, dadurch fehlt, wie Heitzmann (2017, 72) moniert, bei

Beer – trotz ihres vehementen Bestehens auf der Generativität als

einem eigenen Vergesellschaftungsmodus – genau das: eine Theorie

der Generativität als Vergesellschaftungsmodus.

Es scheint also nicht hinreichend geklärt, wie sich Generativität

und die damit verbundene Vergeschlechtlichung als Vergesellschaf-

tungsmodus und mithin gesellschafts- und geschlechtertheoretisch

fassen ließen, ohne diese erneut im Naturbereich zu marginalisieren.3

3 Simone de Beauvoir hat den Umstand der Generativität und der Körperpro-

zesse zum Gegenstand ihrer Betrachtungen gemacht, allerdings ebenfalls das

Problem der Naturalisierung wiederholt: Ihr Bild beruht auf einem bipolaren

komplementären Menschenpaar. Die Frau wird als Erhalterin der Gattung na-

turalisiert, und am Ende idealisiert Beauvoir das männliche Prinzip des Geistes

(versus Körper) und wiederholt selbst das Problem (Holland-Cunz 2003).

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007 - am 13.02.2026, 22:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Schlussworte und Ausblicke 219

6.2.1 Ein anderer Umgang mit vergeschlechtlichten

Körperprozessen

Ich halte es abschließend für zentral zu fragen, welche möglichenWege

es hierfür gibt. Wenn wir das Problem nicht immer wieder von Neu-

em reproduzieren wollen, braucht es einen offensiveren feministischen

theoretischen Umgang mit vergeschlechtlichten Körperprozessen.

Hilge Landweer (1994) hat sich – im Zuge der sogenannten Butler-

Duden- bzw. Sex/Gender-Debatte, auf die ich hier nicht näher einge-

he4 – starkgemacht, auch »Geburtigkeit und Sterblichkeit« (Landweer

1994, 36) in sozialtheoretische Überlegungen mit einzubeziehen. Land-

weer zufolge seien dies keine reinen Diskurserfindungen (inwiefern sie

hier Butler verkürzt interpretiert, möchte ich hier nicht weiterverfol-

gen), Kultur sei schließlich immer auch auf die »Reproduktion der Gat-

tung verwiesen« (ebd., 147). Zentral dabei sei, dass die Gesellschaft ih-

re Mitglieder (und dies treffe für alle Kulturen auf der Welt zu) ge-

mäß ihremmöglichen jeweiligen Beitrag zur Generativität einteile (vgl.

ebd. 1993, 36). So würden jene, die gebärfähig sind, Frauen genannt,

während jene, die nicht gebären, Männer genannt werden. Zwar gebe

es für diese kulturellen Zuschreibungen keinerlei Notwendigkeit, die-

se Festschreibungen sind kontingent, der »generative Unterschied« al-

lein macht es nicht per se notwendig, dass die Gesellschaft gemäß einer

zweigeschlechtlichen Ordnung organisiert ist. Gemäß Landweer werde

aber wegen der generativen Differenz diese stets sozial wieder relevant

gemacht als eine »leibliche Differenz« – auf deren Grundlage dann eben

(Geschlechter-)Mythen hervorgebracht werden (ebd. 1994, 156).

Für Landweer steht die Frage einer anthropologischen Konstante

des Geborenwerdens im Zentrum, und auf welche Weise diese mit

Geschlecht verknüpft wird, dies müssen wir zum Ausgang nehmen,

um Geschlechterverhältnisse zu analysieren. Das heißt, Geschlechter-

begriffe verweisen nach Landweer immer auch »auf den jeweils als

möglich unterstellten Beitrag zu Reproduktion« – denn Geschlech-

terkonstruktionen müssen auf die »elementare Herausforderung« der

4 Siehe dazu unter anderen Hark 2005, 269-332, und Villa 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007 - am 13.02.2026, 22:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Politiken der Generativität

Generativität antworten. Klar ist für Landweer, dass es keine »Wahrheit

des Geschlechts« und keine dem Diskurs vorgelagerte Welt an sich

gibt. Gleichwohl sei nicht alle Wahrnehmung schon diskursiv, wohl

aber formiert, »im Sinne von prozesshaft artikuliert, strukturiert«

(ebd. 167).

Landweers Thesen blieben nicht unwidersprochen, Hagemann-

White (2001, 68) problematisiert die Interpretation einer »anthro-

pologisch zwingenden« grundlegenden Zweiteilung »aufgrund der

Tatsache der Fortpflanzung«. Vielmehr, so Hagemann-White, begrün-

de Generativität »ein Geflecht von Relationen« (ebd., 69), eine Kette

der Vervielfältigung und nicht der Gegensätzlichkeit. Ebenso kriti-

siert Hark (2005, 305f.), dass Landweer die »generative Differenz« als

nicht hintergehbar und nicht thematisierbar postuliert. Damit würde

Zweigeschlechtlichkeit zu einer »kulturellen Konstante« und »Hete-

rosexualität als transzendentale Bedingung von Kultur und Wissen

(reifiziert)« (ebd., 306). Obwohl (oder weil) Landweer Heterosexualität

nicht explizit thematisiere, sondern immer von der Notwendigkeit der

Generativität spreche, »schütze« sie die Heterosexualität und nehme

»diese gewissermaßen ›aus der Geschichte‹ heraus (ebd., 307).Während

Hagemann-White das Verständnis von Generativität bei Landweer in

denMittelpunkt stellt, hebt Hark auf das Verhältnis von Geschlecht und

Sexualität als analytische Kategorien ab, womit jedoch, wie Heitzmann

(2017, 87). konstatiert, bei Hark das Phänomen der Generativität wieder

aus dem Sichtfeld gerät. Heitzmann zufolge werde hier sichtbar, dass

es letztlich um die Verhandlung des Natur/Kultur-Dualismus geht und

sich hier grundlegende differente Positionen zeigen.

6.2.2 Leibliche Differenz als soziale Praxis

Die Debatte ist, wie Heitzmann (ebd.) konstatiert, dort stehen geblie-

ben, eine aus der Natur resultierende generative Differenz als Natur ge-

gen die Diskursidee zu halten: »Die aus der Generativität desMenschen

resultierende leibliche Differenz wird in der so genannten sex/gender-

Debatte zu Beginn der 1990er Jahre zum zentralen Argument gegen

die vermeintliche Diskursivierung des Frauenkörpers, die Judith But-

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007 - am 13.02.2026, 22:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Schlussworte und Ausblicke 221

lers Gender Trouble zugeschrieben wurde«, von Duden, Landweer und

anderen (Heitzmann 2017, 76). Landweer wurde attestiert, sie sei in ei-

nem Zweigeschlechtermodell verhaftet. Damit wurde aber auch das le-

gitime Anliegen auf Eis gelegt, über körperliche Differenzen aufgrund

der Fortpflanzungsfunktion zu reflektieren, diese soziologisch zu fas-

sen und als strukturierenden Anteil zu begreifen. Heitzmann (2017, 19)

zufolge wurde durch die Stagnation der Debatte die »Eigenlogik der ge-

nerativen Praxis« analytisch verdeckt sowie auch deren Vergeschlecht-

lichung und mithin die Möglichkeit, diese gesellschaftstheoretisch ein-

zubinden, verpasst.

Etwas zugespitzt formuliert, herrschte die Meinung vor, es gebe ei-

nen radikal konstruktivistischen Ansatz oder einen naturalisierenden.5

Marxistisch-materialistische Ansätze wiederum thematisierten zwar

die Vergeschlechtlichung generativer Arbeitsteilung, allerdings sind

diese, wie bei Beer deutlich wird, an einem Punkt nicht materialistisch

genug, weil sie Körperprozesse letztlich doch als eine vorgesellschaft-

liche, ontologische Tatsache der Bestandssicherung konzipieren, als

einen Prozess jenseits der Gesellschaft, auf den sich binäre Normen

oder Arbeits- und Produktionsverhältnisse einfach überstülpen. Das

bedeutet, dass sie die Dimension der Natur erneut abspalten und das

Problem wiederholt wird, dass der Zusammenhang von Generativi-

tät und Geschlecht nicht gesellschaftstheoretisch thematisierbar ist,

sondern auf der Ebene der Natur bleibt (vgl. ebd., 72).

Mit Heitzmann (ebd., 17; 140) gesprochen, gilt es deshalb, ein episte-

mologisches Paradigma jenseits der Substanzialisierung zu entwickeln.

Ihr zufolge muss dazu eine soziologische Einschätzung erfolgen, mit

der Generativität vomMenschen her gedacht wird, von dem, was Men-

schen alltäglich in Bezug auf Generativität tun –mit dem das Körperli-

5 Einige Ansätze wie z.B. das Konzept der Existenzweise von Andrea Maihofer

(1995) haben diese Opposition bereits früh aufzulösen versucht. Im Zuge der

jüngsten Auseinandersetzung um den materialist turn ist die Debatte wieder

neu in Bewegung geraten. Siemuss an dieser Stelle jedoch ausgelassenwerden

– auch befassen sich die meisten Ansätze des NewMaterialism bezeichnender-

weise nicht mit Generativität.

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007 - am 13.02.2026, 22:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Politiken der Generativität

che der Sozialität erfasst werden kann. Dazu gehört auch eine Perspek-

tive auf generative Differenz als eine soziale Praxis.

Heitzmann (2017, 89) schlägt, ausgehend von Pierre Bourdieus der

sozialen Praxis (2009) eine soziologische Bestimmung der geschlechter-

differenzierenden Generativität vor, die diese als eine gesellschaftliche,

als produktive Praxis begreift. Generativität fasst sie als eine »geschle-

cherdifferenzierende Praxis« (Heitzmann ebd., 181), als ein alltägliches

(körperliches) Tun der Menschen, das soziologisch relevant ist, weil es

für die Akteur*innen sozial bedeutsam ist. Heitzmann (ebd. 182f.) ver-

weist in diesem Zusammenhang auf entsprechende Studien,6 die Ver-

geschlechtlichungsprozesse während der Schwangerschaft herausstel-

len, die also das doing Gender (West und Zimmermann 1987) im Prozess

der Generativität beschreiben.7

Deutlich wird, wie Heitzmann (ebd., 301) moniert, auf welche

Weise die Arbeit der Generativität als ›Frauensache‹ wahrgenommen

wird, während Männer als ›Spermiengeber‹ bzw. als Erzeuger (ebd.,

309) identifiziert werden. Der Vergeschlechtlichungsprozess findet also

schon vor dem Eintreten einer Schwangerschaft statt. Dazu gehören

Informationspraktiken, in denen sich die werdenden Eltern Wissen

aneignen, in Kurse gehen usw. Es findet eine Responsibilisierung der

Schwangeren statt und eine starke Aufspaltung in ›Väter‹ und ›Müt-

ter‹, also in ein klares Zweigeschlechtermodell. Die Studien zeigen

verschiedene Praktiken der Vergeschlechtlichung sowohl vor als auch

während der Schwangerschaft. So sind zum Beispiel die Recherchen

werdender oder ›planender‹ Eltern im Internet (Schadler 2013) als auch

die Praktiken des Spürens (Sänger u.a. 2013). der Schwangerschaft

durch starke vergeschlechtlichende Grenzziehungen gekennzeichnet.

Durch das Spüren des Fetus im Leib wird beschrieben, man habe

dadurch eine stärkere Verbindung zum Fetus (als die nicht schwangere

6 Siehe z.B. Schadler 2013 und Sänger u.a. 2013.

7 West und Zimmermann (1987) haben das Konzept des doing gender entwickelt,

in dem der (inter-)aktive Charakter der Produktion und Reproduktion von Ge-

schlechterdifferenz betont wird. Zugleich ist gerade ihr Verständnis von Ge-

schlecht keines, das sich auf Prozesse der Materialisierung von Geschlecht be-

zieht, weder physisch noch psychisch.

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007 - am 13.02.2026, 22:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Schlussworte und Ausblicke 223

Person). Beschrieben wird auch, dass durch das Spüren des Fetus die

»Schwangerschaft noch einmal bewusster wurde« (Schadler 2013, 194,

zit.n. Heitzmann 2017, 189) und dadurch auch der schwangere Körper

eine »exklusive Stellung« als Mutter und Frau erhält (ebd.). Berich-

tet wird auch, dass das Umfeld immer wieder vergeschlechtlichend

agiert, indem zum Bespiel auf die »Schönheit« der schwangeren Frau

verwiesen wird (vgl. Heitzmann 2017, 190).

Insgesamt lässt sich zeigen, dass in der generativen Praxis Mutter-

schaft und insbesondere Schwangerschaft als immanenter Bestandteil

von Weiblichkeit wahrgenommen werden bzw. auch als identitätsstif-

tend für das eigene Frausein fungieren. Dies wird vor allem bei Befra-

gungen von IVF-Patientinnen deutlich, die nicht nur einen unerfüllten

Kinderwunsch reklamieren, sondern auch eine Identitätskrise als Frau,

weil sie nicht schwanger werden (und dies für das eigene Frausein als

entscheidend empfunden wird).8

Wie aber kommt die Materialität der vergeschlechtlichten genera-

tiven Differenz zustande? Und wie ist dieser Zusammenhang von Ge-

nerativität und Geschlecht theoretisch zu fassen? Die patriarchale Ge-

schichte macht den umstandslosen Gebrauch des Begriffs Körper für

die feministische Theorie prekär. Feministische Theorie droht mit ei-

nemVerweis aufMaterialität immer das zu reproduzieren,wogegen sie

antritt, nämlich eine binär-hierarchische Ordnung. In Butlers Überle-

gungen im Anschluss an Irigaray bleibt der Körper deshalb – um dem

essenzialistischen Dilemma zu entkommen – eine Bezeichnung, ein Zei-

chensystem, eine Norm, die sich materialisiert hat (vgl. Maihofer 1995,

52). Generative Differenz kann aus dieser Sicht nur als Effekt einer Ideo-

logie betrachtet werden, als eine Materialisierung des Imaginären, eine

»ideologische Fiktion«, die Realität geworden ist (ebd.).

Mit dieser Konzeptionalisierung wird jedoch das Körperliche der

Sozialität (vgl. Heitzmann ebd., 51), die Materialität der generativen

8 Auch Hirschauer u.a. 2014 fassen Schwangerschaft als eine produktive Praxis,

indemsie zeigen, dass amProzess des physischenundpsychischenGewahrwer-

dens einer Schwangerschaft oft mehrere Menschen beteiligt sind. Das heißt,

die Materialisierung spielt sich in einem soziomateriellen Prozess ab.

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007 - am 13.02.2026, 22:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Politiken der Generativität

Differenz und deren Vergeschlechtlichung, nicht ernst genommen.9

Die »materielle Realität des Körpers wird »idealistisch verschluckt«

(Maihofer 1995, 52). Es braucht deshalb, wie oben beschrieben, ei-

ne Perspektive, die Generativität und generative Differenz als einen

leiblichen Vergesellschaftungsmodus versteht, als eine »historisch

spezifische Weise zu existieren« (ebd.). Mit Heitzmann und Maihofer

gesprochen, ist generative Differenz und die mit ihr verbundene Verge-

schlechtlichung mehr als eine sprachliche Materialisierung. Es gilt, mit

Maihofer (ebd., 184) formuliert, einen Begriff zu entwickeln, der »so-

wohl das Imaginäre dieser Existenzweise als auch Geschlechtlichkeit,

Subjektivität, Identität und Körperlichkeit als gesellschaftlich-kulturell

produzierte, historisch bestimmte Selbstverhältnisse reflektiert, als

auch die Realität dieser Existenzweise als gelebte Denk- Gefühls- und

Körperpraxen.« In Anlehnung an Bourdieus Anliegen, die Aufhebung

des Dualismus von Körper und Geist aufzuheben, fasst Heitzmann

(2017, 145) generative Differenz konkret folgendermaßen: Der Mensch

ist in der sozialen Welt, und gleichzeitig ist die soziale Welt im Körper.

Die Welt kann nur über die »körperliche Erkenntnis« praktisch erfasst

werden. Die Einverleibung der Strukturen der Welt machen wieder-

um kognitive Strukturen möglich. Kurzum: Die vergeschlechtlichte

Praxis der generativen Differenzierung ist ein »soziales Verhältnis«,

ein sozialer Vorgang (ebd., 105), das heißt mehr als eine vom Körper

unterschiedene Ideologie, die sich dann Körperprozessen einfach

überstülpt. Generative Differenz ist demnach eine sozial bzw. kulturell

überformte Naturtatsache oder, mit Maihofers (ebd., 85) Konzept der

Existenzweise gesprochen: Sie ist eine »Existenz-Erfahrung«, die für

die Menschen »einen ontologischen Status« hat. Generative Differenz

ist gelebte Denk-, Gefühls- und Körperpraxis, also Wirklichkeit. Diese

Dimension der Wirklichkeit ist nicht essenzialistisch zu fassen. Sie ist

»kein irreduzibler natürlicher Rest« (Maihofer 1995, 90), sondern eine

»strukturelle Ebene individueller Existenz« (ebd., 85).

9 Natürlich meint auch Butler nicht, es gebe vorher ›nichts‹, keinen Körper. Mit

Hervorbringung meint Butler die »Hervorbringung der Wirkung und Bedeu-

tung von Materialität« (Maihofer 1995, 89).

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007 - am 13.02.2026, 22:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Schlussworte und Ausblicke 225

Die Materialität der generativen Differenz macht auch Landweer

(1994) stark, wenn sie die unterschiedliche physische Beteiligung von

Menschen am Prozess der Generativität thematisiert und gesellschafts-

theoretisch einbinden will. Indem sie allerdings Generativität anthro-

pologisch fasst (ähnliche wie Beers ›Bestandssicherung‹), unterläuft sie

ihr eigenes Vorhaben, generative Differenz gesellschaftstheoretisch zu

verhandeln. Indem der Leib per se als generativ gedacht wird (das ist er

eben gerade nicht), wird Generativität und mithin auch die generati-

ve Differenz erneut der Natur zugeordnet. Trotz Landweers formulier-

ten Anliegen, Generativität gesellschaftlich zu fassen, fehlt letztlich der

Einsatzpunkt, an dem diese ernst genommen und gleichwohl tatsächlich

als sozial vermittelt gedacht werden kann.

Ich bin wie Landweer (ebd.) der Auffassung, dass wir über Gene-

rativität an der Trennlinie zwischen Menschen, die Schwanger wer-

den und gebären (können), und denjenigen, die dies nicht tun, reflek-

tieren müssen. Diese somatische Verschiedenheit von Menschen sollte

in queer-feministischerTheoriebildung nicht unberücksichtigt bleiben,

und zwar gerade, um sie aus der binären und heterosexuellen Umklam-

merung herauszulösen. Und weiter, damit Generativität nicht immer

wieder von Neuem einer vorgesellschaftlichen ›Naturhaftigkeit‹ über-

lassen wird, sie auf diese Weise gesellschaftstheoretischen wie gesell-

schaftspolitischen Aushandlungen entzogen und als ›weibliche‹ Gratis-

arbeit unsichtbar gemacht wird.

Auch O’Brien (1981) hat dieses Anliegen in ihrer Philosophie der Ge-

burt formuliert und argumentiert, dass wir in Bezug auf die aktuelle

Gesellschafts- und Geschlechterordnung fragen müssen, welche Rol-

le der Umstand der Schwangerschaft als eine somatische Dimension

in Abgrenzung zur Nicht-Schwangerschaft spielt (so wie Marx zufolge

berücksichtigt werden muss, dass wir essen und schlafen müssen und

dass dasmenschliche Arbeitsvermögen begrenzt ist). O’Brien (ebd.) for-

muliert aus einer feministisch-marxistischen Perspektive den Versuch

einer Philosophie der Geburt. O’Briens Thesen sind zwar historisch wie

soziologisch zu pauschal bzw. zu monokausal, sie bieten jedoch eini-

ge Anregungen, um sich den unterschiedlichen Anteilen von Menschen

an der Generativität feministisch nochmal grundlegend zuzuwenden.

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007 - am 13.02.2026, 22:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Politiken der Generativität

Denn die generative vergeschlechtlichte Differenz (schwanger = Frau,

nicht-schwanger = Mann) ist, wie mit Heitzmann (2017) deutlich wird,

gesellschaftlich stark wirksam.

Ähnlich wie Landweer (1994) und Beer (1991) historisiert O’Brien

(ebd.) den Prozess der Generativität zwar und betont die Sozialität

biologischer Prozesse, gleichwohl erscheinen diese dann doch als ein

natürlich materielles Apriori: »Der Reproduktionsprozess ist nicht nur

die materielle Grundlage der historischen Formen gesellschaftlicher

Beziehungen der Reproduktion, sondern er ist auch ein dialektischer,

sich historisch verändernder Prozess« (O’Brien 1997, 77f.). Zudem setzt

O’Brien Schwangerschaft scheinbar unhintergehbar mit Weiblichkeit

gleich.

Gleichwohl finde ich an ihrem Ansatz bedenkenswert, wie in ihm

die unterschiedliche Involvierung der Menschen in generativen Prozes-

sen berücksichtigt werden: Gemäß O’Brien (ebd.) ist der entscheiden-

de Punkt der unterschiedlichen Involvierung, dass dadurch die einen

(Männer) sich über ihren Anteil an einem Kind nie sicher sein kön-

nen, während die anderen (Frauen) im Zuge neunmonatiger Schwan-

gerschaft und Geburt sicher ›wissen‹, dass ein Kind von ihnen ist. Dies

habe dazu geführt, so O’Briens (ebd.) stark anthropologisierende und

vereinheitlichende These, dass Männer diese generative Unsicherheit

kompensierten, indem sie sich ihren Anteil daran durch politische, kul-

turelle bzw. gesetzlicheMachtausübung und Vorherrschaft über Frauen

sicherten.10

O’Brien (1997, 90-92) führt aus, welcher kulturelle Deutungsauf-

wand nötig war, um die physiologische Distanz der Männer von der

Generativität (»Ungewissheit der Vaterschaft«, ebd., 91) zu überwinden.

Mittel dazu waren Kulturprozesse wie die Erfindung der Vaterschaft,

Ehe, Monogamie, Treue durch die Ehefrau und andere Prozesse der

Institutionalisierung, die dem Mann eine Position kultureller, sozialer,

politischer und ökonomischer Überlegenheit zuwiesen. Wenn er schon

nicht über das Geburtsgeschehen und die Vaterschaft verfügen konnte,

sollte er wenigstens anderweitig überlegen sein. Jene Hierarchisierung

10 Ähnlich argumentiert auch Irigaray 1980.

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007 - am 13.02.2026, 22:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Schlussworte und Ausblicke 227

von Kultur und Materialität ermöglichte Männern nicht nur ihr Recht

an der Generativität, an der Natur (als Objekt), sondern ermöglichte

ihnen gleichzeitig ihre Freiheit davon. Das heißt, Männer konnten

ihre größere Distanz vom biologischen Reproduktionsprozess auch zu

ihrem Vorteil nutzen und ihren geringeren Anteil an der ›Aufzucht‹

legitimieren (ebd., 97). O’Brien zufolge ist Teil dieser männlichen

Herrschaftsgeschichte immer auch, den Anteil der Männer an der

›Aufzucht‹ als freiwillig zu verstehen – auch wenn durch Gewohnheit

und Recht inzwischen natürlich auch für Männer viele Verpflichtungen

gegenüber Kindern entwickelt wurden.

Kurzum: Gesetze oder Kleinfamilienideologien dienen O’Bri-

en (1997) zufolge also dazu, das Verhältnis derjenigen, die nicht

schwanger werden können, zum Kind zu klären und ihren Anspruch

abzusichern. O’Brien (ebd.) räumt ein, dass es sich um eine spekulative

These handelt, aber die Geschichte patriarchaler Strukturen mache,

so ihre Einschätzung, mehr Sinn, wenn wir das Getrenntsein einer

Gruppe von der Generativität berücksichtigen und davon ausgehen,

dass dieser Umstand sich auf die Bildung einer patriarchalen Ordnung

auswirkte: »Mit der Schaffung des Rechts auf Aneignung der Kinder

haben Männer jenen sozialen Raum geschaffen, den Vertreter der

politischen Theorie den privaten Raum nennen […] der private Bereich

ist eine notwendige Bedingung der Affirmation bestimmter Vater-

schaft, während der öffentliche Bereich jener Raum ist, in demMänner

zusammenkommen, um die Gesetze und Ideologien zu schaffen, die

das Patriarchat gestalten und rechtfertigen« (ebd., 95). Frauen – bzw.

diejenigen Menschen, die gebären können – wurden O’Brien zufolge

dem privaten Raum zugewiesen. Dabei bedeutete die Abtrennung der

Frauen vom Öffentlichen auch, sie von anderen Männern abzutrennen,

an einen Mann zu binden sowie deren Gratisarbeit anzueignen und zu

kontrollieren.

O’Briens Thesen sind wie erwähnt historisch wie soziologisch zu

pauschal bzw. zu monokausal. Sie bieten jedoch Anregungen zu der

Frage, wie wir den unterschiedlichen Anteilen von Menschen an der

Generativität und dessen ohne Zweifel gesellschaftlich starkgemachte

Relevanz feministisch berücksichtigen können, und zwar, wie ich im

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007 - am 13.02.2026, 22:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Politiken der Generativität

Anschluss an Heitzmann (2017) wie auch Maihofer (1995) argumentie-

ren möchte, ohne die Bedeutung und Materialität von Körpern aus-

zusparen. Denn: Selbst wenn Generativität zukünftig noch mehr oder

gar vollständig technologisiert werden würde und selbst wenn für eine

Schwangerschaft keine körpereigenen Gebärmütter mehr nötig wären,

so würde auch dann ein Teil der Menschen (derjenigen, die aktuell als

Frauen bezeichnet werden) in einem bestimmten Zeitabschnitt ihres

Lebens schwanger werden können (und auch werden) und diese Mög-

lichkeit in Bezug auf ihre Sexualität, in Bezug auf ihr Leben in Betracht

ziehen und berücksichtigen (müssen), während schwanger werden für

andere keine Rolle spielt bzw. insofern eine Rolle spielt, dass sie es nicht

werden können.

Zweifelsohne verändern die technologischen Entwicklungen gene-

rative Prozesse. Diese erfahren ein Stück weit eine Entkörperung und

fordern dabei die generative binärgeschlechtliche Konnotation heraus

(Cooper/Waldby 2015). Adoption, künstliche Befruchtung und Leihmut-

terschaft haben dazu geführt, die gefestigten Normen ›kultureller Fort-

pflanzung‹ sowie Familienstrukturen undVerwandtschaftskonzepte in-

nerhalb der Gesellschaft zu modifizieren. Gleichwohl findet zum ak-

tuellen historischen Zeitpunkt Generativität noch überwiegend ›tradi-

tionell‹ statt (Parisi zit.n. Angerer 2015, 73) und ist auch das vorherr-

schende normative Ideal – wie an den von mir untersuchten WHO-

Programmen deutlich wurde.

Und selbst diese potentielle Möglichkeit einer entkörperten Gene-

rativität (zum Beispiel mit künstlichen Gebärmüttern [Ektogenese]) im

Reagenzglas (›Gebärmaschinen‹) hebt den Umstand unterschiedlicher

physischerMöglichkeiten und Anteile an ebendieser Generativität nicht

einfach auf. Es zeigt nur, dass auch physiologische Elemente der Gene-

rativität ein Stück kontingent sind, das heißt durch Technologie ver-

änderbar, und dass Generativität folglich nicht als eine anthropologi-

sche Konstante, sondern je nach historischen, gesellschaftlichen und

individuellen Effekten und Spezifiken untersucht werden muss. Aktu-

ell bedeutet dies, dass untersucht werden muss, welche Rolle es spielt,

dass Schwangerschaft und Geburt im statistischen Durchschnitt von

Menschen mit Eierstöcken und Gebärmutter erlebt und getätigt wer-

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007 - am 13.02.2026, 22:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Schlussworte und Ausblicke 229

den (diese müssen nicht unbedingt als weiblich bezeichnet werden),

das heißt, sich auf eine »komplexe biologische Ordnung des organi-

schen Lebens« (Parisi zit.n. Angerer 2015, 73) beziehen.

Menschen sind, weil sie gebären können, weder automatisch Frau-

en noch Mütter. Gleichwohl spielen körperliche Umstände eine Rolle

bei der Frage, weshalb diese Zuschreibungen gemacht und ›erfahren‹

werden. Es spielt eine Rolle, dass eine bestimmte Gruppe Menschen

(und nicht eine andere) in einem bestimmten Alter Kinder gebären

kann bzw. muss/sollte, während andere dies nicht können/müs-

sen/sollten. Diese Unterschiede sind nicht vorgesellschaftlich, aber

wäre die Möglichkeit der Schwangerschaft anders verteilt, gäbe es, wie

ich vermute, andere Unterscheidungspraxen (keine geschlechtlichen).

Könnten beispielsweise alle Menschen Kinder gebären, wäre Schwan-

gerschaft bzw. Generativität kaum mit Weiblichkeit verknüpft. Oder:

Könnten nur Menschen zwischen acht und zwölf Jahren schwanger

werden, würde dies womöglich ebenfalls nicht als ›weiblich‹ oder

›mütterlich‹ empfunden und definiert, die somatische Sozialität wäre,

so meine Vermutung, eine andere. Anders ausgedrückt: Sich wegen

einer Schwangerschaft als Frau zu fühlen, würde – wenn Menschen

zwischen acht und zwölf Jahren schwanger würden – keinen Sinn

machen (auch wäre klar, dass gebärende Achtjährige sich nach der

Geburt nicht hauptverantwortlich um ein Baby kümmern, weil sie das

nicht könnten. Es bräuchte andere gesellschaftliche Lösungen, das

heißt, es könnte nicht so leicht von der ›Natur‹ darauf geschlossen

werden, wer sich um Babys kümmert).

Der Umstand also, dass bestimmte Menschen mit bestimmten phy-

sischen Attributen schwanger werden können, spielt eine Rolle bei der

vorherrschenden binärgeschlechtlichen Differenzierung von Generati-

vität.11 Bei einer Praxis, die den Zustand der Schwangerschaft gegen-

über jenem der Nicht-Schwangerschaft bedeutsammacht, nicht zuletzt

11 Antje Schrupp hat zu ähnlichen Fragen 2019 ein Buch vorgelegt, das Abgabe be-

dingt in dieser Arbeit leider nicht mehr berücksichtig werden konnte: Schrupp,

Antje. 2019. Schwanger werden können. Essay über Körper, Geschlecht und Po-

litik. Ulrike Helmer Verlag.

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007 - am 13.02.2026, 22:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Politiken der Generativität

auch integrierbar und legitimmachenmuss in einer hierarchisierenden

kapitalistischen (Erwerbs-)Gesellschaft, in der das Nicht-Schwangere

der Maßstab, die Norm ist und Schwangerschaft folglich die Abwei-

chung – ›unter besonderen Umständen‹.

Noch einmal: Es geht mir keineswegs darum, generative Differen-

zierung als biologisch vor-gesellschaftliche Angelegenheit zu konzipie-

ren.Diese ist immer schon gesellschaftlich vermittelt. Das heißt, sie

steht im Wechselverhältnis mit soziokulturellen Prozessen. Wir kön-

nen sie nicht jenseits von Geschlechternormen einfangen/fassen, denn

es lässt sich nicht präzise bestimmen, was an der generativen Diffe-

renzierung rein leiblich bzw. ›natürlich‹ und was gesellschaftlich ist.

Paradox formuliert: Auch wenn generative Differenz nicht erst durch

die Norm der Zweigeschlechtlichkeit verursacht oder hergestellt wird,

existiert sie, wie sie für uns existiert, genau genommen nur durch diese

und entsprechend dieser Normen (vgl. Maihofer 1995, 90).

Der Umstand, dass Schwangerschaft (von vielen) als Merkmal für

Weiblichkeit erfahren wird, ist aber dennoch mehr als eine sprachliche

Materialisierung oder inkorporierte Ideologie, mehr als eine Ideologie,

die sich Körperprozessen einfach überstülpt. Der Verweisungszusam-

menhang von Geschlecht und Generativität ist auch mit einer somatisch

bedingten Situation verbunden. Gleichzeitig existiert dieser Zusammen-

hang nur durch Geschlechternormen (Ideologien), ist also immer schon

kulturell gedeutet und folglich auch historisch und gesellschaftlich be-

stimmt/spezifisch.

Generative Differenz in der Theoriebildung und Analyse zu be-

rücksichtigen, birgt die Chance einer Entsubstanzialisierung bzw.

Deessenzialisierung von Generativität und mithin von Geschlecht,

Zweigeschlechtlichkeit undHeterosexualität. Deutlich gemacht werden

könnte, dass die binärgeschlechtliche Essenzialisierung der Generativi-

tät unter historischen wie aktuellen patriarchalen, kapitalistischen wie

auch in Zusammenhang mit somatisch-materiellen Voraussetzungen

– im Sinne einer kulturell überformten Naturtatsache – zwar ›Sinn‹

macht, das heißt naheliegend ist, sozusagen sozio-logisch gesehen

notwendig ist – zumal damit auch herrschaftsförmige Verhältnisse

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007 - am 13.02.2026, 22:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Schlussworte und Ausblicke 231

reproduziert werden. Sie ist aber gleichwohl nicht an und für sich

notwendig.

Indem wir die körperliche Sozialität von Generativität zum Thema

machen, könnte, so mein Vorschlag, gerade glaubhaft gemacht wer-

den, dass aus körperlichen Faktoren selbst keine Rückschlüsse auf Ge-

schlecht, Sexualität und Lebensweisen hervorgehen, weil eben nicht ge-

nau gesagt werden kann, was das rein ›Körperliche‹ oder rein ›Gesell-

schaftliche‹ an der generativen Praxis ist. Es würde deutlich, dass gera-

de in Ermangelung der Grundlage, automatische Rückschlüsse zu zie-

hen, generative Differenzierung zum Gegenstand gesellschaftlicher (nicht

naturalisierender) Auseinandersetzung werden müsste.

Es geht darum, im Anschluss an bereits vorhandene Versuche fe-

ministische Theorieperspektiven zu suchen, die Generativitätsverhält-

nisse in gesellschaftstheoretische wie politische Auseinandersetzungen

hineinholt. Ein möglicher und meiner Meinung nach grundlegender

Ausgangspunkt dazu wäre, generative Differenzierung im Sinne einer

gesellschaftlich vermittelten Materialität zum Thema zu machen, das

heißt, den Zusammenhang von Generativität und Geschlecht ernst zu

nehmen und gleichzeitig herauszufordern.

Die Fragen, die sich vor diesem Hintergrund, wie ich in Anlehnung

an Antje Schrupp (2013)12 vorschlagen möchte, stellen: Wie gehen wir

damit gesellschaftlich, kulturell, politisch usw. um, dass eine bestimm-

te Gruppe von Menschen während einem bestimmten Lebenszeitab-

schnitt potenziell schwanger werden kann und wird? Und andere nicht?

Wie müssen wir generative Differenzen berücksichtigen bei der Frage,

wie wir als Gesellschaft Generativität organisieren und Sorgearbeit ge-

währleisten?

Wennwir die bisherigen Verweisungszusammenhänge vonGenera-

tivität und Geschlecht herausfordern,müssen wir die Frage neu stellen:

Wie ist verlässlich dafür gesorgt, dass die Sorge für ein Baby und dar-

über hinaus in Zukunft gewährleistet wird? Es verändert sich, so meine

12 Ich danke Antje Schrupp für die Anregung dieser Fragen auf ihrem Blog Letz

Talk about Schwanger werden (2013): https://antjeschrupp.com/2013/02/18/letz-

talk-about-schwangerwerdenkonnen.

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007 - am 13.02.2026, 22:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://antjeschrupp.com/2013/02/18/letz-talk-about-schwangerwerdenkonnen.
https://antjeschrupp.com/2013/02/18/letz-talk-about-schwangerwerdenkonnen.
https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://antjeschrupp.com/2013/02/18/letz-talk-about-schwangerwerdenkonnen.
https://antjeschrupp.com/2013/02/18/letz-talk-about-schwangerwerdenkonnen.


232 Politiken der Generativität

These, grundlegend etwas, wenn generative Differenzierung zum Ge-

genstand gesellschaftspolitischer Aushandlung wird. Wenn sie nicht

zwangsläufig mit Binärgeschlechtlichkeit, (bürgerlichen) Mutteridea-

len, Ehe, heterosexueller Kleinfamilie, romantischer Liebe usw. in eins

fällt, stellt sich die Aufgabe, wie wir die Sorge um neu geborenes Leben,

um Leben überhaupt organisieren, noch einmal grundlegend neu.

Zu klären wäre zum Beispiel, und mit diesen Fragen möchte ich

diese Arbeit – nochmal in Anlehnung an Schrupp (2013) – schließen:

Sollen Menschen, die schwanger werden (können) als Gruppe Namen

haben (bisher Frauen und Männer)? Und wenn ja, welche? Und wenn

sie keine Namen haben und nicht nach dieser Kategorie unterschieden

werden, wie wird dann sichergestellt, dass die unterschiedliche gene-

rative Involvierung den betroffenen Menschen nicht zum Nachteil oder

Vorteil gerät? Weitere Fragen, die sich neu stellen: Welche Unterstüt-

zung erfährt eine schwangere Person durch die Allgemeinheit, welche

Rechte und Pflichten hat sie in Bezug auf das Kind? Wer kommt für

die Unterstützung auf, die Allgemeinheit oder bestimmte andere Men-

schen? Müssen Schwangere irgendwelche Bedingungen erfüllen, um in

den Genuss solcher Unterstützung zu kommen? Welche? Welche Rech-

te haben die Allgemeinheit oder bestimmte andere Personen in Bezug

auf das Kind, das im Körper einer schwangeren Person heranwächst –

unter Umständen auch Rechte gegen ihren Willen? Und weiter: Wird

von Menschen, die ein Kind gebären, erwartet, dass sie sich anschlie-

ßend um das Neugeborene kümmern? Wie lange? Oder gibt es ande-

re, die dafür ebenfalls zuständig sind? Wer ist das und unter welchen

Bedingungen? Wie wird sichergestellt, dass die Betreffenden ihrer Ver-

pflichtung auch nachkommen? KönnenMenschen, die schwanger sind,

entscheiden, ob sie das Kind austragen möchten oder nicht? Wer be-

stimmt darüber, was mit neugeborenen Kindern geschieht? Was davon

fällt in den Entscheidungsbereich derjenigen, die das Kind geboren hat?

Was davon fällt in den Entscheidungsbereich der Allgemeinheit oder

bestimmter anderer Menschen? Welcher anderen Menschen? Werden

für all das von der Gesellschaft Bedingungen gestellt, stehen dafür Res-

sourcen zur Verfügung? Wer entscheidet darüber konkret?

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007 - am 13.02.2026, 22:01:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

