6. Schlussworte und Ausblicke

In dieser Arbeit habe ich auf der Grundlage einer kritischen Diskurs-
analyse die internationalen Programme der Reproduktiven Gesundheit
und Rechte analysiert und dabei den Fokus auf deren Konkretisierung
durch die Weltgesundheitsorganisation (WHO) fiir den europiischen
Kontext gelegt. Forschungsanleitend war auf der Makroebene die Fra-
ge, welches Wissen iiber Generativitit und welche politischen Stof3rich-
tungen die Programme hervorbringen und auf welche Weise dadurch
Generativititsverhiltnisse regulierbar gemacht werden. Kurz: Welche
makro(-demografischen) Strategien der Bevolkerungsregulierung wer-
den in den Programmen deutlich? Auf der Mikroebene habe ich die
Programme als Terrain individualisierender gender- und gesundheits-
politischer Aushandlungen analysiert und gefragt, welche >generativen
Subjektmodelle« sie konstituieren. Im Folgenden fasse ich die wesent-
lichen Erkenntnisse nochmal zusammen und gehe zum Schluss darauf
ein, welche Riickschliisse sich daraus fiir die geschlechtertheoretischen
Debatten iiber Generativitatsverhiltnisse ziehen lassen.

6.1 Resiimee

Fiir meine Fragen war zunichst grundlegend, eine historische Explora-
tion von internationalen Gesundheits- und Bevolkerungspolitiken vor-
zunehmen. Denn zum Unternehmen einer kritischen Rekonstruktion
von Diskursen gehort die (archdologische und genealogische) Beschif-
tigung mit deren Geschichte: Wie entsteht die Bevilkerung als Figur und

- am 12.02.2028, 22:01:21.


https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Politiken der Generativitat

wird Gegenstand von Politik? Wie hingt dies mit der Entstehung von
Gesundheitspolitik (Public Health) zusammen und welche Rolle spielt
dabei Geschlecht? Die historischen Rekapitulationen haben gezeigt,
dass die gegenwirtigen Konzepte der Reproduktiven Gesundheit in
einem sowohl globalen als auch komplizierten Macht-Wissen-Komplex
zu verorten sind. Sie bilden eine Schnittstelle verschiedener Debatten,
Wissensgenealogien und gesellschaftlicher Macht- und Herrschaftsver-
hiltnisse (Gesundheitspolitik, Bevolkerungspolitik, Geburtenkontrolle,
Geschlechterverhiltnisse, Kolonialismus usw.).

Diese Komplexitit hat verschiedene methodische wie auch theore-
tische Perspektiven notig gemacht: Wihrend das Kernstiick dieser Ar-
beit — das Close Reading der WHO-Programmatik — diskursanalytisch
vorgeht, habe ich im Verlauf der Arbeit auflerdem staatstheoretische,
machtanalytische wie auch wissenschaftskritische und Akteur/-innen-
zentrierte Ansitze verfolgt.

Der Ausgangspunkt meiner Arbeit war — im Anschluss an die Ar-
beit von Susanne Schultz (2006) — die Feststellung, dass die Verabschie-
dung der Reproduktiven Gesundheit und die Reproduktiven Rechte in
Kairo (1994) bevolkerungspolitische Verschiebungen eingeleitet hatte:
Geburtensteuerung wurde offiziell abgeschaftt, allerdings blieb der an-
tinatalistische Bias in der Agenda von Kairo bestehen. Auf der Grund-
lage von Gesundheitsargumenten wurde nun eine Bevdlkerungspolitik
durch die Hintertitr betrieben. Frauen wurde und wird nahegelegt, frei-
willig weniger Kinder zu bekommen, weil es gestinder sei.

6.1.1 Die Politik der Weltgesundheitsorganisation:
Erweiterte Staatlichkeit und globale Gouvernementalitat

Ausgehend von dieser Situation, interessierte mich die Frage, wie die
Reproduktive Gesundheit und die Reproduktiven Rechte im europdi-
schen Raum konzeptualisiert werden. Denn im Unterschied zur Kairo-
Agenda ist die europiische Version (umgesetzt von der WHO) bisher
nicht (herrschafts- und machtkritisch) untersucht worden. Zunichst
war es notwendig, die WHO als politische Akteurin fassbar zu machen.
Im Anschluss an politikwissenschaftliche Konzepte von Suprastaatlich-

- am 12.02.2028, 22:01:21.



https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Schlussworte und Ausblicke

keit bzw. erweiterter Staatlichkeit habe ich die WHO als eine interna-
tionale Politikform definiert, die iiber die Regierungsweise souverdner
Staaten hinausgeht, die aber gleichzeitig eng mit souverdnen Staaten
interagiert. Die Global Governmentality Studies haben mir zudem Ansit-
ze geboten, die Politik der WHO als Regulierungsnetzwerk zu begrei-
fen, das aus einem Zusammenwirken aus supranationalen Institutio-
nen/Organisationen, nicht staatlichen und staatlichen Akteuren sowie
der Zivilgesellschaft besteht. Diese Netzwerke haben zwar keine rechts-
souverdne Geltung, allerdings itbernehmen Akteure wie die WHO Kom-
petenzen, die zuvor bei den Nationalstaaten lagen. Das verindert wie-
derum die Bedingungen staatlichen Handelns und wirke sich transfor-
mierend auf die bestehenden Nationalstaaten aus (Hirsch 2005). Mit
Kelly (2013) und Hirsch (2005) wurde klar, dass Politiken wie jene der
WHO keine eigene Sphire im Gegensatz zur nationalstaatlichen Sphi-
re bilden. Sie heben das einzelstaatliche System nicht auf, sind nicht
»something in addition to the sovereign states [...], but on the contrary
presuppose the prior existence of sovereign states to agree to it« (Kelly
2013, 12). Durch die multiplen, dezentralen Vernetzungen und Koopera-
tionen entstehen aber erweiterte »globale Fithrungsdispositive« (Demi-
rovic 1997, 259), transnationale Krifteverhiltnisse von Staatsapparaten
und nicht staatlichen Akteuren.

Weiter habe ich die Akteursebene mit einer an Foucault orientier-
ten Regierungsperspektive der Gouvernementalitit erginzt: Dadurch
konnte ich die Wirkungsweisen der WHO theoretisieren, die sich tiber
die Durchsetzung bestimmter Wissensregime vollziehen und dabei re-
gulierende Wirkung auf gesellschaftliche, aber auch staatliche Dynami-
ken, Diskurse und Praktiken haben. Mit Foucault habe ich zudem die
Ebene der Akteure erweitert und gefragt, welche Machtformen bzw. Re-
gierungstechniken die suprastaatlichen Politikformen aufweisen — und
wie diese mit der Produktion von Wissen einhergehen. Mit einem sol-
chen Zugang lisst sich die WHO und ihr wichtigstes Regierungsinstru-
ment — das Programm - am besten verstehen.

Dazu habe ich die Machtanalytik von Foucault im Sinne einer post-
juridischen, das heiflt einer an nicht restriktiven Formen der Macht
orientierten Analyse fiir die internationalen Programme der Reproduk-

- am 12.02.2028, 22:01:21.

205


https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Politiken der Generativitat

tiven Gesundheit fruchtbar gemacht. Dadurch wurden die Program-
me als eine Form postjuridischer Regierung sowohl von Subjekten als
auch von Bevolkerungsprozessen (Biopolitik) sichtbar, die das Verhal-
ten von Menschen — ohne in dieses direkt einzugreifen - iiber die Her-
stellung einer bestimmten Normalitit lenkt (Risikokalkulationen) und
bestimmte Subjektivititen hervorbringt.

6.1.2 Vergesundheitlichung der Generativitat

Dabei habe ich mich an den gegenwartsbezogenen Gouvernementali-
titsstudien orientiert, die unter anderem das Feld von Gesundheit und
Medizin als ein zentrales Merkmal gouvernementaler Regierung un-
tersuchen. Die gegenwartsbezogenen Gouvernementalititsstudien ha-
ben sich eingehend mit dem Feld der Gesundheit befasst und mit ei-
ner Analyse neoliberaler gesellschaftlicher Verhiltnisse verkniipft. Sie
haben die Okonomisierung des Sozialen als eine spezifische gegenwirtige
Regierungsweise herausgearbeitet und zum Beispiel gezeigt, wie be-
stimmte >neue« gesundheitliche Subjektkonzepte wie zum Beispiel die
Anrufung der Selbsthilfe, Eigenverantwortung und Privention auch mit
dem Riickzug des Wohlfahrtsstaates verkniipft sind.'

Ebenso zeigen sie, dass das Feld der Gesundheit heute nicht vorran-
gig uber gesetzliche Regelungen oder restriktive Anweisungen durch
Expert/-innen bestimmt ist, sondern vielmehr durch ein Vokabular
der Selbstbestimmung und individuellen Gesundheitsverantwortung.
Lupton und Peterson (2008) sowie Nettleton (2011) zeigen eine neo-
liberale Regierungstechnologie, die individuelle Verhaltensweisen via
Risikokalkulationen adressiert und zur Selbststeuerung aufruft. In
diesem Sinne wird in aktuellen Gesundheitsdiskursen eine mdglichst
umfangreiche Informiertheit itber den eigenen Koérper und mithin
Kenntnis iiber Risiken und Privention gefordert. Konstituiert wird
ein »healthy citizen« (Redden 2002, 355), der die Primisse der Eigen-
verantwortung verinnerlicht hat und die gesundheitliche Selbstsorge
mit der Verantwortung fiir »die Nation< und die >Gattung« verkniipft.

1 Siehe u.a. Brockling 2004; Brockling/Krasmann/Lemke 2000.

- am 12.02.2028, 22:01:21.


https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Schlussworte und Ausblicke

Die Primisse der Eigenverantwortung und der Risikokalkulationen
delegieren, wie unter anderen Castel (1983) gezeigt hat, Verantwortung
an Individuen. Es sickert ein 6konomisches Selbstverhiltnis ein, eine
neoliberale Logik, in der wohlfahrtsstaatliche Systeme nicht nur zu-
nehmend abgebaut werden, sondern das Okonomische selbst tief in die
Selbstverhaltnisse der Menschen eindringt.

Ausgehend von diesen Erkenntnissen, itberrascht die Vergesundheit-
lichung der Generativitit, wie ich es nenne, kaum. Wie ich herausgestellt
habe (Kapital 5, Close Reading, vom Rechtssubjekt zum Gesundheits-
subjekt), wird in den europiischen Programmen der Reproduktiven Ge-
sundheit und Rechte der Fokus auf Gesundheit verstirkt. Rechte spielen
so gut wie keine Rolle mehr. Vielmehr sind die Paradigmen der verhal-
tensorientierten Gesundheitsférderung und mithin Privention zentral.
Auf der Grundlage dieser Risikofaktoren werden, wie ich gezeigt habe,
Normen definiert, wie das generative Verhalten zu gestalten sei.

Weiter hat die Vergesundheitlichung den Effekt, dass gesundheit-
liche Risikofaktoren als einzelne Ursachen fiir die Hiufung von
bestimmten Problemen kalkuliert und in ein vereinfachendes Ursache-
Wirkungs-Modell iiberfithrt werden. Komplexere, multidimensionale
Analysen bleiben aus. Der Fokus auf das individuelle Verhalten blendet
zudem die soziodkonomischen Dimensionen von Generativititsver-
hiltnissen aus. (Priventive) Verantwortung wird in die Individuen
hineinverlagert. Der Fokus richtet sich auf die individuellen Verhal-
tensweisen, sprich Verhiitungsverhalten, Schwangerschafts-Timing,
gesundheitliches Risikoverhalten usw., wihrend Forderungen nach
soziodkonomischen Verinderungen, nach Versorgungsstrukturen (Bau
von Krankenhiusern, medizinisch leicht zugingliche Versorgung,
Abtreibungsmoglichkeiten usw.) auf dieser Grundlage in den Hinter-
grund geraten. Weiter lisst der Gesundheitsdiskurs sich expansiv auf
jegliche Phinomene des menschlichen Lebens iibertragen. Mit der
Folge, dass zum Beispiel Schwangere sich als eigenverantwortliche
Patientinnen verstehen sollen, und damit Generativitit insgesamt stark
individualisiert und mithin entpolitisiert wird.

- am 12.02.2028, 22:01:21.

207


https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Politiken der Generativitat

6.1.3 Eingeschrankte Selbstbestimmung

In diesem Zusammenhang muss, so eine weitere Erkenntnis, auch die
Verwendung des Choice-Begriffs verstanden werden: Anstatt von Rech-
ten ist in der europdischen WHO-Programmatik die Rede von Choice.
Dies macht die Programme insgesamt nicht nur wenig verbindlich,
sondern macht nicht zuletzt auch die normative und einschrinkende
Adressierung generativer Subjekte deutlich: Selbstbestimmung ist,
folgt man den WHO-Beschreibungen, nur auf der Grundlage eines
bestimmten Wissens itber Verhiitung moglich ist. Die Verbesserung
von Wissen (itber Verhiitung) gilt als die Voraussetzung dafiir, iiber-
haupt selbstbestimmte Entscheidungen treffen zu koénnen. Kurzum:
Selbstbestimmung meint, wie ich herausgearbeitet habe, gleichzei-
tig Selbstregulierung, das heifdt die Steigerung der Kompetenzen der
einzelnen im Umgang mit sich selbst. Aufgezeigt habe ich in die-
sem Zusammenhang zudem, dass Choice ein stark westlich geprigter
Begriff ist, der insbesondere die Situation von bestimmten Frauen zu
fassen vermag. Die Pro-Choice-Bewegung griindet auf der liberalen
Idee des individuellen Selbstbestimmungsrechts und der Entschei-
dungsfreiheit — bekannt geworden ist unter anderem der Claim »My
Body My Choicex.

Schwarze Feministinnen haben lange vor dessen Eingang in die of-
fizielle Politik kritisiert, dass mit dem >Choice«-Konzept — trotz seines
universalistischen Anspruchs — bei Weitem nicht die Bediirfnisse al-
ler Frauen adressiert werden. Wie Smith (2005, 127) formuliert: »[...] it
rests on essentially individualist, consumerist notions of »free« choice
that do not take into consideration all the social, economic, and polit-
ical conditions that frame the so-called choices that women are forced
to make«. Choice lege nahe — so die Kritik —, dass Frauen eine Wahl
haben, nur insofern sie die notigen Mittel besitzen (vgl. Price 2010,
46). Mit Weingarten (2012) und Smith (2005) habe ich des Weiteren ge-
zeigt, dass das >Choice<-Modell vor allem den Bediirfnissen privilegier-
ter Frauen entspricht, die bereits eine Wahl, die iiber eine Auswahl an
Moglichkeiten verfiigen. Arme, meist Frauen of Color waren und sind
von einer solchen Wahlmaglichkeit oft weit entfernt und vielfiltigen

- am 12.02.2028, 22:01:21.


https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Schlussworte und Ausblicke

Zwingen unterworfen. Auch waren und sind sie mit einer gesellschaft-
lichen Situation konfrontiert, die ihren Status als Miitter grundlegend
infrage stellt, das heiflt, ihnen diesen Status abspricht, zum Beispiel
weil sie arm sind, weil sie nicht dem Ideal der biirgerlichen Hausfrau
und Mutter entsprechen, weil sie nicht diejenigen sind, die >Nations,
die Gesellschaft reproduzieren sollen (Ahmed 2004; Davis 1981). Dem
entsprechend besteht das emanzipatorische Anliegen vieler Frauen dar-
in, tiberhaupt als Miitter anerkannt zu werden und sozio6konomische
Bedingungen zu schaffen, unter denen sie in Wiirde Kinder grof3zie-
hen kénnen. Verschiedene Frauenbewegungen (zum Beispiel die Orga-
nisation Sister Song) haben, wie ich ausgefiithrt habe, deshalb statt des
Choice-Begrifts jenen der Reproductive Justice vorgeschlagen. Unter die-
sem Begriff lassen sich im Unterschied zu Choice verschiedene Situatio-
nen von verschiedenen Frauen adressieren. So kann zum Beispiel Wahl-
freiheit auch mit Fragen der sozialen Gerechtigkeit verkniipft werden
und wird nicht auf Verhiitung reduziert.

Wie ich herausgearbeitet habe, haben die WHO-Programme
Choice in einer Weise implementiert, die reproduktive Selbstbestim-
mung stark auf Verhiitungsentscheidungen reduziert, das heifdt auf die
Verhinderung von Schwangerschaft. Eine reproduktive Entscheidung
ist mit anderen Worten dann eine Entscheidung, wenn sie auf der
Grundlage sachkundigen Verhiitungswissens vor dem Eintreten einer
Schwangerschaft getroffen wurde. Nahegelegt wird, dass reproduktive
Selbstbestimmung die Entscheidung gegen Fortpflanzung meint — und
zwar vor dem Eintreten einer Schwangerschaft. Deutlich wird, dass
unter reproductive choice vor allem contraceptive choice gemeint ist. Damit
konnen andere Entscheidungen wie zum Beispiel Abtreibung oder eine
ungeplante Schwangerschaft nicht als Entscheidungen gefasst werden.

Nahegelegt wird von der WHO weiter, dass der Zugang zu Verhii-
tung und eine erhohte Benutzung von Verhiitungsmitteln die entschei-
denden Indizien fur Selbstbestimmung (Choice) sind und mithin Aus-
druck einer besseren Reproduktiven Gesundheit. Ich habe dargelegt,
dass in einer solchen Choice-Definition komplexe gesellschaftliche Zu-
sammenhinge, die reproduktive Selbstbestimmung ebenfalls beeinflus-
sen, begrenzen oder ermdglichen, ausgeblendet werden. Choice wird

- am 12.02.2028, 22:01:21.

209


https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Politiken der Generativitat

auf einzelne, leicht messbare Faktoren (Verhiitungsmittelverbreitung)
reduziert. Aus dem Blick gerdt, welche unterschiedlichen Vorausset-
zungen es braucht, damit fir sehr verschiedene Frauen Choice tatsich-
lich moglich ist.

Insgesamt kommt auf diese Weise nur ein bestimmtes generatives
Handeln als selbstbestimmt in den Blick — nimlich jenes, das eine be-
stimmte Vorstellung von Verhiitung und Familienplanung impliziert.
Andere Dimensionen generativen Handelns konnen vor diesem Hin-
tergrund nicht als Choice, als Wahl, als selbstbestimmt gewertet wer-
den. Zugrunde gelegt wird dabei ein »positivistisches Verstindnis von
Autonomie« (Hirschauer u.a. 2014, 27), ein Entscheidungsmodell, das
Ambivalenzen aufer Acht lisst — zum Beispiel, dass eine ungeplante
Schwangerschaft plétzlich zu einer geplanten werden kann oder um-
gekehrt (vgl. Hirschauer u.a. 2014).

6.1.4 Hierarchische Abstufungen

Im Anschluss an Ute Tellmann (2013; 2014; 2017) habe ich aufler-
dem argumentiert, dass die in den Choice-Konzepten nahegelegten
rationalisierten generativen Verhaltensweisen auch auf eine histori-
sche Kontinuitit biopolitischer Gouvernementalitit verweisen: Wie
Tellmann ausarbeitet, zeigt sich das Zusammenwirken von Gouver-
nementalitit und Biopolitik historisch in bevélkerungspolitischen
Krisenszenarien. Deutlich wird, dass die Entstehung einer biopoli-
tischen gouvernementalen Regierung untrennbar mit globalen und
kolonialen Verhiltnissen verwoben ist. Ideen der Gesundheit und
Immunitit, der Reinheit bzw. Reinlichkeit (purity) und Hygiene ent-
wickeln sich, wie ich in den historischen Explorationen (2. Kapitel)
skizziert habe, unter anderem als Bollwerk gegen eine als kontaminiert
und ansteckend imaginierte Drohung aus den Kolonien.” Auch die

2 Zu den Quarantinepolitiken siehe Bashford 2004 und Brown/Bell 2008. Ei-
ne postkoloniale Fortsetzung infektiéser Gefahrenszenarien sind die heutigen
Diskurse zur AIDS-Krise in der sogenannten Dritten Welt,, siehe dazu King
2002.

- am 12.02.2028, 22:01:21.


https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Schlussworte und Ausblicke

Figur der Bevolkerung ist historisch untrennbar mit kolonialen Sze-
narien einer drohenden Uberbevélkerung verkniipft (Tellmann 2017).
Tellmann (ebd.) entwickelt — auf der Grundlage einer Analyse von
Robert T. Malthus’ bevolkerungstheoretischen Schriften aus dem 18.
Jahrhundert — die These, dass die gouvernementale Regierung und
die mit ihr verbundenen Figurationen der rationalen (Selbst-)Steue-
rung und des Homo Oeconomicus im 18. Jahrhundert als >zivilisierende«
Gegeninstanz gegen die von Malthus entwickelte Vorstellung einer
angeblich ungeziigelten >Fortpflanzung< in den Kolonie und in den
sunteren Schichtenc« in westlichen Grof3stidten entsteht.

Kurzum: Das Zusammenwirken von Biopolitik und Gouverne-
mentalitit kristallisiert sich, folgt man Tellmann, historisch an der
Schaltstelle (kolonialer) bevélkerungspolitischer Ausdifferenzierungen
iber wertes und unwertes Leben. Biopolitische Gouvernementalitit
konstituiert sich entlang der Frage, welche Korper >zu viele« sind. Die
malthusische Beschreibung der Bevolkerung als skrisenhaft< und »itber-
bordend: ist, wie Tellman (2017) ausarbeitet, eine biopolitische Zisur,
die das Leben bzw. die Bevolkerung auch hierarchisiert, indem es in
wertes und unwertes Leben einteilt. Diese hierarchische Abstufung der
Bevolkerung beschreibt Tellmann als Voraussetzung gouvernementaler
(6konomischer) Rationalitit, das heifdt gouvernementaler Regierungs-
weisen. Die Regierungsweise der Gouvernementalitit ist mithin eine
Regierungstechnologie, die historisch als zivilisierende Instanz gegen
das Drohszenario der Bevolkerung entsteht.

Auf der Grundlage dieser Genealogie habe ich auf das neomalthu-
sische Kontinuum der gegenwirtigen Programme hingewiesen und
gezeigt, dass das rationale generative Subjekt auch hier angetrieben
wird von der Vorstellung einer Generativitit, die als (demografischer)
Unsicherheitsfaktor, als Krisenherd oder Risiko konnotiert ist. Diese
Konnotation macht die WHO-Programmatik nicht zuletzt anschluss-
fahig fur (implizite) Bewertungen dariiber, wer zur >Sicherung« der
Generativitit, wer fiir die >Reproduktion der Gattung« infrage kommt
und wer eher nicht. Entsprechende Tendenzen zeigen sich beispiels-
weise, wie ich ausgearbeitet habe, in den untersuchten Diskursen
zu Fertility Healthcare, in denen sich implizite Abstufungen dariiber

- am 12.02.2028, 22:01:21.

21


https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Politiken der Generativitat

abzeichnen, wer iiberhaupt als generatives Subjekt adressiert wird und
wer eher nicht. Nicht zuletzt zeigen sich solche Ausdifferenzierungen
auch in der ungleichen Adressierung verschiedener Bevolkerungs-
gruppen hinsichtlich der Frage, welche eher Verhiitungsbedarf oder
einen Kinderwunsch haben. Mit anderen Worten weisen die WHO-
Programme einen implizit bewertenden Bias auf, wer eher Verhiitung
brauche und wer beim Kinderbekommen unterstiitzt werden soll (siche
die Abschnitte 5.2.2. Heterosexualisierung und Zweigeschlechtlichkeit,
5.2.4. Demografische Formationen sowie 5.2.5. Ethnisierung und
koloniale Kontinuititen). Deutlich wird nicht nur eine paarférmige
heterosexuelle Konnotation von Choice, von Generativitit iiberhaupt.
Klar wird auch, dass nicht alle Frauen gleichermafen generative >Hoff-
nungstrigerinnen« sind: So werden >europiische« Frauen in einigen
Dokumenten als selbstbestimmt und fortschrittlich dargestellt, zum
Beispiel in den wiederkehrenden Verweisen auf die skandinavischen
Linder, in denen Frauen als emanzipierte, moderne und berufstitige
Subjekte mit optimalen Geburtenzahlen auftreten — und als Hoff-
nungstragerinnen fir die generative Zukunft Europas fungieren. Dem
gegeniiber erscheinen Migrantinnen und gefliichtete Frauen in den
untersuchten Programmen kaum als Subjekte, sondern als Teil einer
scheinbar einheitlichen Gruppe, die der Aufklirung iiber Verhiitung
und Familienplanung bedarf. Sie erscheinen, wie ich ausgehend von
El-Tayeb (2011) und Tuori (2009) aufgezeigt habe, als das konstitutive
Auflen europdischer Modernitits- und Generativititsideen: »Represen-
tations of migrants relate to the ways in which Europe has portrayed
itself, through sexuality and gender relations, as more civilised than
the rest of the world« (Tuori 2009, 146). Die Programme der WHO
generieren, so meine These, eine biopolitische Makroebene, die an-
schlussfihig ist fir normalisierende Vorstellungen tiber eine srichtige«
europdische Generativitit und letztlich dariiber, wer und wessen genera-
tive Lebensweise, um es mit Ahmed zu sagen, als »suitable reproducers
of the nation« und »the reproduction of life« (Ahmed 2004, 145) infrage
kommt — und wer eher nicht.

Die subtilen bevélkerungspolitischen Ausdifferenzierungen der
WHO-Programme operieren, wie ich dargelegt habe, nicht im Sin-

- am 12.02.2028, 22:01:21.


https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Schlussworte und Ausblicke

ne repressiver Hierarchisierungen und Zisuren (Malthus), sondern
im Sinne einer modernen Normalisierungsmacht, die Subjekte und
generative Verhaltensweisen an statistischen Mittelwerten misst
und optimierbar macht. Anders gesagt, wird Generativitit heute als
Unsicherheits- bzw. Risikofaktor verhandelt (frither: Drohung), den
man mit rationalisierten priventiven Entscheidungen kontrollierbar
machen und optimal beeinflussen will. Auf diese Weise erscheinen die
Verhaltensweisen bestimmter Gruppen als wiinschenswert und optimal,
wihrend andere als Abweichung konfiguriert sind, als nicht kontrolliert
genug.

In einer vergleichenden Makroperspektive auf die internationale
Agenda von Kairo zur Reproduktiven Gesundheit und jene der euro-
piischen WHO kommt, wie ich argumentiert habe, nicht zuletzt eine
koloniale Kontinuitit zum Vorschein, in der aus einer westlich vermit-
telten Perspektive dariiber befunden wird, wo auf der Welt >zu viele«
und wo >zu wenige« Menschen sind und damit zugleich, welches Le-
ben wert ist, sich zu reproduzieren und welches nicht. Wihrend die
Kairo-Programme im Globalen Siiden »>zu viele« Menschen ausmachen
und antinatalistisch argumentieren, zeigt sich im demografischen Blick
auf Europa ein Szenario der >zu wenigen«< (und damit verbunden auch
einige pronatalistische Tendenzen). Diese unterschiedlichen »Drama-
tisierungen« (Connelly 2006) entspringen, so meine These, einer fort-
bestehenden (neo-)kolonialen Ausdifferenzierung des Lebens und des
lebenswerten Lebens (siehe dazu auch Rainer 2005, 284).

6.1.5 Die Feminisierung der Generativitat:
Gesundheitspolitik und kapitalistische Produktionsweise

Der letzte Punkt meines Close Readings befasst sich vertieft mit
Geschlecht und macht deutlich, dass die WHO-Diskurse die Gebirfi-
higkeit von Frauen - itberhaupt weibliche Lebenszusammenhinge -
teils explizit mit dem Fortbestehen der modernen Nation (bzw. Europa)
verbinden und dabei eine bestimmte Art der rationalisierten (-europii-
schen) Generativitit und generativen Weiblichkeit aktualisieren.

- am 12.02.2028, 22:01:21.

213


https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Politiken der Generativitat

Frauen erscheinen in den WHO-Programmen als generative Sub-
jekte, die einerseits individuell, selbstbestimmt und emanzipiert han-
deln. Andererseits sind sie dabei auch (demografische) Schliisselfigu-
ren internationaler Fortpflanzungspolitiken. Sie werden zum »6ffent-
lichen Ort« (Duden 2007). Aktualisiert wird ein historisches Motiv der
biirgerlichen Geschlechterordnung, das die individuelle Gebirfihigkeit
von Frauen mit dem Fortbestehen der Nation (bzw. Europas) verbindet.
Aktualisiert wird das paradoxe Verhiltnis von Privatheit und Offentlich-
keit, das Generativitit und die ihr zugeschriebenen Attribute wie Kor-
per, Biologie, Natiirlichkeit, Weiblichkeit, Mutterschaft und Miitterlich-
keit einerseits auf das Private reduziert und dorthin >verbannt« und sie
gleichzeitig zum Gegenstand offentlicher Interessen und Intervention
macht. Bezeichnend ist in diesem historisch tradierten Geschlechter-
modell, dass weibliche Biografien, Frausein itberhaupt mit Generativi-
tit gleichgesetzt bzw. umgekehrt Generativitit mit Weiblichkeit gleich-
gesetzt wird.

In diesem Zusammenhang habe ich materialistische feministische
Perspektiven (Scholz 2011, Beer 1990 usw.) ins Spiel gebracht, mit denen
die Programmatik der Reproduktiven Gesundheit auch als Politik einer
kapitalistischen vergeschlechtlichten Teilung von Arbeit interpretierbar
wird: Die Programmatik der Reproduktiven Gesundheit untermauert
die Trennung zwischen einer Sphire der Reproduktion bzw. Generati-
vitat und einer Sphire der Produktion und die mit dieser Trennung ver-
bundene geschlechtliche Arbeitsteilung, bei der Generativitit als unbe-
zahlte, weibliche Privatdomine jenseits von marktwirtschaftlichen und
politischen Prozessen erscheint (jedoch gleichwohl regulierbar gemacht
wird). Die untersuchten Gesundheitsprogramme aktualisieren also je-
nen fiir die kapitalistisch-patriarchale Gesellschaft Struktur-gebenden
Mechanismus, wie er von materialistisch-feministischen Theorien viel-
faltig herausgestellt worden ist: Generativitit wird in einen individua-
lisierten, vorgesellschaftlichen (naturalisierten) Raum abgespalten und
(als Gratisarbeit) feminisiert.

Generativititsverhiltnisse werden zum »weiblichen Lebenszusam-
menhang« gemacht und in den Bereich eines individuellen Gesund-
heitshandelns abgespalten - dieser Mechanismus ist, mit Scholz (2011)

- am 12.02.2028, 22:01:21.


https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Schlussworte und Ausblicke

gesprochen, Effekt und Voraussetzung kapitalistischer Produktionswei-
sen. Mit anderen Worten: Die WHO-Programme zeigen sich auch, wie
ich herausgearbeitet habe, als eine biopolitische Regierung, mit der le-
gitimierbar wird und bleibt, dass Generativitit auch weiterhin gratis
— aus Liebe - erledigt wird. Denn: »Eine (kapitalistische) Marktokono-
mie kann nur dann profitabel und rational arbeiten, wenn sie keinerlei
Verantwortung fir die gesellschaftlich-individuelle Reproduktion von
Frauen und Minnern zu iibernehmen braucht, die iiber die Lohn- oder
Gehaltszahlung hinausgeht« (Beer 1990, 24).

Hier habe ich auch den Bogen zur Biopolitikanalyse bzw. zu Tell-
mann (2017) gespannt: Die Konzepte der Reproduktiven Gesundheit ak-
tualisieren nicht zuletzt ein neomalthusisches Kontinuum, das Bevol-
kerung als potenziell krisenhaft (als Risiko) und dabei auch als ékono-
misches Problem konstruiert. Das sich rational reproduzierende (weib-
liche) Subjekt wird diesen Risikoszenarien gegeniiber als eine zivilisie-
rende Gegeninstanz installiert. Die Programme konstituieren eine Art
gesundheitliche und weibliche Variante des Homo Oeconomicus, die libe-
rale Figur eines Healthy Homo Oeconomicus, die eigenverantwortlich und
rational planend die eigene generative Gesundheit und Anzahl Gebur-
ten managed — und damit zum Ziel eines bestimmten (auch 6kono-
misch verniinftigen) Bevolkerungsoptimums beitragt.

Die Programme der Reproduktiven Gesundheit konstituieren eine
generative weibliche Subjektivitit, die ein optimales, gesundes gene-
ratives Verhalten >erlernenc soll und dadurch die Risiken der Bevolke-
rungsprozesse (und deren 6konomische Auswirkung) kontrolliert. Die-
ses generative Subjekt soll idealerweise das (mdglicherweise) aus dem
Ruder laufende Leben zivilisieren und Generativititsprozesse auch im
Sinne dkonomischer Interessen rationalisieren.

Nicht zuletzt soll dieses Subjekt, hier verbindet sich die Biopoliti-
kanalyse mit materialistischen Perspektiven, die >Gratisarbeit Genera-
tivitit« ibernehmen. Auch die Identifikation der generativen Subjekte
mit Mutterschaft, jener naturalisierte Verweisungszusammenhang von
Generativitit, Weiblichkeit und Mutterschaft, gehort zu einer optima-
len Voraussetzung fiir Okonomie und Politik.

- am 12.02.2028, 22:01:21.

215


https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Politiken der Generativitat

6.2 Generativitat und Geschlecht - gesellschaftstheoretisch
revisited

Zum Schluss mochte ich, ausgehend von den beschriebenen Er-
kenntnissen und Interpretationen, ausloten, welchen Beitrag sie zu
geschlechtertheoretischen Debatten iiber Generativititsverhiltnisse
leisten.

Ich habe mich gefragt, inwiefern meine Interpretationen zur Femi-
nisierung und Abspaltung von Generativitat nicht ein Stiick weit das
Problem reproduzieren, auf das sie aufmerksam machen: nimlich die
Abspaltung von Generativitit. Anders gesagt, scheint es mir, dass allein
die Analyse und Feststellung der Abspaltung und Abwertung von Gene-
rativitit diese erneut — theoretisch wie politisch — unsichtbar macht.
Das heift, es ist auf dieser Grundlage nur negativ feststellbar, dass die
Abwertung, Feminisierung und Depolitisierung der Generativitit ein
konstitutives Element der aktuellen (kapitalistischen) Gesellschaftsord-
nung ist. Theoretisch ist Generativitit auf diese Weise nur im Sinne
ihrer Abwesenheit und Marginalisierung greifbar und/oder — dies ist
letztlich auch das Problem bei Beer (1990), wie Heitzmann (2017) aus-
fithre, erscheint Generativitit dadurch wiederum als vorgesellschaftlich
und >naturhaft«.

Wie aber kann eine Theoretisierung der Generativitit deren Mar-
ginalisierung und/oder Naturalisierung nicht wiederum selbst repro-
duzieren? Mit Mary O'Brien (1981; 1997) gesprochen, zeigt sich selbst
in feministischen Ansitzen zur Generativitit oft eine Art unbewuss-
te Wiederholung gesellschaftlicher Verhiltnisse, in denen Generativi-
tit und entsprechende Korperprozesse keinen Stellenwert haben. Es
scheint also nicht geklirt, wie Generativitit und die mit ihr verbundene
Vergeschlechtlichung als ein Vergesellschaftungsmodus konzipiert und
in theoretische Debatten eingebracht werden kann. Ich denke, dass ei-
ne solche Konzeptualisierung von Generativitit wichtig wire.

Bisher ldsst auch ein grofRer Teil der feministisch-materialistischen
Theoriebildung zur Hausarbeit/Reproduktion/Care Generativitit aus,
stellt diese in den Bereich einer Art vor-gesellschaftlichen Natur oder
z4hlt sie einfach zur sozialen Reproduktion dazu.

- am 12.02.2028, 22:01:21.


https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Schlussworte und Ausblicke

Beer (1991a) versucht, die gesellschaftstheoretische Relevanz der
Generativitit begrifflich einzuholen, indem sie die Produktionsweise
unterscheidet in eine Wirtschafis- und eine Bevilkerungsweise und zeigt,
dass die Zuschreibung der Bevilkerungsweise an Frauen nicht in der na-
tirlichen Gebirfihigkeit begriindet ist, sondern auf einem bereits vor
dem Kapitalismus bestehenden patriarchalen Prinzip beruht, einem
»kulturellen Muster, das >ganz selbstverstindlich« Geschlechterherr-
schaft beinhaltete und voraussetzte« (Beer 1991a, 275). Beer konzipiert
Generativitit als »generative Bestandssicherung« bzw. Bevdlkerungs-
weise als einen eigenstindigen gesellschaftlichen Produktionsbereich
und damit als ein »zweite(s) Struktur- oder Basiselement« neben der
Wirtschaftsweise (Beer 1991a, 101). Ihr Erkenntnisinteresse richtet sich
auf den Zusammenhang der beiden Strukturelemente und somit auf
die »Vergesellschaftung von Individuen mittels Arbeit und Fortpflan-
zung zum Zwecke ihrer Existenzsicherung« (ebd., 141). Sie begreift also
Bestandssicherung nicht nur rein 6konomisch, diese bedarf vielmehr
auch der Generativitit. Sie ist leiblich, ein materialer Lebensprozess
(ebd., in Anlehnung an Marx), auch dieser miisse Gegenstand von
theoretischer Betrachtung werden.

Die Vergesellschaftung der Individuen iiber Arbeit und Fortpflan-
zung wird Beer zufolge als gesellschaftliche Norm durchgesetzt, in der
durch das Gebirvermégen der Frauen diese im Verwertungsprozess be-
sonders >genutzt« werden. Diese besondere >Nutzung« der Frauen be-
steht bei Beer darin, »dass sie die generative Reproduktion einer Gesell-
schaft auf naturwissenschaftlicher Grundlage in einer Form gewihr-
leisten, die auf die Bediirfnisse kapitalistisch-patriarchaler Vergesell-
schaftung abgestimmt« sei (ebd., 271).

Obwohl Beer von Frauen und Generativitdt als einer vergesellschafte-
ten Natur ausgeht, generative Tatigkeit als Bevolkerungserhalt sichtbar
macht und die sozialen Mechanismen beschreibt, die zu deren Verde-
ckung fiithrt, bleibt Generativitit bei ihr letztlich ein vor-gesellschaft-
liches Element, das als Gegensatz zu Kultur erscheint (vgl. Heitzmann
2017, 72). Und zwar deshalb, wie Heitzmann (2017) und MeifSner (2014)
herausarbeiten, weil der Verweisungszusammenhang von Generativi-
tit und Geschlecht weiterhin als vorgesellschaftlich theoretisiert wird.

- am 12.02.2028, 22:01:21.

207


https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Politiken der Generativitat

Beer fithrt den Begriff des (geschlechtlichen) Realsubjekts ein, ohne des-
sen Genealogie systematisch in die Analyse einzubeziehen, und setzt
dadurch eine vorgingige Existenz von Mannern und Frauen voraus, die
in einer korperlichen, auf Fortpflanzung bezogenen Zweigeschlecht-
lichkeit begriindet ist. Sie nimmt auf diese Weise etwas gesellschafts-
theoretisch hochst Voraussetzungsvolles, nimlich die Zweiteilung der
Menschheit in Ménner und Frauen, als gegebenen Ausgangspunkt fiir
Gesellschaftstheorie (vgl. Meifdner 2011, 551). Der Verweisungszusam-
menhang von Generativitit und (weiblichem<) Geschlecht wird bei Beer
unreflektiert wiederholt.

Kurzum: Das Verweisungsverhiltnis Weiblichkeit, Korperlichkeit
und Generativitit bleibt durch eine implizite Gleichsetzung mit Natur
unreflektiert bestehen. Reproduziert wird dadurch auch die Mar-
ginalisierung der Generativitit, des Korperlichen, des Materiellen,
des Geschlechtskorpers — die Auslagerung der Generativitit in den
Privatbereich. Der Bezug auf die Dimension der Materialitit bleibt
naturalisierend, dadurch fehlt, wie Heitzmann (2017, 72) moniert, bei
Beer — trotz ihres vehementen Bestehens auf der Generativitit als
einem eigenen Vergesellschaftungsmodus — genau das: eine Theorie
der Generativitit als Vergesellschaftungsmodus.

Es scheint also nicht hinreichend geklirt, wie sich Generativitit
und die damit verbundene Vergeschlechtlichung als Vergesellschaf-
tungsmodus und mithin gesellschafts- und geschlechtertheoretisch
fassen liefRen, ohne diese erneut im Naturbereich zu marginalisieren.?

3 Simone de Beauvoir hat den Umstand der Generativitit und der Kérperpro-
zesse zum Gegenstand ihrer Betrachtungen gemacht, allerdings ebenfalls das
Problem der Naturalisierung wiederholt: Ihr Bild beruht auf einem bipolaren
komplementidren Menschenpaar. Die Frau wird als Erhalterin der Gattung na-
turalisiert, und am Ende idealisiert Beauvoir das mannliche Prinzip des Ceistes
(versus Kérper) und wiederholt selbst das Problem (Holland-Cunz 2003).

- am 12.02.2028, 22:01:21.



https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Schlussworte und Ausblicke

6.2.1 Ein anderer Umgang mit vergeschlechtlichten
Kérperprozessen

Ich halte es abschlieflend fiir zentral zu fragen, welche méglichen Wege
es hierfiir gibt. Wenn wir das Problem nicht immer wieder von Neu-
em reproduzieren wollen, braucht es einen offensiveren feministischen
theoretischen Umgang mit vergeschlechtlichten Kérperprozessen.

Hilge Landweer (1994) hat sich — im Zuge der sogenannten Butler-
Duden- bzw. Sex/Gender-Debatte, auf die ich hier nicht niher einge-
he* - starkgemacht, auch »Geburtigkeit und Sterblichkeit« (Landweer
1994, 36) in sozialtheoretische Uberlegungen mit einzubeziehen. Land-
weer zufolge seien dies keine reinen Diskurserfindungen (inwiefern sie
hier Butler verkiirzt interpretiert, mochte ich hier nicht weiterverfol-
gen), Kultur sei schliefdlich immer auch auf die »Reproduktion der Gat-
tung verwiesen« (ebd., 147). Zentral dabei sei, dass die Gesellschaft ih-
re Mitglieder (und dies treffe fiir alle Kulturen auf der Welt zu) ge-
maif threm moglichen jeweiligen Beitrag zur Generativitit einteile (vgl.
ebd. 1993, 36). So wiirden jene, die gebarfihig sind, Frauen genannt,
wihrend jene, die nicht gebiren, Minner genannt werden. Zwar gebe
es fiir diese kulturellen Zuschreibungen keinerlei Notwendigkeit, die-
se Festschreibungen sind kontingent, der »generative Unterschied« al-
lein macht es nicht per se notwendig, dass die Gesellschaft gemif einer
zweigeschlechtlichen Ordnung organisiert ist. Gemif Landweer werde
aber wegen der generativen Differenz diese stets sozial wieder relevant
gemacht als eine »leibliche Differenz« — auf deren Grundlage dann eben
(Geschlechter-)Mythen hervorgebracht werden (ebd. 1994, 156).

Fiur Landweer steht die Frage einer anthropologischen Konstante
des Geborenwerdens im Zentrum, und auf welche Weise diese mit
Geschlecht verkniipft wird, dies miissen wir zum Ausgang nehmen,
um Geschlechterverhiltnisse zu analysieren. Das heifst, Geschlechter-
begriffe verweisen nach Landweer immer auch »auf den jeweils als
moglich unterstellten Beitrag zu Reproduktion« — denn Geschlech-
terkonstruktionen miissen auf die »elementare Herausforderung« der

4 Siehe dazu unter anderen Hark 2005, 269-332, und Villa 2003.

- am 12.02.2028, 22:01:21.

219


https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Politiken der Generativitat

Generativitit antworten. Klar ist fiir Landweer, dass es keine »Wahrheit
des Geschlechts« und keine dem Diskurs vorgelagerte Welt an sich
gibt. Gleichwohl sei nicht alle Wahrnehmung schon diskursiv, wohl
aber formiert, »im Sinne von prozesshaft artikuliert, strukturiert«
(ebd. 167).

Landweers Thesen blieben nicht unwidersprochen, Hagemann-
White (2001, 68) problematisiert die Interpretation einer »anthro-
pologisch zwingenden« grundlegenden Zweiteilung »aufgrund der
Tatsache der Fortpflanzung«. Vielmehr, so Hagemann-White, begriin-
de Generativitit »ein Geflecht von Relationen« (ebd., 69), eine Kette
der Vervielfiltigung und nicht der Gegensitzlichkeit. Ebenso kriti-
siert Hark (2005, 305f.), dass Landweer die »generative Differenz« als
nicht hintergehbar und nicht thematisierbar postuliert. Damit wiirde
Zweigeschlechtlichkeit zu einer »kulturellen Konstante« und »Hete-
rosexualitit als transzendentale Bedingung von Kultur und Wissen
(reifiziert)« (ebd., 306). Obwohl (oder weil) Landweer Heterosexualitit
nicht explizit thematisiere, sondern immer von der Notwendigkeit der
Generativitit spreche, »schiitze« sie die Heterosexualitit und nehme
»diese gewissermaflen »aus der Geschichte< heraus (ebd., 307). Wihrend
Hagemann-White das Verstindnis von Generativitit bei Landweer in
den Mittelpunkt stellt, hebt Hark auf das Verhiltnis von Geschlecht und
Sexualitit als analytische Kategorien ab, womit jedoch, wie Heitzmann
(2017, 87). konstatiert, bei Hark das Phinomen der Generativitit wieder
aus dem Sichtfeld gerit. Heitzmann zufolge werde hier sichtbar, dass
es letztlich um die Verhandlung des Natur/Kultur-Dualismus geht und
sich hier grundlegende differente Positionen zeigen.

6.2.2 Leibliche Differenz als soziale Praxis

Die Debatte ist, wie Heitzmann (ebd.) konstatiert, dort stehen geblie-
ben, eine aus der Natur resultierende generative Differenz als Natur ge-
gen die Diskursidee zu halten: »Die aus der Generativitit des Menschen
resultierende leibliche Differenz wird in der so genannten sex/gender-
Debatte zu Beginn der 1990er Jahre zum zentralen Argument gegen
die vermeintliche Diskursivierung des Frauenkorpers, die Judith But-

- am 12.02.2028, 22:01:21.


https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Schlussworte und Ausblicke

lers Gender Trouble zugeschrieben wurde«, von Duden, Landweer und
anderen (Heitzmann 2017, 76). Landweer wurde attestiert, sie sei in ei-
nem Zweigeschlechtermodell verhaftet. Damit wurde aber auch das le-
gitime Anliegen auf Eis gelegt, iiber kérperliche Differenzen aufgrund
der Fortpflanzungsfunktion zu reflektieren, diese soziologisch zu fas-
sen und als strukturierenden Anteil zu begreifen. Heitzmann (2017, 19)
zufolge wurde durch die Stagnation der Debatte die »Eigenlogik der ge-
nerativen Praxis« analytisch verdeckt sowie auch deren Vergeschlecht-
lichung und mithin die Moglichkeit, diese gesellschaftstheoretisch ein-
zubinden, verpasst.

Etwas zugespitzt formuliert, herrschte die Meinung vor, es gebe ei-
nen radikal konstruktivistischen Ansatz oder einen naturalisierenden.’
Marxistisch-materialistische Ansitze wiederum thematisierten zwar
die Vergeschlechtlichung generativer Arbeitsteilung, allerdings sind
diese, wie bei Beer deutlich wird, an einem Punkt nicht materialistisch
genug, weil sie Korperprozesse letztlich doch als eine vorgesellschaft-
liche, ontologische Tatsache der Bestandssicherung konzipieren, als
einen Prozess jenseits der Gesellschaft, auf den sich binire Normen
oder Arbeits- und Produktionsverhiltnisse einfach iiberstiilpen. Das
bedeutet, dass sie die Dimension der Natur erneut abspalten und das
Problem wiederholt wird, dass der Zusammenhang von Generativi-
tit und Geschlecht nicht gesellschaftstheoretisch thematisierbar ist,
sondern auf der Ebene der Natur bleibt (vgl. ebd., 72).

Mit Heitzmann (ebd., 17; 140) gesprochen, gilt es deshalb, ein episte-
mologisches Paradigma jenseits der Substanzialisierung zu entwickeln.
Thr zufolge muss dazu eine soziologische Einschitzung erfolgen, mit
der Generativitit vom Menschen her gedacht wird, von dem, was Men-
schen alltiglich in Bezug auf Generativitit tun — mit dem das Kérperli-

5 Einige Ansitze wie z.B. das Konzept der Existenzweise von Andrea Maihofer
(1995) haben diese Opposition bereits frith aufzulésen versucht. Im Zuge der
jingsten Auseinandersetzung um den materialist turn ist die Debatte wieder
neuin Bewegung geraten. Sie muss an dieser Stelle jedoch ausgelassen werden
—auch befassen sich die meisten Ansatze des New Materialism bezeichnender-
weise nicht mit Generativitat.

- am 12.02.2028, 22:01:21.

22


https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Politiken der Generativitat

che der Sozialitit erfasst werden kann. Dazu gehort auch eine Perspek-
tive auf generative Differenz als eine soziale Praxis.

Heitzmann (2017, 89) schligt, ausgehend von Pierre Bourdieus der
sozialen Praxis (2009) eine soziologische Bestimmung der geschlechter-
differenzierenden Generativitit vor, die diese als eine gesellschaftliche,
als produktive Praxis begreift. Generativitit fasst sie als eine »geschle-
cherdifferenzierende Praxis« (Heitzmann ebd., 181), als ein alltigliches
(korperliches) Tun der Menschen, das soziologisch relevant ist, weil es
fiir die Akteur*innen sozial bedeutsam ist. Heitzmann (ebd. 182f.) ver-
weist in diesem Zusammenhang auf entsprechende Studien,® die Ver-
geschlechtlichungsprozesse wihrend der Schwangerschaft herausstel-
len, die also das doing Gender (West und Zimmermann 1987) im Prozess
der Generativitit beschreiben.”

Deutlich wird, wie Heitzmann (ebd., 301) moniert, auf welche
Weise die Arbeit der Generativitit als >Frauensache« wahrgenommen
wird, wihrend Minner als >Spermiengeber« bzw. als Erzeuger (ebd.,
309) identifiziert werden. Der Vergeschlechtlichungsprozess findet also
schon vor dem Eintreten einer Schwangerschaft statt. Dazu gehdren
Informationspraktiken, in denen sich die werdenden Eltern Wissen
aneignen, in Kurse gehen usw. Es findet eine Responsibilisierung der
Schwangeren statt und eine starke Aufspaltung in >Viter< und >Milt-
ter¢, also in ein klares Zweigeschlechtermodell. Die Studien zeigen
verschiedene Praktiken der Vergeschlechtlichung sowohl vor als auch
wihrend der Schwangerschaft. So sind zum Beispiel die Recherchen
werdender oder >planender« Eltern im Internet (Schadler 2013) als auch
die Praktiken des Spiirens (Singer u.a. 2013). der Schwangerschaft
durch starke vergeschlechtlichende Grenzziehungen gekennzeichnet.
Durch das Spiiren des Fetus im Leib wird beschrieben, man habe
dadurch eine stirkere Verbindung zum Fetus (als die nicht schwangere

6 Siehe z.B. Schadler 2013 und Singer u.a. 2013.

7 West und Zimmermann (1987) haben das Konzept des doing gender entwickelt,
in dem der (inter-)aktive Charakter der Produktion und Reproduktion von Ge-
schlechterdifferenz betont wird. Zugleich ist gerade ihr Verstindnis von Ge-
schlecht keines, das sich auf Prozesse der Materialisierung von Geschlecht be-
zieht, weder physisch noch psychisch.

- am 12.02.2028, 22:01:21.


https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Schlussworte und Ausblicke

Person). Beschrieben wird auch, dass durch das Spiiren des Fetus die
»Schwangerschaft noch einmal bewusster wurde« (Schadler 2013, 194,
zit.n. Heitzmann 2017, 189) und dadurch auch der schwangere Korper
eine »exklusive Stellung« als Mutter und Frau erhilt (ebd.). Berich-
tet wird auch, dass das Umfeld immer wieder vergeschlechtlichend
agiert, indem zum Bespiel auf die »Schénheit« der schwangeren Frau
verwiesen wird (vgl. Heitzmann 2017, 190).

Insgesamt ldsst sich zeigen, dass in der generativen Praxis Mutter-
schaft und insbesondere Schwangerschaft als immanenter Bestandteil
von Weiblichkeit wahrgenommen werden bzw. auch als identititsstif-
tend fiir das eigene Frausein fungieren. Dies wird vor allem bei Befra-
gungen von IVF-Patientinnen deutlich, die nicht nur einen unerfillten
Kinderwunsch reklamieren, sondern auch eine Identititskrise als Frau,
weil sie nicht schwanger werden (und dies fiir das eigene Frausein als
entscheidend empfunden wird).®

Wie aber kommt die Materialitit der vergeschlechtlichten genera-
tiven Differenz zustande? Und wie ist dieser Zusammenhang von Ge-
nerativitit und Geschlecht theoretisch zu fassen? Die patriarchale Ge-
schichte macht den umstandslosen Gebrauch des Begriffs Korper fiir
die feministische Theorie prekir. Feministische Theorie droht mit ei-
nem Verweis auf Materialitit immer das zu reproduzieren, wogegen sie
antritt, nimlich eine binir-hierarchische Ordnung. In Butlers Uberle-
gungen im Anschluss an Irigaray bleibt der Korper deshalb — um dem
essenzialistischen Dilemma zu entkommen - eine Bezeichnung, ein Zei-
chensystem, eine Norm, die sich materialisiert hat (vgl. Maihofer 1995,
52). Generative Differenz kann aus dieser Sicht nur als Effekt einer Ideo-
logie betrachtet werden, als eine Materialisierung des Imaginiren, eine
»ideologische Fiktion«, die Realitit geworden ist (ebd.).

Mit dieser Konzeptionalisierung wird jedoch das Kérperliche der
Sozialitit (vgl. Heitzmann ebd., 51), die Materialitit der generativen

8 Auch Hirschauer u.a. 2014 fassen Schwangerschaft als eine produktive Praxis,
indem sie zeigen, dass am Prozess des physischen und psychischen Gewahrwer-
dens einer Schwangerschaft oft mehrere Menschen beteiligt sind. Das heifst,
die Materialisierung spielt sich in einem soziomateriellen Prozess ab.

- am 12.02.2028, 22:01:21.

223


https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Politiken der Generativitat

Differenz und deren Vergeschlechtlichung, nicht ernst genommen.’
Die »materielle Realitit des Korpers wird »idealistisch verschluckt«
(Maihofer 1995, 52). Es braucht deshalb, wie oben beschrieben, ei-
ne Perspektive, die Generativitit und generative Differenz als einen
leiblichen Vergesellschaftungsmodus versteht, als eine »historisch
spezifische Weise zu existieren« (ebd.). Mit Heitzmann und Maihofer
gesprochen, ist generative Differenz und die mit ihr verbundene Verge-
schlechtlichung mehr als eine sprachliche Materialisierung. Es gilt, mit
Maihofer (ebd., 184) formuliert, einen Begriff zu entwickeln, der »so-
wohl das Imaginire dieser Existenzweise als auch Geschlechtlichkeit,
Subjektivitit, Identitit und Korperlichkeit als gesellschaftlich-kulturell
produzierte, historisch bestimmte Selbstverhiltnisse reflektiert, als
auch die Realitit dieser Existenzweise als gelebte Denk- Gefiihls- und
Korperpraxen.« In Anlehnung an Bourdieus Anliegen, die Authebung
des Dualismus von Korper und Geist aufzuheben, fasst Heitzmann
(2017, 145) generative Differenz konkret folgendermafRen: Der Mensch
ist in der sozialen Welt, und gleichzeitig ist die soziale Welt im Korper.
Die Welt kann nur tiber die »kdrperliche Erkenntnis« praktisch erfasst
werden. Die Einverleibung der Strukturen der Welt machen wieder-
um kognitive Strukturen moglich. Kurzum: Die vergeschlechtlichte
Praxis der generativen Differenzierung ist ein »soziales Verhiltnis«,
ein sozialer Vorgang (ebd., 105), das heifst mehr als eine vom Korper
unterschiedene Ideologie, die sich dann Korperprozessen einfach
tiberstiilpt. Generative Differenz ist demnach eine sozial bzw. kulturell
tiberformte Naturtatsache oder, mit Maihofers (ebd., 85) Konzept der
Existenzweise gesprochen: Sie ist eine »Existenz-Erfahrung«, die fur
die Menschen »einen ontologischen Status« hat. Generative Differenz
ist gelebte Denk-, Gefiihls- und Kdrperpraxis, also Wirklichkeit. Diese
Dimension der Wirklichkeit ist nicht essenzialistisch zu fassen. Sie ist
»kein irreduzibler natiirlicher Rest« (Maihofer 1995, 90), sondern eine
»strukturelle Ebene individueller Existenz« (ebd., 85).

9 Nattrlich meint auch Butler nicht, es gebe vorher >nichts¢, keinen Kérper. Mit
Hervorbringung meint Butler die »Hervorbringung der Wirkung und Bedeu-
tung von Materialitat« (Maihofer 1995, 89).

- am 12.02.2028, 22:01:21.


https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Schlussworte und Ausblicke

Die Materialitit der generativen Differenz macht auch Landweer
(1994) stark, wenn sie die unterschiedliche physische Beteiligung von
Menschen am Prozess der Generativitit thematisiert und gesellschafts-
theoretisch einbinden will. Indem sie allerdings Generativitit anthro-
pologisch fasst (dhnliche wie Beers >Bestandssicherungs), unterliuft sie
ihr eigenes Vorhaben, generative Differenz gesellschaftstheoretisch zu
verhandeln. Indem der Leib per se als generativ gedacht wird (das ist er
eben gerade nicht), wird Generativitit und mithin auch die generati-
ve Differenz erneut der Natur zugeordnet. Trotz Landweers formulier-
ten Anliegen, Generativitit gesellschaftlich zu fassen, fehlt letztlich der
Einsatzpunkt, an dem diese ernst genommen und gleichwohl tatsdchlich
als sozial vermittelt gedacht werden kann.

Ich bin wie Landweer (ebd.) der Auffassung, dass wir iiber Gene-
rativitit an der Trennlinie zwischen Menschen, die Schwanger wer-
den und gebiren (kénnen), und denjenigen, die dies nicht tun, reflek-
tieren miissen. Diese somatische Verschiedenheit von Menschen sollte
in queer-feministischer Theoriebildung nicht unberiicksichtigt bleiben,
und zwar gerade, um sie aus der biniren und heterosexuellen Umklam-
merung herauszulésen. Und weiter, damit Generativitit nicht immer
wieder von Neuem einer vorgesellschaftlichen >Naturhaftigkeit« itber-
lassen wird, sie auf diese Weise gesellschaftstheoretischen wie gesell-
schaftspolitischen Aushandlungen entzogen und als >weibliche« Gratis-
arbeit unsichtbar gemacht wird.

Auch O'Brien (1981) hat dieses Anliegen in ihrer Philosophie der Ge-
burt formuliert und argumentiert, dass wir in Bezug auf die aktuelle
Gesellschafts- und Geschlechterordnung fragen miissen, welche Rol-
le der Umstand der Schwangerschaft als eine somatische Dimension
in Abgrenzung zur Nicht-Schwangerschaft spielt (so wie Marx zufolge
beriicksichtigt werden muss, dass wir essen und schlafen miissen und
dass das menschliche Arbeitsvermégen begrenzt ist). O'Brien (ebd.) for-
muliert aus einer feministisch-marxistischen Perspektive den Versuch
einer Philosophie der Geburt. O'Briens Thesen sind zwar historisch wie
soziologisch zu pauschal bzw. zu monokausal, sie bieten jedoch eini-
ge Anregungen, um sich den unterschiedlichen Anteilen von Menschen
an der Generativitit feministisch nochmal grundlegend zuzuwenden.

- am 12.02.2028, 22:01:21.

225


https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Politiken der Generativitat

Denn die generative vergeschlechtlichte Differenz (schwanger = Frau,
nicht-schwanger = Mann) ist, wie mit Heitzmann (2017) deutlich wird,
gesellschaftlich stark wirksam.

Ahnlich wie Landweer (1994) und Beer (1991) historisiert O’'Brien
(ebd.) den Prozess der Generativitit zwar und betont die Sozialitit
biologischer Prozesse, gleichwohl erscheinen diese dann doch als ein
natiirlich materielles Apriori: »Der Reproduktionsprozess ist nicht nur
die materielle Grundlage der historischen Formen gesellschaftlicher
Beziehungen der Reproduktion, sondern er ist auch ein dialektischer,
sich historisch verindernder Prozess« (O’'Brien 1997, 77f.). Zudem setzt
O'Brien Schwangerschaft scheinbar unhintergehbar mit Weiblichkeit
gleich.

Gleichwohl finde ich an ihrem Ansatz bedenkenswert, wie in ihm
die unterschiedliche Involvierung der Menschen in generativen Prozes-
sen beriicksichtigt werden: Gemif3 O'Brien (ebd.) ist der entscheiden-
de Punkt der unterschiedlichen Involvierung, dass dadurch die einen
(Minner) sich iiber ihren Anteil an einem Kind nie sicher sein kon-
nen, wihrend die anderen (Frauen) im Zuge neunmonatiger Schwan-
gerschaft und Geburt sicher >wissens, dass ein Kind von ihnen ist. Dies
habe dazu gefithrt, so O'Briens (ebd.) stark anthropologisierende und
vereinheitlichende These, dass Minner diese generative Unsicherheit
kompensierten, indem sie sich ihren Anteil daran durch politische, kul-
turelle bzw. gesetzliche Machtausiibung und Vorherrschaft iiber Frauen
sicherten.™

O'Brien (1997, 90-92) fithrt aus, welcher kulturelle Deutungsauf-
wand notig war, um die physiologische Distanz der Minner von der
Generativitit (»Ungewissheit der Vaterschaft«, ebd., 91) zu iiberwinden.
Mittel dazu waren Kulturprozesse wie die Erfindung der Vaterschalft,
Ehe, Monogamie, Treue durch die Ehefrau und andere Prozesse der
Institutionalisierung, die dem Mann eine Position kultureller, sozialer,
politischer und 6konomischer Uberlegenheit zuwiesen. Wenn er schon
nicht iber das Geburtsgeschehen und die Vaterschaft verfiigen konnte,
sollte er wenigstens anderweitig iiberlegen sein. Jene Hierarchisierung

10 Ahnlich argumentiert auch Irigaray 1980.

- am 12.02.2028, 22:01:21.


https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Schlussworte und Ausblicke

von Kultur und Materialitit ermdglichte Mannern nicht nur ihr Recht
an der Generativitit, an der Natur (als Objekt), sondern ermdglichte
ihnen gleichzeitig ihre Freiheit davon. Das heifft, Manner konnten
ihre gréfiere Distanz vom biologischen Reproduktionsprozess auch zu
ihrem Vorteil nutzen und ihren geringeren Anteil an der >Aufzucht«
legitimieren (ebd., 97). O'Brien zufolge ist Teil dieser mannlichen
Herrschaftsgeschichte immer auch, den Anteil der Minner an der
>Aufzucht« als freiwillig zu verstehen — auch wenn durch Gewohnheit
und Recht inzwischen natiirlich auch fir Minner viele Verpflichtungen
gegeniiber Kindern entwickelt wurden.

Kurzum: Gesetze oder Kleinfamilienideologien dienen O'Bri-
en (1997) zufolge also dazu, das Verhiltnis derjenigen, die nicht
schwanger werden koénnen, zum Kind zu kliren und ihren Anspruch
abzusichern. O’'Brien (ebd.) riumt ein, dass es sich um eine spekulative
These handelt, aber die Geschichte patriarchaler Strukturen mache,
so ihre Einschitzung, mehr Sinn, wenn wir das Getrenntsein einer
Gruppe von der Generativitit beriicksichtigen und davon ausgehen,
dass dieser Umstand sich auf die Bildung einer patriarchalen Ordnung
auswirkte: »Mit der Schaffung des Rechts auf Aneignung der Kinder
haben Minner jenen sozialen Raum geschaffen, den Vertreter der
politischen Theorie den privaten Raum nennen [..] der private Bereich
ist eine notwendige Bedingung der Affirmation bestimmter Vater-
schaft, wihrend der 6ffentliche Bereich jener Raum ist, in dem Minner
zusammenkommen, um die Gesetze und Ideologien zu schaffen, die
das Patriarchat gestalten und rechtfertigen« (ebd., 95). Frauen — bzw.
diejenigen Menschen, die gebiren kénnen — wurden O'Brien zufolge
dem privaten Raum zugewiesen. Dabei bedeutete die Abtrennung der
Frauen vom Offentlichen auch, sie von anderen Miannern abzutrennen,
an einen Mann zu binden sowie deren Gratisarbeit anzueignen und zu
kontrollieren.

O'Briens Thesen sind wie erwihnt historisch wie soziologisch zu
pauschal bzw. zu monokausal. Sie bieten jedoch Anregungen zu der
Frage, wie wir den unterschiedlichen Anteilen von Menschen an der
Generativitit und dessen ohne Zweifel gesellschaftlich starkgemachte
Relevanz feministisch beriicksichtigen kénnen, und zwar, wie ich im

- am 12.02.2028, 22:01:21.

227


https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Politiken der Generativitat

Anschluss an Heitzmann (2017) wie auch Maihofer (1995) argumentie-
ren mochte, ohne die Bedeutung und Materialitit von Korpern aus-
zusparen. Denn: Selbst wenn Generativitit zukiinftig noch mehr oder
gar vollstindig technologisiert werden wiirde und selbst wenn fiir eine
Schwangerschaft keine korpereigenen Gebirmiitter mehr nétig wiren,
so wiirde auch dann ein Teil der Menschen (derjenigen, die aktuell als
Frauen bezeichnet werden) in einem bestimmten Zeitabschnitt ihres
Lebens schwanger werden konnen (und auch werden) und diese Mog-
lichkeit in Bezug auf ihre Sexualitit, in Bezug auf ihr Leben in Betracht
ziehen und beriicksichtigen (miissen), wihrend schwanger werden fiir
andere keine Rolle spielt bzw. insofern eine Rolle spielt, dass sie es nicht
werden kénnen.

Zweifelsohne verindern die technologischen Entwicklungen gene-
rative Prozesse. Diese erfahren ein Stiick weit eine Entkdrperung und
fordern dabei die generative binirgeschlechtliche Konnotation heraus
(Cooper/Waldby 2015). Adoption, kiinstliche Befruchtung und Leihmut-
terschaft haben dazu gefiihrt, die gefestigten Normen >kultureller Fort-
pflanzung« sowie Familienstrukturen und Verwandtschaftskonzepte in-
nerhalb der Gesellschaft zu modifizieren. Gleichwohl findet zum ak-
tuellen historischen Zeitpunkt Generativitit noch iberwiegend >tradi-
tionell« statt (Parisi zit.n. Angerer 2015, 73) und ist auch das vorherr-
schende normative Ideal — wie an den von mir untersuchten WHO-
Programmen deutlich wurde.

Und selbst diese potentielle Moglichkeit einer entkdrperten Gene-
rativitit (zum Beispiel mit kiinstlichen Gebirmiittern [Ektogenese]) im
Reagenzglas (:Gebirmaschinen<) hebt den Umstand unterschiedlicher
physischer Moglichkeiten und Anteile an ebendieser Generativitit nicht
einfach auf. Es zeigt nur, dass auch physiologische Elemente der Gene-
rativitit ein Stiick kontingent sind, das heif8t durch Technologie ver-
inderbar, und dass Generativitit folglich nicht als eine anthropologi-
sche Konstante, sondern je nach historischen, gesellschaftlichen und
individuellen Effekten und Spezifiken untersucht werden muss. Aktu-
ell bedeutet dies, dass untersucht werden muss, welche Rolle es spielt,
dass Schwangerschaft und Geburt im statistischen Durchschnitt von
Menschen mit Eierstdcken und Gebirmutter erlebt und getitigt wer-

- am 12.02.2028, 22:01:21.


https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Schlussworte und Ausblicke

den (diese miissen nicht unbedingt als weiblich bezeichnet werden),
das heifdt, sich auf eine »komplexe biologische Ordnung des organi-
schen Lebens« (Parisi zit.n. Angerer 2015, 73) beziehen.

Menschen sind, weil sie gebiren konnen, weder automatisch Frau-
en noch Miitter. Gleichwohl spielen kérperliche Umstinde eine Rolle
bei der Frage, weshalb diese Zuschreibungen gemacht und rerfahren«
werden. Es spielt eine Rolle, dass eine bestimmte Gruppe Menschen
(und nicht eine andere) in einem bestimmten Alter Kinder gebiren
kann bzw. muss/sollte, wihrend andere dies nicht koénnen/miis-
sen/sollten. Diese Unterschiede sind nicht vorgesellschaftlich, aber
wire die Moglichkeit der Schwangerschaft anders verteilt, gibe es, wie
ich vermute, andere Unterscheidungspraxen (keine geschlechtlichen).
Konnten beispielsweise alle Menschen Kinder gebiren, wire Schwan-
gerschaft bzw. Generativitit kaum mit Weiblichkeit verkniipft. Oder:
Konnten nur Menschen zwischen acht und zwdlf Jahren schwanger
werden, wiirde dies womdglich ebenfalls nicht als >weiblich« oder
smiitterlich« empfunden und definiert, die somatische Sozialitit wire,
so meine Vermutung, eine andere. Anders ausgedriickt: Sich wegen
einer Schwangerschaft als Frau zu fithlen, wiirde — wenn Menschen
zwischen acht und zwolf Jahren schwanger wiirden — keinen Sinn
machen (auch wire klar, dass gebiarende Achtjihrige sich nach der
Geburt nicht hauptverantwortlich um ein Baby kiimmern, weil sie das
nicht konnten. Es briuchte andere gesellschaftliche Losungen, das
heifit, es konnte nicht so leicht von der >Natur< darauf geschlossen
werden, wer sich um Babys kiimmert).

Der Umstand also, dass bestimmte Menschen mit bestimmten phy-
sischen Attributen schwanger werden konnen, spielt eine Rolle bei der
vorherrschenden binirgeschlechtlichen Differenzierung von Generati-
vitit." Bei einer Praxis, die den Zustand der Schwangerschaft gegen-
tiber jenem der Nicht-Schwangerschaft bedeutsam macht, nicht zuletzt

11 Antje Schrupp hatzu dhnlichen Fragen 2019 ein Buch vorgelegt, das Abgabe be-
dingtin dieser Arbeit leider nicht mehr beriicksichtig werden konnte: Schrupp,
Antje. 2019. Schwanger werden kdnnen. Essay tiber Kérper, Geschlecht und Po-
litik. Ulrike Helmer Verlag.

- am 12.02.2028, 22:01:21.

229


https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Politiken der Generativitat

auch integrierbar und legitim machen muss in einer hierarchisierenden
kapitalistischen (Erwerbs-)Gesellschaft, in der das Nicht-Schwangere
der Mafistab, die Norm ist und Schwangerschaft folglich die Abwei-
chung - >unter besonderen Umstinden.

Noch einmal: Es geht mir keineswegs darum, generative Differen-
zierung als biologisch vor-gesellschaftliche Angelegenheit zu konzipie-
ren.Diese ist immer schon gesellschaftlich vermittelt. Das heif3t, sie
steht im Wechselverhiltnis mit soziokulturellen Prozessen. Wir kén-
nen sie nicht jenseits von Geschlechternormen einfangen/fassen, denn
es lasst sich nicht prizise bestimmen, was an der generativen Diffe-
renzierung rein leiblich bzw. >natiirlich« und was gesellschaftlich ist.
Paradox formuliert: Auch wenn generative Differenz nicht erst durch
die Norm der Zweigeschlechtlichkeit verursacht oder hergestellt wird,
existiert sie, wie sie fiir uns existiert, genau genommen nur durch diese
und entsprechend dieser Normen (vgl. Maihofer 1995, 90).

Der Umstand, dass Schwangerschaft (von vielen) als Merkmal fir
Weiblichkeit erfahren wird, ist aber dennoch mehr als eine sprachliche
Materialisierung oder inkorporierte Ideologie, mehr als eine Ideologie,
die sich Kérperprozessen einfach iiberstiilpt. Der Verweisungszusam-
menhang von Geschlecht und Generativitit ist auch mit einer somatisch
bedingten Situation verbunden. Gleichzeitig existiert dieser Zusammen-
hang nur durch Geschlechternormen (Ideologien), ist also immer schon
kulturell gedeutet und folglich auch historisch und gesellschaftlich be-
stimmt/spezifisch.

Generative Differenz in der Theoriebildung und Analyse zu be-
riicksichtigen, birgt die Chance einer Entsubstanzialisierung bzw.
Deessenzialisierung von Generativitit und mithin von Geschlecht,
Zweigeschlechtlichkeit und Heterosexualitit. Deutlich gemacht werden
konnte, dass die bindrgeschlechtliche Essenzialisierung der Generativi-
tat unter historischen wie aktuellen patriarchalen, kapitalistischen wie
auch in Zusammenhang mit somatisch-materiellen Voraussetzungen
- im Sinne einer kulturell iiberformten Naturtatsache - zwar >Sinnc
macht, das heifdt naheliegend ist, sozusagen sozio-logisch gesehen
notwendig ist — zumal damit auch herrschaftsfé6rmige Verhiltnisse

- am 12.02.2028, 22:01:21.


https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Schlussworte und Ausblicke

reproduziert werden. Sie ist aber gleichwohl nicht an und fiir sich
notwendig.

Indem wir die korperliche Sozialitit von Generativitit zum Thema
machen, konnte, so mein Vorschlag, gerade glaubhaft gemacht wer-
den, dass aus korperlichen Faktoren selbst keine Riickschliisse auf Ge-
schlecht, Sexualitit und Lebensweisen hervorgehen, weil eben nicht ge-
nau gesagt werden kann, was das rein »Korperliche« oder rein >Gesell-
schaftliche<an der generativen Praxis ist. Es wiirde deutlich, dass gera-
de in Ermangelung der Grundlage, automatische Riickschliisse zu zie-
hen, generative Differenzierung zum Gegenstand gesellschaftlicher (nicht
naturalisierender) Auseinandersetzung werden miisste.

Es geht darum, im Anschluss an bereits vorhandene Versuche fe-
ministische Theorieperspektiven zu suchen, die Generativititsverhilt-
nisse in gesellschaftstheoretische wie politische Auseinandersetzungen
hineinholt. Ein méglicher und meiner Meinung nach grundlegender
Ausgangspunkt dazu wire, generative Differenzierung im Sinne einer
gesellschaftlich vermittelten Materialitit zum Thema zu machen, das
heifit, den Zusammenhang von Generativitit und Geschlecht ernst zu
nehmen und gleichzeitig herauszufordern.

Die Fragen, die sich vor diesem Hintergrund, wie ich in Anlehnung
an Antje Schrupp (2013)"* vorschlagen méchte, stellen: Wie gehen wir
damit gesellschaftlich, kulturell, politisch usw. um, dass eine bestimm-
te Gruppe von Menschen wihrend einem bestimmten Lebenszeitab-
schnitt potenziell schwanger werden kann und wird? Und andere nicht?
Wie miissen wir generative Differenzen beriicksichtigen bei der Frage,
wie wir als Gesellschaft Generativitit organisieren und Sorgearbeit ge-
wihrleisten?

Wenn wir die bisherigen Verweisungszusammenhinge von Genera-
tivitit und Geschlecht herausfordern, miissen wir die Frage neu stellen:
Wie ist verlasslich dafiir gesorgt, dass die Sorge fiir ein Baby und dar-
tiber hinaus in Zukunft gewihrleistet wird? Es veridndert sich, so meine

12 Ich danke Antje Schrupp fiir die Anregung dieser Fragen auf ihrem Blog Letz
Talk about Schwanger werden (2013): https://antjeschrupp.com/2013/02/18/letz-
talk-about-schwangerwerdenkonnen.

- am 12.02.2028, 22:01:21.

231


https://antjeschrupp.com/2013/02/18/letz-talk-about-schwangerwerdenkonnen.
https://antjeschrupp.com/2013/02/18/letz-talk-about-schwangerwerdenkonnen.
https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://antjeschrupp.com/2013/02/18/letz-talk-about-schwangerwerdenkonnen.
https://antjeschrupp.com/2013/02/18/letz-talk-about-schwangerwerdenkonnen.

232

Politiken der Generativitat

These, grundlegend etwas, wenn generative Differenzierung zum Ge-
genstand gesellschaftspolitischer Aushandlung wird. Wenn sie nicht
zwangsldufig mit Bindrgeschlechtlichkeit, (biirgerlichen) Mutteridea-
len, Ehe, heterosexueller Kleinfamilie, romantischer Liebe usw. in eins
falle, stellt sich die Aufgabe, wie wir die Sorge um neu geborenes Leben,
um Leben itberhaupt organisieren, noch einmal grundlegend neu.

Zu kliren wire zum Beispiel, und mit diesen Fragen méchte ich
diese Arbeit — nochmal in Anlehnung an Schrupp (2013) — schlief3en:
Sollen Menschen, die schwanger werden (kénnen) als Gruppe Namen
haben (bisher Frauen und Minner)? Und wenn ja, welche? Und wenn
sie keine Namen haben und nicht nach dieser Kategorie unterschieden
werden, wie wird dann sichergestellt, dass die unterschiedliche gene-
rative Involvierung den betroffenen Menschen nicht zum Nachteil oder
Vorteil gerat? Weitere Fragen, die sich neu stellen: Welche Unterstiit-
zung erfihrt eine schwangere Person durch die Allgemeinheit, welche
Rechte und Pflichten hat sie in Bezug auf das Kind? Wer kommt fiir
die Unterstiitzung auf, die Allgemeinheit oder bestimmte andere Men-
schen? Miissen Schwangere irgendwelche Bedingungen erfiillen, um in
den Genuss solcher Unterstiitzung zu kommen? Welche? Welche Rech-
te haben die Allgemeinheit oder bestimmte andere Personen in Bezug
auf das Kind, das im Korper einer schwangeren Person heranwichst —
unter Umstinden auch Rechte gegen ihren Willen? Und weiter: Wird
von Menschen, die ein Kind gebiren, erwartet, dass sie sich anschlie-
end um das Neugeborene kiimmern? Wie lange? Oder gibt es ande-
re, die dafiir ebenfalls zustindig sind? Wer ist das und unter welchen
Bedingungen? Wie wird sichergestellt, dass die Betreffenden ihrer Ver-
pflichtung auch nachkommen? Kénnen Menschen, die schwanger sind,
entscheiden, ob sie das Kind austragen mochten oder nicht? Wer be-
stimmt dariiber, was mit neugeborenen Kindern geschieht? Was davon
fallt in den Entscheidungsbereich derjenigen, die das Kind geboren hat?
Was davon fillt in den Entscheidungsbereich der Allgemeinheit oder
bestimmter anderer Menschen? Welcher anderen Menschen? Werden
fiir all das von der Gesellschaft Bedingungen gestellt, stehen dafiir Res-
sourcen zur Verfigung? Wer entscheidet dariiber konkret?

- am 12.02.2028, 22:01:21.



https://doi.org/10.14361/9783839450222-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

