
Axiom II | 121 

 

3.  Demonstratio I: perinatalische Dialektik: geboren werden 

heißt, sich zu entbinden und an eine entfremdete Welt  

zu binden 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Diagramm 4. Von der matrixialen Dreiwertigkeit zur Vierwertigkeit. Infolge der 

perinatalischen Dialektik tritt ein doppelter Bezug auf: erstens die 

Alteritätsrelation zwischen dem Ich (I) und der Mutter und zweitens die 

Entfremdungsrelation zwischen dem Ich (I) und der Welt. 

 

3.1  Geburt als ontologischer Umzug:  

Dem Abgang des Fötus folgt der Eingang  

des Neugeborenen in die Welt 

Es gibt eine funktionelle Eigenschaft, die den mütterlichen Körper auszeichnet: 

dass ein Lebewesen aus ihrem Körper hervorgeht. Aus morphogenetischer und 

biologischer Perspektive ist die Geburt das Endergebnis einer „Gestaltungszeit“ 

(eines Wachstums) im Körper der Mutter, und die Reifung des Embryos setzt 

sich danach fort in einem anderen Milieu, wo es dann kein Embryo mehr ist, 

sondern ein Neugeborenes. Der Grund, warum sich der abschließende Schritt der 

Schwangerschaft
35

 im Abgang des Fötus vollzieht, besteht darin, dass in der Ge-

bärmutter ein unumkehrbarer Bildungsvorgang in Gang gesetzt wurde, dessen 

                                                             
35  In Anlehnung an die revolutionäre Aussage David Haigs über das Verhalten der Gene. 

Er widerlegt die These des egoistischen Gens von Dawkins und vertritt die Ansicht, 

dass sich die Gene „nicht mehr nur als rein egoistisch, sondern vielmehr als ‚sozial‘, - 

als Teammitglieder und Teilnehmer am ‚Parlament der Gene‘“, beschreiben lassen. 

Vgl. dazu Blaffer-Hrdy, S. 491. Anhand seiner Forschungsthese, dass sich der Eltern-

Kind-Konflikt im Verlauf der Ontogenese zurückverfolgen lässt, stellt Blaffet-Hrdy 

die Schwangerschaft als eine Zeit dar, in der sowohl das Interesse des Fötus als auch 

der Mutter gefährdet sind. David Haig spricht sogar wörtlich über einen „Krieg im 

Mutterleib“, vgl. S. Blaffer-Hrdy: Mutter Natur, S. 494ff., dazu weiterhin D. Haig: 

„What’s Bein Odd Idea of War in the Wob?“, in: New York Times, 07.08.1993. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-009 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 | Matrixiale Philosophie 

Fortsetzung nach einer bestimmten Zeit nur noch in einem größeren Milieu mög-

lich ist.
36

 Die Veränderungen und Mutationen embryonaler Morphologie gelin-

gen mit seinem Abgang nach außen. Demnach kann man die Geburt als gelun-

genes Ereignis eines Wachstumsprozesses ad intra verstehen.
37

 

Der Abgang des Fötus gewinnt in diesem Sinne doppelte Bedeutung: Er ist 

eine Entbindung vom mütterlichen Körper und eine irreversibel-somatische 

Trennung in zwei Individuationen: Mutter und Kind. Diese aber geschieht in 

einem räumlichen und zeitlichen Übergangsvorgang, in dem der neugeborene 

Körper sich an eine neue Umwelt gewöhnen muss. Die topologische Fortbewe-

gung nimmt aufgrund eines Umzuges des Typus der Weltlichkeit ontologische 

Bedeutung an. 

Die Tatsache der Geburt wurde von der existenziellen Philosophie Heideg-

gers daseinsanalytisch untersucht. Seine Ontologie schenkt der an Tod und End-

lichkeit orientierten Existenzialontologie Anerkennung hinsichtlich der Geburt-

lichkeit. Das faktische Dasein existiert nur, weil es in die Welt gekommen ist.
38

 

Die Geburt ist für Heidegger der Anfang, und der Tod das Ende. Zwischen Ge-

burt und Tod ist „das gesuchte Ganze“: 

 

Allein der Tod ist doch nur das „Ende“ des Daseins, formal genommen nur das eine Ende 

[...]. Das andere „Ende“ aber ist der „Anfang“, die „Geburt“. Erst das Seiende „zwischen“ 

Geburt und Tod stellt das gesuchte Ganze dar. Sonach blieb die bisherige Orientierung der 

Analytik bei aller Tendez auf das existierende Ganzsein.
39

 

 

Im Vordergrund von Heideggers Existenzialphilosophie steht jedoch die Todes-

analytik, und deshalb bleibt das Thema Geburtlichkeit weitgehend verborgen.
40

 

                                                             
36  Sloterdijk: „Im physischen Raum ist es ausgeschlossen, daß ein Ding, das in einem 

behälter liegt, zugleich seiner Behälter enthielte. Ebenso ist es undenkbar, daß ein 

Körper in einem Behälter zugleich als etwas vorgestellt werden könnte, was aus eben 

diesem Behälter ausgeschlossen wäre. Aber ganue mit Verhältnissen dieses Typs hat 

es die Lehre vom psychologischen Raum von Beginn an zu tun.“ Vgl. P. Sloterdijk: 

Sphären I. Blasen, S. 85 

37  Ebd. 

38  Vgl. Heidegger: „Das faktische Dasein existiert gebürtig, und gebürtig stirbt es auch 

schon im Sinne des Seins zum Tode.“ M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 374. 

39  Ebd. S., 373. 

40  Trotzdem hat Thomas Macho die vorhandene, aber nicht unmittelbar erfassbare Idee 

von Heideggers Geburtlichkeit aufgedeckt. Vgl. dazu T. Macho: „Heideggers Todes-

begriff“, in: Manuskripte 104 (1989), S. 37-47. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-009 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 123 

 

Die „Ankunft in der Welt“, welche die Geburt bezeichnet, könnte nach seiner 

existenziellen Ontologie als anthropologierte Deutung eines Gefallenen interpre-

tiert werden, denn Heidegger leitet seine analytische Ontologie daraus ab, dass 

ein Dasein, das in-die-Welt kommt, „geworfen“ ist;
41

 seine Faktizität besteht in 

seiner „Verfallenheit“ und „Geworfenheit“. Aus dieser Stimmung des Daseins 

(„Geworfenheit“) setzt sich seine Relation zur Welt in Gang. „Geworfen“ zu 

werden hat in Heideggers Ontologie einen Horizont zur Endlichkeit, die durch 

den Tod bestimmt ist. Sie setzt die Grenzen der Angst, was auch das alltägliche 

Dasein einschließt. 

Dieser an Tod und metaphysischer Endlichkeit orientierten Ontologie stellt 

Hannah Arendt die Ankunft in der Welt gegenüber, macht auf den Anfang auf-

merksam. Sie gesteht Heidegger zu, die Existenz des Daseins zwischen zwei En-

den zu erkennen; weitaus wichtiger als die Endlichkeit des Todes jedoch sei der 

Anfang der Geburtlichkeit.
42

 Es musste auf Hannah Arendts Einwand gegen die 

Vernachlässigung der Geburt durch die Philosophie
43

 gewartet werden, bis Nata-

                                                             
41  Vgl. Heidegger: „Diesen in seinem Woher und Wohin verhüllten, aber an ihm selbst 

um so unverhüllter erschlossenen Seinscharakter des Daseins, dieses ‚Daß es ist‘ nen-

nen wir die Geworfenheit dieses Seienden in sein Da, so war, daß es als In-der-Welt-

sein das Da ist. [...] Seiendes vom Charakter des Daseins ist sein Da in der Weise, daß 

es sich, ob ausdrücklich oder nicht, in seiner Geworfenheit befindet.“ M. Heidegger: 

Sein und Zeit, S. 135. 

42  „Doch diese beiden ‚Nichte‘ sind trotz ihrer ‚scheinbar selbigen Negativität keines-

wegs identisch‘, vielmehr ‚qualitativ verschiedene‘: Zwischen dem ‚Nicht der Ver-

gangenheit‘ und dem ‚Nicht der Zukunft‘ bewegt sich das fragile Sein in der Zeit. ‚Je-

des Kreatürliche kommt aus dem Noch-nicht und eilt zu dem Nicht-mehr‘, ‚Das Nicht 

des Noch-nicht bezeichnet den Ursprung, das Nicht des Nicht-mehr den Tod.‘ Hinein-

geboren ist das Leben in die Welt, ‚die es mit dem Tod wieder verlässt‘“. H. Arendt: 

Der Liebesbegriff bei Augustin, S. 64, 74-55ff, zit. n. L. Lütkehaus: Natalität: Philo-

sophie der Geburt, S. 30.  

43  Arendt deutet auf die Unachtsamkeit der Natalität in der Philosophie. Diese Achtlo-

sigkeit, die sich auf Platon zurückverfolgen lässt, besteht vor allem darin, dass sich die 

Philosophen mehr mit dem Sterben als mit der Geburt befasst haben. „Seit ihm ist es, 

‚als haben die Menschen [...] das Faktum des Geborenseins nicht ernst nehmen kön-

nen [...] nur das des Sterbens.‘“ Vgl. dazu H. Arendt: Denktagebuch. 1950 bis 1973, 

S. 463, zit. n. Lütkehaus, ebd., S. 28. Vgl. dazu weiterhin: „Plato ist sozusagen der 

Vater der Geburtsvergessenheit. Das Defizit gilt indes generell: ‚Merkwürdigerweise 

hat [...] noch keine Philosophie, auch keine politische Philosophie dazu vermocht, den 

Menschen auf seine ‚Geburtlichkeit‘ hin anzusprechen, nämlich darauf hin, dass mit 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-009 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 | Matrixiale Philosophie 

lität als philosophisches Thema wahrgenommen wurde. Die Natalitätsphiloso-

phie bildet bei Arendt vor allem eine ontologische und existenzialphilosophische 

Grundlegung ihrer politischen Philosophie.
44

 Die Tatsache des Geborenseins be-

deutet vor allem den phänomenologischen Beweis der absoluten Anfänglichkeit 

des Neugeborenen in der Welt. Das Ankommen in der Welt steht nicht der „End-

lichkeit der Faktizität des Daseins“ entgegen (Heidegger), sondern das Wunder, 

„dass man in der Welt Vertrauen haben, und dass man für die Welt hoffen 

darf“
45

 ist Teil und Ergebnis des Geborenseins. Geborensein bedeutet einen An-

fang im extrauterinen Milieu, Ausführung eines Neuanfangs, der immer wieder 

gesetzt wird, und zwar ausschließlich durch das menschliche Handeln. 

 

Das Wunder, das den Lauf der Welt und den Gang menschlicher Dinge immer wieder 

unterbricht und von dem Verderben rettet, [...] ist schließlich die Tatsache der Natalität, 

das Geborenseins [...] Das „Wunder“, wenn auch jetzt nur noch in Anführungszeichnen 

geschrieben, „besteht darin, dass überhaupt Menschen geboren werden, und mit ihnen der 

Neuanfang, den sie handelnd verwirklicht können kraft ihres Geborenseins [...].
46

 

 

In diesem Sinne ist das Ankommen in der Welt gerade nicht eine „Geworfen-

heit“ (Heidegger), die als Sein zum Tod bestimmt – die „Fakzitität des Daseins“ 

besteht vielmehr in dem menschlichen Vermögen und der Aufgabe, stets einen 

neuen Anfang machen zu können, da der Mensch dazu geschaffen ist, immer 

wieder ein neues Machen und Starten in Gang zu setzen.
47

 

Doch auch in der Geburtsphilosophie Hannah Arendts scheint die Beobach-

tungsordnung der Mutter zu fehlen, während für den Entwurf einer matrixialen 

Philosophie, wie sie in dieser Arbeit versucht wird, Geburtlichkeit in Gestalt der 

                                                                                                                                  
jedem von uns ein Anfang in die Welt kam und dass Handeln im Sinne des Einselbst 

ein Anfang ist.‘“ H. Arendt: Über die Revolution. München: Piper 1994, S. 276. zit. 

nach Lütkehaus, ebd., S. 28. 

44  Die Natalitätsphilosophie Hannah Arendts geht über eine kritische Ansicht an der 

Tradition westlicher Philosophie hinaus und umfasst eine ontologische Grundlage in 

ihrer Philosophie. Vgl. dazu Lütkehaus ebd., S. 26. 

45  H. Arendt: Vita activa oder vom tätigen Leben, S. 316. 

46  Ebd., S. 316. zit. n. Lütkehaus, ebd., S. 42. 

47  Natalität setzt voraus, dass der Mensch selbst ein Anfangender ist, mit dem Vermö-

gen, selbst einen neuen Anfang zu setzen. Für den Zusammenhang zwischen dem 

Phänomen der Natalität und dem Neuanfangen bezieht sich Hannah Arendt auf Au-

gustinus: „Initium [...] ergo ut esset, creatus est homo, ante quem nullus fuit.“ H. 

Arendt: Vom Leben des Geistes, S. 442f. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-009 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 125 

 

Mutter und des uterinen Bildungsraums (Gebärmutter) zentral ist. Aus ihrer Per-

spektive lässt sich die Geburt als Übergangsvorgang von einem Innen (einem 

Milieu im Körper der Mutter) zu einem Außen (Welt) darstellen, eine Entbin-

dung vom Körper der Mutter und eine Bindung mit dem Außen. 

Aus matrixialer Hinsicht kennt Geburtlichkeit weder Anfang noch Ende, 

sondern nur einen Übergang zwischen zwei Welten. Die Geburt ist ein zentrales 

Faktum zur Gestaltung des Daseins; man sollte sie jedoch nicht als Anfang und 

Beginn einer Entwicklung oder als Wiederkehrpunkt eines Wegs (Heidegger) 

begreifen, sondern als Übergang. Sie ist eine Tatsache, der Übergang in die 

Welt: Der Fötus zieht in eine Äußerlichkeit, die gegenüber dem intrauterin ge-

schlossenen Raum offene Welt ist. Der Übergang ins Äußere ist notwendiges 

Faktum einer Entwicklung. 

 

3.1.1  Entäußerte Individuation und offene Welt 

Wie bereits beschrieben, bezeichnet die Geburt ein Ereignis, das die anthropolo-

gische Bedingtheit ontologisch fundamental bestimmt. Ihre ontologische Dimen-

sion besteht darin, dass der Eintritt in die Welt einen Entäußerungs- und Indivi-

duationsprozess
48

 darstellt, in dem der Fötus externalisiert wird – mit der unum-

kehrbaren Konsequenz einer somatischen Verzweigung vom mütterlichen Kör-

per und einer Veränderung des Lebensraums. 

Das Losbinden von der Nabelschnur bezeichnet eine Entbindung, einerseits 

die Entbindung vom Körper der Mutter, anderseits die Abspaltung eines Teils 

vom mütterlichen Körper, sodass sich aus der monadisch-fötalen Einheit zwei 

Individuationen abspalten. Der Embryo geht vom Innen des mütterlichen Kör-

pers aus, um in einem neuen Milieu die Fortsetzung ontomorphogenetischer 

Entwicklung zu betreiben. Daher besteht die Geburt nicht nur in einer Externali-

sierung des Fötus, sondern ihr folgt auch eine Umweltveränderung, das heißt, 

eine Veränderung der Möglichkeitsvoraussetzung zur Fortsetzung des Lebens. 

Diese Milieuveränderung hat ontologische Folgen. Der Übergang vom intraute-

rinen zum extrauterinem Lebensraum determiniert das Sein, sodass das Resultat 

der Externalisierung des Fötus darin besteht, dass dieser eine neue Entität (We-

senheit) bekommt: Er ist ein Individuum. Mithin ist seine Externalisierung eine 

Folge der symbiotischen Abspaltung vom mütterlichen Körper und damit das 

Verlassen der außerweltlichen Umwelt. 

Die philosophische Bedeutung des Begriffs „Entäußerung“ bedeutet im Sin-

ne der ökonomischen Dialektik vor allem Identitätsabspaltung: In einem Prozess 

                                                             
48  Der Terminus Individuation bezieht sich auf Gilbert Simondons Prinzip der Individua-

tionstheorie. Vgl. G. Simondon: L’Individu et sa Genèse Physico-Biologique, 1964. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-009 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 | Matrixiale Philosophie 

wird etwas geschaffen und hervorgebracht, das sich nun jedoch „fremd macht“, 

abspaltet. Dieser Prozess wird begleitet von einer bestimmten Modifikation des 

Inneren, bei der, so führt Hegel aus, „das Individuum nicht mehr an ihm selbst 

sich behält und besitzt, sondern das Innere ganz außer sich kommen läßt, und 

dasselbe Anderem preisgibt.“
49

  

Aus matrixialer Sicht verweist die Entäußerung einerseits auf den Akt der 

Externalisierung des Fötus und andererseits auf eine Öffnung von Innen nach 

Außen mit der unvermeidlichen Konsequenz, dass das Angekommene seine 

Umwelt (Gebärmutter) abgelegt hat. Die Äußerung des Innen
50

 entspricht einem 

Entäußerungsprozess, wobei der Körper der Mutter sich entzweigt, aus seinem 

Inneren eine Singularität entäußert und das neue Lebewesen in eine neue Um-

welt eingebettet wird. Die „Entleerung des Innens“
51

 bringt eine Entäußerung 

nach außen. Das, was entäußert wird, besteht im Sich-Losmachen von der Welt-

losigkeit. 

Das Wort „Entäußerung“ handelt hier von der Deutung der Geburt als einer 

Äußerung des Inneren mit phänomenologischen und ontologischen Implikatio-

nen. Diese rechnen unter anderem damit, dass das individuierte Ich das Ergebnis 

einer somatischen Abspaltung ist und einen Lebensraum verlassen muss, in dem 

ideale Umweltbedingungen gesichert waren. Nach der Öffnung von innen nach 

                                                             
49  G.W.F. Hegel: Phänomenologie des Geistes, S. 235. 

50  Hegel: „Man kann darum ebensosehr sagen, daß diese Äußerungen das Innere zu sehr, 

als daß sie es zu wenig ausdrücken; zu sehr, – weil das Innere selbst in ihnen aus-

bricht, bleibt kein Gegensatz zwischen ihnen und diesem; sie geben nicht nur einen 

Ausdruck des Innern, sondern es selbst unmittelbar; zu wenig, – weil das Innere in 

Sprache und Handlung sich zu einem Anderen macht, so gibt es sich damit dem Ele-

mente der Verwandlung preis, welches das gesprochene Wort und die vollbrachte Tat 

verkehrt und etwas anders daraus macht, als sie an und für sich als Handlungen dieses 

bestimmten Individuums sind.“ Ebd. 

51  Hegel: „Es unterscheiden sich also die drei Momente, des Wesens, des Fürsichseins, 

welches das Anderssein des Wesens ist und für welches das Wesen ist, und des Für-

sichseins oder Sichselbstwissens im Anderen. Das Wesen schaut nur sich selbst in 

seine Fürsichsein an; es ist in dieser Entäußerung nur bei sich, das Fürsichsein, das 

sich von dem Wesen ausschlißet, ist das Wissen des Wesens seienr selbst; es ist das 

Wort, das ausgesprochen den Aussprechenden entäußert und ausgeleert zurückläßt, 

aber ebenso unmittelbar vernommen ist, und nur dieses Sichselbstvernehmen ist das 

Dasein des Wortes. So daß die Unterschiede, die gemacht sind, ebenso unmittelbar 

aufgelöst, als sie gemacht, und ebenso unmittelbar gemacht, als sieaufgelöst sind und 

das Wahre und Wirkliche eben diese in sich kreisende Bewegung ist.“ Ebd., S. 559. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-009 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 127 

 

außen aber ist nicht mehr vom Fötus die Rede, sondern vom Menschen. Diese 

Initiation des Menschwerdens entspricht einem Entäußerungsprozess, bei dem 

die „ökologische Nische“ verlassen wird. Die ontologische Konsequenz des Ge-

borenwerdens ist Verlust des äußerweltlichen Wohnraums. 

 

3.1.2  Weltoffenheit und Weltfremdheit 

Das Außen also ist die Konsequenz eines Entäußerungsprozesses, bei dem der 

Entbindung von der Mutter eine Bindung mit der fremden Weltlichkeit folgt. 

Daher lässt sich der Vorgang der Geburtlichkeit in eine doppelte Dialektik set-

zen: Die Entbindung ruft eine Bindung mit der fremden Weltlichkeit hervor, und 

der Entäußerte setzt neue Bindungen und Beziehungen, um der Fremdheit zu be-

gegnen. 

In die Welt kommen bedeutet, in ein fremdes Umfeld einzutreten. Der Neu-

geborene kommt in ein Umfeld weltlich entfremdet
52

, was als Trennung, Entfer-

nung und phänomenologischer Gegensatz zur verlorenen heimischen Umwelt 

angesehen werden kann. Dieser Entbindungsprozess setzt eine somatische Tren-

nung voraus, was einer Bindung in der Fremdheit entspricht und wo das Neuge-

borene gezwungen ist, sich selbst in einer fremden Umwelt zu beherbergen, um 

seine morphologische und ontologische Genese fortzusetzen. 

Das Wort „Entfremdung“ bezeichnet über ökonomische, philosophische und 

juristische Bedeutungen hinaus
53

 eine „Tätigkeit des Fremdmachens, oder den 

Vorgang des Fremdwerdens, durch den eine Person bzw. eine Sache aus dem 

Kontext der Nähe, des Eigenen, Heimischen, Gemeinschaftlichen, Vertrauten 

oder Gewohnten, herausgenommen und einem anderwärtigen und anders ausge-

richteten Zusammenhang zugeordnet wird.“
54

 Die Entfernung von der Nähe und 

der heimischen Umwelt beinhaltet einen Prozess, in dem Trennung und Ver-

zweigung eine Rolle spielen. In diesem Sinn, also aus der Perspektive der Anth-

                                                             
52  In Analogie zu Blaise Pascals kosmischer Entfremdung, der die Stellung des Men-

schen inmitten des Weltalls beschreibt, benutze ich den Ausdruck weltliche Entfrem-

dung, um die Trennung mit der heimisch-intrauterinen Welt zur Bindung fremder 

Weltlichkeit zu deuten.  

53  Die ökonomische und juristische Deutung des Wortes lässt sich auf seine semantische 

Vorgeschichte zurückverfolgen, die eine semantische Gleichheit mit dem Wort Ent-

äußerung zeigt. In diesem Sinn lässt sich mit lateinisch, „alienare“ übersetzen. Außer 

der rechtökonomischen Bedeutung des Wortes hat es eine wichtige Prägung in der 

Romantik und im Deutschen Idealismus, besonders bei Hegel. 

54  Vgl. zur Definition „Entfremdung“ in Ritter, J., Gründer, K., Gabriel G., (Hg.): Histo-

risches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 2, S. 509-525. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-009 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 | Matrixiale Philosophie 

ropologie, ist die Äußerung des Fötus, der sich in der Gebärmutter beherbergt 

hat, also der Prozess der Geburt, eine existenzielle Entfremdung. 

Wie schon oben ausgeführt, löst sich das Neugeborene bei der Geburt von 

seiner ersten Nische und landet in einem für den Menschen „nicht festgestellten“ 

Milieu. Der Übergang zur Welt als Ergebnis dieser Entäußerung hat die „Lan-

dung“ an einem fremden Ort zur Folge. Sie führt dazu, das Neugeborene in ein 

fremdes Milieu zu führen, das nicht sein Zuhause ist. Durch die Geburt hat das 

Individuum sich selbst fremd gemacht: Es kennt sich nicht (mehr oder noch 

nicht). Die Vorgeburtlichkeit im anderen Milieu, die hinter ihm liegt, ist schon 

fremd, und die neue Individualität ist ihm noch fremd. Das heißt, dem Geboren-

werden geht eine Gestaltungs-, Bildungs- und Lebenszeit in einem der Welt äu-

ßerlich fremd stehenden Milieu voran. Das Geborene wird jedoch keine Erinne-

rung an jenen außerweltlichen Lebensraum bewahren, dessen Bestehen an die 

Grenzen unserer gnoseologischen Erinnerungsfähigkeit stößt. 

Die besondere Stellung des Menschen im Universum berührt ein hauptanth-

ropologisches und existenzielles Thema der Moderne – nämlich, dass die Welt 

für den Menschen zu einem fremden, jedoch einzigen Aufenthaltsort geworden 

ist. Die Unbestimmtheit der menschlichen Position in der Totalität alles Seien-

den geht nicht zuletzt auf den Versuch zurück, metaphysische Anschauungen des 

Universums zu widerlegen. Die astronomischen Erkenntnisse der Neuzeit bra-

chen mit der Vorstellung eines endlich abgegrenzten Universums. Dass die Erde 

keineswegs das Zentrum des Universums ist, sondern ein Stern (Planet) unter 

anderen, der sich inmitten eines unendlichen, unbegrenzten, stets in Ausdehnung 

befindlichen Universums befindet, führte zu einer Weltanschauung, nach der die 

Unendlichkeit des Weltalls der neue existenzielle Ort des Menschen ist. Sie be-

deutet nicht zuletzt, dass seine Position nicht (mehr) fest ist, da es kein Zentrum 

mehr gibt. Dieses existenzielle Argument zieht sich durch die Tradition der Mo-

derne und ist ein Bild für die radikale Entzauberung aller metaphysischen Speku-

lationen. Wenn das Universum unendlich ist, ist der Mensch im unendlichen 

Weltall entfremdet. 

Auch die existenziale Entfremdung Heideggers lässt sich mit der kosmolo-

gisch-existenziellen Kälte der Neuzeit in Beziehung setzen, nach der der Kosmos 

uns nicht mehr „geheim“ ist. Das Dasein in der Welt ist ein In-Sein als verfallene 

Seinsart
55

, was seinen existenziellen Modus als in-der-Welt-Sein definiert – als 

                                                             
55  Vgl. Heidegger: „Wenn wir jedoch das Sein des Daseins in der aufgezeigten Verfas-

sung des In-der-Welt-seins festhalten, dann wird offenbar, daß das Verfallen als 

Seinsart dieses In-Seins vielmehr den elementarsten Beweis für die Existenzialität des 

Daseins darstellt.“ M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 179. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-009 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 129 

 

„Geworfenes“, das einen Modus des Verfallenes bestimmt. Das Dasein verfällt 

in eine entfremde Welt: „Das verfallende In-der-Welt-Sein ist als versuchend-

beruhigendes zugleich entfremdend.“
56

 Nicht ohne Grund bedeutet der Eintritt in 

die Welt nach Heidegger ein Verfallen – ein Verfallen im ungewissen und frem-

den Umfeld. Die Entfremdung von der Weltinnerlichkeit, ontologische Bestim-

mung jedes Angekommenen, trägt den Charakter des Verfallenen.
57

 In diesem 

Sinne ist Weltlichkeit nach Heidegger nicht nur Räumlichkeit, sondern ein onto-

logischer Begriff, der den Charakter des Daseins bestimmt. Er bzw. die Grund-

bestimmung der Weltlichkeit liegt in der Erschlossenheit des In-der-Welt-Seins. 

Die Erschlossenheit des Man
58

 ist die Offenbarkeit des Daseins, in dem die 

Weltlichkeit sich erfährt, und zwar als sein In-Sein, dessen Offenheit, dessen 

Geworfenheit man bedenken sollte.
59

 

Abschließend lässt sich aus matrixialer Perspektive sagen, dass hinter der 

Weltlichkeit der Offenheit und geistigen Freiheit ein Entfremdungserlebnis steht: 

Der offenen Welt liegt eine ontologische Entäußerung zugrunde, aus der die 

Konsequenz folgt, dass das Dasein in ein Umfeld gelangt, das weltlich entfrem-

det ist, aber ökologisch heimisch, da es von den (allo)mütterlichen Instanzen 

empfangen wird. Die matrixiale Perspektive teilt mit der Entfremdung der Mo-

derne die Anschauung, dass die Individuation durch die Erfahrung der Geburt 

einen ontologischen Entäußerungseffekt erlebt. Sie grenzt sich von ihr ab in der 

Anschauung, dass das Ankommen in der Welt durch den selbstlosen Empfang 

(allo)mütterlichen Instanzen gelingt. Die matrixiale Sicht berücksichtigt den on-

tologischen Umzug zur Weltlichkeit aber auch über die Entfremdungslehre hin-

aus, indem sie berücksichtigt, dass der Weltlichkeit die Gabe des Lebens zu ge-

ben ist. 

 

3.1.3  Unheimliche Weltlichkeit oder heimische Umweltlichkeit 

Wie schon ausgeführt, folgt dem Abgang des Fötus aus dem Körper der Mutter 

der Eintritt in eine entäußerte Welt, die ihm fremd gegenübertritt. Die Geburt 

setzt einen Entfremdungsmechanismus in Gang, durch den das Neugeborene 

                                                             
56  Ebd., S. 178.Die Grundstimmung der analytischen Existenzialphilosophie besteht, wie 

schon erklärt, im Insein der Welt, die das Verfallen des Daseins voraussetzt. Der exis-

tenzielle Modus des In-der-Welt-sein bestätigt sich Heidegger zufolge im Phänomen 

des Verfallens.  

57  Ebd, S. 384. 

58  Ebd., S. 167. 

59  Vgl. Heidegger: „Ist das Dasein als geworfenes In-der-Welt-sein nicht gerade zu-

nächst in die Öffentlichkeit des Man geworfen?“ Ebd, S. 167. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-009 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 | Matrixiale Philosophie 

mittels Insulationstechniken von der Wirklichkeit Distanz nimmt.
60

 Die philoso-

phische Anthropologie und die existenzielle Philosophie vom Anfang des 20. 

Jahrhunderts messen dem Vorgang des Menschwerdens ontologische Bedeutung 

bei in dem Sinn, dass der Mensch eintritt in eine offene Welt. Vor dem Hinter-

grund der Erosion metaphysischer Weltbilder hängt der ontologische Wert der 

Weltlichkeit nun davon ab, wie offen oder geschlossen der Lebensraum des Ein-

zelnen sich darstellt. Das menschliche Milieu wurde als offene Welt beschrieben 

im Gegensatz zum tierischen, pflanzlichen oder animalischen Milieu, dessen Or-

ganisation in engerer Wechselwirkung zwischen dem Innen des Lebewesens 

(Uexküll: Bauplan) und seiner Umwelt steht. Nichtsdestotrotz geht dem Antritt 

in der Welt eine Entbindung und Spaltung vom mütterlichen Körper voran. Dem 

Abbruch der symbiotischen Mutter-Embryo-Einheit folgt der Übergang in ein 

fremdes, unheimliches Milieu, das grundiert ist von Angst, wie Heidegger aus-

führt: 

 

In der Angst ist einem ‚unheimlich‘. Darin kommt zunächst die eigentümliche Unbe-

stimmtheit dessen, wobei sich das Dasein in der Angst befindet, zum Ausdruck: das 

Nichts und Nirgends. Unheimlichkeit meint aber dabei zugleich das Nicht-zuhause-sein. 

Bei der ersten phänomenalen Anzeige der Grundverfassung des Daseins und der Klärung 

des existenziellen Sinnes von In-Sein im Unterschied von der kategorialen Bedeutung der 

‚Inwendigkeit‘ wurde das Inseln bestimmt als Wohnen bei […], Vertrautsein […] mit. 

Dieser Charakter des In-Seins wurde dann konkreter sichtbar gemacht durch die alltägli-

che Öffentlichkeit des Man, das die beruhige Selbstsicherheit, das selbstverständliche 

‚Zuhause-sein‘ in die durchschnittliche Alltäglichkeit des Daseins bringt. […]
61

 

 

Unheimlichkeit bestimmt das vereinzelte Dasein, und Heidegger erkennt im Un-

heimlichkeitsgefühl eine alltägliche Grundbefindlichkeit des In-der-Welt-Seins. 

Das ursprüngliche Phänomen aus existenzial-ontologischer Sicht ist das Un-

zuhause oder die Unheimlichkeit
62

, da seine Grundart das In-der-Welt-sein ist. 

                                                             
60  Vgl. Claessens: „Derart ergab sich ein Bündel von Aussagen über ein Wesen, das sich 

durch Distanzierungstechniken, zu denen die Insulation als Fundament gehörte, von 

der ‚alten Natur‘ entfernte, sich als auch anatomisch reflexives Wesen innerhalb der 

von ihm selbst geschaffenen künstlichen Innenklimata stabilisieren konnte, wozu ihm 

mehr an evolutionären Invarianten half und hilft.“ D. Claessens: Das Konkrete und 

das Abstrakte, S. 15. 

61  M. Heidegger: Sein und Zeit, S. 188. 

62  Ebd., S. 189. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-009 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 131 

 

Im Gegensatz zur existenziellen Philosophie Heideggers (auch, wenn die 

Geburtlichkeit der Fakzitität des Daseins zuzuschreiben ist) vertritt eine matri-

xiale Philosophie die Auffassung, dass Weltfremdheit (allo)mütterlichen Sorge-

instanzen voraussetzt, aufgrund derer Bezüglichkeit zur Innenweltlichkeit sich 

die Welt von der Grundstimmung der Unheimlichkeit ablöst. In dieser Hinsicht 

entspricht die existenzielle Entfremdung einer somatischen Entfaltung und Ent-

leerung des Körpers der Mutter, was die Gegenüberstellung von Subjekt und Ob-

jekt bzw. von Ich und Du in der Welt zum Ergebnis hat. Diese dyadisch-

wechselwirkende Relation zwischen Mutter und Kind ist bereits vor der Ver-

zweigung des mütterlichen Körpers möglich. In dieser Weise könnte man sagen, 

dass die Erfahrung der Weltentfremdung durch die allererste Differenz ge-

schieht, aufgrund der die Welt in Erscheinung tritt. Alterität ist in dieser Weise 

kein Gegenbegriff zu Identität (so wie im deutschen Idealismus meist verwen-

det), sondern eine transzendentale Voraussetzung zur Selbstanerkennung und 

zum Standort des Ichs. Das Neugeborene wird ein Einzelwesen, ein eigenes 

Ganzes, wobei die Mutter das gegenüberstehende Du ist.  

 

4.  Demonstratio II: Mutter-Kind face-à-face:  

entzücktes gegenseitiges ins-Auge-fassen und das Übermaß 

der ontologischen Differenz 

 

 

 

Diagramm 5: Veranschaulichung der Relation zwischen der Welt, Mutter, 

Gebärmutter und Ich (I).  

 

  

https://doi.org/10.14361/9783839445907-009 - am 14.02.2026, 11:45:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

