Karin Dahlke

Uber Sublimierung.
Eine Phantasie Leonardo da Vincis —

eine Konstruktion Sigmund Freuds

Uber Sublimierung, iiber diesen Begriff, iiber dieses Wort, mochte ich
heute im Folgenden ein wenig nachdenken.' Sublimierung ist ein Wort,
das vermutlich jede/r selbst schon einmal in den Mund genommen haben
wird — aber, um was zu bezeichnen? Dieser Begriff ist ndmlich auch
Schauplatz fiir einen bemerkenswerten Widerstreit der Bedeutungen.
Einerseits scheint es eindeutig, da das Adjektiv sublim Eigenschaften
wie fein, erhaben und vergeistigt bezeichnet. Von Sublimierung spricht
man, um etwas zu bezeichnen, das in die Hohe gehoben wurde, oder von
dem man auch sagen kdnnte, es stehe erhaben iiber den anderen Dingen.
Sicher spielt auch die Assoziation an Platons Philosophie mit, in der
Sublimierung den Aufstieg der niederen sinnlichen Dinge des Kdrpers in
die erhabenen Regionen des Geistes zu erkennen. Ganz in diesem Sinne
iibersetzt der Duden sublimieren mit: »den unbefriedigten Geschlechts-
trieb in kulturelle Leistungen umsetzen«.” Das zweite groe Bedeutungs-
feld fiihrt hiniiber zur Chemie, hier bezeichnet Sublimation den unmit-
telbaren »Ubergang eines festen Stoffes in den Gaszustand«.’ Es scheint
also, als ob es sich bei dem allgemeinen Sprachgebrauch der Sublimie-
rung um die Metaphorisierung eines chemischen Prozesses, und zwar
des Ubergangs von einer festen Stofflichkeit in eine gasformige, hande-
le, als ob dieser Prozefl auf den geistigen Vorgang der Vergeistigung
korperlicher Dinge {ibertragen wiirde. Soweit die eine Sinnrichtung.

Zerlegen wir aber das Wort in seine Vor- und Hauptsilbe, dann kehrt
sich die Richtung des Sinns fast um. Die Vorsilbe sub bezeichnet im La-

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =

49


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

50

teinischen unter, sie fiihrt also keineswegs hinauf, sondern hinab, fiihrt
nicht auf den Gipfel, sondern hinunter, vielleicht nicht nur ins Tal, son-
dern mehr noch in eine Unterwelt. Limen bezeichnet im Lateinischen die
Schwelle, limen ist verwandt mit limes, dem Querweg, dem Rain, der
Grenze.! Limes bezeichnet in der Mathematik den Grenzwert, auf den
eine Zahlenreihe zustrebt. Von subliminal spricht man, wenn man etwas
bezeichnen will, was unterschwellig vorhanden ist. Statt ins Erhabene
fiihrt die Sublimierung, so gelesen, hinab in eine Unterwelt, strebt hier
unten auf eine Grenze zu, bezeichnet eine Schwelle, die gerade nicht in
der hochsten Hohe, sondern vielleicht eher in der tiefsten Tiefe zu su-
chen wire. Will man nun diese hochst gegenldufigen Sinnrichtungen
zusammenfiigen, dann wird man die Sublimierung an zwei Orten zu-
gleich, ndmlich dem Erhabenen der hochsten Gipfel wie der Unterwelt
suchen miissen. Querwege und Raine, also jene Wege, die fruchtbare
Acker teilen, sind dabei zu liberqueren, um sich diesem eigenartigen Zu-
stand eines Ubergangs eines festen korperlichen Stoffs in ein luftiges
korperloses Gas zu ndhern. Sublimierung bezeichnet somit auch eine
Schwelle, einen Moment des Ubergangs, ein Streben auf eine Grenze zu,
aber zugleich auch einen Schauplatz, auf dem zwei hochste Gegensétze
in ein Verhdltnis miteinander treten, sei es der Gegensatz zwischen Kor-
per und Geist, Stoff und Gas, oder auch jener zwischen der Héhe und
dem, was unten vermutet wird.

Nihern wir uns diesem schillernden Begriff noch einmal anders, indem
wir einen Bezug herstellen zum Reich der Wiinsche, zum Feld des Un-
bewuBlten, wie Freud es definiert. Nun reicht es nicht mehr aus, nur zu
sagen, Sublimierung bezeichne das Interesse eines Menschen fiir die so-
genannten hoheren kulturellen Werte wie Musik, Kunst, Literatur, Wis-
senschaft oder iiberhaupt eine intellektuelle Tétigkeit. Es geht offenbar
um mehr, es geht immer auch um eine besondere Befriedigung, welche
die Sublimierung gewihrt. Nicht umsonst spricht man von der/dem
Kunstliebhaber/in wie auch vom Kunstgenuf3. Es geht im Fall einer Sub-
limierung auch um eine besondere Befriedigung, um eine Form der Lie-
be und um eine besondere Art der Lust, um ein Genieflen. Dariiber hin-
aus scheint die Sublimierung unmittelbar mit dem Schonen zusammen-
zugehoren. Wie aber? Die Neigung, die Bezeichnung Sublimierung nur
jenen Werken vorzubehalten, die man zugleich als erhaben und schén
bewertet, scheint sehr méichtig zu sein. Wenn man sich beispielsweise
der Reaktionen auf den Literaturnobelpreis fiir Elfriede Jelinek in die-
sem Jahr erinnert, dann kann man in den wiitenden Protesten ebenso et-

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Sublimierung

was iiber die Macht des Willens zur Idealisierung der Kunst, ja aller kre-
ativen Produktionen erkennen, aber auch etwas iiber die Abscheu und
auch den Hal} erfahren, welche eine Literatur hervorruft, die sich dem
Ideal nicht fiigt, sondern die Kehrseite, den Abgrund des Leidens und
der Gewalt zur Sprache und auch in die Sprache bringt. Diese Abscheu
trifft ebenso ein Wissen, das sich dem Ungliick und Gewalt, das sich den
zerstorerischen Trieben im Menschen zuwendet, eine Abscheu, der sich
die Psychoanalyse auf dem Feld der Wissenschaft immer wieder aufs
Neue ausgesetzt weill. Die Psychoanalyse, Freuds Erfindung, produziert
weder ein schones noch ein erhabenes Wissens, sondern eher ein ab-
griindiges. Diesem anderen Wissen entgegen stemmt sich der Wille zum
Ideal. Allzu leicht wird Sublimierung mit einer Idealisierung verwech-
selt, ganz so, als ob man mehr oder minder verzweifelt versucht, nur die
schone Kunst, nur die schone Musik, nur die schone Literatur zu lieben,
ganz so, als ob man mit diesem Verfahren iiber die Schatten und Ab-
griinde im Leben hinweg sehen kdnne. Der Wille zur Idealisierung ver-
leugnet zugleich mit aller Gewalt die Gewalt des Glanzes des Schonen,
denn das Schone erstrahlt um so gewaltiger, ja blendet uns um so stér-
ker, je ndher es vom Abgrund her zu uns heriiber strahlt. Oder um es
noch einmal mit dem so berithmten Rilke-Vers zu sagen:

»Wer, wenn ich schriee, horte mich denn aus der Engel
Ordnungen? und gesetzt selbst, es nadhme

einer mich plétzlich ans Herz: ich verginge von seinem
starkeren Dasein. Denn das Schone ist nichts

als des Schrecklichen Anfang, den wir gerade noch ertragen,
und wir bewundern es so, weil es gelassen verschmaht,

uns zu zerstéren.«®

Dort an dieser Grenze zur Unterwelt, an der das Schone aufscheint, dort,
an dieser Grenze, wo die Zerstdrung beginnt, wo die destruktiven Krifte
hausen, dort, an dieser Grenze, wo jenseitige Wesen wie Engel allein
noch sein kdnnen, dort, an dieser Grenze, auf welche die Sublimierung
womoglich zustrebt, ist man als Lebende/r allein. Niemand hort. Kein
Anderer mehr, reine Abwesenheit, nichts als Leere. Nur die reine
Schonheit eines unsterblichen Wesens wie man sie Engeln nachsagt,
konnte den Schrei des Subjekts noch horen. Rilke spricht hier von einer
Erfahrung im Dichten, von einer Begegnung mit dem Andern, von einer
Begegnung, in der das Fehlen eines Andern, der horen kann, unvermit-
telt umschlédgt in die Gegenwart eines schrecklichen allgewaltigen An-

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =

51


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

52

dern als Boten und Wichter an der Schwelle der Unterwelt. Auch diese
Doppelgesichtigkeit des Andern, seine Abwesenheit wie schreckliche
Unmittelbarkeit gehort vermutlich, sofern man Rilke hier folgen will, zu
den Bedingungen, unter denen Sublimierung stattfindet. Wenn es sich so
verhilt, wie Rilke hier in der Ersten Duineser Elegie sagt, was liebt dann
also die/der Kunstliebhaber/in in der Sublimierung? Mit Rilke miifite
man antworten: nicht nur das Schone, sondern ebenso das Schreckliche,
und zwar insbesondere jenen Schrecken, der vom Andern herstrahlt und
bis zur Selbstzerstérung fithren kann. Soweit mein erster Auftakt zur
Sublimierung.

Aber der Sublimierung ist auch eine andere Hilfte eigen, zur Sublimie-
rung gehdren wohl untrennbar auch immer ein Leiden und eine Melan-
cholie. Diese These mochte ich im Folgenden auf unterschiedliche Wei-
se begriinden. Ich beginne mit der Anmerkung, daf} sich auch Freuds
Traumdeutung als eine Sublimierung lesen 146t — und zwar nicht nur,
weil sie die Geburtsstunde und den Grundstein der Erfindung der Psy-
choanalyse darstellt, sondern weil eben auch ein Leiden urspriinglich zur
Traumdeutung gehort. Freud schreibt in seinem zweiten Vorwort zur
Traumdeutung im Jahr 1908, nachdem er zuvor festgestellt hat, dall das
Buch gegeniiber seinen Revisionsversuchen ein eigentiimliches Behar-
rungsvermdgen bewies, folgendes:

»Fir mich hat dieses Buch ndmlich noch eine andere subjektive Bedeutung, die ich erst
nach seiner Beendigung verstehen konnte. Es erwies sich mir als ein Stiick meiner
Selbstanalyse, als meine Reaktion auf den Tod meines Vaters, also auf das bedeutsam-
ste Ereignis, den einschneidendsten Verlust im Leben eines Mannes. Nachdem ich dies
erkannt hatte, fiihlte ich mich unfahig, die Spuren dieser Einwirkung zu verwischen.«®

Mit Freud muf3 man feststellen, dal zu dem bekannten Element der Er-
findung und der Schopfung immer noch etwas anderes hinzutreten muf,
damit es zur Sublimierung kommt, etwas, was ich versuchsweise den
anderen Grund der Sublimierung nennen mdchte, so da3 eigentlich von
einem Abgrund zu sprechen wire, einem Abgrund, der sich herstellt in
einem je besonderen Zusammenhang zwischen Schopfung und Verlust,
zwischen Erfindung und Trauma, zwischen Sublimierung und Einschnitt
im Leben eines Menschen.

Damit sind nun diese zwei Tone angeschlagen, der Ton des Schonen,
jedoch im Rilkeschen Sinne, wie der des Leidens, die im Folgenden
meine Gedanken tragen werden. Mein Ziel ist es, den Zusammenhang
zwischen Sublimierung und Trauma in ihrer je besonderen Konstellation

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Sublimierung

mit dem Schonen und dem Leiden ein wenig zu erhellen. Dazu will ich
zundchst den Begriff mit einigen theoretischen Pramissen Freuds zur
Sublimierung im Verhéltnis zum Trieb beleuchten, um von hier aus
dann die Frage zu stellen, was es mit dem Objekt der Sublimierung auf
sich hat, was dies Objekt so besonders macht. Struktur und Funktion
dieses besonderen Objekts werde ich danach mit Freuds Studie zur Sub-
limierung im Fall Leonardo da Vincis und dem Lécheln der Mona Lisa
ein wenig néher erforschen. Schluendlich will ich noch einige Worte zu
der Art und Weise verlieren, wie die Sublimierung uns unterhélt. Das
heif3t, ich mochte fragen, ob die Sublimierung vielleicht weniger geeig-
net wére, das Lustprinzip zu befriedigen, sondern vielmehr das Begeh-
ren und damit das Subjekt selbst zu unterhalten? Der Unterhalt, den uns
die Sublimierung gewihrt, wére dann nicht nur im Sinne einer willféhri-
gen Zerstreuung zu verstehen, sondern auch im Sinne einer Stiitze zum
Uberleben.

Zum Begriff Sublimierung — oder:
Was heiBt Ablenkung vom Ziel?

Was findet man in Freuds Texten zur Sublimierung? Als erstes fallt auf,
daf Freud diesen Begriff nie systematisch ausgearbeitet hat, zu ihm gibt
es keine metapsychologische Abhandlung wie etwa zum Unbewufiten,
zum Trieb, zum Ich etc. Allerdings kommt Freud immer wieder auf die
Sublimierung zuriick und dieses stete Wiederaufgreifen deutet an, daf3
die Sublimierung im Denken Freuds nicht nur eine Nebenpartie spielt.
Zweitens fillt auf, wie schwer falbar dieser Begriff bleibt, eine Unfal3-
barkeit, die Freud mit einem hochst eigentiimlichen Stil offenkundig
macht. Diesem Stil begegnet man schon in einer der ersten Aussagen zur
Sublimierung. So heilit es in den Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie
von 1905:

»Die Kulturhistoriker scheinen einig in der Annahme, daR durch solche Ablenkung
sexueller Triebkrafte von sexuellen Zielen und Hinlenkung auf neue Ziele, ein ProzeR,
der den Namen Sublimierung verdient, machtige Komponenten fiir alle kulturellen
Leistungen gewonnen werden.«’

Sehr klar scheint das Verhéltnis zwischen Sublimierung und Trieb defi-
niert, allerdings als eines der Ablenkung, und zwar der Ablenkung des
Triebs von seinem Ziel. Dennoch eine eindeutige Aussage, so scheint es.

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =

53


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

54

Was so einfach scheint, fiihrt sogleich in einen der Abgriinde des psy-
choanalytischen Wissens. Denn um die Rede Freuds der Ablenkung des
Triebs von seinen sexuellen Zielen zu begreifen, miiite man wissen, was
Freud unter dem sexuellen Trieb und seinem Ziel iiberhaupt versteht.
Hier wére nun eigentlich eine lingere Darstellung zu Freuds Triebbe-
griff vonndten — und zwar insbesondere, um an die Fremdartigkeit des-
sen zu erinnern, was Freud mit Trieb zu bezeichnen versucht — ich kann
und will das hier nicht leisten, sondern werde mich auf einige wesentli-
che strukturelle Momente beschrinken. Den Triebbegriff hat Freud 1915
in Triebe und Triebschicksal® einer systematischen Ausarbeitung unter-
zogen. Vor allem zwei Merkmale scheinen mir im Kontext der Subli-
mierung wichtig: 1. Der Trieb ist ein steter Reiz — diese Stetigkeit unter-
scheidet ihn von biologischen Reizen, die immer einem Rhythmus unter-
liegen. Der Trieb somit gehorcht nicht mehr der Biologik. 2. Der Trieb
entzieht sich jeglicher Vorstellung. Vom Trieb kénnen wir nur etwas
wissen, sofern er sich an Objekte heftet, die die begehrte Wunscherfiil-
lung versprechen. Der Trieb ist also nur an seinen Objekten erkennbar
sowie an den Vorstellungen dieser Objekte; er selbst entzieht sich der
Darstellung, und zwar, ich betone das, auch auf der Ebene des Unbe-
wuBten.

»lch meine wirklich, der Gegensatz von BewuRt und UnbewuRt hat auf den Trieb keine
Anwendung. Ein Trieb kann nie Objekt des BewuRtseins werden, nur die Vorstellung,
die ihn reprdsentiert. Er kann aber auch im UnbewuRten nicht anders als durch die
Vorstellung reprasentiert sein. Wiirde der Trieb sich nicht an eine Vorstellung heften
oder nicht als ein Affektzustand zum Vorschein kommen, so kénnten wir nichts von

ihm wissen.«®

Man kann daraus den Schluf} ziehen: Will man vom Trieb etwas wissen,
mull man sich seinen Objekten und den dazugehdrigen Vorstellungen
zuwenden. Vermutlich kdnnte man analog auch von der Sublimierung
sagen: Will man etwas von ihr wissen, wird man sich an ihre Objekte
halten miissen. Weiter sagt uns Freud, dafl der Trieb sich so gut wie nie
direkt und unmittelbar an seinem Objekt befriedigen kann, da sich ihm
immer schon ein Widerstand entgegenstellt, und zwar keineswegs der
Widerstand einer frustrierenden Umwelt, sondern jener Widerstand, der
vom psychischen Apparat selbst ausgeht. Schon der Widerstand des
psychischen Apparats bringt den Trieb von seinem primédren Ziel der
unmittelbaren Befriedigung ab, verwandelt den sexuellen Trieb, der da-
mit zum entscheidenden Motor der geschichtlich-kulturellen Entwik-

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Sublimierung

klung des Subjekts mutiert. Denn jeder Triebreiz stelle, so Freud, eine
Arbeitsanforderung an den psychischen Apparat dar, er zwinge unwei-
gerlich zur Produktion von Vorstellungen und Phantasien iiber das be-
gehrte Objekt; er provoziere ein Denken, in dem erprobt wird, wie an
das begehrte Objekt heranzukommen sei — sei es etwa durch die halluzi-
natorische Wunscherfiillung, durch Phantasien oder auch eine Bearbei-
tung der Aullenwelt. Sagt man aber nun nicht genau diese Verschiebung
vom sexuellen Objekt auf so genannte hohere kulturelle Werte auch der
Sublimierung nach? Anders gesagt, mit dieser Wendung unterminiert
Freud selbst die vermeintlich sichere Differenz zwischen sexuellem
Trieb und Sublimierung bereits auf der Ebene der Definition des Trieb-
begriffs. Man konnte sich angesichts dieser Wirkung des Triebs auf den
psychischen Apparat durchaus fragen: Ist also nicht alles Sublimierung?
Jedoch, Freud beharrt entschieden auf dem anderen Ziel des Triebs im
Falle seiner Sublimierung. Was hat dieses Beharren zu bedeuten, worauf
deutet es hin?

Es muB3 offenbar noch etwas hinzukommen, bevor wir Freuds These von
der Ablenkung des Triebs von seinem Ziel verstehen koénnen. Dieses
Etwas tragt den Namen NarziBmus. In Das Unbehagen in der Kultur
von 1930 stellt Freud zur Sublimierung fest:

»Eine andere Technik der Leidabwehr bedient sich der Libidoverschiebungen [...]. Die
zu lésende Aufgabe ist, die Triebziele solcherart zu verlegen, daR sie von der Versa-
gung der AuBenwelt nicht getroffen werden konnen. Die Sublimierung der Triebe leiht
dazu ihre Hilfe. Am meisten erreicht man, wenn man den Lustgewinn aus den Quellen
psychischer und intellektueller Arbeit geniigend zu erhohen versteht. [...] Die Befriedi-
gung solcher Art, wie die Freude des Kiinstlers am Schaffen, an der Verkorperung sei-
ner Phantasiegebilde, die des Forschers an der Losung von Problemen und am Erken-
nen der Wahrheit, haben eine besondere Qualitat, die wir gewiR eines Tages werden
metapsychologisch charakterisieren kénnen. [...] Die Schwache dieser Methode liegt
aber darin, daR sie nicht allgemein verwendbar, nur wenigen Menschen zugénglich

ist.«'°

Freud nimmt hier Bezug auf seinen metapsychologischen Aufsatz Zur
Einfiihrung des NarziSmus von 1914." Mit NarziBmus bezeichnet Freud
den Vorgang, dal der sexuelle Trieb das Ich selbst zum Objekt seiner
Befriedigung wihlt. Im Narzimus verschiebe sich die Libido, wende
sich von den Objekten in der Auflenwelt ab und nehme statt dessen das
eigene Ich zum Liebesobjekt. Der Trieb werde damit jedoch keineswegs
asexuell, sondern er wechsele lediglich den Raum, in dem er von nun an

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =

55


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

56

nach seinem Objekt sucht. Deshalb kann Freud sagen, daB3 es moglich
ist, mit dieser Verschiebung der Suche von der Aullenwelt in die innere
Welt auch sehr gut den Versagungen zu entgehen. Offen bleibt an dieser
Stelle, warum die Versagungen der AuBlenwelt derart sind, daf} es zu
einem Abzug des Interesses von ihr kommen kann. Es ist anzunehmen,
dafl sie unertriaglich sein miissen. Dem Aufkommen des sekundéren
Narzimus, wie Freud es nennt, dem Riickzug der Liebe auf sich selbst,
geht also vermutlich eine einschneidende Versagung durch die Aufen-
welt voraus. Die Rede von der Verschiebung bedeutet weiterhin, daB3 in
diesem Fall das Leid nicht verdrangt wird. Da ist Freud immer ganz ent-
schieden: Sublimieren ist nicht gleich verdriangen, sondern wirkt anders.
Das heifit, sofern es zur Sublimierung, nicht aber zur Verdrangung des
Leidens kommt, bleibt der Trieb in seiner urspriinglichen Kraft erhalten,
auch wird dem Leid der Zugang zum BewuBtsein anders als in der Ver-
dringung nicht versperrt. Anders gesagt, unter der Sublimierung kann
man noch wissen. Der Riickzug der Liebe auf sich selbst hat des weite-
ren nicht nur zur Folge, dal3 es zu einem Abzug des libidindsen Interes-
ses von der AuBlenwelt und ihren Objekten kommt, sondern er fithrt mit
einer Riickwendung der Libido auf das Ich auch zu einem Riickstromen
der libidindsen Energie auf die eigene Person. Kommt es hier zu einer
»Hochflut« der Libido im Ich, wie Freud es formuliert, dann kann diese
Flut das Tor zum Wahnsinn aufstoBen.'> Mit dem Narzimus 6ffnet sich
somit zugleich eine Beriihrungsstelle fiir die immer wieder diskutierte
Niéhe zwischen Wahnsinn und Kunst — dazu gleich mehr.

Kommen wir aber zunéchst auf die Frage nach dem Ziel und seiner Ab-
lenkung zuriick: Freuds Bemerkung in Das Unbehagen der Kultur gibt
uns einen ersten Wink, wo wir die Antwort zu suchen haben. Am Ur-
sprung steht ein Verlust, ein Leiden, eine Versagung, die dazu fiihren,
daf} der Trieb sich von einem Objekt auf ein anderes verschiebt und es
zu einem Abzug des Interesses von der Aufienwelt sowie einer libiding-
sen Uberbesetzung des eigenen Ichs kommt. Weiter sahen wir: Sobald
der NarziBmus das Ich iiberstromt, gerédt es in Gefahr. Die eine, eher
spezielle Gefahr wire die des Wahnsinns, die andere aber eine, der ver-
mutlich jeder ausgesetzt ist. Von dieser allgemeinen Gefahr erzéhlt auch
der Mythos des Narzif. Und Freud hat den Namen Narzimus mit expli-
zitem und wiederholtem Bezug auf den Mythos des Narzif3 gewéihlt.I3
Warum hat Freud den Namen eines Mythos gewihlt, der davon erzéhlt,
wie ein schoner Jiingling mit Namen Narzif} eines Tages sein Spiegel-
bild auf der dunklen Oberfliche eines Teiches entdeckt, sogleich von

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Sublimierung

seinem Spiegelbild so ergriffen ist, dal er sich mit ihm vereinigen will,
und zwar ganz und gar, mit Haut und Haar, und in der Erfiillung dieses
Wunsches ertrinkt? Der Mythos trostet uns mit der Metamorphose, er
schenkt uns das Bild, daf3 an der Stelle des Leichnams eine Blume
wichst, die wir seither Narzisse nennen. Bietet die Psychoanalyse eben-
falls noch einen Trost wie jenen, den ein schones Spiegelbild gewéhrt?
Teilt sie, anders gesagt, die kulturelle Praxis der Selbstidealisierung oder
verlangt sie nicht vielmehr die Selbsterkenntnis, da wir Heutigen in
Zeiten der radikalen Endlichkeit leben, also diesen Trost nicht mehr ha-
ben?'* Miissen wir Heutigen nicht mit dem Wissen leben, da jenseits
der Spiegel nichts als die Zerstérung des schonen Spiegelbildes, nichts
als das Nichts oder aber der Tod wartet? In diesem Kontext kann man
sich fragen, ob der Sublimierung nun angesichts dieses Wissens vom
Schrecken die Funktion zufallt, doch etwas Trost zu spenden? Der Sub-
limierung konnte, so gesehen, auch die Bedeutung zukommen, die Tr6-
stung der Moderne darzustellen.

Fragen wir also noch einmal: Was ist das Ziel, was die Befriedigung des
Triebs, sofern es sich um den zum Narzi3mus verschobenen Trieb han-
delt? Miissen wir nun nicht die Vereinigung mit dem Spiegelbild als das
Ziel des Narziimus nennen? Eine Befriedigung, die nicht nur im Mythos
unweigerlich zum Tod fiihrt, sondern ebenso im Leben. Denn wenn es
zum absoluten Einessein zwischen Subjekt und Andern, zwischen dem
Subjekt mit dem idealen Bild seiner selbst oder zur autistisch-schi-
zophrenen Symbiose mit sich selbst kommt, dann kommt dieses Ver-
schmelzen einer Art psychischem Tod gleich. Damit dringt sich mir fol-
gende Frage auf: Ist eine Ablenkung vom Triebziel im Falle des Nar-
ziBmus nicht geradezu lebensrettend? Rettet die Sublimierung vor dem
Absturz in den Abgrund des Schreckens? Gewihrt sie mit der Schonheit
eines Engels noch einigen Halt? Oder ist das nicht mehr als eine schone
Illusion? Halten wir fest: 1. Unter der Sublimierung wechselt der Trieb
sein Objekt und den Raum, in dem er sein Objekt sucht. Statt in der Au-
Benwelt wird das Objekt nun innerhalb der eigenen Psyche gesucht.
2. Der Narzifimus verlangt nach einer Ablenkung vom Ziel — um des
Uberlebens willen. 3. Der narziBtischen Riickwendung des Triebs von
der AuBenwelt auf das eigene Ich wird eine schwere leidvolle Versa-
gung vorausgegangen sein. 4. Damit es zur Sublimierung kommt, muf}
es aber nach dem Riickzug auch wieder eine Wende ins Auflen geben.
Anders gesagt, es mufl zur Produktion von Objekten kommen, die den
psychischen Apparat wieder verlassen — sonst droht das Subjekt in der

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =

57


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

58

Hochflut des Narzilmus zu ertrinken und lduft Gefahr, im Wahnsinn zu
enden. Das bedeutet: In der Sublimierung des Narzimus wird vermut-
lich nicht wie in der Psychose das Ich selbst narziftisch besetzt, sondern
statt dessen die Produktionsweise, das Phantasieren und Denken ebenso
wie die Produkte des psychischen Apparates. Wenn zusitzlich die neuer-
liche Wendung ins AuBlen gelingt, konnen Gedanken und Phantasien,
konnen die Worte, die Stimme, der Gesang, konnen die Tone wieder
hinaus zu den Andern gelangen. Anders im Wahnsinn: hier scheint der
Weg ins Auflen und zum Andern versperrt zu sein. 5. Aufgrund dieser
rettenden Wirkung der Wendung ins Auflen gewinnt die Frage an Be-
deutung, wie die Objekte, wie die Produktionen und Produkte beschaf-
fen sein miissen, damit sie die Ablenkung des Narzilmus von seinem
Ziel bewerkstelligen konnen.

Man kann nun wohl Freuds Bemerkung von der Sublimierung als einer
Methode der Leidabwehr wie folgt ergidnzen: Die Schwiche der Metho-
de liegt nicht nur darin, da3 nicht alle gleichermalfen iiber Begabungen
und besondere Féhigkeiten verfiigen, nicht jeder ein Leonardo da Vinci
oder auch Sigmund Freud ist, sondern ebenso darin, dafl nicht jedem
dieselben Traumata und dasselbe Leid widerfuhren. Ich behaupte des-
halb, da3 der Weg in die Sublimierung sich erst 6ffnet, wenn es zu einer
besonderen, genauer, zu einer singuldren Konstellation zwischen Trau-
ma und Begabung gekommen ist, durch welche die Produktion von
ebenso singuldren Objekten moglich wird. Denn nur singuldre Objekte,
nur Objekte, die aus der je einmaligen Zusammenarbeit zwischen Trieb
und psychischem Apparat hervorgehen, werden die Kraft in sich tragen,
den Narziimus von seinem Ziel ablenken zu kénnen. Diese Konstellati-
on 1dBt sich daher nur am je besonderen Fall ndher erforschen — man
kann allenfalls gewisse Koordinaten verallgemeinern. Freud ist eben
diesen Weg gegangen, indem er die Sublimierung in seiner Studie Eine
Kindheitserinnerung des Leonardo da Vinci'® niher untersucht hat.

Eine Phantasie Leonardo da Vincis —
eine Konstruktion Sigmund Freuds

Beginnen wir gleich mit der entscheidenden Stelle, auf die Freud seine
gesamte Argumentation zur Sublimierung im Werk von Leonardo da
Vinci stiitzt, ja, mit der er auch das Rétsel um das berithmte Lacheln der
Mona Lisa versucht, psychoanalytisch zu deuten.

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Sublimierung

»Ein einziges Mal, soviel mir bekannt ist, hat Leonardo in einer seiner wissenschaftli-
chen Niederschriften eine Mitteilung aus seiner Kindheit eingestreut. An einer Stelle,
die vom Fluge des Geiers handelt, unterbricht er sich plétzlich, um einer in ihm auftau-
chenden Erinnerung aus sehr friihen Jahren zu folgen. >Es scheint, da es mir schon
vorher bestimmt war, mich so griindlich mit dem Geier zu befassen, denn es kommt
mir als eine ganz friihe Erinnerung in den Sinn, als ich noch in der Wiege lag, ist ein
Geier zu mir herabgekommen, hat mir den Mund mit seinem Schwanz gedffnet und
viele Male mit diesem seinen Schwanz gegen meine Lippen gestoRen.«'®

Wie analysiert Freud diesen Text einer Erinnerung? Er teilt ihn sogleich
auf in eine Mischung aus Erinnerung an etwas, was er fortan »kleine
Wirklichkeiten« nennt, und jenem Teil, der durch die nachtrigliche Ar-
beit der Phantasie, die dem Lustprinzip gehorcht, entstellt wird. »Die
spét geschaffenen Phantasien der Menschen iiber ihre Kindheit lehnen
sich sogar in der Regel an kleine Wirklichkeiten dieser sonst vergesse-
nen Vorzeit an« (Leo 151, FuBnote). »Kleine Wirklichkeiten« finden
sich weder abgebildet noch im Wort unmittelbar dargestellt, sie sind le-
diglich als ein kleines Stiick Realitét, als Spur eines Realen in den Zei-
chen und Bildern lesbar. Woran erkennt man, daf} bestimmte Zeichen
Spuren von kleinen Wirklichkeiten transportieren? Freud erkennt sie
daran, dal} sie in einer besonderen Weise wiederholt an den Stellen auf-
tauchen, die signifikante Liicken in der Erinnerung betreffen, wobei man
hinzufiigen muB, daB3 es nach Freuds Erkenntnis iiberhaupt keine Erinne-
rung ohne Leerstellen und blinde Flecken geben konne. Freud bean-
sprucht mit seinem Deutungsverfahren, diese Liicken fiillen zu kdnnen,
sein Ziel ist, »die Liicke in Leonardos Lebensgeschichte durch die Ana-
lyse seiner Kindheitsphantasie auszufiillen« (Leo 153). Bestimmte Zei-
chen, Worte, Daten nehmen dabei eine besondere Funktion an. Sie sind
zum Beispiel nicht austauschbar, sondern fiir die liickenlose Konstrukti-
on unverzichtbar. Kleine Wirklichkeiten nehmen, anders gesagt, inner-
halb der Konstruktion eine tragende Rolle ein. Wie wir gleich sehen
werden, wird Freuds gesamte Konstruktion von einer kleinen Wirklich-
keit getragen und zugleich zum Einsturz gebracht.

Um welche Liicke in der Lebensgeschichte Leonardos handelt es sich?
Um eine in der frithen Kindheit. Genau genommen findet man zwei
Liicken in Leonardos Lebensgeschichte, namlich sowohl am Platz der
Mutter wie auch des Vaters. Freud geht dabei von folgender Datenlage
aus: Leonardo da Vinci ist am 15.04.1452 unehelich geboren, was nach
Freud in der Renaissance jedoch keineswegs einen so schweren Makel

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =

59


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

60

bedeutet hitte wie spdter im biirgerlichen Zeitalter. Im Alter von fiinf
Jahren erscheint Leonardos Name in den Steuerakten des véterlichen
Haushaltes. Freud schlieft daraus, Leonardo habe die ersten Jahre gliick-
lich allein mit der Mutter gelebt und sei erst kurz vor dem fiinften Le-
bensjahr von ihr getrennt worden und zum Vater gekommen. Soweit
Freuds Annahme (vgl. Leo 148f). In der heutigen Forschung ist Leonar-
dos Aufenthalt in den ersten fiinf Lebensjahren duBlerst umstritten, es
gibt hier kaum GewiBheiten. Sicher scheint nur, daf3 die Mutter, selbst
arme Biuerin, bald geheiratet hat, und zwar einen armen Kalkbrenner,
mit dem sie in der Ndhe von Vinci lebte. Unentscheidbar bleibt nach der
Aktenlage, ob Leonardo mit der Mutter und diesem Mann als seinem
Stiefvater zusammengelebt hat, oder aber mehr oder minder die ganze
Zeit getrennt von der Mutter im Haushalt des GroBvaters véterlicherseits
in Vinci lebte, in dem er auch getauft worden war. Die Steuererklarung,
die Leonardo als einen »Mund« erwéhnt, war iibrigens die des GroBiva-
ters, nicht die des leiblichen Vaters. Dieser fiihrte im fernen Florenz sein
Haus samt einer sehr erfolgreichen Notariatspraxis. Wann Leonardo in
das viterliche Haus kam, ist offen. Mit GewiBheit 148t sich also lediglich
sagen: am Anfang des Lebens von Leonardo da Vinci wird ein zweifa-
cher Verlust gestanden haben: Verlust des Vaters, der ihm einen siche-
ren Platz in der gesellschaftlichen Ordnung hitte geben konnen, und
Verlust der Mutter, ein Verlust, der spétestens in dem Moment eingetre-
ten sein wird, in dem Leonardo in den viterlichen Haushalt des Vaters
iibersiedelte und dort eine Stiefmutter bekam."’

Freud beginnt seine Analyse mit einer Rickversicherung bei seiner
Traumdeutung. Dem psychoanalytischen Blick enthiillt sich demnach
die Geierphantasie sogleich dhnlich wie ein Traum. Der Geier ist dem-
nach Erinnerungszeichen an ein reales sexuelles Lusterleben zwischen
Mutter und Sohn. Denn da der Name fiir den Schwanz des Geiers, im
Italienischen »coda«, zugleich einer der bekanntesten Ersatzworte des
ménnlichen Genitals ist, und die dargestellte Szene zeige, wie ein Vogel-
schwanz einen Mund 6ffnet und tiichtig darin herumarbeitet, stellt diese
Szene, Freud zufolge, auf entstellte Weise die Vorstellung einer Fellatio
dar (Leo 154). Aber auch diese Darstellung ist noch als Verschiebung zu
lesen, denn der Genuf3, den eine Fellatio bereite, sei seinerseits wieder-
um vor allem als Erinnerung an den ersten Lebensgenu3 zu verstehen,
und das war das Saugen an der Mutterbrust. Die kleine Wirklichkeit be-
trifft demnach ein iiberwiltigendes Lusterleben, es durchzieht fortan die
Phantasie in Gestalt von Spuren der Lust, die sich an die Erinnerungs-

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Sublimierung

zeichen heften. Von dieser individuellen Lusterfahrung wagt Freud ei-
nen Blick auf die Malerei im Allgemeinen:

»Hinter dieser Phantasie verbirgt sich doch nichts anderes als eine Reminiszenz an das
Saugen — oder Gesaugtwerden — an der Mutterbrust, welche menschlich schone Szene
er wie so viele andere Kiinstler an der Mutter Gottes und ihrem Kinde mit dem Pinsel

darzustellen unternommen hat« (Leo 155).

Was soll man daraus schlieen? Wir, die wir die Bilder der Szenen zwi-
schen der Mutter Gottes und ihrem Sohn schauen, genielen wir dabei
zweifach? Erstens voyeurhaft eine damit assoziierte Fellatio-Phantasie
sowie zweitens die eigene Spur der Erinnerung an das einstige Geniellen
wihrend des Saugens an der Mutterbrust? An dieser ersten Ersetzung
der Mutter durch den Geier hingt jedoch fiir Freud noch weit mehr, die
Suche nach der kleinen Wirklichkeit ist noch lange nicht zu Ende. Freud
wird auf alle moglichen Weisen um einen Zugang zu diesen kleinen
Wirklichkeiten ringen.

1. Die wegweisende Ersetzung fiir seine weitere Analyse findet Freud in
der Schrift. Er leitet sie mit der Behauptung ein, nun einen dhnlich un-
vermittelten Einfall wie Leonardo gehabt zu haben, den er zwar selbst
flir fast abwegig erklért, um ihn dann doch ausfiihrlich zu erldutern. Sein
Einfall: In der &gyptisch-hieroglyphischen Schrift wird »Mutter« mit
dem Bild des Geiers geschrieben. Auch verehrten die Agypter

»eine miitterliche Gottheit, die geierkdpfig abgebildet wurde [...]. Der Name dieser
Gottin wurde Mut ausgesprochen; ob die Lautdhnlichkeit mit unserem Worte >Mutter«
nur eine zufallige ist? So steht der Geier wirklich in Beziehung zur Mutter, aber was

kann uns das helfen?« (Leo 156).

Diese Ubersetzung geht iiber jene der Deutung einer Phantasie oder ei-
nes Traumes, wie von Freud in der Traumdeutung praktiziert, hinaus,
denn die Betonung liegt nun ganz auf »wirklich«. Ich weise ebenso dar-
auf hin: Durch diese Verkniipfung von Phantasie-Bild und realer Schrift
ist der Name des Vogels — Geier — unersetzbar geworden, das heifit, kein
anderes Zeichen oder Bild konnte den Namen an seiner Stelle symboli-
sieren oder ersetzen.

2. Priifung der historischen Umstédnde. Freud priift, ob auch Leonardo
von dieser wirklichen Beziehung zwischen Mutter, Geier und Hierogly-
phe »wirklich« etwas gewufit haben konnte. Er vergifit dabei durchaus
nicht zu erwdhnen, daB die Entzifferung der Hieroglyphen erst viel spa-
ter durch Francois Champollion gelungen sei. Freud fdllt dazu ein, daf3

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =

61


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

62

nach einer orientalischen Priesterweisheit der Geier auch deshalb als
Symbol der Miitterlichkeit gelten konne, weil es nur weibliche Geier
gébe. Dann findet er schlieBlich die Erklarung, da3 auch die Kirchenva-
ter zur Zeit Leonardos sich der Fabel der Eingeschlechtlichkeit der Geier
bedient hdtten, um mit diesem Argument aus der Naturgeschichte die
Zweifler an der unbefleckten Empfingnis zum Schweigen zu bringen.
Dank dieses Einfalls kommt Freud zu dem Schlul: »und nun kann es
kaum zweifelhaft sein, da3 sie durch so méchtige Patronanz auch Leo-
nardo bekannt geworden ist« (Leo 159).

3. Analyse der psychischen Verarbeitung. Nachdem Freud mdgliche
Zweifel an der Wirklichkeit der Beziehung zwischen Mutter und Geier
sowie an der Moglichkeit der Kenntnis {iber die Fabel durch Leonardo
beseitigt hat, wendet er sich der psychischen Verarbeitungsspur zu.
Demnach hat Leonardo dank dieser Fabel im Geier sein Spiegelbild ge-
funden, mit der er sich identifizieren und durch das er sich hat erkennen
konnen. Mit Freud gesagt: im Geier erfindet Leonardo sich als ein Gei-
erkind. Durch diese Erfindung kann Leonardo sich damit verséhnen, wie
ein Geierkind auch nur eine Mutter und nie einen Vater besessen zu ha-
ben. Daraus schlieft Freud: »Im Falle Leonardos glauben wir jetzt den
realen Inhalt der Phantasie zu kennen; die Ersetzung der Mutter durch
den Geier weist darauf hin, dall das Kind den Vater vermifit und sich mit
der Mutter allein gefunden hat« (Leo 159). Freud scheint sich ganz ge-
wil} zu sein, daf} die Phantasie von der wirklichen Anwesenheit der Mut-
ter spricht — er 1468t die Tatsache, daB8 auch nach seiner Aktenlage die
Mutter irgendwann das Kind verlassen haben wird, im gesamten Text
vollkommen aufler acht. Es ist, als ob es da einen blinden Fleck in dem
Willen zum Wissen bei Freud gébe.

4. Freuds eigene Theorie: Gestiitzt und gestdrkt durch den nun bewiese-
nen realen Gehalt der Phantasien {iber die Mutter wagt Freud sodann ei-
ne durchaus riskante theoretische Spekulation: Zundchst stellt er ein
Verhiltnis zwischen der passiven Position des Sohnes in der Szene zu
einer theoretischen Vorstellung, die von ihm selbst als absurd bezeichnet
wird, ndmlich zu der Vorstellung, da8 dieser Szene zufolge die Mutter
es sei, die liber den Phallus verfiige, mit dem sie dem Sohn zwischen die
Lippen dringe. Freud fiihrt diesen Gedankengang mit der Geste ein, zu-
néchst die Absurditit seines eigenen Denkens offen auszusprechen: Er
werde angesichts »dieser Absurditét«, ndmlich dal die Phantasie gerade
den miitterlichen Vogel mit dem Abzeichen der Miannlichkeit versieht,
»an der Moglichkeit irre, dieses Phantasiegebilde auf einen verniinftigen

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Sublimierung

Sinn zu reduzieren« (Leo 162). Wie um sich selbst Mut zuzusprechen,
greift Freud erneut auf seine Erfolge in der Traumdeutung zuriick:
»Wieviel scheinbar absurde Trdume haben wir nicht schon genétigt, ih-
ren Sinn einzugestehen!« (Leo 162). Um dann im néchsten Satz, immer
noch wie im Selbstgespréch, die Absurditit beim Wort zu nehmen und,
wenn sie schon da ist, sie sogleich zu verdoppeln: »Erinnern wir uns
daran, daB} es nicht gut ist, wenn sich eine Sonderbarkeit vereinzelt fin-
det, und beeilen wir uns, ihr eine zweite, noch auffilligere, zur Seite zu
stellen« (Leo 162).

Freud verdoppelt mit dieser absurden Begriindung zwar die zu erfor-
schende Absurditit des UnbewuBten, er verspottet zwar einerseits sein
eigenes Verfahren, andererseits aber auch nicht, denn diese Argumenta-
tion nimmt durchaus Bezug auf die Logik der Signifikanten in der
Traumbildung, wie Freud sie in der Traumdeutung erstmals analysiert.
Auch ein Signifikant ist fiir sich allein undeutbar und bedarf deshalb
immer eines Zusammenhangs mit einem anderen, allein durch sein Spiel
zwischen Gemeinsamem und Unterschiedenem produzieren sich Bedeu-
tungen.'® Was ist nun die Sonderbarkeit, mit der Freud jene vom miitter-
lichen Vogel mit einem ménnlichen Genital noch zu {ibertrumpfen
versucht? Freud kommt wieder auf die »geierkdpfig abgebildete Gottin
Mut der Agypter« zuriick, und fiigt hinzu, daB diese Géttin »in den mei-
sten Darstellungen phallisch gebildet« (Leo 163) ist. Wie, fragt Freud,
kann man diese Ubereinstimmung zwischen der dgyptischen Mythologie
und Leonardos Phantasie erkldren? Sollte man nicht ein gemeinsames,
noch unbekanntes Motiv vermuten? Freud sucht nach weiteren Zusam-
menhéngen, dringt dazu noch tiefer in die Mythologie ein und fordert
nun androgyne Darstellungen der Gotter auch bei den Griechen zutage,
Athene zum Beispiel." Auch sie erkliren aber noch nicht das Freud in-
teressierende Rétsel, warum die Phantasie der Menschen an derartigen
Darstellungen keinen Anstol nehme. Damit hat Freud zugleich eine
weitere entscheidende Rétselfrage an die Sublimierung gestellt: Da Sub-
limierung also keineswegs gleichbedeutend damit ist, daf} die Darstel-
lungen frei von Sexuellem oder Obszonem sein miissen, insistiert die
Frage, was an ihren Objekten so besonders ist, dal die Kultur dennoch
daran keinen Anstof3 nehme.

Zur Losung sucht Freud Beistand bei den von ihm analysierten infanti-
len Sexualtheorien, und zwar insbesondere bei der Phantasie aller
kleinen Kinder, der zufolge sie sich die allméchtig erlebte Mutter un-
vermeidlich mit einem Phallus ausgestattet vorstellten. Neugier und

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =

63


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

64

kindliche Sexualforschung fiihrten erst spdter dann zur ebenso unver-
meidlichen Entdeckung, dal es sich nur um eine Phantasie handele.
Dieser Schock 16se zunédchst den Kastrationskomplex aus, der in den
Odipuskomplex miinde. Zerschelle schlieBlich der Odipuskomplex,
werde das Wissen von dieser Phantasie verdringt. In Ubertragung dieser
Verdrangung auf die Sublimierung schliet Freud: Bei Objekten der
Sublimierung nimmt man offenbar keinen Ansto3 an dem, was man
sieht, sofern »es< zugleich verdréngt ist, also der Phantasie, die zu die-
sem >es< gehort, der Zugang zum Bewultsein versperrt bleibt. Mit dieser
Kindheitsphantasie, mit diesem Phallus der Mutter hat Freud aber nun
auch das Ding gefunden, das er zuvor noch eine kleine Wirklichkeit
nannte. Es handelt sich, anders gesagt, um eine Wirklichkeit, die, ob-
wohl sie nur innerhalb der psychischen Struktur wirkt, zugleich wirkt,
als wiére sie auch im Auflen real. Dieses Ding stellt zugleich das
Verbindungsglied zwischen dem individuellen Unbewufiten und der
Sublimierung als einer Produktion von kulturell als wertvoll geschitzten
Objekten dar.

5. Auch den Narzimus hat Freud am Fall von Leonardos Leben und
Werk das erste Mal beschrieben, in dem er in ihm erstmalig das libidi-
nése Fundament der Sublimierung erkennt. Freud zeigt, wie die Riick-
wendung des Triebs auf das Ich den Boden fiir die mehr oder minder
manifeste Homosexualitit Leonardos bereitet. Seine Argumentation lau-
tet: Wie die Phantasie demonstriere, miisse es einmal einen unendlichen
GenuB} gegeben haben. Dieser wiederum lege nahe, dal Leonardo die
Erinnerung sich immer bewahren wollte und deshalb seine Mutter nicht
wie andere Ménner durch andere Frauen ersetzen konnte. Aus dieser
Hemmung heraus hétte er statt dessen sich selbst an die Stelle seiner
Mutter gesetzt und nun junge Minner, die ihm im Spiegelbild dhnlich
waren, in der Weise geliebt, wie es einst seine Mutter mit ihm getan hét-
te. Leonardo hat sich, anders gesagt, mit seiner Mutter identifiziert, um
sie nicht zu verlieren. Man erkennt auch, daf} Freud zu diesem Zeitpunkt
die Ursache fiir die Riickwendung des Triebs auf das Ich noch nicht in
einer Leidabwehr anerkennt, sondern einzig in einem Zuviel an Gliick
sicht. In diesem Zusammenhang mochte ich auch nicht unerwéhnt las-
sen, dafl Freud Homosexualitit, wenngleich vor allem in ihrer verdring-
ten Form, erstens als eine Form der Liebe betrachtet, die jeder unbewuft
praktiziert, und zweitens, da Homosexualitdt das libidindse Fundament
fiir alle Freundschaften wie auch fiir alle gesellschaftlichen Gruppierun-
gen und Formationen bildet, seien es Kirche, Staat, Armee — aber ebenso

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Sublimierung

fiir alle Sublimierung.”® Halten wir einen Moment inne: Soviel diirfte
deutlich geworden sein: Die Analyse der Geier-Phantasie stellt Freud
vor ungeahnte Schwierigkeiten, er fiihrt fast seine gesamte psychoanaly-
tische Theorie ins Feld. Sie steht damit aber zugleich auch auf dem
Spiel. Der Name des Vogels, also der Geier, funktioniert in der ge-
samten Konstruktion Freuds wie ein unersetzbarer, da alles tragender
Schlufstein.

Wie schon angedeutet, stiirzt mit diesem SchluB3stein aber auch zugleich
die gesamte Konstruktion, denn sie beruht auf einem Fehler in der Uber-
setzung vom Italienischen ins Deutsche. Betrachten wir zundchst den
Sachverhalt etwas genauer: Den Ubersetzungsfehler hat eine andere
Ubersetzerin begangen, Freud hat ihn jedoch nicht korrigiert. Genauer
gesagt, es gibt zwei Ubersetzungsfehler, den einen korrigiert Freud still-
schweigend, den anderen nicht. Marie Herzfeld hat das Wort »dentro«
nicht mitiibersetzt. Es bedeutet »zwischen«, zutreffender wire also die
Ubersetzung: »zwischen die Lippen« und nicht wie bei Herzog »gegen
die Lippen«. Diesen Fehler korrigiert Freud in seiner Darstellung ohne
weitere Angaben. Der andere Fehler betrifft den Namen des Vogels. Im
Leonardo-Text lautet er »nibio«, im modernen Italienisch »nibbio«, und
miiBte, die Ubersetzungslage scheint in diesem Fall recht eindeutig, mit
»Milang, nicht aber mit »Geier« iibersetzt werden. Dieser entscheidende
Fehler geht moglicherweise auf Freuds Lektiire der deutschen Uberset-
zung des Buchs Leonardo da Vinci (1903) des russischen Dichters
Dmitrij Sergejewitsch Mereschkowskij zuriick. Die zahlreichen Rand-
bemerkungen deuten Freuds Begeisterung fiir diese Darstellung an, die
wahrscheinlich auch seine wichtigste Informationsquelle darstellte. In
der deutschen Ubersetzung des Textes von Mereschkowskij lautet das
Wort fiir den Vogel der Phantasie »Geier«, wihrend Mereschkowskij
selbst »korshun«, das heifit die russische Bezeichnung fiir Milan ver-
wendete.”’

Was nun? Ist dieser Fehler Grund genug, die gesamte Studie zu verwer-
fen, wie es seit dem Kunsthistoriker Meyer Schapiro, der als einer der
ersten auf diesen Fehler aufmerksam machte, viele weitere Kritiker der
Psychoanalyse taten? Oder sollte man diesen Fehler des groBen Freud
peinlich beriihrt verschweigen? Oder vielleicht umgekehrt mit Freud,
dem Erfinder der Psychopathologie des Alltagslebens, davon ausgehen,
daf3 auch bei ihm selbst der Wunsch als Vater des Gedankens sich als
stirker erwiesen hat als das Wissen? Diese Fragen fiihren nicht weit ge-
nug. Ich habe Freuds Fehlkonstruktion hier deshalb so ausfiihrlich nach-

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =

65


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

66

gezeichnet, weil an ihr etwas Bedeutsames diskutierbar wird, das mir
sowohl fiir die Sublimierung wie fiir die Psychoanalyse iiberhaupt signi-
fikant erscheint, da es sie von anderen Wissensformen unterscheidet.
Zunichst einmal: Als AnlaB fiir diese Fehliibersetzung kann man Freuds
Leidenschaft fiir den Text von Mereschkowskij vermuten, der Freud so
mit sich fortriB, daB er die deutsche Ubersetzung nicht noch einmal
iberpriifte. Mit anderen Worten, man begegnet in diesem Fehler einer
Leidenschaft, einem Begehren Freuds, dem Begehren eines Analytikers.
Dieses Begehren Freuds straft die géngige Idealisierung der Analytiker
als moderne allwissende Andere, eine Idealisierung, an der sich nicht
wenige Analytiker durchaus auch selbst beteiligen, Liigen — zum Gliick.
Lacan stellt mit Blick auf Freuds Versuch, anhand von Leonardos Kind-
heitsphantasie der Sublimierung ndher zu kommen und mit Blick auf
seinen Fehler eine andere Frage, ndmlich, was uns dieser Fehler Freuds
sehen 146t:

»Ist es mein Anliegen, lhnen zu zeigen, daR von all dem nichts Bestand hat, daR von
diesem ganzen Teilstlick der Freudschen Ausarbeitung nichts festzuhalten ware? Nein,
das ist nicht der Grund, warum ich lhnen dies erzahle. Ich wiirde mir nicht den billigen
Vorteil anmaRen, eine geniale Erfindung nachtraglich zu kritisieren. Es kommt héufig
vor, daB, Fehler aller Arten eingeschlossen, das Sehen des Genies eben von anderen
Dingen geleitet wurde als diese kleinlichen Untersuchungen und viel weiter gekommen
ist als bis zu den Stiitzen, die irgendein Zufall ihm zur Verfigung gestellt hat. Die Frage
ist, was man herausbekommt, was das heifen kann, was uns zu sehen erlaubt.«*

Was 146t uns Freud dank seines Fehlers und seiner Leidenschaft sehen?
Offenkundig wird an dem Fehler, daB es fiir Freud zu diesem Zeitpunkt
seiner Theorieentwicklung eine Schwierigkeit in der Analyse der Subli-
mierung gibt. Freuds Interesse an der Sublimierung war, wie die Einfiih-
rung dieses Begriffs in den Drei Abhandlungen zeigt, zundchst allein
darauf gerichtet, anhand ihrer Funktion etwas iiber den Trieb, einen so
iiberaus schwierigen Begriff, der aber, wie Lacan sagt, zu einem der vier
Grundbegriffe der Psychoanalyse zéhlt, etwas Anschauliches und fiir die
Allgemeinheit Interessantes mitteilen zu kénnen. An der Sublimierung
interessiert Freud daher zundchst vorrangig die Moglichkeit, an ihr die
Plastizitdt des Triebs sowie die Freiheit seiner Objektfindung zu demon-
strieren. Doch dann erdffnen das dgyptische Schriftzeichen und das
Wort Geier Freud plotzlich ganz ungeahnte theoretische Erkenntniswe-
ge. Mit dem Wort Geier entspinnt sich die unglaubliche Moglichkeit,
iiber die Assoziationen zu der dgyptischen Go6ttin Mut von einer weite-

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Sublimierung

ren theoretischen Ungeheuerlichkeit zu sprechen, ndmlich der Konstruk-
tion einer phallischen Mutter auf dem Grund aller Kindheitsphantasien —
bevor das Phantasma der Kastration diese Ursprungsphantasie in der
Regel verdridngt. Wie Lacan in seinem Seminar zur Objektbeziehung
sagt, ist es der Phallus der Mutter, dessen Fehlen irgendwann vom Kind
als Realitdt begriffen wird, der von da an das Objekt als etwas konstitu-
iert, dal diesen Mangel der Mutter auszufiillen hat. Freud hat in seiner
Leonardo-Studie allerdings noch allein die positive Existenz der phalli-
schen Mutter im Unbewulten der Kinder wie der Kultur behauptet, nicht
aber schon jene andere Wirkung, die das reale Fehlen dieses miitterli-
chen Phallus fiir das werdende Subjekt bedeutet. Mit dem Fall des Gei-
ers fdllt daher zu diesem Zeitpunkt der Theorieentwicklung der von
Freud in dieser Zeit noch so wichtige Beweis fiir die wirkliche Anwe-
senheit der Mutter als Ursprung der Phantasie Leonardos. Mit dem Zu-
sammensturz der gesamten Konstruktion, die sich um die Gegenwart der
Mutter zentriert, wird aber nun auch etwas Neues denkbar, wird statt des
einfachen Zuviel an Lust auch der Mangel als Ursache der Sublimierung
denkbar, wird nun statt dem UbermaB einer Lust auch ein vielleicht
ebenso malloses Leiden denkbar, das sich durch das Fehlen der Mutter
ins Subjekt eingeschrieben haben wird. Damit 6ffnet sich auch ein Raum
jenseits dieses von Freud allzu dicht gewebten Schleiers der Spekulatio-
nen tber die kleine Wirklichkeit eines maBlosen Lusterlebens als der
einzigen Ursache der Sublimierung im Falle Leonardos. Dieser Raum
offnet sich, weil nun die Abwesenheit der Mutter, die Abwesenheit des
miitterlichen Phallus und damit die Suche nach einem Objekt denkbar
wird, das diese schmerzhafte Liicke im eigenen Sein zu fiillen in der La-
ge ist.

Mit dem Sturz des Geiers ist somit auch die Frage der Sublimierung
noch einmal neu zu stellen: Wie kommen nun Lusterleben und Abwe-
senheit der Mutter, wie fiigen sich das Leiden und die Offnung des
Raumes in einem Phantasieobjekt zusammen? Gut zehn Jahre spéter, im
Jahr 1920, mit der Einfithrung eines Jenseits des Lustprinzips und damit
auch der Einfiihrung des Todestriebs als der anderen Hilfte des sexuel-
len Triebs, stellt Freud die Frage der Sublimierung noch einmal und gibt
uns nun etwas vom Todestrieb und seinen Objekten zu sehen, und zwar,
indem er eine Geschichte erzdhlt. Er erzdhlt die Geschichte eines Kin-
derspiels, die beriihmte Geschichte vom Fort-Da-Spiel, erzihlt, wie er
als GroBvater das Spiel seines Enkels immer wieder beobachtet, um es
schluBBendlich zu begreifen. Freud erzihlt, wie der Kleine allein fiir sich

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =

67


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

68

spielend eine Holzspule iiber den verhingten Rand seines Bettchens
wirft, die er dank eines Fadens an der Spule auch wieder zu sich zuriick-
ziehen kann, wobei er ihr Verschwinden mit einem »0—0—0—0«, ihr Wie-
dererscheinen mit einem schon artikulierten »da« kommentiert. Freud
deutet die Lautfolge »o—0—o0—o« entsprechend als »fort«. Fort und da,
dieses Spiel wiederholt der Kleine unermiidlich, bald schon gelingt ihm
eine Variation. Als eines Tages die Mutter erst nach mehrstiindiger Ab-
wesenheit zuriickkehrt, begriifit er sie mit dem Ausruf: »Bebi 0-0-0-0«.
»Es hatte sein Bild in dem fast bis zum Boden reichenden Standspiegel
entdeckt und sich dann niedergekauert, so da3 das Spiegelbild >fort«
war.«”

Fort und da, die Laute, die das Verschwinden der Holzspule wie des
Spiegelbilds im Spiegel begleiten, werden mit einem Ausdruck von In-
teresse und Befriedigung gesprochen, dem ganzen Spiel hdngt unzwei-
felhaft eine Lust an, es bildet eine Quelle der Lust. Freuds Frage ist
daher: Wie kommt es, da3 ein Geschehen, das zweifellos Unlust berei-
tet, ndmlich das Fortgehen der Mutter, erstens im Spiel wiederholt wird
und zugleich auch noch Lust bereitet? Es mufl eine Umarbeitung und
Verschiebung des Ungliicks des Verlassenwerdens in das Gliick des
Spiels stattgefunden haben, diese Umarbeitung nennt Freud die erste
groBe kulturelle Leistung des Kindes, das heifit, eine Sublimierung.
Kurzschliissig wire es aber zu glauben, daf3 die Mutter es ist, die durch
die Holzspule oder das Spiegelbild représentiert wird. Die Lust an die-
sem Spiel legt vielmehr den Schluf3 nahe, da3 die Holzspule keineswegs
die Mutter vertritt, es gar nicht um Représentation geht, sondern sich
etwas ganz anderes abspielt, ndmlich das Gliick des Findens eines Ob-
jekts. Die Holzspule ist ein gliicklicher Fund, mit ihm kann das Kind die
Abwesenheit iiberspielen. Mit der Holzspule am Faden tritt das Subjekt
ein in den leeren Raum, der sich mit der Abwesenheit der Mutter geo6ft-
net hat. Lacan spricht von einer Kluft, die sich mit der ersten Abwesen-
heit 6ffnet und die sich nie wieder schlieen wird. Mit der Abwesenheit
der Mutter 6ffne sich eine Bahnung im psychischen Apparat, auf die hin
sich nicht das Bild der Mutter, auch nicht das des Subjekts, sondern die
Spule projiziere. Mit dem Spiel beginne sowohl die signifikante Artiku-
lation wie auch das Finden und Erfinden von Objekten, mit denen das
Subjekt durch einen Faden sich verbunden wisse, mit denen es fortan
iiber die Griben der Entfremdung springen kénne.** Ich méchte an die-
ser Stelle ihre Aufmerksamkeit noch einmal auf folgenden Umstand
lenken: am Anfang steht wieder ein Verlust, wieder der Verlust der Mut-

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Sublimierung

ter. Dem folgt wieder ein Finden, das gliickliche Finden eines Objekts.
Dieses Objekt wird im Spiel immer wieder verloren und immer wieder-
gefunden. Deshalb kann man sagen, am Anfang steht das verlorene Ob-
jekt. Das Aufreilen der Kluft wie das Verschwinden des Subjekts und
das stete Wiederfinden des erfundenen und verlorenen Objekts, dieses
Spiel ist voller Lust. Also konnte man auch von dieser Lust als einer
kleinen Wirklichkeit sprechen, konnte es folglich auch Spuren von ihr
im Phantasieleben geben. Halten wir aber auch fest: Diese Lust ist signi-
fiziert von dem verschobenen Leid und dem iiberspielten Schrecken, der
sich mit dem Fort der Mutter in das Kind eingeschrieben haben wird.

Betrachtet man nun das Fort-Da-Spiel im Zusammenhang mit Freuds
Konstruktion zum Geier, dann kann man sagen: Die Abwesenheit der
Mutter 6ffnet einen Raum, in dem Leonardo sich als allein erféhrt.
Allein und vogelfrei und vielleicht doch voller Lust. Frei wie ein Vogel
sein gilt vielen als Traum — aber darin kann man auch hoéren: vogelfrei.
Fiir vogelfrei wurden diejenigen erklért, die man verbannt hatte — ver-
bannt aus dem Machtbereich des Gesetzes. Vogelfreie durfte jeder toten,
sie unterstanden nicht mehr dem Schutz des Gesetzes. Der Vogel der
Phantasie ist daher nicht nur Signifikant der Lust an der eigenen gren-
zenlosen Freiheit, sondern ebenso Verkdrperung des unauthebbaren
Alleinseins und Objektivierung einer hochsten Gefdhrdung. Diese Ge-
fahrdung gilt ebenso fiir das vogelfreie Leben eines unehelichen Kindes,
das sich seines Platzes innerhalb der gesellschaftlichen Ordnung nie
sicher sein konnte. Die Vogelfreiheit, mit ihr wird nun auch eine Verlas-
senheit, ein traumatischer Verlust am Ursprung der Sublimierung denk-
bar. Damit kann man endlich auch die Sublimierung der Psychoanalyse
mit der Melancholie zusammen in den Blick nehmen, wie sie seit der
Antike immer wieder mit dem Forschen, Denken, Dichten und Malen in
einen Zusammenhang gebracht wird. Freud war die Melancholie eben-
falls nicht unbekannt, aber er hat sie nicht mit der Sublimierung verbun-
den, sondern sie vor allem als eine Reaktion des psychischen Apparates
auf ein traumatisches Verlusterleben gedeutet. Genauer gesagt, in der
Melancholie wird der reale Verlust eines andern nicht anerkannt, es
kommt statt dessen zu einer Identifizierung mit dem verlorenen Objekt.
Diese Identifizierung fiihrt nach Freud dazu, dal die Melancholie einer
Wunde der Seele gleicht, die nie wieder heilt.”® Trauma bedeutet, anders
gesagt, daB der Schutzschirm des Ichs, gewebt aus dem symbolischen
Netz der Worte und dem Imagindren der Vorstellungen, durch ein Er-
eignis zerrissen wird und an dieser Stelle auch nicht wieder heilt — weil

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =

69


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

70

die Worte und Vorstellungen das Ereignis des Verlusts nicht zu fassen
vermdgen. Der Verlust kann, wird er traumatisch erfahren, nicht
verdringt werden — die Gewalt des Schmerzes 146t sich ebenfalls nicht
verdrangen, muf} also anders bearbeitet werden — im gliicklichen Fall
gelingt eine Sublimierung.

Von der Sublimierung kdnnen wir bis jetzt sagen: Sie produziert, d.h.
findet und verliert Objekte, die auf diese Bahnung hin stiirzen, die sich
mit dem Trauma ein erstes Mal 6ffnete. So wie die Holzspule nicht die
Mutter, sondern den Weg aus der Verlassenheit heraus verkorpert, so
wird der Vogel, der frei durch die Liifte fliegen kann, weniger die Mut-
ter reprasentieren als das Objekt, mit dem Leonardo sich fortan allein im
offenen Raum bewegen kann, der sich mit ihrer Abwesenheit gedffnet
hatte. Die erste Spur der Bahnung der Objektfindung auf dem Weg zur
Sublimierung scheint nun erkennbar. Wie man sich aber weitere Arbeit
der Sublimierung eines Traumas in einem singuldren Objekt vorstellen
konnte, mochte ich Thnen nun anhand von Freuds Analyse des Lichelns
der Mona Lisa etwas nédher bringen.

Mona Lisa

Am Anfang dieses Abschnitts seiner Analyse warnt Freud vor der Ver-
suchung, in Kunstwerken bloBe Abbildungen frithkindlicher Wunscher-
flillung zu lesen, warnt davor, das Ausmal der tiefgreifenden Umwand-
lung nicht ausreichend zu beachten.”® Die nichste Warnung betrifft die
Versuchung, der faszinierenden Macht des Lichelns zu erliegen. Dazu
zitiert Freud als warnendes Beispiel zahlreiche Kunstkritiker seiner Zeit.
Alle von Freud ausgewihlten Zitate sprechen die Macht der Faszination
an, die von der offenbar unaufhebbaren Ambiguitit des Lachelns der
Mona Lisa auszugehen scheint. Voller Lust spielen die Kritiker mit ih-
ren Méanner-Phantasien, deuten das Lécheln als das Lacheln einer launi-
schen Weiblichkeit, die nichts als ihre, der Ménner Vernichtung
wiinscht, spielen noch einmal Odipus vor der Sphinx — so heiBt es: »Was
den Betrachter namentlich bannt, ist der ddimonische Zauber dieses La-
chelns.«*’ Ein Licheln, das eine bannende Macht ausstrahlt, verspricht
offenbar die VerheiBung des Vernichtetwerdens: »Hunderte von Dich-
tern und Schriftstellern haben iiber dieses Weib geschrieben, das bald
verfiihrerisch uns anzuldcheln scheint, bald kalt und seelenlos ins Leere

. 28
zu starren scheint [...].«

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Sublimierung

Geht aber nicht gerade von diesem seelenlosen Starren ins Leere, von
der Leblosigkeit und von der Leere selbst die eigentliche Verfiihrung
aus, namlich jene, die verwirrt und die deshalb nach einer erldsenden
Deutung verlangt? Freud fiigt in einer Fulnote selbst eine kleine, aber
sehr bemerkenswerte Assoziation hinzu: »Der Kunstkenner wird hier an
das eigentiimliche starre Lacheln denken, welches die plastischen Werke
der archaischen griechischen Kunst, z.B. die Aegineten zeigen [...]J«
(Leo 179, FuBnote 1).

Eine derartige Starrheit ist auch Totenmasken eigen. Wovon aber spricht
der Blick einer Toten, was verspricht der Blick einer Toten? Ohne hier
ndher auf die offenkundige Ndhe zwischen der Frau und dem Tod in der
Kunst” eingehen zu wollen, bleibt festzustellen: Die Worte der Kunst-
kritiker sprechen zugleich vom Begehren der Kunstliebhaber. Ein Be-
gehren scheint auf, signifiziert durch Wiinsche wie: die seelenlose Leere
hinter dem Schleier des Lichelns erahnen zu diirfen; gefesselt und ver-
nichtet zu werden von dem Blick, der aus dem Bild auf sie fillt; verfiihrt
zu werden zu hochster Lust von einem Lécheln, das alles und nichts ver-
spricht — also auch das Nichts. In all diesen Deutungen ergreift lichelnd
das Lécheln den Betrachter und stiirzt ihn ebenso in Verwirrung wie ins
Nichts. Der Betrachter erlebt sein eigenes Verschwinden — zumindest fiir
einen Moment — vor dem Bild. Aber, wie schon Freuds Enkel seinen
GrofBvater belehrte, das eigene Verschwinden kann ungeheuere Lust be-
reiten, um damit ein bislang unsagbares Leid abwehrend zu verschieben.
Freud greift jedoch keine diese Fahrten fiir seine Deutung auf. Er weist
lediglich noch auf eine weitere Quelle der Ambiguitit im Lécheln hin,
ndmlich auf sein unendliches Changieren zwischen Ménnlichem und
Weiblichem, ein Spiel, das auf dem L&cheln des Dionysos im letzten
Bild Leonardos seinen Triumph feiert.* Tiefgreifende Umarbeitung und
Entstellung des »Lebenseindrucks« in Rechnung stellend kommt Freud
zu dem SchluB}, dal man auch in diesem Objekt die Spur eines vergan-
genen Lusterlebens finden kann. Freud fiihrt dafiir zwei Argumente an:
1. Nicht nur die Bildbetrachter, sondern auch Leonardo selbst war nicht
minder von diesem Léacheln fasziniert. Auch er habe unter dem Bann
gestanden, dieser Zauber habe ihn so gefesselt, daB3 alle Bildnisse danach
und noch die seiner Schiiler eben dieses eigentiimliche Lécheln zur
Schau stellten. Diese Faszination, erkldrt Freud, sei gleich jener, wie sie
im Moment eines verlorenen und wieder gefundenen Objekts auftrete.
Bei dem Licheln handele es sich demnach um ein wieder gefundenes
Léacheln, und zwar um das wieder gefundene Lécheln seiner Mutter. Die

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =

Al


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

72

Rede vom wieder gefundenen Lacheln setzt seinen Verlust voraus —
dennoch verliert Freud dazu kein Wort. Thn dréngt es offenbar auf etwas
anderes hin.

Dazu wechselt sein Gedankengang erneut hiniiber zur wirklichen Mut-
ter, diesmal in Verbindung mit der Analyse des kurze Zeit spiter begon-
nenen Geméldes »Die heilige Anna selbdritt«. Wieder sucht Freud auch
in diesem Bild nach Beweisen fiir die Gegenwart der Mutter im Bild.”'
So hétte nur Leonardo diese Anordnung aus zwei Miittern und einem
kleinen Sohn mit diesem seligen Lacheln malen kénnen, weil er eben in
seiner Kindheit auch zwei Miitter hatte. Dann aber tritt etwas Neues in
Freuds Analyse ein. Jetzt deutet er die Zusammensetzung des Lachelns
der heiligen Anna als Zeichen einer kleinen Wirklichkeit, die sowohl
»schrankenlose[r] Zairtlichkeit wie die unheilverkiindende Drohung«
verspricht (Leo 186). Dieses Zeichen erkennt Freud von da ausgehend in
Ubertragung dann auch in dem Licheln der Mona Lisa wieder: Die klei-
ne Wirklichkeit ist nicht mehr allein jene des Genieflens, sondern auch
die einer Erfahrung von Gewalt, der Erfahrung einer Beraubung. »So
nahm sie nach der Art aller unbefriedigten Miitter den kleinen Sohn an
Stelle ihres Mannes an und raubte ihm durch die allzu friihe Reifung
seiner Erotik ein Stiick seiner Méannlichkeit« (Leo 187).

Die Unbefriedigtheit der Mutter, ihr Begehren ist also Ursache dafiir,
daB ihre iibergroBe Zirtlichkeit den Sohn um ein Stiick seiner Ménnlich-
keit beraubt. Es ist die Erfahrung einer grenzenlosen Mutterliebe, die
den kleinen Sohn als Ersatz fiir den fehlenden Mann liebte, aber eben
durch ihr UbermaB zugleich Leonardo zum Verhiingnis wurde und fort-
an sein Schicksal bestimmte (Leo 186). Der Sohn gerét als Substitut auf
dem Platz des Vaters ebenso in Gefahr wie in der Position, das ein und
alles seiner Mutter zu sein. Diese erste Gefahr ist, vom grenzenlosen
Begehren der Mutter verschlungen zu werden; die zweite Gefahr besteht
darin, mit ihrem Begehren dem Sohn eine so iiberwéltigende Befriedi-
gung zu verschaffen, daf3 es ihm fiir immer unmdglich sein wird, diesen
GenuB je zu verdrangen, und er eben deshalb andere Wege als die Ver-
driangung wird finden miissen, um sich doch von der Mutter trennen zu
konnen. Aufgrund dieser doppelten Gefdhrdung ist es fiir den Mann
notwendig, dal ihm etwas Reales geraubt werde, ja, der Mann miisse
geradezu verlangen, dal man ihn um etwas Reales beraube, so Lacan:
»Wir sehen hier in der reinsten Form, welche Spannung an jenem Ort
ist, den die Triebabsicht bei der Sublimierung einnimmt, das heif3it, da3

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Sublimierung

das, was der Mann verlangt, was der Mann verlangen muf, eben das ist,
daB er eines Realen beraubt werde.«”

Der Raubvogel in Leonardos Kindheitsphantasie mufl etwas rauben,
mul} ein Loch graben, ein Loch zwischen die Lippen bohren, in dieser
grenzenlosen Liebe zwischen Mutter und Sohn, die in ihrer Grenzenlo-
sigkeit der inzestudsen Liebe gleichkommt. Der Raubvogel soll eine Un-
terbrechung, eine Offnung, einen RiB einschreiben — mit diesem Wunsch
beauftragt, vertritt der Vogel in der Phantasie den fehlenden Vater, der
mit seinem Nein eine Grenze hdtte setzen sollen. Verbindet man die
Deutung Lacans mit den Assoziationen Freuds zur Beraubung seiner
Erotik durch die Mutter wie auch mit der Kindheitsphantasie, dann er-
kennen wir, wie genau Leonardos Wortwahl der kleinen Wirklichkeit
verpflichtet war, als er den Milan sprach, also den Namen eines Raub-
vogels erinnerte.

Trotz seines irrefiihrenden Festhaltens am Geier als dem Vogel der
Phantasie gelangt Freud dennoch zur Erkenntnis, da3 die kleine Wirk-
lichkeit, die der Trieb unabléssig sucht, in sich das Genieen mit dem
Leiden vereint, daB Leiden wie GenieBen also gleichermaflen und ver-
eint am Ursprung der Sublimierung zu vermuten sind, man also auch
von einem leidvollen Genielen, insbesondere jenem zwischen Mutter
und Sohn sprechen konnte.”” GenieBen wie Leiden in Freuds Analyse
sprechen aber auch davon, daB bei aller Entstellung des GenieBens durch
seine Umarbeitung doch eine Spur im Objekt lesbar bleibt. Diese Spur
aber bleibt nur aufgrund des traumatischen Lochs in der Erinnerung an
die kleinen Wirklichkeiten erhalten. Widerfahrt einem Subjekt das Ge-
nieBen wie das Leid als eine kleine Wirklichkeit, dann sind beide weder
symbolisierbar noch vorstellbar, sondern traumatisch. Folglich ist die
Verdrdngung unmoglich, kann es nur um Entstellung und Umarbeitung
gehen. Ich denke, man kann daher auch sagen, dafl das, was an einem
Objekt der Kunst fasziniert, verwirrt und eben deshalb nach einer Deu-
tung verlangt, mit dieser Spur der Gegenwart eines Geniefens im Leiden
zusammenhingt, daB3 eine kleine Wirklichkeit den Betrachter fasziniert,
die nun sichtbar, doch »normalerweise«< verdriangt, also der iiblicherweise
der Zugang zum BewuBtsein versperrt bleibt. Anders gesagt, diese Spur
des leidvollen GenieB3ens konnen zwar viele fiir sich selbst nicht ins Be-
wultsein treten lassen, offenbar aber in den Werken anderer sehend und
lesend geniefen. Warum das vielleicht so sein konnte, warum man die
Spur des leidvollen GenieBens anderer im KunstgenuB3 moglicherweise
genieft, werde ich gleich ndher begriinden.

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =

73


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

74

Zuvor mochte ich aber noch zu bedenken geben, dal selbst dem strah-
lendsten Genieen der Lust zwischen Mutter und Sohn immer auch eine
dunkle andere Hilfte eingeschrieben ist. Von ihr sprechen die Vernich-
tungswiinsche ebenso wie die Faszination, die vom Blick einer Toten,
aus einer seelenlosen Leere heraus, vom Licheln der Mona Lisa auf das
betrachtende Subjekt zu fallen scheinen. Diese Assoziationen entsprin-
gen dem Wissen, dafl das Genief3en, wenn es sich nicht nur fiir Momente
ereignet oder ihm anders keine andere Grenze gesetzt wird, nur zum To-
de fiihren kann. Wenn die Mutter nicht auch andere begehrt, wenn kein
Vater sein Nein zum Inzest trennend ausspricht und auch durchsetzt,
dann droht dem Kind der psychische Tod. Deshalb fordert das Genielen
zugleich die Schranke und damit auch das Gesetz heraus. Mit dem Auf-
tritt des Gesetzes aber wird aus dem tddlichen Genieen ein Objekt des
Begehrens; danach vermuten wir das Genieflen unerreichbar jenseits des
Verbotes. Im Genielen 6ffnet sich, anders gesagt, das Jenseits des Lust-
prinzips, weil es die von Freud fiir das Lustprinzip noch als giiltig ange-
nommene »physiologische Grenze« nicht mehr kennt.

Das Lécheln der Mona Lisa trigt wie der Raubvogel der Phantasie nicht
nur die Doppelspur des GenieBens und des Gesetzes in sich, beide Ob-
jekte werden in der Bahnung gefunden worden sein, die sich mit der er-
sten Abwesenheit der Mutter gedffnet und nie wieder geschlossen haben
wird. Das Lacheln der Mona Lisa hat Leonardo erst sehr spét gefunden,
erst von diesem Moment an wurde es zum Objekt, mit dem er wie mit
dem Milan iiber die Griben seiner Entfremdung hinweg fliegen konnte.
So wird das Lécheln als das Objekt lesbar, in dem sich sowohl das Ge-
nieBen, das Gesetz wie auch die Kluft verkorpert, welche die Trennung
und damit den Weg ins Freie aus der Umklammerung des todlichen Ge-
niefens moglich machte. Doch von welcher Substanz ist dieses Objekt
der Sublimierung? Handelt es sich bei dem Lécheln nicht um ein hochst
fliichtiges Objekt, unfalbar, obgleich sichtbar, das sich selbst der Spie-
gelung entzieht, sondern umgekehrt erst durch die spiegelnde Identifi-
zierung der Betrachter seine Sichtbarkeit erlangt? Wie von diesem
lachelnden wie scheinhaften Objekt sprechen, wie von einem Objekt
sprechen, dem seine stoffliche Substanz nur vom Auge des Betrachters
her zuzukommen scheint? Dieser Frage mochte ich mit einigen ab-
schlieBenden Uberlegungen zum Objekt der Sublimierung zuwenden,
und zwar, indem ich ein anderes Wort Lacans fiir dieses Schattenobjekt
aufgreife und nun vom Ding sprechen will. Zum Beispiel vom Ding des
Léchelns der Mona Lisa.

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Sublimierung

Vom Ding

Was ist das fiir ein Objekt, dieses Lécheln der Mona Lisa, das in der La-
ge ist, das Begehren der Kunstliebhaber aufrecht zu erhalten — und zwar
seit Jahrhunderten? Das Lécheln gewihrt offenbar nicht nur die Erinne-
rung an ein verbotenes wie leidvolles Geniellen, sondern es stiitzt ebenso
das Begehren. Wie aber unterhélt das Licheln der Mona Lisa das Begeh-
ren der Kunstliebhaber? Der Kultur im Allgemeinen, der Kunst im Be-
sonderen kommt die Aufgabe zu, so Lacan, das Begehren zu stiitzen,
also anders gesagt, das Begehren zu unterhalten. Wie aber unterhalten
Kunstobjekte? Man erinnere sich an die Zitate der Kunstfreunde zum
Léacheln der Mona Lisa: was sie unterhalten hat, war offenkundig gerade
nicht die Befriedigung ihres Lustprinzips, sondern weit eher das Vermo-
gen des Gemdldes, bei ihnen Unlust zu schiiren — auf diese Weise wird
das Begehren der Kunstliebhaber unterhalten. Statt um Unterhaltung, im
Sinne von Zerstreuung, geht es bei der Sublimierung um eine Unterhal-
tung, die unbefriedigt 148t, es geht um eine Unterhaltung, die allein das
Begehren des Subjekts ernéhrt, es fiittert mit Phantasien, aber auch einen
Zufluchtsort in einer Kultur gewéhrt, die einzig auf Befriedigung aus
ist.* Wie also, so kénnte man mit Lacan fragen, kénnte die Kunst das
Begehren mit Unlust unterhalten? Eine Antwort lautet: Indem die Kunst
unsterbliche Objekte produziert. Unsterblich werden Objekte, sobald sie
dem aggressiven Anspruch auf Wunscherfiillung entgehen, denn so
konnen sie durch keinerlei Befriedigung erldschen. Diese Objekte miis-
sen unerreichbar bleiben, es muf3 sich um Objekte jenseits der Spiegel
handeln. Diese Objekte diirfen nicht mehr iiber die imaginére Identifizie-
rung erreichbar und damit auch zerstorbar werden.” Diese Objekte soll-
ten sich auch ihrer endgiiltigen Deutung entziehen kdnnen. Um einige
Beispiele zu nennen: Die Frau als Objekt der Kunst, man denke an die
unerreichbare hohe Frau der Minne. Sicher ist auch hier das Lacheln der
Mona Lisa zu nennen, denn Leonardo malte es mit einer Ambiguitét, die
aufgrund ihrer UnfaBbarkeit zur Identifizierung verlockt, sie aber zu-
gleich zerstdrt. Man konnte die dem Menschen unzugéngliche Freiheit
der Vogel nennen, ich mochte aber an dieser Stelle auch die Holzspule
nennen. Wenn diese Kette von der hohen Frau iiber das Lécheln der
Mona Lisa zu den Vogeln und zur Holzspule vielleicht erstaunt — dann
mochte ich daran erinnern, was geschieht, wenn einem Kind sein
»Ding« weggenommen — sei es eine Holzspule oder ein Fetzen Stoff
oder ein alter Teddybdr. Sobald jemand das Ding in den Miilleimer

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =

75


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

76

wirft, wird das Kind zu schreien beginnen. Was artikuliert sich in die-
sem Schrei? Ein kleiner Fetzen Wirklichkeit? Das unbewufBite Wissen
eines werdenden Subjekts, das schon weil3, dal es sterben muf3, wenn
man ihm sein Begehren, wenn man ihm sein Ding zerstort? Was also
zerstoren wir in dem Moment, wo wir das Ding wegwerfen?

Ich habe eben vom Ding gesprochen, wie man es im Alltag so oft tut.
Aber ich habe mich damit zugleich auf einen Terminus von Lacan bezo-
gen. Anders gesagt: Wenn wir von Objekten als einem Ding sprechen,
wie in dem Fall der Holzspule als Objekt des Kinderspiels, dann
sprechen wir diesem Objekt einen besonderen Status zu. Sublimieren
bedeutet nun nach Lacan, den Objekten die Wiirde des Dings wieder zu
geben.”® Wie aber gibt man einem Objekt die Wiirde eines Dings? Ich
mochte Thnen dazu eine jener kleinen Geschichten von Lacan kurz er-
zahlen. Diese handelt von seinem Besuch bei Jacques Prévert zu der Zeit
der deutschen Besetzung Frankreichs. Er fand eine Sammlung von
Ziindholzschachteln vor. Diese Objekte des Alltags waren in einer be-
stimmten Weise geordnet — eine Reihung zu einem zusammenhéngen-
den Band, das die Winde und Tiiren hoch und herunter lief — und sie
waren einer gewissen Bearbeitung unterzogen worden: »es waren alles
die gleichen Schachteln, sehr gefillig angeordnet, ndmlich so, dal3 eine
jede Schachtel in die Ndhe der néchsten gebracht war mit Hilfe einer
leichten Verriickung des Innenschubers.«’” Diese leichte Verriickung
148t etwas in Erscheinung treten, wodurch diese simplen Schachteln von
ihrem simplen Objektsein in einen anderen Status iiberfiihrt werden:

»Anders gesagt, das Arrangement machte deutlich, daf eine Ziindholzschachtel nicht
einfach etwas mit einer bestimmten Verwendung ist, nicht einfach ein Typus im Plato-
nischen Sinne ist, die abstrakte Ziindholzschachtel, da die Ziindholzschachtel viel-
mehr fiir sich allein ein Ding ist in ihrem kohdrenten Sein. Das vollkommen Willkiirli-
che, Wuchernde, Uberfliissige, gleichsam Absurde dieser Sammlung zielte in der Tat
auf ihre Dinghaftigkeit als Zindholzschachtel. Der Grund fir den Sammler lag also in
der Auffassungsweise, die weniger der Ziindholzschachtel galt als diesem Ding, das in
einer Ziindholzschachtel subsistiert.«*®

Meines Erachtens war es insbesondere die Wirkung des Ausstellens der
Leere der Schachteln, die diesen alltdglichen Dingen eine Wiirde verlie-
hen. Wie aber vom Ding reden? Ohne die Hilfe einer Geschichte vom
Ding zu sprechen, ist aulerordentlich schwierig, denn es gehdrt zu sei-
nem strukturellen Merkmal, sich der Darstellung zu entziehen. Ich will
deshalb an dieser Stelle nur versuchen, meinerseits mit einigen Assozia-

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber Sublimierung

tionen das Verhiltnis zwischen Ding und der Wiirde des Objekts und der
Leere zu umreifien.

Lacan macht darauf aufmerksam, daf} eines der vermutlich ersten Kunst-
schopfungen tiberhaupt, die Schopfung des Krugs, eben die Leere in sich
tragt, jenes Nichts, das den Krug erst zu dem macht, was er ist, nimlich
ein Ding, mit dem wir schopfen kénnen. Mit Heinrich von Kleist konnte
man hier auch einen Bogen zur Moderne schlagen. Wenn man sich an
den Titel eines seiner Lustspiele erinnert, an Der zerbrochne Krug, dann
konnte einem zum Beispiel einfallen, daf3 es eine Signatur der Kunst der
Moderne ist, die schiitzende Hiille zu zerbrechen, die tonernen Winde
zu zerschlagen und die Leere, das Nichts auszustellen. Andererseits exi-
stiert offenbar eine heilige Beziehung zur Leere seit den Anfingen der
Kultur, so Lacan. Die Kultur identifiziere offenbar die Leere mit dem
Heiligen. Die Orte des Heiligen, die Tempel zum Beispiel kénne man
auch als ummauerte Rdume der Leere ansehen, denn jenseits des Altars
und der heiligen Opferstétten seien die Gotter nicht gewesen. Warum
aber spreche die Kultur die Leere heilig? Weil jede Schopfung aus ei-
nem Nichts heraus entstehe und dadurch den Ursprung des eigenen
Werdens ehre, indem sie die Leere in sich trage oder auch offen zur
Schau stelle? Die Leere in und um ein Objekt herum, sie gibt ihm nicht
zuletzt deshalb die Wiirde, weil die Leere nichts ist auller sie selbst,
Raum und Spur des Nichts, eine Absurditit, etwas vollkommen Willkiir-
liches, etwas Uberfliissiges — und die Leere ist etwas, was nur durch die
menschliche Schopfung zu den Objekten hinzu tritt.”’ Ich méchte hinzu-
fiigen: In dem Verhiillen wie Ausstellen der Leere wird zugleich die
Kluft als Spur gegenwdértig gehalten, die uns vom GenieBBen wie vom
Leiden trennt. In dem Nichts begegnen wir der Dingseite des Objekts,
die uns wie ein Faden mit uns selbst und der ersten Kluft in uns verbin-
det.

Das Ding, die Leere, das Nichts, es scheint so leicht zerstorbar. Denn es
ist singulr, es ist nicht universalisierbar. Man kann sich das Ding weder
aneignen noch kaufen, und auch kaum zum Gegenstand eines Diskurses
machen. Der Anspruch der Universitit auf die Produktion eines univer-
sellen Wissens mufl am Ding scheitern, der Diskurs der Universitdt kann
es nur mit dem Objekt verwechseln — so wie die Kultur einerseits die
Unterhaltung des Begehrens begehrt, die das Ding gewéhrt — und es zu-
gleich immer wieder zerstort, da es ihr unmdoglich ist, es nicht mit dem
Objekt zu verwechseln. Man kdnnte auch sagen: Sobald man seine An-
eignung versucht, stoft man nicht auf das Ding, sondern auf das Objekt,

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =

77


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

78

und sei es auf das Lacheln der Mona Lisa. Oder auf Joseph Beuys’ But-
ter, diesem Ding, das die Putzfrauen in den Miill geworfen hatten.
Offenbar hatten sie nicht das Ding in der Butter sehen konnen. Diese
Frauen werden vermutlich auch nicht gewuf3t haben, daf3 es ranzige But-
ter war, mit denen die Tartaren im Kriegsjahr 1942 die verbrannte Haut
des Jagdfliegers Beuys geheilt hatten — nachdem er als brennende Fackel
vom Himmel auf sie herab gestiirzt war. Einen dhnlichen Sturz aus dem
Himmel hat Michael Ondaatje bekanntlich mit seinem Englischen Pati-
enten erfunden — der Englische Patient 146t sich als Metapher fiir das
verbrannte, verstimmelte Subjekt am Ende des Zweiten Weltkrieges le-
sen, dem nur noch das Sprechen geblieben ist, das nun das Wortwerden
der Erinnerung an eine kleine Wirklichkeit betreibt, in diesem Fall an
die groBe, an die unmdgliche Liebe eines Mannes zu einer Frau.

Das Ding, das eigentiimliche Objekt der Sublimierung trégt das Subjekt,
hélt es am Leben, 146t es iiberleben. Wir konnen es sehen und lesen, und
dennoch bleibt es unfallbar, wird es nie Beute unseres Denkens. Mit
einer unerreicht schonen Metapher Lacans, in der sich die chemische
Sublimierung, das heift der Ubergang zwischen festen stofflichen und
gasformigen Zustidnden, mit der Raubvogelphantasie Leonardos beriih-
ren, mochte ich schlieBen:

»Diesem Objekt, das fiir den Spiegel unfabar ist, gibt das Spiegelbild seine Beklei-
dung. Beute, gefangen in den Netzen des Schattens, die, im Aufflug den Schatten auf-
blasend nach ihrem Umfang, dessen nachlassende Lockung wieder anspannt mit ei-
nem Schein von Beute.«*

Anmerkungen

1 Uberarbeitete Fassung eines Vortrags im Rahmen der Ringvorlesung >Einfithrungen in
die Psychoanalyse (II)< am 25.11.2004 an der Universitdt Hamburg.

2 Bibliographisches Institut AG: Der grofie Duden. Fremdwérterbuch, Mannheim 1966,

692.

Ebd.

4 Friedrich Kluge: Etymologisches Warterbuch der deutschen Sprache, bearbeitet von
Elmar Seebold, Berlin, New York 231999, 807.

5  Rainer Maria Rilke: »Die Erste Elegie«, in: Rainer Maria Rilke. Die Gedichte, Frank-
furt am Main 1996, 629.

6  Sigmund Freud: »Die Traumdeutung«, Vorwort zur zweiten Auflage, in: ders., Ge-

sammelte Werke [GW] I-XVIII Bde. und Nachtragsband, London 1940, Frankfurt am

Main 1999, hier GW II/111, S. X; Freuds Vater starb 1896.

Freud, »Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie«, GW V, 79.

Freud, »Triebe und Triebschicksale«, GW X, 210-232.

9  Freud, »Das UnbewuBte«, GW X, 275.

w

0 N

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10
1
12

13
14

15

16

17

18
19

20
21

22

23

24

25
26

27
28
29

Uber Sublimierung

Freud, »Das Unbehagen in der Kultur«, GW XVI, 438.

Freud, »Zur Einfiihrung des Narziimus«, GW X, 137-170.

Freud, »Psychoanalytische Bemerkungen iiber einen autobiographisch beschriebenen
Fall von Paranoia«, GW VIII, 239-320. Vgl. dazu auch: Daniel Paul Schreber: Denk-
wiirdigkeiten eines Nervenkranken, unverdnderter Nachdruck des Bandes Biirgerliche
Wahnwelt um 1900, Frankfurt am Main [1972] 1985.

Vgl. Freud, »Eine Kindheitserinnerung des Leonardo da Vinci«, GW VIII, 170.

Ich beziehe mich hier auf die einleitenden Bemerkungen von Bernhard Baas zu seiner
philosophischen Analyse der Sublimierung in Jacques Lacans Ethik der Psychoanaly-
se: »Unser philosophisches Jahrhundert hat die Endlichkeit zur Angelegenheit des
Denkens gemacht. [...] Als Sprechende oder Denkende (inzwischen wissen wir, das
dies dasselbe ist) nimmt uns die Endlichkeit in die Pflicht. Sie ist unsere Aufgabe.
Vielleicht ist sie der einzige Imperativ, der uns bleibt. [...] Weder gibt es ein Wesen
noch eine Erfahrung, die den konsistenten Grund unserer Existenz bilden und ihm Sinn
und Authentizitdt verleihen konnen; es gibt nur das Grund-Lose und das Nicht-
Authentische«. Bernhard Baas: Das reine Begehren, Wien 1995, 7, aus dem Franzosi-
schen von Gerhard Schmitz, [Le désir pure. Parcours philosophique dans les parages
de J. Lacan, Leuven 1992].

Freud, »Eine Kindheitserinnerung des Leonardo da Vinci«, GW VIII, 127-211. Im
Folgenden wird aus diesem Text unter der Sigle Leo mit Seitenangabe zitiert.

Leo 150. Freud fiigt in der Funote den italienischen Text hinzu, zitiert nach: Codex
atlanticus, F 65 V. nach Scognamiglio (1900, S. 22); vgl. auch Fufinote in Freud, »Ei-
ne Kindheitserinnerung des Leonardo da Vinci«, in: ders., Studienausgabe [StAl],
Frankfurt am Main 1969ff., I-X Bde. und Ergidnzungsband, hier Bd. X, 109.
Diskussion zum Stand der Forschung vgl. Kurt Eissler: Leonardo da Vinci. Psychoana-
Iytische Notizen zu einem Ritsel, Basel, Frankfurt am Main 1992, 227f.

Vgl. Freud, »Die Traumdeutung, »Kapitel VI. Die Traumarbeit<, GW II/I11, 283-512.
Z.B: Er nennt Athene, fiigt unbestimmter hinzu, dafl »das gleiche fiir viele der grie-
chischen Gotter besonders aus dem Kreise des Dionysos, aber auch fiir die spéter
zur weiblichen Liebesgottin Aphrodite galt« (Leo 164). Diese Darstellungen, die
man damit erkldren konnte, »dal der dem weiblichen Korper angefiigte Phallus die
schopferische Urkraft der Natur bedeuten solle, und [...] erst die Vereinigung von
Mainnlichem und Weiblichem koénne eine wiirdige Darstellung der géttlichen Voll-
kommenheit ergeben« (Leo164).

Vgl. Freud, »Massenpsychologie und Ich-Analyse«, GW XIII, 71-161.

Ich beziehe mich hier vor allem auf die Editorische Vorbemerkung der StA X, 88f und
109 FuBnote.

Jacques Lacan: Das Seminar. Buch 1V. Die Objektbeziehung, Text eingerichtet von
Jacques Alain-Miller, aus dem Franzdsischen von Hans-Dieter Gondek, Wien 2003,
502.

Freud, »Jenseits des Lustprinzips«, GW XIII, 12-13 sowie FuBinote auf Seite 13. Der
Kommentar der Studienausgabe bemerkt dazu, dafl Freud dieselbe Szene bereits in der
Traumdeutung mitteilte. StA 111, 225. Es handelt sich wohl um eine der am héufigsten
gedeuteten Szenen der psychoanalytischen Literatur. Vgl. Norbert Haas: »Fort/da¢ als
Modell«, in: Dieter Hombach (Hg.): Mit Lacan, in: ZETA 02, Berlin 1982; Peter
Widmer: Subversion des Begehrens, Frankfurt am Main 1990, 48.

Jacques Lacan: Das Seminar Buch XI. Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse,
Textherstellung durch Jacques-Alain Miller, aus dem Franzosischen von Norbert Haas,
Weinheim, Berlin *1987, 68.

Freud, »Trauer und Melancholie«, GW X, 427-446.

»Wenn man aber erwigt, was fiir tiefgreifende Umwandlungen ein Lebenseindruck des
Kiinstlers durchzumachen hat, ehe er seinen Beitrag zum Kunstwerk stellen darf, wird
man gerade bei Leonardo den Anspruch auf Sicherheit des Nachweises auf ein ganz
bescheidenes Maf} herabsetzen miissen« (Leo 178).

Freud zitiert Muther: Geschichte der Malerei, Miinchen 1893/94, Bd. 1, 314.

Muther, Leo 179.

Freud zitiert ausfiihrlicher auch Angelo Conti, einen italienischen Kritiker, dem ein
Schleier iiber dem gesamten Gemalde auffiel: »[...] all dies erschien und verschwand

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =

79


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Karin Dahlke

80

30

31

32

33

34
35
36
37
38
39

40

hinter dem heiteren Schleier und ging in dem Gedicht ihres Léchelns unter [...]. Gut
und bodse, grausam und barmherzig, lieblich und katzenhaft lachelte sie [...J« (Leo
180). Zum Verhiltnis von Weiblichkeit und Asthetik, vgl. Elisabeth Bronfen: Nur iiber
meine Leiche. Tod, Weiblichkeit und Asthetik, Miinchen 1994.

Nur wie nebenbei erwihnt er, da3 Leonardo in dem Bild sich auch selbst gefunden
habe. Freud fligt nur hinzu, daB »dessen Ziige von jeher in ritselhafter Sympathie in
Leonardos Seele gelegen haben« (Leo 182).

Wihrend Freud die Bindung an die Erinnerung fiir die Geierphantasie also lockert, halt
er nun um so enger an dem realen Hintergrund fiir die Wahl des Motivs der Anna Selb-
dritt fest. Nur Leonardo konnte diese Anordnung aus zwei Miittern und einem kleinen
Sohn mit diesem seligen Léacheln malen, weil er eben in seiner Kindheit auch zwei
Miitter hatte, und dies auch noch zweifach. Einerseits wird er im Haus seines Vaters
seine Stiefmutter und auch deren Mutter, also eine GroBmutter, um sich gewuf3t haben.
Und er hatte die Erinnerung an seine leibliche Mutter. Freud vermutet nun, daf} sich im
Lécheln der heiligen Anna die Verdichtung der Erinnerung an das Lacheln der leibli-
chen Mutter und der Gromutter darstellt, insofern aus Leonardos Perspektive beide
ihm in dhnlicher Weise ferner standen als die Stiefmutter, im Bild dargestellt von Ma-
ria.

Jacques Lacan: Das Seminar Buch VII. Die Ethik der Psychoanalyse, Textherstellung
durch Jacques-Alain Miller, aus dem Franzgsischen von Norbert Haas, Weinheim, Ber-
lin 1996, 184.

»Sie ist von der Natur eines vollbefriedigenden Liebesverhiltnisses, das nicht nur alle
seelischen Wiinsche, sondern auch alle korperlichen Bediirfnisse erfiillt, und wenn sie
eine der Formen des dem Menschen erreichbaren Gliickes darstellt, so riihrt dies nicht
zum mindesten von der Moglichkeit her, auch lédngst verdringte und pervers zu nen-
nende Wunschregungen ohne Vorwurf zu befriedigen« (Leo 188).

Vgl. Lacan, Ethik, 187.

Ausfiihrlich ebd., 171f.

Ebd., 139.

Ebd., 141.

Ebd., 141f.

Vgl. ebd. dazu wiederum den ausfiihrlichen Diskurs von Lacan in seiner Ethik, insbe-
sondere ab 143f.

Jacques Lacan: »Subversion des Subjekts und Dialektik des Begehrens im Freudschen
UnbewuBten, in: ders., Schriften II, ausgewahlt und herausgegeben von Norbert Haas,
Weinheim, Berlin *1996, 194.

4 - am 14.02.2026, 08:23:07. =


https://doi.org/10.14361/9783839403914-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

