Signifikanzen

John Lydgate, Copernicus, Paracelsus — so unterschiedlich diese historischen Per-
sonlichkeiten waren und in der kulturellen Imagination weiterhin sind, es zeigen
sich Gemeinsamkeiten. Es eint sie nicht nur eine in unterschiedlichem Mafe pro-
minente Stellung in den Erzihlungen europiischen Kultur- und Geistesgeschich-
te, sondern, wie deutlich geworden ist, auch ihr weiter Blick auf die bedeutenden
gesamtgesellschaftlichen Problemstellungen ihrer Zeit, in welcher diskursive, so-
zio6konomische und die materielle Kultur betreffende Entwicklungen zusammen-
wirken. In der Vielfalt ihrer Werke und ihres Denkens verarbeiten sie die sich in ih-
rem Umfeld zeigenden, raumlich und zeitlich jedoch weit dariiber hinausweisenden
kulturhistorischen Dynamiken auf je eigene Weise. In den hier diskutierten Texten
geschieht dies in der eigentiimlichen und gerade deswegen zum Vergleich heraus-
fordernden Verhiltnissetzung von Geld und Tod. In diesem Sinne sind die obigen
Analysen zu rekapitulieren.

Im ersten Kapitel wurde die Korrelation von Geld und Tod in Lydgates Dance of
Death nachgezeichnet. In einer textnahen Analyse wurde die in der Forschung bis-
lang unbeachtete, extensive Thematisierung von Reichtiimern, Schitzen, Gold und
Silber in der Ubertragung des poet laureate aufgezeigt und in Rekurs auf die zuneh-
mende Bedeutung der Geldwirtschaft und ihre Reflexion — insbesondere in der zeit-
genossischen englischen Dichtung - als im Wesentlichen auf Geld bezogen heraus-
gearbeitet. Dabei wurde die Wahrnehmung des Geldes als Inbegriff menschlichen
>Vermogens« sichtbar, dessen Grenzen im Verweis auf den Tod nachdriicklich auf-
gezeigt werden.

Im weiteren Verlauf des Kapitels wurden diese Beobachtungen hinsichtlich der
Verhandlung von Kontingenz im Dance of Death ausgebaut: Die latente Identifizie-
rung des Todes mit der Fortuna kann als Betonung der Unbeherrschbarkeit und Un-
vermeidlichkeit menschlicher Schicksale gelesen werden. Umgekehrt ist damit die
gleichsam paradoxale Eigenschaft des Todes besonders hervorgehoben, in seinem
Eintreten ebenso gewiss wie ungewiss, vorhersehbar wie unvorhersehbar zu sein.
Die in den Schriften Lydgates ebenfalls — und eben auch im Dance of Death — er-
sichtliche Identifizierung von Geld bzw. Geldbesitz mit der Fortuna legt ersterem eine
wesenhafte, innerweltliche« Fragilitit und Unbestindigkeit bei. Geldvermdgen und

https://dol.org/10.14361/9783838472941-006 - am 12.02.2028, 11:56:04.



https://doi.org/10.14361/9783839472941-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

Tod treffen sich bei Lydgate folglich im Bild der double-faced fortune, wobei sie sich als
strukturell invers erscheinen: Geld verheif3t in seiner Wirkmachtigkeit fiir jedwede
Unternehmung gréfitmégliche Sicherheit und Bestindigkeit, die sich aber zuletzt
als vorlaufig, blof3 vermeintlich und unsicher erweisen. Der Tod verkorpert umge-
kehrt die groftmogliche Unsicherheit und Unbestindigkeit jeder weltlichen Unter-
nehmung, ist in seinem Eintreten zuletzt aber gewiss. Angesichts der durchgin-
gigen Behandlung der Frage nach der Beherrschbarkeit des menschlichen Schick-
sals in Lydgates Dichtung ist zu schliefRen, dass die extensive Thematisierung von
Geld in der Form von Reichtiimern, Schitzen, Gold und Silber im Dance of Death iiber
konventionelle christlich geprigte Reichtumskritik ((der Tod begrenzt die Macht des
Geldesq) hinausgeht. Vielmehr kommt in dieser Korrelation mit dem im obigen Sin-
ne gezeichneten Tod die Unzulanglichkeit des menschlichen >sVermdgens, das eige-
ne Schicksal zu bestimmen, besonders zugespitzt zum Ausdruck. Geld und Tod fun-
gieren im Dance of Death daher als sich gegentiberstehende Bezugspunkte, zwischen
denen die Frage nach der Beherrschbarkeit menschlicher Geschicke zugespitzt auf-
gegriffen und — hier im Sinne der zeitgendssischen moralphilosophischen Ortho-
doxie - verhandelt werden kann.

Zeitgenossische Brisanz kann dieser Mahnung zugesprochen werden, insofern
sie vor dem Hintergrund nicht nur der sozio6konomischen, sondern auch der so-
ziopolitischen Bedeutung des Geldes zu lesen ist. Die politische Stabilitit im zeitge-
nossischen England wird nicht zuletzt von der Aushebelung traditioneller Lehens-
strukturen durch Geld (unter anderem im Zuge des sogenannten bastard feudalism)
bedroht. Vor diesem Hintergrund liest sich die Verhiltnissetzung von Tod und Geld
bei Lydgate als Dokument einer zeitgendssischen Wahrnehmung, die das Monetire
als Moment der Verunsicherung, als unbestindiges, dynamisches, aber auch dyna-
misierendes Element begreift, welchem es mit Verweis auf den Tod, als Verkorpe-
rung der Unverfiigbarkeit menschlicher Geschicke, zu begegnen gilt.

Kapitel zwei widmete sich der Verhiltnissetzung von Geld und Tod in Coper-
nicus’ geldtheoretischer Schrift Monete cudende ratio, in welcher die hoheitlichen
Miinzmanipulationen in Preuflen zu Anfang des 16. Jahrhunderts mit dem apoka-
lyptischen Tod gleichgesetzt werden. Es wurde argumentiert, dass dieser Vergleich
vor dem Hintergrund struktureller Parallelen zwischen zeitgendssischer Geldtheo-
rie und metaphysischen Vorstellungen zu sehen ist und sich dariiber hinaus der
wahrnehmbaren Nihe verdankt, welche jene zerstorerischen >Miinzdynamikenc
zur Motivik der Totentinze aufweisen.

Ausgehend von der Darstellung der korperlich verfallenden Totengestalten im
Totentanz von Reval (Tallinn), wurde die der zeitgendssischen Metaphysik eigene,
ambivalente Materievorstellung erldutert, der zufolge Materie als passiv-empfing-
lich zu denken, und ihrem Gegenstiick, der Form, ontologisch nachgeordnetist. Zu-
gleich aber wird sie in ihrer wesenhaften Wandelbarkeit als unkontrollierbar eigen-
sinniges, latent bedrohliches Agens begriften, das die Vorrangstellung der sie pri-

https://dol.org/10.14361/9783838472941-006 - am 12.02.2028, 11:56:04.



https://doi.org/10.14361/9783839472941-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Signifikanzen

genden Form stets zu unterlaufen droht. Exkursartig wurde aufgezeigt, dass Toten-
tinze wie der von Reval diese Vorstellung des Materiellen gleichsam inkorporieren
und selbst als Verkdrperung des smateriellen Prinzips« verstanden werden kénnen,
sich jedweder >Vorprigung« zu widersetzen — in ihrem Falle durch ihnen inhirente
Deutungsangebote, die auch fiir Lesarten anschlussfihig sind, die der heilsdidakti-
schen Ausrichtung christlicher Todesmeditation widersprechen.

Erhellend sind diese Beobachtungen, wenn sie mit geldtheoretischen Reflexio-
nen zusammengebracht werden: So hat das problematische Verhiltnis von Materie
und Form seine Entsprechung im Widerstreit verschiedener geldwerttheoreti-
scher Standpunkte (metallistische« bzw. >nominalistische« Position). Wie gezeigt,
wurden strukturelle Homologien zwischen Miinzgeldreflexion und Metaphysik
historisch wechselseitig zur Erliuterung und Rechtfertigung theologischer Posi-
tionen bzw. obrigkeitlicher Verfiigungsgewalt tiber die Miinze verwendet, wobei
die Materialitit der Miinze oftmals in vergleichbarer Weise marginalisiert wurde
wie die Materie in der zeitgendssischen Metaphysik. Auf die Schriften des Coper-
nicus zum preuflischen Miinzverfall Anfang des 16. Jahrhunderts bezogen wird
tiberdeutlich, dass in den von ihm beschriebenen, heute als sgreshamsches Gesetz«
bekannten Prozessen die Materialitit der Miinze(n) in vergleichbarer Weise als
Storfaktor hoheitlicher (und im Gestus nominalistischer) Geldwertbestimmung
auftritt, wie die Materie in den eingangs erliuterten metaphysischen Vorstellungen
gegeniiber ihrer Form-Prigung. Die resultierenden Miinzdynamiken - der suk-
zessive materiale >Verfallc der Miinzen, ihr Wertverlust und gesteigerter Umlauf -
zeigen, zusammen mit ihren zerstorerischen 6konomischen Begleiterscheinungen,
deutlich wahrnehmbare Resonanzen zur Totentanzmotivik. Es konnte plausibel
gemacht werden, dass Copernicus’ Text in seinem wohl spirlichen, die Miinzschrift
aber gleichwohl durchziehenden Metapherngebrauch auf diese Nihe anspielt.
Insbesondere die Beschreibungen der manipulierten, material minderwertigen
Miinzen als aggressiv agierend und die mit ihnen gemeinsam zirkulierenden, ma-
terial vollwertigen zu Tode bringend, erwies sich hier als ausschlaggebend. Gestiitzt
werden konnte diese Analyse durch Copernicus’ mutmafiliche Vertrautheit mit der
Totentanzmotivik sowie durch einen Vergleich seiner Schrift mit den dhnlich gela-
gerten, 150 Jahre ilteren Uberlegungen des Nicolaus Oresmius. Die Untersuchung
dieser Verhiltnissetzung von Geld und Tod lenkt den Blick darauf, dass zur Zeit des
Verfassens von Copernicus’ Miinzschrift das Materielle auf verschiedenen Gebieten
— metaphysisch-moralisch ebenso wie geldtheoretisch-6konomisch — als eigensin-
niges Agens in den Vordergrund tritt, das zur Stellungnahme herausfordert.

Im dritten Kapitel wurde zunichst die soziale Hierarchien gleichermafen kriti-
sierende wie affirmierende >Funktion« des Todes in der Todesreflexion des 16. Jahr-
hunderts aufgezeigt und der Sozialhierarchien rekonfigurierenden Wirkung des
Geldes gegeniibergestellt. Beispielhaft wurde dabei auf die Stadt Basel mit ihrem
schon damals bekannten Totentanzgemilde und ihren monetir geprigten urbanen

https://dol.org/10.14361/9783838472941-006 - am 12.02.2028, 11:56:04.

269


https://doi.org/10.14361/9783839472941-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

Strukturen rekurriert. Paracelsus entwirft in seinen sozialkritischen Schriften,
die er nach seinem fluchtartigen Verlassen Basels 1528 verfasste, eine Ordnung
des Gemeinwesens, die seinen Vorstellungen von einem vita beata, einem wahrhaft
christlichen, >seligen Leben« entspricht. In dieser, sich durch die Betonung sozialer
Gleichheit und allgemeine solidarische Verbundenheit auszeichnende, funktional
differenzierten Stindeordnung, stellt der Tod einen zentralen Bezugspunkt dar.
Er begriindet die fundamentale Gleichheit aller Menschen auf individualethischer
Ebene, weist auf sie hin und vollzieht sie zuletzt. Zugleich tritt er als Mahner und
Mafistab gottgefilliger soziockonomischer Beziehungen auf, insofern nur das, was
in Hinblick auf den zuletzt bevorstehenden Ubergang in die Ewigkeit — das Ziel
des Menschen >zum Tod< — von Relevanz ist. Allein dies ist im Sinne Paracelsus’ Teil
des >seligen Lebens< und von daher moralisch gerechtfertigt. Der Hohenheimer
folgert daraus eine radikale Reduktion aller soziodkonomischen Aktivititen auf die
Bediirfnisse des Lebensbedarfs (>notdurft<). Soziale Ungleichheiten und Hierar-
chien sind fir ihn nur insofern gerechtfertigt, als sie dieser Primisse entsprechen;
zuletzt werden sie mit dem Eingang in die Ewigkeit — im Tod — aufgehoben sein.
Soziale Gleichheit und Ungleichheit erscheinen bei Paracelsus daher in ebender
Weise gerechtfertigt, die am Totentanz von Basel aufgezeigt worden ist, wenn bei
ihm auch weit radikaler gesellschaftliche Egalitit eingefordert wird.

Geld allerdings kann als Storfaktor dieser Ordnung identifiziert werden: Para-
celsus schliefdt es explizit aus seinem idealen Gemeinwesen aus und fordert eine
Art naturalwirtschaftlicher (Ab-)Gabendkonomie. Geld verfithrt ihm Zufolge zur
Gier, zur heilsgefihrdenden Akkumulation von Reichtiimern und, wie in Bezug auf
die soziookonomischen Konflikte im zeitgendssischen Umfeld plausibel gemacht
werden konnte, zum Betrug aufgrund der Moglichkeit von Wihrungsspekulationen
und willkiirlicher Erhohung von Abgabenzahlungen. Dariiber hinaus erscheint es
in Paracelsus’ Schilderungen der seiner Ansicht nach realen Verhaltnisse als allei-
niger Bestimmungsfaktor sozialer Hierarchisierung, der jede stabile, stindisch
differenzierte Sozialordnung torpediert. Dies entspricht ganz der eingangs des
Kapitels festgestellten sozialstrukturierenden Macht des Geldes. Nach Ansicht
des Paracelsus ist die Folge eine buchstiblich teuflisch zu nennende Un-Ordnung
wechselhafter und ungewisser sozialer Verhiltnisse, in denen das Streben nach
personlichem Reichtum, nicht Solidaritit, als oberstes Gebot erscheint.

Tod und Geld fungieren bei Paracelsus damit als Bezugspunkte einander diame-
tral gegentiberstehender Sozialwesen und sind auch sonst als gegensitzlich konzi-
piert: Esist nicht zuletzt die >Todlosigkeit« des Geldes als dem Ideal nach unverging-
licher Wertspeicher, welche ein Streben nach Reichtum erst erméglicht — und damit
der im Tode begriindeten Ordnung mit ihrer Reduktion auf die Bediirfnisse des Le-
bensbedarfes zuwiderliuft. Die Erfahrungen des Paracelsus in und im Umfeld der
>Totentanz« und>Geldstadt« Basel konnen als bedeutende Impulse fiir seine hier un-
tersuchten Uberlegungen benannt werden.

https://dol.org/10.14361/9783838472941-006 - am 12.02.2028, 11:56:04.



https://doi.org/10.14361/9783839472941-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Signifikanzen

Im Zuge dieser Analysen sind Verflechtungen unterschiedlicher Diskurse bzw. Dis-
kursfelder und ihre Beziehung zu sozio6konomischen Phinomenen und Entwick-
lungen in den Blick geriickt. Die Untersuchungen zu John Lydgates Dance of Death
weisen nicht nur auf die Virulenz der Frage nach der Beherrschbarkeit des Schick-
salsin der englischen Dichtung im 15. Jahrhundert hin. Es zeigt sich daran vor allem
auch die Bedeutung, welche Geld und Geldwirtschaft fir die Wahrnehmung die-
ser Problematik zugesprochen werden kann. Denn zum einen fungiert Geld in den
hier analysierten Schriften als Verkdrperung dufierst instabil gedachten, weltlichen
Glitcks. Zum anderen tritt es als soziodkonomisches und nicht zuletzt — angesichts
etwa des Phinomens des bastard feudalism — eben auch soziopolitisch dynamisieren-
des, verunsicherndes Moment auf. Geld und Geldwirtschaft riicken so als Hinter-
grund, Anlass und Thema zeitgenéssischer literarisch-philosophischer Uberlegun-
gen in den Blick.

Die Analysen von Copernicus’ Gleichsetzung von Miinzentwertung und Tod len-
ken den Blick zunichst auf die kulturgeschichtlich weitgehend unreflektierte Kreu-
zung metaphysischer und geldtheoretischer Vorstellungen — Vorstellungen, die sich
in der Problematisierung des Materiellen als eigensinnig schneiden und gleichsam
die Matrix fiir die potentielle Wahrnehmung des preufischen Minzverfalls als To-
tentanz und die Rhetorik des Frauenburger Gelehrten bilden. In diesem Zusam-
menhang kann auch die Anschlussfihigkeit der Totentinze fiir von der Orthodo-
xie abweichende philosophische Positionen postuliert werden. Ferner zeigt sich an
Copernicus’ >Wertschitzung« und differenzierter Betrachtung der Materialitit des
Geldes die nicht nur problematische, sondern zugleich produktive Rolle, die dem
Materiellen Anfang des 16. Jahrhunderts kulturgeschichtlich zugesprochen werden
muss. Zuletzt kann mit Blick auf die Rhetorik des Copernicus das Verhiltnis seiner
Miinzschrift zu der des Nicolaus Oresmius in neuem Lichte betrachtet und differen-
zierter bestimmt werden.

Der Fokus auf die Behandlung von Geld und Tod bei Paracelsus wiederum
riickt dessen enormes Bewusstsein nicht nur fiir die effektive Dynamisierung,
sondern nahezu zwangsliufige Zerriittung stindischer Sozialbeziehungen durch
die geldwirtschaftliche Okonomie in den Blick. Ferner kann auch hier die direkte
Bezugnahme auf zeitgendssische geldwirtschaftliche Verwerfungen wie Geld-
wertschwankungen und Wihrungsspekulationen plausibilisiert werden. Zuletzt
zeigt sich in diesem Zusammenhang aber auch noch einmal der grundlegende
Zusammenhalt des paracelsischen Denkens, in dem der Tod einen Schliissel-
moment markiert. Es ist der Moment alchemischer Vervollkommnung, der sein
theologisches Denken ebenso wie seine sozialethischen und naturphilosophischen
Uberlegungen prigt und auf grundlegende Weise verbindet.

https://dol.org/10.14361/9783838472941-006 - am 12.02.2028, 11:56:04.

27


https://doi.org/10.14361/9783839472941-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

Diese Ergebnisse geben bereits Hinweis auf die kulturgeschichtliche Signifi-
kanz jener Kombinationen von Geld- und Todesreflexion. Bezeichnend ist, dass bei
allen drei Autoren Geld und Tod im Zuge der Verhandlung im historischen Kontext
dringender Fragen in Beziehung gesetzt sind: Auch wenn Lydgates Dance of Death
nicht allein auf die Frage nach der Beherrschbarkeit des Schicksals zu reduzieren
ist, so ist das doch ein Aspekt, der durch die aufgezeigte Gegeniiberstellung von
Geld und Tod grof3e Zuspitzung erfihrt.Bei Copernicus dienen Tod und Totentanz-
motivik als rhetorische Bezugspunkte, um den sukzessiven Verfall der umlaufenden
Miinzen zu veranschaulichen und ihren zerstorerischen Effekt hervorzuheben -
womit nicht zuletzt die Dringlichkeit der Behebung dieser Missstinde zum Aus-
druck gebracht wird. Bei Paracelsus sind es eben Fragen der Sozialordnung, die
sich aus den von ihm in seinem Umfeld beobachteten sozialen Ungerechtigkeiten
einer im Wesentlichen von Geld bestimmten soziodkonomischen Ordnung speisen.
Tod und Geld stehen dabei jeweils iiber vergleichbare Eigenschaften in Bezie-
hung, die zur Verhiltnissetzung im jeweiligen Kontext geradezu einladen. So sind
Geld und Tod im Dance of Death analoge Charakteristika eigen, die sich zur Verhand-
lung der Frage nach der Beherrschbarkeit des Schicksals eignen — wobei in Relation
zu den am Tod wahrgenommenen Eigenschaften die zuletzt propagierte Unverfig-
barkeit des Schicksals besonders deutlich hervorgehoben erscheint. Wenn Coper-
nicus Miinzentwertung und Miinzen mit Tod und Totengestalten vergleicht, beruht
dies nicht zuletzt darauf, dass in Anspielung auf Thema und Motivik der Totentin-
ze die unkontrollierbare, zerstorerische und bedrohliche Dynamik des sukzessiven
Miinzverfalls nachdriicklich zum Ausdruck gebracht werden kann. Und bei Para-
celsus ist es eben der (un-)gleichmacherische >Effekt< von Tod und Geld, der sie zu
zentralen Bezugspunkten seiner sozialkritischen Uberlegungen werden lisst.
Auffilligist, dass Geld und Tod in diesen Eigenschaften bzw. ihrer Darstellungs-
weise als strukturell spiegelbildlich, oder, in literaturwissenschaftlicher Anlehnung,
in einem chiastischen Verhiltnis zueinander auftreten. Bei Lydgate wurde auf das
strukturell inverse Verhiltnis bereits hingewiesen, das insbesondere in der beidsei-
tigen Identifizierung mit der Fortuna sichtbar wird. Bei Copernicus scheinen Geld
und Tod zwar miteinander identifiziert; genauer gesagt aber sind es eben Miinzent-
wertung und -verfall, die hier mit Tod und Toten gleichgesetzt werden. Geld muss,
wie Copernicus ja auch feststellt, um seine Funktionen als Tauschmedium, Wert-
speicher und Wertmesser hinreichend zu erfiillen, seinem Ideal nach unverginglich
(oder, wie Paracelsus in ganz anderem Zusammenhang feststellt, >todlos<) gedacht
werden. Eben deswegen sinnt er ja auf Mechanismen, dem unumgehbaren mate-
rialen Verfall der Miinzen zu begegnen. Wenn Copernicus Tod und Geld im obigen
Sinne miteinandervergleicht, verdeutlicht er gerade, wie letzteres nicht zu sein hat —
die beiden sind von daher parallelisiert, zugleich aber als gegensatzlich konzipiert.
Und bei Paracelsus lisst der (un-)gleichmacherische >Effekt< von Tod und Geld die-
se eben zu Strukturfaktoren entgegenstehender Sozialordnungen werden. Dariiber

https://dol.org/10.14361/9783838472941-006 - am 12.02.2028, 11:56:04.



https://doi.org/10.14361/9783839472941-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Signifikanzen

hinaus liuft Geld bei ihm nicht nur der im Tode begriindeten Ordnung und ihren
Prinzipien zuwider, sondern ist in seinem >kiinstlichen« (und eben >todlosen<) We-
sen dem Tode selbst als entgegenstehend zu begreifen.

Bemerkenswert ist diese chiastische Verhiltnissetzung auch deswegen, weil der
ihr zugrunde liegende Kontrast generalisiert werden kann. Denn Geld hat, wie wei-
ter oben argumentiert wurde, zumindest als Tauschmittel seinen Wert zuletzt in
seiner wie auch immer begriindeten Akzeptanzerwartung, dem hinreichenden Ver-
trauen darauf, es fiir immer weitere, zukiinftige Transaktionen verwenden zu kon-
nen. Es dringt immer zum weiteren Verwendetwerden, hat seinen Zweck nie in sich
selbst, sondern immer nur in Bezug auf seine Eintauschbarkeit in Anderes — aris-
totelisch gesprochen, in >natiirliche« Giiter. In diesem stetigen Vorwirtsdrang ist es
ebenso >todlos« wie dynamisch. In eben diesem Zusammenhang wurde auch schon
von der »Thematik des Geldes« als »Protometapher fir die des Lebens« (!) gespro-
chen. Der Tod ist im Gegensatz dazu schlicht das Ende jeglicher Dynamik, oder,
in Bezug auf das fur das 15. und 16. Jahrhundert mafRgebliche christlich geprigte
Weltbild, die finale Trans-Aktion, der Ubergang in die jenseitige Sphire des Ewigen
und Unverinderlichen, ein Ubergang, mit der jegliche irdische Dynamik zum Ende
kommt.”

Keiner der drei Autoren entwickelt diesen Gedanken in dieser Form. Gleichwohl
hat er ein Echo in allen drei Gegeniiberstellungen. So ist der Tod bei Lydgate eben
die Grenze der Macht des Geldes, das iiber ihn hinaus nicht verwendet werden
kann, sondern >zur Welt zuriickkehrt<. Bei Copernicus sind die >sterbendens, mit
den unkontrolliert agierenden Totengestalten identifizierten Miinzen jene, die zu-
letzt nicht weiter eingetauscht werden konnen und so als Geld nutzlos werden. Und
bei Paracelsus ist das Geld eben wesentlich stodlos< — unsterblich — und steht gerade
darin der auf den Tod bezogenen Sozialordnung entgegen. Von daher kénnte man
von einer grundsitzlichen Latenz zu einer kontrastierenden Gegeniiberstellung von

1 Dieses und das vorige Zitat: Hans Blumenberg, Asthetische und metaphorologische Schriften, hg.
von Anselm Haverkamp, Auswahl und Nachwort von dems., Frankfurt a.M. 2001, S. 177-196;
hier: S.185f. Blumenberg bezieht sich hier auf Simmels Philosophie des Geldes und die darin
entwickelte Charakterisierung des Monetéren, die den Soziologen zu tieferliegenden philo-
sophischen Fragen fithrt—was, Blumenbergs Ansicht nach den Titel von Simmels Hauptwerk
erstrechtfertigt. In der Tat wére es lohnenswert, sich der Verhaltnissetzung von Geld und Tod
aus systematisch-metaphorologischen Perspektive zu ndhern; ein Ansatz, der tiber die hier
vorgenommenen historischen Analysen freilich hinausgeht.

2 Der in der Einleitung dieser Arbeit erwidhnte sTauschhandel< zwischen Lebenden und Toten
andert freilich nichts an der zeitgendssischen Wahrnehmung des Todes als letztgiiltigem
>Tag der Abrechnungs, in dem iiber den ewigen Verbleib in Holle oder (gegebenenfalls tiber
das Fegefeuer) oder Himmel entschieden wird.

https://dol.org/10.14361/9783838472941-006 - am 12.02.2028, 11:56:04.

273


https://doi.org/10.14361/9783839472941-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

Geld und Tod sprechen, die sich in den Schriften der drei Autoren auf verschiedene
Weise.?

Eindeutig funktionieren diese Korrelationen itber Charakteristika des Todes
(bzw. dessen Darstellungsweisen), wie sie in Totentinzen besonders herausgestellt
werden. Anders ausgedriickt, greifen Lydgate, Copernicus und Paracelsus auf vor-
handene Deutungsmuster zuriick, die sich, was den Tod betrifft, insbesondere in
den zeitgendssischen Totentinzen finden lassen — ebendies wurde in den obigen
Analysen ja ausfiihrlich herausgearbeitet. Zwar haben die Totentinze gewiss kein
sMonopol in dieser Sache. Die Unvorhersehbarkeit des Todes, die Darstellung als
verfallende, todbringende Totengestalten und sein >gleichmacherischer< Effekt
finden sich auch in anderen Spielarten der Todesmeditation.* Sie sind dort aber
offensichtlich nachdriicklich betont. Weil nun in allen drei Fillen eine Vertrautheit
des jeweiligen Autors mit den Totentinzen plausibel gemacht werden konnte, liegt
es nahe, die in dieser Arbeit untersuchten Korrelationen von Geld und Tod noch
einmal als Hinweis nicht nur auf die ungeheure Verbreitung, sondern auch auf
den ungeheuren kulturellen impact des >Genres« der Totentinze zu verstehen, der
sich, wie angesichts des Obigen zu konstatieren ist, noch in sozialethischen und
geldtheoretischen Diskussionen zeigt.

Der vergleichende Blick auf die Schilderungen des Geldes ist nicht weniger er-
hellend. Denn wenn in den Texten der drei Autoren Geld (wie bei Lydgate) in sei-
ner ungeheuren Wirkmichtigkeit und gleichzeitigen Unverlisslichkeit als die ge-
sellschaftlichen, nicht zuletzt die soziopolitischen Verhiltnisse, verunsichernd mar-
kiert wird; oder (bei wie Copernicus) als reales Geldobjekt materialen Verfallspro-
zessen unterworfen erscheint, welche unkontrollierbare wirtschaftliche Dynamiken
zeitigen; oder es (bei Paracelsus, in nicht unihnlicher Weise wie bei Lydgate) auf die
sozialen Verhiltnisse und die erstrebenswerte gerechte Ordnung des Sozialwesens
in>unseliger< Weise dynamisierend wirkt — dann tritt es in allen drei Fillen nicht nur
als dynamisch und dynamisierend auf, sondern in diesen Eigenschaften zugleich
als grundsitzlich bedrohlich. Es erscheint als eine Macht, welche das gesamte ge-
sellschaftliche Gefiige in seiner soziopolitischen, 6konomischen und moralischen
Stabilitit zu zerstoren imstande ist.

Wenn es dabei nun in der oben beschriebenen Weise dem Tod gegeniiberge-
stellt wird, so eben auch deswegen, um die dem Geld innewohnende Macht und
Zerstorungskraft sowohl anzuzeigen als auch ihr argumentativ und rhetorisch zu

3 Zum Begriff der Latenz bei vergleichenden Analysen vgl. Helga Lutz und Jan-Friedrich MiR-
felder (Hg.), Apfel und Birnen. llegitimes Vergleichen in den Kulturwissenschaften, Bielefeld 2006,
S.16f.

4 Vgl. zu den>Vorlaufern« der Totentidnze und zu den ihnen verwandten Genres noch einmal
Gertsman, Dance of Death, S. 23 27; Warda, Memento mori, S. 47-56.

https://dol.org/10.14361/9783838472941-006 - am 12.02.2028, 11:56:04.



https://doi.org/10.14361/9783839472941-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Signifikanzen

begegnen: So muss Lydgate eben den Tod mobilisieren gegen den nicht zuletzt so-
ziopolitisch destabilisierenden Eindruck der Machbarkeit menschlicher Geschicke,
die sich insbesondere mit dem Geld verbinden. Copernicus scheint es opportun, den
Tod des Gemeinwesens zu beschworen, um die Miinzparteien von ihrem eigenniit-
zigen Tun abzubringen (und schildert die Miinzen als verwesend und todbringend,
um die Drastik der Situation zu verdeutlichen). Paracelsus schlie8lich gemahnt an
den Tod und richtet das individuelle Verhalten in seinem Gesellschaftsentwurfradi-
kal auf diesen hin aus, um der gesellschaftsstrukturierenden Uber-Macht des Gel-
des zu begegnen.

In diesem Lichte sind die Gegeniiberstellungen von Geld und Tod klar als eine
Reaktion auf den zeitgendssisch in Umfang und Bedeutung zunehmenden Geld-
gebrauch (und -missbrauch) zu werten, der — bzw. die damit verbundenen Konse-
quenzen - als in umfassendem Sinne zerstorerisch wahrgenommen wird. Kultur-
geschichtlich erscheinen sie damit geradezu als symptomatisch fiir eine Zeit, in der
Geld ganz offenbar als in vielerlei Hinsicht iibermichtiges, destruktives Agens in
Erscheinung tritt. Kritisch kénnte zwar eingewandt werden, dass Korrelationen von
Geld und Tod keinen kulturgeschichtlichen >Trend<darstellten, sondern nur von ein-
zelnen, unabhingig voneinander wirkenden Gelehrten vollzogen witrden. Doch ab-
gesehen davon, dass dhnliche Konfigurationen der Forschung bislang schlicht ent-
gangen sein konnten, spricht gerade die Tatsache, dass alle drei unabhingig vonein-
ander und in so unterschiedlichen Zusammenhingen Geld und Tod auf diese Weise
in Verbindung bringen, fiir eine weiterreichende kulturgeschichtliche Symptoma-
tik.

Dass Geld im genannten Zeitraum als zerstorerisch gedeutet wird, ist frei-
lich keine grundlegend neue Erkenntnis. Aber die wahrgenommene Wucht dieser
Zerstorungskraft, die sich in den Gegeniiberstellungen des Geldes mit dem Tod
ausdriickt, ist durchaus bemerkenswert — zumal sie sich in ganz unterschied-
lichen Kontexten duflert. Die vorliegende Arbeit versteht sich daher auch als
Beitrag zu einer differenzierteren Betrachtung der Wahrnehmung historischer
Wandlungsprozesse. Dariiber hinaus finden sich in den obigen Analysen wichtige
Anhaltspunkte zur historiographischen Interpretation dieser Wahrnehmungen.
Denn die Feststellung kulturgeschichtlicher Symptomatik legt nahe, das Inbezie-
hungsetzen von Tod und Geld als Reaktion auf eine Art Modernisierungsschub
zu begreifen — wobei diese Redeweise mit Vorsicht zu betrachten ist. Sie ist zwar
insofern gerechtfertigt, als dass die drei Autorenrealgeschichtlich«destruktive, mit
Geld verbundene Dynamiken reflektieren, die ohne die zweifelsfrei vorliegende,
zunehmende Monetarisierung soziodkonomischer Beziehungen undenkbar wiren;
eine Monetarisierung, die als weiter zunehmend, als ein zentrales Wesensmerkmal
spaterer, dezidiert als modern betrachteter Gesellschaften gelten kann.

Allerdings hat die Rede vom Modernisierungsschub einen teleologischen An-
klang im Sinne einer Entwicklung >hin zu einer vollendeten (oder sich vollendenden)

https://dol.org/10.14361/9783838472941-006 - am 12.02.2028, 11:56:04.

275


https://doi.org/10.14361/9783839472941-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

Modernes, die der Komplexitit dieses historischen Prozesses unangemessen ist.”
Dariiber hinaus wire die Rede von einem >Schub« misszuverstehen als plotzli-
cher Bruch oder Umschlagsmoment von vormodernen bzw. mittelalterlichen zu
neuzeitlichen Wirtschafts- und Wahrnehmungsweisen. Wie die obigen Analysen
gezeigt haben, haben die wirtschaftlichen Entwicklungen inklusive des offenbar
zunehmenden Geldgebrauchs im hier veranschlagten Untersuchungszeitraum
grofien Vorlauf.

Aber auch dariiber hinaus sind diese Analysen ein nachdriickliches Argument
dagegen, einen wie auch immer gearteten, scharfen Umbruch zwischen Mittelal-
ter und Neuzeit zu postulieren. Nicht nur verbindet die drei Autoren die Gemein-
sambkeit des Bezuges auf Geld und Tod tiber Epochengrenzen hinweg, sofern man
von solchen ausgeht und, wie in der Vergangenheit veranschlagt worden ist, etwa
Lydgate dem Mittelalter zurechnet und Copernicus im Gegenzug zur Verkérperung
der beginnenden Neuzeit verklirt. Im Rahmen der obigen Untersuchungen wur-
de nachdriicklich die historische Langzeitdimension ihrer jeweiligen Ausfithrungen
aufgezeigt und wie sehr sich ihre jeweiligen Ansitze tradierten Wissensbestinden
und Deutungsmustern verdanken. Gerade Copernicus und Paracelsus dienen hier
als Beispiel, greift ersterer in seiner Miinzschrift doch auf vorherige, scholastische
Uberlegungen zuriick — ganz davon abgesehen, dass seine Gleichsetzung von Tod
und Miinzentwertung sich eben jenen Konzeptualisierungen des Materiellen ver-
dankt, die die Antike ebenso wie das Mittelalter und noch die beginnende Neuzeit
prigen. Bei letzterem sind, wie noch einmal an seinem Todesverstindnis gezeigt
wurde, seine vermeintlich typisch neuzeitlichen, naturphilosophisch-wissensprak-
tischen Ansitze mit seinen (im Gegensatz dazu oftmals als mittelalterlich deklarier-
ten) theologischen Vorstellungen organisch verbunden.

All das heifit freilich nicht, dass die Verhiltnissetzungen von Geld und Tod nicht
historische Wandlungsprozesse markierten — im Gegenteil, weisen sie in ihrer
Drastik doch auf ein gesteigertes (destruktives) Potential des Geldes hin, das in
verschiedener Hinsicht zur bewiltigenden Reflexion auffordert. Aber ihre Analyse
warnt zugleich vor dem Postulat historisch unzulissig scharfer, >epochaler< Grenz-
ziehungen. Die in dieser Arbeit untersuchten Korrelationen von Tod und Geld sind
von daher kulturhistorisch signifikant in mehrfachem Sinne: Sie markieren einen
Modernisierungsschub und seine zeitgendssische Reflexion und koénnen insofern
als Symptom historischen Wandels begriffen werden. Zugleich aber weisen sie
darauf hin, dass dieser Wandel mitnichten in ein geschichtliches Bruchnarrativ
zu fassen ist, sondern dass seine Perspektivierung historische Langzeitprozesse
einbeziehen muss. Zudem macht ihre Untersuchung deutlich, dass dieser Wandel

5 Vgl. allgemein zu diesem Vorbehalt Dipesh Chakrabarty u.a., »Introduction: Teleology and
History. Nineteenth-Century Fortunes of an Enlightenment Projects, in: Historical Teleologies
in the Modern World, hg. von dens., London u.a. 2015, S. 3—24.

https://dol.org/10.14361/9783838472941-006 - am 12.02.2028, 11:56:04.



https://doi.org/10.14361/9783839472941-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Signifikanzen

in der Zusammenschau heute gern getrennter Diskurse und Diskursformationen —
der >Bereiche« des Religidsen, des Okonomischen, des Sozialpolitischen und ande-
ren — ungleich angemessener fassbar wird. Die Gegeniiberstellungen von Geld und
Tod fordern eine hochdifferenzierte Betrachtung jener kulturgeschichtlichen Phi-
nomene und Entwicklungen ein, in denen wir historischen Wandel verorten; einen
Wandel, der aus ungewdhnlichen Perspektiven dann wieder neu und detaillierter
beschrieben werden kann.

https://dol.org/10.14361/9783838472941-006 - am 12.02.2028, 11:56:04.

271


https://doi.org/10.14361/9783839472941-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783838472941-006 - am 12.02.2028, 11:56:04.



https://doi.org/10.14361/9783839472941-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

