
Signifikanzen

John Lydgate, Copernicus, Paracelsus – so unterschiedlich diese historischen Per-

sönlichkeiten waren und in der kulturellen Imagination weiterhin sind, es zeigen

sich Gemeinsamkeiten. Es eint sie nicht nur eine in unterschiedlichem Maße pro-

minente Stellung in den Erzählungen europäischen Kultur- und Geistesgeschich-

te, sondern, wie deutlich geworden ist, auch ihr weiter Blick auf die bedeutenden

gesamtgesellschaftlichen Problemstellungen ihrer Zeit, in welcher diskursive, so-

zioökonomische und die materielle Kultur betreffende Entwicklungen zusammen-

wirken. In der Vielfalt ihrerWerke und ihres Denkens verarbeiten sie die sich in ih-

remUmfeld zeigenden, räumlichundzeitlich jedochweit darüberhinausweisenden

kulturhistorischen Dynamiken auf je eigeneWeise. In den hier diskutierten Texten

geschieht dies in der eigentümlichen und gerade deswegen zum Vergleich heraus-

fordernden Verhältnissetzung von Geld und Tod. In diesem Sinne sind die obigen

Analysen zu rekapitulieren.

Im ersten Kapitel wurde die Korrelation von Geld und Tod in Lydgates Dance of

Death nachgezeichnet. In einer textnahen Analyse wurde die in der Forschung bis-

lang unbeachtete, extensiveThematisierung von Reichtümern, Schätzen, Gold und

Silber in der Übertragung des poet laureate aufgezeigt und in Rekurs auf die zuneh-

mendeBedeutungderGeldwirtschaft und ihreReflexion– insbesondere in der zeit-

genössischen englischen Dichtung – als imWesentlichen auf Geld bezogen heraus-

gearbeitet. Dabei wurde die Wahrnehmung des Geldes als Inbegriff menschlichen

›Vermögens‹ sichtbar, dessen Grenzen im Verweis auf den Tod nachdrücklich auf-

gezeigt werden.

Im weiteren Verlauf des Kapitels wurden diese Beobachtungen hinsichtlich der

Verhandlung von Kontingenz im Dance of Death ausgebaut: Die latente Identifizie-

rung des Todes mit der Fortuna kann als Betonung der Unbeherrschbarkeit und Un-

vermeidlichkeit menschlicher Schicksale gelesen werden. Umgekehrt ist damit die

gleichsam paradoxale Eigenschaft des Todes besonders hervorgehoben, in seinem

Eintreten ebenso gewiss wie ungewiss, vorhersehbar wie unvorhersehbar zu sein.

Die in den Schriften Lydgates ebenfalls – und eben auch im Dance of Death – er-

sichtliche Identifizierung von Geld bzw. Geldbesitz mit der Fortuna legt ersterem eine

wesenhafte, ›innerweltliche‹ Fragilität undUnbeständigkeit bei.Geldvermögenund

https://doi.org/10.14361/9783839472941-006 - am 12.02.2026, 11:58:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Tod treffen sich bei Lydgate folglich imBild der double-faced fortune,wobei sie sich als

strukturell invers erscheinen: Geld verheißt in seiner Wirkmächtigkeit für jedwede

Unternehmung größtmögliche Sicherheit und Beständigkeit, die sich aber zuletzt

als vorläufig, bloß vermeintlich und unsicher erweisen. Der Tod verkörpert umge-

kehrt die größtmögliche Unsicherheit undUnbeständigkeit jeder weltlichen Unter-

nehmung, ist in seinem Eintreten zuletzt aber gewiss. Angesichts der durchgän-

gigen Behandlung der Frage nach der Beherrschbarkeit des menschlichen Schick-

sals in Lydgates Dichtung ist zu schließen, dass die extensive Thematisierung von

Geld in der FormvonReichtümern,Schätzen,GoldundSilber imDance ofDeathüber

konventionelle christlichgeprägteReichtumskritik (›derTodbegrenztdieMachtdes

Geldes‹) hinausgeht. Vielmehr kommt in dieser Korrelationmit dem imobigen Sin-

ne gezeichneten Tod dieUnzulänglichkeit desmenschlichen ›Vermögens‹, das eige-

neSchicksal zu bestimmen,besonders zugespitzt zumAusdruck.GeldundTod fun-

gieren imDance ofDeath daher als sich gegenüberstehende Bezugspunkte, zwischen

denen die Frage nach der Beherrschbarkeitmenschlicher Geschicke zugespitzt auf-

gegriffen und – hier im Sinne der zeitgenössischen moralphilosophischen Ortho-

doxie – verhandelt werden kann.

Zeitgenössische Brisanz kann dieser Mahnung zugesprochen werden, insofern

sie vor dem Hintergrund nicht nur der sozioökonomischen, sondern auch der so-

ziopolitischenBedeutungdesGeldes zu lesen ist.Die politische Stabilität imzeitge-

nössischen England wird nicht zuletzt von der Aushebelung traditioneller Lehens-

strukturen durch Geld (unter anderem im Zuge des sogenannten bastard feudalism)

bedroht. Vor diesemHintergrund liest sich die Verhältnissetzung von Tod undGeld

bei Lydgate als Dokument einer zeitgenössischenWahrnehmung, die dasMonetäre

als Moment der Verunsicherung, als unbeständiges, dynamisches, aber auch dyna-

misierendes Element begreift, welchem es mit Verweis auf den Tod, als Verkörpe-

rung der Unverfügbarkeit menschlicher Geschicke, zu begegnen gilt.

Kapitel zwei widmete sich der Verhältnissetzung von Geld und Tod in Coper-

nicus’ geldtheoretischer Schrift Monete cudende ratio, in welcher die hoheitlichen

Münzmanipulationen in Preußen zu Anfang des 16. Jahrhunderts mit dem apoka-

lyptischen Tod gleichgesetzt werden. Es wurde argumentiert, dass dieser Vergleich

vor demHintergrund struktureller Parallelen zwischen zeitgenössischer Geldtheo-

rie und metaphysischen Vorstellungen zu sehen ist und sich darüber hinaus der

wahrnehmbaren Nähe verdankt, welche jene zerstörerischen ›Münzdynamiken‹

zur Motivik der Totentänze aufweisen.

Ausgehend von der Darstellung der körperlich verfallenden Totengestalten im

Totentanz von Reval (Tallinn), wurde die der zeitgenössischen Metaphysik eigene,

ambivalente Materievorstellung erläutert, der zufolge Materie als passiv-empfäng-

lich zudenken,und ihremGegenstück,der Form,ontologischnachgeordnet ist.Zu-

gleich aber wird sie in ihrer wesenhaftenWandelbarkeit als unkontrollierbar eigen-

sinniges, latent bedrohliches Agens begriffen, das die Vorrangstellung der sie prä-

https://doi.org/10.14361/9783839472941-006 - am 12.02.2026, 11:58:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Signifikanzen 269

genden Form stets zu unterlaufen droht.Exkursartigwurde aufgezeigt, dass Toten-

tänze wie der von Reval diese Vorstellung des Materiellen gleichsam inkorporieren

und selbst als Verkörperung des ›materiellen Prinzips‹ verstanden werden können,

sich jedweder ›Vorprägung‹ zu widersetzen – in ihrem Falle durch ihnen inhärente

Deutungsangebote, die auch für Lesarten anschlussfähig sind, die der heilsdidakti-

schen Ausrichtung christlicher Todesmeditation widersprechen.

Erhellend sind diese Beobachtungen, wenn sie mit geldtheoretischen Reflexio-

nen zusammengebracht werden: So hat das problematische Verhältnis vonMaterie

und Form seine Entsprechung im Widerstreit verschiedener geldwerttheoreti-

scher Standpunkte (›metallistische‹ bzw. ›nominalistische‹ Position). Wie gezeigt,

wurden strukturelle Homologien zwischen Münzgeldreflexion und Metaphysik

historisch wechselseitig zur Erläuterung und Rechtfertigung theologischer Posi-

tionen bzw. obrigkeitlicher Verfügungsgewalt über die Münze verwendet, wobei

die Materialität der Münze oftmals in vergleichbarer Weise marginalisiert wurde

wie die Materie in der zeitgenössischen Metaphysik. Auf die Schriften des Coper-

nicus zum preußischen Münzverfall Anfang des 16. Jahrhunderts bezogen wird

überdeutlich, dass in den von ihm beschriebenen, heute als ›greshamsches Gesetz‹

bekannten Prozessen die Materialität der Münze(n) in vergleichbarer Weise als

Störfaktor hoheitlicher (und im Gestus nominalistischer) Geldwertbestimmung

auftritt,wie dieMaterie in den eingangs erläutertenmetaphysischen Vorstellungen

gegenüber ihrer Form-Prägung. Die resultierenden Münzdynamiken – der suk-

zessive materiale ›Verfall‹ der Münzen, ihr Wertverlust und gesteigerter Umlauf –

zeigen, zusammenmit ihren zerstörerischen ökonomischenBegleiterscheinungen,

deutlich wahrnehmbare Resonanzen zur Totentanzmotivik. Es konnte plausibel

gemacht werden, dass Copernicus’ Text in seinemwohl spärlichen, dieMünzschrift

aber gleichwohl durchziehenden Metapherngebrauch auf diese Nähe anspielt.

Insbesondere die Beschreibungen der manipulierten, material minderwertigen

Münzen als aggressiv agierend und die mit ihnen gemeinsam zirkulierenden, ma-

terial vollwertigen zuTode bringend, erwies sich hier als ausschlaggebend.Gestützt

werden konnte diese Analyse durch Copernicus’ mutmaßliche Vertrautheit mit der

Totentanzmotivik sowie durch einen Vergleich seiner Schrift mit den ähnlich gela-

gerten, 150 Jahre älteren Überlegungen des Nicolaus Oresmius. Die Untersuchung

dieser Verhältnissetzung von Geld und Tod lenkt den Blick darauf, dass zur Zeit des

Verfassens von Copernicus’Münzschrift dasMaterielle auf verschiedenen Gebieten

–metaphysisch-moralisch ebenso wie geldtheoretisch-ökonomisch – als eigensin-

niges Agens in den Vordergrund tritt, das zur Stellungnahme herausfordert.

Imdritten Kapitel wurde zunächst die sozialeHierarchien gleichermaßen kriti-

sierende wie affirmierende ›Funktion‹ des Todes in der Todesreflexion des 16. Jahr-

hunderts aufgezeigt und der Sozialhierarchien rekonfigurierenden Wirkung des

Geldes gegenübergestellt. Beispielhaft wurde dabei auf die Stadt Basel mit ihrem

schon damals bekannten Totentanzgemälde und ihrenmonetär geprägten urbanen

https://doi.org/10.14361/9783839472941-006 - am 12.02.2026, 11:58:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Strukturen rekurriert. Paracelsus entwirft in seinen sozialkritischen Schriften,

die er nach seinem fluchtartigen Verlassen Basels 1528 verfasste, eine Ordnung

des Gemeinwesens, die seinen Vorstellungen von einem vita beata, einem wahrhaft

christlichen, ›seligen Leben‹ entspricht. In dieser, sich durch die Betonung sozialer

Gleichheit und allgemeine solidarische Verbundenheit auszeichnende, funktional

differenzierten Ständeordnung, stellt der Tod einen zentralen Bezugspunkt dar.

Er begründet die fundamentale Gleichheit aller Menschen auf individualethischer

Ebene, weist auf sie hin und vollzieht sie zuletzt. Zugleich tritt er als Mahner und

Maßstab gottgefälliger sozioökonomischer Beziehungen auf, insofern nur das, was

in Hinblick auf den zuletzt bevorstehenden Übergang in die Ewigkeit – das Ziel

des Menschen ›zum Tod‹ – von Relevanz ist. Allein dies ist im Sinne Paracelsus’ Teil

des ›seligen Lebens‹ und von daher moralisch gerechtfertigt. Der Hohenheimer

folgert daraus eine radikale Reduktion aller sozioökonomischen Aktivitäten auf die

Bedürfnisse des Lebensbedarfs (›notdurft‹). Soziale Ungleichheiten und Hierar-

chien sind für ihn nur insofern gerechtfertigt, als sie dieser Prämisse entsprechen;

zuletzt werden sie mit dem Eingang in die Ewigkeit – im Tod – aufgehoben sein.

Soziale Gleichheit und Ungleichheit erscheinen bei Paracelsus daher in ebender

Weise gerechtfertigt, die am Totentanz von Basel aufgezeigt worden ist, wenn bei

ihm auch weit radikaler gesellschaftliche Egalität eingefordert wird.

Geld allerdings kann als Störfaktor dieser Ordnung identifiziert werden: Para-

celsus schließt es explizit aus seinem idealen Gemeinwesen aus und fordert eine

Art naturalwirtschaftlicher (Ab-)Gabenökonomie. Geld verführt ihm Zufolge zur

Gier, zur heilsgefährdenden Akkumulation von Reichtümern und, wie in Bezug auf

die sozioökonomischen Konflikte im zeitgenössischen Umfeld plausibel gemacht

werden konnte, zumBetrug aufgrund derMöglichkeit vonWährungsspekulationen

und willkürlicher Erhöhung von Abgabenzahlungen. Darüber hinaus erscheint es

in Paracelsus’ Schilderungen der seiner Ansicht nach realen Verhältnisse als allei-

niger Bestimmungsfaktor sozialer Hierarchisierung, der jede stabile, ständisch

differenzierte Sozialordnung torpediert. Dies entspricht ganz der eingangs des

Kapitels festgestellten sozialstrukturierenden Macht des Geldes. Nach Ansicht

des Paracelsus ist die Folge eine buchstäblich teuflisch zu nennende Un-Ordnung

wechselhafter und ungewisser sozialer Verhältnisse, in denen das Streben nach

persönlichem Reichtum, nicht Solidarität, als oberstes Gebot erscheint.

TodundGeld fungierenbei Paracelsus damit als Bezugspunkte einander diame-

tral gegenüberstehender Sozialwesen und sind auch sonst als gegensätzlich konzi-

piert: Es ist nicht zuletzt die ›Todlosigkeit‹ desGeldes als demIdeal nachunvergäng-

licherWertspeicher,welche ein StrebennachReichtumerst ermöglicht –unddamit

der im Tode begründeten Ordnungmit ihrer Reduktion auf die Bedürfnisse des Le-

bensbedarfes zuwiderläuft. Die Erfahrungen des Paracelsus in und im Umfeld der

›Totentanz‹-und ›Geldstadt‹Basel könnenals bedeutende Impulse für seinehierun-

tersuchten Überlegungen benannt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-006 - am 12.02.2026, 11:58:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Signifikanzen 271

Im Zuge dieser Analysen sind Verflechtungen unterschiedlicher Diskurse bzw.Dis-

kursfelder und ihre Beziehung zu sozioökonomischen Phänomenen und Entwick-

lungen in den Blick gerückt. Die Untersuchungen zu John Lydgates Dance of Death

weisen nicht nur auf die Virulenz der Frage nach der Beherrschbarkeit des Schick-

sals in der englischenDichtung im 15. Jahrhundert hin.Es zeigt sich daran vor allem

auch die Bedeutung, welche Geld und Geldwirtschaft für die Wahrnehmung die-

ser Problematik zugesprochen werden kann. Denn zum einen fungiert Geld in den

hier analysierten Schriften als Verkörperung äußerst instabil gedachten,weltlichen

Glücks. Zum anderen tritt es als sozioökonomisches und nicht zuletzt – angesichts

etwades Phänomensdes bastard feudalism–eben auch soziopolitisch dynamisieren-

des, verunsicherndes Moment auf. Geld und Geldwirtschaft rücken so als Hinter-

grund, Anlass undThema zeitgenössischer literarisch-philosophischer Überlegun-

gen in den Blick.

Die Analysen vonCopernicus’Gleichsetzung vonMünzentwertung undTod len-

ken den Blick zunächst auf die kulturgeschichtlichweitgehend unreflektierte Kreu-

zungmetaphysischer undgeldtheoretischerVorstellungen–Vorstellungen,die sich

in der Problematisierung des Materiellen als eigensinnig schneiden und gleichsam

die Matrix für die potentielle Wahrnehmung des preußischen Münzverfalls als To-

tentanz und die Rhetorik des Frauenburger Gelehrten bilden. In diesem Zusam-

menhang kann auch die Anschlussfähigkeit der Totentänze für von der Orthodo-

xie abweichende philosophische Positionen postuliert werden. Ferner zeigt sich an

Copernicus’ ›Wertschätzung‹ und differenzierter Betrachtung der Materialität des

Geldes die nicht nur problematische, sondern zugleich produktive Rolle, die dem

Materiellen Anfang des 16. Jahrhunderts kulturgeschichtlich zugesprochen werden

muss. Zuletzt kannmit Blick auf die Rhetorik des Copernicus das Verhältnis seiner

Münzschrift zuder desNicolausOresmius inneuemLichte betrachtet unddifferen-

zierter bestimmt werden.

Der Fokus auf die Behandlung von Geld und Tod bei Paracelsus wiederum

rückt dessen enormes Bewusstsein nicht nur für die effektive Dynamisierung,

sondern nahezu zwangsläufige Zerrüttung ständischer Sozialbeziehungen durch

die geldwirtschaftliche Ökonomie in den Blick. Ferner kann auch hier die direkte

Bezugnahme auf zeitgenössische geldwirtschaftliche Verwerfungen wie Geld-

wertschwankungen und Währungsspekulationen plausibilisiert werden. Zuletzt

zeigt sich in diesem Zusammenhang aber auch noch einmal der grundlegende

Zusammenhalt des paracelsischen Denkens, in dem der Tod einen Schlüssel-

moment markiert. Es ist der Moment alchemischer Vervollkommnung, der sein

theologisches Denken ebenso wie seine sozialethischen und naturphilosophischen

Überlegungen prägt und auf grundlegendeWeise verbindet.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-006 - am 12.02.2026, 11:58:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Diese Ergebnisse geben bereits Hinweis auf die kulturgeschichtliche Signifi-

kanz jener Kombinationen von Geld- und Todesreflexion. Bezeichnend ist, dass bei

allen drei Autoren Geld und Tod im Zuge der Verhandlung im historischen Kontext

drängender Fragen in Beziehung gesetzt sind: Auch wenn Lydgates Dance of Death

nicht allein auf die Frage nach der Beherrschbarkeit des Schicksals zu reduzieren

ist, so ist das doch ein Aspekt, der durch die aufgezeigte Gegenüberstellung von

Geld und Tod große Zuspitzung erfährt.Bei Copernicus dienen Tod und Totentanz-

motivik als rhetorischeBezugspunkte,umden sukzessivenVerfall der umlaufenden

Münzen zu veranschaulichen und ihren zerstörerischen Effekt hervorzuheben –

womit nicht zuletzt die Dringlichkeit der Behebung dieser Missstände zum Aus-

druck gebracht wird. Bei Paracelsus sind es eben Fragen der Sozialordnung, die

sich aus den von ihm in seinem Umfeld beobachteten sozialen Ungerechtigkeiten

einer imWesentlichen vonGeld bestimmten sozioökonomischenOrdnung speisen.

Tod und Geld stehen dabei jeweils über vergleichbare Eigenschaften in Bezie-

hung, die zur Verhältnissetzung im jeweiligen Kontext geradezu einladen. So sind

Geld undTod imDance ofDeath analogeCharakteristika eigen, die sich zur Verhand-

lung der Frage nach der Beherrschbarkeit des Schicksals eignen –wobei in Relation

zu den amTodwahrgenommenen Eigenschaften die zuletzt propagierte Unverfüg-

barkeit des Schicksals besonders deutlich hervorgehoben erscheint. Wenn Coper-

nicusMünzentwertung undMünzenmit Tod und Totengestalten vergleicht, beruht

dies nicht zuletzt darauf, dass in Anspielung aufThema und Motivik der Totentän-

ze die unkontrollierbare, zerstörerische und bedrohliche Dynamik des sukzessiven

Münzverfalls nachdrücklich zum Ausdruck gebracht werden kann. Und bei Para-

celsus ist es eben der (un-)gleichmacherische ›Effekt‹ von Tod und Geld, der sie zu

zentralen Bezugspunkten seiner sozialkritischen Überlegungen werden lässt.

Auffällig ist, dassGeld undTod indiesenEigenschaften bzw. ihrerDarstellungs-

weise als strukturell spiegelbildlich,oder, in literaturwissenschaftlicher Anlehnung,

in einem chiastischen Verhältnis zueinander auftreten. Bei Lydgate wurde auf das

strukturell inverse Verhältnis bereits hingewiesen, das insbesondere in der beidsei-

tigen Identifizierung mit der Fortuna sichtbar wird. Bei Copernicus scheinen Geld

undTod zwarmiteinander identifiziert; genauer gesagt aber sind es ebenMünzent-

wertung und -verfall, die hier mit Tod und Toten gleichgesetzt werden. Geld muss,

wie Copernicus ja auch feststellt, um seine Funktionen als Tauschmedium, Wert-

speicher undWertmesser hinreichend zu erfüllen, seinem Ideal nachunvergänglich

(oder, wie Paracelsus in ganz anderem Zusammenhang feststellt, ›todlos‹) gedacht

werden. Eben deswegen sinnt er ja auf Mechanismen, dem unumgehbaren mate-

rialen Verfall der Münzen zu begegnen.Wenn Copernicus Tod und Geld im obigen

Sinnemiteinander vergleicht,verdeutlicht ergerade,wie letzteresnicht zuseinhat–

die beiden sind von daher parallelisiert, zugleich aber als gegensätzlich konzipiert.

Und bei Paracelsus lässt der (un-)gleichmacherische ›Effekt‹ von Tod und Geld die-

se eben zu Strukturfaktoren entgegenstehender Sozialordnungenwerden.Darüber

https://doi.org/10.14361/9783839472941-006 - am 12.02.2026, 11:58:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Signifikanzen 273

hinaus läuft Geld bei ihm nicht nur der im Tode begründeten Ordnung und ihren

Prinzipien zuwider, sondern ist in seinem ›künstlichen‹ (und eben ›todlosen‹) We-

sen dem Tode selbst als entgegenstehend zu begreifen.

Bemerkenswert ist diese chiastische Verhältnissetzung auch deswegen,weil der

ihr zugrunde liegende Kontrast generalisiert werden kann.DennGeld hat,wie wei-

ter oben argumentiert wurde, zumindest als Tauschmittel seinen Wert zuletzt in

seinerwie auch immer begründetenAkzeptanzerwartung,demhinreichendenVer-

trauen darauf, es für immer weitere, zukünftige Transaktionen verwenden zu kön-

nen.Esdrängt immer zumweiterenVerwendetwerden,hat seinenZwecknie in sich

selbst, sondern immer nur in Bezug auf seine Eintauschbarkeit in Anderes – aris-

totelisch gesprochen, in ›natürliche‹ Güter. In diesem stetigen Vorwärtsdrang ist es

ebenso ›todlos‹ wie dynamisch. In eben diesem Zusammenhang wurde auch schon

von der »Thematik des Geldes« als »Protometapher für die des Lebens«1 (!) gespro-

chen. Der Tod ist im Gegensatz dazu schlicht das Ende jeglicher Dynamik, oder,

in Bezug auf das für das 15. und 16. Jahrhundert maßgebliche christlich geprägte

Weltbild, die finale Trans-Aktion, der Übergang in die jenseitige Sphäre des Ewigen

und Unveränderlichen, ein Übergang,mit der jegliche irdische Dynamik zumEnde

kommt.2

Keiner der drei Autoren entwickelt diesenGedanken in dieser Form.Gleichwohl

hat er ein Echo in allen drei Gegenüberstellungen. So ist der Tod bei Lydgate eben

die Grenze der Macht des Geldes, das über ihn hinaus nicht verwendet werden

kann, sondern ›zur Welt zurückkehrt‹. Bei Copernicus sind die ›sterbenden‹, mit

den unkontrolliert agierenden Totengestalten identifizierten Münzen jene, die zu-

letzt nicht weiter eingetauscht werden können und so als Geld nutzlos werden.Und

bei Paracelsus ist das Geld ebenwesentlich ›todlos‹ –unsterblich –und steht gerade

darin der auf den Tod bezogenen Sozialordnung entgegen. Von daher könnte man

von einer grundsätzlichen Latenz zu einer kontrastierendenGegenüberstellung von

1 Dieses unddas vorige Zitat: Hans Blumenberg,Ästhetische undmetaphorologische Schriften, hg.

von Anselm Haverkamp, Auswahl und Nachwort von dems., Frankfurt a.M. 2001, S. 177–196;

hier: S. 185f. Blumenberg bezieht sich hier auf Simmels Philosophie des Geldes und die darin

entwickelte Charakterisierung des Monetären, die den Soziologen zu tieferliegenden philo-

sophischen Fragen führt – was, Blumenbergs Ansicht nach den Titel von Simmels Hauptwerk

erst rechtfertigt. In der Tat wäre es lohnenswert, sich der Verhältnissetzung von Geld und Tod

aus systematisch-metaphorologischen Perspektive zu nähern; ein Ansatz, der über die hier

vorgenommenen historischen Analysen freilich hinausgeht.

2 Der in der Einleitung dieser Arbeit erwähnte ›Tauschhandel‹ zwischen Lebenden und Toten

ändert freilich nichts an der zeitgenössischen Wahrnehmung des Todes als letztgültigem

›Tag der Abrechnung‹, in dem über den ewigen Verbleib in Hölle oder (gegebenenfalls über

das Fegefeuer) oder Himmel entschieden wird.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-006 - am 12.02.2026, 11:58:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Geld und Tod sprechen, die sich in den Schriften der drei Autoren auf verschiedene

Weise.3

Eindeutig funktionieren diese Korrelationen über Charakteristika des Todes

(bzw. dessen Darstellungsweisen), wie sie in Totentänzen besonders herausgestellt

werden. Anders ausgedrückt, greifen Lydgate, Copernicus und Paracelsus auf vor-

handene Deutungsmuster zurück, die sich, was den Tod betrifft, insbesondere in

den zeitgenössischen Totentänzen finden lassen – ebendies wurde in den obigen

Analysen ja ausführlich herausgearbeitet. Zwar haben die Totentänze gewiss kein

›Monopol‹ in dieser Sache. Die Unvorhersehbarkeit des Todes, die Darstellung als

verfallende, todbringende Totengestalten und sein ›gleichmacherischer‹ Effekt

finden sich auch in anderen Spielarten der Todesmeditation.4 Sie sind dort aber

offensichtlich nachdrücklich betont. Weil nun in allen drei Fällen eine Vertrautheit

des jeweiligen Autors mit den Totentänzen plausibel gemacht werden konnte, liegt

es nahe, die in dieser Arbeit untersuchten Korrelationen von Geld und Tod noch

einmal als Hinweis nicht nur auf die ungeheure Verbreitung, sondern auch auf

den ungeheuren kulturellen impact des ›Genres‹ der Totentänze zu verstehen, der

sich, wie angesichts des Obigen zu konstatieren ist, noch in sozialethischen und

geldtheoretischen Diskussionen zeigt.

Der vergleichende Blick auf die Schilderungen des Geldes ist nicht weniger er-

hellend. Denn wenn in den Texten der drei Autoren Geld (wie bei Lydgate) in sei-

ner ungeheuren Wirkmächtigkeit und gleichzeitigen Unverlässlichkeit als die ge-

sellschaftlichen,nicht zuletztdie soziopolitischenVerhältnisse,verunsicherndmar-

kiert wird; oder (bei wie Copernicus) als reales Geldobjekt materialen Verfallspro-

zessenunterworfenerscheint,welcheunkontrollierbarewirtschaftlicheDynamiken

zeitigen; oder es (bei Paracelsus, in nicht unähnlicherWeisewie bei Lydgate) auf die

sozialen Verhältnisse und die erstrebenswerte gerechte Ordnung des Sozialwesens

in ›unseliger‹Weisedynamisierendwirkt–dann tritt es in allendrei Fällennicht nur

als dynamisch und dynamisierend auf, sondern in diesen Eigenschaften zugleich

als grundsätzlich bedrohlich. Es erscheint als eine Macht, welche das gesamte ge-

sellschaftliche Gefüge in seiner soziopolitischen, ökonomischen und moralischen

Stabilität zu zerstören imstande ist.

Wenn es dabei nun in der oben beschriebenen Weise dem Tod gegenüberge-

stellt wird, so eben auch deswegen, um die dem Geld innewohnende Macht und

Zerstörungskraft sowohl anzuzeigen als auch ihr argumentativ und rhetorisch zu

3 Zum Begriff der Latenz bei vergleichenden Analysen vgl. Helga Lutz und Jan-Friedrich Miß-

felder (Hg.),Äpfel und Birnen. Illegitimes Vergleichen in den Kulturwissenschaften, Bielefeld 2006,

S. 16f.

4 Vgl. zu den ›Vorläufern‹ der Totentänze und zu den ihnen verwandten Genres noch einmal

Gertsman, Dance of Death, S. 23 27; Warda,Memento mori, S. 47–56.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-006 - am 12.02.2026, 11:58:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Signifikanzen 275

begegnen: So muss Lydgate eben den Tod mobilisieren gegen den nicht zuletzt so-

ziopolitisch destabilisierenden Eindruck derMachbarkeit menschlicher Geschicke,

die sich insbesonderemit demGeld verbinden.Copernicus scheint es opportun,den

Tod des Gemeinwesens zu beschwören, um die Münzparteien von ihrem eigennüt-

zigen Tun abzubringen (und schildert die Münzen als verwesend und todbringend,

um die Drastik der Situation zu verdeutlichen). Paracelsus schließlich gemahnt an

denTodund richtet das individuelle Verhalten in seinemGesellschaftsentwurf radi-

kal auf diesen hin aus, um der gesellschaftsstrukturierenden Über-Macht des Gel-

des zu begegnen.

In diesem Lichte sind die Gegenüberstellungen von Geld und Tod klar als eine

Reaktion auf den zeitgenössisch in Umfang und Bedeutung zunehmenden Geld-

gebrauch (und -missbrauch) zu werten, der – bzw. die damit verbundenen Konse-

quenzen – als in umfassendem Sinne zerstörerisch wahrgenommen wird. Kultur-

geschichtlich erscheinen sie damit geradezu als symptomatisch für eine Zeit, in der

Geld ganz offenbar als in vielerlei Hinsicht übermächtiges, destruktives Agens in

Erscheinung tritt.Kritisch könnte zwar eingewandtwerden,dassKorrelationen von

GeldundTodkeinenkulturgeschichtlichen ›Trend‹darstellten,sondernnurvonein-

zelnen, unabhängig voneinanderwirkendenGelehrten vollzogenwürden.Doch ab-

gesehen davon, dass ähnliche Konfigurationen der Forschung bislang schlicht ent-

gangen sein könnten, spricht geradedie Tatsache,dass alle drei unabhängig vonein-

ander und in so unterschiedlichen ZusammenhängenGeld und Tod auf dieseWeise

in Verbindung bringen, für eine weiterreichende kulturgeschichtliche Symptoma-

tik.

Dass Geld im genannten Zeitraum als zerstörerisch gedeutet wird, ist frei-

lich keine grundlegend neue Erkenntnis. Aber die wahrgenommene Wucht dieser

Zerstörungskraft, die sich in den Gegenüberstellungen des Geldes mit dem Tod

ausdrückt, ist durchaus bemerkenswert – zumal sie sich in ganz unterschied-

lichen Kontexten äußert. Die vorliegende Arbeit versteht sich daher auch als

Beitrag zu einer differenzierteren Betrachtung der Wahrnehmung historischer

Wandlungsprozesse. Darüber hinaus finden sich in den obigen Analysen wichtige

Anhaltspunkte zur historiographischen Interpretation dieser Wahrnehmungen.

Denn die Feststellung kulturgeschichtlicher Symptomatik legt nahe, das Inbezie-

hungsetzen von Tod und Geld als Reaktion auf eine Art Modernisierungsschub

zu begreifen – wobei diese Redeweise mit Vorsicht zu betrachten ist. Sie ist zwar

insofern gerechtfertigt, als dass die drei Autoren ›realgeschichtlich‹ destruktive,mit

Geld verbundene Dynamiken reflektieren, die ohne die zweifelsfrei vorliegende,

zunehmendeMonetarisierung sozioökonomischer Beziehungen undenkbarwären;

eineMonetarisierung, die als weiter zunehmend, als ein zentralesWesensmerkmal

späterer, dezidiert als modern betrachteter Gesellschaften gelten kann.

Allerdings hat die Rede vom Modernisierungsschub einen teleologischen An-

klang imSinne einerEntwicklung ›hin zu einer vollendeten (oder sich vollendenden)

https://doi.org/10.14361/9783839472941-006 - am 12.02.2026, 11:58:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Moderne‹, die der Komplexität dieses historischen Prozesses unangemessen ist.5

Darüber hinaus wäre die Rede von einem ›Schub‹ misszuverstehen als plötzli-

cher Bruch oder Umschlagsmoment von vormodernen bzw. mittelalterlichen zu

neuzeitlichen Wirtschafts- und Wahrnehmungsweisen. Wie die obigen Analysen

gezeigt haben, haben die wirtschaftlichen Entwicklungen inklusive des offenbar

zunehmenden Geldgebrauchs im hier veranschlagten Untersuchungszeitraum

großen Vorlauf.

Aber auch darüber hinaus sind diese Analysen ein nachdrückliches Argument

dagegen, einen wie auch immer gearteten, scharfen Umbruch zwischen Mittelal-

ter und Neuzeit zu postulieren. Nicht nur verbindet die drei Autoren die Gemein-

samkeit des Bezuges auf Geld und Tod über Epochengrenzen hinweg, sofern man

von solchen ausgeht und, wie in der Vergangenheit veranschlagt worden ist, etwa

Lydgate demMittelalter zurechnet und Copernicus imGegenzug zur Verkörperung

der beginnenden Neuzeit verklärt. Im Rahmen der obigen Untersuchungen wur-

denachdrücklichdie historische Langzeitdimension ihrer jeweiligenAusführungen

aufgezeigt und wie sehr sich ihre jeweiligen Ansätze tradierten Wissensbeständen

und Deutungsmustern verdanken. Gerade Copernicus und Paracelsus dienen hier

als Beispiel, greift ersterer in seiner Münzschrift doch auf vorherige, scholastische

Überlegungen zurück – ganz davon abgesehen, dass seine Gleichsetzung von Tod

und Münzentwertung sich eben jenen Konzeptualisierungen des Materiellen ver-

dankt, die die Antike ebenso wie das Mittelalter und noch die beginnende Neuzeit

prägen. Bei letzterem sind, wie noch einmal an seinem Todesverständnis gezeigt

wurde, seine vermeintlich typisch neuzeitlichen, naturphilosophisch-wissensprak-

tischenAnsätzemit seinen (imGegensatz dazu oftmals alsmittelalterlich deklarier-

ten) theologischen Vorstellungen organisch verbunden.

All das heißt freilich nicht, dass die Verhältnissetzungen vonGeld und Tod nicht

historische Wandlungsprozesse markierten – im Gegenteil, weisen sie in ihrer

Drastik doch auf ein gesteigertes (destruktives) Potential des Geldes hin, das in

verschiedener Hinsicht zur bewältigenden Reflexion auffordert. Aber ihre Analyse

warnt zugleich vor dem Postulat historisch unzulässig scharfer, ›epochaler‹ Grenz-

ziehungen. Die in dieser Arbeit untersuchten Korrelationen von Tod und Geld sind

von daher kulturhistorisch signifikant in mehrfachem Sinne: Sie markieren einen

Modernisierungsschub und seine zeitgenössische Reflexion und können insofern

als Symptom historischen Wandels begriffen werden. Zugleich aber weisen sie

darauf hin, dass dieser Wandel mitnichten in ein geschichtliches Bruchnarrativ

zu fassen ist, sondern dass seine Perspektivierung historische Langzeitprozesse

einbeziehen muss. Zudem macht ihre Untersuchung deutlich, dass dieser Wandel

5 Vgl. allgemein zu diesem Vorbehalt Dipesh Chakrabarty u.a., »Introduction: Teleology and

History. Nineteenth-Century Fortunes of an Enlightenment Project«, in: Historical Teleologies

in the Modern World, hg. von dens., London u.a. 2015, S. 3–24.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-006 - am 12.02.2026, 11:58:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Signifikanzen 277

in der Zusammenschau heute gern getrennter Diskurse undDiskursformationen –

der ›Bereiche‹ des Religiösen, des Ökonomischen, des Sozialpolitischen und ande-

ren – ungleich angemessener fassbar wird. Die Gegenüberstellungen von Geld und

Tod fordern eine hochdifferenzierte Betrachtung jener kulturgeschichtlichen Phä-

nomene und Entwicklungen ein, in denen wir historischenWandel verorten; einen

Wandel, der aus ungewöhnlichen Perspektiven dann wieder neu und detaillierter

beschrieben werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-006 - am 12.02.2026, 11:58:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472941-006 - am 12.02.2026, 11:58:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

