> 12. MONCHE, MANTRA, MEDITATION:
BUDDHISMUS IN DER SCHWEIZ
KERSTIN-KATJA SINDEMANN

1. EINLEITUNG

Der Buddhismus geniesst derzeit im Westen viel Sympathie, auch in der
Schweiz. Das war besonders beim jiingsten Besuch des Dalai Lama im
August 2005 in Zirich zu spiiren: Die Vortragshalle war uberfiillt, der
Medienrummel gross. Aber auch jenseits solcher Highlights bliiht der
Buddhismus hierzulande auf. Uberall gibt es Meditationsgruppen un-
terschiedlichster Couleur. Seminarhduser in schoner Landschaft laden
zu spiritueller Praxis ein. An vielen Orten haben sich Zentren asiatischer
Migranten gebildet. Nonnen des taiwanesischen Fo-Guang-Shan-Or-
dens zelebrieren in Luzern &ffentlich das Vesakh-Fest anldsslich Bud-
dhas Geburt, Erleuchtung und Tod, buddhistische Zentren laden zu Ta-
gen der offenen Tir ein, in offenen Kirchen wird Zen-Meditation ange-
boten und auf der Strasse sind gelegentlich Schweizer in buddhisti-
scher Mdnchsrobe zu sehen.

Die 100 Gruppen, die die Homepage der Schweizerischen Buddhis-
tischen Union (SBU) auflistet, stammen aus dem Theravada-, Mahaya-
na- und Vajrayana-Buddhismus. Die Mehrzahl sind Zentren von origina-
ren Schweizern, die sich mit dem Buddhismus befassen. Ein offizieller
Ubertritt, vergleichbar einer Konversion, wie man es aus dem Christen-
tum kennt, findet selten statt. Als Bekenntnis zum Buddhismus reicht
die Zufluchtnahme: Man nimmt Zuflucht zu Buddha als dem Lehrer,
zum Dharma, der Lehre und zum Sangha, der Gemeinschaft. Die Einrich-
tungen von Zuwanderern bilden in der SBU eine Minderheit. Es gibt viet-
namesische, kambodschanische, thaildndische, chinesische und tibeti-
sche Tempel, in denen asiatische Familien, die zum Teil in zweiter Gene-
ration hier leben, ihre angestammte Religion ausiiben. Die Schweizer
Gemeinschaften haben kaum Kontakt mit den Migrantenvereinen. Asia-
tische und westliche Buddhisten unterscheiden sich in ihren religiosen
Schwerpunkten, selbst wenn sie derselben Tradition angehdren. So be-
deutet fiir Zuwanderer ein Tempelbesuch, die traditionellen Rituale und
Festtage gemeinsam zu feiern. Fiir Schweizer bedeutet es in erster Li-
nie, sich einer Meditationspraxis zu widmen, die den personlichen spiri-
tuellen Fortschritt fordern soll. Sind es im ersten Fall Familienangehori-
ge aus bis zu drei Generationen, sind es im zweiten Fall meist Einzel-
personen, die teilnehmen.

Der Artikel ist so aufgebaut, dass er in Teil 2 {iber die Grundziige
des Buddhismus und in Teil 3 iiber seine Gréssenverhdltnisse in der

https://dol.org/10.14361/9783839405246-012 - am 14.02.2026, 16:58:47. /del A i) e )



https://doi.org/10.14361/9783839405246-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KERSTIN-KATJA SINDEMANN
- 12. Buddhismus in der Schweiz

Schweiz informiert. In Teil 4 wird die Ansiedlung des Buddhismus in der
Schweiz historisch beschrieben, wobei der Schwerpunkt in der zweiten
Halfte des 20. Jahrhunderts liegt, und nach den drei Haupttraditionen
differenziert wird. Ein Unterkapitel tiber die SBU schliesst sich an. Ab-
schliessend geht Teil 5 auf Chancen und Risiken des Buddhismus in der
Schweiz ein.

2. GRUNDzUGE DES BUDDHISMUS

Der Griinder des Buddhismus, Siddhartha Gautama, lebte um 500
v. Chr. in Nordindien. Der Kénigssohn aus adligem Geschlecht, der trotz
kriegerischer Ausbildung philosophisch orientiert war, erkannte als
junger Mann, dass das Leben aufgrund von Alter, Krankheit und Tod
leidvoll ist. Da sich dieses Leiden gemdss der indischen Lehre vom
Kreislauf der Wiedergeburten zigfach wiederholen wiirde, suchte Sid-
dhartha nach einem Ausweg aus dem Leiden. Er versuchte sich zuerst
mehrere Jahre in yogischen Ubungen und strenger Askese — erfolglos.
Dann wandte er sich der Meditation zu. Unter einem Bodhibaum sitzend
erfuhr er in einer Vollmondnacht im Mai die Erleuchtung. Damit wurde
er zum Buddha, dem Erwachten. Anschliessend griindete er einen Or-
den und verbreitete mit seinen Schiilern in Nordindien umherziehend,
40 Jahre lang seine Erkenntnis. Kern der Lehre ist die Beendigung des
Leidens und der Ausstieg aus dem Wiedergeburtenkreislauf durch die
Uberwindung von Gier, Hass und Verblendung. Dies ist in den Vier Ed-
len Wahrheiten zusammengefasst. Der Buddhist soll sich von allen An-
haftungen befreien, um Erleuchtung zu erlangen. Dadurch beendet er
den Kreislauf der Wiedergeburten und tritt ins Nirwana ein.

Die neue Lehre gewann rasch viele Anhdanger sowohl unter Adligen
als auch unter Kaufleuten und Angehdrigen niedriger Kasten, verbreite-
te sich in ganz Indien und von dort aus in weitere Lander. Im Laufe ih-
rer Entwicklungsgeschichte kam es zur Bildung von drei Haupttraditio-
nen, dem Theravada-, Mahayana- und Vajrayana-Buddhismus. Der The-
ravada ist in Sri Lanka, Thailand, Kambodscha und Burma beheimatet.
Die »Lehre der Alten« versteht sich als orthodoxe Tradition, die die Leh-
re Buddhas authentisch {iberliefert habe. Der im 1. Jahrhundert v. Chr.
niedergeschriebene Pali-Kanon enthélt Buddhas Lehrreden, die Ordens-
regeln sowie philosophische Auslegungen. Monche kénnen am ehesten
zur Erleuchtung gelangen. Laien erwerben durch verschiedene From-
migkeitsformen gutes Karma, das zu einer besseren Wiedergeburt
flihrt. Der Mahayana ist in China, Japan, Korea, Taiwan und Vietnam zu
finden und bildet inhaltlich eine verdnderte Schwerpunktsetzung im Un-
terschied zum frithen Buddhismus. Da der Mensch oft zu schwach ist,

https://dol.org/10.14361/9783839405246-012 - am 14.02.2026, 16:58:47. /del A i) e )

209


https://doi.org/10.14361/9783839405246-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210

MARTIN BAUMANN/JORG STO1Z (HG.)
Eine Schweiz — viele Religionen

um aus eigener Kraft Erleuchtung zu erlangen, kann er einen Bodhisatt-
va um Hilfe anrufen. Dabei handelt es sich entweder um eine Person,
die auf dem Weg zur Erleuchtung bereits vorangeschritten ist und das
Bodhisattva-Geliibde, alle Wesen zu erlosen, abgelegt hat. Oder es
handelt sich um eine transzendente Gottheit, die aus Mitgefiihl ihren
Eingang ins Nirwana verschiebt, bis sie allen Wesen zur Erleuchtung
verholfen hat. Im Mahayana gibt es zahlreiche transzendente Buddhas
und Bodhisattvas, welche mit unterschiedlichen Mantras (Gebetssil-
ben) angerufen werden. Der Vajrayana ist eine Variante des Mahayana,
bekannt als tibetischer Buddhismus. Er existiert in Tibet, der Mongolei,
Nepal und Zentralasien. Zentrale Rolle spielt der Lama, der religitse
Lehrer. Im 12. Jahrhundert entstand die Lehre von der bewussten Wie-
dergeburt: Ein verstorbener Lama hinterldsst Anweisungen, wo und wie
er sich reinkarnieren wiirde. Das gefundene Kind wird als Nachfolger
inthronisiert. Streits um Reinkarnationen zeigen, dass das System nicht
frei von Machtkdmpfen ist.

3. ZAHLEN

Es ist aus mehreren Griinden schwierig, genaue Zahlen fiir die Buddhis-
ten in der Schweiz zu liefern. Die SBU umfasst derzeit 100 buddhisti-
sche Vereine und Zentren. Jedoch variieren die jeweiligen Mitglieder-
zahlen erheblich; diese konnen sich von 10 bis 20 Personen bis zu tiber
100 Teilnehmern belaufen. Auch sind nicht alle buddhistischen Vereini-
gungen Mitglied in der SBU; beispielsweise gibt die Homepage des ti-
betischen Lehrers Urgyen Trinley Dorje zehn Kontaktadressen in der
Schweiz an, die nicht von der SBU angefiihrt sind. Manche Meditations-
gruppen haben nur informellen Charakter, d.h. sind nicht als Verein
konstituiert. Auch sind etliche Mitglieder immer noch offiziell Angehéri-
ge ihrer Herkunftsreligion, meist einer christlichen Kirche, denn die
meisten Gruppen verlangen nicht ausdriicklich einen Wechsel der Reli-
gionszugehorigkeit.

Eine weitere Problematik besteht darin, dass einzelne Gruppen da-
zu neigen, die Zahl ihrer Mitglieder hoher anzusetzen, als sie de facto
ist, indem Sympathisanten noch dazugerechnet werden. Bei den Asia-
ten weichen die Zahlen der offiziellen Statistik zum Teil erheblich von
den Eigenangaben der Migrantenvereine ab — letztere liegen héher. Die
Differenz kann so erklart werden, dass viele Personen nicht erfasst oder
inzwischen eingebiirgert sind — oder dass die eigene Gemeinschaft gros-
ser gemacht wird als sie ist. Die eidgendssische Volkszahlung 2000 gibt
an, dass sich der Anteil der Buddhisten an der Schweizer Gesamtbevol-
kerung auf 0,3 Prozent belduft, konkret 21.305 Personen. Davon sind

https://dol.org/10.14361/9783839405246-012 - am 14.02.2026, 16:58:47. /del A i) e )



https://doi.org/10.14361/9783839405246-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KERSTIN-KATJA SINDEMANN
- 12. Buddhismus in der Schweiz

11.124 Schweizer und 10.181 Ausldnder, anders ausgedriickt: 52,2 Pro-
zent Schweizer (darunter viele eingebiirgerte thaildndische Ehefrauen)
und 47,8 Prozent Auslander. Interessant ist, dass zwei Drittel der Bud-
dhisten Frauen (63 %) und nur ein Drittel Manner (37 %) sind. Auch fallt
auf, dass der Anteil der 20- bis 39-Jahrigen liberdurchschnittlich hoch
ist. Insgesamt kann man sagen, dass sich die buddhistische Szene in der
Schweiz in den letzten 30 Jahren durch Zuwanderung und Konversion
erheblich vergrossert hat. Dies entspricht auch der Entwicklung in ande-
ren europdischen Landern wie Deutschland oder Grossbritannien.

4. HISTORISCHE ENTWICKLUNG UND VIELFALT DER SCHULEN
4.1 Rezeption des Buddhismus in der Schweiz — die Anfdange

Im Mittelalter gab es erste, allerdings noch recht vage Informationen
tiber buddhistische Inhalte und Praktiken durch Reisebeschreibungen
asienreisender Kaufleute und Missionare. Jesuiten in Japan und China
schilderten im 16. Jahrhundert buddhistische Schulen mit ihren Lehren
und Ritualen in ihren Briefen, die veroffentlicht wurden. Im 18. Jahrhun-
dert wurden Texte aus dem Chinesischen, ab Anfang des 19. Jahrhun-
derts Sanskrit- und Pali-Texte {ibersetzt. Arthur Schopenhauer machte
sich in seiner Schrift Die Welt als Wille und Vorstellung 1819 Gedanken
des Buddhismus zu Eigen. Richard Wagner — ab 1849 in der Schweiz —
wollte eine buddhistische Oper schreiben. In der zweiten Halfte des 19.
Jahrhunderts legten Indologie und Religionswissenschaft immer mehr
Ubersetzungen und Beschreibungen vor, diskutierten Schriftsteller,
Kiinstler und Intellektuelle {iber dstliche Spiritualitdt. 1893 kamen reli-
gidse Autoritdten aus dem Osten zum »Weltparlament der Religionen«
in Chicago. Einige reisten anschliessend durch die USA und Europa und
gewannen Schiiler.

Der erste buddhistische Ménch namens Nyanatiloka in der Schweiz
war der Deutsche Anton Walther Florus Gueth (1878-1957). Er hatte den
Buddhismus durch Schopenhauer und die Theosophie kennen gelernt
und war 1904 in Burma ordiniert worden. Zusammen mit dem Schweizer
Walter Markgraf tibersetzte er Teile des Pali-Kanons ins Deutsche. Sie
wollten in Europa ein Kloster errichten, um nach den Ordensregeln zu
leben und den Buddhismus zu verbreiten. Nyanatiloka verbrachte den
Winter 1909/10 in einer Berghiitte bei Lugano. Seine Gestalt erregte
Aufsehen und Medieninteresse. Dann zog Nyanatiloka nach Lausanne,
wo ihm ein Mazen ein Haus nach dstlichem Vorbild baute.

1911 fuhr Nyanatiloka nach Sri Lanka, um sich im Kloster »Island
Hermitage« niederzulassen. Jahrzehnte spater sollte sein Schiiler Nya-

https://dol.org/10.14361/9783839405246-012 - am 14.02.2026, 16:58:47. /del A i) e )

211


https://doi.org/10.14361/9783839405246-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212

MARTIN BAUMANN/JORG STO1Z (HG.)
Eine Schweiz — viele Religionen

naponika, der Deutsche Siegmund Fenniger (1901-1994), die buddhisti-
sche Szene beeinflussen.

Abbildung 1: Nyanatilokas Haus Caritas- Abbildung 2: Nyanatiloka mit

Viharo mit buddhistischen Symbolen in seinem Schiiler Kondanno und

Lausanne, 1910 anderen im Caritas-Viharo, 1910

Quelle: Hellmuth Hecker, Der erste deutsche Quelle: Hellmuth Hecker, Der

Bhikkhu, Konstanz 1995, S. 328. erste deutsche Bhikkhu, Konstanz
1995, S. 329.

1942 griindeten der Siidtiroler Max Ladner und Raoul von Muralt die
Buddhistische Gemeinschaft Ziirich — die erste buddhistische Vereini-
gung in der Schweiz. Einige Mitglieder trafen sich monatlich, um den
Pali-Kanon zu studieren. 1943-1947 gab der Kreis ein Mitteilungsblatt
heraus, 1948-1961 die Zeitschrift Die Einsicht. Treibende Kraft war Max
Ladner (1889-1963), der zahlreiche Artikel, Blicher und Broschiiren
schrieb. Fuir ihn war der Theravada eine Religion der Vernunft und Freu-
de. Seine Publikationen fanden in der Schweiz sowie in Deutschland
Beachtung und Abnehmer. Ladner arbeitete mit Paul Christiani zusam-
men, einem Deutschen, der in seinem Christiani-Verlag buddhistische
Schriften herausgab. So wurde ab 1952 die »Buddhistische Handbiblio-
thek« verdffentlicht, die Werke von Nyanatiloka, Nyanaponika u.a. ent-
hielt. Als sich Ladner 1961 vom Buddhismus abwandte, wurde Die Ein-
sicht eingestellt.

4.2 Tibetisch-buddhistische Zentren entstehen

Eine neue Richtung nahm die Entwicklung, als ab 1961 Tibeter als politi-
sche Fliichtlinge in die Schweiz kamen. 1950 hatten chinesische Trup-
pen Tibet besetzt, 1959 verliessen tausende Tibeter sowie der Dalai
Lama ihre Heimat aufgrund der Repressionen, und die Schweiz erklarte
sich bereit, Fliichtlinge aufzunehmen. Ein Grossteil siedelte sich in Ri-
kon ZH an. Den Tibetern war es wichtig, im Exil ihre kulturelle und reli-

https://dol.org/10.14361/9783839405246-012 - am 14.02.2026, 16:58:47. /del A i) e )



https://doi.org/10.14361/9783839405246-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KERSTIN-KATJA SINDEMANN
- 12. Buddhismus in der Schweiz

giose ldentitdt zu bewahren — in der Hoffnung, eines Tages nach Hause
zuriickkehren zu konnen. Daher wurde 1968 das Klosterliche Tibet-Insti-
tut Rikon erbaut, in dem mehrere Mdnche unter einem Abt leben. Das
Rikon-Institut wurde nicht nur spirituelles Zentrum fiir die Tibeter, son-
dern auch Anziehungspunkt fiir Schweizer, die sich fiir den tibetischen
Buddhismus interessieren.

Schulen des tibetischen Buddhismus (Vajrayana)

Der Buddhismus wurde seit dem 8. Jahrhundert in mehreren Wellen
von Nordindien nach Tibet eingefiihrt. Dort bildeten sich vier Schu-
len: Nyingma, Sakya, Kagyii und Gelug. Die Nyingma-Schule ver-
steht sich als alteste, da sie Teile des schamanistischen Bon (ber-
nommen hat. Bei ihr spielt Padmasambhava, sagenumwobener
Wegbereiter des Buddhismus im 8. Jahrhundert, eine wichtige Rol-
le. Inhaltlich steht Dzogchen, die Lehre von der Reinheit des Geis-
tes, im Mittelpunkt. Die Anfang des 11. Jahrhunderts entstandene
Sakya-Schule legt Wert auf das Studium der Sutras und Tantras,
insbesondere der Texte des Lehrers Atisha. Die Kagyii-Schule wur-
de im 11. Jahrhundert durch den Ubersetzer Marpa gegriindet und
durch Milarepa verbreitet. Hauptlehre ist das Mahamudra, durch
das man die Natur des Geistes erkennt und das Potenzial zur Bud-
dhaschaft verwirklicht. Die Gelug-Schule entstand um 1400 durch
den Reformer Tsongkhapa, der die Ordensdisziplin wieder starkte.
Sein Werk Lam Rim schildert den Stufenweg zur Erleuchtung. Die
Dalai Lamas sind Oberhaupt der Gelugpas und gelten seit dem 17.
Jahrhundert als politische und spirituelle Fiihrer Tibets.

Ende der 60er Jahre fuhren die ersten Europder nach Nordindien, auf
der Suche nach spirituellen Erkenntnissen, Bewusstseinserweiterung
und alternativen Lebensinhalten. Etliche hatten sich Lamas, hohen reli-
giosen Lehrern, angeschlossen und Einblick in den tibetischen Bud-
dhismus erhalten. Anfang der 7oer Jahre fingen diese Pioniere an, bud-
dhistische Zentren in ihrer Heimat aufzubauen, in denen Meditation
und Philosophie angeboten wurden. Waren es anfangs nur wenige Teil-
nehmer, so wuchs das Interesse im Laufe der Jahre stetig. Dies kam
auch dem Rikon-Institut zugute. Ein Hohepunkt war das Kalachakra-Ri-
tual, das der 14. Dalai Lama 1985 hier durchfiihrte — das erste in Europa.
Nach offiziellen Angaben waren 6.000 Besucher und Besucherinnen
dabei, das Schweizer Fernsehen sendete einen Beitrag.

Eine wichtige Pionierrolle spielte der Dane Ole Nydahl (geb. 1941),
der 1968 den Buddhismus in Nepal kennen lernte und Lehrer in der Ka-
gyii-Schule wurde. Er griindete seit den 7oer Jahren zahlreiche Zentren

https://dol.org/10.14361/9783839405246-012 - am 14.02.2026, 16:58:47. /de/e Access - [CTEmED

213


https://doi.org/10.14361/9783839405246-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214

MARTIN BAUMANN/JORG STO1Z (HG.)
Eine Schweiz — viele Religionen

im Westen, die heute unter dem Namen »Diamantweg« firmieren. In der
Schweiz initiierte er Vereine in Basel, Zirich, Bern, Luzern und St. Gal-
len. 2004 wurde ein Haus in Amden (SG) erworben, wo Meditations-
seminare (Retreats) stattfinden. 1992 kam es in der Kagyii-Schule zu ei-
nem Konflikt um die Reinkarnation des Oberhauptes, des verstorbenen
16. Karmapas, was zur weltweiten Spaltung der Schule fiihrte. Wahrend
ein Teil der Kagyii-Anhdnger den Tibeter Urgyen Trinley Dorje als recht-
massigen Nachfolger anerkennt, verehren Ole Nydahl und seine Schiiler
einen jungen Mann namens Thaye Dorje als richtigen 17. Karmapa.
Dhagpo Kagyli Mandala ist ein Zentrum in Biilach ZH, das ebenfalls
Thaye Dorje anerkennt, jedoch nicht zum »Diamantweg« gehort. Der
Kagyii-Lama Monlam liess sich 1989 in der Westschweiz nieder und
baute Zentren in Genf, Lausanne, Bern und Basel auf. Auf der Home-
page von Urgyen Trinley Dorje sind zehn Kontaktadressen fiir die
Schweiz angegeben.

Auch Zentren anderer tibetischer Schulen entstanden. So griindeten
Martin Kalff und seine Mutter Dora, eine C.G. Jung-Schiilerin, 1976 das
Buddhistische Zentrum Zollikon. Es steht in der Gelug-Tradition, ist
aber auch fiir andere Richtungen offen. Sabine Hayoz-Kalff lehrt, autori-
siert durch die bekannte deutsche Buddhistin Sylvia Wetzel, die Medi-
tation der Griinen Tara, einer weiblichen Gottheit des tibetischen Bud-
dhismus.

Geshe Rabten, ein Gelug-Lama, griindete 1977 am Mont Pélerin bei
Lausanne ein Zentrum fiir Hohere Tibetische Studien (Rabten Chéling).
Dort leben tibetische und westliche Monche und Nonnen sowie Teil-
nehmer an den Studienkursen in buddhistischer Philosophie und Medi-
tation. Seit dem Tod von Geshe Rabten 1986 leitet sein Schiiler Gonsar
Rinpoche das Centre de hautes études tibétaines. Zwei weitere Gelug-
Organisationen sind vertreten: die FPMT-Stiftung (Stiftung zur Erhal-
tung der Mahayana-Tradition), die von Lama Yeshe gegriindet wurde
und heute von Lama Zopa Rinpoche gefiihrt wird. Die FPMT hat in Bern
und im Kanton Waadt je eine Gemeinschaft. Die Neue Kadampa-Tradi-
tion (NKT), von Geshe Kelsang Gyatso 1977 ins Leben gerufen, hat flinf
Haupt- und acht Nebenzentren. Die Kadampa entstand im 11. Jahrhun-
dert, als der indische Abt Atisha nach Tibet gerufen wurde, um Ethik
und Philosophie des Buddhismus zu verbreiten, als Gegengewicht zu
dem von Padmasambhava gelehrten Tantrismus. Spater nannten sich
seine Anhdnger Kadampa, die Regeltreuen. Die NKT verfiigt heute tiber
ca. 800 Zentren im Westen, die Studienprogramme anbieten.

Auch die Nyingma- und Sakya-Schulen haben Zentren in der
Schweiz, Erstere vier, Letztere zwei. Die Organisation Rigpa von Sogyal
Rinpoche, die fiir buddhistische Sterbebegleitung bekannt ist, verfiigt

https://dol.org/10.14361/9783839405246-012 - am 14.02.2026, 16:58:47. /del A i) e )



https://doi.org/10.14361/9783839405246-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KERSTIN-KATJA SINDEMANN
= 12. Buddhismus in der Schweiz

iber Zentren in Basel, Bern, Genf und Ziirich. Der Verein Shambhala
wurde in den 7oer Jahren von Chogyam Trungpa gegriindet und unter-
halt Gruppen in Bern, Ziirich, Contone (bei Locarno), Genf, Lausanne
und Basel.

Riickblickend ist festzuhalten, dass sich die Zahl der tibetischen
Zentren in den vergangenen Jahren vervielfacht hat. Das Spektrum
reicht von Kleingruppen, die sich im privaten Wohnzimmer treffen, bis
zu Vereinen mit eigenen Hausern, die Meditationssaal, Gemeinschafts-
rdume, Bibliothek und Kiiche umfassen. Die Vereinsgrosse reicht von
drei oder vier Personen bis zu tiber 50 Mitgliedern.

4.3 Etablierung des Mahayana-Buddhismus

Nach dem tibetischen Buddhismus kam auch japanischer Zen-Bud-
dhismus in die Schweiz. Einerseits reisten interessierte Europder nach
Japan, wo sie die Zen-Praxis erlernten und nach ihrer Riickkehr Zentren
errichteten. Andererseits kamen Zen-Lehrer in die Schweiz, um Schiiler
zu gewinnen. Einer der ersten war Tetsuo Nagaya Kiichi Roshi, Laien-
buddhist der Rinzai-Schule, der 1970 und 1971 Sesshins, einwdchige
Meditationsiibungen, abhielt. Als ndchster kam 1972 Deshimaru Roshi,
der Soto-Zen in Europa und Amerika verbreitete und die Association
Zen Internationale AZI griindete.

Zen-Buddhismus (Mahayana)

Das japanische Zen hat sich aus dem chinesischen Buddhismus
entwickelt, der dort seit dem 1. Jahrhundert heimisch war. Der indi-
sche Missionar Bodhidharma machte Anfang des 6. Jahrhunderts
die Meditation zum Schwerpunkt der Praxis. Sie soll zu Wesens-
schau und Erleuchtung fiihren. Rituale und intellektuelle Auseinan-
dersetzungen gelten als nutzlos. In China bildeten sich verschiede-
ne Ch’an-Schulen, die im 13. Jahrhundert nach Japan exportiert
wurden: Soto und Rinzai. Letztere verwendet Koans, paradoxe Fra-
gen des Meisters, die nicht aus dem logischen Verstand, sondern
aus der Intuition heraus beantwortet werden sollen.

Schiiler des Rinzai-Lehrers Joshua Sasaki Roshi, der seinen Sitz in den
USA hat, etablierten ein Zendo (Meditationshalle) in Ziirich. Die Jodo-
Shin-Schule, die Buddha Amida verehrt und ihn mit Rezitationen anruft,
besitzt ein Zentrum in Genf. Im Herbst 2004 eroffnete der Luzerner
Zen-Meister Vanja Palmers auf der Rigi das Seminarhaus »Stiftung Fel-
sentor«, wo Kurse verschiedener buddhistischer Traditionen angeboten
werden. Auch mehrere Ortsgruppen der japanischen Gemeinschaft So-

https://dol.org/10.14361/9783839405246-012 - am 14.02.2026, 16:58:47. /de/e Access - [CTEmED

215


https://doi.org/10.14361/9783839405246-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216

MARTIN BAUMANN/JORG STO1Z (HG.)
Eine Schweiz — viele Religionen

ka Gakkai existieren mittlerweile. Diese stellen das Lotus-Sutra, einen
buddhistisch-philosophischen Lehrtext, ins Zentrum ihrer Lehre und
praktizieren das Rezitieren des Titels der Schrift, des Namo myoho renge
kyo.

Inzwischen sind auch Vertreter des koreanischen und vietnamesi-
schen Zen in der Schweiz zu finden. Einer der bedeutendsten Lehrer
heute ist der vietnamesische Monch und Dichter Thich Nhat Hanh, der
durch seine Biicher weltweit bekannt wurde. Er betont die Achtsamkeit
in allen Momenten. Seine Schiiler Marcel Geissler und Beatrice Knechtle
errichteten 1986 das Seminarzentrum Haus Tao in Wolfhalden AR sowie
weitere Meditationsgruppen.

Abbildung 3: Vietnamesische Ménche und Laienbuddhisten bei
der Nachmittagsrezitation im Tempelraum der Pagode vor dem
reich geschmiickten buddhistischen Altar. Emmenbriicke bei
Luzern.

Quelle: © Martin Baumann, 2005

Neben den Zentren, die von Schweizern gegriindet wurden, haben sich
Tempel von Vietnamesen, Chinesen und Taiwanesen gebildet, welche
als Fliichtlinge und Arbeitsmigranten hierher kamen. Ende 2005 lebten
11.600 Vietnamesen in der Schweiz, darunter knapp 7.000 Eingebiirger-
te (d.h. sechs von zehn Vietnamesen sind Schweizer Biirger). So hat der
Luzerner Verein der Indochina-Buddhisten in der Schweiz ein Haus ge-
kauft, wo sich die Mitglieder samstags zum Ritual mit Rezitation und
Vortrag treffen. Eine weitere vietnamesische Pagode besteht in Zolliko-
fen BE, wo ein Monch wohnt. Chinesen und Taiwanesen besuchen das

https://dol.org/10.14361/9783839405246-012 - am 14.02.2026, 16:58:47. /del A i) e )



https://doi.org/10.14361/9783839405246-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KERSTIN-KATJA SINDEMANN
- 12. Buddhismus in der Schweiz

grosse Kloster des weltweit tatigen Fo-Guang-Shan-Ordens in Gelfingen
LU, wo zwei Nonnen residieren. Im Juni 2006 eroffnete der charismati-
sche Ordensgriinder Hsing Yiin personlich ein in futuristischer Architek-
tur erbautes neues Zentrum in Genf.

4.4 Verbreitung des Theravada in der Schweiz

Friihe Buddhisten haben sich vornehmlich fiir den Theravada interes-
siert, weil er als eine Religion der Vernunft frei von Transzendenz, Glau-
benssatzen und Dogmatik galt. Die Beschaftigung beschrankte sich auf
das Lesen der Literatur — Meditation war nicht gefragt. Das dnderte sich
mit dem Aufkommen des Buddhismus ab den 7oer Jahren. So griindete
Kurt Onken — durch Nyanaponika angeregt — 1974 das Haus der Besin-
nung bei St. Gallen. Marcel Geisser und Fred von Allmen veranstalteten
1974 Vipassana-Kurse.

Meditationsformen des Theravada-Buddhismus

Der Theravada, der von den Mahayana-Buddhisten polemisch Hi-
nayana, kleines Fahrzeug, genannt wurde, gilt als authentische
Uberlieferung des frithen Buddhismus. Er lehrt verschiedene Medi-
tationsformen. So gibt es die Ruhemeditation (Pali: samatha) und
die Achtsamkeitsmeditation (sati). Bei der ersten geht es um die
Beruhigung des Geistes, die beispielsweise durch die Konzentra-
tion auf den Atem entsteht. Die zweite beinhaltet Ubungen, um die
Achtsamkeit fiir Korper, Empfindungen, Geist und Geistobjekte zu
erwecken. Eine weitere wichtige Meditationsmethode ist die Ein-
sichtsmeditation (vipassana), wobei die Verganglichkeit, Leidhaftig-
keit und Unpersonlichkeit aller Erscheinungen erkannt werden soll.
Eine weitere Praxis ist die Ubung der liebenden Giite (metta), bei
der man liebevolle Zuneigung zu sich selbst und fiir andere entwi-
ckelt.

Es gibt diverse Vipassana-Zentren, die teils durch asiatische Lehrer,
teils durch Schweizer Buddhisten gegriindet wurden. So rief in den 7oer
Jahren der burmesische Meditationsmeister Sayagyi U Ba Khin ein Zent-
rum in Bern ins Leben, der singhalesische Ménch Tawalama Dhammika
etablierte den buddhistischen Vihara Genf. Grosse Ausstrahlung haben
das 1988 gegriindete und 1991 nach Kandersteg BE iibersiedelte bud-
dhistische Kloster Dhammapala sowie das 2001 ins Leben gerufene
Meditationszentrum Beatenberg BE. Ersteres steht in der Waldtradition
des thaildndischen Reformers Ajahn Chah, die nach ethischem Verhal-
ten, Einfachheit und Sozialengagement strebt. 1996 wurde in Gretzen-

https://dol.org/10.14361/9783839405246-012 - am 14.02.2026, 16:58:47. /de/e Access - [CTEmED

217


https://doi.org/10.14361/9783839405246-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218

MARTIN BAUMANN/JORG STO1Z (HG.)
Eine Schweiz — viele Religionen

bach SO der grosste thailandische Tempel Europas offiziell erdffnet, der
Wat Srinagarindravararam. 2003 wurde das religiose Hauptgebadude
(Thai: Ubosoth) eingeweiht. In dem Kloster leben vier Mdnche, die die
knapp 12.000 Thaildnder und Thaildnderinnen in der Schweiz spirituell
betreuen. Das Kloster wird sowohl durch Spenden der Laien als auch
mit Unterstiitzung des thaildndischen Kdnigshauses finanziert. Es fin-
den Religionsunterricht, Meditationen, Zeremonien und Kurse in Tanz,
Thai-Boxen und Schnitzerei statt. Farbenprachtige Feste, wie etwa das
Neujahrsfest oder Visakha-Bucha, werden teilweise vom Schweizer
Fernsehen oder Radio wiedergegeben.

Abbildung 4: Der reich verzierte Tempel des
Wat Srinagarindravararam in Gretzenbach SO
Quelle: © Martin Baumann, 2004

In Ziirich existiert seit 1983 das Khmer Kulturzentrum, das kambod-
schanische Fliichtlinge errichtet haben, um ihre Kultur und Religion zu
pflegen. Dort leben meist ein oder zwei Mdnche.

4.5 Die Schweizerische Buddhistische Union (SBU)

1976 erfolgte die Griindung der Schweizerischen Buddhistischen Union
durch Mirko Fryba, der diese einige Jahre leitete. Mehr als 20 Jahre lang
war der Rechtsanwalt Dr. Rolf Hafner ihr Prasident. Die SBU ist der na-
tionale Dachverband von zurzeit 100 Gruppen, Zentren und Einzelper-
sonen. Sie vertritt den Buddhismus nach aussen und ist Ansprechpart-
ner fiir Medien, Schulen und offizielle Stellen. Nach innen will die SBU

https://dol.org/10.14361/9783839405246-012 - am 14.02.2026, 16:58:47. /del A i) e )


https://doi.org/10.14361/9783839405246-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KERSTIN-KATJA SINDEMANN
- 12. Buddhismus in der Schweiz

den Kontakt und die Kommunikation zwischen den einzelnen Gruppen
fordern. So findet einmal im Jahr eine gemeinsame Vesakh-Feier statt,
zu der alle Buddhisten unabhangig von Tradition und Herkunft eingela-
den sind. 1993 wurden die Statuten der SBU erneuert. 2004 wurden die
»Buddhistischen Grundsadtze« der SBU verabschiedet — vergleichbar
dem »Buddhistischen Bekenntnis« der Deutschen Buddhistischen Uni-
on. Der derzeitige Vorstand wurde auf der letzten Generalversammlung
im November 2005 gewahlt. Auffallend ist, dass die SBU in erster Linie
Plattform der Schweizer Buddhisten ist, weniger der Asiaten. Das hat
zwei Griinde: Migranten waren zu Beginn ihres Aufenthaltes mit Pro-
blemen wie Spracherwerb, Arbeitsplatzfindung und Familienzusammen-
fiihrung beschéftigt. Die Frage einer religiosen Vereinigung stand im
Hintergrund. Auch entsprach die Organisationsform eines Vereins, noch
dazu traditionsiibergreifend wie die SBU, nicht ihrem Religionsver-
standnis. Erst in den goer Jahren begannen Asiaten, eigene Vereine zur
Ausiibung ihrer Religion einzurichten.

5. BUDDHISMUS IN DER SCHWEIZ — RISIKEN UND CHANCEN

Anders als in Osterreich oder Italien ist der Buddhismus in der Schweiz
nicht offiziell anerkannt. Das bedeutet: keine Steuererleichterung, kein
Anrecht auf Teilhabe in den Medien, kein staatlich finanzierter Religi-
onsunterricht, keine offizielle Ausbildungsstatte fiir Religionslehrer.
Allerdings sind bisher von Seiten der SBU keine Anstrengungen be-
kannt, den Status einer anerkannten Religionsgemeinschaft erreichen
zu wollen. Der Grad der innerbuddhistischen Vernetzung ist relativ ge-
ring. Die meisten Buddhisten sind auf ihre eigene Gruppe und deren In-
halte konzentriert. Kontakte zwischen den verschiedenen Zentren fin-
den kaum statt. Das geht so weit, dass Buddhisten einer Schule nicht
wissen, welche weiteren Vereine sich in ihrem Wohnort befinden. Dies
kdnnte auf den Schweizer »Kantdnli-Geist« zuriickzufiihren sein. Ande-
rerseits zeigen Beobachtungen in Deutschland oder Osterreich, dass
dort dieses Phanomen dhnlich anzutreffen ist. Ein Erkldrungsansatz wa-
re, dass in einzelnen Schulen ein Uberlegenheits- und Exklusivititsan-
spruch gegeniiber anderen Richtungen kultiviert wird. Anders als
Deutschland oder Osterreich verfiigen die Schweizer Buddhisten iiber
keine eigene Zeitschrift — wohl, weil die finanziellen Mittel fehlen. Die
SBU tritt — anders als ihr dsterreichisches Pendant OBR - selten in der
Offentlichkeit bzw. den Medien in Erscheinung. Eine Ausnahme bildete
der Besuch des Dalai Lama 2005. Die Presseberichte waren jedoch vor-
rangig auf die Person des charismatischen Friedensnobelpreistragers
und seine Vortrage konzentriert.

https://dol.org/10.14361/9783839405246-012 - am 14.02.2026, 16:58:47. /del A i) e )

219


https://doi.org/10.14361/9783839405246-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

MARTIN BAUMANN/JORG STO1Z (HG.)
Eine Schweiz — viele Religionen

Anders als der Islam ist der Buddhismus bisher selten in die Nega-
tivschlagzeilen geraten. Einzelne Kritiken wie etwa die des Ehepaars
Rottgen alias Trimondi (ihr Buch Der Schatten des Dalai Lama) oder des
Basler Pfarrers Bruno Waldvogel-Frei versandeten wieder. Augenschein-
lich geniesst der Buddhismus (immer noch) das Image einer friedlie-
benden, gewaltfreien und toleranten Religion. So werden oft die Vorzii-
ge buddhistischer Meditationspraxis wie Gelassenheit, innere Ruhe und
Gefestigtheit betont. Meditationsformen sind regelméassiger Bestandteil
christlicher Spiritualitdts- und Bildungsangebote, sei es in offenen Kir-
chen, Volkshochschulen oder Bildungshdusern wie etwa im Lassalle-
Haus Bad Schénbrunn ZG. Die Befruchtung christlicher Spiritualitat
durch einzelne buddhistische Elemente wird mehrheitlich als Bereiche-
rung, nicht als Bedrohung wahrgenommen. Das positive Beispiel des
interreligiosen Dialogs, wie er zwischen Christen und Buddhisten ge-
pflegt wird, kann eine Vorbildfunktion ausiiben. Auch andere Bereiche
wie etwa Psychotherapie, Kindererziehung oder Sterbebegleitung sind
mittlerweile durch buddhistische Lehrsdtze und Praktiken angereichert.
Es ist daher weniger von Risiken des Buddhismus fiir die Schweizer Ge-
sellschaft zu sprechen als vielmehr von Chancen fiir ein friedliches und
konstruktives Zusammenleben verschiedener Religionen innerhalb ei-
nes Landes.

6. SCHLUSSBEMERKUNG

Das Erscheinungsbild des Buddhismus in der Schweiz hat sich im Lauf
des letzten Jahrhunderts sehr verandert, von einer nahezu unbekannten
Philosophie, fiir die sich nur Einzelne interessierten, zu einer Religion,
die in allen Teilen des Landes Anhdnger hat. Immer mehr Schweizer
sind als Meditationslehrer tadtig, darunter eine nicht geringe Anzahl
Frauen. Auch sind bereits einige Biicher von Schweizer buddhistischen
Autoren erschienen. Die Zahl der Klgster und Seminarhduser ist beacht-
lich. Die Frage ist, wie sich der Buddhismus in der Schweiz in den
nachsten 100 Jahren entwickeln wird. Dazu sind von heutiger Warte aus
kaum Prognosen zu treffen. Wie sagte bereits der Buddha: »Alles ist in
Verdanderung begriffen.«

https://dol.org/10.14361/9783839405246-012 - am 14.02.2026, 16:58:47. /del A i) e )


https://doi.org/10.14361/9783839405246-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KERSTIN-KATJA SINDEMANN
- 12. Buddhismus in der Schweiz

7. VERTIEFENDE LITERATUR
7.1 Allgemein zum Buddhismus

Keown, Damien (2001): Der Buddhismus. Eine kurze Einfiithrung. Stutt-
gart: Reclam.

Bechert, Heinz/Gombrich, Richard (Hg.) (1989): Der Buddhismus. Ge-
schichte und Gegenwart. Miinchen: C.H. Beck, 2. Aufl. 2002.

7.2 Buddhismus in der Schweiz

Baumann, Martin (1998): »Geschichte und Gegenwart des Buddhismus
in der Schweiz«. In: Zeitschrift fiir Missionswissenschaft und Religions-
wissenschaft 82, 4, S. 255-280.

Hutter, Manfred (2001): Buddhisten und Hinduisten im deutschsprachigen
Raum, Frankfurt a.M.: Peter Lang.

Payer, Alois (2005): »Materialien zum Neobuddhismus — 6. Buddhismus
in der Schweiz«, Online: www.payer.de/neobuddhismus/neobudo6o1.
htm

7.3 Film- und Bilddokumente

Buddhistisches Tempelfest im Schweizer Thai-Tempel Wat Srinagarind-
ravararam (2004), von Lekha Sarkar und Willi Biihler, SF DRS Fern-
sehbericht, Ziirich, 45 min.

Buddhismus im Kanton Luzern. 3 verschiedene Vesakh-Feiern (2004),
von Kerstin-Katja Sindemann und dem Religionswissenschaftlichen
Seminar der Universitat Luzern, Luzern.

Zen im Kanton Luzern. Zen-Meditation, Einweihung der Meditationshal-
le am Felsentor (2004), von Kerstin-Katja Sindemann und dem Reli-
gionswissenschaftlichen Seminar der Universitat Luzern, Luzern.

Immigrant Buddhism in Switzerland: Thai and Vietnamese Temples
(2004), Diashow im Forschungsprojekt Pluralism Project, Harvard
University, von Martin Baumann, online: www.pluralism.org/affiliates
/baumann /slideshow.php

7.4 Internet-Adressen (Primidrquellen, Auswahl)
Schweizerische Buddhistische Union: www.sbu.net
Association Zen Internationale in der Schweiz: www.zen.ch

Djampeille Ling (tibet. Buddhismus, Kagytipa): www.djampeilleling.org
International Buddhist Progress Society (Fo Guang Shan): www.ibps.ch

https://dol.org/10.14361/9783839405246-012 - am 14.02.2026, 16:58:47. /del A i) e )

221


https://doi.org/10.14361/9783839405246-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN BAUMANN/JORG STO1Z (HG.)
222 Eine Schweiz — viele Religionen

Haus Tao, Buddhistisches Meditationszentrum der Sati-Zen-Sangha:
www.haustao.ch

Karma Kagyi Schweiz (Thaye Dorje/Ole Nydahl):
www.buddhismus.org/Zentren CH

Meditationszentrum Beatenberg: www.karuna.ch

Rigpa in der Schweiz: www.rigpa.ch

Stiftung Felsentor Meditationszentrum: www.felsentor.ch

Klosterliches Tibet-Institut Rikon: www.tibet-institut.ch

Vietnamesen in der Schweiz, ihre zwei Tempel:
www.swissviet.ch /buddha.htm

Wat Srinagarindravararam in Gretzenbach: www.wat-srinagarin.com

Zentrum flir Buddhismus, Bern (verschiedene Traditionen):
www.zentrumfuerbuddhismus.ch

https://dol.org/10.14361/9783839405246-012 - am 14.02.2026, 16:58:47. /del A i) e )


https://doi.org/10.14361/9783839405246-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

