Eine Sprache der Unterdriickung
Uberlegungen zu einer Poetologie der Gebardensprache

Der bittere Preis jeder Emanzipation ist die Trivialisierung der Unterdriickung, deren
Motor die Emanzipation ist. Dreh- und Angelpunkt dieser Trivialisierung ist der Ruf
nach Identitit, nach einem Identisch-Sein des Einzelnen mit sich selbst, mit einem
anderen oder einer ganzen Gruppe. Identitit setzt Ubereinstimmung voraus, an der
sich die Wesensgleichheit messen lisst. Nun ist aber die Erfahrung der Unterdriickung
des einen niemals identisch mit der des anderen, denn auch wenn Unterdriickung ei-
ne ganze Gruppe betrifft, bleibt sie eine individuelle Erfahrung, verwirrend und voller
Widerspriiche. Jeder Einzelne erfihrt Unterdriickung ganz persénlich als eine nicht en-
dende Kette von Verletzungen.

Damit jedoch eine Emanzipation, in der sich der Einzelne als Teil der Gruppe er-
kennt, politisch wirksam umgesetzt werden kann, miissen die Erfahrungen der Unter-
driickung sozialisiert, korrigiert und schlieflich zu einer >Geschichte der Unterdrii-
ckung« kompiliert werden, die nach Befreiung ruft. Dabei geht die inkohirente Er-
fahrung des Einzelnen verloren. Die Erfahrung der Unterdriickung, die ihn einst zur
Gruppe hat stofRen lassen, verwischt, die Rinder fransen aus, die Uberginge werden
flieRend. Wo bin ich in diesem Kanon des Leidens? Wo ist meine Geschichte? Ging es
mir besser als dem Anderen? Habe ich mehr gelitten? War ich einsamer? Ich habe meine
Geschichte in den Worten der grofien Geschichte verloren.

Unterdriickung schafft Emanzipation und Emanzipation neue Formen der Unter-
driickung. Dieser Mechanismus findet auf der Ebene der Sprache des Trivialen statt.
Das Triviale ist die Sprache des Geschwitzes, des Nicht-zur-Kenntnis-Nehmens, des
Vergessens von Vergangenheit und Gegenwart. Es ist eine Sprache des Futurs, die sich
prasentisch mimt, eine Sprache der Illusion in der Travestie des Realen. In ihr wird die
Erfahrung der Unterdriickung zum Gegenstand eines Diskurses, entstellt ins Anekdo-
tische, komfortabel fiir jeden, der sich an diesem Diskurs beteiligt. Und es beteiligen
sich an diesem Diskurs auch jene, die nicht Opfer der Unterdriickung sind, denn unter
der Unterdriickung leiden nicht allein die Unterdriickten, sondern auch die Unterdrii-

https://dol.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Sprache

cker. Den Unterdriickten ist das Unterdriickt-Sein vertraut. Sie haben in der Unter-
driickung eine Sprache gefunden, in der sie die Erfahrung der Unterdriickung zum
Ausdruck bringen. Den Unterdriickern hingegen ist es unangenehm zu unterdriicken,
sogar peinlich, und in der Emanzipation feiern Unterdriickte und Unterdriicker Hoch-
zeit. Die Unterdriickung ist nun ein Thema unter anderen, dem man sich auf unter-
schiedliche Weise zu nihern vermag. Jeder weifd von ihr, spricht von ihr, denkt iiber sie
nach und sucht den Kontakt zu anderen, die dariiber nachdenken und natiirlich auch
Kontakt zu jenen, die Opfer der Unterdriickung waren — ja waren, denn seitdem iiber
ihre Unterdriickung gesprochen wird, gibt es keine Unterdriickung mehr, hochstens
Unbelehrbare, und zwar auf beiden Seiten, die noch in den Unterdriickungsstrukturen
verfangen sind und geldutert werden miissen.

Eigentlich sind die Unterdriickten diesen Unbelehrbaren dankbar, denn sie sind ein
immerwihrender Garant ihrer Emanzipation. Die Verstocktheit der Unbelehrbaren ga-
rantiert den Fortschritt, denn die Emanzipation ist ein hungriges Ungeheuer, das ge-
fiittert werden will. Schweigen auf einmal die Unbelehrbaren, sucht die Emanzipation
nach neuen Unterdriickungsfeldern. Alle Bereiche werden abgetastet, wo noch Spuren
der Unterdriickung vermutet werden, alles wird ausgespiht, um im Licht der Aufkli-
rung auch die letzten Winkel aufzuspiiren, in denen sich die Unterdriickung versteckt
hale.

Und die Unterdriickten selber mischen freudig mit, schliefilich ist es ihre Unter-
driickung, deren Ende die Emanzipation verspricht: endlich gesehen werden, endlich
Anerkennung erfahren, endlich diese Kette nicht endender Ungerechtigkeiten und Be-
leidigungen sprengen. Sie werden zu Kronzeugen eines Verfahrens bestellt, dessen Re-
geln sie nicht aufgestellt haben und dessen Vorsitz sie nicht fithren, ja, die Idee des
ganzen Verfahrens stammt nicht von ihnen. Sie greifen vielmehr dankbar das auf, was
sich bei der Emanzipation anderer Unterdriickter als erfolgreich bewihrt hat und was
nun auch fiir sie gilltig werden soll.

Emanzipation droht zu einer Geschichte des Verlustes der eigenen Geschichte zu
werden. Glicklich, der eine Sprache hat, die ihm seine Geschichte bewahrt. Denn in
dieser Sprache, einem verborgenen Schatz respektive einem verborgenen Archiv gleich,
ruhen die gesammelten Erfahrungen der Unterdriickung, des einzigen Schatzes, den
Unterdriickte besitzen, und der in Ginze ihnen gehort. Er ist die Quelle eines Lebens,
das eigentlich zum Tode verurteilt ist.

»Soll ich von mir reden Ich wer / Von wem ist die Rede wenn / Von mir die Rede geht
Ich Wer ist das / Im Regen aus Vogelkot im Kalkfell / Oder anders Ich eine Fahne ein /
Blutiger Fetzen ausgehangt Ein Flattern / Zwischen Nichts und Niemand Wind vor-
ausgesetzt / Ich Auswurf eines Mannes Ich Auswurf/ Einer Frau Gemeinplatz auf Ge-
meinplatz Ich Traumhélle / Die meinen Zufallsnamen tragt Ich Angst/ Vor meinem
Zufallsnamen / MEIN GROSSVATER WAR / IDIOT IN BOOTIEN« (Miiller 2002, 80).

https://dol.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Sprache der Unterdriickung

Ein einsames und verstortes Ich spricht hier. Und es ist immer das gleiche Lied: Der
Platz, der ihm zusteht, wird von einem anderen besetzt. Eine Priifung soll kliren, ob er
iiberhaupt wiirdig ist, den Platz einzunehmen, der ihm doch lingst versprochen ist —
eine Priifung jedoch einzig und allein dazu bestimmt, seinen Untergang zu bereiten. Es
beginnt immer mit einer Reise. Er sucht Mitstreiter, Kameraden, die wie er das Aben-
teuer suchen, die wilde See, fremde Linder, schone Frauen, starke Mianner — und am
Ende winkt der Ruhm. Das gefihrliche Unterfangen kann beginnen, eine Priifung folgt
der nichsten, und jede Priifung ist ein Kampf um Leben und Tod. Schliefilich die An-
kunft des verbliebenen Haufens in Korinth. An seiner Seite ist Medea, ohne deren Hilfe
die Abenteurer lingst untergegangen wiren, eine Fremde, eine Barbarin, denn sie ist
keine Griechin, zudem ist sie schon und eine Zauberin. Zehn Jahre als Fremde in Ko-
rinth machen miirbe. »Soll ich von mir reden Ich im Regen aus Vogelkot im Kalkfell Ich
eine Fahne ein blutiger Fetzen ausgehingt Ein Flattern zwischen Nichts und Niemand.«

1995 haben gehorlose Darsteller Heiner Miillers Verkommenes Ufer Medeamaterial
Landschaft mit Argonauten im Rahmen des Sommertheaterfestivals auf Kampnagel
in Hamburg gezeigt. Eine unzugingliche Produktion, ein Weg durch ein Labyrinth
verschiedener Riume, das an eine Geisterbahn erinnert. Von der Decke hingen Plas-
tikplanen. Die Besucher durchschreiten Riume, einer ist mit Baunetzen unterteilt,
in dem Medea und Jason tanzend nicht zueinanderkommen koénnen, ein anderer mit
Kupferplatten bestiickt, in denen sich Medea spiegelt, an den Wanden Friese aus far-
bigem Wachs, in einem dritten, mit weiflem Tuch ausgespannt, stehen vier gehorlose
Darsteller. Die Gebirden, die sie hier zeigen, sind nicht zu verstehen und entstammen
nicht den einschligigen Lexika. Sie sind Ergebnis einer mithsamen Vertiefung in das
mythenumwobene Geschehen und in die Sprache Heiner Miillers.

Vier Jahre spiter noch mal. In Schumachers michtigem lichten Treppenhaus der
Hamburger Hochschule fiir bildende Kiinste (HfbK) — erbaut 1913 — spannt sich eine
begehbare filigrane Treppenskulptur der bildenden Kiinstlerin Sabine Falk, auf deren
steilen Stufen gehorlose Argonauten auf- und absteigen und Miillers Bilder in Szene
setzen (vgl. Abb. 1). »Die Treppe stand fiir Wege und Diskurse in der Kunst, die ich
wahrend meines Studiums vermisst habe. Ich lud das >Visuelle Theater Hamburg< im
Frithjahr 1999 dazu ein, als Vertreter einer dieser fehlenden Diskurse ein Theaterstiick
auf der Treppe zu spielen« (Falk 2020).

Eine ginzlich traumartige Situation, denn dort, wo sonst der Blick frei in die obe-
renund unteren Geschosse schweift, ist plotzlich etwas, verhindert den freien Blick,
stort, befindet sich dieses eigentiimliche Gestell mit Personen, die fremdartige und ir-
ritierende Bewegungen ausfithren. In der Unruhe des Besucherstroms ist vielleicht das
eine oder andere Wort zu hdren: »Durst ist Feuer«, »Paarung der Fische im ausgeweide-
ten Brustkorb«, »Die Schwestern dampfend unter dem Kleid« (Miiller 2002, 81f.). Und
gewiss, der eine oder andere Gebardensprachkompetente mag die eine oder andere Ge-
birde erkennen. Doch was hat er da erkannt? Hat er sie verstanden? Gab es iiber-
haupt etwas zu verstehen? Wurde etwas mitgeteilt? Nein, es war nichts zu verstehen,
es sollte nichts vermittelt, keine Geschichte erzihlt und keine Trinen vergossen wer-
den. Es wurde nur gezeigt, vor allem das eine, dass jeder Versuch einer Kommunikation
zum Scheitern verurteilt ist, denn es gab weder eine Kommunikation zwischen den Ar-
gonauten noch eine zwischen den Besuchern und den Schauspielern. In diesem Fiir-

https://dol.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. - [

43


https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Sprache

Abbildung 1: Sabine Falk, begehbare Treppenskulptur »Die Treppe«
(Hamburg 1999)

sich-Sein bewahrten die gehorlosen Darsteller ihre Wiirde. Niemand wagte, ihnen jene
Fragen zu stellen, denen sie nicht entkommen, wenn von ihrem Geheimnis die Rede
ist: Ist die Gebirdensprache international? Ist die Gebirdensprache eine Erfindung der
letzten Jahre? Kénnen Gehérlose lesen und schreiben? Sie diirfen Auto fahren? Es sieht
so schén aus, wenn sie das mit ihren Hinden machen!

An den griechischen Mythen fasziniert Heiner Miiller der ihnen immanente Terror,
ein barbarischer Schrecken, der bis heute wirkt. Das Ich der Argonauten ist kein Ich der
Selbstvergewisserung — vielmehr ein Ich, das sich verloren hat. Mit welchem Stolz wa-
ren sie aufgebrochen. Jeder der Minner der Argo ist ein Held: Kastor und Polydeukes,
die Dioskuren, Lynkeus mit dem itbermenschlich scharfen Blick, der Singer Orpheus,
Zetes und Kalais, die gefliigelten Sohne des Boreas, Argos, der Erbauer des Schiffes,
schlieRlich Herakles, Sohn des Zeus, der schon in der Wiege zwei Schlangen erdrossel-

https://dol.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Sprache der Unterdriickung

te und den Riesen von Arktonnesos erschlug, der die wackeren Seeleute bedrohte. Hier
auf der Argo sind sie Briider, entschlossen, den Gefahren zu trotzen. Doch jetzt, an
der Kiiste Korinths, ist ihnen wenig geblieben, die meisten Helden sind tot oder haben
sich davongemacht. Fiir den Haufen war die Reise auf der Argo kein Abenteuer, das
ihre Ich-Identitit stabilisiert und fiir das ihnen nun der verdiente Lohn in Form von
Macht und Wohlstand zukommt. Sie kehren zuriick als Gebrochene und Verwundete.
Kein Heldenlied kommt iiber ihre Lippen, kein Lorbeer schmiickt ihr Haupt, sondern
Bruchstiicke, Fetzen, unzusammenhingende Bilder, die eine Geschichte der Zertrim-
merung und des Verlustes erzihlen. Nur fiir einen von ihnen ist die Reise noch nicht
zu Ende.

Jason, ein Held wie Odysseus, sucht den Weg der Vernunft, um dem Scheitern zu
entkommen und verursacht damit den grauenhaften Untergang. Um seine Haut zu
retten, will er vergessen: die tédlichen Gefahren, die begangenen Morde, das erlittene
Unrecht. Kreon bietet ihm eine Identitit, Wohlstand und Anerkennung - Dinge, die er
noch nie in seinem Leben erfahren hat: die Konigswiirde von Korinth zusammen mit
Glauke, Kreons schéner Tochter. Das Angebot Kreons ist an eine Bedingung gekniipft:
Du musst vergessen, Vergangenheit und Gegenwart, musst abstreifen das alte Leben;
Medea und die Kinder, jag sie fort! Bevor sie ihre blutige Rache nimmt — eine letzte
Chance, das Grauen abzuwenden -, wiederholt die Medea des Lars von Trier mehrfach
die Frage: »Erinnerst du dich, Jason«, und Heiner Miillers Argonauten fragen: »DO YOU
REMEMBER DO YOU NO I DONT« (ebd., 83).

Die Geschichte von Jason und Medea findet hier statt: »See bei Straulberg, Ver-
kommenes Ufer. SEEMANNSBRAUT IST DIE SEE [..] Gegen das Meer zischt der Knall
der Bierdosen [...] Eingeborene des Betons Parade / Der Zombies perforiert von Wer-
bespots / In den Uniformen der Mode von gestern vormittag / Die Jugend von heute
Gespenster / Der Toten des Krieges der morgen stattfinden wird« (ebd., 73ff.). Satz-
bruchstiicke unterschiedlicher Erfahrungsschichten, in denen sich Beobachtungen der
Gegenwart mit Erinnerungen der Vergangenheit, Krieg und Vertreibung, vermischen:
»Zwischen zerbrochenen Statuen auf der Flucht / Vor einer unbekannten Katastrophe /
Die Mutter im Schlepptau die Alte mit dem Tragholz« (ebd., 81f.). Dazwischen die zer-
brochenen Helden der Argo: »Der Anker ist die letzte Nabelschnur / Mit dem Horizont
vergeht das Gedichtnis der Kiiste / Vogel sind ein Abschied Sind ein Wiedersehen / Der
geschlachtete Baum pfliigt die Schlange das Meer / Diinn zwischen Ich und Nichtmehr
Ich die Schiffswand« (ebd., 80).

Die Wege in die Geisterbahn auf Kampnagel und auf die Treppe der HfbK haben
bereits angedeutet, wohin die Reise geht. Es ist die Sprache der Erinnerung, die hier
gesprochen wird, die entstellte Sprache des Traums. Satzfetzen, die nicht ineinander-
greifen, keinen Sinn ergeben, und nur dann ertriglich sind, wenn man aufgehért hat,
Zusammenhinge erkennen zu wollen, die Sinnfrage zu stellen, und bereit ist, sich dem
Text hinzugeben, wie der Schlafende, der sich nicht wehren kann gegen die verstéren-
den Bilder des Traums, aus denen er erwacht und sich des einen oder anderen Fetzens
erinnert und mithsam das Bild dieses Fetzens zu verstehen versucht, das ihm im Ge-
dichtnis geblieben ist und ihn beunruhigt.

https://dol.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. - [

45


https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Sprache
]

»Es sind die Korper, die unauthérlich leiden und verwundet werden und bis zur Zer-
storung gehen: Antigone erhingt sich, wie ihre Mutter, Haimon stéf3t sich den Dolch in
den Bauch. Und es sind keine Leiden, die sich damit zufrieden geben blofR ausgespro-
chen zu werden, die Kérper verindern sich entsprechend« (IVT 1995, 11"), sagt Thierry
Roisin in einem Gesprich zu seiner Antigone-Inszenierung. Wenn es der Korper ist, der
spricht, dann muss der Korper, der Leiden, Verwundung und Zerstérung ausgesetzt
ist, dieses zum Ausdruck bringen, denn es ist nicht ein Tod, iiber den berichtet wird,
sondern von dem die Rede ist. Dies kann jedoch nicht in einer naturalistischen Form
zur Darstellung gelangen, denn das hief3e, die Tragédie nachzuspielen, hief3e, sich an
die Vorlage eines Textes zu halten, der jenseits der Erfahrungen der Schauspieler des
IVT von Vincennes entstanden ist. Es kommt aber darauf an, dass sich Emmanuelle in
Antigone, Simon in Kreon, Delphine in Ismene, Laurent in Haimon und Chantal, Joél,
Levent im Chor wiedererkennen, sie verkorpern, ihre eigenen Erfahrungen in ihren
Helden aufgehen lassen. Die Figuren, die uns auf der Bithne begegnen, sind tatsich-
lich gleichzeitig Emmanuelle und Antigone, Simon und Kreon. Wie jedoch kann das
gelingen? Wie soll eine Sprache aussehen, die ein Geschehen reflektiert, das vor 2.500
Jahren aufgeschrieben wurde, und das heute Schauspieler und Zuschauer gleicherma-
3en in seinen Bann zu ziehen vermag?

Die Arbeit an der Antigone® war eine Qual. Jeder der beteiligten Schauspieler berich-
tet davon. Thierry Roisin, der Regisseur, sagt: »Alle hatten Probleme, die sich um die
Gebirdensprache drehten« (ebd., 10), denn das, was er von seinen gehoérlosen Schau-
spielern verlangte, schien ihre Méglichkeiten bei Weitem zu iiberfordern. »Die Gehor-
losen machen tragische Erfahrungen in ihrem Alltag, und ich wusste itberhaupt nicht,
ob es moglich wire, eine passende Sprache zu finden, die nicht zu distanziert aber
auch nicht zu dramatisierend ist; man musste beides verwenden. Genau dort geschieht
Sprache« (ebd.). Beides heifdt, dass die Sprache einerseits die »tragischen Erfahrun-
genc reflektieren muss, andererseits wird von den Schauspielern erwartet, von dieser
Sprache zuriickzutreten und sie einem Prozess der Entstellung zu unterwerfen, um der
antiken Tragddie Raum zu geben. Eine Zumutung, von der Chantal sagt: »Es war sehr
entnervend« (ebd., 17), denn Thierry verlangte bspw. vom Chor ein mienenloses Spiel.
»Ich hatte den Eindrucke, sagte Chantal, »als ob der Regisseur mich nicht respektierte,
aber ich ihn respektieren sollte« (ebd.).

Gehorlose Schauspieler, deren Sprache nach langem Kampf endlich eine gewisse
Aufmerksambkeit entgegengebracht wird, standen vor der Anforderung, diese Sprache
zu zerstoren, zu verfremden und zu entstellen, sich also aus dem miithsam erstritte-
nen Ort der Kommunikation herauszukatapultieren, um wieder an einer Stelle jenseits
der Gemeinschaft zu landen, wo sie allein und ihre Gebirden unverstindlich bleiben,
geheimnisvoll, hermetisch, unzuginglich. Der dringende Wunsch sich zu vermitteln,
seine Geschichte zu erzihlen, die Last loszuwerden, die seit frithester Kindheit driicke,

1 Ubersetzungen aus dem franzosischen Original: Christina Klein.
2 Vgl. dazu meine Ausfithrungen in »Gebardensprachkunst: Poetik und Politik« in diesem Band auf
S. 98f.

https://dol.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Sprache der Unterdriickung

Befreiung aus »unschuldiger Schuld«, wie es Ruth Schaumann einmal in Das Arsenal
(1968, 1103) genannt hat, endlich die Richter auf die Anklagebank verweisen — all das
nicht? Nein! Stattdessen all das, aber ganz anders. Roisin bringt es in einem Satz auf
den Punkt: Es galt, »ihre Beziehung zu den Gebirden zu brechen« (IVT 1995, 8), d.h. die
Beziehung zu einer Praxis zu brechen, in der Sprache als Handwerkszeug verstanden
wird, das dazu dient, iiber die erlittene Unterdriickung zu berichten. Die Sprache, in der
man spricht, wird vom Thema getrennt, von dem die Rede ist. Mit anderen Worten, der
zum Gegenstand verkommenen Erfahrung der Unterdriickung nihert man sich diskur-
siv mit einem Hilfsmittel, der Sprache, die dazu dient, die Erfahrung weiterzugeben.
Dabei geht das Wesenhafte der Unterdriickung als einer geistigen und korperlichen Er-
fahrung verloren, die nur in einem Medium dargestellt werden kann, das wiederum
geistig und korperlich sein muss. Die Rede von der Sprache als einem Handwerkszeug
leugnet die geistige und korperliche Dimension von Sprache und anerkennt nur ihren
intelligiblen Teil. Es geht dem Regisseur darum, den Schauspielern ein Gebirden iiber
die erlittenen Erfahrungen auszutreiben. Vielmehr mochte er sie dazu bringen, diese
erlittenen Erfahrungen im Medium der Gebirdensprache zum Ausdruck zu bringen.
Statt der Geschwitzigkeit der Emanzipation eine Poetik der Unterdriickung.

Simon erzihlt aus seiner Geschichte: »Wenn ich etwas brauchte oder mit meinen
Eltern reden wollte, liefRen sie mich fallen, schlossen mich ein, ohne Kommunikation,
total allein. Ich drehte vollig durch, stundenlang in der Dunkelheit eingeschlossen zu
sein, manchmal auch einen ganzen Tag lang. Und dann 6ffnete man mir die Tir und
sagte: >Gut, hast du jetzt verstanden?« Selbstverstindlich hatte ich nichts verstanden.
Es war ein sehr schwer zu ertragender Schmerz« (ebd., 26). Die Szene erinnert an die
grausame Strafe, die Kreon an Antigone vollstreckt, als er sie bei lebendigem Leibe
in das Grab einmauert, d.h. diesmal ist es Simon, der in der Maske des Konigs die
Rolle seines Vaters spielt. Es ist davon auszugehen, dass in Kreons Gebirden Bilder
von Simons Kindheit verborgen sind, in denen die grausamen Gesten seines Vaters
aufblitzen.

Der Regisseur verlangt von den Schauspielern, dass sie in ihr eigenes Schattenreich
hinabsteigen und sich im Raum der Bilder jener Erinnerungen bewegen, die mit so gro-
Ren Schmerzen verbunden sind. Antigone wird nicht verstanden, weil sie eine Sprache
spricht, die keiner versteht — und damit meine ich nicht die Gebirdensprache —, son-
dern weil sie in dieser Sprache eine Erinnerung reflektiert, an die sich keiner erinnern
mochte. Die Bestattung ihres Bruders Polyneikes ist géttliches Gebot, und damit ein
Gebot, das nicht zur Disposition steht — das ist das Wesen eines gottlichen Gebots.
Kreon stellt es zur Disposition und positioniert sich — zusammen mit dem Gemeinwe-
sen, dem er vorsteht — jenseits dieser von Gott gestifteten Ordnung. Er tut so, als gebe
es diese Ordnung nicht, als sei die von ihm bestimmte Ordnung, die das Gemeinwe-
sen von Theben wieder zur Ruhe bringen soll, der gottlichen Ordnung tibergeordnet.
Antigones Rebellion besteht darin, die gottliche Ordnung wieder einzusetzen.

So wie Kreon Ziige von Simons Vater und damit von Simon selbst trigt, erinnert
Antigone an Emmanuelle Laborit, ihre Darstellerin. In ihrer Autobiografie Der Schrei
der Mowe erzihlt Laborit die Geschichte einer Verhaftung, einer Irrfahrt durch mehrere
Polizeistationen in Paris und schlief3lich einer langen Nacht im Frauenuntersuchungs-
gefingnis (vgl. 1995, 85ff.). Emmanuelle versucht, an Vergessenes zu erinnern. Gut, ver-

https://dol.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. - [

47


https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Sprache

stindlich und deutlich spricht sie mit den Polizisten. Ihre Lautsprache ist so gut, dass
ihre Lehrer dringend raten, das Gebirden zu unterlassen, um diese gute Lautsprach-
kompetenz nicht aufs Spiel zu setzen. Doch auf der Wache versteht sie keiner. Sie setzt
sich fiir ihre Freundin und ihre beiden Freunde ein, die betrunken sind und in der U-
Bahn ein Plakat abgerissen haben. Sie ist niichtern und gibt sich alle Mithe, in gutem
Franzosisch den Polizisten die Zusammenhinge zu erkliren. Doch sie stoft auf eine
Wand der Abwehr und ist entsetzt, dass diese Polizisten — denen man doch Vertrauen
schenken soll, die doch zum Schutz vor allem der Alten und Kinder da sind, zudem ge-
hérloser Kinder — sie behandeln, als seien sie Schwerverbrecher. Sie haben vergessen,
dass sie dazu da sind, Kinder zu beschiitzen, dass man besonders geduldig und sanft zu
Kindern und zu Heranwachsenden sein muss. Emmanuelle begegnet dem gleichen Un-
verstindnis wie Antigone. Sie wird fiir etwas bestraft, was richtig war - sie hat nichts
getan, nur ihre Freunde verteidigt und ihren Bruder bestattet, und das ist géttliches
Gebot. Sie beruft sich also auf etwas, das tief in ihr angelegt ist, eine Erfahrung, die ihr
Sein konstituiert. Und ganz gewiss sind in Antigones Gebirden Bilder von Emmanu-
elles Kindheit verborgen, in denen die unerbittlichen Gesten der Polizisten aufblitzen,
aber auch die Gebirden, mit denen Emanuelle sich verzweifelt wehrt.

Es stellen sich, nach dem bisher Gesagten, drei Anforderungen an eine Theorie, die
eine Poetik der Gebirdensprache reflektieren muss. Zuerst die Anforderung, die statt
der Geschwitzigkeit der Emanzipation eine Poetik der Unterdriickung im Auge hat;
dann die Anforderung, die die entstellte Sprache der Poesie beleuchtet; und schliefilich
die Anforderung, eine Theorie zu entwickeln, in deren Mittelpunkt der Kdrper steht,
der in der Sprache der Gegenwart eine Sprache der Erinnerung zum Ausdruck bringt.
Ich will nachfolgend ein solches theoretisches Konzept kurz skizzieren und greife dabei
auf die Sprachphilosophie Walter Benjamins, auf die Traumdeutung Sigmund Freuds
und auf das Erinnerungskonzept Henri Bergsons zuriick.

v

Wie ist eine Sprache wie die des Sophokles oder Heiner Milllers zu fassen? Wovon ist
hier die Rede? Welches geistige Wesen kommt in dieser Sprache zum Ausdruck? Und
was unterscheidet diese Sprache von der Geschwitzigkeit?

Fiir Benjamins Sprachverstindnis ist grundlegend, dass sich das geistige Wesen »in
der Sprache mitteilt und nicht durch die Sprache« (1980f, 142; Herv. i. Orig.). Dieses »in
der Sprache« bedeutet, dass die Sprache das Medium und das Material der Mitteilbar-
keit eines jeglichen Wesens ist, womit er auf das Gleiche hinweist wie Thierry Roisin,
der von seinen Schauspielern verlangt, dass sie die Materialitit der Sprache erfassen,
in der sich ihre mediale Kraft entfaltet; also genau jene Kraft, die Heiner Miiller in den
Texten der griechischen Mythologie spiirt und in seine eigenen Texte zu bannen ver-
sucht. Die Materialitit von Sprache bringt ihre magische Seite zum Schwingen.

Die magische Seite der Sprache verweist auf Benjamins Interesse an Sprache, aber
auch auf seine Schwierigkeit damit. Sein Anliegen besteht darin, einen umfassenden
Sprachbegrift zu reformulieren, der das Magische der Sprache gleichermaflen wie ihre
Funktionalitit einschlieft. Dies verdeutlicht er am Begriff der Erfahrung — einem Be-

https://dol.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Sprache der Unterdriickung

griff also, der bereits in den Eingangsbemerkungen von zentraler Bedeutung war, weil
fiir ihn Vergangenheit und Gegenwart grundlegend sind und sich in ihm die geistige
und die materielle Welt des Menschen verbinden. Benjamin kritisiert, dass dies in der
von Platon und Kant begriindeten Erkenntnisphilosophie nicht geniigend wahrgenom-
men worden ist. Erkenntnis werde vor allem seit der Aufklirung als geistige Erkenntnis
verstanden, der er Blindheit gegeniiber religiésen und historischen Erfahrungen vor-
wirft. Erfahrung sei das Bindeglied von geistiger und materieller Welt.

Eine solche Erfahrung sei das Gliick. Der antike Mensch, der uns in den Mythen be-
gegnet, hat, so Benjamin, Gliick als einen Zustand schwebender Aufmerksambkeit der
Gotter an sich erfahren — ein Gliick, das nur mittelbar mit ihm zu tun hat. Das Gliick
des Sieges ist ein prekires Gliick, das die Gotter dem einen verleihen, wie sie es auch
einem anderen hitten zuteil werden lassen kénnen. Der Mensch ist daran nicht be-
teiligt. Er weif3, dass sein Verdienst, sein Mut, sein Geschick, seine List in gleichem
Mafd auch auf den zutreffen, dem die Gotter das Gliick des Sieges entzogen haben.
Kreons Siindenfall besteht darin, dass er sich dieses Sieges bemichtigt, ihn fiir sich re-
klamiert und ihn iiber das gottliche Gebot stellt. Das Wesen der antiken Tragddie ist es,
dem Menschen seine Verfehlung vor Augen zu fithren, in dem sie Jammer (Eleos) und
Schaudern (Phobos) bewirkt, an deren Ende die Reinigung steht — eine Katharsis, die
das Gliick des antiken Menschen voraussetzt. Thm bedeutet die Erfahrung des Gliicks
keine Ich-Identifizierung als Sieger, eher das Gegenteil: Der Moment des Sieges ist nur
im Angesicht der Niederlage erfahrbar. Also darf der Dank an die Gétter nicht den Sie-
ger zum Gegenstand haben, sondern etwas, das ihn transzendiert, und das geschieht
im Kult, in dessen Worten und Gebirden der Sieger mit seiner Stadt, mit den Ahnen
und mit der Macht der Gatter selbst versohnt wird (vgl. Benjamin 1980d, 128).

Fir Benjamin ist der paradiesische Siindenfall ein sprachliches Paradigma. Der
Siundenfall hat die paradiesische Welt, die gliickliche Welt, zerstort. Die Unterschei-
dung von gut und bése ist in einer Welt, die gut ist, nichtig. Die urspriingliche Ord-
nung, wonach das Wort Gottes schafft und das Wort des Menschen benennt — d.h. es
in ein Verhiltnis der Ahnlichkeit zu ihm stellt —, hat sich aufgelést. Nun spricht der
Mensch ohne zu benennen und versinkt in »Geschwitz« (1980f, 153). Der Mensch be-
ginnt seine Existenz jenseits von Gott. Er ist aus der géttlichen Ordnung getreten und
spricht nicht mehr in den Dingen gemif} seiner Erkenntnis, sondern iber die Dinge,
womit sich sein Verhiltnis zu den Dingen verindert. Die sympathetische Beziehung,
in der sich der paradiesische Mensch zu seiner Umwelt befindet, l6st sich auf, d.h. er
erfihrt sich nicht mehr als in der Natur befindlich, sondern er gestaltet sich die Natur
entsprechend den Moglichkeiten seiner Macht. Mit anderen Worten, der Siindenfall
markiert den Beginn der Geschichte und die Feindschaft des Menschen mit der Na-
tur. »So ist verflucht der Ackerboden deinetwegenc, »unter Mithsal wirst du von ihm
essen«, »Dornen und Disteln lisst er dir wachsen«, »im Schweifle deines Angesichts«
(Gen 3,17-19) sind die Wegmarken dieser Feindschaft. Deswegen spricht Benjamin vom
»Schmerz« (1980c, 126) des Menschen und von der »tiefen Traurigkeit der Natur« (1980f,
155) und ihrem Verstummen.

Benjamins Anliegen ist es, Einsamkeit und Verlorenheit des modernen Menschen zu
deuten. Der Rekurs auf den biblischen Siindenfall ist nicht der Beginn einer linearen
und chronologischen Geschichte, die sich in frither Zeit zugetragen hat, sondern ein

https://dol.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. - [

49


https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Sprache

Denkbild, das es ihm erméglicht, den fiir das Verstindnis seiner Sprachphilosophie
zentralen Zusammenhang von Sprache und Geschichte zu verdeutlichen. Mythisches
Erzihlen ist Erzdhlen in der Gegenwart. Die Bedeutung von Mirchen und Mythen be-
steht in ihrer Giiltigkeit fiir den Menschen, unabhingig davon, in welcher Zeit er lebt.
Sie verweisen auf sein Gliick, und ihre Sprache vergegenwirtigt die Vorstellung einer
paradiesischen, einer reinen, einer poetischen Sprache.

Der Siindenfall und die darauf folgende babylonische Sprachverwirrung markieren
das Ende unmittelbaren Sprechens und den Beginn der Herrschaft des Menschen iiber
den Menschen und die Natur. Der Verlust des Paradieses und des unmittelbaren Er-
kennens sowie der Gabe, dieses in der Sprache zum Ausdruck zu bringen, haben zu
der Verlorenheit gefithrt, die der moderne Mensch »Fortschritt« nennt, die doch nichts
anderes als Katastrophe und ein Berg von Tritmmern ist (vgl. Benjamin 1980b, 697f.).
Was sich der Mensch jedoch bewahrt hat, ist eine Erinnerung an das Paradies als einem
Ort unmittelbarer Erkenntnis und reiner Sprache, die diese Erkenntnis zum Ausdruck
bringt und die er in seinen mythischen Erzihlungen bewahrt hat. Der Mensch lebt
nicht mehr im Zustand der Ahnlichkeit, aber er vermag Ahnlichkeiten zu schaffen und
zu erkennen.

v

Wie sich nun der entstellten Sprache der Poesie nihern, den Satzfetzen Heiner Miillers,
den unverstindlichen Gebirden des Visuellen Theaters Hamburg und des IVT von Vin-
cennes? Es ist bereits der Ort angedeutet worden, woher uns die Entstellung vertraut
ist. Es ist der Traum, dessen Dechiffrierung Sigmund Freud sein Hauptwerk gewidmet
und der Spuren in allen seinen Schriften hinterlassen hat.

Entstellung ist fiir Freud das Wesen des Traums. Jeder Traum ist eine entstellte
Form der Wunscherfiillung, in dem sich die Traumgedanken zu einem Trauminhalt
dramatisieren. Die Uberfithrung von Traumgedanken in Trauminhalt nennt er »Traum-
arbeit« (Freud 1999a, 283). Das kann ganz harmlos sein, aber auch sehr befremdlich und
zu komischen, seltsamen und unverstindlichen Bild- und Sprachschépfungen fithren.
Der Traum kitmmert sich nicht um »die biirgerliche Auffassung der Sprache« (Benja-
min 1980f, 144), vielmehr wiederholt sich hier jenes paradiesische Sprechen, wonach
sich das geistige Wesen in der Sprache mitteilt und der Mensch die Dinge nach seiner
Erkenntnis benennt (vgl. ebd., 148).

Es ist nicht verwunderlich, dass Freud in diesem Zusammenhang die Sprache des
Kindes mit seinem lebhaften Interesse an Wortneuschépfungen und -verdrehungen
ins Spiel bringt. »Die Sprachkiinste der Kinder, die zu gewissen Zeiten die Worte tat-
sichlich wie Objekte behandeln, auch neue Sprachen und artifizielle Wortfiigungen
erfinden, sind fiir den Traum wie fiir die Psychoneurosen hier die gemeinsame Quelle«
(Freud 1999a, 309).

Fir den Traumenden bedngstigend ist jene Traumform, die sich durch Zerrissen-
heit und Verworrenheit des Trauminhalts auszeichnet und die am schwersten zuging-
lich ist. Freud sieht hier die Traumverschiebung bzw. Metonymie am Werk. »Traum-

https://dol.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Sprache der Unterdriickung

verschiebung und Traumverdichtung sind die beiden Werkmeister, deren Titigkeit wir die
Gestaltung des Traumes hauptsichlich zuschreiben diirfen« (ebd., 313; Herv. i. Orig.).

Die Zurichtung von Traumgedanken in den Trauminhalt, die die verwirrende und
schwer les- und verstehbare Entstellung des Traummaterials ausmacht und den Triu-
menden erschreckt, dhnelt dem poetischen Schaffen einer Dichtung wie der Heiner
Miillers. Die Traumgedanken »scheinen nicht in den niichternen sprachlichen Formen
gegeben, deren sich unser Denken am liebsten bedient, sondern sind vielmehr in sym-
bolischer Weise durch Gleichnisse und Metaphern, wie in bilderreicher Dichtersprache,
dargestellt« (Freud 1999b, 671f.). Dabei kommt der Traumverschiebung eine besonders
wichtige Bedeutung zu, bei der nach Freud, »ein farbloser und abstrakter Ausdruck
des Traumgedankens gegen einen bildlichen und konkreten eingetauscht wird. [...] Das
Bildliche ist fitr den Traum darstellungsfihig« (Freud 1999a, 345; Herv. i. Orig.). Mithilfe
der Verdichtung und Verschiebung bewiltigt der Traum ein Problem - die Uberset-
zung eines abstrakten Gedankens in ein Bild —, das sich auf der sprachlichen Ebene
der Darstellbarkeit manifestiert.

Gehorlosen Darstellern scheint diese Form der Traumarbeit zutiefst vertraut zu
sein, und zwar unmittelbar als Traumarbeit, die sie in Gebirdensprache gestalten.
Kaum ein Gebirdensprachpoesie-Wettbewerb, bei dem nicht explizit und implizit
Traumgeschichten gezeigt werden. Dabei verweisen diese Prisentationen keineswegs
nur auf die Visionen einer gliicklicheren Zukunft, sondern unmittelbar auf traumhaftes
Geschehen, also ein Geschehen, das sich der unmittelbaren Verstehbarkeit entzieht.
Die Schwiche der Prisentationen, die sich darin zeigt, dass sich die Prisentatoren
immer wieder dazu verleiten lassen, ihre Albtriume zu glitten und sie anekdoten-
haft in vermittelbaren Geschichten zu vereinfachen und ihnen damit die traumhafte
Radikalitit und Kraft zu entziehen, verstehe ich als einen Ausdruck der Unsicherheit
und Angst, sich ganz der Traumbhaftigkeit ihrer Sprache hinzugeben. Ich erinnere
nur an Chantals Bedenken bei der Arbeit an der Antigone. Wesentlich jedoch ist, dass
gehorlosen Darstellern der Traumcharakter ihrer Sprache bewusst ist und sie damit
spielen.

Vi

Wer sich am Morgen seiner Triume zu besinnen versucht und sie im Traumtagebuch
notiert oder sie seinem Nichsten erzihlt, titigt bereits eine Ubersetzungsleistung,
nimlich die Bilder und Gebirden der Nacht in eine schriftliche oder miindliche Form zu
iibertragen. Mit dieser Ubersetzungsleistung schliefst man sich dem hermeneutischen
Interesse Freuds an, das er in seinem Verfahren der Psychoanalyse vorgegeben hat,
ohne das Wesen dieser Leistung besonders hervorzuheben. Freuds hermeneutisches
Interesse dient letztendlich dazu, dem Traum die Maske der Metonymie herunterzu-
reiflen. Wenn jedoch Traumbilder nicht mehr unter einer hermeneutischen, sondern
einer phinomenologischen Perspektive betrachtet werden, wenn es also nicht mehr
um die Bedeutung der Bilder, d.h. um ihre Lesbarkeit, sondern um ihre Beschaffenheit
geht, riickt ihre Materialitit in den Mittelpunkt des Interesses.

https://dol.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. - [

51


https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Sprache

Die Frage, wie die Theorie einer Poetologie der Gebirdensprache beschaffen ist, in
deren Mittelpunkt der Korper steht, der in der Sprache der Gegenwart eine Sprache
der Erinnerung zum Ausdruck bringt, muss die Materialitit und Geschichtlichkeit der
Bilder der Gebirdensprache im Auge haben. Henri Bergsons Untersuchung Materie und
Geddchtnis (1991) scheint auf den ersten Blick den bekannten Dualismus zu bestitigen,
wonach die Materie - hier vor allem im Sinne des Kérperlichen — das Vergingliche,
Instabile, Irrationale, Lustorientierte reprisentiert, das Gedichtnis hingegen fiir den
Geist steht, die Unsterblichkeit, die Idee, den Intellekt. Bergson hingegen unterstreicht
die Beziehung von Geist und Kérper und gibt dabei hilfreiche Hinweise fir das Ver-
stindnis von Gebirdensprache.

Er geht davon aus, dass alles, was uns umgibt, Bilder sind. Die dufleren Bilder iiber-
tragen Bewegungen auf den Kérper; der Korper tibertrigt Bewegungen auf die duleren
Bilder - er gibt ihnen Bewegungen zuriick. In einem ersten Schritt nimmt der Mensch
die Eindriicke bzw. Bilder der Aufenwelt wahr und speichert sie als Bilder der Erinne-
rung in seinem Gedichtnis. Dabei unterscheidet das Gedichtnis — Bergson nennt es
das erste oder reine Gedichtnis (vgl. ebd., 73) — nicht nach Nutzen oder Brauchbar-
keit, es speichert unterschiedslos alles, was sich ihm offenbart, »alle Ereignisse unseres
taglichen Lebens, wie sie sich nacheinander abspielen«, ohne »die mindeste Einzelheit
[zu] vergessen; jede Tatsache, jede Gebirde behilt es mit Ort und Datum. Ohne Hinter-
gedanken an Niitzlichkeit oder praktische Verwendbarkeit [...], aus blof3er natiirlicher
Notwendigkeit« (ebd., 70). Nur der Wahrnehmung verdanken wir es, in der Fiille der
Bilder nicht zu ertrinken. Sie ibernimmt die Rolle eines Zensors und wihlt aus der Flut
dullerer Bilder jene aus, die mit Empfindungen des Korpers korrespondieren und auf
die sie Einfluss ausiiben konnen. Daraus folgt, ein Bild kann sein, ohne wahrgenommen
zu werden, es kann existieren, ohne dass wir es sehen.

Der Koérper speichert nicht nur Bilder, sondern auch Bewegungen, die mit die-
sen Bildern verbunden sind. Bergson unterscheidet hier zwei theoretisch unabhin-
gige Formen von Gedichtnis: das erste bzw. Bild-Gedichtnis, das der Vergangenheit
verbunden ist und von dem wir bereits wissen, dass es alles speichert ohne Hinterge-
danken an Niitzlichkeit oder praktische Verwendbarkeit aus reinem Interesse, und das
Bewegungs-Gedichtnis, das der Gegenwart zugeordnet ist und »neue Dispositionen
des Handelns« (ebd., 70f.) schafft. Das Wesen des ersten Gedichtnisses ist Kontempla-
tion, das des zweiten Aktion.

Der Koérper — nicht der Geist — ist das Archiv des Gedichtnisses. Doch das Wort
»Archiv« ist irrefithrend, denn es suggeriert, dass der Mensch zu seinem Archiv freien
Zugang hat. Diesen freien Zugang jedoch gibt es nicht. Das erste Gedichtnis ist nicht
verfiigbar, d.h. der Mensch kann nicht willkiirlich darauf zuriickgreifen. Es ruht in un-
zuginglicher Tiefe und unterscheidet sich von einer alltiglichen Erinnerung, bspw. ei-
nem auswendig gelernten Gedicht oder einem Erlebnis, einer Geschichte, die man zum
Besten gibt, durch deren Verfiigbarkeit. Auf Grund ihrer Verfiigbarkeit gehért diese
alltigliche Erinnerung nicht in den Bereich des reinen Gedichtnisses, sondern ist viel-
mehr eine Form der Gewohnbheit im Licht des Gedichtnisses. Reinheit bedeutet Unver-
fiigbarkeit. Unverfiigbarkeit ist das Wesen des Gedichtnisses. Aus diesem Grund nennt
Bergson das unzugingliche Gedichtnis »reines Gedichtnis«, das die reine Erinnerung

https://dol.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Sprache der Unterdriickung

speichert, und die Wahrnehmung von Bildern, die ungefiltert das reine Gedichtnis auf-
fillen, nennt er »reine Wahrnehmung« (ebd., 52ff.).

Wahrnehmung 16st Bewegung aus, in die sich die Erinnerung einfiigt, d.h. die Be-
wegungen, die durch die Wahrnehmungen ausgelost werden, werden mit Erinnerungs-
bildern verkniipft. Das Gedichtnis verstirkt und bereichert die Wahrnehmung mit Er-
innerungsbildern, es wihlt nacheinander verschiedene analoge Bilder aus und rich-
tet sie auf die durch die Wahrnehmung ausgeléste Bewegung. Wenn im Prozess der
Wahrnehmung Bilder ins Kérperzentrum eindringen und sich im Prozess der Abga-
be in Bewegung umsetzen, vermischen sich mit diesen Bildern Erinnerungsbilder, die
den neuen Bildern dhnlich bzw. niher oder ferner verwandt sind. Wir erleben dieses
Phinomen als ein Wiedererkennen der Bilder — eine Korrespondenz. Neue Bilder ver-
mischen sich mit Erinnerungsbildern, die sich uns offenbaren, ohne dass wir auf sie
Zugriff gehabt hitten.

Die hier theoretisch so streng getrennten Formen des Bild- und Bewegungsgedicht-
nisses sind in Wirklichkeit eng miteinander verschlungen, ohne dass sie ihre Spezifika
deshalb einbiifiten. Ihre Verwobenheit lisst sich am »Allgemeinbegriff« (ebd., 151ff.) de-
monstrieren, der fiir den Zusammenhang von Wahrnehmung, Erinnerung und Spra-
che beispielhaft ist. Das reine kontemplative Gedichtnis, das jedes duflere Bild mit
eigenen Bildern abgleicht und Ahnlichkeiten sucht, unterscheidet sich wesenhaft vom
Bewegungsgedichtnis, das der Gewohnheit und Motorik verpflichtet ist. Um miteinan-
der zu kommunizieren, suchen die beiden einen Platz, an dem sie sich treffen kénnen.
Dieser Platz ist der Allgemeinbegriff, also jener Ort sprachlicher Begrifflichkeit, den wir
suchen, um zu kommunizieren. Bergson geht davon aus, dass wir in dem Moment, da
wir ein Ding wahrnehmen, »wir ihm ein Wort beifiigen« (ebd., 152). Das Wort kommt
zur Bewegung hinzu. Entfillt das Wort, haben wir nichts als die Bewegung, die Gebir-
de.

Zur Empfindung, auf die die Wahrnehmung reagiert und eine Bewegung bzw. eine
Gebirde auslost, tritt, nachdem das reine Gedichtnis Erinnerungsbilder gefunden und
mit Bewegungen des Bewegungsgedichtnisses verbunden hat, der Geist, der die Ahn-
lichkeit des Wahrgenommenen erkennt. Die Ahnlichkeit »ist eine intellektuell wahrge-
nommene oder gedachte« (ebd., 156). In der Transformation von Aufnahme und Abgabe
der Bewegung, in der das reine Gedichtnis seine Bilder als Erinnerungsbilder der Be-
wegung beisteuert, »bilden sich durch die doppelte Arbeit des Verstandes und des Ge-
dichtnisses« (ebd.) neue Bewegungen, die sowohl aus gebundenen als auch aus freien
Bewegungsabliufen bestehen.

Bergson selbst verweist im Zusammenhang seiner Ausfithrungen zum Allgemein-
begriff auf die Analogie der Sprache des Traums und der des Kindes, wenn er davon
spricht, dass der Traum des Erwachsenen die Sprache des Kindes abgeldst hat. Sowohl
die Sprache des Kindes als auch die des Traums kénnen auf Allgemeinbegriffe weitge-
hend verzichten, weil sie nicht dem Anspruch auf Verstindlichkeit folgen. Dies betrifft
im gleichen Maf3 die gebundenen Gebirden, die sich mit freien Gebirden vermischen,
ja — und das ist die Besonderheit der Gebardensprache —, die in sich zwischen frei
und gebunden oszillieren. Gebirden in ihrer kdrperlichen Prisenz verfiigen iiber eine
ungleich differenziertere performative Gestaltungskraft und Spontaneitit, als das bei-
gefiigte Wort. Und sie verfiigen iiber eine subversive Kraft, die rationalen Strukturen

https://dol.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. - [

53


https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Sprache

kognitiver Erkenntnis mit der Irrationalitit korperlicher Performanz zu konterkarie-
ren. Die Gebirdensprache ist die unmittelbare Bewegung, die durch die Wahrnehmung
ausgelost wird, in der sich Erinnerungsbilder aus dem reinen Gedichtnis und Bewe-
gungen aus dem Bewegungs-Gedichtnis zur Darstellung bringen.

Vil

Im Sommersemester 2000 erarbeiteten Mitglieder der Truppe des Visuellen Theaters
Hamburg zusammen mit Studierenden des Instituts fiir Deutsche Gebirdensprache
und Kommunikation Gehérloser der Universitit Hamburg die Ubersetzung des Films
Bluevon Derek Jarman aus dem Jahr 1993 (vgl. Abb. 2) in DGS sowie in poetische Formen
der Gebirdensprache. Am 20. Februar 1994, wenige Tage nach der Urauffithrung in
Berlin, ist Derek Jarman an den Folgen von AIDS gestorben.

Abbildung 2: Plakat »Blue« (2000)

https://dol.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Sprache der Unterdriickung

Der Film stellt insofern eine spannende Herausforderung dar, als er einem sehr
eigenwilligen dsthetischen Konzept folgt. Derek Jarman, der 17 Kinofilme und etliche
Kurzfilme und Videoclips produziert hat, schuf sowohl artifizielle experimentelle Filme,
deren bekannteste The Angilic Conversation (1985), The Last of England (1987) und The Gar-
den (1990) sind, als auch sechte« Kinoerfolge, wie Caravaggio (1986), Edward II (1991) und
Wittgenstein (1992). Kurz vor seinem Tod drehte er den Film Blue, dessen Bilderlosigkeit
seine Erblindung - Jarman litt unter dem Cytomegalie-Virus, einer AIDS-typischen Er-
krankung - reflektiert und ihn gleichzeitig zuriick zu seinen kiinstlerischen Wurzeln,
der Malerei, brachte. In diesem Film verzichtet Jarman aufjegliche visuelle Darstellung,
der Betrachter ist 75 Minuten lang mit einer blauen Leinwand konfrontiert — ein mono-
chromes Erleben, wie wir es aus den Bildern der blauen Phase Yves Kleins kennen, dem
Jarman seinen Film widmet. Blue unterscheidet sich von den experimentellen fritheren
Filmen in einer Hinsicht, als Jarman hier unmittelbar auf einen anderen Kiinstler und
dessen Werk verweist und damit Deutungsmdoglichkeiten erdfinet, die Kleins Konzept
monochromer Malerei in Verbindung mit einem Film bringt, dessen Thema das Sterben
ist. Aus dem Off hért man Stimmen, die Texte unterschiedlicher Genres sprechen: poe-
tische Texte, Lieder, Texte, die Erinnerungen reflektieren vom Leben und Sterben von
Freunden, Mitpatienten und an den eigenen hinfilligen Kérper. Gelegentlich verweist
der Film auf Ereignisse des zur gleichen Zeit tobenden Biirgerkriegs im damaligen Ju-
goslawien.

Dieser Film ist in der von Jarman gestalteten Form fiir gehdrlose Menschen un-
zuginglich. Eine Untertitelung des Films wiirde den Ausdruck der unterschiedlichen
Stimmen in unzulissiger Weise reduzieren und seinem dsthetischen Konzept zuwi-
derlaufen. Vor allem aber wire sie bar jener Sinnlichkeit, die diesen Film auszeichnet.
Die offene Form, die vom Zuschauer fordert, sich ganz dem Film und den Bildern,
die Text und Musik evozieren, hinzugeben, bedeutet eine schwierige Aufgabe fiir eine
gebiardensprachliche Interpretation, bietet jedoch gleichzeitig die Moglichkeit, sowohl
narrative als auch poetische Elemente der Gebirdensprache zu zeigen, ohne das Kon-
zept der Bilderlosigkeit Jarmans zu konterkarieren, was eine Auseinandersetzung um
die Bildhaftigkeit respektive eine Kritik der Bildhaftigkeit von Gebirden voraussetzt.

Die das Projekt begleitenden Bedenken waren grofR. Der Einsatz von gebirdenden
Studierenden vor der Kinoleinwand lief zwangsliufig auf eine Form der Vergewalti-
gung von Jarmans Film hinaus. Der Scheinwerferspot auf die Leinwandmitte, in den
die Gebirdenden traten, riss ein Loch in das blaue Nichts. Zerstérten wir damit die
Unantastbarkeit eines Kunstwerks? Der gut gemeinte Impetus, dieses Werk gehorlosen
Menschen zuginglich zu machen, drohte in sein Gegenteil zu fallen, denn war dieses
Werk in dieser vergewaltigten Form iiberhaupt noch erkennbar? Sollte man nicht ehrli-
cherweise eingestehen, dass es Kunstwerke gibt, die per se eine Gruppe von Rezipienten
ausschliefRen? Gleichzeitig beschiftigten wir uns mit der Frage, ob gehorlose Menschen
trotz der in Gebirdensprache iibersetzten Texte in der Lage sein wiirden, dem Gesche-
hen zu folgen. Zudem lief3en sich viele signifikante Teile des Films im Rahmen unserer
Arbeit nicht iibersetzen. Dabei handelt es sich vor allem um die musikalischen Anteile
sowie prosodische und akustische Elemente, bspw. diverse Halleffekte, Strafengeriu-
sche und Bombenlirm. Aulerdem war uns bewusst, dass Erfahrung, Interesse und
Bereitschaft, sich auf experimentelle Kunst einzulassen, schon bei hérenden Menschen

https://dol.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. - [

55


https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Sprache

nur in geringem Maf} vorhanden ist; fiir gehorlose Menschen, die bisher kaum Zu-
gang zu weiterfithrenden Bildungseinrichtungen haben und von der Diskussion um
experimentelle Kunst weitgehend ausgeschlossen sind, musste diese Performance eine
Zumutung sein. Auch wenn inzwischen eine gewisse Anzahl von Theaterauffithrungen
von Gebirdensprachdolmetschern begleitet werden, unterschied sich unsere Auffith-
rung von einer traditionell gedolmetschten Auffithrung vollstindig. Die anwesenden
gehorlosen Zuschauerinnen waren véllig auf die gebirdenden Studierenden angewie-
sen, deren poetische Bilder nicht ohne Weiteres erschliefRbar waren. Die Frage, ob die
Studierenden tiberhaupt geniigend Kompetenz und Erfahrung mitbrichten, diese Poe-
tik zum Ausdruck zu bringen, fithrte zu einer weiteren Sorge, die Gegenstand unserer
Bedenken war, und die sich in der Unerfahrenheit, Befangenheit und dem Respekt vor
einer Sprache begriindete, der sich nur wenig hérende Menschen >michtig« und >ge-
wachsen« fithlen.

Derek Jarmans Film Blue reflektiert das Sterben an AIDS; einer Krankheit, die gera-
de auch in der schwulen Gehorlosenszene viele Opfer forderte, weil die damalige Auf-
klirung sich zumeist an hérende Menschen richtete und sie nicht erreichte.* Wurden
die Bilder von Keith Haring, die Fotografien von Robert Mapplethorpe und Derek Jar-
mans Film Blue als Moglichkeit der Auseinandersetzung mit AIDS wahrgenommen -
und das meint vor allem die Auseinandersetzung mit der Bedrohung und dem Verlust
des eigenen Lebens und dem von nahestehenden Menschen -, so erhofften wir uns,
dass die Auffihrung von Mitgliedern des Visuellen Theaters gemeinsam mit den Studie-
renden des Instituts die Erinnerung an die an AIDS gestorbenen gehérlosen Menschen
wachruft und sie dem Vergessen entreifdt. Eines der gehorlosen Opfer war Christian
Miler, aus dessen Leben und Sterben wir Szenen in die Performance eingebaut haben.
Das heift, es gab Teile des Films, in denen auf der Bithne ein anderer Text gebirdet
wurde als der, der zu héren war. Man musste nicht gebirdensprachkompetent sein,
um diese Differenz zu bemerken. Es sollte ein anderes, ein taubes Geschehen sichtbar
werden, das sich allein an die gehérlosen Zuschauer richtete und sich nur ihnen er-
schloss. Wie ein Palimpsest iiberschrieb Marco Lipski Derek Jarmans Film mit einem
zutiefst intimen Text, der die letzten Monate im Leben Christian Miillers erzihlt: seine
Einsambkeit, seine Hinfilligkeit, seine Energie und sein Engagement, die Spannungen
mit seinem Freund Robert, schliefllich sein Sterben.

Texte und Lieder des Films wurden mit Mitteln der DGS, einer visuellen Poesie und
Choreografie iibersetzt. Dabei entstand ein Kunstwerk im Kunstwerk, das auf den ers-
ten Blick keine Verséhnung erfihrt. Horende und gehérlose Zuschauer verstehen sich
nicht - zwei Gruppen, die unberithrbar nebeneinander agieren, eingetaucht in ein ge-
meinsames Blau. Verstindigung ist erst in dem Moment moglich, wenn hérende und
gehorlose Menschen einander zuwenden und etwas von ihren Erfahrungen mitteilen.

3 Vgl. dazu »Barbara Stauss und Gunter Trube« in »Akte der Verstindigung. Deaf Studies und die
Differenz von Prasentation und Reprasentation«in diesem Band auf S. 333f.

https://dol.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Sprache der Unterdriickung
Vil

Welche Vorstellungen von »Bild« begegnen dem Betrachter bei Yves Klein und Derek
Jarman, und in welcher Beziehung stehen diese Vorstellungen zu den Bildern der Ge-
birden? Wie ist die These Henri Bergsons, dass alles, was uns umgibt, Bilder sind, mit
der radikalen Bildkritik des monochromen Blaus und der Aussage Jarmans zu verein-
baren: »Bilder sind die Kerkerwinde der Seele, deine Herkunft, deine Erziehung, dei-
ne Laster und Bestrebungen, deine Fihigkeiten, die Welt deiner Psyche« (Jarman 1994,
0.S.).

Es sind tatsichlich zwei vollig verschiedene Vorstellungen von »Bild«, von denen
hier die Rede ist. Klein und Jarman unterziehen die normativen Anspriiche, das Selbst-
bild der biirgerlichen Gesellschaft, einer radikalen Kritik: Herkunft, Erziehung, Laster,
Ehrgeiz, Psychologie sind fiir sie Wegmarken dieser Gesellschaft (von Jarman »Fakten«
genannt) — dazu da, den Einzelnen zu unterdriicken und seine Entfaltung zu beschrin-
ken. »Diese Fakten, losgelost von jedem Grund, lockten den Jungen mit den blauen
Augen in ein System der Unwirklichkeit« (ebd.).

Zu Beginn war von diesem System der Unwirklichkeit die Rede. Ich schrieb davon,
dass die Sprache, in der der Einzelne die Erfahrungen seiner Unterdriickung gesammelt
hat, die Quelle, das Archiv eines Lebens bedeutet, das eigentlich zum Tode verurteilt ist.
Mit anderen Worten, die Sprache, die nur eine poetische sein kann, ist in der Lage, das
vom Tod bedrohte Leben zu bewahren, denn diese Sprache ist die einzige Moglichkeit,
in der der Unterdriickte die Erfahrung der Unterdriickung transformiert und gestaltet,
sie sich damit einverleibt, zu eigen macht und in entstellter Form gestaltet. Die Unter-
driickung hat ihre Macht verloren. Es ist der gleiche Gedanke, mit dem Susan Sontag
ihre Rede anlisslich des an sie verliehenen Friedenspreises des Deutschen Buchhandels
abschlief3t: Literatur — also poetische Sprache — heifit, »dem Gefingnis der nationalen
Eitelkeit, der Spiefbiirgerlichkeit, dem zwanghaften Provinzialismus, dem stupiden
Schulunterricht, der Unvollkommenheit des Schicksals, dem Ungliick [zu] entkommen.
[...] Literatur ist Freiheit« (2003, 9).

Derek Jarmans Film Blue zeigt das in dramatischer und konsequentester Form. Er
verzichtet aufjedes Bild und lisst allein die Bilder sprechen, die seine Texte beim Zuho-
rer hervorrufen. Damit entlisst er den Zuhorer in das Reich grofStmoglicher Freiheit.
Aus der Fiille der fliichtigen Wort- und Tondokumente schafft sich jeder seinen eige-
nen Film. Die Dokumente, mit denen Zuhérer und Zuschauer konfrontiert sind, sind
Materialien der Erinnerung, teilweise dokumentarischen, teilweise entstellten Charak-
ters, allesamt poetisch montiert. Das heif3t, es gibt keinen Unterschied mehr zwischen
Dokument und Poesie, alles hat sich in Dichtung verdichtet: die Aufzihlung von den
Nebenwirkungen eines Medikaments, einem Waschzettel entnommen, die Aktionen
der AIDS-Gruppen gegen die reaktionire Kirche, der Selbstmord von Karl, die Winde
und die Bambuswilder Chinas, die Beobachtungen der Patienten im Wartezimmer, die
Sehnsucht nach Beriithrung, Sex und Zirtlichkeit, die Trauer um verlorene Freunde und
das eigene verldschende Leben.

Jarman entscheidet sich fiir ein Konzept radikaler Bilderlosigkeit nicht allein wegen
seiner zunehmenden Erblindung, er entscheidet sich dafir, weil er im Konzept Yves
Kleins den Ausdruck grofitmoglicher Freiheit erkennt. An der Schwelle des eigenen To-

https://dol.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. - [

57


https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Sprache

des muss er auf alles verzichten, an dem ihm vorher noch gelegen war. Seine Filme
quellen iiber an schénen Minnern und Soldaten, die sich leidenschaftlich hingeben,
an exzentrischen Frauen, die stolz die Fiden in der Hand halten, an korrupten Beam-
ten und Offizieren in ihren vergeblichen Machtgeliisten. Keine finsteren Verliese, keine
Bilder seines Traumgartens und des benachbarten Kernkraftwerks von Dungeness. Er
tiberlisst die Aufgabe, die eigentlich dem Regisseur obliegt, seinen Zuschauern - ihrer
Bereitschaft, inspiriert durch seine Worte und durch die Auswahl seiner Musik, eigene
Bilder zum Klingen zu bringen. »Im Chaos der Bilderflut / Zeige ich euch das allumfas-
sende Blau / Blau ein offenes Tor zur Seele / Eine unendliche Méglichkeit / Die greifbar
wird« (Jarman 1994, 0.S.). Voraussetzung ist, dass sich die Zuschauer dem Text und der
Musik ganz hingeben.

Eine Hingabe, die auch die Gebardensprache erfordert. Alles, was an Gebirden zu
sehen ist, kommt dem Betrachter bekannt vor und bleibt doch ganz fremd. Denn na-
tiirlich sind viele der Gesten und Gebirden, die auf der Bithne zu sehen sind, bekannt.
Und in dieser eigenartigen Verbindung des akustisch vernommenen Wortes bekommen
diese fremden und unverstindlichen Gebirden etwas Vertrautes, das unterschiedliche
Gefiihle ausldst. Plétzlich erkennt der Betrachter sich selbst in diesen Gebirden, nicht
unbedingt im Sinn einer Selbstvergewisserung als vielmehr einer Selbsterfahrung* in
jener bruchstiickhaften Weise, wie er sie aus seinen eigenen Triumen kennt. Beim Auf-
wachen wird das Reich der Triume verlassen und im Nu ist der Traum verschwunden.
Hin und wieder mag er im Lauf des Tages aufblitzen, doch bleibt er ein Ritsel mit sei-
nen verwirrenden und entstellten Gebirden. Diesem Ritsel begegnen diejenigen, die
Gebirden sehen, und die Gebarden beginnen ein Eigenleben unabhingig vom Text zu
fithren. Es ist ein Moment der Freiheit, den jeder hier erfihrt, und ein Moment der
Lust, an der Moglichkeit dieser Freiheit teilzuhaben.

In den Bildern der Gebirdensprache ist die Freiheit in ihrem Urzustand zu erfah-
ren, d.h. geistige und korperliche Stimulation im Gegensatz zur platonischen und car-
tesianischen Orientierung an einer Idee befreit vom gebrechlichen Kérper, am Denken
befreit von schmerzhafter Erfahrung, an der ewigen Wahrheit befreit von sinnentau-
melnder Lust. Die Gebardensprache ist tatsichlich ein vollkommenes Archiv sinnlicher
Ahnlichkeit und unterscheidet sich damit von der Laut- und Schriftsprache, die — mit
einem Wort von Benjamin — »das vollkommenste Archiv der unsinnlichen Ahnlichkeit«
(1980h, 213) ist. Diese Sprache muss man lernen, wie man alles erlernen muss. Kein
Bild, kein Ton, kein Wort erschliefit sich dem Betrachter, ohne zu lernen, sonst bleibt
es Geschwitz. Dass gehorlose Menschen die Lehrer dieser Sprache sind, ist selbstver-
standlich, denn sie sind es, die am meisten von dieser Sprache wissen und horende
Lerner an Bilder erinnern, die tief vergraben in ihrem unzuginglichen Gedichtnis la-
gern. Es sind die gehorlosen Lehrer, von denen horende Menschen diese Sprache er-
lernen, die es ihnen ermdoglicht, ihren eigenen Erfahrungen der Unterdriickung einen
angemessenen sprachlichen Ausdruck zu verleihen.

4 Vgl. dazu meine Ausfithrungen zu Christoph Wulfs Zitat: »Bildern ist gemeinsam, dass Menschen
sich in ihnen erfahren und sich mit ihrer Hilfe ihrer selbst vergewissern« (2005, 39f.); in »Wem
gehort die Gebadrdensprache?«in diesem Band auf S. 22.

https://dol.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. - [



https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

