
Eine Sprache der Unterdrückung

Überlegungen zu einer Poetologie der Gebärdensprache

I

Der bittere Preis jeder Emanzipation ist die Trivialisierung der Unterdrückung, deren

Motor die Emanzipation ist. Dreh- und Angelpunkt dieser Trivialisierung ist der Ruf

nach Identität, nach einem Identisch-Sein des Einzelnen mit sich selbst, mit einem

anderen oder einer ganzen Gruppe. Identität setzt Übereinstimmung voraus, an der

sich die Wesensgleichheit messen lässt. Nun ist aber die Erfahrung der Unterdrückung

des einen niemals identisch mit der des anderen, denn auch wenn Unterdrückung ei-

ne ganze Gruppe betrifft, bleibt sie eine individuelle Erfahrung, verwirrend und voller

Widersprüche. Jeder Einzelne erfährt Unterdrückung ganz persönlich als eine nicht en-

dende Kette von Verletzungen.

Damit jedoch eine Emanzipation, in der sich der Einzelne als Teil der Gruppe er-

kennt, politisch wirksam umgesetzt werden kann, müssen die Erfahrungen der Unter-

drückung sozialisiert, korrigiert und schließlich zu einer ›Geschichte der Unterdrü-

ckung‹ kompiliert werden, die nach Befreiung ruft. Dabei geht die inkohärente Er-

fahrung des Einzelnen verloren. Die Erfahrung der Unterdrückung, die ihn einst zur

Gruppe hat stoßen lassen, verwischt, die Ränder fransen aus, die Übergänge werden

fließend. Wo bin ich in diesem Kanon des Leidens? Wo ist meine Geschichte? Ging es

mir besser als dem Anderen? Habe ichmehr gelitten?War ich einsamer? Ich habemeine

Geschichte in den Worten der großen Geschichte verloren.

Unterdrückung schafft Emanzipation und Emanzipation neue Formen der Unter-

drückung. Dieser Mechanismus findet auf der Ebene der Sprache des Trivialen statt.

Das Triviale ist die Sprache des Geschwätzes, des Nicht-zur-Kenntnis-Nehmens, des

Vergessens von Vergangenheit und Gegenwart. Es ist eine Sprache des Futurs, die sich

präsentisch mimt, eine Sprache der Illusion in der Travestie des Realen. In ihr wird die

Erfahrung der Unterdrückung zum Gegenstand eines Diskurses, entstellt ins Anekdo-

tische, komfortabel für jeden, der sich an diesem Diskurs beteiligt. Und es beteiligen

sich an diesem Diskurs auch jene, die nicht Opfer der Unterdrückung sind, denn unter

der Unterdrückung leiden nicht allein die Unterdrückten, sondern auch die Unterdrü-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Sprache

cker. Den Unterdrückten ist das Unterdrückt-Sein vertraut. Sie haben in der Unter-

drückung eine Sprache gefunden, in der sie die Erfahrung der Unterdrückung zum

Ausdruck bringen. Den Unterdrückern hingegen ist es unangenehm zu unterdrücken,

sogar peinlich, und in der Emanzipation feiern Unterdrückte und Unterdrücker Hoch-

zeit. Die Unterdrückung ist nun ein Thema unter anderen, dem man sich auf unter-

schiedliche Weise zu nähern vermag. Jeder weiß von ihr, spricht von ihr, denkt über sie

nach und sucht den Kontakt zu anderen, die darüber nachdenken und natürlich auch

Kontakt zu jenen, die Opfer der Unterdrückung waren – ja waren, denn seitdem über

ihre Unterdrückung gesprochen wird, gibt es keine Unterdrückung mehr, höchstens

Unbelehrbare, und zwar auf beiden Seiten, die noch in den Unterdrückungsstrukturen

verfangen sind und geläutert werden müssen.

Eigentlich sind die Unterdrückten diesen Unbelehrbaren dankbar, denn sie sind ein

immerwährender Garant ihrer Emanzipation. Die Verstocktheit der Unbelehrbaren ga-

rantiert den Fortschritt, denn die Emanzipation ist ein hungriges Ungeheuer, das ge-

füttert werden will. Schweigen auf einmal die Unbelehrbaren, sucht die Emanzipation

nach neuen Unterdrückungsfeldern. Alle Bereiche werden abgetastet, wo noch Spuren

der Unterdrückung vermutet werden, alles wird ausgespäht, um im Licht der Aufklä-

rung auch die letzten Winkel aufzuspüren, in denen sich die Unterdrückung versteckt

hält.

Und die Unterdrückten selber mischen freudig mit, schließlich ist es ihre Unter-

drückung, deren Ende die Emanzipation verspricht: endlich gesehen werden, endlich

Anerkennung erfahren, endlich diese Kette nicht endender Ungerechtigkeiten und Be-

leidigungen sprengen. Sie werden zu Kronzeugen eines Verfahrens bestellt, dessen Re-

geln sie nicht aufgestellt haben und dessen Vorsitz sie nicht führen, ja, die Idee des

ganzen Verfahrens stammt nicht von ihnen. Sie greifen vielmehr dankbar das auf, was

sich bei der Emanzipation anderer Unterdrückter als erfolgreich bewährt hat und was

nun auch für sie gültig werden soll.

Emanzipation droht zu einer Geschichte des Verlustes der eigenen Geschichte zu

werden. Glücklich, der eine Sprache hat, die ihm seine Geschichte bewahrt. Denn in

dieser Sprache, einem verborgenen Schatz respektive einem verborgenen Archiv gleich,

ruhen die gesammelten Erfahrungen der Unterdrückung, des einzigen Schatzes, den

Unterdrückte besitzen, und der in Gänze ihnen gehört. Er ist die Quelle eines Lebens,

das eigentlich zum Tode verurteilt ist.

II

»Soll ich von mir reden Ich wer / Von wem ist die Rede wenn / Von mir die Rede geht

Ich Wer ist das / Im Regen aus Vogelkot im Kalkfell / Oder anders Ich eine Fahne ein /

Blutiger Fetzen ausgehängt Ein Flattern / Zwischen Nichts und Niemand Wind vor-

ausgesetzt / Ich Auswurf eines Mannes Ich Auswurf / Einer Frau Gemeinplatz auf Ge-

meinplatz Ich Traumhölle / Die meinen Zufallsnamen trägt Ich Angst / Vor meinem

Zufallsnamen / MEIN GROSSVATERWAR / IDIOT IN BÖOTIEN« (Müller 2002, 80).

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine Sprache der Unterdrückung 43

Ein einsames und verstörtes Ich spricht hier. Und es ist immer das gleiche Lied: Der

Platz, der ihm zusteht, wird von einem anderen besetzt. Eine Prüfung soll klären, ob er

überhaupt würdig ist, den Platz einzunehmen, der ihm doch längst versprochen ist –

eine Prüfung jedoch einzig und allein dazu bestimmt, seinen Untergang zu bereiten. Es

beginnt immer mit einer Reise. Er sucht Mitstreiter, Kameraden, die wie er das Aben-

teuer suchen, die wilde See, fremde Länder, schöne Frauen, starke Männer – und am

Ende winkt der Ruhm. Das gefährliche Unterfangen kann beginnen, eine Prüfung folgt

der nächsten, und jede Prüfung ist ein Kampf um Leben und Tod. Schließlich die An-

kunft des verbliebenen Haufens in Korinth. An seiner Seite ist Medea, ohne deren Hilfe

die Abenteurer längst untergegangen wären, eine Fremde, eine Barbarin, denn sie ist

keine Griechin, zudem ist sie schön und eine Zauberin. Zehn Jahre als Fremde in Ko-

rinth machen mürbe. »Soll ich von mir reden Ich im Regen aus Vogelkot im Kalkfell Ich

eine Fahne ein blutiger Fetzen ausgehängt Ein Flattern zwischenNichts undNiemand.«

1995 haben gehörlose Darsteller Heiner Müllers Verkommenes Ufer Medeamaterial

Landschaft mit Argonauten im Rahmen des Sommertheaterfestivals auf Kampnagel

in Hamburg gezeigt. Eine unzugängliche Produktion, ein Weg durch ein Labyrinth

verschiedener Räume, das an eine Geisterbahn erinnert. Von der Decke hängen Plas-

tikplanen. Die Besucher durchschreiten Räume, einer ist mit Baunetzen unterteilt,

in dem Medea und Jason tanzend nicht zueinanderkommen können, ein anderer mit

Kupferplatten bestückt, in denen sich Medea spiegelt, an den Wänden Friese aus far-

bigem Wachs, in einem dritten, mit weißem Tuch ausgespannt, stehen vier gehörlose

Darsteller. Die Gebärden, die sie hier zeigen, sind nicht zu verstehen und entstammen

nicht den einschlägigen Lexika. Sie sind Ergebnis einer mühsamen Vertiefung in das

mythenumwobene Geschehen und in die Sprache Heiner Müllers.

Vier Jahre später noch mal. In Schumachers mächtigem lichten Treppenhaus der

Hamburger Hochschule für bildende Künste (HfbK) – erbaut 1913 – spannt sich eine

begehbare filigrane Treppenskulptur der bildenden Künstlerin Sabine Falk, auf deren

steilen Stufen gehörlose Argonauten auf- und absteigen und Müllers Bilder in Szene

setzen (vgl. Abb. 1). »Die Treppe stand für Wege und Diskurse in der Kunst, die ich

während meines Studiums vermisst habe. Ich lud das ›Visuelle Theater Hamburg‹ im

Frühjahr 1999 dazu ein, als Vertreter einer dieser fehlenden Diskurse ein Theaterstück

auf der Treppe zu spielen« (Falk 2020). 

Eine gänzlich traumartige Situation, denn dort, wo sonst der Blick frei in die obe-

ren und unteren Geschosse schweift, ist plötzlich etwas, verhindert den freien Blick,

stört, befindet sich dieses eigentümliche Gestell mit Personen, die fremdartige und ir-

ritierende Bewegungen ausführen. In der Unruhe des Besucherstroms ist vielleicht das

eine oder andereWort zu hören: »Durst ist Feuer«, »Paarung der Fische im ausgeweide-

ten Brustkorb«, »Die Schwestern dampfend unter dem Kleid« (Müller 2002, 81f.). Und

gewiss, der eine oder andere Gebärdensprachkompetente mag die eine oder andere Ge-

bärde erkennen. Doch was hat er da erkannt? Hat er sie verstanden? Gab es über-

haupt etwas zu verstehen? Wurde etwas mitgeteilt? Nein, es war nichts zu verstehen,

es sollte nichts vermittelt, keine Geschichte erzählt und keine Tränen vergossen wer-

den. Es wurde nur gezeigt, vor allem das eine, dass jeder Versuch einer Kommunikation

zum Scheitern verurteilt ist, denn es gab weder eine Kommunikation zwischen den Ar-

gonauten noch eine zwischen den Besuchern und den Schauspielern. In diesem Für-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Sprache

Abbildung 1: Sabine Falk, begehbare Treppenskulptur »Die Treppe«

(Hamburg 1999)

sich-Sein bewahrten die gehörlosen Darsteller ihre Würde. Niemand wagte, ihnen jene

Fragen zu stellen, denen sie nicht entkommen, wenn von ihrem Geheimnis die Rede

ist: Ist die Gebärdensprache international? Ist die Gebärdensprache eine Erfindung der

letzten Jahre? Können Gehörlose lesen und schreiben? Sie dürfen Auto fahren? Es sieht

so schön aus, wenn sie das mit ihren Händen machen!

An den griechischen Mythen fasziniert Heiner Müller der ihnen immanente Terror,

ein barbarischer Schrecken, der bis heute wirkt. Das Ich der Argonauten ist kein Ich der

Selbstvergewisserung – vielmehr ein Ich, das sich verloren hat. Mit welchem Stolz wa-

ren sie aufgebrochen. Jeder der Männer der Argo ist ein Held: Kastor und Polydeukes,

die Dioskuren, Lynkeus mit dem übermenschlich scharfen Blick, der Sänger Orpheus,

Zetes und Kalais, die geflügelten Söhne des Boreas, Argos, der Erbauer des Schiffes,

schließlich Herakles, Sohn des Zeus, der schon in der Wiege zwei Schlangen erdrossel-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine Sprache der Unterdrückung 45

te und den Riesen von Arktonnesos erschlug, der die wackeren Seeleute bedrohte. Hier

auf der Argo sind sie Brüder, entschlossen, den Gefahren zu trotzen. Doch jetzt, an

der Küste Korinths, ist ihnen wenig geblieben, die meisten Helden sind tot oder haben

sich davongemacht. Für den Haufen war die Reise auf der Argo kein Abenteuer, das

ihre Ich-Identität stabilisiert und für das ihnen nun der verdiente Lohn in Form von

Macht und Wohlstand zukommt. Sie kehren zurück als Gebrochene und Verwundete.

Kein Heldenlied kommt über ihre Lippen, kein Lorbeer schmückt ihr Haupt, sondern

Bruchstücke, Fetzen, unzusammenhängende Bilder, die eine Geschichte der Zertrüm-

merung und des Verlustes erzählen. Nur für einen von ihnen ist die Reise noch nicht

zu Ende.

Jason, ein Held wie Odysseus, sucht den Weg der Vernunft, um dem Scheitern zu

entkommen und verursacht damit den grauenhaften Untergang. Um seine Haut zu

retten, will er vergessen: die tödlichen Gefahren, die begangenen Morde, das erlittene

Unrecht. Kreon bietet ihm eine Identität, Wohlstand und Anerkennung – Dinge, die er

noch nie in seinem Leben erfahren hat: die Königswürde von Korinth zusammen mit

Glauke, Kreons schöner Tochter. Das Angebot Kreons ist an eine Bedingung geknüpft:

Du musst vergessen, Vergangenheit und Gegenwart, musst abstreifen das alte Leben;

Medea und die Kinder, jag sie fort! Bevor sie ihre blutige Rache nimmt – eine letzte

Chance, das Grauen abzuwenden –, wiederholt die Medea des Lars von Trier mehrfach

die Frage: »Erinnerst du dich, Jason«, undHeinerMüllers Argonauten fragen: »DO YOU

REMEMBER DO YOU NO I DONT« (ebd., 83).

Die Geschichte von Jason und Medea findet hier statt: »See bei Straußberg, Ver-

kommenes Ufer. SEEMANNSBRAUT IST DIE SEE […] Gegen das Meer zischt der Knall

der Bierdosen […] Eingeborene des Betons Parade / Der Zombies perforiert von Wer-

bespots / In den Uniformen der Mode von gestern vormittag / Die Jugend von heute

Gespenster / Der Toten des Krieges der morgen stattfinden wird« (ebd., 73ff.). Satz-

bruchstücke unterschiedlicher Erfahrungsschichten, in denen sich Beobachtungen der

Gegenwart mit Erinnerungen der Vergangenheit, Krieg und Vertreibung, vermischen:

»Zwischen zerbrochenen Statuen auf der Flucht / Vor einer unbekannten Katastrophe /

Die Mutter im Schlepptau die Alte mit dem Tragholz« (ebd., 81f.). Dazwischen die zer-

brochenen Helden der Argo: »Der Anker ist die letzte Nabelschnur / Mit dem Horizont

vergeht das Gedächtnis der Küste / Vögel sind ein Abschied Sind ein Wiedersehen / Der

geschlachtete Baum pflügt die Schlange das Meer / Dünn zwischen Ich und Nichtmehr

Ich die Schiffswand« (ebd., 80).

Die Wege in die Geisterbahn auf Kampnagel und auf die Treppe der HfbK haben

bereits angedeutet, wohin die Reise geht. Es ist die Sprache der Erinnerung, die hier

gesprochen wird, die entstellte Sprache des Traums. Satzfetzen, die nicht ineinander-

greifen, keinen Sinn ergeben, und nur dann erträglich sind, wenn man aufgehört hat,

Zusammenhänge erkennen zu wollen, die Sinnfrage zu stellen, und bereit ist, sich dem

Text hinzugeben, wie der Schlafende, der sich nicht wehren kann gegen die verstören-

den Bilder des Traums, aus denen er erwacht und sich des einen oder anderen Fetzens

erinnert und mühsam das Bild dieses Fetzens zu verstehen versucht, das ihm im Ge-

dächtnis geblieben ist und ihn beunruhigt.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Sprache

III

»Es sind die Körper, die unaufhörlich leiden und verwundet werden und bis zur Zer-

störung gehen: Antigone erhängt sich, wie ihre Mutter, Haimon stößt sich den Dolch in

den Bauch. Und es sind keine Leiden, die sich damit zufrieden geben bloß ausgespro-

chen zu werden, die Körper verändern sich entsprechend« (IVT 1995, 111), sagt Thierry

Roisin in einem Gespräch zu seiner Antigone-Inszenierung.Wenn es der Körper ist, der

spricht, dann muss der Körper, der Leiden, Verwundung und Zerstörung ausgesetzt

ist, dieses zum Ausdruck bringen, denn es ist nicht ein Tod, über den berichtet wird,

sondern von dem die Rede ist. Dies kann jedoch nicht in einer naturalistischen Form

zur Darstellung gelangen, denn das hieße, die Tragödie nachzuspielen, hieße, sich an

die Vorlage eines Textes zu halten, der jenseits der Erfahrungen der Schauspieler des

IVT von Vincennes entstanden ist. Es kommt aber darauf an, dass sich Emmanuelle in

Antigone, Simon in Kreon, Delphine in Ismene, Laurent in Haimon und Chantal, Joël,

Levent im Chor wiedererkennen, sie verkörpern, ihre eigenen Erfahrungen in ihren

Helden aufgehen lassen. Die Figuren, die uns auf der Bühne begegnen, sind tatsäch-

lich gleichzeitig Emmanuelle und Antigone, Simon und Kreon. Wie jedoch kann das

gelingen? Wie soll eine Sprache aussehen, die ein Geschehen reflektiert, das vor 2.500

Jahren aufgeschrieben wurde, und das heute Schauspieler und Zuschauer gleicherma-

ßen in seinen Bann zu ziehen vermag?

Die Arbeit an der Antigone2 war eine Qual. Jeder der beteiligten Schauspieler berich-

tet davon. Thierry Roisin, der Regisseur, sagt: »Alle hatten Probleme, die sich um die

Gebärdensprache drehten« (ebd., 10), denn das, was er von seinen gehörlosen Schau-

spielern verlangte, schien ihre Möglichkeiten bei Weitem zu überfordern. »Die Gehör-

losen machen tragische Erfahrungen in ihrem Alltag, und ich wusste überhaupt nicht,

ob es möglich wäre, eine passende Sprache zu finden, die nicht zu distanziert aber

auch nicht zu dramatisierend ist; man musste beides verwenden. Genau dort geschieht

Sprache« (ebd.). Beides heißt, dass die Sprache einerseits die »tragischen Erfahrun-

gen« reflektieren muss, andererseits wird von den Schauspielern erwartet, von dieser

Sprache zurückzutreten und sie einem Prozess der Entstellung zu unterwerfen, um der

antiken Tragödie Raum zu geben. Eine Zumutung, von der Chantal sagt: »Es war sehr

entnervend« (ebd., 17), denn Thierry verlangte bspw. vom Chor ein mienenloses Spiel.

»Ich hatte den Eindruck«, sagte Chantal, »als ob der Regisseur mich nicht respektierte,

aber ich ihn respektieren sollte« (ebd.).

Gehörlose Schauspieler, deren Sprache nach langem Kampf endlich eine gewisse

Aufmerksamkeit entgegengebracht wird, standen vor der Anforderung, diese Sprache

zu zerstören, zu verfremden und zu entstellen, sich also aus dem mühsam erstritte-

nen Ort der Kommunikation herauszukatapultieren, um wieder an einer Stelle jenseits

der Gemeinschaft zu landen, wo sie allein und ihre Gebärden unverständlich bleiben,

geheimnisvoll, hermetisch, unzugänglich. Der dringende Wunsch sich zu vermitteln,

seine Geschichte zu erzählen, die Last loszuwerden, die seit frühester Kindheit drückt,

1 Übersetzungen aus dem französischen Original: Christina Klein.

2 Vgl. dazu meine Ausführungen in »Gebärdensprachkunst: Poetik und Politik« in diesem Band auf

S. 98f.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine Sprache der Unterdrückung 47

Befreiung aus »unschuldiger Schuld«, wie es Ruth Schaumann einmal in Das Arsenal

(1968, 1103) genannt hat, endlich die Richter auf die Anklagebank verweisen – all das

nicht? Nein! Stattdessen all das, aber ganz anders. Roisin bringt es in einem Satz auf

den Punkt: Es galt, »ihre Beziehung zu den Gebärden zu brechen« (IVT 1995, 8), d.h. die

Beziehung zu einer Praxis zu brechen, in der Sprache als Handwerkszeug verstanden

wird, das dazu dient, über die erlittene Unterdrückung zu berichten.Die Sprache, in der

man spricht, wird vomThema getrennt, von dem die Rede ist. Mit anderenWorten, der

zumGegenstand verkommenen Erfahrung der Unterdrückung nähert man sich diskur-

siv mit einem Hilfsmittel, der Sprache, die dazu dient, die Erfahrung weiterzugeben.

Dabei geht das Wesenhafte der Unterdrückung als einer geistigen und körperlichen Er-

fahrung verloren, die nur in einem Medium dargestellt werden kann, das wiederum

geistig und körperlich sein muss. Die Rede von der Sprache als einem Handwerkszeug

leugnet die geistige und körperliche Dimension von Sprache und anerkennt nur ihren

intelligiblen Teil. Es geht dem Regisseur darum, den Schauspielern ein Gebärden über

die erlittenen Erfahrungen auszutreiben. Vielmehr möchte er sie dazu bringen, diese

erlittenen Erfahrungen im Medium der Gebärdensprache zum Ausdruck zu bringen.

Statt der Geschwätzigkeit der Emanzipation eine Poetik der Unterdrückung.

Simon erzählt aus seiner Geschichte: »Wenn ich etwas brauchte oder mit meinen

Eltern reden wollte, ließen sie mich fallen, schlossen mich ein, ohne Kommunikation,

total allein. Ich drehte völlig durch, stundenlang in der Dunkelheit eingeschlossen zu

sein, manchmal auch einen ganzen Tag lang. Und dann öffnete man mir die Tür und

sagte: ›Gut, hast du jetzt verstanden?‹ Selbstverständlich hatte ich nichts verstanden.

Es war ein sehr schwer zu ertragender Schmerz« (ebd., 26). Die Szene erinnert an die

grausame Strafe, die Kreon an Antigone vollstreckt, als er sie bei lebendigem Leibe

in das Grab einmauert, d.h. diesmal ist es Simon, der in der Maske des Königs die

Rolle seines Vaters spielt. Es ist davon auszugehen, dass in Kreons Gebärden Bilder

von Simons Kindheit verborgen sind, in denen die grausamen Gesten seines Vaters

aufblitzen.

Der Regisseur verlangt von den Schauspielern, dass sie in ihr eigenes Schattenreich

hinabsteigen und sich im Raum der Bilder jener Erinnerungen bewegen, die mit so gro-

ßen Schmerzen verbunden sind. Antigone wird nicht verstanden, weil sie eine Sprache

spricht, die keiner versteht – und damit meine ich nicht die Gebärdensprache –, son-

dern weil sie in dieser Sprache eine Erinnerung reflektiert, an die sich keiner erinnern

möchte. Die Bestattung ihres Bruders Polyneikes ist göttliches Gebot, und damit ein

Gebot, das nicht zur Disposition steht – das ist das Wesen eines göttlichen Gebots.

Kreon stellt es zur Disposition und positioniert sich – zusammen mit dem Gemeinwe-

sen, dem er vorsteht – jenseits dieser von Gott gestifteten Ordnung. Er tut so, als gebe

es diese Ordnung nicht, als sei die von ihm bestimmte Ordnung, die das Gemeinwe-

sen von Theben wieder zur Ruhe bringen soll, der göttlichen Ordnung übergeordnet.

Antigones Rebellion besteht darin, die göttliche Ordnung wieder einzusetzen.

So wie Kreon Züge von Simons Vater und damit von Simon selbst trägt, erinnert

Antigone an Emmanuelle Laborit, ihre Darstellerin. In ihrer Autobiografie Der Schrei

der Möwe erzählt Laborit die Geschichte einer Verhaftung, einer Irrfahrt durch mehrere

Polizeistationen in Paris und schließlich einer langen Nacht im Frauenuntersuchungs-

gefängnis (vgl. 1995, 85ff.). Emmanuelle versucht, an Vergessenes zu erinnern. Gut, ver-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Sprache

ständlich und deutlich spricht sie mit den Polizisten. Ihre Lautsprache ist so gut, dass

ihre Lehrer dringend raten, das Gebärden zu unterlassen, um diese gute Lautsprach-

kompetenz nicht aufs Spiel zu setzen. Doch auf der Wache versteht sie keiner. Sie setzt

sich für ihre Freundin und ihre beiden Freunde ein, die betrunken sind und in der U-

Bahn ein Plakat abgerissen haben. Sie ist nüchtern und gibt sich alle Mühe, in gutem

Französisch den Polizisten die Zusammenhänge zu erklären. Doch sie stößt auf eine

Wand der Abwehr und ist entsetzt, dass diese Polizisten – denen man doch Vertrauen

schenken soll, die doch zum Schutz vor allem der Alten und Kinder da sind, zudem ge-

hörloser Kinder – sie behandeln, als seien sie Schwerverbrecher. Sie haben vergessen,

dass sie dazu da sind, Kinder zu beschützen, dassman besonders geduldig und sanft zu

Kindern und zu Heranwachsenden sein muss. Emmanuelle begegnet dem gleichen Un-

verständnis wie Antigone. Sie wird für etwas bestraft, was richtig war – sie hat nichts

getan, nur ihre Freunde verteidigt und ihren Bruder bestattet, und das ist göttliches

Gebot. Sie beruft sich also auf etwas, das tief in ihr angelegt ist, eine Erfahrung, die ihr

Sein konstituiert. Und ganz gewiss sind in Antigones Gebärden Bilder von Emmanu-

elles Kindheit verborgen, in denen die unerbittlichen Gesten der Polizisten aufblitzen,

aber auch die Gebärden, mit denen Emanuelle sich verzweifelt wehrt.

Es stellen sich, nach dem bisher Gesagten, drei Anforderungen an eine Theorie, die

eine Poetik der Gebärdensprache reflektieren muss. Zuerst die Anforderung, die statt

der Geschwätzigkeit der Emanzipation eine Poetik der Unterdrückung im Auge hat;

dann die Anforderung, die die entstellte Sprache der Poesie beleuchtet; und schließlich

die Anforderung, eine Theorie zu entwickeln, in deren Mittelpunkt der Körper steht,

der in der Sprache der Gegenwart eine Sprache der Erinnerung zum Ausdruck bringt.

Ich will nachfolgend ein solches theoretisches Konzept kurz skizzieren und greife dabei

auf die Sprachphilosophie Walter Benjamins, auf die Traumdeutung Sigmund Freuds

und auf das Erinnerungskonzept Henri Bergsons zurück.

IV

Wie ist eine Sprache wie die des Sophokles oder Heiner Müllers zu fassen? Wovon ist

hier die Rede? Welches geistige Wesen kommt in dieser Sprache zum Ausdruck? Und

was unterscheidet diese Sprache von der Geschwätzigkeit?

Für Benjamins Sprachverständnis ist grundlegend, dass sich das geistigeWesen »in

der Sprache mitteilt und nicht durch die Sprache« (1980f, 142; Herv. i. Orig.). Dieses »in

der Sprache« bedeutet, dass die Sprache das Medium und das Material der Mitteilbar-

keit eines jeglichen Wesens ist, womit er auf das Gleiche hinweist wie Thierry Roisin,

der von seinen Schauspielern verlangt, dass sie die Materialität der Sprache erfassen,

in der sich ihre mediale Kraft entfaltet; also genau jene Kraft, die Heiner Müller in den

Texten der griechischen Mythologie spürt und in seine eigenen Texte zu bannen ver-

sucht. Die Materialität von Sprache bringt ihre magische Seite zum Schwingen.

Die magische Seite der Sprache verweist auf Benjamins Interesse an Sprache, aber

auch auf seine Schwierigkeit damit. Sein Anliegen besteht darin, einen umfassenden

Sprachbegriff zu reformulieren, der das Magische der Sprache gleichermaßen wie ihre

Funktionalität einschließt. Dies verdeutlicht er am Begriff der Erfahrung – einem Be-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine Sprache der Unterdrückung 49

griff also, der bereits in den Eingangsbemerkungen von zentraler Bedeutung war, weil

für ihn Vergangenheit und Gegenwart grundlegend sind und sich in ihm die geistige

und die materielle Welt des Menschen verbinden. Benjamin kritisiert, dass dies in der

von Platon und Kant begründeten Erkenntnisphilosophie nicht genügend wahrgenom-

men worden ist. Erkenntnis werde vor allem seit der Aufklärung als geistige Erkenntnis

verstanden, der er Blindheit gegenüber religiösen und historischen Erfahrungen vor-

wirft. Erfahrung sei das Bindeglied von geistiger und materieller Welt.

Eine solche Erfahrung sei das Glück. Der antike Mensch, der uns in den Mythen be-

gegnet, hat, so Benjamin, Glück als einen Zustand schwebender Aufmerksamkeit der

Götter an sich erfahren – ein Glück, das nur mittelbar mit ihm zu tun hat. Das Glück

des Sieges ist ein prekäres Glück, das die Götter dem einen verleihen, wie sie es auch

einem anderen hätten zuteil werden lassen können. Der Mensch ist daran nicht be-

teiligt. Er weiß, dass sein Verdienst, sein Mut, sein Geschick, seine List in gleichem

Maß auch auf den zutreffen, dem die Götter das Glück des Sieges entzogen haben.

Kreons Sündenfall besteht darin, dass er sich dieses Sieges bemächtigt, ihn für sich re-

klamiert und ihn über das göttliche Gebot stellt. DasWesen der antiken Tragödie ist es,

dem Menschen seine Verfehlung vor Augen zu führen, in dem sie Jammer (Eleos) und

Schaudern (Phobos) bewirkt, an deren Ende die Reinigung steht – eine Katharsis, die

das Glück des antiken Menschen voraussetzt. Ihm bedeutet die Erfahrung des Glücks

keine Ich-Identifizierung als Sieger, eher das Gegenteil: Der Moment des Sieges ist nur

im Angesicht der Niederlage erfahrbar. Also darf der Dank an die Götter nicht den Sie-

ger zum Gegenstand haben, sondern etwas, das ihn transzendiert, und das geschieht

im Kult, in dessen Worten und Gebärden der Sieger mit seiner Stadt, mit den Ahnen

und mit der Macht der Götter selbst versöhnt wird (vgl. Benjamin 1980d, 128).

Für Benjamin ist der paradiesische Sündenfall ein sprachliches Paradigma. Der

Sündenfall hat die paradiesische Welt, die glückliche Welt, zerstört. Die Unterschei-

dung von gut und böse ist in einer Welt, die gut ist, nichtig. Die ursprüngliche Ord-

nung, wonach das Wort Gottes schafft und das Wort des Menschen benennt – d.h. es

in ein Verhältnis der Ähnlichkeit zu ihm stellt –, hat sich aufgelöst. Nun spricht der

Mensch ohne zu benennen und versinkt in »Geschwätz« (1980f, 153). Der Mensch be-

ginnt seine Existenz jenseits von Gott. Er ist aus der göttlichen Ordnung getreten und

spricht nicht mehr in den Dingen gemäß seiner Erkenntnis, sondern über die Dinge,

womit sich sein Verhältnis zu den Dingen verändert. Die sympathetische Beziehung,

in der sich der paradiesische Mensch zu seiner Umwelt befindet, löst sich auf, d.h. er

erfährt sich nicht mehr als in der Natur befindlich, sondern er gestaltet sich die Natur

entsprechend den Möglichkeiten seiner Macht. Mit anderen Worten, der Sündenfall

markiert den Beginn der Geschichte und die Feindschaft des Menschen mit der Na-

tur. »So ist verflucht der Ackerboden deinetwegen«, »unter Mühsal wirst du von ihm

essen«, »Dornen und Disteln lässt er dir wachsen«, »im Schweiße deines Angesichts«

(Gen 3,17-19) sind die Wegmarken dieser Feindschaft. Deswegen spricht Benjamin vom

»Schmerz« (1980c, 126) des Menschen und von der »tiefen Traurigkeit der Natur« (1980f,

155) und ihrem Verstummen.

Benjamins Anliegen ist es, Einsamkeit und Verlorenheit desmodernenMenschen zu

deuten. Der Rekurs auf den biblischen Sündenfall ist nicht der Beginn einer linearen

und chronologischen Geschichte, die sich in früher Zeit zugetragen hat, sondern ein

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Sprache

Denkbild, das es ihm ermöglicht, den für das Verständnis seiner Sprachphilosophie

zentralen Zusammenhang von Sprache und Geschichte zu verdeutlichen. Mythisches

Erzählen ist Erzählen in der Gegenwart. Die Bedeutung von Märchen und Mythen be-

steht in ihrer Gültigkeit für den Menschen, unabhängig davon, in welcher Zeit er lebt.

Sie verweisen auf sein Glück, und ihre Sprache vergegenwärtigt die Vorstellung einer

paradiesischen, einer reinen, einer poetischen Sprache.

Der Sündenfall und die darauf folgende babylonische Sprachverwirrung markieren

das Ende unmittelbaren Sprechens und den Beginn der Herrschaft des Menschen über

den Menschen und die Natur. Der Verlust des Paradieses und des unmittelbaren Er-

kennens sowie der Gabe, dieses in der Sprache zum Ausdruck zu bringen, haben zu

der Verlorenheit geführt, die der moderne Mensch »Fortschritt« nennt, die doch nichts

anderes als Katastrophe und ein Berg von Trümmern ist (vgl. Benjamin 1980b, 697f.).

Was sich der Mensch jedoch bewahrt hat, ist eine Erinnerung an das Paradies als einem

Ort unmittelbarer Erkenntnis und reiner Sprache, die diese Erkenntnis zum Ausdruck

bringt und die er in seinen mythischen Erzählungen bewahrt hat. Der Mensch lebt

nicht mehr im Zustand der Ähnlichkeit, aber er vermag Ähnlichkeiten zu schaffen und

zu erkennen.

V

Wie sich nun der entstellten Sprache der Poesie nähern, den Satzfetzen Heiner Müllers,

den unverständlichen Gebärden des Visuellen Theaters Hamburg und des IVT von Vin-

cennes? Es ist bereits der Ort angedeutet worden, woher uns die Entstellung vertraut

ist. Es ist der Traum, dessen Dechiffrierung Sigmund Freud sein Hauptwerk gewidmet

und der Spuren in allen seinen Schriften hinterlassen hat.

Entstellung ist für Freud das Wesen des Traums. Jeder Traum ist eine entstellte

Form der Wunscherfüllung, in dem sich die Traumgedanken zu einem Trauminhalt

dramatisieren.Die Überführung von Traumgedanken in Trauminhalt nennt er »Traum-

arbeit« (Freud 1999a, 283). Das kann ganz harmlos sein, aber auch sehr befremdlich und

zu komischen, seltsamen und unverständlichen Bild- und Sprachschöpfungen führen.

Der Traum kümmert sich nicht um »die bürgerliche Auffassung der Sprache« (Benja-

min 1980f, 144), vielmehr wiederholt sich hier jenes paradiesische Sprechen, wonach

sich das geistige Wesen in der Sprache mitteilt und der Mensch die Dinge nach seiner

Erkenntnis benennt (vgl. ebd., 148).

Es ist nicht verwunderlich, dass Freud in diesem Zusammenhang die Sprache des

Kindes mit seinem lebhaften Interesse an Wortneuschöpfungen und -verdrehungen

ins Spiel bringt. »Die Sprachkünste der Kinder, die zu gewissen Zeiten die Worte tat-

sächlich wie Objekte behandeln, auch neue Sprachen und artifizielle Wortfügungen

erfinden, sind für den Traum wie für die Psychoneurosen hier die gemeinsame Quelle«

(Freud 1999a, 309).

Für den Träumenden beängstigend ist jene Traumform, die sich durch Zerrissen-

heit und Verworrenheit des Trauminhalts auszeichnet und die am schwersten zugäng-

lich ist. Freud sieht hier die Traumverschiebung bzw. Metonymie am Werk. »Traum-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine Sprache der Unterdrückung 51

verschiebung und Traumverdichtung sind die beiden Werkmeister, deren Tätigkeit wir die

Gestaltung des Traumes hauptsächlich zuschreiben dürfen« (ebd., 313; Herv. i. Orig.).

Die Zurichtung von Traumgedanken in den Trauminhalt, die die verwirrende und

schwer les- und verstehbare Entstellung des Traummaterials ausmacht und den Träu-

menden erschreckt, ähnelt dem poetischen Schaffen einer Dichtung wie der Heiner

Müllers. Die Traumgedanken »scheinen nicht in den nüchternen sprachlichen Formen

gegeben, deren sich unser Denken am liebsten bedient, sondern sind vielmehr in sym-

bolischerWeise durch Gleichnisse undMetaphern, wie in bilderreicher Dichtersprache,

dargestellt« (Freud 1999b, 671f.). Dabei kommt der Traumverschiebung eine besonders

wichtige Bedeutung zu, bei der nach Freud, »ein farbloser und abstrakter Ausdruck

des Traumgedankens gegen einen bildlichen und konkreten eingetauscht wird. […] Das

Bildliche ist für den Traum darstellungsfähig« (Freud 1999a, 345; Herv. i. Orig.). Mithilfe

der Verdichtung und Verschiebung bewältigt der Traum ein Problem – die Überset-

zung eines abstrakten Gedankens in ein Bild –, das sich auf der sprachlichen Ebene

der Darstellbarkeit manifestiert.

Gehörlosen Darstellern scheint diese Form der Traumarbeit zutiefst vertraut zu

sein, und zwar unmittelbar als Traumarbeit, die sie in Gebärdensprache gestalten.

Kaum ein Gebärdensprachpoesie-Wettbewerb, bei dem nicht explizit und implizit

Traumgeschichten gezeigt werden. Dabei verweisen diese Präsentationen keineswegs

nur auf die Visionen einer glücklicheren Zukunft, sondern unmittelbar auf traumhaftes

Geschehen, also ein Geschehen, das sich der unmittelbaren Verstehbarkeit entzieht.

Die Schwäche der Präsentationen, die sich darin zeigt, dass sich die Präsentatoren

immer wieder dazu verleiten lassen, ihre Albträume zu glätten und sie anekdoten-

haft in vermittelbaren Geschichten zu vereinfachen und ihnen damit die traumhafte

Radikalität und Kraft zu entziehen, verstehe ich als einen Ausdruck der Unsicherheit

und Angst, sich ganz der Traumhaftigkeit ihrer Sprache hinzugeben. Ich erinnere

nur an Chantals Bedenken bei der Arbeit an der Antigone. Wesentlich jedoch ist, dass

gehörlosen Darstellern der Traumcharakter ihrer Sprache bewusst ist und sie damit

spielen.

VI

Wer sich am Morgen seiner Träume zu besinnen versucht und sie im Traumtagebuch

notiert oder sie seinem Nächsten erzählt, tätigt bereits eine Übersetzungsleistung,

nämlich die Bilder und Gebärden der Nacht in eine schriftliche odermündliche Form zu

übertragen. Mit dieser Übersetzungsleistung schließt man sich dem hermeneutischen

Interesse Freuds an, das er in seinem Verfahren der Psychoanalyse vorgegeben hat,

ohne das Wesen dieser Leistung besonders hervorzuheben. Freuds hermeneutisches

Interesse dient letztendlich dazu, dem Traum die Maske der Metonymie herunterzu-

reißen. Wenn jedoch Traumbilder nicht mehr unter einer hermeneutischen, sondern

einer phänomenologischen Perspektive betrachtet werden, wenn es also nicht mehr

um die Bedeutung der Bilder, d.h. um ihre Lesbarkeit, sondern um ihre Beschaffenheit

geht, rückt ihre Materialität in den Mittelpunkt des Interesses.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Sprache

Die Frage, wie die Theorie einer Poetologie der Gebärdensprache beschaffen ist, in

deren Mittelpunkt der Körper steht, der in der Sprache der Gegenwart eine Sprache

der Erinnerung zum Ausdruck bringt, muss die Materialität und Geschichtlichkeit der

Bilder der Gebärdensprache im Auge haben. Henri Bergsons UntersuchungMaterie und

Gedächtnis (1991) scheint auf den ersten Blick den bekannten Dualismus zu bestätigen,

wonach die Materie – hier vor allem im Sinne des Körperlichen – das Vergängliche,

Instabile, Irrationale, Lustorientierte repräsentiert, das Gedächtnis hingegen für den

Geist steht, die Unsterblichkeit, die Idee, den Intellekt. Bergson hingegen unterstreicht

die Beziehung von Geist und Körper und gibt dabei hilfreiche Hinweise für das Ver-

ständnis von Gebärdensprache.

Er geht davon aus, dass alles, was uns umgibt, Bilder sind. Die äußeren Bilder über-

tragen Bewegungen auf den Körper; der Körper überträgt Bewegungen auf die äußeren

Bilder – er gibt ihnen Bewegungen zurück. In einem ersten Schritt nimmt der Mensch

die Eindrücke bzw. Bilder der Außenwelt wahr und speichert sie als Bilder der Erinne-

rung in seinem Gedächtnis. Dabei unterscheidet das Gedächtnis – Bergson nennt es

das erste oder reine Gedächtnis (vgl. ebd., 73) – nicht nach Nutzen oder Brauchbar-

keit, es speichert unterschiedslos alles, was sich ihm offenbart, »alle Ereignisse unseres

täglichen Lebens, wie sie sich nacheinander abspielen«, ohne »die mindeste Einzelheit

[zu] vergessen; jede Tatsache, jede Gebärde behält es mit Ort und Datum. Ohne Hinter-

gedanken an Nützlichkeit oder praktische Verwendbarkeit […], aus bloßer natürlicher

Notwendigkeit« (ebd., 70). Nur der Wahrnehmung verdanken wir es, in der Fülle der

Bilder nicht zu ertrinken. Sie übernimmt die Rolle eines Zensors und wählt aus der Flut

äußerer Bilder jene aus, die mit Empfindungen des Körpers korrespondieren und auf

die sie Einfluss ausüben können.Daraus folgt, ein Bild kann sein, ohnewahrgenommen

zu werden, es kann existieren, ohne dass wir es sehen.

Der Körper speichert nicht nur Bilder, sondern auch Bewegungen, die mit die-

sen Bildern verbunden sind. Bergson unterscheidet hier zwei theoretisch unabhän-

gige Formen von Gedächtnis: das erste bzw. Bild-Gedächtnis, das der Vergangenheit

verbunden ist und von dem wir bereits wissen, dass es alles speichert ohne Hinterge-

danken an Nützlichkeit oder praktische Verwendbarkeit aus reinem Interesse, und das

Bewegungs-Gedächtnis, das der Gegenwart zugeordnet ist und »neue Dispositionen

des Handelns« (ebd., 70f.) schafft. Das Wesen des ersten Gedächtnisses ist Kontempla-

tion, das des zweiten Aktion.

Der Körper – nicht der Geist – ist das Archiv des Gedächtnisses. Doch das Wort

»Archiv« ist irreführend, denn es suggeriert, dass der Mensch zu seinem Archiv freien

Zugang hat. Diesen freien Zugang jedoch gibt es nicht. Das erste Gedächtnis ist nicht

verfügbar, d.h. der Mensch kann nicht willkürlich darauf zurückgreifen. Es ruht in un-

zugänglicher Tiefe und unterscheidet sich von einer alltäglichen Erinnerung, bspw. ei-

nem auswendig gelernten Gedicht oder einem Erlebnis, einer Geschichte, die man zum

Besten gibt, durch deren Verfügbarkeit. Auf Grund ihrer Verfügbarkeit gehört diese

alltägliche Erinnerung nicht in den Bereich des reinen Gedächtnisses, sondern ist viel-

mehr eine Form der Gewohnheit im Licht des Gedächtnisses. Reinheit bedeutet Unver-

fügbarkeit. Unverfügbarkeit ist dasWesen des Gedächtnisses. Aus diesem Grund nennt

Bergson das unzugängliche Gedächtnis »reines Gedächtnis«, das die reine Erinnerung

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine Sprache der Unterdrückung 53

speichert, und dieWahrnehmung von Bildern, die ungefiltert das reine Gedächtnis auf-

füllen, nennt er »reine Wahrnehmung« (ebd., 52ff.).

Wahrnehmung löst Bewegung aus, in die sich die Erinnerung einfügt, d.h. die Be-

wegungen, die durch dieWahrnehmungen ausgelöst werden,werdenmit Erinnerungs-

bildern verknüpft. Das Gedächtnis verstärkt und bereichert die Wahrnehmung mit Er-

innerungsbildern, es wählt nacheinander verschiedene analoge Bilder aus und rich-

tet sie auf die durch die Wahrnehmung ausgelöste Bewegung. Wenn im Prozess der

Wahrnehmung Bilder ins Körperzentrum eindringen und sich im Prozess der Abga-

be in Bewegung umsetzen, vermischen sich mit diesen Bildern Erinnerungsbilder, die

den neuen Bildern ähnlich bzw. näher oder ferner verwandt sind. Wir erleben dieses

Phänomen als ein Wiedererkennen der Bilder – eine Korrespondenz. Neue Bilder ver-

mischen sich mit Erinnerungsbildern, die sich uns offenbaren, ohne dass wir auf sie

Zugriff gehabt hätten.

Die hier theoretisch so streng getrennten Formen des Bild- und Bewegungsgedächt-

nisses sind in Wirklichkeit eng miteinander verschlungen, ohne dass sie ihre Spezifika

deshalb einbüßten. Ihre Verwobenheit lässt sich am »Allgemeinbegriff« (ebd., 151ff.) de-

monstrieren, der für den Zusammenhang von Wahrnehmung, Erinnerung und Spra-

che beispielhaft ist. Das reine kontemplative Gedächtnis, das jedes äußere Bild mit

eigenen Bildern abgleicht und Ähnlichkeiten sucht, unterscheidet sich wesenhaft vom

Bewegungsgedächtnis, das der Gewohnheit undMotorik verpflichtet ist. Ummiteinan-

der zu kommunizieren, suchen die beiden einen Platz, an dem sie sich treffen können.

Dieser Platz ist der Allgemeinbegriff, also jener Ort sprachlicher Begrifflichkeit, den wir

suchen, um zu kommunizieren. Bergson geht davon aus, dass wir in dem Moment, da

wir ein Ding wahrnehmen, »wir ihm ein Wort beifügen« (ebd., 152). Das Wort kommt

zur Bewegung hinzu. Entfällt das Wort, haben wir nichts als die Bewegung, die Gebär-

de.

Zur Empfindung, auf die die Wahrnehmung reagiert und eine Bewegung bzw. eine

Gebärde auslöst, tritt, nachdem das reine Gedächtnis Erinnerungsbilder gefunden und

mit Bewegungen des Bewegungsgedächtnisses verbunden hat, der Geist, der die Ähn-

lichkeit des Wahrgenommenen erkennt. Die Ähnlichkeit »ist eine intellektuell wahrge-

nommene oder gedachte« (ebd., 156). In der Transformation von Aufnahme und Abgabe

der Bewegung, in der das reine Gedächtnis seine Bilder als Erinnerungsbilder der Be-

wegung beisteuert, »bilden sich durch die doppelte Arbeit des Verstandes und des Ge-

dächtnisses« (ebd.) neue Bewegungen, die sowohl aus gebundenen als auch aus freien

Bewegungsabläufen bestehen.

Bergson selbst verweist im Zusammenhang seiner Ausführungen zum Allgemein-

begriff auf die Analogie der Sprache des Traums und der des Kindes, wenn er davon

spricht, dass der Traum des Erwachsenen die Sprache des Kindes abgelöst hat. Sowohl

die Sprache des Kindes als auch die des Traums können auf Allgemeinbegriffe weitge-

hend verzichten, weil sie nicht dem Anspruch auf Verständlichkeit folgen. Dies betrifft

im gleichen Maß die gebundenen Gebärden, die sich mit freien Gebärden vermischen,

ja – und das ist die Besonderheit der Gebärdensprache –, die in sich zwischen frei

und gebunden oszillieren. Gebärden in ihrer körperlichen Präsenz verfügen über eine

ungleich differenziertere performative Gestaltungskraft und Spontaneität, als das bei-

gefügte Wort. Und sie verfügen über eine subversive Kraft, die rationalen Strukturen

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Sprache

kognitiver Erkenntnis mit der Irrationalität körperlicher Performanz zu konterkarie-

ren. Die Gebärdensprache ist die unmittelbare Bewegung, die durch dieWahrnehmung

ausgelöst wird, in der sich Erinnerungsbilder aus dem reinen Gedächtnis und Bewe-

gungen aus dem Bewegungs-Gedächtnis zur Darstellung bringen.

VII

Im Sommersemester 2000 erarbeiteten Mitglieder der Truppe des Visuellen Theaters

Hamburg zusammen mit Studierenden des Instituts für Deutsche Gebärdensprache

und Kommunikation Gehörloser der Universität Hamburg die Übersetzung des Films

Blue von Derek Jarman aus dem Jahr 1993 (vgl. Abb. 2) in DGS sowie in poetische Formen

der Gebärdensprache. Am 20. Februar 1994, wenige Tage nach der Uraufführung in

Berlin, ist Derek Jarman an den Folgen von AIDS gestorben.

Abbildung 2: Plakat »Blue« (2000)

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine Sprache der Unterdrückung 55

Der Film stellt insofern eine spannende Herausforderung dar, als er einem sehr

eigenwilligen ästhetischen Konzept folgt. Derek Jarman, der 17 Kinofilme und etliche

Kurzfilme und Videoclips produziert hat, schuf sowohl artifizielle experimentelle Filme,

deren bekannteste The Angilic Conversation (1985),The Last of England (1987) und The Gar-

den (1990) sind, als auch ›echte‹ Kinoerfolge, wie Caravaggio (1986), Edward II (1991) und

Wittgenstein (1992). Kurz vor seinem Tod drehte er den Film Blue, dessen Bilderlosigkeit

seine Erblindung – Jarman litt unter dem Cytomegalie-Virus, einer AIDS-typischen Er-

krankung – reflektiert und ihn gleichzeitig zurück zu seinen künstlerischen Wurzeln,

derMalerei, brachte. In diesem Film verzichtet Jarman auf jegliche visuelle Darstellung,

der Betrachter ist 75 Minuten lang mit einer blauen Leinwand konfrontiert – ein mono-

chromes Erleben, wie wir es aus den Bildern der blauen Phase Yves Kleins kennen, dem

Jarman seinen Film widmet. Blue unterscheidet sich von den experimentellen früheren

Filmen in einer Hinsicht, als Jarman hier unmittelbar auf einen anderen Künstler und

dessen Werk verweist und damit Deutungsmöglichkeiten eröffnet, die Kleins Konzept

monochromerMalerei in Verbindungmit einem Film bringt, dessenThema das Sterben

ist. Aus dem Off hört man Stimmen, die Texte unterschiedlicher Genres sprechen: poe-

tische Texte, Lieder, Texte, die Erinnerungen reflektieren vom Leben und Sterben von

Freunden, Mitpatienten und an den eigenen hinfälligen Körper. Gelegentlich verweist

der Film auf Ereignisse des zur gleichen Zeit tobenden Bürgerkriegs im damaligen Ju-

goslawien.

Dieser Film ist in der von Jarman gestalteten Form für gehörlose Menschen un-

zugänglich. Eine Untertitelung des Films würde den Ausdruck der unterschiedlichen

Stimmen in unzulässiger Weise reduzieren und seinem ästhetischen Konzept zuwi-

derlaufen. Vor allem aber wäre sie bar jener Sinnlichkeit, die diesen Film auszeichnet.

Die offene Form, die vom Zuschauer fordert, sich ganz dem Film und den Bildern,

die Text und Musik evozieren, hinzugeben, bedeutet eine schwierige Aufgabe für eine

gebärdensprachliche Interpretation, bietet jedoch gleichzeitig die Möglichkeit, sowohl

narrative als auch poetische Elemente der Gebärdensprache zu zeigen, ohne das Kon-

zept der Bilderlosigkeit Jarmans zu konterkarieren, was eine Auseinandersetzung um

die Bildhaftigkeit respektive eine Kritik der Bildhaftigkeit von Gebärden voraussetzt.

Die das Projekt begleitenden Bedenken waren groß. Der Einsatz von gebärdenden

Studierenden vor der Kinoleinwand lief zwangsläufig auf eine Form der Vergewalti-

gung von Jarmans Film hinaus. Der Scheinwerferspot auf die Leinwandmitte, in den

die Gebärdenden traten, riss ein Loch in das blaue Nichts. Zerstörten wir damit die

Unantastbarkeit eines Kunstwerks? Der gut gemeinte Impetus, dieses Werk gehörlosen

Menschen zugänglich zu machen, drohte in sein Gegenteil zu fallen, denn war dieses

Werk in dieser vergewaltigten Form überhaupt noch erkennbar? Sollte man nicht ehrli-

cherweise eingestehen, dass es Kunstwerke gibt, die per se eine Gruppe von Rezipienten

ausschließen? Gleichzeitig beschäftigten wir uns mit der Frage, ob gehörlose Menschen

trotz der in Gebärdensprache übersetzten Texte in der Lage sein würden, dem Gesche-

hen zu folgen. Zudem ließen sich viele signifikante Teile des Films im Rahmen unserer

Arbeit nicht übersetzen. Dabei handelt es sich vor allem um die musikalischen Anteile

sowie prosodische und akustische Elemente, bspw. diverse Halleffekte, Straßengeräu-

sche und Bombenlärm. Außerdem war uns bewusst, dass Erfahrung, Interesse und

Bereitschaft, sich auf experimentelle Kunst einzulassen, schon bei hörenden Menschen

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Sprache

nur in geringem Maß vorhanden ist; für gehörlose Menschen, die bisher kaum Zu-

gang zu weiterführenden Bildungseinrichtungen haben und von der Diskussion um

experimentelle Kunst weitgehend ausgeschlossen sind, musste diese Performance eine

Zumutung sein. Auch wenn inzwischen eine gewisse Anzahl von Theateraufführungen

von Gebärdensprachdolmetschern begleitet werden, unterschied sich unsere Auffüh-

rung von einer traditionell gedolmetschten Aufführung vollständig. Die anwesenden

gehörlosen Zuschauerinnen waren völlig auf die gebärdenden Studierenden angewie-

sen, deren poetische Bilder nicht ohne Weiteres erschließbar waren. Die Frage, ob die

Studierenden überhaupt genügend Kompetenz und Erfahrung mitbrächten, diese Poe-

tik zum Ausdruck zu bringen, führte zu einer weiteren Sorge, die Gegenstand unserer

Bedenken war, und die sich in der Unerfahrenheit, Befangenheit und dem Respekt vor

einer Sprache begründete, der sich nur wenig hörende Menschen ›mächtig‹ und ›ge-

wachsen‹ fühlen.

Derek Jarmans Film Blue reflektiert das Sterben an AIDS; einer Krankheit, die gera-

de auch in der schwulen Gehörlosenszene viele Opfer forderte, weil die damalige Auf-

klärung sich zumeist an hörende Menschen richtete und sie nicht erreichte.3 Wurden

die Bilder von Keith Haring, die Fotografien von Robert Mapplethorpe und Derek Jar-

mans Film Blue als Möglichkeit der Auseinandersetzung mit AIDS wahrgenommen –

und das meint vor allem die Auseinandersetzung mit der Bedrohung und dem Verlust

des eigenen Lebens und dem von nahestehenden Menschen –, so erhofften wir uns,

dass die Aufführung vonMitgliedern des VisuellenTheaters gemeinsammit den Studie-

renden des Instituts die Erinnerung an die an AIDS gestorbenen gehörlosen Menschen

wachruft und sie dem Vergessen entreißt. Eines der gehörlosen Opfer war Christian

Müller, aus dessen Leben und Sterben wir Szenen in die Performance eingebaut haben.

Das heißt, es gab Teile des Films, in denen auf der Bühne ein anderer Text gebärdet

wurde als der, der zu hören war. Man musste nicht gebärdensprachkompetent sein,

um diese Differenz zu bemerken. Es sollte ein anderes, ein taubes Geschehen sichtbar

werden, das sich allein an die gehörlosen Zuschauer richtete und sich nur ihnen er-

schloss. Wie ein Palimpsest überschrieb Marco Lipski Derek Jarmans Film mit einem

zutiefst intimen Text, der die letzten Monate im Leben Christian Müllers erzählt: seine

Einsamkeit, seine Hinfälligkeit, seine Energie und sein Engagement, die Spannungen

mit seinem Freund Robert, schließlich sein Sterben.

Texte und Lieder des Films wurden mit Mitteln der DGS, einer visuellen Poesie und

Choreografie übersetzt. Dabei entstand ein Kunstwerk im Kunstwerk, das auf den ers-

ten Blick keine Versöhnung erfährt. Hörende und gehörlose Zuschauer verstehen sich

nicht – zwei Gruppen, die unberührbar nebeneinander agieren, eingetaucht in ein ge-

meinsames Blau. Verständigung ist erst in dem Moment möglich, wenn hörende und

gehörlose Menschen einander zuwenden und etwas von ihren Erfahrungen mitteilen.

3 Vgl. dazu »Barbara Stauss und Gunter Trube« in »Akte der Verständigung. Deaf Studies und die

Differenz von Präsentation und Repräsentation« in diesem Band auf S. 333f.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine Sprache der Unterdrückung 57

VIII

Welche Vorstellungen von »Bild« begegnen dem Betrachter bei Yves Klein und Derek

Jarman, und in welcher Beziehung stehen diese Vorstellungen zu den Bildern der Ge-

bärden? Wie ist die These Henri Bergsons, dass alles, was uns umgibt, Bilder sind, mit

der radikalen Bildkritik des monochromen Blaus und der Aussage Jarmans zu verein-

baren: »Bilder sind die Kerkerwände der Seele, deine Herkunft, deine Erziehung, dei-

ne Laster und Bestrebungen, deine Fähigkeiten, die Welt deiner Psyche« (Jarman 1994,

o.S.).

Es sind tatsächlich zwei völlig verschiedene Vorstellungen von »Bild«, von denen

hier die Rede ist. Klein und Jarman unterziehen die normativen Ansprüche, das Selbst-

bild der bürgerlichen Gesellschaft, einer radikalen Kritik: Herkunft, Erziehung, Laster,

Ehrgeiz, Psychologie sind für sie Wegmarken dieser Gesellschaft (von Jarman »Fakten«

genannt) – dazu da, den Einzelnen zu unterdrücken und seine Entfaltung zu beschrän-

ken. »Diese Fakten, losgelöst von jedem Grund, lockten den Jungen mit den blauen

Augen in ein System der Unwirklichkeit« (ebd.).

Zu Beginn war von diesem System der Unwirklichkeit die Rede. Ich schrieb davon,

dass die Sprache, in der der Einzelne die Erfahrungen seiner Unterdrückung gesammelt

hat, die Quelle, das Archiv eines Lebens bedeutet, das eigentlich zum Tode verurteilt ist.

Mit anderen Worten, die Sprache, die nur eine poetische sein kann, ist in der Lage, das

vom Tod bedrohte Leben zu bewahren, denn diese Sprache ist die einzige Möglichkeit,

in der der Unterdrückte die Erfahrung der Unterdrückung transformiert und gestaltet,

sie sich damit einverleibt, zu eigen macht und in entstellter Form gestaltet. Die Unter-

drückung hat ihre Macht verloren. Es ist der gleiche Gedanke, mit dem Susan Sontag

ihre Rede anlässlich des an sie verliehenen Friedenspreises des Deutschen Buchhandels

abschließt: Literatur – also poetische Sprache – heißt, »dem Gefängnis der nationalen

Eitelkeit, der Spießbürgerlichkeit, dem zwanghaften Provinzialismus, dem stupiden

Schulunterricht, der Unvollkommenheit des Schicksals, demUnglück [zu] entkommen.

[…] Literatur ist Freiheit« (2003, 9).

Derek Jarmans Film Blue zeigt das in dramatischer und konsequentester Form. Er

verzichtet auf jedes Bild und lässt allein die Bilder sprechen, die seine Texte beim Zuhö-

rer hervorrufen. Damit entlässt er den Zuhörer in das Reich größtmöglicher Freiheit.

Aus der Fülle der flüchtigen Wort- und Tondokumente schafft sich jeder seinen eige-

nen Film. Die Dokumente, mit denen Zuhörer und Zuschauer konfrontiert sind, sind

Materialien der Erinnerung, teilweise dokumentarischen, teilweise entstellten Charak-

ters, allesamt poetisch montiert. Das heißt, es gibt keinen Unterschied mehr zwischen

Dokument und Poesie, alles hat sich in Dichtung verdichtet: die Aufzählung von den

Nebenwirkungen eines Medikaments, einem Waschzettel entnommen, die Aktionen

der AIDS-Gruppen gegen die reaktionäre Kirche, der Selbstmord von Karl, die Winde

und die Bambuswälder Chinas, die Beobachtungen der Patienten imWartezimmer, die

Sehnsucht nach Berührung, Sex und Zärtlichkeit, die Trauer um verlorene Freunde und

das eigene verlöschende Leben.

Jarman entscheidet sich für ein Konzept radikaler Bilderlosigkeit nicht allein wegen

seiner zunehmenden Erblindung, er entscheidet sich dafür, weil er im Konzept Yves

Kleins den Ausdruck größtmöglicher Freiheit erkennt. An der Schwelle des eigenen To-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Sprache

des muss er auf alles verzichten, an dem ihm vorher noch gelegen war. Seine Filme

quellen über an schönen Männern und Soldaten, die sich leidenschaftlich hingeben,

an exzentrischen Frauen, die stolz die Fäden in der Hand halten, an korrupten Beam-

ten und Offizieren in ihren vergeblichen Machtgelüsten. Keine finsteren Verliese, keine

Bilder seines Traumgartens und des benachbarten Kernkraftwerks von Dungeness. Er

überlässt die Aufgabe, die eigentlich dem Regisseur obliegt, seinen Zuschauern – ihrer

Bereitschaft, inspiriert durch seine Worte und durch die Auswahl seiner Musik, eigene

Bilder zum Klingen zu bringen. »Im Chaos der Bilderflut / Zeige ich euch das allumfas-

sende Blau / Blau ein offenes Tor zur Seele / Eine unendliche Möglichkeit / Die greifbar

wird« (Jarman 1994, o.S.). Voraussetzung ist, dass sich die Zuschauer dem Text und der

Musik ganz hingeben.

Eine Hingabe, die auch die Gebärdensprache erfordert. Alles, was an Gebärden zu

sehen ist, kommt dem Betrachter bekannt vor und bleibt doch ganz fremd. Denn na-

türlich sind viele der Gesten und Gebärden, die auf der Bühne zu sehen sind, bekannt.

Und in dieser eigenartigen Verbindung des akustisch vernommenenWortes bekommen

diese fremden und unverständlichen Gebärden etwas Vertrautes, das unterschiedliche

Gefühle auslöst. Plötzlich erkennt der Betrachter sich selbst in diesen Gebärden, nicht

unbedingt im Sinn einer Selbstvergewisserung als vielmehr einer Selbsterfahrung4 in

jener bruchstückhaftenWeise, wie er sie aus seinen eigenen Träumen kennt. Beim Auf-

wachen wird das Reich der Träume verlassen und im Nu ist der Traum verschwunden.

Hin und wieder mag er im Lauf des Tages aufblitzen, doch bleibt er ein Rätsel mit sei-

nen verwirrenden und entstellten Gebärden. Diesem Rätsel begegnen diejenigen, die

Gebärden sehen, und die Gebärden beginnen ein Eigenleben unabhängig vom Text zu

führen. Es ist ein Moment der Freiheit, den jeder hier erfährt, und ein Moment der

Lust, an der Möglichkeit dieser Freiheit teilzuhaben.

In den Bildern der Gebärdensprache ist die Freiheit in ihrem Urzustand zu erfah-

ren, d.h. geistige und körperliche Stimulation im Gegensatz zur platonischen und car-

tesianischen Orientierung an einer Idee befreit vom gebrechlichen Körper, am Denken

befreit von schmerzhafter Erfahrung, an der ewigen Wahrheit befreit von sinnentau-

melnder Lust. Die Gebärdensprache ist tatsächlich ein vollkommenes Archiv sinnlicher

Ähnlichkeit und unterscheidet sich damit von der Laut- und Schriftsprache, die – mit

einemWort von Benjamin – »das vollkommenste Archiv der unsinnlichen Ähnlichkeit«

(1980h, 213) ist. Diese Sprache muss man lernen, wie man alles erlernen muss. Kein

Bild, kein Ton, kein Wort erschließt sich dem Betrachter, ohne zu lernen, sonst bleibt

es Geschwätz. Dass gehörlose Menschen die Lehrer dieser Sprache sind, ist selbstver-

ständlich, denn sie sind es, die am meisten von dieser Sprache wissen und hörende

Lerner an Bilder erinnern, die tief vergraben in ihrem unzugänglichen Gedächtnis la-

gern. Es sind die gehörlosen Lehrer, von denen hörende Menschen diese Sprache er-

lernen, die es ihnen ermöglicht, ihren eigenen Erfahrungen der Unterdrückung einen

angemessenen sprachlichen Ausdruck zu verleihen.

4 Vgl. dazu meine Ausführungen zu ChristophWulfs Zitat: »Bildern ist gemeinsam, dass Menschen

sich in ihnen erfahren und sich mit ihrer Hilfe ihrer selbst vergewissern« (2005, 39f.); in »Wem

gehört die Gebärdensprache?« in diesem Band auf S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004 - am 13.02.2026, 07:16:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

