
Gelenkte Rhizome: Kulturelles Erbe und kulturelle Kybernetik | 245 

5.6 CULTURAL ANALYTICS: DIE QUANTIFIZIERUNG 

KULTURELLER PHÄNOMENE 

 

Im Jahre 2007 beantwortete Lev Manovich die Geburt von Google Analytics mit ei-

nem gleichermaßen ambitionierten wie streitbaren Text, den er programmatisch mit 

Cultural Analytics betitelte und in dem er nicht weniger einfordert als eine funda-

mentale Reform im Umgang der Kulturvermittlung und Kulturwissenschaften mit 

dem Wissen über die Welt, in der wir leben. Es gelte, so seine These, sich hier Tech-

nologien zu öffnen, die in anderen Bereichen ‒ wie den ›harten‹ Wissenschaften, der 

Wirtschaft und diversen Regierungsagenturen ‒ längst essentiell geworden seien. Er 

meint damit nicht etwa nur die ›neuen Medien‹ als Präsentationsplattform, sondern 

mit ihnen einhergehend vor allem jene häufig unter dem Begriff big data gehandelten 

Methoden des data mining, der statistischen Auswertung und der simulatorischen 

Visualisierung, mit denen Muster, Regelmäßigkeiten und Anomalien in extrem gro-

ßen Datensätzen ausfindig gemacht werden sollen. Der Kulturbetrieb, ob er nun pro-

fitorientiert sei oder nicht, komme nach Manovichs Dafürhalten nicht länger umhin, 

sich diese Werkzeuge ebenfalls zu eigen zu machen ‒ schließlich fände bereits ein 

Großteil (wenn nicht gar der größte Teil) unserer Auseinandersetzung mit kulturellen 

Inhalten in digitaler und vernetzter Form statt. Zum Zeitpunkt der Entstehung seines 

Textes hatten allein Google und Amazon bereits zehntausende von Büchern einge-

scannt und im Netz abrufbar gemacht, und zur Illustration der schieren Datenmasse 

verweist Manovich auf die Fotoplattform Flickr, auf der im Juni 2007 nicht weniger 

als 560 Millionen Bilder samt Metadaten abrufbar waren. Das Ziel, das Manovich 

mit den Cultural Analytics verfolgt, erscheint dabei als eine extrem konsequente tech-

nische Umsetzung dessen, was Friedrich Kittler 1980 folgenreich die »Austreibung 

des Geistes aus den Geisteswissenschaften« (vgl. Kittler 1980: 8ff.) nannte: nämlich 

die Ablösung der Kulturarbeit von dem, was man klassischerweise den ›Inhalt‹ nen-

nen würde, und eine Hinwendung zu den situativ-medialen Umständen seiner Rezep-

tion. Gegenstand von Cultural Analytics sind für Manovich nicht Inhalte, sondern die 

Daten, die im Zuge ihrer Verwendung generiert werden. Das System soll dreierlei in 

den Fokus rücken: Erstens die existierenden Metadaten, mit denen kulturelle Inhalte 

ins Netz hochgeladen werden, zweitens die neuen Metadaten, die aus dem Umgang 

mit im Netz verfügbaren Inhalten entstehen (ein einfaches Beispiel wären hier z.B. 

Bildanalysen, die sich auf digital abrufbare Bilder beziehen und ihrerseits im Web 

publiziert sind), und drittens schließlich die virtuellen Spuren von Netz-Nutzern, die 

kulturelle Inhalte online produzieren, veröffentlichen, anschauen, verändern, disku-

tieren, konsumieren usw. Die so gewonnene Datenflut gilt es dann laut Manovich 

nicht etwa unters metaphorische Mikroskop zu legen und im hermeneutischen Detail 

zu untersuchen ‒ dies liefe den Implikationen des Mediums völlig zuwider ‒, sondern 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-023 - am 14.02.2026, 14:41:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 | Dinge – Nutzer – Netze 

vielmehr je nach Interessenlage der jeweiligen Untersuchung auf zweckdienliche Art 

zu visualisieren (vgl. Manovich 2007: 1f.). 

Es geht Manovich also um eine neue Form der Geisteswissenschaften und der 

kulturellen Vermittlung, die sich nicht länger am vermeintlich ›Wesentlichen‹ kultu-

reller Gegenstände abarbeitet, sondern vielmehr nach ihrer Verbundenheit ‒ oder 

eben connectedness ‒ in Massenbewegungen des Wissens fragt, die womöglich rein 

gar nichts Wesentliches mehr an sich haben. Was dahinter steht ist eben die McL-

uhansche Erkenntnis, dass das Medium die Botschaft ist, oder in diesem Falle präzi-

siert: Dass Such- und Abrufsysteme für Information Determinanten sind für deren 

Wirken in unserer sozialen Umwelt. Die Suchmaschine ist für Manovich ausdrück-

lich kein indexikalisches Auffindewerkzeug, dessen Wirkung und Anwendbarkeit 

sich auf das spezifische technische System beschränkt, in dem es als Software aus-

geführt wird. Weil der Computer nach Manovich ja ein Filter für die Gesamtheit aller 

Kultur geworden ist, wird die Suchmaschine unweigerlich zu einem ihrer zentralen 

Interfaces. Und auch wenn Empfehlungssysteme überwiegend noch die Domäne von 

kommerziellen Dienstleistern wie eben Internet-Kaufhäusern sind, so werden doch 

auch sie zunehmend zu maßgeblichen Navigatoren, die uns im Dschungel der Virtu-

alitäten zu dem führen, was uns interessiert und gefällt (oder die ‒ das wäre die kul-

turpessimistischere Lesart ‒ womöglich aus der assoziativen Logik des Webs heraus 

unsere Interessen nicht etwa abbilden, sondern überhaupt erst produzieren). Kultur, 

davon ist Manovich überzeugt, ist letztlich keine Ansammlung dezidiert gemachter 

Fakten, sondern vielmehr data ‒ das gefundene (und somit gegebene) Ergebnis des 

Umgangs mit Gegenständen und ihren Bedeutungen, die in der Rezeption erst aktu-

alisiert werden. Das revolutionäre Potential digitaler Medien besteht nun darin, dass 

diese Aktualisierungsprozesse nicht mehr nur in den uneinsehbaren Köpfen von Re-

zipienten ablaufen, sondern messbare Spuren hinterlassen, weil jeder Abruf von In-

formation dem Netzwerk und seinen Abrufsystemen gegenüber eine Aussage dar-

stellt und somit selbst data wird, die in großem Stil ›gemined‹ werden kann. Natur-

wissenschaftliches, kommerzielles und gouvernementales Wissen wird längst auf 

diese Art produziert ‒ und wenn sich die Kultur- und Geisteswissenschaften solche 

Methoden nicht ebenfalls aneignen, dann laufen sie nach Manovich Gefahr, über kurz 

oder lang hoffnungslos hinter ihre eigenen Untersuchungsgegenstände zurückzufal-

len (vgl. ebd.: 2f.). 

Damit will Manovich zugleich eine Kulturpädagogik und -wissenschaft anstoßen, 

die ihren Blick anstatt auf die Geschichte auf die Gegenwart richtet. Jede wissen-

schaftliche Auseinandersetzung mit der kulturellen Welt hat ja unweigerlich mit ihrer 

eigenen Nachträglichkeit zu kämpfen. Wer kulturelle Trends an Inhalten ablesen will, 

der kann dies immer nur im Nachhinein tun, wenn die entsprechenden Diskurse und 

die mit ihnen einhergehenden Bedeutungsverschiebungen längst stattgefunden und 

mediale Zeugnisse in genügendem Ausmaß hinterlassen haben. Manovich sieht die 

Attraktivität von Cultural Analytics nicht zuletzt darin begründet, dass sich mit ihnen 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-023 - am 14.02.2026, 14:41:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gelenkte Rhizome: Kulturelles Erbe und kulturelle Kybernetik | 247 

kulturelle Prozesse in Echtzeit beobachten und beschreiben lassen sollen ‒ und mit 

diesem Umstand verbinden sich für ihn auch ganz neue Bilder von den Dispositiven 

der Geisteswissenschaften und der Kulturvermittlung. Die Zukunft der humanities ist 

seines Erachtens nicht der individuelle Forscher, der in einer Bibliothek über einzel-

nen Büchern oder in einem Museum über einzelnen Kulturgegenständen brütet. Statt-

dessen soll unser Verständnis davon, was unsere Kultur ist und wie sie funktioniert, 

bald in riesigen Datenzentren produziert werden, die laufend ein unvorstellbar großes 

Kommunikationsvolumen erfassen und auswerten. Der Geisteswissenschaftler der 

Zukunft sitzt nach Manovichs Vorstellung in einer Kommandozentrale vor riesigen 

Bildschirmen, auf welchen ständig sekundenaktuelle Visualisierungen von Entwick-

lungen innerhalb großer Datenmengen ablaufen, und er illustriert diese Vision mit 

dem Foto einer Verkehrsüberwachungszentrale in Florida (vgl. ebd.: 3). 

Dabei sind diese Ideen nicht vollkommen neu. Bereits recht früh in der zweiten 

Hälfte des zwanzigsten Jahrhunderts entstand innerhalb der Geisteswissenschaften 

ein Forschungszweig, der zunächst den Namen Humanities Computing trug und in 

den 1990er Jahren zunehmend unter der Bezeichnung Digital Humanities firmieren 

sollte. Als Initialzündung wird hier meist das Mitte der 1940er Jahre (und damit aber-

mals zeitgenössisch zu Vannevar Bush und André Malraux) vom italienischen Jesu-

itenpater Roberto Busa angestoßene Projekt genannt, einen vollständigen Index sämt-

licher Worte in den mittellateinischen Originaltexten des Thomas von Aquin anzule-

gen. Busa war offenbar nur allzu bewusst, dass dieses Vorhaben in rein menschlicher 

Kopf- und Handarbeit kaum zu bewältigen sein würde, was ihn dazu veranlasste, sich 

1949 um die Unterstützung des damaligen IBM-Geschäftsführers Thomas J. Watson 

zu bemühen. Mit der Schützenhilfe des bereits seit 1911 in der Herstellung von Re-

chenmaschinen tätigen Konzerns wurde in den folgenden Jahren und Jahrzehnten das 

gesamte zu erschließende Textvolumen auf Lochkarten übertragen, die sich anschlie-

ßend maschinell auswerten ließen. Der Index Thomisticus erschien ab 1974 zunächst 

in gedruckter Form, bevor er 1992 erstmals digital auf CD-ROM veröffentlicht wurde 

(vgl. Hockey 2004; vgl. Niewerth 2013: 4). 

Die Institutionalisierung dieser Form statistischer Texterschließung mit maschi-

nellen Hilfsmitteln als legitimer disziplinärer Zugang der Geisteswissenschaften ge-

schah 1987 mit der Gründung der Text Encoding Initiative. Diese Interessengruppe 

von Wissenschaftlern war geographisch wie fachlich gleichermaßen weit verstreut, 

kommunizierte vorwiegend über Mailinglisten miteinander und hatte sich zunächst 

ein wenig utopisch klingendes Ziel gesetzt: Es ging ihr darum, ein Standardformat 

für die digitale Codierung von geistes-, sozial- und kulturwissenschaftlichen Texten 

auszuarbeiten, das elektronische Forschungsressourcen für Wissenschaftler in den 

entsprechenden Disziplinen leichter verfügbar werden lassen sollte. Die 1994 erst-

mals vorgestellten TEI Guidelines besitzen bis heute Gültigkeit (vgl. Text Encoding 

Initiative 2014; vgl. Niewerth 2013: 4). Der Begriffswechsel vom Humanities Com-

puting zu den Digital Humanities, der zum Ende der 1990er Jahre einsetzte, war vor 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-023 - am 14.02.2026, 14:41:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 | Dinge – Nutzer – Netze 

allem in einer ausgeweiteten Perspektive und einem gewachsenen Selbstbewusstsein 

dieses Forschungsansatzes begründet: Während Humanities Computing noch weit-

gehend als ein weiteres Werkzeug unter vielen im bestehenden Repertoire der Geis-

teswissenschaften konzipiert war und sich im Ansatz sehr bestimmt auf die Nutzung 

des Computers zur Beherrschbarmachung von Texten konzentrierte, wollten die Di-

gital Humanities das Potential des Computereinsatzes in der geisteswissenschaftli-

chen Forschung sehr viel umfassender in Augenschein nehmen ‒ gegebenenfalls bis 

hin zum völligen Umdenken über Funktion, Rolle und Auftrag der eigenen Disziplin 

in der digitalisierten Welt (vgl. Schreibman, Siemens u. Unsworth 2004; vgl. Nie-

werth 2013: 4). 

Dementsprechend sind die Digital Humanities getragen von einer doppelten Ein-

sicht: Nämlich erstens jener, dass der wissenschaftliche Umgang mit einer digitali-

sierten Kultur auch digitaler Methoden bedarf, und zweitens jener, dass die Methoden 

einer Wissenschaft niemals nur Werkzeuge sind, die nicht auf ihren Nutzer zurück-

wirken, sondern vielmehr die Struktur jedweder wissenschaftlichen Erkenntnis vorab 

mitbestimmen. Diese beiden Einsichten erschöpfen sich indes nicht in ihrer Bedeu-

tung für die geisteswissenschaftliche Forschung, weil sie darüber hinaus auf einen 

Tatbestand von noch umfassenderer Bedeutung verweisen, welcher in Malrauxs 

Konzeption des Imaginären Museum bereits anklingt: Die Reproduktion kultureller 

Inhalte ist niemals nur ein Prozess der Vervielfältigung und Kopistik, sondern not-

wendigerweise immer auch einer der Transformation. Der transformative Charakter 

der Reproduktionen liegt darin begründet, dass anhand ihrer andere Formen der Re-

zeption möglich werden, als die Originale sie erlauben. Der Buchdruck befreite die 

Literatur aus den Bibliotheken von Adel und Klerus und ermöglichte ihre Rezeption 

in bürgerlichen Settings, die mechanische Fotografie nach Malraux befreite die Kunst 

aus den Museen und Galerien, durchspülte die Alltagswelt mit ihr und hob virtuell 

die Voneinander-Geschiedenheit der Einzelobjekte auf. In beiden Fällen ›verändern‹ 

sich die kulturellen Ursprungsobjekte unwiederbringlich. Die von neuen Medien-

techniken ermöglichten Verkehrsformen bereits bestehender kultureller Inhalte ope-

rieren nicht folgenlos innerhalb bestehender Dispositive, sondern verändern das Ge-

füge kulturellen Verstehens insgesamt: Nie wieder wird ein Mensch das Alte Testa-

ment so lesen können, wie es ein katholischer Geistlicher vor Luther und Gutenberg 

vermochte, und nie wieder werden wir die Mona Lisa mit den Augen eines Menschen 

sehen können, für den sie nur im Louvre existierte. Jedoch hat die analoge Reproduk-

tion eines niemals angetastet: Die völlige Verortung kultureller Objekte innerhalb der 

Kulturwelt. Ein Foto der Erschaffung Adams aus dem Deckenfresko der Sixtinischen 

Kapelle ist natürlich nicht identisch mit dem Deckenfresko selbst, aber auch auf der 

glänzenden Oberfläche eines Polaroids bleibt es ein Bild, das nur in kulturellen Zu-

sammenhängen gelesen werden kann ‒ nämlich zum einen als das Abbild eines be-

rühmten Kunstwerkes, und zum anderen als eine Darstellung der biblischen Schöp-

fungsgeschichte. Unser erlerntes Sehen und Deuten erlaubt es uns überhaupt nicht, 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-023 - am 14.02.2026, 14:41:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gelenkte Rhizome: Kulturelles Erbe und kulturelle Kybernetik | 249 

die Darstellungsfunktion des Objektes und seiner Reproduktionen infrage zu stellen. 

Auch die Wilde Semiose nach Aleida Assmann bricht nicht aus der Kulturwelt aus ‒ 

sie setzt ja gerade voraus, dass in den Dingen eine Lesbarkeit vermutet wird, eine 

Verweisstruktur, die das Gesehene mit dem Gewussten verbindet (vgl. Assmann 

1988: 240). In der digitalen Reproduktion hingegen verlassen die Dinge den culture 

layer und werden nicht nur in etwas transformiert, was sie eben eigentlich nicht sind 

(das gilt im strengen Sinne ja auch für die Fotografie), sondern in etwas, das für uns 

ohne den strategischen Einsatz von Interfacetechnologien wie eben dem Computer-

bildschirm überhaupt nicht mehr als ein ›Etwas‹ zu erkennen ist.  

Was sich in den Digital Humanities also andeutet und was Manovich mit den 

Cultural Analytics aufgreifen und im großen Maßstab weiterdenken will, ist nicht nur 

eine Erschließung neuer Analysemethoden für veränderte Arbeits- und Rezeptions-

situationen. Vielmehr wird hier ein fundamentaler Wandel im Wesen kultureller Ob-

jekte und Äußerungen thematisiert, welcher sich eben im Prozess der Digitalisierung 

vollzieht und dessen Analyse in einen völlig neuen Kontext stellt: Kulturelle Phäno-

mene sind im Digitalen nicht länger nur interpretier-, sondern nunmehr auch quanti-

fizierbar, bzw. vielmehr noch: In ihrer Aufbereitung als digitaler Code sind sie bereits 

quantifiziert, denn nur so können sie auf dem computer layer überhaupt gespeichert, 

prozessiert und transcodiert werden. Ein Text ist nicht länger ›nur‹ eine sprachliche 

Äußerung, die gelesen und verstanden werden kann, sondern repräsentiert eine genau 

vermessbare Menge an Information, die sich wiederum statistisch beschreiben lässt. 

Ein Gemälde ist nicht länger einfach Farbe auf Leinwand, die kulturell als eine An-

häufung von bedeutsamen Zeichen verstanden werden kann, sondern eine mathema-

tisch aufschlüsselbare Verteilung von Farbwerten über ein Raster. Kulturelle Ob-

jekte, die sich zuvor scheinbar nur qualitativ und sprachlich verhandeln ließen, kön-

nen nunmehr auch quantitativ und somit in Zahlen beschrieben und verarbeitet wer-

den ‒ und der Modus dieser Beschreibung ist die von Manovich geforderte zweck-

orientierte Visualisierung, die jeden beliebigen Aspekt der zugrundeliegenden Da-

tenmenge hervorheben und verbildlichen kann.  

Dies eben ist der Verlust des ›Eigentlichen‹ in der Digitalisierung: Unter den 

zahlreichen Arten, auf welche sich digitale Information visualisieren lässt, ist keine 

besonders privilegiert. Eine Bilddatei der Mona Lisa als Mona Lisa in Form bunter 

Pixel auf einen Bildschirm zu projizieren ist grundsätzlich keine ›richtigere‹ Form 

ihrer Darstellung als jede andere. Insofern entstehen die trails of interest nicht nur im 

Hypertext zwischen mehr oder weniger diskreten digitalen Objekten. Vielmehr sind 

die digitalen Objekte Huis und die Attributobjekte Novaks selber Produkte strategi-

scher Visualisierung von Daten, die man sich auch ganz anders erschließen könnte. 

Für virtuelle Museen bedeutet dies ganz konkret, dass sie ihre epistemische Archi-

tektur auf zwei Etagen entfalten müssen: auf dem culture und dem computer layer. 

Soll so etwas wie museales Erleben im Web überhaupt möglich sein, dann müssen 

erstens abstrakte digitale Daten auf eine Art und Weise auf dem Monitor visualisiert 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-023 - am 14.02.2026, 14:41:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 | Dinge – Nutzer – Netze 

werden, die sie als kulturelle Objekte erkennbar werden lässt (und in vielen Fällen 

wird das heißen: als Abbildungen von physisch existierenden Dingen), und zweitens 

diese digitalen Objekte auf eine Art zueinander in Beziehung gesetzt und mit einem 

Abrufinterface versehen werden, das einen ähnlichen Kompromiss von didaktischer 

Führung und navigatorischer Assoziierbarkeit ermöglicht, wie es der physische Mu-

seumsraum tut. 

Lev Manovichs Hauptmotivation für die Konzeption der Cultural Analytics als 

Alternative zu den Digital Humanities ist dabei seine Beobachtung, dass letztere im-

mer noch allzu befangen seien in klassischen, analogen Vorstellungen von Kultur, 

und damit auch in praxis- und lebensfernen Expertendiskursen. Das offensichtlichste 

Symptom dafür sieht er darin, dass existierende Analysesoftware für digitale Kultur-

güter diese vornehmlich über Meta-Daten erschließbar zu machen trachtet: Sie blickt, 

so stellt Manovich fest, nicht in die eigentlichen Daten und auch nicht auf die Nut-

zungsmuster, in welche sie eingebunden sind, sondern auf ein die Daten umgebendes, 

von Menschen katalogisiertes Verwaltungswissen. Insofern füge sie den bestehenden 

Zugängen nur ein etwas schnelleres Abrufsystem hinzu (vgl. Manovich 2007: 6). 

Darüber hinaus erschöpften sich abseits aller visionären Vorstellungen von einer 

neuen Form der Kulturwissenschaft die tatsächlich Anwendungen der Digital Huma-

nities in der statistische Analyse von Texten ‒ und zwar vor allem von hochkulturel-

len Texten, deren Auswahl immer noch nach den bestehenden Vorurteilen und Rele-

vanzvorstellungen einer Wissenschaft stattfinde, die dem gedruckten Wort verhaftet 

sei. Die Digital Humanities tun sich, so moniert Manovich, schwer mit all jenen di-

gitalen Datenformen, die keine Schriftsprache abbilden ‒ und mit der gesamten Fülle 

kultureller Artikulationen, die überhaupt erst aus digital-vernetzter Kommunikation 

heraus entstehen können (vgl. ebd.: 10). In anderen Worten: Die Digital Humanities 

wollen klassische geisteswissenschaftliche Zugänge um digitale Erschließungsme-

thoden erweitern, deren Nutzen aber unweigerlich in die etablierte Domäne der Geis-

tes- und Kulturwissenschaften zurück münden muss, nämlich den culture layer. Pa-

radoxerweise entstehen neue kulturelle Artikulationsmöglichkeiten aber gerade dort, 

wo kulturelle Kommunikation die Sphäre der Kultur verlässt und als digitaler Code 

eben in alles transformierbar wird. In der Digitalität können kulturelle Praktiken ent-

stehen, welche den etablierten und didaktisch legitimierten Umgang mit Inhalten un-

terlaufen, gerade weil diese Inhalte als etwas anderes visualisiert, rezipiert und ge-

nutzt werden können, als das, was sie ›eigentlich‹ zu sein scheinen. Das mag nun 

tatsächlich das Bild eines ›Museums von Babel‹ evozieren, und mit ihm die Dystopie 

von der Beliebigkeit allen medial codierbaren Wissens. Laut Manovich ist dies je-

doch gerade nicht der Fall. 

Denn während die Bibliothek von Babel das furchteinflößende Produkt einer Ak-

tualisierung all dessen ist, was ihr Codesystem virtuell-kombinatorisch hergibt, ist 

das Web eben kein Produkt, sondern Prozess. Zwar sind kombinatorisches Compu-

https://doi.org/10.14361/9783839442326-023 - am 14.02.2026, 14:41:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gelenkte Rhizome: Kulturelles Erbe und kulturelle Kybernetik | 251 

ter-Kauderwelsch und von menschlichen Absichten bedingte und geleitete Program-

miertätigkeit ontisch nicht voneinander zu unterscheiden, funktional lässt sich aber 

sehr wohl differenzieren zwischen dem, was ein Computer aus seinem formallogi-

schen Aufbau heraus gewissermaßen ›für sich selbst‹ tut, und dem, was er für die 

kulturelle Rezeption durch Menschen über Interface-Systeme visualisiert. Manovich 

möchte seinen analytischen Blick nicht auf die Masse der Virtualitäten des Webs und 

der vernetzten Computer richten, sondern auf die Aktualitäten dessen, was Menschen 

mit Computern machen. Der Zugang dieser Analyse ist dabei kurioserweise gerade 

doch das virtuelle Element digitaler Systeme, aus dem heraus Aktualisierung erst 

möglich wird: Cultural Analytics reißen, indem sie sich der Visualisierung digitaler 

Daten als Werkzeug zur Erforschung digital mediierter Kulturphänomene bedienen, 

die Grenze zwischen Methode und Untersuchungsgegenstand völlig ein. 

Im und um das World Wide Web hat sich längst eine ganze Industrie entlang der 

Notwendigkeit konstituiert, die digital-formalen Abbilder kulturell motivierter Ent-

scheidungsprozesse vermessbar und aufeinander beziehbar zu machen, um sie dann 

wieder in kulturelle Zusammenhänge zurück zu überführen. Die Cultural Analytics 

greifen die unleugbare Tatsache auf, dass dynamische ›Navigatoren‹ wie Suchma-

schinen und Empfehlungssysteme längst zu Architekten von Sinngefügen im Netz 

geworden sind, und dass es damit keine feststehende ›Ontologie‹ mehr gibt, innerhalb 

derer sich digitale Objekte konstituieren und deren einmalige Entschlüsselung die 

Gesamtheit aller Modalitäten der Sinnproduktion im World Wide Web offenlegen 

könnte. Stattdessen ändern sich mit den Objekten des Wissens auch laufend die Um-

stände und Richtlinien ihrer Hervorbringung.

https://doi.org/10.14361/9783839442326-023 - am 14.02.2026, 14:41:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839442326-023 - am 14.02.2026, 14:41:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

