Die Erfahrung dramatischer Dichtung und die
Ausarbeitung eines Konzepts von Fiktionalitit im
antiken Griechenland

Wolfgang Rosler

Ob es eine - europdische — Geschichte der Fiktionalitidt im Sinne eines als Ein-
heit zu fassenden evolutiondren Prozesses gibt, ist sehr zweifelhaft, ja unwahr-
scheinlich. Eine solche Geschichte miisste, nachdem sie einmal begonnen hitte,
als Kontinuum, als wie immer gearteter Diskussions- oder mindestens Reflexi-
onszusammenhang fassbar sein. Doch demonstriert allein schon der Umstand,
dass Entdeckungen der Fiktionalitit in der jingeren Forschungsdiskussion fur
verschiedene, weit auseinanderliegende Zeiten in Antike, Mittelalter und Neuzeit
angenommen worden sind,! im Grunde die Nichtigkeit einer solchen Erwartung.
Vielmehr scheint es so zu sein, dass in verschiedenen Epochen und an verschie-
denen Schauplitzen der Kulturgeschichte in bestimmten und dabei sehr unter-
schiedlichen Konstellationen jeweils eigenstindig Fiktionalititskonzepte hervor-
gebracht wurden. Da diese Konzepte im Fall der Antike und des Mittelalters kei-
ne stabile Geltung zu begriinden vermochten, eroffnete sich in der Neuzeit die
Moglichkeit abermaliger — und nunmehr nachhaltiger - Entdeckung bzw. Wie-
derentdeckung.?

Im antiken Griechenland hat sich zwischen der ersten Hilfte des 7. und der
Mitte des 4. Jahrhunderts v. Chr. folgender Wandel in der Auffassung iiber den
Status von Dichtung vollzogen, der sich zugleich als manifeste Entdeckung der
Fiktionalitit mit, wie in Verbindung mit Gorgias noch deutlich werden wird, er-

Auf diesen Sachverhalt wurde bereits in dem Problemaufriss ,,Ansitze zu einer Geschichte
der Fiktionalitit“ zur Vorbereitung der Freiburger Tagung Bezug genommen, aus der der
vorliegende Band entstanden ist. Vgl. Einleitung 7-18, hier besonders S. 7-9.

In diesem eingrenzenden Sinne habe ich seinerzeit meinem einschligigen Aufsatz den Ti-
tel ,Die Entdeckung der Fiktionalitit in der Antike® gegeben (Wolfgang Rosler [1980]
»,Die Entdeckung der Fiktionalitit in der Antike®. Poetica 12. S. 283-319), der von Walter
Haug, freilich ohne eingrenzenden Zusatz, fiir ein Kapitel seines Buches tiber Fiktion im
Mittelalter (Walter Haug [2003] Die Wabrbeit der Fiktion. Studien zur weltlichen und geistlichen
Literatur des Mittelalters und der frithen Neuzeit. Tubingen: Niemeyer. S. 128-144; vgl. auch
S. 13 £.) ibernommen wurde, worin er eine - erstmalige - Entdeckung der Fiktionalitit im
12. Jahrhundert vertritt. Des aus einer Entdeckung der Fiktionalitdt bereits in der Antike
fur sein Beweisziel erwachsenden Problems entledigt sich Haug (S. 138 Anm. 27) durch
lapidare Zuriickweisung dieser These (,Vom aristotelischen Begriff des Wahrscheinlichen
in Poetik, Kap. 9, 1363t sich keine ,Entdeckung der Fiktionalitit’ im Sinne einer Rechtferti-
gung freier poetischer Erfindung ableiten, wie Wolfgang Rosler dies versucht hat®). Indes
verrit sein knappes Referat (eben der zitierte Satz) nur sehr eingeschrinkte Vertrautheit
mit der komplexen Argumentation, die in dem Aufsatz entfaltet wird, gegen den Haug
sich wendet; von einer irgendwie mafigeblichen Funktion des aristotelischen Begriffs der
Wahrscheinlichkeit kann tiberhaupt keine Rede sein.

- am 23.01.2026, 1:24:01.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52 WOLFGANG ROSLER

staunlicher Nihe zu moderner Fiktionstheorie darstellt: Zu Beginn dieses Zeit-
raumes, d.h. an dem Punkt, an dem griechische Dichtung tiberhaupt fiir uns ein-
setzt, namentlich in den Epen Homers,? artikuliert sich noch die Auffassung,
dass der Dichter gleichsam als Medium gottlichen Wissens wirke. Dies klingt
sogleich in den Musenanrufen am Beginn der Epen an, z.B. im ersten Vers der
Odyssee: ,Den Mann nenne mir, Muse ...“. Ein zusitzlicher, besonders nach-
driicklicher Musenanruf folgt in der /lias noch an einer spiteren Stelle, nimlich
unmittelbar vor dem Schiffskatalog (2, 484-492), der eine besondere Herausfor-
derung fur den Singer bedeutet, da er in komprimiertester Form die Zusammen-
setzung der achdischen Flotte, d.h. Grofle, Herkunft und Anfiithrer der einzelnen
Kontingente, darzustellen hat, die nach Troia gefahren waren. Nur dank der Ein-
gebung der Muse bzw. (im Plural) der Musen, der Tochter des Zeus und der
Mnemosyne, der Gottin der Erinnerung, vermag er — so die Logik dieser Stellen
- seine Gedichte vorzutragen, die als oral poetry iiberhaupt erst im improvisieren-
den Vortrag Gestalt annehmen, im Akt der composition in performance (wie die
prignante englische Bezeichnung lautet). Vor allem wird durch den gottlichen
Ursprung des Vorgetragenen die Authentizitit seines Inhaltes garantiert. Der
Singer - so die Pritention - trigt vor, was tatsichlich geschehen ist. In der Odys-
see wird dies einmal auf subtile Weise thematisiert, wenn Odysseus dem Singer
Demodokos, einer Gestalt dieses Epos, das Kompliment macht, er habe in sei-
nem vorausgegangenen Lied mittels der Eingebung durch die Muse oder gar
durch Apollon den Streit zwischen Achill und Odysseus so genau besungen, als
wire er dabei gewesen oder hitte es von einem Augenzeugen gehort. Der das
sagt, ist Odysseus selbst, der als Beteiligter an jenem Streit (was der Singer nicht
weifl) die Wahrheitsqualitit genauestens beurteilen kann. Konstitutiv fiir epische
Dichtung ist also — nach diesen programmatischen Zeugnissen - ihr gottlich
vermittelter und garantierter Wahrheitscharakter.

Etwa dreieinhalb Jahrhunderte spiter, am Ende des bezeichneten Zeitraums,
gelangt dagegen Aristoteles in seiner Abhandlung tiber die Dichtkunst, der (meist
in aller Kiirze so genannten) Poetik, zu folgendem Schluss:

Deutlich wird aus dem Gesagten auch, dass nicht das die Aufgabe des Dichters ist, zu
sagen, was (tatsichlich) geschehen ist, sondern, wie etwas geschehen sein konnte,* und

Die im Folgenden knapp zusammengefasste Entwicklung ist ausfiihrlicher dargestellt und
dokumentiert in der kiirzlich erschienenen Studie des Verfassers (Wolfgang Rosler [2014]
HFiktionalitit in der Antike“. Fiktionalitit. Ein interdisziplindres Handbuch. Hgg. Tobias
Klauk/Tilmann Koppe. Berlin/Boston: de Gruyter. S. 363-384), die die iltere (Rdsler 1980)
aktualisiert, teilweise auch modifiziert. Um zu vermeiden, dass Nachweise und Literaturan-
gaben, die sich bereits in Rosler (2014) finden, hier neuerlich ausgebreitet werden, verweise
ich an einzelnen wichtigen Punkten lediglich auf die einschligigen Stellen in der vorausge-
gangenen Publikation. Zur Datierung Homers vgl. Résler (2014). S. 363 Anm. 1.

Das griechische Original lisst, rein grammatikalisch betrachtet, ebenso gleichzeitiges (...
geschehen konnte®) wie vorzeitiges (,... geschehen sein konnte®) Verstindnis zu. Doch
wird nur bei vorzeitigem Verstindnis die gedankliche Verbindung mit dem vorausgehen-
den, ebenfalls vorzeitigen Relativsatz ,was (tatsichlich) geschehen ist“ hergestellt. (Dies

- am 23.01.2026, 1:24:01.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ERFAHRUNG DRAMATISCHER DICHTUNG 53

zwar das nach Wahrscheinlichkeit oder Notwendigkeit Mogliche. Der Geschichtsschrei-
ber und der Dichter unterscheiden sich nimlich nicht dadurch voneinander, dass der
eine im Metrum, der andere ohne Metrum redet. Es liele sich ja das Werk Herodots in
Metren setzen, und es wire um nichts weniger ein Geschichtswerk mit Metrum als ohne
Metrum. Nein, der Unterschied besteht darin, dass der eine sagt, was (tatsichlich) ge-
schehen ist, der andere hingegen, wie etwas geschehen sein konnte. Deshalb ist Dich-
tung auch etwas Philosophischeres und Erhabeneres als Geschichtsschreibung. Denn die
Dichtung sagt mehr das Allgemeine, die Geschichtsschreibung aber das Besondere. ?

In der zwischen Homer und Aristoteles liegenden Zeit hat sich also, wie aus dem
Zitat hervorgeht, eine wesentliche Veranderung vollzogen: Nun wird nicht mehr
die Muse als die Instanz angesetzt, die durch Eingebung den Singer anleitet.
Vielmehr sind es Menschen, die kraft eigener Entscheidung und eigener Kompe-
tenz poetische oder aber (wie Herodot) auch historische Texte verfassen.® Dieser
Ubergang von der gottlichen Instanz, an die die Hervorbringung von Dichtung,
wie man einst gedacht hatte, gebunden war, zum Autor, der nicht mehr Einge-
bung erfihrt, sondern Dichtung selbst hervorbringt, wird durch nichts so prig-
nant zum Ausdruck gebracht wie durch die niichterne Bezeichnung fiir ,dich-
ten‘, die sich inzwischen, im Verlauf des 5. Jahrhunderts, durchgesetzt hat.” Sie
lautet ,machen® (griech. pozein) und orientiert sich offenbar an der schon lange
gebriuchlichen Bezeichnung, mit der auch Kunsthandwerker wie Topfer und
Bildhauer ihr Tun bezeichnen, nicht zuletzt in Inschriften auf den Kunstwerken
selbst, die mitteilen: Der betreffende namentlich genannte Kiinstler eposesen, ,hat
(es) gemacht’ (bzw., wenn das Kunstwerk selbst als redend vorgestellt wird:
m’ epoiesen, ,hat mich gemacht). Entsprechend heiflt der Dichter selbst poietés
(wortlich also ,Macher); auch die abgeleiteten Substantive poiesis und poiema
(,Dichtung’, ,Gedicht’) setzen sich durch, dazu Komposita des Typs melopoios®
(,Lieddichter’, wortlich ,Lied(er)macher‘), was zeigt, dass diese modern klingende
Bezeichnung auch schon antik ist.

bezieht sich auf die deutsche Ubersetzung, im Griechischen steht in gleicher Funktion ein
substantiviertes, ebenfalls vorzeitiges Partizip: ,das Geschehene®; ,tatsichlich® ist in der
Ubersetzung zur Verdeutlichung hinzugefiigt.) In den gedruckten Ubersetzungen wird da-
gegen fast immer gleichzeitiges Verstindnis gewiahlt, das sich auch damit nicht vertrigt,
dass Aristoteles nahezu ausschlieflich Texte aus Epos und vor allem Tragddie behandelt,
die ihre Handlung aus dem in ferner Vergangenheit vorgestellten Mythos beziehen. Gera-
de an dieser Schliisselstelle Aristotelischer Dichtungstheorie ist der genaue Nachvollzug
des Gemeinten unabdingbar. Vgl. Rosler (2014). S. 381 Anm. 53.

5 Kap. 9, 1451a36-1351b7.

Wenn dessen ungeachtet von der Muse bzw. den Musen in der gesamten antiken Dich-

tung auch in der Folgezeit an zahllosen Stellen die Rede ist, so wird in spielerischer Weise

ihre Verbindung mit Dichtung im Sinne eines literarischen Motivs evoziert, ohne dass

damit eine Erneuerung ihrer urspriinglichen Funktion verbunden wire.

7 Vgl. Rosler (2014). S. 374.

Die erste Konstituente ist variabel und prézisiert die Art von Texten, die der betreffende

Autor ,gemacht” hat, z.B. (neben melopoids) epopoids, elegeiopoids, iambopoids, tragodopoids,

d.h. ,Epen-, ,Elegien-, ,Jamben-, ,Tragodiendichter".

- am 23.01.2026, 1:24:01.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54 WOLFGANG ROSLER

Aristoteles verwendet diese zu seiner Zeit bereits gingige Begrifflichkeit an der
zitierten Stelle also, um eine neue Definition von Dichtung vorzunehmen und zu
erliutern. Wie den Historiker (Herodot), den er einfithrt, um durch das Gedan-
kenspiel einer hexametrischen Versifizierung von dessen Geschichtswerk den
gleichwohl unaufthebbaren Unterschied zwischen Dichtung und Nicht-Dichtung
einzuschidrfen, hat er an einer fritheren Stelle bereits den Naturphilosophen Em-
pedokles als Musterfall herangezogen. Dieser hatte zwar durchaus in Hexametern
geschrieben, womit er nach traditioneller, an der Auferlichkeit des Versgebrauchs
orientierter griechischer Auffassung als Dichter galt. Doch als physidlogos, wie er
von Aristoteles im Hinblick auf die Thematik seines Werkes bezeichnet wird, d.h.
als jemand, der die Welt in ihrer Genese und ihrem Funktionieren erklirt, wurde
er dem von Aristoteles aufgestellten Kriterium der Fiktionalitit nicht gerecht und
kam somit fur eine Einstufung als Dichter nicht in Betracht.” Es war konsequent,
dass eine so definierte, d.h. an Fiktionalitit, nicht an Versgebrauch gebundene
Dichtung, wie Aristoteles sie postulierte, sich fir ithn grundsitzlich auch in ent-
sprechenden Prosatexten realisieren konnte.l® Er verweist in diesem Zusammen-
hang auf die im 4. Jahrhundert blithende Gattung der Sokratischen Dialoge, als
deren Autor Platon herausragte, der aber keineswegs allein stand. Solche Texte er-
fullten ungeachtet des philosophischen Inhalts genauestens das Aristotelische Kri-
terium der Fiktionalitit. Sie stellten nicht Gespriche mit Sokrates dar, die sich tat-
sichlich ereignet hatten, sondern (aristotelisch gesprochen) wie sie hitten verlau-
fen sein konnen. Als Bezeichnung literarischen Fingierens, ob in Versform oder
Prosa, verwendet Aristoteles das Substantiv mimesis (zusammen mit dem Verbum
mimeisthai), das er auch fiir andere Formen ésthetischer Handlungen benutzt. Es
ldsst sich in diesen Zusammenhingen nur unzulinglich mit ,Nachahmung®, tref-
fend dagegen mit ,,Darstellung” tibersetzen.

Nur kurz kann hier darauf eingegangen werden, dass die Entdeckung der Fik-
tionalitit im antiken Griechenland, insofern sie sich im Zuge der Entwicklung
vom Singer als Medium gottlicher Eingebung in urspriinglich muindlicher Dich-
tung hin zum autonom schaffenden Autor von Literatur vollzog, auch in ihrem
Zusammenhang mit dem fundamentalen Prozess gesehen werden muss, der im
selben Zeitraum zur Hervorbringung einer hochentwickelten Schriftkultur fiihr-
te. Ohne diesen Prozess wire die Entfaltung von rationaler Welterklirung, wie
sie die Vorsokratiker leisteten, und von Historiographie, die sich auf eigenstindi-
ge Recherche und kritische Analyse der Tradition griindete, wiren also die Wer-
ke eines Empedokles und eines Herodot, die dann Aristoteles als Folie fiir die

2 Kap. 1, 1447b17-20. Dort die pointierte Formulierung, Homer und Empedokles hitten

nichts gemein auler dem Metrum.

10 Vgl. Rosler (2014). S. 379 £.; im gleichen Sinne Oliver Primavesi (2013) ,,Aristoteles Poetik
1: die Poetizitit philosophischer Texte und die Unterscheidung zwischen Metrum und
Rhythmus®. Argument und literarische Form in antiker Philosophie. Akten des 3. Kongresses der
Gesellschaft fiir antike Philosophie 2010. Hgg. Michael Erler/Jan Erik HeRler. Berlin/Boston:
de Gruyter. S. 239-281.

- am 23.01.2026, 1:24:01.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ERFAHRUNG DRAMATISCHER DICHTUNG 55

Definition von Dichtung als fiktionaler Literatur dienten, nicht moglich gewe-
sen. Schon im letzten Drittel des 5. Jahrhunderts und um die folgende Jahrhun-
dertwende werden Werke der Geschichtsschreibung verfasst (wieder ist Herodot
zu nennen, dazu Thukydides), die allein aufgrund ihres den vorher iblichen
Rahmen sprengenden Umfanges nicht mehr fur Rezitationen, die traditionelle
Form der Textvermittlung und Textaufnahme, bestimmt gewesen sein konnen,
sondern eine Rezeption im Akt einsamen Lesens voraussetzen.!! Es liegt somit
nahe, auch die von Aristoteles mit entschiedener Konsequenz zu Ende gefiihrte
Klirung des Verhiltnisses von Dichtung und Sachliteratur in den tibergreifenden
Prozess der griechischen Kulturgeschichte einzuordnen, der, nachdem Uber-
schriften wie ,Die griechische Aufklirung® oder ,Vom Mythos zum Logos“!? ei-
ne gewisse Patina angesetzt haben, heute eher mit einer Bezeichnung wie ,,The
Consequences of Literacy“!3 angemessen erfasst wird. Dies kann hier nur ge-
streift werden.!* Bezeichnend ist, dass Aristoteles gerade im Hinblick auf die
Tragodie — die Dichtungsgattung, die sich als eine Bastion mundlicher Auffiih-
rung besonders lange gehalten hatte — gleichsam ungertihrt feststellt, ithre Quali-
tit erschliefle sich auch auflerhalb des Theaters, d.h. im Akt der Lektiire,! also
der Form der Rezeption, die von der Entwicklung der Schriftkultur hervorge-
bracht und durchgesetzt worden war.

Unmittelbarer zugingliche Einsichten lassen sich gewinnen, wenn man zwei wei-
tere Anstofle aufnimmt, die, wie sogleich deutlich werden wird, ebenfalls aus Refle-
xionen iber die Tragodie erwachsen sind. Zum einen geht es dabei um die Frage,

11 Fiir das Werk Herodots wird dies im Einzelnen herausgearbeitet in Wolfgang Rosler (2002)

»The Histories and Writing®. Brill’s Companion to Herodotus. Hgg. Egbert J. Bakker/Irene J.
F. de Jong/Hans van Wees. Leiden/Boston/Koln: Brill. S. 79-94. Der eine Generation
jungere Thukydides spricht es bereits selber aus (1, 21 f.). Gegen die verbreitete Vorstel-
lung, in der Antike sei bei einsamer Lektiire iiberwiegend laut gelesen worden, vgl. Wolf-
gang Rosler (2006) ,,Lautes und stilles Lesen im antiken Griechenland®. Die Geburt des Vo-
kalalphabets aus dem Geist der Poesie. Schrift, Zahl und Ton im Medienverbund. Hgg. Wolfgang
Ernst/Friedrich Kittler. Miinchen: Fink. S. 65-72.

Zwei traditionelle Charakterisierungen, die die Entwicklung von den Vorsokratikern bis zu
Sokrates und zur Sophistik mit einem Vorausblick auf die Bliite der klassischen Philoso-
phie des 5./4. Jahrhunderts (Platon, Aristoteles) erfassen und die sich u.a. durch verbreitete
geistesgeschichtliche Werke des Philologen Wilhelm Nestle (1865-1959) durchgesetzt ha-
ben (Wilhelm Nestle [1901] Euripides. Der Dichter der griechischen Aufklirung. Stuttgart:
Kohlhammer sowie Ders. (1940) Vom Mythos zum Logos. Die Selbstentfaltung des griechischen
Denkens von Homer bis auf die Sophistik und Sokrates. Stuttgart: Kroner; die Bezeichnung
»griechische Aufklirung® findet sich aber u.a. bereits bei Hegel und Dilthey).

Titel einer wegweisenden Studie von Goody und Watt, die den Prozess der Theoriebil-
dung in Griechenland in dem betreffenden Zeitraum wesentlich auf die Akkumulation
von Uberlieferung durch Ausbreitung der Schriftlichkeit zuriickfithren: Jack Goody/Ian
Watt (1963) ,,The Consequences of Literacy”. Comparative Studies in Society and History 5.
S. 304-345 (dt.: ,Konsequenzen der Literalitit“. Entstehung und Folgen der Schriftkultur.
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1981. S. 63-121).

Der Zusammenhang zwischen Entwicklung der Schriftkultur und Entdeckung der Fiktio-
nalitit im antiken Griechenland steht im Vordergrund von Rosler (1980).

15 Kap. 26, 1462a11-14. 17 £.; vgl. auch Kap. 6, 1450b16-20; Kap. 14, 1453b1-8.

12

13

14

- am 23.01.2026, 1:24:01.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56 WOLFGANG ROSLER

ob die neue, in der Poetik des Aristoteles abschlielend ausgearbeitete Konzeption
von Dichtung darauf beschrankt blieb, Fiktionalitdt lediglich als ein immanentes
Merkmal von Texten zu sehen (ein Eindruck, der sich eventuell aus dem zuvor
Ausgefithrten ergeben haben konnte); zum anderen um die Frage, die im Titel die-
ses Aufsatzes aufgeworfen ist: nach einem spezifischen Beitrag, einer spezifischen
Leistung gerade dramatischer Dichtung fiir die Profilierung von Fiktionalitit.

Heutiges Verstindnis fasst Fiktionalitit weiter, als nur Merkmal von Texten zu
sein, namlich als ,Institution®,!¢ in der auch die Rollen von Autor und Rezipient
definiert und anerkannt sind. Hiervon kann dann die Rede sein, wenn unter den
Mitgliedern einer Kulturgemeinschaft Konsens dariiber besteht, dass literarische
Texte nicht nach dem Kriterium beurteilt werden, das fir Texte im Rahmen prag-
matischer Kommunikation gilt: nach dem Kriterium von ,wahr’ oder ,unwahr
(ggf. kann gar die Einstufung als Liige in Betracht kommen, wenn Bewusstheit und
Absicht zu unterstellen sind). Der Begriff der Fiktion wiederum bezieht sich auf
den Vorgang der Abfassung von Texten, die entsprechend unter den Bedingungen
und nach den Regeln eines eingespielten Fiktionalititsbewusstseins ihre adiquate
Rezeption erfahren. Fiktionalitit und Fiktion stehen somit in einer Wechselbezie-
hung, die in einer gleichzeitigen Ubereinstimmung von Bewusstsein und Erwar-
tungshaltung auf der einen Seite, der des Publikums, und entsprechender Textpro-
duktion auf der anderen, der Autorenseite, thren Ausdruck findet.

Auch diese weitergehende Konzeption von Fiktionalitit wurde, wie im Folgen-
den auszufiihren ist, bereits im antiken Griechenland entwickelt. Sie lisst sich be-
reits etwa ein halbes Jahrhundert vor Aristoteles fassen, und zwar bei Gorgias,
dem seinerzeit bedeutendsten Lehrer und Theoretiker der Rhetorik.!” Gorgias’ Be-
rithmtheit kommt nicht zuletzt darin zum Ausdruck, dass Platon ihn spiter zum
Gesprichspartner des Sokrates in einem seiner groffen Dialoge machte, eben dem
nach ihm benannten Gorgias, in dem er als herausragender Reprisentant der So-
phistik erscheint. Leider ist die fundamentale Auferung des Gorgias, die speziell
der Gattung Tragodie gilt, nur indirekt als Paraphrase in einer Schrift Plutarchs
Uberliefert, wenn auch mit Elementen der authentischen Formulierung:!® Die
Tragodie, so Gorgias, bewirke eine Tauschung (apdte) des Publikums, bei der ,der
Tauschende mehr im Recht sei als der nicht Tduschende und der Getduschte kli-
ger als der, der sich nicht habe tiuschen lassen®.!” Damit ist gemeint: Bei einer
Tragodienauftithrung verkehren sich die Bewertungen fiir menschliche Verhal-

16 Zuletzt Tilmann Képpe (2014a) ,Die Institution Fiktionalitit®. Fiktionalitit. Ein interdisziph-

ndires Handbuch. Hgg. Tobias Klauk/Tilmann Képpe. Berlin/Boston: de Gruyter. S. 35-49.

Die Zeitangabe kann in Anbetracht der Tatsache, dass Gorgias etwa hundert Jahre alt wur-

de (ca. 480-380) und die Datierung der folgenden Auflerung ungewiss ist, nur ein Annihe-

rungswert sein

18" Dies und das Folgende nach der Darstellung in Rosler (2014). S. 376 f.

19 Hermann Diels/Walther Kranz (1951-1952) Die Fragmente der Vorsokratiker. 2 Bde. 6. Aufl.
Berlin: Weidmann. Fragm. 82 B 23 (Bd. 2, S. 305 f.). Der zitierende Autor, Plutarch, bringt
die Stelle zweimal in verschiedenen Schriften mit dhnlicher Formulierung.

17

- am 23.01.2026, 1:24:01.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ERFAHRUNG DRAMATISCHER DICHTUNG 57

tensweisen gegeniiber denen des Alltags ins Gegenteil. Gilt es sonst als ungerecht,
andere zu tiuschen, und als dumm, sich selbst tiuschen zu lassen, so ist hier
mehr im Recht, wer tduscht (gemeint ist der Autor), und kliiger, wer dies bereit-
willig mit sich geschehen ldsst (der Zuschauer). Gorgias nimmt damit geradezu
den beriihmten Satz von Samuel Taylor Coleridge vorweg, der einen Ausgangs-
punkt neuerer Fiktionstheorie darstellt: Es gelte, sich willentlich fir eine Zeit vom
Unglauben frei zu machen, wodurch erst das Vertrauen in die Dichtung herge-
stellt werde (,to procure [...] that willing suspension of disbelief for the moment,
which constitutes poetic faith®).?? Auch bei Coleridge ist in der Sache von der
Klugheit des verstindigen Rezipienten von Dichtung die Rede, der weif§ und wil-
lentlich zulisst, dass er nach den Mafistiben jenes Argwohns, wie er ihm im All-
tagsleben abverlangt ist, getduscht wird — denn nach diesen Maf3stiben ist die er-
zihlte Geschichte unwahr —, der aber seinen realistischen Sinn zu dispensieren
vermag und gerade dadurch zu einer adiquaten Aufnahme des poetischen Textes
befihigt wird. Dariiber geht Gorgias noch hinaus, indem er, anders als Coleridge,
nicht nur den Rezipienten, sondern auch den Autor und seine Rolle explizit in
den modellhaften Prozess poetischer Kommunikation einbezieht und wiirdigt.

In der Nihe des Gorgias zu Coleridge und zu dessen bis heute andauernder
Nachwirkung nimmt im Ubrigen die — eingangs angesprochene — Berithrung der
im antiken Griechenland entwickelten Fiktionalititskonzeption mit moderner
Fiktionstheorie konkrete Gestalt an. Schon fiir das Jahrzehnt zwischen 1970 und
1980 hatte sich seinerzeit zeigen lassen, dass manche Theoretiker in recht dhnli-
cher Weise wie Gorgias davon sprachen, dass fiktionale Rede seitens des Autors
nicht behauptend sei (und somit, gorgianisch gesprochen, keine Tauschung dar-
stellen konne) und dass sie demgemif3 auch vom Rezipienten nicht auf ihren re-
alen Wahrheitsgehalt tiberpriift (da nicht der Tduschung verdachtigt) werde oder
dass bei fiktionaler Kommunikation Aussagen beziiglich ihrer Literarizitit nicht
primir danach eingeschitzt wiirden, ,,ob sie von Kommunikationsteilnehmern
als in ihrem Wairklichkeitsmodell wahr beurteilt werden®.?! Dreieinhalb Jahr-
zehnte spiter sind diese Fragen nach wie vor aktuell.?2

Auch Aristoteles bleibt im Ubrigen nicht dabei stehen, Fiktionalitit lediglich als
Merkmal von Texten zu behandeln. Auch er orientiert sich, wie vor ihm Gorgias,
speziell an der kommunikativen Situation einer Auffithrung im Theater, in der es -
zentrales Thema seiner Analyse — bei adiquater Qualitit der dargebotenen Trago-
die zu einer Identifikation des Zuschauers mit der Hauptgestalt des Stiickes
kommt. Die Sicht des Aristoteles lsst sich hier direkt zu der des Gorgias in Bezie-

20 Samuel Taylor Coleridge (1907) Biographia Literaria [1817]. 2 Bde. Oxford: Clarendon

Press. Bd. 2, S. 6.

Herangezogen waren damals und sind hier Johannes Anderegg und Siegfried J. Schmidt

(von letzterem das Zitat). Die Stellenbelege in Rosler (1980). S. 310 f.

22 Vgl. Tilmann Koppe (2014b) ,Fiktive Tatsachen®. Fiktionalitit. Ein interdiszipliniires Hand-
buch. Hgg. Tobias Klauk/Tilmann Képpe. Berlin/Boston: de Gruyter. S. 190-208.

21

- am 23.01.2026, 1:24:01.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58 WOLFGANG ROSLER

hung setzen und analog darstellen: Der Zuschauer muss zu einer angemessenen
Einstellung bereit sein, muss bereit sein, sich ,tduschen“ zu lassen und sich, ob-
wohl er den Spielcharakter des theatralischen Geschehens durchschaut, der Identi-
fikation zu offnen. Diese stellt sich nach Aristoteles am natiirlichsten dann ein,??
wenn die betreffende dramatische Person dem Zuschauer idhnlich ist, d.h. wenn sie
weder durch absolute moralische Vollkommenheit herausragt noch andererseits
das Unglick, in das sie gemidfl der Tragodienhandlung gerit, durch moralische
Minderwertigkeit verdient erscheinen lisst, sondern wenn sie, zwischen diesen Ex-
tremen stehend, mit einer Tendenz allerdings eher zum Besseren als zum Schlech-
teren hin, durch einen gravierenden Fehler (eine megdle hamartia), den sie in Un-
kenntnis seiner Tragweite und der daraus resultierenden Folgen begeht, ein unan-
gemessen schweres Ungliick erleidet. In der Identifikation verbinden sich nach
Aristoteles auf Seiten des Zuschauers zwei Haltungen, éleos und phdbos — in Les-
sings (hier nicht weiter zu problematisierender) Ubersetzung ,Mitleid® und
,Furcht‘: Mitleid in der Anteilnahme am Ungliick des anderen, Furcht in der Sor-
ge, dass ein Schicksal, wie es die ihm wesensihnliche dramatische Person erleidet,
so oder dhnlich auch ihn treffen kénnte. Dieser Zustand dauert an bis zum Ende
des Stiicks, nach dem der Zuschauer, nunmehr befreit von Furcht und Mitleid —
dies eben ist der Vorgang der kdtharsis, der ,Reinigung® von jenen verstorenden
Affekten, die das dramatische Spiel ausgelost hat —,24 mit einem Geftihl der Er-
leichterung ins normale Leben und in seine Alltagsdispositionen zuriickkehrt.

Diese Wirkung und Funktion von Fiktion, wie Aristoteles sie hier fiir die Gat-
tung der Tragodie abstrakt entfaltet, wurde vor wenigen Jahren auf faszinierende,
zugleich erfrischende Weise in einem Interview beschrieben, in dem der Regis-
seur Andreas Dresen iiber die Reaktion berichtet, mit der eine Zuschauerin sei-
nes Films Halt auf freier Strecke ihn konfrontierte.?> Der Film aus dem Jahre 2011,
wahrhaft eine moderne Tragodie, handelt davon, wie eine Familie mit zwei Kin-
dern jih mit der Erkrankung des Vaters an einem unheilbaren Gehirntumor kon-
frontiert wird und wie die Beteiligten mit dem Fortschreiten der Krankheit und
dem Verfall des Vaters umgehen, der am Ende des Films stirbt. Der Film habe in
den Pressevorfiihrungen in Cannes, wo er im Festival lief, die Zuschauer zu Tri-
nen geriihrt, berichtet der Interviewer. Darauf Dresen:

23 Das Folgende nach Kap. 13, 1452b27-1453a17 und Kap. 6, 1449b27 f. (iiber kdtharsis). Zur
erleichternden Wirkung der kdtharsis gibt Aristoteles nihere Erliuterungen in der Politik 8,
7, 1341b36-1342al6.

»Mitleid® ist hier also nicht im Sinne positiv zu beurteilender menschlicher Fihigkeit zu
Mitgefiithl zu verstehen, sondern als schmerzhaftes Miterleben von Leid (buchstibliches
Mitleiden), das einer anderen, mir dhnlichen Person geschieht. - Ich danke Stephan Pa-
ckard fuir anregende Gespriche iiber diesen Komplex wihrend der Freiburger Tagung.

Das Interview erschien am 23.5.2011 unter dem Titel ,Wie Andreas Dresen bei seinem ei-
genen Film leidet® in der Tageszeitung Die Welt: http://www.welt.de/kultur/kino/article
13388686/Wie-Andreas-Dresen-bei-seinem-eigenen-Film-leidet.html (Stand: 14.04.2015).

24

25

- am 23.01.2026, 1:24:01.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ERFAHRUNG DRAMATISCHER DICHTUNG 59

Das war in der Premiere genauso. Das beriihrendste Erlebnis hatte ich gleich nach dem
Ende des Films. Da kam eine Frau auf mich zu, lag plétzlich weinend in meinen
Armen. Ich wusste Giberhaupt nicht, was ich machen sollte. Ich war véllig hilflos. Dann
habe ich gesagt, dass mir das leid tut, dass ich Menschen nicht so ungliicklich machen
mochte. Darauf meinte sie nur, dass alles wunderbar wire, und rannte von einem
Moment zum anderen weg.

Das ist, nach der kdtharsis, die erleichterte Riickkehr ins normale Leben.

Nun endlich zu der Frage, was speziell die Erfahrung dramatischer Dichtung
und die Ausarbeitung eines Konzepts von Fiktionalitit im antiken Griechenland
miteinander zu tun haben. Das Drama bezeichnet in der Entwicklungsgeschichte
griechischer Dichtung ein relativ fortgeschrittenes Stadium. Die Tragodie ent-
stand im spiten 6. Jahrhundert v. Chr. in Athen, wo sich im folgenden Jahrhun-
dert als komplementire Gattung auch die Komodie etablierte, was die Neuorien-
tierung dichterischer Aktivitit hin zum Dramatischen noch verstirkte. (Aristote-
les beschiftigte sich in der Poetik auch mit der Komédie, doch ist dieser Teil sei-
ner Schrift, wie seit Umberto Ecos Der Name der Rose allgemein bekannt ist, ver-
loren.) Die Tragodie stellte bei ihrer Hervorbringung ein synthetisches Kunst-
produkt dar, als dessen Komponenten einerseits die Chorlyrik, andererseits die
Gattung des lambos zu nennen ist, von der die neue Form den iambischen Tri-
meter als Sprechvers fir die Schauspieler der einzelnen Rollen bezog.2é Von der
Chorlyrik war besonders jene Spielart wichtig, die der in der ersten Hilfte des
6. Jahrhunderts wirkende Stesichoros reprisentierte und die man als Modernisie-
rung der erzihlenden Epik homerischer Prigung betrachten kann: Wie die Epen
waren die Gedichte des Stesichoros narrative Darstellungen griechischer Mythen,
in die direkte Reden der handelnden Personen integriert waren. Doch wurde die
formale und performative Monotonie des fortlaufenden Vortrages von Hexame-
tern durch einen einzelnen Singer, wie sie fur das Epos kennzeichnend war, hier
durch die reicheren metrischen und musikalischen Formen der Lyrik und die
hinzutretende performative Komponente chorischer Tanzformen aufgebro-
chen;?” dazu liegt die Annahme nahe, dass der Chor den Text nicht durchweg in

26 Nach Aristoteles hatte das den pragmatischen Hintergrund, dass der iambische Trimeter
der gesprochenen Normalsprache am nichsten kommt: Meist, so stellt er fest, wiirden wir
Iamben bilden, wenn wir miteinander sprechen (Kap. 4, 1449a21-28).

Zur Bedeutung des Stesichoros als Zwischenglied zwischen homerischem Epos und Trago-
die vgl. die grundlegenden Ausfithrungen von Walter Burkert (1987). ,The Making of
Homer in the Sixth Century B. C.: Rhapsodes versus Stesichoros®. Papers on the Amasis
Painter and bis World. Malibu, Cal.: J. P. Getty Museum. S. 43-62, hier S. 51. Ebd. auch Kli-
rendes zu der damit verbundenen, in den letzten Jahrzehnten hiufiger diskutierten Frage,
ob Stesichoros’ Lyrik nicht vielleicht doch eher als monodisch, d.h. fiir einen Einzelsinger
bestimmt aufgefasst werden sollte (was Burkert zurtickweist). Eine erstaunlich geringe Rolle
spielt in dieser Diskussion der Gesichtspunkt, dass der — sprechende — Name (,der einen
Chor bzw. Chore aufstellt”) des Stesichoros schwerlich ein bei der Geburt gegebener Name
sein, sondern nur als ,Kiinstlername® verstanden werden kann; vgl. Suda (TA19 Davies
1991 [S. 138]). Doch wire die Wahl dieses Namens sinnlos, ja licherlich, wenn sein Triger
tatsichlich der entgegengesetzten poetischen Praxis monodischer Komposition gefolgt wire.

27

- am 23.01.2026, 1:24:01.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60 WOLFGANG ROSLER

seiner vollen Besetzung, sondern in wechselnden Formationen vortrug, woraus
sich auch dialogische Elemente ergeben haben mogen. Zu einer formlichen Dra-
matisierung kam es aber erst durch die Entscheidung, dem Chor einen Dialog-
partner (hypokrités, eig. ,der Erwidernde®) als feste, konstitutive Grofle der Auffiih-
rung gegeniiberzustellen, fiir den der Text eine Rolle oder auch mehrere Rollen
vorsah. Moglicherweise war dies die entscheidende Leistung des in spiteren Quel-
len als Wegbereiter oder gar als Erfinder der Tragodie genannten, als historische
Gestalt aber obskur bleibenden Thespis. Nach dieser entscheidenden Weichen-
stellung brachte die sich dynamisch entwickelnde Gattung in der ersten Hailfte
des 5.]Jahrhunderts, den Bedirfnissen der Praxis folgend, ein dramaturgisches
Gleichgewicht hervor, indem die Zahl der Einzelschauspieler zunichst durch Ais-
chylos auf zwei und dann durch Sophokles auf drei erhoht wurde. Parallel dazu
wurde der Anteil der Chorpartien reduziert. Mit dieser Struktur erreichte die du-
Bere Entwicklung der Tragodie, so Aristoteles, ihren natiirlichen Endpunkt.?8
Gleichzeitig hatte sich die neue Gattung ungeachtet ihrer zunichst bestehenden
engen Bindung an Athen als die nunmehr herausragende Erscheinungsform grie-
chischer Dichtung tiberhaupt etabliert. Athen war nach den Perserkriegen und der
bald danach erfolgten Griitndung des Attischen Seebundes zur kulturellen Haupt-
stadt Griechenlands avanciert. Die Festspiele aus Anlass der Groflen Dionysien,
die in Athen im Mirz/April, d.h. nach der Wiederaufnahme der Seeschifffahrt,
stattfanden und von denen die Tragédienauffihrungen ein Teil waren, brachten
auch viele Auswirtige in die Stadt. Auflerdem ist mit dem Fortschreiten des
5.Jahrhunderts mit einer zunehmend funktionierenden Verbreitung schriftlicher
Texte zu rechnen, so dass Abschriften von Tragddien fiur Interessenten, die sich
darum bemiihten, auch auflerhalb Athens erreichbar wurden.

Die ungeheure Ausstrahlung der Tragddie hatte auch die Konsequenz, dass
eine Verinderung, mit der diese neue Form der Mythenerzihlung verbunden
war, sich umso nachdriicklicher vermitteln musste — woraus dann, wie es scheint,
der eigentliche Anstof§ resultierte, der die neue Einstellung zur Dichtung als Fik-
tion letztlich mit hervorbrachte. Dabei handelte es sich vordergriindig nur um
einen Nebenaspekt, genauer um einen Verlust, der dann zutage trat, wenn man
nach der Instanz des Erzihlers suchte, den man - hinter dem rezitierenden
Rhapsoden, der ihn in der gegebenen Vortragssituation gleichsam vertrat — als
originiren Sprecher des Textes zu erschlieffen und sich vorzustellen gewohnt
war. Mit anderen Worten: Wenn man nach demjenigen suchte, der im Epos mit

Schon sein jiingerer Zeitgenosse Simonides (TAla Davies 1991 [S. 134]) und dann auch
zeitlich noch einigermaflen nahestehenden Autoren wie Eupolis, Platon und Isokrates ver-
wenden aber den Namen, ohne irgendwie Anstof§ zu nehmen oder Irritation zu zeigen.
Kap. 4, 1449a14-19. Der mit kai beginnenden Satz nach der anfinglichen Feststellung,
dass die duflere Entwicklung der Tragodie zum Stillstand kam, als sie ihre natiirliche Zu-
sammensetzung erreicht hatte, ist als erliuternder Riickblick zu verstehen: ,Und zwar hat-
te zunichst Aischylos die Zahl der Schauspieler (der ,Erwidernden‘) von einem auf zwei
erhoht® usw.

28

- am 23.01.2026, 1:24:01.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ERFAHRUNG DRAMATISCHER DICHTUNG 61

seinem Musenanruf sogleich Prisenz gewann, nach dem, der z.B. im ersten Vers
der Odyssee — ,Den Mann nenne mir, Muse ...“ — als Ich (hinter dem ,mir®) in
Erscheinung tritt. Die Bitte des Erzdhlers um gottliche Fingebung hatte ja seit
jeher die Grundsituation bezeichnet, auf der die traditionelle Konzeption von
Dichtung beruhte. Dieser Erzihler aber war mit einem Mal durch die neue,
dramatische Form gleichsam abhanden gekommen, er stand nicht mehr als
Sprecher, den man sich vorstellen konnte, hinter dem Text. Somit war die Erzih-
lung, wie man erkennen musste, eigentlich auch gar keine Erzdhlung mehr.
Wenn es aber niemanden mehr gab, als dessen Rede die dramatische Struktur,
die an die Stelle einer herkémmlichen Mythenerzihlung getreten war, sich be-
greifen lief}, war fur dramatische Dichtung auch die traditionelle Vorstellung ei-
ner gottlichen Eingebung nicht aufrechtzuerhalten, da niemand da war, dem sie
hitte zuteil geworden sein konnen. Im weiteren Nachdenken tiber den irritieren-
den Anstof? liefd sich dann aber auch schwerlich iibersehen, dass das traditionelle
Konzept einer gottlichen Eingebung tiberhaupt fiir das Verstindnis des Zustan-
dekommens eines dramatischen Textes unangemessen, ja unplausibel war. Des-
sen Abfassung setzte offenkundig ein hohes Maf§ an Planung und strukturieren-
der Vorarbeit voraus, die sich auf niemand anderen als auf einen menschlichen
Verfasser zurtickfithren lief3, der das alles ,gemacht® hatte: eben einen poiesés.
Man sieht an dieser Stelle, dass die neue Bezeichnung des Dichters im
5.Jahrhundert perfekt mit den Impulsen harmoniert, die von der neuen dramati-
schen Gattung, der Tragodie, ausgingen. Wenn aber die Konsequenz unvermeid-
lich war, derartige Dichtung als Werk ihrer menschlichen Schopfer zu betrach-
ten, dann konnte sie auch keinen iibernatiirlichen Wahrheitscharakter mehr be-
anspruchen. Dann konnte man sie vielmehr — und eben dies tat, wie gesehen,
Gorgias — gar als — allerdings legitimen — Akt der Tauschung (apdte) seitens ihrer
Verfasser ansehen, dem ein kluger Zuschauer sich willig auszuliefern bereit war.
Damit war die ,Institution® der Fiktionalitit erstmalig theoretisch erfasst, wobei
Gorgias in seiner fragmentarisch erhaltenen expliziten Auflerung die Geltung
dieses Konzepts zunichst nicht iiber die Gattung hinausreichen lief}, die den
Anstofl zur Entwicklung dieser Theorie gegeben hatte, nimlich die Tragodie.
Dies ist bezeichnend und bekriftigt die bestimmende Rolle, die die neue Gat-
tung in diesem Prozess spielte. Den Schritt dariiber hinaus zu einer Verallgemei-
nerung, die nun alle Dichtung, selbst wenn sie in Prosa verfasst war, integrierte,
wenn sie nur auf dem Prinzip der Mimesis beruhte, vollzieht dann Aristoteles,
der auch kein Problem darin sieht, Homer als Vorldufer der Tragodie zu betrach-
ten und ihn als pozetés wie einen Tragddiendichter zu behandeln. Offenkundig
verstand er die Selbstdarstellung des homerischen Singers als privilegierter
Ginstling der Muse als eine Selbstverklirung oder niichterner: als Sprachrege-
lung, hinter der aber die fachlichen Regeln selbstverantworteten poetischen

Schaffens letztlich bereits genauso gegolten hatten wie bei einem Tragodiendich-
ter des 5. oder 4. Jahrhunderts.

- am 23.01.2026, 1:24:01.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62 WOLFGANG ROSLER

Zum Abschluss soll noch eine scheinbare Merkwiirdigkeit der Aristotelischen
Poetik, deren Motivation nicht von vornherein klar zutage liegt, erldutert und in
das inhaltliche Programm der Schrift eingeordnet werden. Auch hier wird sich
zeigen, dass das Bestreben dahintersteht, den fiktionalen Charakter dichterischer
Mimesis als Produkt menschlicher Hervorbringung nachdriicklich zu profilieren.
Aristoteles beginnt die Poetik mit einer fulminanten anthropologischen Grundle-
gung dsthetischen Handelns, in die auch Bildende Kunst, reines Instrumental-
spiel und Tanz einbezogen werden. Er wendet sich im weiteren Verlauf der
Schrift (ab dem 7. Kapitel) dann aber intensiv auch praktischen Fragen zu, die
der Tragodiendichter im Prozess der Abfassung einer Tragodie zu reflektieren
und zu entscheiden hat. Diesen Praxisbezug hat er bereits im ersten Satz der
Schrift angekiindigt: Auch dariiber wolle er reden, ,wie man die Handlung je-
weils aufbauen muss, wenn die Dichtung wohlgelungen sein soll“. Diese Absicht
ist auch ganz und gar plausibel bzw. wird sich als plausibel herausstellen, da das
im weiteren Verlauf der Schrift benannte Ziel einer Tragodie, die Identifikation
des Zuschauers und die Erzeugung von éleos und phdbos, entscheidend von der
handwerklichen Perfektion des Stiickes abhingig ist. Dennoch fillt die Beharr-
lichkeit und erschopfende Umsicht auf, mit der Aristoteles alles zu erfassen und
anzusprechen bestrebt ist, woran ein Dichter unbedingt zu denken habe. Gera-
dezu beschworend ermahnt er im 17. Kapitel den Dichter zu groiter Aufmerk-
samkeit und Selbstdisziplin: Er misse die Handlung in ihrem Ablauf genau-
estens im Kopf haben. Nur wenn sie ihm so unmittelbar vor Augen stehe (bis
hin zu den Gesten der Personen), als wire er bei den Geschehnissen selbst zuge-
gen, konne er bei der Abfassung das Angemessene treffen und das Unangemes-
sene vermeiden. Entsprechend miisse der Dichter sich bei der vorausgehenden
Entscheidung tiber den Stoff, der dargestellt werden soll, diesen zunichst im
Ganzen vor Augen fithren, um entscheiden zu kénnen, an welchen Stellen er
zwischen Chorpartien dialogische Sprechszenen (epeisddia) einfiigen und ausar-
beiten mochte. Diese miissten aber, so mahnt er, flir den Stoff in jeweils spezifi-
scher Weise passend sein.

Der Nachdruck, mit dem Aristoteles in Ergidnzung seiner theoretischen Analy-
se und historischen Herleitung der Dichtung eine fordernde, priskriptive Hal-
tung gegentiber den Dichtern einnimmt,?’ ldsst sich nur so verstehen, dass es ein
fundamentales Anliegen gewesen sein muss, das ihn hier leitete. Dabei muss es
sich um mehr, muss es sich um etwas Grundsitzlicheres als um eine Kritik an
Dekadenzerscheinungen gehandelt haben, die er in der Tragodienproduktion der
eigenen Zeit, der des 4. Jahrhunderts, gegeniiber dem von ihm als Spitzenwerk
der Gattung eingestuften Konig Odipus des Sophokles beobachtet und die ihn

29 Eine Analyse des Aufbaus der Poetik im Hinblick auf die Verteilung von in diesem Sinne
»deskriptiven” und ,normativen® Bestimmungen, wie er sie unterscheidet, bei Werner Sof-
fing (1981) Deskriptive und normative Bestimmungen in der Poetik des Aristoteles. Amsterdam:
B. R. Griiner. S. 28-36.

- am 23.01.2026, 1:24:01.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ERFAHRUNG DRAMATISCHER DICHTUNG 63

veranlasst hitte, die Hauptregeln des Dichtens noch einmal in Orientierung an
diesem Ideal iz extenso durchzunehmen.’® Ein Anliegen von entsprechendem
Gewicht erschliefit sich indes, wenn man sich abermals bewusst macht, dass es
eben Aristoteles war, der in seiner Poetik den Wandel der Auffassung von der
Rolle des Dichters im antiken Griechenland — vom Medium gottlicher Einge-
bung zum autonom schaffenden Autor, wie eingangs formuliert — zum Ab-
schluss fihrte. Wer also, wenn nicht er, hatte Anlass, im Vollzug dieses letzten
Schrittes, und deshalb ebenfalls in der Poetik, nachdriicklich und einlisslich dar-
zustellen, was es bedeutet und woran gedacht werden muss, wenn Menschen
Werke der Dichtung verfassen. Dies diirfte das bestimmende Anliegen des Aris-
toteles in den préskriptiven Partien der Schrift gewesen sein.

Literatur

Burkert, Walter (1987) ,The Making of Homer in the Sixth Century B.C.:
Rhapsodes versus Stesichoros®. Papers on the Amasis Painter and his World.
Malibu, Cal.: J. P. Getty Museum. S. 43-62. (Auch in Kleine Schriften. Bd. 1
[2001]. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht. S. 198-217).

Coleridge, Samuel Taylor (1907) Biographia Literaria [1817]. 2 Bde. Oxford:
Clarendon Press.

Davies, Malcolm (1991) Poetarum melicorum Graecorum fragmenta. Oxford:
Clarendon Press.

Diels, Hermann/Walther Kranz (1951-1952) Die Fragmente der Vorsokratiker.
2 Bde. 6. Aufl. Berlin: Weidmann.

Goody, Jack/Ian Watt (1963) ,The Consequences of Literacy®. Comparative
Studies in Society and History 5. S. 304-345 (dt.: ,Konsequenzen der Literalitat®.
Entstehung und Folgen der Schrifikultur. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1981. S.
63-121).

Haug, Walter (2003) Die Wabrbheit der Fiktion. Studien zur weltlichen und geistlichen
Literatur des Mittelalters und der friihen Neuzeit. Tuibingen: Niemeyer.

Koppe, Tilmann (2014a) ,Die Institution Fiktionalitit“. Fiktionalitit. Ein inter-
disziplindres Handbuch. Hgg. Tobias Klauk/Tilmann Koppe. Berlin/Boston: de
Gruyter. S. 35-49.

——— (2014b) ,Fiktive Tatsachen®. Fiktionalitit. Ein interdisziplinires Handbuch.
Hgg. Tobias Klauk/Tilmann Koppe. Berlin/Boston: de Gruyter. S. 190-208.
Nestle, Wilhelm (1901) Euripides. Der Dichter der griechischen Aufklirung. Stuttgart:

Kohlhammer.

——— (1940) Vom Mythos zum Logos. Die Selbstentfaltung des griechischen Denkens von

Homer bis anf die Sophistik und Sokrates. Stuttgart: Kroner.

30 So, in der eingehendsten Behandlung des Problems, Soffing (1981). S. 192 und 264 f.

- am 23.01.2026, 1:24:01.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 WOLFGANG ROSLER

Primavesi, Oliver (2013) ,Aristoteles Poetik 1: die Poetizitit philosophischer
Texte und die Unterscheidung zwischen Metrum und Rhythmus®. Argument
und literarische Form in antiker Philosophie. Akten des 3. Kongresses der Gesell-
schaft fiir antike Philosophie 2010. Hgg. Michael Erler/Jan Erik Hefller.
Berlin/Boston: de Gruyter. S. 239-281.

Résler, Wolfgang (1980) ,Die Entdeckung der Fiktionalitit in der Antike®.
Poetica 12. S. 283-319.

———(2002) ,, The Histories and Writing®. Brill’s Companion to Herodotus. Hgg.
Egbert J. Bakker/Irene J. F. de Jong/Hans van Wees. Leiden/Boston/Kéln:
Brill. S. 79-94.

——— (2006) ,Lautes und stilles Lesen im antiken Griechenland®. Die Geburt des
Vokalalphabets aus dem Geist der Poesie. Schrift, Zabl und Ton im Medienverbund.
Hgg. Wolfgang Ernst/Friedrich Kittler. Miinchen: Fink. S. 65-72.

——— (2014) ,Fiktionalitit in der Antike®. Fiktionalitit. Ein interdisziplinires Hand-
buch. Hgg. Tobias Klauk/Tilmann Koppe. Berlin/Boston: de Gruyter. S. 363-
384.

Sotting, Werner (1981) Deskriptive und normative Bestimmungen in der Poetik des
Aristoteles. Amsterdam: B. R. Griiner.

- am 23.01.2026, 1:24:01.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

