
Die Erfahrung dramatischer Dichtung und die 
Ausarbeitung eines Konzepts von Fiktionalität im 
antiken Griechenland 
Wolfgang Rösler 

Ob es eine – europäische – Geschichte der Fiktionalität im Sinne eines als Ein-
heit zu fassenden evolutionären Prozesses gibt, ist sehr zweifelhaft, ja unwahr-
scheinlich. Eine solche Geschichte müsste, nachdem sie einmal begonnen hätte, 
als Kontinuum, als wie immer gearteter Diskussions- oder mindestens Reflexi-
onszusammenhang fassbar sein. Doch demonstriert allein schon der Umstand, 
dass Entdeckungen der Fiktionalität in der jüngeren Forschungsdiskussion für 
verschiedene, weit auseinanderliegende Zeiten in Antike, Mittelalter und Neuzeit 
angenommen worden sind,1 im Grunde die Nichtigkeit einer solchen Erwartung. 
Vielmehr scheint es so zu sein, dass in verschiedenen Epochen und an verschie-
denen Schauplätzen der Kulturgeschichte in bestimmten und dabei sehr unter-
schiedlichen Konstellationen jeweils eigenständig Fiktionalitätskonzepte hervor-
gebracht wurden. Da diese Konzepte im Fall der Antike und des Mittelalters kei-
ne stabile Geltung zu begründen vermochten, eröffnete sich in der Neuzeit die 
Möglichkeit abermaliger – und nunmehr nachhaltiger – Entdeckung bzw. Wie-
derentdeckung.2 

Im antiken Griechenland hat sich zwischen der ersten Hälfte des 7. und der 
Mitte des 4. Jahrhunderts v. Chr. folgender Wandel in der Auffassung über den 
Status von Dichtung vollzogen, der sich zugleich als manifeste Entdeckung der 
Fiktionalität mit, wie in Verbindung mit Gorgias noch deutlich werden wird, er-

                                                                                          
1  Auf diesen Sachverhalt wurde bereits in dem Problemaufriss „Ansätze zu einer Geschichte 

der Fiktionalität“ zur Vorbereitung der Freiburger Tagung Bezug genommen, aus der der 
vorliegende Band entstanden ist. Vgl. Einleitung 7–18, hier besonders S. 7–9. 

2  In diesem eingrenzenden Sinne habe ich seinerzeit meinem einschlägigen Aufsatz den Ti-
tel „Die Entdeckung der Fiktionalität in der Antike“ gegeben (Wolfgang Rösler [1980] 
„Die Entdeckung der Fiktionalität in der Antike“. Poetica 12. S. 283–319), der von Walter 
Haug, freilich ohne eingrenzenden Zusatz, für ein Kapitel seines Buches über Fiktion im 
Mittelalter (Walter Haug [2003] Die Wahrheit der Fiktion. Studien zur weltlichen und geistlichen 
Literatur des Mittelalters und der frühen Neuzeit. Tübingen: Niemeyer. S. 128–144; vgl. auch 
S. 13 f.) übernommen wurde, worin er eine – erstmalige – Entdeckung der Fiktionalität im 
12. Jahrhundert vertritt. Des aus einer Entdeckung der Fiktionalität bereits in der Antike 
für sein Beweisziel erwachsenden Problems entledigt sich Haug (S. 138 Anm. 27) durch 
lapidare Zurückweisung dieser These („Vom aristotelischen Begriff des Wahrscheinlichen 
in Poetik, Kap. 9, läßt sich keine ‚Entdeckung der Fiktionalität‘ im Sinne einer Rechtferti-
gung freier poetischer Erfindung ableiten, wie Wolfgang Rösler dies versucht hat“). Indes 
verrät sein knappes Referat (eben der zitierte Satz) nur sehr eingeschränkte Vertrautheit 
mit der komplexen Argumentation, die in dem Aufsatz entfaltet wird, gegen den Haug 
sich wendet; von einer irgendwie maßgeblichen Funktion des aristotelischen Begriffs der 
Wahrscheinlichkeit kann überhaupt keine Rede sein.  

https://doi.org/10.5771/9783956504273-51 - am 23.01.2026, 11:24:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956504273-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WOLFGANG RÖSLER 52 

staunlicher Nähe zu moderner Fiktionstheorie darstellt: Zu Beginn dieses Zeit-
raumes, d.h. an dem Punkt, an dem griechische Dichtung überhaupt für uns ein-
setzt, namentlich in den Epen Homers,3 artikuliert sich noch die Auffassung, 
dass der Dichter gleichsam als Medium göttlichen Wissens wirke. Dies klingt 
sogleich in den Musenanrufen am Beginn der Epen an, z.B. im ersten Vers der 
Odyssee: „Den Mann nenne mir, Muse …“. Ein zusätzlicher, besonders nach-
drücklicher Musenanruf folgt in der Ilias noch an einer späteren Stelle, nämlich 
unmittelbar vor dem Schiffskatalog (2, 484–492), der eine besondere Herausfor-
derung für den Sänger bedeutet, da er in komprimiertester Form die Zusammen-
setzung der achäischen Flotte, d.h. Größe, Herkunft und Anführer der einzelnen 
Kontingente, darzustellen hat, die nach Troia gefahren waren. Nur dank der Ein-
gebung der Muse bzw. (im Plural) der Musen, der Töchter des Zeus und der 
Mnemosyne, der Göttin der Erinnerung, vermag er – so die Logik dieser Stellen 
– seine Gedichte vorzutragen, die als oral poetry überhaupt erst im improvisieren-
den Vortrag Gestalt annehmen, im Akt der composition in performance (wie die 
prägnante englische Bezeichnung lautet). Vor allem wird durch den göttlichen 
Ursprung des Vorgetragenen die Authentizität seines Inhaltes garantiert. Der 
Sänger – so die Prätention – trägt vor, was tatsächlich geschehen ist. In der Odys-
see wird dies einmal auf subtile Weise thematisiert, wenn Odysseus dem Sänger 
Demodokos, einer Gestalt dieses Epos, das Kompliment macht, er habe in sei-
nem vorausgegangenen Lied mittels der Eingebung durch die Muse oder gar 
durch Apollon den Streit zwischen Achill und Odysseus so genau besungen, als 
wäre er dabei gewesen oder hätte es von einem Augenzeugen gehört. Der das 
sagt, ist Odysseus selbst, der als Beteiligter an jenem Streit (was der Sänger nicht 
weiß) die Wahrheitsqualität genauestens beurteilen kann. Konstitutiv für epische 
Dichtung ist also – nach diesen programmatischen Zeugnissen – ihr göttlich 
vermittelter und garantierter Wahrheitscharakter.  

Etwa dreieinhalb Jahrhunderte später, am Ende des bezeichneten Zeitraums, 
gelangt dagegen Aristoteles in seiner Abhandlung über die Dichtkunst, der (meist 
in aller Kürze so genannten) Poetik, zu folgendem Schluss:  

Deutlich wird aus dem Gesagten auch, dass nicht das die Aufgabe des Dichters ist, zu 
sagen, was (tatsächlich) geschehen ist, sondern, wie etwas geschehen sein könnte,4 und 

                                                                                          
3  Die im Folgenden knapp zusammengefasste Entwicklung ist ausführlicher dargestellt und 

dokumentiert in der kürzlich erschienenen Studie des Verfassers (Wolfgang Rösler [2014] 
„Fiktionalität in der Antike“. Fiktionalität. Ein interdisziplinäres Handbuch. Hgg. Tobias 
Klauk/Tilmann Köppe. Berlin/Boston: de Gruyter. S. 363–384), die die ältere (Rösler 1980) 
aktualisiert, teilweise auch modifiziert. Um zu vermeiden, dass Nachweise und Literaturan-
gaben, die sich bereits in Rösler (2014) finden, hier neuerlich ausgebreitet werden, verweise 
ich an einzelnen wichtigen Punkten lediglich auf die einschlägigen Stellen in der vorausge-
gangenen Publikation. Zur Datierung Homers vgl. Rösler (2014). S. 363 Anm. 1. 

4  Das griechische Original lässt, rein grammatikalisch betrachtet, ebenso gleichzeitiges („… 
geschehen könnte“) wie vorzeitiges („… geschehen sein könnte“) Verständnis zu. Doch 
wird nur bei vorzeitigem Verständnis die gedankliche Verbindung mit dem vorausgehen-
den, ebenfalls vorzeitigen Relativsatz „was (tatsächlich) geschehen ist“ hergestellt. (Dies 

 

https://doi.org/10.5771/9783956504273-51 - am 23.01.2026, 11:24:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956504273-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ERFAHRUNG DRAMATISCHER DICHTUNG 53 

zwar das nach Wahrscheinlichkeit oder Notwendigkeit Mögliche. Der Geschichtsschrei-
ber und der Dichter unterscheiden sich nämlich nicht dadurch voneinander, dass der 
eine im Metrum, der andere ohne Metrum redet. Es ließe sich ja das Werk Herodots in 
Metren setzen, und es wäre um nichts weniger ein Geschichtswerk mit Metrum als ohne 
Metrum. Nein, der Unterschied besteht darin, dass der eine sagt, was (tatsächlich) ge-
schehen ist, der andere hingegen, wie etwas geschehen sein könnte. Deshalb ist Dich-
tung auch etwas Philosophischeres und Erhabeneres als Geschichtsschreibung. Denn die 
Dichtung sagt mehr das Allgemeine, die Geschichtsschreibung aber das Besondere. 5 

In der zwischen Homer und Aristoteles liegenden Zeit hat sich also, wie aus dem 
Zitat hervorgeht, eine wesentliche Veränderung vollzogen: Nun wird nicht mehr 
die Muse als die Instanz angesetzt, die durch Eingebung den Sänger anleitet. 
Vielmehr sind es Menschen, die kraft eigener Entscheidung und eigener Kompe-
tenz poetische oder aber (wie Herodot) auch historische Texte verfassen.6 Dieser 
Übergang von der göttlichen Instanz, an die die Hervorbringung von Dichtung, 
wie man einst gedacht hatte, gebunden war, zum Autor, der nicht mehr Einge-
bung erfährt, sondern Dichtung selbst hervorbringt, wird durch nichts so präg-
nant zum Ausdruck gebracht wie durch die nüchterne Bezeichnung für ‚dich-
ten‘, die sich inzwischen, im Verlauf des 5. Jahrhunderts, durchgesetzt hat.7 Sie 
lautet ‚machen‘ (griech. poieîn) und orientiert sich offenbar an der schon lange 
gebräuchlichen Bezeichnung, mit der auch Kunsthandwerker wie Töpfer und 
Bildhauer ihr Tun bezeichnen, nicht zuletzt in Inschriften auf den Kunstwerken 
selbst, die mitteilen: Der betreffende namentlich genannte Künstler epoíesen, ‚hat 
(es) gemacht‘ (bzw., wenn das Kunstwerk selbst als redend vorgestellt wird: 
m’ epoíesen, ‚hat mich gemacht‘). Entsprechend heißt der Dichter selbst poietés 
(wörtlich also ‚Macher‘); auch die abgeleiteten Substantive poíesis und poíema 
(‚Dichtung‘, ‚Gedicht‘) setzen sich durch, dazu Komposita des Typs melopoiós8 
(‚Lieddichter‘, wörtlich ‚Lied(er)macher‘), was zeigt, dass diese modern klingende 
Bezeichnung auch schon antik ist.  

                                                                                                                                                                                                                          

bezieht sich auf die deutsche Übersetzung, im Griechischen steht in gleicher Funktion ein 
substantiviertes, ebenfalls vorzeitiges Partizip: „das Geschehene“; „tatsächlich“ ist in der 
Übersetzung zur Verdeutlichung hinzugefügt.) In den gedruckten Übersetzungen wird da-
gegen fast immer gleichzeitiges Verständnis gewählt, das sich auch damit nicht verträgt, 
dass Aristoteles nahezu ausschließlich Texte aus Epos und vor allem Tragödie behandelt, 
die ihre Handlung aus dem in ferner Vergangenheit vorgestellten Mythos beziehen. Gera-
de an dieser Schlüsselstelle Aristotelischer Dichtungstheorie ist der genaue Nachvollzug 
des Gemeinten unabdingbar. Vgl. Rösler (2014). S. 381 Anm. 53. 

5  Kap. 9, 1451a36–1351b7. 
6  Wenn dessen ungeachtet von der Muse bzw. den Musen in der gesamten antiken Dich-

tung auch in der Folgezeit an zahllosen Stellen die Rede ist, so wird in spielerischer Weise 
ihre Verbindung mit Dichtung im Sinne eines literarischen Motivs evoziert, ohne dass 
damit eine Erneuerung ihrer ursprünglichen Funktion verbunden wäre. 

7  Vgl. Rösler (2014). S. 374.  
8  Die erste Konstituente ist variabel und präzisiert die Art von Texten, die der betreffende 

Autor „gemacht“ hat, z.B. (neben melopoiós) epopoiós, elegeiopoiós, iambopoiós, tragodopoiós, 
d.h. ‚Epen-‘, ‚Elegien-‘, ‚Iamben-‘, ‚Tragödiendichter‘. 

https://doi.org/10.5771/9783956504273-51 - am 23.01.2026, 11:24:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956504273-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WOLFGANG RÖSLER 54 

Aristoteles verwendet diese zu seiner Zeit bereits gängige Begrifflichkeit an der 
zitierten Stelle also, um eine neue Definition von Dichtung vorzunehmen und zu 
erläutern. Wie den Historiker (Herodot), den er einführt, um durch das Gedan-
kenspiel einer hexametrischen Versifizierung von dessen Geschichtswerk den 
gleichwohl unaufhebbaren Unterschied zwischen Dichtung und Nicht-Dichtung 
einzuschärfen, hat er an einer früheren Stelle bereits den Naturphilosophen Em-
pedokles als Musterfall herangezogen. Dieser hatte zwar durchaus in Hexametern 
geschrieben, womit er nach traditioneller, an der Äußerlichkeit des Versgebrauchs 
orientierter griechischer Auffassung als Dichter galt. Doch als physiólogos, wie er 
von Aristoteles im Hinblick auf die Thematik seines Werkes bezeichnet wird, d.h. 
als jemand, der die Welt in ihrer Genese und ihrem Funktionieren erklärt, wurde 
er dem von Aristoteles aufgestellten Kriterium der Fiktionalität nicht gerecht und 
kam somit für eine Einstufung als Dichter nicht in Betracht.9 Es war konsequent, 
dass eine so definierte, d.h. an Fiktionalität, nicht an Versgebrauch gebundene 
Dichtung, wie Aristoteles sie postulierte, sich für ihn grundsätzlich auch in ent-
sprechenden Prosatexten realisieren konnte.10 Er verweist in diesem Zusammen-
hang auf die im 4. Jahrhundert blühende Gattung der Sokratischen Dialoge, als 
deren Autor Platon herausragte, der aber keineswegs allein stand. Solche Texte er-
füllten ungeachtet des philosophischen Inhalts genauestens das Aristotelische Kri-
terium der Fiktionalität. Sie stellten nicht Gespräche mit Sokrates dar, die sich tat-
sächlich ereignet hatten, sondern (aristotelisch gesprochen) wie sie hätten verlau-
fen sein können. Als Bezeichnung literarischen Fingierens, ob in Versform oder 
Prosa, verwendet Aristoteles das Substantiv mímesis (zusammen mit dem Verbum 
mimeîsthai), das er auch für andere Formen ästhetischer Handlungen benutzt. Es 
lässt sich in diesen Zusammenhängen nur unzulänglich mit „Nachahmung“, tref-
fend dagegen mit „Darstellung“ übersetzen.  

Nur kurz kann hier darauf eingegangen werden, dass die Entdeckung der Fik-
tionalität im antiken Griechenland, insofern sie sich im Zuge der Entwicklung 
vom Sänger als Medium göttlicher Eingebung in ursprünglich mündlicher Dich-
tung hin zum autonom schaffenden Autor von Literatur vollzog, auch in ihrem 
Zusammenhang mit dem fundamentalen Prozess gesehen werden muss, der im 
selben Zeitraum zur Hervorbringung einer hochentwickelten Schriftkultur führ-
te. Ohne diesen Prozess wäre die Entfaltung von rationaler Welterklärung, wie 
sie die Vorsokratiker leisteten, und von Historiographie, die sich auf eigenständi-
ge Recherche und kritische Analyse der Tradition gründete, wären also die Wer-
ke eines Empedokles und eines Herodot, die dann Aristoteles als Folie für die 

                                                                                          
9  Kap. 1, 1447b17–20. Dort die pointierte Formulierung, Homer und Empedokles hätten 

nichts gemein außer dem Metrum. 
10  Vgl. Rösler (2014). S. 379 f.; im gleichen Sinne Oliver Primavesi (2013) „Aristoteles Poetik 

1: die Poetizität philosophischer Texte und die Unterscheidung zwischen Metrum und 
Rhythmus“. Argument und literarische Form in antiker Philosophie. Akten des 3. Kongresses der 
Gesellschaft für antike Philosophie 2010. Hgg. Michael Erler/Jan Erik Heßler. Berlin/Boston: 
de Gruyter. S. 239–281. 

https://doi.org/10.5771/9783956504273-51 - am 23.01.2026, 11:24:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956504273-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ERFAHRUNG DRAMATISCHER DICHTUNG 55 

Definition von Dichtung als fiktionaler Literatur dienten, nicht möglich gewe-
sen. Schon im letzten Drittel des 5. Jahrhunderts und um die folgende Jahrhun-
dertwende werden Werke der Geschichtsschreibung verfasst (wieder ist Herodot 
zu nennen, dazu Thukydides), die allein aufgrund ihres den vorher üblichen 
Rahmen sprengenden Umfanges nicht mehr für Rezitationen, die traditionelle 
Form der Textvermittlung und Textaufnahme, bestimmt gewesen sein können, 
sondern eine Rezeption im Akt einsamen Lesens voraussetzen.11 Es liegt somit 
nahe, auch die von Aristoteles mit entschiedener Konsequenz zu Ende geführte 
Klärung des Verhältnisses von Dichtung und Sachliteratur in den übergreifenden 
Prozess der griechischen Kulturgeschichte einzuordnen, der, nachdem Über-
schriften wie „Die griechische Aufklärung“ oder „Vom Mythos zum Logos“12 ei-
ne gewisse Patina angesetzt haben, heute eher mit einer Bezeichnung wie „The 
Consequences of Literacy“13 angemessen erfasst wird. Dies kann hier nur ge-
streift werden.14 Bezeichnend ist, dass Aristoteles gerade im Hinblick auf die 
Tragödie – die Dichtungsgattung, die sich als eine Bastion mündlicher Auffüh-
rung besonders lange gehalten hatte – gleichsam ungerührt feststellt, ihre Quali-
tät erschließe sich auch außerhalb des Theaters, d.h. im Akt der Lektüre,15 also 
der Form der Rezeption, die von der Entwicklung der Schriftkultur hervorge-
bracht und durchgesetzt worden war.  

Unmittelbarer zugängliche Einsichten lassen sich gewinnen, wenn man zwei wei-
tere Anstöße aufnimmt, die, wie sogleich deutlich werden wird, ebenfalls aus Refle-
xionen über die Tragödie erwachsen sind. Zum einen geht es dabei um die Frage, 

                                                                                          
11  Für das Werk Herodots wird dies im Einzelnen herausgearbeitet in Wolfgang Rösler (2002) 

„The Histories and Writing“. Brill’s Companion to Herodotus. Hgg. Egbert J. Bakker/Irene J. 
F. de Jong/Hans van Wees. Leiden/Boston/Köln: Brill. S. 79–94. Der eine Generation 
jüngere Thukydides spricht es bereits selber aus (1, 21 f.). Gegen die verbreitete Vorstel-
lung, in der Antike sei bei einsamer Lektüre überwiegend laut gelesen worden, vgl. Wolf-
gang Rösler (2006) „Lautes und stilles Lesen im antiken Griechenland“. Die Geburt des Vo-
kalalphabets aus dem Geist der Poesie. Schrift, Zahl und Ton im Medienverbund. Hgg. Wolfgang 
Ernst/Friedrich Kittler. München: Fink. S. 65–72.  

12  Zwei traditionelle Charakterisierungen, die die Entwicklung von den Vorsokratikern bis zu 
Sokrates und zur Sophistik mit einem Vorausblick auf die Blüte der klassischen Philoso-
phie des 5./4. Jahrhunderts (Platon, Aristoteles) erfassen und die sich u.a. durch verbreitete 
geistesgeschichtliche Werke des Philologen Wilhelm Nestle (1865–1959) durchgesetzt ha-
ben (Wilhelm Nestle [1901] Euripides. Der Dichter der griechischen Aufklärung. Stuttgart: 
Kohlhammer sowie Ders. (1940) Vom Mythos zum Logos. Die Selbstentfaltung des griechischen 
Denkens von Homer bis auf die Sophistik und Sokrates. Stuttgart: Kröner; die Bezeichnung 
„griechische Aufklärung“ findet sich aber u.a. bereits bei Hegel und Dilthey). 

13  Titel einer wegweisenden Studie von Goody und Watt, die den Prozess der Theoriebil-
dung in Griechenland in dem betreffenden Zeitraum wesentlich auf die Akkumulation 
von Überlieferung durch Ausbreitung der Schriftlichkeit zurückführen: Jack Goody/Ian 
Watt (1963) „The Consequences of Literacy“. Comparative Studies in Society and History 5. 
S. 304–345 (dt.: „Konsequenzen der Literalität“. Entstehung und Folgen der Schriftkultur. 
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1981. S. 63-121). 

14  Der Zusammenhang zwischen Entwicklung der Schriftkultur und Entdeckung der Fiktio-
nalität im antiken Griechenland steht im Vordergrund von Rösler (1980). 

15  Kap. 26, 1462a11–14. 17 f.; vgl. auch Kap. 6, 1450b16–20; Kap. 14, 1453b1–8. 

https://doi.org/10.5771/9783956504273-51 - am 23.01.2026, 11:24:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956504273-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WOLFGANG RÖSLER 56 

ob die neue, in der Poetik des Aristoteles abschließend ausgearbeitete Konzeption 
von Dichtung darauf beschränkt blieb, Fiktionalität lediglich als ein immanentes 
Merkmal von Texten zu sehen (ein Eindruck, der sich eventuell aus dem zuvor 
Ausgeführten ergeben haben könnte); zum anderen um die Frage, die im Titel die-
ses Aufsatzes aufgeworfen ist: nach einem spezifischen Beitrag, einer spezifischen 
Leistung gerade dramatischer Dichtung für die Profilierung von Fiktionalität.  

Heutiges Verständnis fasst Fiktionalität weiter, als nur Merkmal von Texten zu 
sein, nämlich als „Institution“,16 in der auch die Rollen von Autor und Rezipient 
definiert und anerkannt sind. Hiervon kann dann die Rede sein, wenn unter den 
Mitgliedern einer Kulturgemeinschaft Konsens darüber besteht, dass literarische 
Texte nicht nach dem Kriterium beurteilt werden, das für Texte im Rahmen prag-
matischer Kommunikation gilt: nach dem Kriterium von ‚wahr‘ oder ‚unwahr‘ 
(ggf. kann gar die Einstufung als Lüge in Betracht kommen, wenn Bewusstheit und 
Absicht zu unterstellen sind). Der Begriff der Fiktion wiederum bezieht sich auf 
den Vorgang der Abfassung von Texten, die entsprechend unter den Bedingungen 
und nach den Regeln eines eingespielten Fiktionalitätsbewusstseins ihre adäquate 
Rezeption erfahren. Fiktionalität und Fiktion stehen somit in einer Wechselbezie-
hung, die in einer gleichzeitigen Übereinstimmung von Bewusstsein und Erwar-
tungshaltung auf der einen Seite, der des Publikums, und entsprechender Textpro-
duktion auf der anderen, der Autorenseite, ihren Ausdruck findet.  

Auch diese weitergehende Konzeption von Fiktionalität wurde, wie im Folgen-
den auszuführen ist, bereits im antiken Griechenland entwickelt. Sie lässt sich be-
reits etwa ein halbes Jahrhundert vor Aristoteles fassen, und zwar bei Gorgias, 
dem seinerzeit bedeutendsten Lehrer und Theoretiker der Rhetorik.17 Gorgias’ Be-
rühmtheit kommt nicht zuletzt darin zum Ausdruck, dass Platon ihn später zum 
Gesprächspartner des Sokrates in einem seiner großen Dialoge machte, eben dem 
nach ihm benannten Gorgias, in dem er als herausragender Repräsentant der So-
phistik erscheint. Leider ist die fundamentale Äußerung des Gorgias, die speziell 
der Gattung Tragödie gilt, nur indirekt als Paraphrase in einer Schrift Plutarchs 
überliefert, wenn auch mit Elementen der authentischen Formulierung:18 Die 
Tragödie, so Gorgias, bewirke eine Täuschung (apáte) des Publikums, bei der „der 
Täuschende mehr im Recht sei als der nicht Täuschende und der Getäuschte klü-
ger als der, der sich nicht habe täuschen lassen“.19 Damit ist gemeint: Bei einer 
Tragödienaufführung verkehren sich die Bewertungen für menschliche Verhal-

                                                                                          
16  Zuletzt Tilmann Köppe (2014a) „Die Institution Fiktionalität“. Fiktionalität. Ein interdiszipli-

näres Handbuch. Hgg. Tobias Klauk/Tilmann Köppe. Berlin/Boston: de Gruyter. S. 35–49. 
17  Die Zeitangabe kann in Anbetracht der Tatsache, dass Gorgias etwa hundert Jahre alt wur-

de (ca. 480–380) und die Datierung der folgenden Äußerung ungewiss ist, nur ein Annähe-
rungswert sein  

18  Dies und das Folgende nach der Darstellung in Rösler (2014). S. 376 f. 
19  Hermann Diels/Walther Kranz (1951–1952) Die Fragmente der Vorsokratiker. 2 Bde. 6. Aufl. 

Berlin: Weidmann. Fragm. 82 B 23 (Bd. 2, S. 305 f.). Der zitierende Autor, Plutarch, bringt 
die Stelle zweimal in verschiedenen Schriften mit ähnlicher Formulierung. 

https://doi.org/10.5771/9783956504273-51 - am 23.01.2026, 11:24:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956504273-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ERFAHRUNG DRAMATISCHER DICHTUNG 57 

tensweisen gegenüber denen des Alltags ins Gegenteil. Gilt es sonst als ungerecht, 
andere zu täuschen, und als dumm, sich selbst täuschen zu lassen, so ist hier 
mehr im Recht, wer täuscht (gemeint ist der Autor), und klüger, wer dies bereit-
willig mit sich geschehen lässt (der Zuschauer). Gorgias nimmt damit geradezu 
den berühmten Satz von Samuel Taylor Coleridge vorweg, der einen Ausgangs-
punkt neuerer Fiktionstheorie darstellt: Es gelte, sich willentlich für eine Zeit vom 
Unglauben frei zu machen, wodurch erst das Vertrauen in die Dichtung herge-
stellt werde („to procure […] that willing suspension of disbelief for the moment, 
which constitutes poetic faith“).20 Auch bei Coleridge ist in der Sache von der 
Klugheit des verständigen Rezipienten von Dichtung die Rede, der weiß und wil-
lentlich zulässt, dass er nach den Maßstäben jenes Argwohns, wie er ihm im All-
tagsleben abverlangt ist, getäuscht wird – denn nach diesen Maßstäben ist die er-
zählte Geschichte unwahr – , der aber seinen realistischen Sinn zu dispensieren 
vermag und gerade dadurch zu einer adäquaten Aufnahme des poetischen Textes 
befähigt wird. Darüber geht Gorgias noch hinaus, indem er, anders als Coleridge, 
nicht nur den Rezipienten, sondern auch den Autor und seine Rolle explizit in 
den modellhaften Prozess poetischer Kommunikation einbezieht und würdigt.  

In der Nähe des Gorgias zu Coleridge und zu dessen bis heute andauernder 
Nachwirkung nimmt im Übrigen die – eingangs angesprochene – Berührung der 
im antiken Griechenland entwickelten Fiktionalitätskonzeption mit moderner 
Fiktionstheorie konkrete Gestalt an. Schon für das Jahrzehnt zwischen 1970 und 
1980 hatte sich seinerzeit zeigen lassen, dass manche Theoretiker in recht ähnli-
cher Weise wie Gorgias davon sprachen, dass fiktionale Rede seitens des Autors 
nicht behauptend sei (und somit, gorgianisch gesprochen, keine Täuschung dar-
stellen könne) und dass sie demgemäß auch vom Rezipienten nicht auf ihren re-
alen Wahrheitsgehalt überprüft (da nicht der Täuschung verdächtigt) werde oder 
dass bei fiktionaler Kommunikation Aussagen bezüglich ihrer Literarizität nicht 
primär danach eingeschätzt würden, „ob sie von Kommunikationsteilnehmern 
als in ihrem Wirklichkeitsmodell wahr beurteilt werden“.21 Dreieinhalb Jahr-
zehnte später sind diese Fragen nach wie vor aktuell.22 

Auch Aristoteles bleibt im Übrigen nicht dabei stehen, Fiktionalität lediglich als 
Merkmal von Texten zu behandeln. Auch er orientiert sich, wie vor ihm Gorgias, 
speziell an der kommunikativen Situation einer Aufführung im Theater, in der es – 
zentrales Thema seiner Analyse – bei adäquater Qualität der dargebotenen Tragö-
die zu einer Identifikation des Zuschauers mit der Hauptgestalt des Stückes 
kommt. Die Sicht des Aristoteles lässt sich hier direkt zu der des Gorgias in Bezie-

                                                                                          
20  Samuel Taylor Coleridge (1907) Biographia Literaria [1817]. 2 Bde. Oxford: Clarendon 

Press. Bd. 2, S. 6. 
21  Herangezogen waren damals und sind hier Johannes Anderegg und Siegfried J. Schmidt 

(von letzterem das Zitat). Die Stellenbelege in Rösler (1980). S. 310 f.  
22  Vgl. Tilmann Köppe (2014b) „Fiktive Tatsachen“. Fiktionalität. Ein interdisziplinäres Hand-

buch. Hgg. Tobias Klauk/Tilmann Köppe. Berlin/Boston: de Gruyter. S. 190–208. 

https://doi.org/10.5771/9783956504273-51 - am 23.01.2026, 11:24:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956504273-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WOLFGANG RÖSLER 58 

hung setzen und analog darstellen: Der Zuschauer muss zu einer angemessenen 
Einstellung bereit sein, muss bereit sein, sich „täuschen“ zu lassen und sich, ob-
wohl er den Spielcharakter des theatralischen Geschehens durchschaut, der Identi-
fikation zu öffnen. Diese stellt sich nach Aristoteles am natürlichsten dann ein,23 
wenn die betreffende dramatische Person dem Zuschauer ähnlich ist, d.h. wenn sie 
weder durch absolute moralische Vollkommenheit herausragt noch andererseits 
das Unglück, in das sie gemäß der Tragödienhandlung gerät, durch moralische 
Minderwertigkeit verdient erscheinen lässt, sondern wenn sie, zwischen diesen Ex-
tremen stehend, mit einer Tendenz allerdings eher zum Besseren als zum Schlech-
teren hin, durch einen gravierenden Fehler (eine megále hamartía), den sie in Un-
kenntnis seiner Tragweite und der daraus resultierenden Folgen begeht, ein unan-
gemessen schweres Unglück erleidet. In der Identifikation verbinden sich nach 
Aristoteles auf Seiten des Zuschauers zwei Haltungen, éleos und phóbos – in Les-
sings (hier nicht weiter zu problematisierender) Übersetzung ‚Mitleid‘ und 
‚Furcht‘: Mitleid in der Anteilnahme am Unglück des anderen, Furcht in der Sor-
ge, dass ein Schicksal, wie es die ihm wesensähnliche dramatische Person erleidet, 
so oder ähnlich auch ihn treffen könnte. Dieser Zustand dauert an bis zum Ende 
des Stücks, nach dem der Zuschauer, nunmehr befreit von Furcht und Mitleid – 
dies eben ist der Vorgang der kátharsis, der „Reinigung“ von jenen verstörenden 
Affekten, die das dramatische Spiel ausgelöst hat – ,24 mit einem Gefühl der Er-
leichterung ins normale Leben und in seine Alltagsdispositionen zurückkehrt. 

Diese Wirkung und Funktion von Fiktion, wie Aristoteles sie hier für die Gat-
tung der Tragödie abstrakt entfaltet, wurde vor wenigen Jahren auf faszinierende, 
zugleich erfrischende Weise in einem Interview beschrieben, in dem der Regis-
seur Andreas Dresen über die Reaktion berichtet, mit der eine Zuschauerin sei-
nes Films Halt auf freier Strecke ihn konfrontierte.25 Der Film aus dem Jahre 2011, 
wahrhaft eine moderne Tragödie, handelt davon, wie eine Familie mit zwei Kin-
dern jäh mit der Erkrankung des Vaters an einem unheilbaren Gehirntumor kon-
frontiert wird und wie die Beteiligten mit dem Fortschreiten der Krankheit und 
dem Verfall des Vaters umgehen, der am Ende des Films stirbt. Der Film habe in 
den Pressevorführungen in Cannes, wo er im Festival lief, die Zuschauer zu Trä-
nen gerührt, berichtet der Interviewer. Darauf Dresen:  

                                                                                          
23  Das Folgende nach Kap. 13, 1452b27–1453a17 und Kap. 6, 1449b27 f. (über kátharsis). Zur 

erleichternden Wirkung der kátharsis gibt Aristoteles nähere Erläuterungen in der Politik 8, 
7, 1341b36–1342a16. 

24  „Mitleid“ ist hier also nicht im Sinne positiv zu beurteilender menschlicher Fähigkeit zu 
Mitgefühl zu verstehen, sondern als schmerzhaftes Miterleben von Leid (buchstäbliches 
Mitleiden), das einer anderen, mir ähnlichen Person geschieht. – Ich danke Stephan Pa-
ckard für anregende Gespräche über diesen Komplex während der Freiburger Tagung.  

25  Das Interview erschien am 23.5.2011 unter dem Titel „Wie Andreas Dresen bei seinem ei-
genen Film leidet“ in der Tageszeitung Die Welt: http://www.welt.de/kultur/kino/article 
13388686/Wie-Andreas-Dresen-bei-seinem-eigenen-Film-leidet.html (Stand: 14.04.2015).  

https://doi.org/10.5771/9783956504273-51 - am 23.01.2026, 11:24:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956504273-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ERFAHRUNG DRAMATISCHER DICHTUNG 59 

Das war in der Premiere genauso. Das berührendste Erlebnis hatte ich gleich nach dem 
Ende des Films. Da kam eine Frau auf mich zu, lag plötzlich weinend in meinen 
Armen. Ich wusste überhaupt nicht, was ich machen sollte. Ich war völlig hilflos. Dann 
habe ich gesagt, dass mir das leid tut, dass ich Menschen nicht so unglücklich machen 
möchte. Darauf meinte sie nur, dass alles wunderbar wäre, und rannte von einem 
Moment zum anderen weg. 

Das ist, nach der kátharsis, die erleichterte Rückkehr ins normale Leben. 
Nun endlich zu der Frage, was speziell die Erfahrung dramatischer Dichtung 

und die Ausarbeitung eines Konzepts von Fiktionalität im antiken Griechenland 
miteinander zu tun haben. Das Drama bezeichnet in der Entwicklungsgeschichte 
griechischer Dichtung ein relativ fortgeschrittenes Stadium. Die Tragödie ent-
stand im späten 6. Jahrhundert v. Chr. in Athen, wo sich im folgenden Jahrhun-
dert als komplementäre Gattung auch die Komödie etablierte, was die Neuorien-
tierung dichterischer Aktivität hin zum Dramatischen noch verstärkte. (Aristote-
les beschäftigte sich in der Poetik auch mit der Komödie, doch ist dieser Teil sei-
ner Schrift, wie seit Umberto Ecos Der Name der Rose allgemein bekannt ist, ver-
loren.) Die Tragödie stellte bei ihrer Hervorbringung ein synthetisches Kunst-
produkt dar, als dessen Komponenten einerseits die Chorlyrik, andererseits die 
Gattung des Iambos zu nennen ist, von der die neue Form den iambischen Tri-
meter als Sprechvers für die Schauspieler der einzelnen Rollen bezog.26 Von der 
Chorlyrik war besonders jene Spielart wichtig, die der in der ersten Hälfte des 
6. Jahrhunderts wirkende Stesichoros repräsentierte und die man als Modernisie-
rung der erzählenden Epik homerischer Prägung betrachten kann: Wie die Epen 
waren die Gedichte des Stesichoros narrative Darstellungen griechischer Mythen, 
in die direkte Reden der handelnden Personen integriert waren. Doch wurde die 
formale und performative Monotonie des fortlaufenden Vortrages von Hexame-
tern durch einen einzelnen Sänger, wie sie für das Epos kennzeichnend war, hier 
durch die reicheren metrischen und musikalischen Formen der Lyrik und die 
hinzutretende performative Komponente chorischer Tanzformen aufgebro-
chen;27 dazu liegt die Annahme nahe, dass der Chor den Text nicht durchweg in  

                                                                                          
26  Nach Aristoteles hatte das den pragmatischen Hintergrund, dass der iambische Trimeter 

der gesprochenen Normalsprache am nächsten kommt: Meist, so stellt er fest, würden wir 
Iamben bilden, wenn wir miteinander sprechen (Kap. 4, 1449a21–28). 

27  Zur Bedeutung des Stesichoros als Zwischenglied zwischen homerischem Epos und Tragö-
die vgl. die grundlegenden Ausführungen von Walter Burkert (1987). „The Making of 
Homer in the Sixth Century B. C.: Rhapsodes versus Stesichoros“. Papers on the Amasis 
Painter and his World. Malibu, Cal.: J. P. Getty Museum. S. 43-62, hier S. 51. Ebd. auch Klä-
rendes zu der damit verbundenen, in den letzten Jahrzehnten häufiger diskutierten Frage, 
ob Stesichoros’ Lyrik nicht vielleicht doch eher als monodisch, d.h. für einen Einzelsänger 
bestimmt aufgefasst werden sollte (was Burkert zurückweist). Eine erstaunlich geringe Rolle 
spielt in dieser Diskussion der Gesichtspunkt, dass der – sprechende – Name („der einen 
Chor bzw. Chöre aufstellt“) des Stesichoros schwerlich ein bei der Geburt gegebener Name 
sein, sondern nur als „Künstlername“ verstanden werden kann; vgl. Suda (TA19 Davies 
1991 [S. 138]). Doch wäre die Wahl dieses Namens sinnlos, ja lächerlich, wenn sein Träger 
tatsächlich der entgegengesetzten poetischen Praxis monodischer Komposition gefolgt wäre. 

 

https://doi.org/10.5771/9783956504273-51 - am 23.01.2026, 11:24:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956504273-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WOLFGANG RÖSLER 60 

seiner vollen Besetzung, sondern in wechselnden Formationen vortrug, woraus 
sich auch dialogische Elemente ergeben haben mögen. Zu einer förmlichen Dra-
matisierung kam es aber erst durch die Entscheidung, dem Chor einen Dialog-
partner (hypokrités, eig. „der Erwidernde“) als feste, konstitutive Größe der Auffüh-
rung gegenüberzustellen, für den der Text eine Rolle oder auch mehrere Rollen 
vorsah. Möglicherweise war dies die entscheidende Leistung des in späteren Quel-
len als Wegbereiter oder gar als Erfinder der Tragödie genannten, als historische 
Gestalt aber obskur bleibenden Thespis. Nach dieser entscheidenden Weichen-
stellung brachte die sich dynamisch entwickelnde Gattung in der ersten Hälfte 
des 5. Jahrhunderts, den Bedürfnissen der Praxis folgend, ein dramaturgisches 
Gleichgewicht hervor, indem die Zahl der Einzelschauspieler zunächst durch Ais- 
chylos auf zwei und dann durch Sophokles auf drei erhöht wurde. Parallel dazu 
wurde der Anteil der Chorpartien reduziert. Mit dieser Struktur erreichte die äu-
ßere Entwicklung der Tragödie, so Aristoteles, ihren natürlichen Endpunkt.28 
Gleichzeitig hatte sich die neue Gattung ungeachtet ihrer zunächst bestehenden 
engen Bindung an Athen als die nunmehr herausragende Erscheinungsform grie-
chischer Dichtung überhaupt etabliert. Athen war nach den Perserkriegen und der 
bald danach erfolgten Gründung des Attischen Seebundes zur kulturellen Haupt-
stadt Griechenlands avanciert. Die Festspiele aus Anlass der Großen Dionysien, 
die in Athen im März/April, d.h. nach der Wiederaufnahme der Seeschifffahrt, 
stattfanden und von denen die Tragödienaufführungen ein Teil waren, brachten 
auch viele Auswärtige in die Stadt. Außerdem ist mit dem Fortschreiten des 
5. Jahrhunderts mit einer zunehmend funktionierenden Verbreitung schriftlicher 
Texte zu rechnen, so dass Abschriften von Tragödien für Interessenten, die sich 
darum bemühten, auch außerhalb Athens erreichbar wurden. 

Die ungeheure Ausstrahlung der Tragödie hatte auch die Konsequenz, dass 
eine Veränderung, mit der diese neue Form der Mythenerzählung verbunden 
war, sich umso nachdrücklicher vermitteln musste – woraus dann, wie es scheint, 
der eigentliche Anstoß resultierte, der die neue Einstellung zur Dichtung als Fik-
tion letztlich mit hervorbrachte. Dabei handelte es sich vordergründig nur um 
einen Nebenaspekt, genauer um einen Verlust, der dann zutage trat, wenn man 
nach der Instanz des Erzählers suchte, den man – hinter dem rezitierenden 
Rhapsoden, der ihn in der gegebenen Vortragssituation gleichsam vertrat – als 
originären Sprecher des Textes zu erschließen und sich vorzustellen gewohnt 
war. Mit anderen Worten: Wenn man nach demjenigen suchte, der im Epos mit 

                                                                                                                                                                                                                          

Schon sein jüngerer Zeitgenosse Simonides (TA1a Davies 1991 [S. 134]) und dann auch 
zeitlich noch einigermaßen nahestehenden Autoren wie Eupolis, Platon und Isokrates ver-
wenden aber den Namen, ohne irgendwie Anstoß zu nehmen oder Irritation zu zeigen.  

28  Kap. 4, 1449a14–19. Der mit kaì beginnenden Satz nach der anfänglichen Feststellung, 
dass die äußere Entwicklung der Tragödie zum Stillstand kam, als sie ihre natürliche Zu-
sammensetzung erreicht hatte, ist als erläuternder Rückblick zu verstehen: „Und zwar hat-
te zunächst Aischylos die Zahl der Schauspieler (der ‚Erwidernden‘) von einem auf zwei 
erhöht“ usw.  

https://doi.org/10.5771/9783956504273-51 - am 23.01.2026, 11:24:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956504273-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ERFAHRUNG DRAMATISCHER DICHTUNG 61 

seinem Musenanruf sogleich Präsenz gewann, nach dem, der z.B. im ersten Vers 
der Odyssee – „Den Mann nenne mir, Muse …“ – als Ich (hinter dem „mir“) in 
Erscheinung tritt. Die Bitte des Erzählers um göttliche Eingebung hatte ja seit 
jeher die Grundsituation bezeichnet, auf der die traditionelle Konzeption von 
Dichtung beruhte. Dieser Erzähler aber war mit einem Mal durch die neue, 
dramatische Form gleichsam abhanden gekommen, er stand nicht mehr als 
Sprecher, den man sich vorstellen konnte, hinter dem Text. Somit war die Erzäh-
lung, wie man erkennen musste, eigentlich auch gar keine Erzählung mehr. 
Wenn es aber niemanden mehr gab, als dessen Rede die dramatische Struktur, 
die an die Stelle einer herkömmlichen Mythenerzählung getreten war, sich be-
greifen ließ, war für dramatische Dichtung auch die traditionelle Vorstellung ei-
ner göttlichen Eingebung nicht aufrechtzuerhalten, da niemand da war, dem sie 
hätte zuteil geworden sein können. Im weiteren Nachdenken über den irritieren-
den Anstoß ließ sich dann aber auch schwerlich übersehen, dass das traditionelle 
Konzept einer göttlichen Eingebung überhaupt für das Verständnis des Zustan-
dekommens eines dramatischen Textes unangemessen, ja unplausibel war. Des-
sen Abfassung setzte offenkundig ein hohes Maß an Planung und strukturieren-
der Vorarbeit voraus, die sich auf niemand anderen als auf einen menschlichen 
Verfasser zurückführen ließ, der das alles „gemacht“ hatte: eben einen poietés.  

Man sieht an dieser Stelle, dass die neue Bezeichnung des Dichters im 
5. Jahrhundert perfekt mit den Impulsen harmoniert, die von der neuen dramati-
schen Gattung, der Tragödie, ausgingen. Wenn aber die Konsequenz unvermeid-
lich war, derartige Dichtung als Werk ihrer menschlichen Schöpfer zu betrach-
ten, dann konnte sie auch keinen übernatürlichen Wahrheitscharakter mehr be-
anspruchen. Dann konnte man sie vielmehr – und eben dies tat, wie gesehen, 
Gorgias – gar als – allerdings legitimen – Akt der Täuschung (apáte) seitens ihrer 
Verfasser ansehen, dem ein kluger Zuschauer sich willig auszuliefern bereit war. 
Damit war die ‚Institution‘ der Fiktionalität erstmalig theoretisch erfasst, wobei 
Gorgias in seiner fragmentarisch erhaltenen expliziten Äußerung die Geltung 
dieses Konzepts zunächst nicht über die Gattung hinausreichen ließ, die den 
Anstoß zur Entwicklung dieser Theorie gegeben hatte, nämlich die Tragödie. 
Dies ist bezeichnend und bekräftigt die bestimmende Rolle, die die neue Gat-
tung in diesem Prozess spielte. Den Schritt darüber hinaus zu einer Verallgemei-
nerung, die nun alle Dichtung, selbst wenn sie in Prosa verfasst war, integrierte, 
wenn sie nur auf dem Prinzip der Mimesis beruhte, vollzieht dann Aristoteles, 
der auch kein Problem darin sieht, Homer als Vorläufer der Tragödie zu betrach-
ten und ihn als poietés wie einen Tragödiendichter zu behandeln. Offenkundig 
verstand er die Selbstdarstellung des homerischen Sängers als privilegierter 
Günstling der Muse als eine Selbstverklärung oder nüchterner: als Sprachrege-
lung, hinter der aber die fachlichen Regeln selbstverantworteten poetischen 
Schaffens letztlich bereits genauso gegolten hatten wie bei einem Tragödiendich-
ter des 5. oder 4. Jahrhunderts. 

https://doi.org/10.5771/9783956504273-51 - am 23.01.2026, 11:24:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956504273-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WOLFGANG RÖSLER 62 

Zum Abschluss soll noch eine scheinbare Merkwürdigkeit der Aristotelischen 
Poetik, deren Motivation nicht von vornherein klar zutage liegt, erläutert und in 
das inhaltliche Programm der Schrift eingeordnet werden. Auch hier wird sich 
zeigen, dass das Bestreben dahintersteht, den fiktionalen Charakter dichterischer 
Mimesis als Produkt menschlicher Hervorbringung nachdrücklich zu profilieren. 
Aristoteles beginnt die Poetik mit einer fulminanten anthropologischen Grundle-
gung ästhetischen Handelns, in die auch Bildende Kunst, reines Instrumental-
spiel und Tanz einbezogen werden. Er wendet sich im weiteren Verlauf der 
Schrift (ab dem 7. Kapitel) dann aber intensiv auch praktischen Fragen zu, die 
der Tragödiendichter im Prozess der Abfassung einer Tragödie zu reflektieren 
und zu entscheiden hat. Diesen Praxisbezug hat er bereits im ersten Satz der 
Schrift angekündigt: Auch darüber wolle er reden, „wie man die Handlung je-
weils aufbauen muss, wenn die Dichtung wohlgelungen sein soll“. Diese Absicht 
ist auch ganz und gar plausibel bzw. wird sich als plausibel herausstellen, da das 
im weiteren Verlauf der Schrift benannte Ziel einer Tragödie, die Identifikation 
des Zuschauers und die Erzeugung von éleos und phóbos, entscheidend von der 
handwerklichen Perfektion des Stückes abhängig ist. Dennoch fällt die Beharr-
lichkeit und erschöpfende Umsicht auf, mit der Aristoteles alles zu erfassen und 
anzusprechen bestrebt ist, woran ein Dichter unbedingt zu denken habe. Gera-
dezu beschwörend ermahnt er im 17. Kapitel den Dichter zu größter Aufmerk-
samkeit und Selbstdisziplin: Er müsse die Handlung in ihrem Ablauf genau-
estens im Kopf haben. Nur wenn sie ihm so unmittelbar vor Augen stehe (bis 
hin zu den Gesten der Personen), als wäre er bei den Geschehnissen selbst zuge-
gen, könne er bei der Abfassung das Angemessene treffen und das Unangemes-
sene vermeiden. Entsprechend müsse der Dichter sich bei der vorausgehenden 
Entscheidung über den Stoff, der dargestellt werden soll, diesen zunächst im 
Ganzen vor Augen führen, um entscheiden zu können, an welchen Stellen er 
zwischen Chorpartien dialogische Sprechszenen (epeisódia) einfügen und ausar-
beiten möchte. Diese müssten aber, so mahnt er, für den Stoff in jeweils spezifi-
scher Weise passend sein.  

Der Nachdruck, mit dem Aristoteles in Ergänzung seiner theoretischen Analy-
se und historischen Herleitung der Dichtung eine fordernde, präskriptive Hal-
tung gegenüber den Dichtern einnimmt,29 lässt sich nur so verstehen, dass es ein 
fundamentales Anliegen gewesen sein muss, das ihn hier leitete. Dabei muss es 
sich um mehr, muss es sich um etwas Grundsätzlicheres als um eine Kritik an 
Dekadenzerscheinungen gehandelt haben, die er in der Tragödienproduktion der 
eigenen Zeit, der des 4. Jahrhunderts, gegenüber dem von ihm als Spitzenwerk 
der Gattung eingestuften König Ödipus des Sophokles beobachtet und die ihn 

                                                                                          
29  Eine Analyse des Aufbaus der Poetik im Hinblick auf die Verteilung von in diesem Sinne 

„deskriptiven“ und „normativen“ Bestimmungen, wie er sie unterscheidet, bei Werner Söf-
fing (1981) Deskriptive und normative Bestimmungen in der Poetik des Aristoteles. Amsterdam: 
B. R. Grüner. S. 28–36. 

https://doi.org/10.5771/9783956504273-51 - am 23.01.2026, 11:24:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956504273-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ERFAHRUNG DRAMATISCHER DICHTUNG 63 

veranlasst hätte, die Hauptregeln des Dichtens noch einmal in Orientierung an 
diesem Ideal in extenso durchzunehmen.30 Ein Anliegen von entsprechendem 
Gewicht erschließt sich indes, wenn man sich abermals bewusst macht, dass es 
eben Aristoteles war, der in seiner Poetik den Wandel der Auffassung von der 
Rolle des Dichters im antiken Griechenland – vom Medium göttlicher Einge-
bung zum autonom schaffenden Autor, wie eingangs formuliert – zum Ab-
schluss führte. Wer also, wenn nicht er, hatte Anlass, im Vollzug dieses letzten 
Schrittes, und deshalb ebenfalls in der Poetik, nachdrücklich und einlässlich dar-
zustellen, was es bedeutet und woran gedacht werden muss, wenn Menschen 
Werke der Dichtung verfassen. Dies dürfte das bestimmende Anliegen des Aris-
toteles in den präskriptiven Partien der Schrift gewesen sein. 

Literatur 

Burkert, Walter (1987) „The Making of Homer in the Sixth Century B. C.: 
Rhapsodes versus Stesichoros“. Papers on the Amasis Painter and his World. 
Malibu, Cal.: J. P. Getty Museum. S. 43–62. (Auch in Kleine Schriften. Bd. 1 
[2001]. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. S. 198–217). 

Coleridge, Samuel Taylor (1907) Biographia Literaria [1817]. 2 Bde. Oxford: 
Clarendon Press. 

Davies, Malcolm (1991) Poetarum melicorum Graecorum fragmenta. Oxford: 
Clarendon Press. 

Diels, Hermann/Walther Kranz (1951–1952) Die Fragmente der Vorsokratiker. 
2 Bde. 6. Aufl. Berlin: Weidmann. 

Goody, Jack/Ian Watt (1963) „The Consequences of Literacy“. Comparative 
Studies in Society and History 5. S. 304–345 (dt.: „Konsequenzen der Literalität“. 
Entstehung und Folgen der Schriftkultur. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1981. S. 
63–121). 

Haug, Walter (2003) Die Wahrheit der Fiktion. Studien zur weltlichen und geistlichen 
Literatur des Mittelalters und der frühen Neuzeit. Tübingen: Niemeyer. 

Köppe, Tilmann (2014a) „Die Institution Fiktionalität“. Fiktionalität. Ein inter- 
disziplinäres Handbuch. Hgg. Tobias Klauk/Tilmann Köppe. Berlin/Boston: de 
Gruyter. S. 35–49. 

––– (2014b) „Fiktive Tatsachen“. Fiktionalität. Ein interdisziplinäres Handbuch. 
Hgg. Tobias Klauk/Tilmann Köppe. Berlin/Boston: de Gruyter. S. 190–208. 

Nestle, Wilhelm (1901) Euripides. Der Dichter der griechischen Aufklärung. Stuttgart: 
Kohlhammer. 

––– (1940) Vom Mythos zum Logos. Die Selbstentfaltung des griechischen Denkens von 
Homer bis auf die Sophistik und Sokrates. Stuttgart: Kröner. 

                                                                                          
30  So, in der eingehendsten Behandlung des Problems, Söffing (1981). S. 192 und 264 f. 

https://doi.org/10.5771/9783956504273-51 - am 23.01.2026, 11:24:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956504273-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WOLFGANG RÖSLER 64 

Primavesi, Oliver (2013) „Aristoteles Poetik 1: die Poetizität philosophischer 
Texte und die Unterscheidung zwischen Metrum und Rhythmus“. Argument 
und literarische Form in antiker Philosophie. Akten des 3. Kongresses der Gesell- 
schaft für antike Philosophie 2010. Hgg. Michael Erler/Jan Erik Heßler. 
Berlin/Boston: de Gruyter. S. 239–281. 

Rösler, Wolfgang (1980) „Die Entdeckung der Fiktionalität in der Antike“. 
Poetica 12. S. 283–319. 

––– (2002) „The Histories and Writing“. Brill’s Companion to Herodotus. Hgg. 
Egbert J. Bakker/Irene J. F. de Jong/Hans van Wees. Leiden/Boston/Köln: 
Brill. S. 79–94. 

––– (2006) „Lautes und stilles Lesen im antiken Griechenland“. Die Geburt des 
Vokalalphabets aus dem Geist der Poesie. Schrift, Zahl und Ton im Medienverbund. 
Hgg. Wolfgang Ernst/Friedrich Kittler. München: Fink. S. 65–72. 

––– (2014) „Fiktionalität in der Antike“. Fiktionalität. Ein interdisziplinäres Hand- 
buch. Hgg. Tobias Klauk/Tilmann Köppe. Berlin/Boston: de Gruyter. S. 363–
384. 

Söffing, Werner (1981) Deskriptive und normative Bestimmungen in der Poetik des 
Aristoteles. Amsterdam: B. R. Grüner. 

https://doi.org/10.5771/9783956504273-51 - am 23.01.2026, 11:24:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956504273-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

