
2. Die Verschränkung von Care und dem

Mensch-Tier-Verhältnis

Die Beziehung zwischen Mensch und nichtmenschlichem Tier ist

spannungsvoll, und eine kritische Analyse ermöglicht uns, über zeit-

genössische Fragen der Fürsorge nachzudenken. Blicken wir auf das

Zusammenleben von Spezies, entdecken wir Austausch, Abhängigkeit,

Kontakt und stete Dynamik, wir finden nicht zuletzt einen Planeten im

Wandel. Die Verschränkung von Care und demMensch-Tier-Verhältnis

zu diskutieren, verlangt nach Feingefühl und konzeptioneller Schärfe;

»Tönnies-Skandal« und »Nerz-Mutation« rufen nach Umsicht und an-

gemessenem Vokabular. In diesem Kapitel schlagen wir eine Synthese

vor, die Care und Mensch-Tier-Relationen zu untersuchen hilft. Wir

beginnen mit einer Sichtung der Human-Animal Studies, spannen den

Bogen zu der zentralen Herausforderung des 21. Jahrhunderts: dem

sogenannten Anthropozän und seinen mehr-als-menschlichen Be-

dingungen, Verflechtungen und Folgen, und ziehen abschließend

(Für-)Sorge-Literatur im Angesicht artenübergreifender Problemstel-

lungen hinzu.

Das Kapitel bereitet die Untersuchung der medialen Kontroversen

um die COVID-19-Ausbrüche bei Tönnies und auf dänischen Nerzfar-

men vor. In die Argumentation fließen gleichsam zentrale Einsichten

aus der Feldforschung mit ein; das Kapitel dient als produktive Synthe-

se für weiterführende Mensch-Tier-Forschungen in der Post-Corona-

Zeit. Mit der Corona-Pandemie haben sich Mensch-Tier-Verhältnisse

verschoben – das hat Konsequenzen für wissenschaftliche Desidera-

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Artenübergreifende Fürsorge?

te, Begriffe und Methoden, und wirft grundlegende tierethische und

aktivistische Fragen auf.

2.1 In Mensch-Tier-Relationen denken

Eine Quelle für Pelzbommel und Kotelett – oder Gefährt*innen, die

zum Arzt gebracht werden und in das Familienleben integriert sind?

Es gibt viele Rollen, die die Interaktion mit nichtmenschlichen Tie-

ren kennzeichnen. Auffällig im öffentlichen Diskurs ist der Anthropo-

zentrismus der Rollenbilder – also die Zentrierung auf menschliche

Perspektiven, Bedürfnisse und Zielvorstellungen (vgl. Kopnina et al.

2018). Es ist einmenschlicher Blick, der eine Geschichte und Situierung

hat; ein Blick, der geführt ist durch einen einst philosophisch hergelei-

teten und nunmehr alltagsweltlich verinnerlichten Exzeptionalismus,

durch die koloniale Historie der Plantage, die ökonomische Landnah-

me billiger Natur (vgl. Patel/Moore 2018), die Technisierung der Land-

wirtschaft und Einrichtung von Industriebetrieben wie Schlachthäu-

sern (vgl.Thieme 2015: 10ff.). Der Anthropozentrismus folgt dabei einer

scharfen Trennung von Natur und Kultur, was Donna Haraway als Di-

chotomisierung bezeichnet und problematisiert (vgl. 2016a: 98; Chimai-

ra Arbeitskreis 2011). Die Human-Animal Studies wollen sowohl die Fol-

gen der Dichotomisierung als auch Alternativen sichtbar machen. Da-

bei ist die zentrale Annahme, dass Mensch-Tier-Verhältnisse und tierli-

che Rollenbilder nicht losgelöst von konkreten sozialen Relationen ge-

dacht werden können. Mensch und nichtmenschliches Tier sind ver-

flochten und Modi der Verschränkung müssen greifbar, gestaltbar und

rechenschaftspflichtig gemacht werden.

Eine wertvolle Unterscheidung von Tiertypen bietet die neuere po-

litische Tiertheorie nach Sue Donaldson und Will Kymlicka (2013). Die

Autor*innen präsentieren eine dichte Synthese jahrzehntelanger ethi-

scher Debatten1 und kombinieren in ihrem Ansatz universell negative,

1 Die ethischen Fragen sind vermengtmit der Geburt undWeiterentwicklung der

Human-Animal Studies. So unterscheidet etwa Shapiro (2020) zwischen vier

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Verschränkung von Care und dem Mensch-Tier-Verhältnis 29

positive sowie relationale Tierrechte – sowohl den Schutz vor Verlet-

zung, das Gewähren und Bewahren von Lebensräumen, als auch Fragen

nach der konkreten Gestaltung von Mensch-Tier-Beziehungen. Dabei

schrecken sie vor Fragen des sozialen Status nichtmenschlicher Tie-

re nicht zurück und rücken die Debatte um die Forderung nach einer

Staatsbürgerschaft für nichtmenschliche Tiere in denMittelpunkt ihrer

Überlegungen.Donaldson und Kymlicka differenzieren zwischenWild-

tieren, domestizierten Tieren und Schwellentieren. Mit dem Vokabular

knüpfen sie an eine Alltagssprache an, in der sich der Typ der Spezi-

es weniger von biologischen Merkmalen, sondern praktischen Erfah-

rungsräumen ableitet. Das nehmenwir zum Anlass, die Begriffe als lee-

re Signifikanten zu lesen, die öffentliche Kommentator*innen erst im

Verlauf von Kontroversen mit Gehalt füllen und auf praktische Belan-

ge anpassen. Eine kurze Begriffsarbeit mit beispielhaften empirischen

Ankern macht das deutlich:

Wildtiere sind mit dem Coronavirus ins Rampenlicht gerückt, weil

verengte Lebensräume und Zoonosen besprochen wurden. Generell

lassen sich unter diesen Tiertyp eine Vielzahl an bekannten und unbe-

kannten Spezies zusammenfassen, ausgestorben oder rezent. Werden

Wildtiere gefangen und beispielsweise in einer Zirkusarena einem

Publikum vorgeführt, vollzieht sich eine Wandlung vom Wildtier zum

domestizierten (Raub-)Tier (Sarther 2021). Domestizierte Tiere sind das

Kernthema der Debatten um Tönnies und Nerz. Dabei ist es sinnvoll,

Unterkategorien zu bedenken: von Nutztieren – eine Bezeichnung

mit der im Allgemeinen landwirtschaftliche Nutztiere gemeint sind

(vgl. Petrus 2015: 264) – über Versuchs- und Labortiere bis hin zu

Wellen der Forschung: von (1) eher quantitativen zu (2) eher qualitativen Bei-

trägen eines »animal turn« hin zu (3) einer radikalen Neuzentrierung der »ani-

mal question« und einer (4) breiten Untermauerung des Forschungsfeldes mit

politischen, materialistischen und affektuellen Ansätzen. Entscheidend waren

etwa Interventionen wie Peters Singers Animal Liberation (1973), der Start von

Journals wie »Animal Welfare« (1988) und »Society & Animals« (1993), vermit-

telt durch Kooperationen mit Instituten wie »The Humane Society«, und gene-

rell ein immer genaueres, aber durchaus kontrovers ausgetragenes Konfrontie-

ren der »Tiervergessenheit« sozial- und geisteswissenschaftlicher Forschung.

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Artenübergreifende Fürsorge?

Gefährt*innen- oder therapeutischen Tieren, mit potenziell weiteren

Unterscheidungen in Unterkategorien, die vor allem dann greifen,

wenn etwa aktivistische oder journalistische Kommentare Nutztiere

hinsichtlich Arbeitsformen oder Freiheitsgraden einsortieren. Die Un-

terscheidung von Schwellentieren kann nur gradueller Natur sein, denn

damit meinen Donaldson und Kymlicka nichtmenschliche Tiere, die

sozusagen frei leben, aber von Menschen abhängen – man denke an

Ratten in der Stadt, Tauben an Tourismusorten bis hin zu wirbellosen

Tieren in der Landwirtschaft oder Wildtieren, die bestandserhaltend

im Winter von Jäger*innen gefüttert werden (Groth 2021). Mit etwas

kreativer Güte können hybride Spezies und »Chimären« als Tiere

gedeutet werden (Haraway 2007), die sozusagen die Schwelle der

Schwellentiere verkörpern und sogleich beginnen, sich von ihr abzu-

setzen – auch das wurde bei Corona öffentlich abgeklopft, etwa mit

Blick auf Impfstoffe, die aus chimärischer Züchtung stammen und ver-

sprechen, besonders mutationsresistent zu sein (Martinez et al. 2021).

Die zeitgenössische Human-Animal-Forschung vollendet die Absatz-

bewegung von der Schwelle, wenn sie mit einer starken Deutung von

»Interspezies-Kollaboration« darauf verweist, dass jegliches Lebewesen

eigentlich nichts anderes ist als ein Gewimmel anderer Lebewesen und

nur dank abgestimmter Metabolismen und bakterieller Interventionen

überleben kann. Dieser Gedanke des »multi-species becoming-with«

(Haraway 2016b: 63) geht in gegenwärtigen Evolutionstheorien der

Biologie auf. Wir behalten mit Blick auf die von uns untersuchten

Kontroversen trotzdem den differenzierenden begrifflichen Dreiklang

von Sue Donaldson und Will Kymlicka in Erinnerung.

Mensch-Tier-Verhältnisse können anders sein, sind anders gewor-

den. Es gibt eine Fülle von Realitäten, die gestaltet und gelebt werden

können. Folgt man der Annahme, dass mehr als eine Kultur und eine

Natur existieren, mehr als ein Tier als Typ einer Gattung, kann ein Bild

der »viele[n] Formen des Weltenmachens, der Analyse und Gestaltung

von Wirklichkeit« entstehen und anerkannt werden sowie eine plura-

listische Sicht auf »NaturenKulturen« erwachsen (Gesing et al. 2018: 8).

Aus dieser Diagnose folgt, Verflechtung zu denken und »NaturenKul-

turen« zu entfalten, wie sie in öffentlichen Diskursen umkreist werden

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Verschränkung von Care und dem Mensch-Tier-Verhältnis 31

(vgl. Latour 1996; Haraway 2007). Das verstehen wir als Öffnung, die

Anerkennung und Wertschätzung ermöglichen kann und die Verbin-

dungen zwischen Menschen, nichtmenschlichen Tieren, Pflanzen und

Organismen diskutierbar macht (Wirth 2011: 62).

Warum lassen wir einige nichtmenschliche Tiere bei uns im Bett

schlafen, während wir andere essen?

DieDichotomisierung vonMensch und nichtmenschlichemTier fördert

eine Loslösung von Menschen aus der Welt, statt sie als Teil der plane-

tarischen Ökologie zu verstehen, sie also in diese, mit nichtmenschli-

chen Tieren geteilte, Welt einzubetten. Zeitgleich ist diese Dichotomi-

sierung ein maßgeblicher, meist unbewusst gewordener Faktor für den

gesellschaftlichen Umgang mit nichtmenschlichen Akteur*innen. Aus

Dichotomien resultieren nicht nur Abgrenzungen des Selbst von ande-

ren Akteur*innen, sondern auch eine, auf der eigenen Wahrnehmung

basierende, Unterscheidung und Einordnung des Gegenübers als han-

delndes Subjekt oder nutzbares Objekt (Haraway 2016a: 98; vgl. Müthe-

rich 2015). Die so entstehenden Kollektive entscheidenmittels Differen-

zierung, ob etwas oder jemand als soziale*r Akteur*in gilt, um den/die

wir uns sorgen, wie das beispielsweise bei Gefährt*innentieren der Fall

ist, oder ob ein tierisches Leben und sein Wert eher als eine Zahl in ei-

ner Statistik wahrgenommen und beurteilt wird, über die Anzahl der

gelegten Eier, der gestopftenWürstchen oder vernähten Felle, wie es et-

wa bei Schlacht- und Pelztieren geschieht (Thieme 2015: 8). Im Folgen-

den sammeln wir Vorgänge und Mechanismen, die die hier beschrie-

bene Gegenüberstellung von Menschen und nichtmenschlichen Tieren

(re-)produzieren und verstärken. Gleichzeitig folgen wir im Umgang

mit Gefährt*innentieren Kriterien, die uns teils davon abhalten, die-

se nichtmenschlichen Tiere als abstraktes Anderes zu begreifen: »Sehr

viele von uns aber haben zu [Haustieren] ein Verhältnis, das sich in

vielerlei Hinsicht kaum von unserem Verhältnis zum Menschen un-

terscheidet« (Joy 2013: 13). Aus dieser innigen Verbindung folgt Zunei-

gung, aber auch Verantwortung für nichtmenschliche Tiere, die Teil des

sozialen Netzwerks eines Menschen werden und für deren Wohlerge-

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Artenübergreifende Fürsorge?

hen die menschlichen Besitzer*innen Sorge tragen (Puig de la Bellaca-

sa 2011: 87). Nicht selten kommt es hierbei zu einer Anthropomorphi-

sierung, sprich: einer Vermenschlichung nichtmenschlicher Tiere (Wild

2015). In diesem Fall erlaubt der Mensch sich eine emotionale und em-

pathische Verbindung zu einem nichtmenschlichen Tier und entwickelt

diesem gegenüber ein Gefühl der (Für-)Sorge, des Kümmerns und der

empfundenen Verpflichtung (vgl. Jones 2018).

Die meisten domestizierten Tiere werden jedoch nicht als Ge-

fährt*innentiere betrachtet und gehalten, sondern als Nutztiere, in

erster Linie zu wirtschaftlichen Zwecken: »Aus rechtlicher Perspektive

handelt es sich bei der Nutztierhaltung um eine Haltung von Tieren,

die das Ziel der Erwerbstätigkeit verfolgt« (Ach 2018: 259). Diese Art

nichtmenschlicher Tiere wird laut Vertreter*innen des selektiven An-

thropomorphismus zur Erfüllung spezifischer Merkmale gezüchtet,

um dadurch ihre Verwertbarkeit durch den Menschen zu erleichtern

(Wild 2015: 26). Dabei ist jedoch zu unterscheiden zwischen traditionel-

ler und indigener Landwirtschaft auf der einen Seite und industrieller

Nutztierhaltung auf der anderen Seite – in der ersten Variante seien

laut einiger Beiträge der Human-Animal Studies kooperative Arbeits-

verhältnisse und die Förderung von artenübergreifender Fürsorge

durchaus denkbar, die in der zweiten Variante aufgrund instrumen-

talisierter Beziehungen und mit Gewalt durchgesetzter Herrschaft

zweifelsohne blockiert sind (Porcher/Estebanez 2019).

Dabei sind die Größenordnungen entscheidend: Das ökonomische

Mensch-Tier-Verhältnis wird von industriellen Relationen dominiert –

global gesehen werden 90 Prozent aller Nutztiere industriell gehalten.

Darunterfallen sowohl Stall- als auch Freilandhaltung. Schätzungen

legen nahe, dass der Anteil der industriellen Nutztierhaltung im Glo-

balen Norden mehr als 99 Prozent übersteigt (Anthis/Anthis 2019). Die

Zahlen bleiben zunächst eine Betrachtung der Verhältnisse und kollek-

tiver Ordnungen, was etwa einige Vertreter*innen der Human-Animal

Studies zum Anlass nehmen, um von einer pauschalen Kritik von

menschlichen Arbeitskräften in Schlachtbetrieben abzusehen (Hara-

way 2016a: 230).Wie schon Upton Sinclair in seinem ikonischen Roman

The Jungle (1906) über den Akkord der Fleischindustrie in Chicago zeig-

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Verschränkung von Care und dem Mensch-Tier-Verhältnis 33

te, sind Fleischarbeiter*innen nicht unbedingt Teil des Problems.

Mit einer sensiblen Aufarbeitung von Lebensverhältnissen lernen wir

stattdessen etwas über alltägliche Sorgen, kulturelle Deutungen und

Grenzerfahrungen, die als Bewältigungsstrategien aufzufassen sind

oder auch zu Gegenreaktionen führen können (Sebastian 2021).Wie wir

im fünften Kapitel zeigen werden, leisten journalistische Beiträge um

die Tönnies-Arbeitsbedingungen ähnliche Aufklärungsarbeit. Dabei

gibt es verblüffende Überschneidungen mit Sinclairs Dschungelerzäh-

lung, etwa weil in Prekarität verführte Migrant*innen aus Osteuropa

die Hauptrolle spielen – sowohl im Gütersloh des beginnenden 21.

Jahrhunderts als auch im Chicago des ausgehenden 19. Jahrhunderts –

und weil die schiere Masse an verarbeiteten nichtmenschlichen Tieren

damals wie heute die Narration durchzieht.

Die industrielle Form der Ökonomisierung von Nutztieren wird

erst dadurch ermöglicht, dass Nutztiere als ein Gegenentwurf zu Ge-

fährt*innentieren wahrgenommen, und als dem Menschen unähnliche

Subjekte klassifiziert werden. Oftmals wird ihnen sogar der Subjekt-

status gänzlich abgesprochen (Joy 2013: 133; Mütherich 2015: 54): »Wir

beuten Tiere nicht aus, weil wir sie für niedriger halten, sondern wir

halten Tiere für niedriger, weil wir sie ausbeuten« (Rude 2015: 321;

zit. n. Tierrechtsgruppe Zürich 2010). Mit der Unterteilung von ge-

züchteten nichtmenschlichen Tieren in Gefährt*innen- und Nutztiere

und damit in Subjekt und Objekt, geht auch die Kategorisierung in

nicht essbar oder essbar einher. Tierethisch ist die Unterscheidung

bemerkenswert, da Nutztiere sich in ihrem Schmerzempfinden und

ihren Fähigkeiten, Vorlieben zu entwickeln, nicht nachweislich von

Gefährt*innentieren unterscheiden (Joy 2013: 14; Nungesser 2018: 162).

Die berühmte Vorstellung Descartes‘, dass nichtmenschliche Tiere

maschinelle Automaten ohne Bewusstsein sind, ist überholt, spukt

aber weiter um ökonomische Praktiken herum und prägt latent die

Rechtfertigung von industriellen Wertschöpfungsketten. Die Human-

Animal Studies merken an, dass eine solche Abwertung vollzogen

wird, wenn Industriestandards entworfen und als Errungenschaft

präsentiert werden, die etwa über Betäubung oder minimal veränderte

Haltungsstandards animalische Empfindungen beruhigen sollen – so

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Artenübergreifende Fürsorge?

aber letztendlich den Automatenstatus wieder herstellen. Bisherige

Reformversuche stoppen keine Ausbeutung nichtmenschlicher Tiere,

sondern legitimieren und ermöglichen vielmehr das Wachstum einer

Branche, indem sie Subjektivität abschalten (Donaldson/Kymlicka

2013: 11; Gall 2016).

Entscheidend für die Einordnung nichtmenschlicher Tiere –

wie Schwein, Kuh, Hund oder Nerz – in konsumierbare Nutztiere

sind einerseits kulturelle Praktiken. Mag der Konsum von Hunden

in einigen chinesischen Provinzen für uns befremdlich, ja sogar

ekelerregend erscheinen, wird der hiesige Konsum von Kühen von

Menschen aus Indien ebenso kritisch gesehen. Andererseits tragen

zu der Klassifizierung nichtmenschlicher Tiere ebenso Mechanismen

der Abgrenzung, Verdrängung und Betonung von Andersartigkeit sei-

tens der Menschen bei, kurz: Praktiken der »Humandifferenzierung«

(Lind 2022), die die Außengrenze abschirmen. Sie sorgen dafür, dass

menschliche Akteur*innen sich bei der Konfrontation der Lebens- und

Leidensbedingungen dieser nichtmenschlichen Tiere von negativen

Gefühlen der Schuld, Angst oder Empathie distanzieren, die bei einer

bewussten Wahrnehmung von Tierleid ausgelöst werden können.

Solche Humandifferenzierungen erleichtern die Nutzung und Tötung

nichtmenschlicher Tiere, die ja irgendwie vollzogen und als legitim

anerkannt werden müssen (vgl. Nungesser 2018). Dabei kommen

bezüglich des Fleischkonsums kollektive Schutzmechanismen zum

Tragen, die Melanie Joy als die »drei Ns der Rechtfertigung« bezeich-

net (Joy 2013: 110): Fleischessen sei »normal«, also gesellschaftlichen

Normen entsprechend, »notwendig«, sowohl für Wirtschaft als auch

Gesundheit, und darüber hinaus »natürlich«, da Menschen bereits seit

Jahrtausenden Fleisch konsumieren (Joy 2013: 120ff.). Diese Mythen

werden so verinnerlicht, dass sie wie »emotionale Scheuklappen« (ebd.)

Grenzen zwischen Mensch und nichtmenschlichem Tier festziehen,

die historische und soziale Einzigartigkeit von Grenzziehungen ka-

schieren und letztendlich das Handeln unbewusst steuern (ebd.: 110;

Joy 2018: 80). Es kommt zu einer Art kognitiver Dissoziation, in-

dem unangenehme Gefühle und Gedanken in Verbindung mit dem

Fleischkonsum aus dem Bewusstsein ausgeschlossen werden und eine

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Verschränkung von Care und dem Mensch-Tier-Verhältnis 35

Konfrontation mit den Hintergründen der Fleischproduktion ausbleibt

(Mannes 2015: 192; zit. n. Joy 2003: 111f., 123f.). So können wohl die

teils scharfen Abwehrreaktionen oder ironischen und zynischen Ablen-

kungsmanöver erklärt werden, die oft auf kritische Anmerkungen zum

Konsum von Produkten tierischen Ursprungs folgen.

»Scheuklappen« führen – überspitzt formuliert – dazu, dass Men-

schen zu den nichtmenschlichen Tieren, deren Fleisch, Milch und Eier

als essbar oder deren Haut, Fell undWolle als tragbar gelten, selten eine

(für-)sorgende Beziehung eingehen (Ach 2018: 259ff.). Welche Formen

gewaltsamer Praktiken industrielle Schlachtungen mit sich bringen, ist

schwer zu fassen. Eine Analyse von Gesprächen mit Schlachthofmitar-

beiter*innen führt Steven Braun (2020) zu der These, dass Scheuklap-

pen es den Arbeitskräften in Fleischbetrieben erleichtern, sich mental

vom Schlachtalltag zu distanzieren und so emotionale Ablenkungen zu

vermeiden, die im ungünstigsten Fall in Pannen oder Verletzungen der

Arbeiter*innen münden.

Es ist diese Unterscheidung zwischen objektivierbaren nicht-

menschlichen Tieren einerseits und reflektierten menschlichen Tieren

andererseits, die sich im Untersuchungsmaterial zum »Tönnies-

Skandal« und der »Nerz-Mutation« immer wieder zeigt, wenn auch

in unterschiedlicher Gestalt – implizit oder explizit, affirmativ oder

ablehnend, rechtfertigend oder aufklärend, auf menschliche oder

nichtmenschliche Arbeitskräfte blickend. Neben den erläuterten

kollektiven Mechanismen sind auch intrinsische und extrinsische

Zuschreibungen hinsichtlich der Nutzbarmachung nichtmenschlicher

Tiere sowie der Rechtfertigung des Machtgefälles von Bedeutung.

Der Wert von Tieren, oder: Wie nichtmenschliche Tiere tötbar

gemacht werden

Die Betrachtung von Nutztieren als Produkte, Ressourcenlieferant*in-

nen oder »lebende Bevorratung« (Sezgin 2014: 167) und die Möglichkeit,

nichtmenschliche Tiere ohne rechtliche oder soziale Konsequenzen zu

töten (etwa für die Mitarbeiter*innen von Schlachthöfen, Jäger*innen,

Kürschner*innen oder andere Beschäftigte in der tierverarbeitenden

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Artenübergreifende Fürsorge?

Industrie), erfordert eine gesellschaftliche Vereinbarung, dass nicht-

menschliche Tiere getötet werden dürfen, die einem wirtschaftlichen

Zweck dienen (Grimm/Hartnack 2013: 375). Haraway zufolge werden

nicht nur der Prozess des »Tötbarmachens« selbst, sondern auch die

Vorgänge und Praktiken, die ihm vorausgehen, selten hinterfragt,

geschweige denn die Frage nach Verantwortlichkeiten ausgehandelt

(Haraway 2016a: 234f.; vgl. Wirth 2011: 122). So entsteht ein gewaltvolles

System, auf das wir im Verlauf des Buchs öfter zurückkommenwerden,

und das Joy mit dem Begriff des Karnismus beschreibt: »Karnismus ist

das Glaubenssystem, das uns darauf konditioniert, bestimmte Tiere

zu essen. […] Die meisten Menschen auf der Welt essen Fleisch heute

nicht, weil sie es müssen, sondern weil sie sich dafür entscheiden. Und

jede Entscheidung geht auf Überzeugungen zurück« (2013: 32).

Joy vertritt die These, dass der Karnismus schwer zu durchschauen

ist, weil psychologische Abwehr- und Schutzmechanismen greifen, eine

Kombination aus Leugnungen, Rechtfertigungen undWahrnehmungs-

verzerrungen, die die Opfer des Karnismus, sprich die nichtmenschli-

chen Tiere, unsichtbar werden lässt. (Mannes 2015)

Es geht um eine dominante Ideologie, die letztlich dazu führt,

dass der gesellschaftliche Fleischkonsum unhinterfragt, ohne be-

wusste und explizite Einschränkungen sowie (Selbst-)Reflexion weiter

gedeihen kann. So erwartet die Organisation für wirtschaftliche Zu-

sammenarbeit und Entwicklung (OECD) bis 2030 einen Anstieg der

Fleischproduktion umweitere 40 Millionen Tonnen.Wenn vorher nicht

politisch umgesteuert wird, würde demnach ab 2030 eine Produktion

von etwa 366 Millionen Tonnen pro Jahr erreicht werden (Chemnitz

2021: 14). Ein bemerkenswerter Fakt verdeutlicht eine immense Schief-

lage: vor allem im Globalen Süden wird aufgrund des stetig steigenden

Bevölkerungswachstums ein viermal höherer Fleischkonsum erwartet

(Tostado 2021: 10). Da liegt die Annahme nicht fern, dass die weitere

Verdrängung von Landwirtschaftspraktiken, die alternative Formen

der Tierzucht und -haltung leben, zurückgedrängt werden. Bei all

diesen Thesen, nicht zuletzt bei der starken Erklärungsmacht der

Karnismus-Figur, gilt es zu untersuchen, wie genau und an welchen

Instanzen subtile und weniger subtile Abhängigkeiten festgezurrt

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Verschränkung von Care und dem Mensch-Tier-Verhältnis 37

werden – die sozialwissenschaftliche Forschung muss offen sein für

Dynamik und Überraschung, die in der Begegnung von heterogenen

Akteur*innen stets möglich ist und dabei vorgefertigte Schemata

unterläuft.

Um die Menge an tierischen Produkten zu erzeugen, die heute

konsumiert wird, werden Nutztiere im Akkord gezeugt, gezüchtet

und getötet (Haraway 2016a: 229ff.). Ein nichtmenschliches Tier gilt

häufig schon vor Beginn seines Lebens als Ware, deren Tauschwert

an einer »objektivierbare[n] Verwertbarkeit« gemessen wird (Sauer-

berg/Wierbitza 2013: 74), beispielsweise einer Weiterverarbeitung in

Koteletts oder Pelzbommel. In dem ökonomischen Tauschwert, an den

ein nichtmenschliches Tier gekoppelt wird, liegt auch der Grundstein

für die Möglichkeit des Tötens nichtmenschlicher Tiere: »[F]alls der

Verwendungszweck es verlangt, [kann das nichtmenschliche Tier]

verletzt oder getötet werden« (Petrus 2015b: 265). In dem Prozess

der Verdinglichung wird die wahrgenommene Andersartigkeit und

Zugehörigkeit nichtmenschlicher Tiere zu anderen Spezies hervorge-

hoben. Der Begriff des »Speziesismus«, der 1970 durch den britischen

Psychologen Richard Ryder geprägt wurde, merkt hier kritisch an,

dass die Betonung von Unterschiedlichkeiten zwischen Spezies, die

Ausbeutung nichtmenschlicher Tiere ideologisch legitimiert – durch

die angebliche moralische Überlegenheit von Menschen (vgl. Denkhaus

2018: 202ff.; vgl. Horta 2015). Speziesistische Argumente implizieren

daher gleichzeitig eine Sonderstellung des Menschen und eine Ab-

wertung nichtmenschlicher Tiere, indem ihren Interessen weniger

Gewicht beigemessen wird (Rude 2013: 12; vgl. Horta 2015: 318).2 Damit

einher geht die Vernachlässigung der Individualität nichtmenschlicher

Tiere und die gleichzeitige Darstellung dieser als Masse oder Kollektiv.

2 Durch diese Abwertung wird in vielen Fällen der Mangel an menschlicher Ver-

antwortung gegenüber nichtmenschlichen Tieren gerechtfertigt. Dabei kann

im Sinne der Tierethik nach Hilal Sezgin argumentiert werden, dass Men-

schen als moralische Subjekte durchaus eine Verantwortungspflicht für nicht-

menschliche Tiere tragen, selbst wenn diese ihnen nicht den gleichen Grad an

(Für-)Sorge und Verantwortlichkeit entgegenbringen können (vgl. 2014: 30ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Artenübergreifende Fürsorge?

Ob im »Dschungel« bei Sinclair, in der Schlachtfabrik der Tönnies-

Holding oder auf den dänischen Nerzfarmen – die Öffentlichkeit lernt

gesichtslose Massen kennen. Das ist eine Praktik der Humandiffe-

renzierung: ein Prozess der Entindividualisierung, bei dem Nutztiere

als Abstraktion definiert werden, wodurch die Abgrenzung von ihnen

und, in letzter Konsequenz, auch der Karnismus stabilisiert werden

(Joy 2013: 134f.).

Die entstehenden Hierarchien und Machtstrukturen, in denen

Menschen sich als überlegen betrachten und nichtmenschliche Tiere

als untergeordnet positionieren, reproduzieren ein gewaltvolles und

ausbeuterisches Herrschaftsverhältnis (Sauerberg/Wierbitza 2013: 74).

Dieses verfestigt sich zusätzlich durch das eigenwillige menschliche

Handeln mit und gegenüber nichtmenschlichen Tieren und denjeni-

gen, die mit ihnen arbeiten (Sebastian 2021). Wo die Grenzen zwischen

Unterdrückung, Sorge und Gewalt verlaufen, ist nicht immer eindeu-

tig (vgl. Nungesser 2018). Auch die bereits ausgeführten Abwehr- und

Abgrenzungsmechanismen sowie Prozesse der Dichotomisierung und

Verdinglichung nichtmenschlicher Tiere befördern und legitimieren

gewalttätige Handlungen, wie die des Schlachtens oder Keulens. Das

gilt ausdrücklich dann, wenn sie eine Gefahr für den Menschen und

die menschliche Gesundheit darstellen könnten.

Für eine Annäherung an das Mensch-Tier-Verhältnis bietet sich für

das vorliegende Buch auch deshalb die Untersuchung medial geführ-

ter Diskurse an, da nichtmenschliche Tiere selbst nicht mit sprachli-

chen Mitteln in Opposition treten können. Aufgrund dessen werden sie

– im Sinne eines »Otherings«3 – zu unhörbaren, unzugänglichen, wei-

testgehend unsichtbaren und subalternen Anderen (vgl.Wirth 2011: 59).

Nichtmenschliche Tiere dienen Menschen als stumme Kontrastfolie,

auf Grundlage derer sich dasMenschliche erst fassen lässt (vgl. Borkfelt

2011: 138). Die Konstruktion und Aufwertung des menschlichen Selbst

basiert demnach auf der abwertenden Konnotation nichtmenschlicher

3 Spivak prägte den Begriff, in dem sie darauf aufmerksam machte, wie vor al-

lem imperiale Diskurse ›die Anderen‹ (Subjekte), also die aus Machtdiskursen

Ausgeschlossenen, nicht einbegriffen hatten (vgl. Spivak 1985).

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Verschränkung von Care und dem Mensch-Tier-Verhältnis 39

Tiere als negative Andere beziehungsweise als antithetisches Konstrukt

und findet sich wieder in vielfältiger Ausprägung im Sprachgebrauch

sowie in der negativen Konnotation tierischer Eigenschaften (vgl. Müt-

herich 2015: 49ff.).

Wie wird aus der Kuh ein Steak und aus dem Nerz ein Pelz?

Ein Wort zu Sprache

Solange der kuschelige Hauskater Fritz und die treue Hundegefährtin

Kira auf einen Namen hören und ihnen ein nahezumenschlicher Status

an der Seite ihrer Halter*innen zugewiesen wird, sind sie kein charak-

terloses Konsumgut, sondern lösen beim Menschen Gefühle von Zu-

gehörigkeit aus (vgl. Petrus 2013: 48). In der Fleischindustrie hingegen

wird durch die Verwendung von Begriffen wie »Steak«, »Kotelett« oder

»Wurst« eine Distanz zwischen dem nichtmenschlichen Tier auf der

Weide und dem Fleisch auf dem Teller geschaffen: Das nichtmensch-

liche Tier ist hier kein lebendes Wesen mit schlagendem Herzen und

Empfindungen, sondern ein Ding der Industrie, ein Etwas ohneNamen

(vgl. Kassung 2019: 74f.). Konträr zu den bisher beschriebenen Prozes-

sen der Verdinglichung weist Haraway (vgl. 2008: 106) explizit darauf

hin, dass ein nichtmenschliches Tier zu töten bedeutet, jemanden zu tö-

ten, nicht ein lebloses Etwas. Es macht einen Unterschied, ob wir beim

Abendessen fragen, »was« oder »wen« wir essen. Ein unerwartetes Pro-

nomen löst Unbehagen aus.

Daraus folgt, dass die oben beschriebene Gegenüberstellung von

Menschen und nichtmenschlichen Tieren sich auch sprachlichmanifes-

tiert und durch Sprechakte reproduziert wird. Institutionalisiert wird

ein Sprachbild, das Medien, Produzent*innen tierischer Produkte, aber

auch deren Konsument*innen entwerfen. Medien werden zu »Mythen-

bildern« und legitimieren direkt oder indirekt eine Nutzbarmachung

nichtmenschlicher Tiere, wobei unterschiedliche Narrative greifen kön-

nen: So werden Bilder vom wohltuenden oder gesundheitsfördernden

Fleischverzehr gezeichnet oder bestimmte negative Aspekte der Tier-

haltung selten medial besprochen, geschweige denn nuanciert darge-

legt (vgl. Boesch 2006; Joy 2013: 111f.). In Bezug auf die Nutztierhal-

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Artenübergreifende Fürsorge?

tung erfolgt ein medialer und gesellschaftlicher Aufschrei oft nur dann,

wenn ein singulär erscheinender Verstoß oderMissstand in der Tierhal-

tung aufgedeckt wird. Wir werden in Kapitel 4 und 5 diverse sprach-

liche Mechanismen vorstellen, die einschlägig sind und den Umgang

mit Schwein und Nerz prägen (vgl. Joy 2013). Gleichwohl heben sich die

Corona-Diskussionen von anderen Kontroversen dahingehend ab, dass

ein gewisser Wandel einsetzt, der sich etwa in einem neuen, nachhalti-

gen Unbehagen gegenüber tierischen Produkten zeigt, einer erhöhten

Akzeptanz für vegetarische und vegane Produktions- und Konsump-

tionsweisen oder einer bewussten Reduktion des eigenen Fleischkon-

sums, begleitet von ambitionierten Gesetzespaketen (vgl. Spiller/Busch

2021: 33).

Wie sich anders über Menschen, nichtmenschliche Tiere und

(Für-)Sorge denken lässt

Die bisher entfalteten Ansätze rund um das Mensch-Tier-Verhältnis

zeigen, wie und in welchem Ausmaß Menschen nichtmenschliche

Tiere als subalterne Andere (vgl. Spivak 1985) entwerfen, sie dadurch

verdinglichen (vgl. Grimm/Hartnack 2013) und unter anderem durch

den abwertenden Gebrauch von Sprache zu antithetischen Konstruk-

ten machen (vgl. Mütherich 2015). Diese Form der Nutzbarmachung

nichtmenschlicher Tiere beruht meist auf »[…] diätetische[n], kuli-

narische[n], ökonomische[n] oder auch kulturelle[n] Interessen« (Ach

2018: 259) und steht der Annahme diametral gegenüber, dass Menschen

nichtmenschlichen Tieren gegenüber »[…] Pflichten der Fürsorge und

der Benevolenz« (ebd.: 260) haben. Dabei ermöglicht die Schaffung

eines Raums für Sorge und Fürsorglichkeit sowohl einen Weg, sich von

anthropozentrischen Sichtweisen zu lösen als auch einen Erkenntnis-

gewinn, der sich auf nichtmenschliche Tiere sowie deren Bedürfnisse

einlässt und über die nutzenorientierten Begegnungen hinausgeht (vgl.

Giraud/Hollin 2016: 7f.). In Anlehnung an Ursula Wolf (vgl. 2012: 96ff.)

kann festgehalten werden, dass gerade in einem solchen Raum der

Umgang des Menschen mit nichtmenschlichen Tieren zwar von einer

Unterlassung bestimmter quälender und Leid zufügender Praktiken

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Verschränkung von Care und dem Mensch-Tier-Verhältnis 41

auf der einen, aber auch von einer Verpflichtung zur Fürsorge gegen-

über Nutztieren auf der anderen Seite geprägt ist: »Genauer hat der

Halter eines Tieres die Verpflichtung, für es zu sorgen; er ist, wie man

auch sagen könnte, für dieses Tier verantwortlich. […] Verantwortung

haben wir für diejenigen Lebewesen, die faktisch in unserer Obhut sind

und die nicht in der Lage sind, für sich selbst zu sorgen« (Ebd.: 98).

Durch die Interaktion und Artikulation von Menschen, Objekten

und nichtmenschlichen Tieren können Handlungen und Aktionen

auf mehr als eine Position verteilt werden. Bruno Latour schlägt eine

Neudeutung des Begriffs »Kollektiv« vor, um Räume und Relationen

des Zusammenlebens als Prozess zu deuten. Das umfasst dann auch

Akte der Fürsorge oder der Verantwortungsübernahme. Latour meint

mit Kollektiven zum einen den »Austausch menschlicher und nicht-

menschlicher Eigenschaften innerhalb einer ›Körperschaft‹« (2002: 236)

und zum anderen die hybride Zusammensetzung von Gesellschaft und

Natur (vgl. 2007a). In diesem Zusammenhang reicht es nicht aus,

sich lediglich auf existierende Wissensbestände als eine Grundlage zu

berufen. Um Veränderungen in der Zusammensetzung von Kollektiven

zu erreichen, ist es zentral, Praktiken neu zu verhandeln und zu gestal-

ten. Da nichtmenschliche Tiere »qua ihrer Leiblichkeit die Möglichkeit

der Handlungsfähigkeit« (Balgar 2015: 144) besitzen, sollten sie im

Denken über Neugestaltung miteingeschlossen werden. Das umfasst

Möglichkeitsräume für ein verschränktes Denken mit Care von und

zwischen Akteur*innen. Die Sorge um die Relation begreift dabei nicht

nur die zentral herausgestellten Entitäten, sprich Mensch und nicht-

menschliches Tier. Es verweist auf eine existentielle Problematik: die

Klima- und Umweltfrage.

2.2 Klima und Umwelt als Kessel

Die industrielle Moderne hat den Planeten in einen Kessel verwan-

delt, in dem Kontroversen um Spezies angeheizt werden. Mensch-

Tier-Verhältnisse sind ökologisch eingebettet und beeinflussen die

planetare Entwicklung. Unser zentraler empirischer Bezugspunkt lässt

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Artenübergreifende Fürsorge?

daran wenig Zweifel. Die Geschichte des Coronavirus ist auch eine

Geschichte intensivierter und ausbeuterischer Mensch-Tier-Umwelt-

Interaktionen,wachsender Abhängigkeiten von fossilen Energieträgern

und der Zerstörung von Lebensräumen, bis hin zur Vernichtung ganzer

Spezies, dem sechsten großen Artensterben. Unter den Schlagworten

»Klima« und »Umwelt« kommt viel zusammen, was es grob zu überbli-

cken gilt. Die Tönnies- und Nerz-Debatten beziehen sich darauf und

lassen sich ohne Klima- und Umweltbezug bisweilen nicht verstehen.

Das Anthropozän

Kolonisierung und Industrialisierung haben Spuren globalen Ausma-

ßes hinterlassen, »das Anthropozän« ist die neue Epoche, in der wir uns

befinden. Das Klima ändert sich, Ökologien geraten aus dem Gleich-

gewicht, die Folgen der einschneidenden Veränderungen werden von

Lebewesen unterschiedlich getragen – und unterschiedlich ausgelöst.

»Anthropozän«meint dabei: DerMensch ist durch seine Eingriffe in die

Natur zu einer geologischen Kraft geworden.Die Einflüsse sindwissen-

schaftlich und politisch anerkannte Tatsachen, wie es die Berichte des

Weltklimarats unterstreichen (vgl. IPCC 2022).Wir sind Zeug*innen ei-

nes eindrücklichen wissenschaftlichen Konsenses, markanten Fridays

For Future-Aktivismus, ausdrucksstarken indigenen Protests und ve-

hement formulierten politischen Willensbekundungen – aber bisher

bleibt die Transformation aus und aktuell als wahrscheinlich klassifi-

zierte Zukunftsszenarien sind bedrückend.

Um welche Probleme müssen wir uns sorgen, wenn das Mensch-

Tier-Verhältnis im Kontext der Klimakatastrophe in den Mittelpunkt

rückt? Zur Diskussion dieser Frage ist es aufschlussreich, ohne Um-

wege bei einer These anzusetzen, die das Ausbleiben und die »nach-

haltige Nicht-Nachhaltigkeit« (Blühdorn 2020) der globalen Ökonomie

erklären will. Öffentlich werden zwar unter dem Schlagwort der Klima-

krise ein Problem benannt und Lösungswege umrissen, aber inmitten

der Komplexität bleibt nur ein Tunnelblick auf die eher abstrakte Größe

von CO2-Emissionen übrig. Der Fokus ist durchaus verständlich, ins-

besondere hinsichtlich der industriellen Tiernutzung:

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Verschränkung von Care und dem Mensch-Tier-Verhältnis 43

2006 erschien ein Bericht der Ernährungs- und Landwirtschafts-

organisation der Vereinten Nationen (FAO) mit dem Titel Livestock’s

long shadow, der in den Human-Animal Studies eine wichtige Refe-

renz ist, denn die Statistik erschüttert (vgl. Schlatzer 2015): Unter den

menschlich verursachten Treibhausgasen rangiere die Nutztierhaltung

unter den Top 3 Verursachern, mit rund 18 Prozent etwa vor dem

Transportsektor, der circa 13,5 Prozent ausmache. Damit zusammen

hängen Entwaldung, Düngemanagement, Tierproduktion und weitere

Komponenten wie Soja-Futtermittel. Neuere Sonderberichte unter-

streichen noch einmal die Quelle von CO2 schlechthin: die industrielle

Fleischproduktion, vor allem »rotes« Fleisch; die industrielle Verarbei-

tung und Konsumption von Kühen, Schweinen, Schafen und mehr.

»Weniger Fleisch essen« ist die Devise, wie das Journal »Nature« die

neue Studie zusammenfasst (Schiermeier 2019). Einsparungen sind

relevant, weil sich Kohlenstoffdioxid in der Atmosphäre aufsummiert

und wachsende CO2-Mengen eine steigende Erderwärmung bedeuten.

Je schneller das Wachstum, desto schneller schrumpft das verbleibende

CO2-Budget – laut Weltklimarat bleiben nunmehr weniger als zehn

Jahre, um das 1,5 Grad-Ziel nicht zu verfehlen. Aber der Fokus auf

einenWert hat in diesem Kontext auch zu Verwirrung geführt, zumal

einerseits einige nicht peer-reviewte Studien deutlich höhere CO2-

Korridore benennen und andererseits neue Daten von FAO oder dem

IPCC den Anteil des Sektors auf lediglich 10 bis 14 Prozent bemessen

(vgl. IPCC 2022: 476).

Die konkreten Zahlen sind entscheidend, und wir folgen den

aktuellen Schätzungen von 14 Prozent. Aber man kann sich bei der

Betrachtung auch verzetteln und zu allzu fokussierten Debatten ver-

leiten lassen. Es gilt sowohl den aktuellen Konsens anzuerkennen

als auch die Diskussion um Klima und Umwelt von einer einzelnen

Zahl zu entkoppeln – wie wir es in einigen, aber keineswegs allen

von uns untersuchten journalistischen Beiträgen zur Klima- und Um-

weltdimension bei Tönnies und Nerz nachlesen konnten. Genau diese

Aussage zur Öffnung der Debatte unterstreicht die Abbildung 3 zum

»CO2-Tunnelblick«.

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Artenübergreifende Fürsorge?

Abbildung 3. Der CO2-Tunnelblick

Eigene Darstellung nach Konietzko (2022). © 2022 Karla Groth, Stefan Laser,

Isabelle Sarther, Jennifer Schirrmacher. Kopf via Hair by Ker’is von NounPro-

ject.com. Legende: Die Netzwerklinien zeigen beispielhaft die generelle Verzwei-

gung von Themen.

Umsicht verhindert einen Tunnelblick und erlaubt es, eine Sensibi-

lität für zentrale Belange und ihre Verstrickungen zu entwickeln. Das

Anthropozän aus Sicht des Mensch-Tier-Verhältnisses zu besprechen,

bringt dabei heterogene Aspekte zusammen: von Nitratbelastungen

durch intensive Landwirtschaft (in der Abb. 3: Eutrophierung) über

Luftverschmutzung durch Transport-Diesel-LKW oder Plastik im

Meer durch das Fischereiwesen (Verschmutzung und Wasserkrise)

hin zu kapitalistischer Landnahme und Ökosystemen an ihren Kipp-

punkten (Verdrängung, Biodiversität, Artensterben) sowie multiplen

sozialen Krisen (Ungleichheit, Konflikte, Armut). Das ist ein auch

genuin gesundheitspolitisches Problem, wenn wir im Hinterkopf be-

halten, dass die industrielle Tierproduktion ›Tierseuchen‹ begünstigt

und der massenhafte Konsum tierischer Produkte signifikant mit

gesundheitlichen Schäden beim Menschen korreliert. Im Anschluss

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Verschränkung von Care und dem Mensch-Tier-Verhältnis 45

daran ist es geboten, sich um ein ›gutes‹ Leben auf dem Planeten zu

bemühen und gegenseitig mit- und voneinander zu lernen (was etwa

artenübergreifendes Wohlbefinden, Bildung, aber auch Ressourcen-

knappheit einschließt). Das ist auch angesichts exzessiver Fleisch- und

Pelzproduktion entscheidend: Tierschutz ist nicht gleich Tierschutz.

Wenn sich Industrien qua Gesetzesnovellen zu inkrementellen

Innovationen verpflichten, addiert das zwar ein »Wohl« auf einer

Bilanzaufstellung hinzu (Tierwohl; auch »animal welfare«). Es sichert

aber zugleich den Fortbestand industrieller Routinen und steht einer

Befreiung und artgerechten Lebensweise von nichtmenschlichen Tie-

ren im Weg (zu bezeichnen als »animal wellbeing«) (vgl. Bekoff/Pierce

2017). Der »Rinderwahn« der BSE-Krise hat Anfang der 2000er Jahre

eindrucksvoll Transformationsdruck aufgezeigt; die damalige Krise

steht beispielhaft dafür, dass öffentliche Kontroversenaufarbeitung

Lernpotenzial entfalten kann, wie in Teilen sichtbar geworden in der

Verbraucher*innen- und Landwirtschaftspolitik (Böschen et al. 2003;

Lamla/Laser 2018). Aber es wurden auch Grenzen deutlich, beispiel-

haft belegt an der Stabilität der industriellen Tiernutzung und dem

Festhalten an »wellfare« statt »wellbeing«. Klar ist: Die Klima- und

Umweltforschung zeigt auf, dass eine sozialökologische Transfor-

mation notwendig ist und Pfade zur Adaption geprägt und genutzt

werden müssen – hin zu mehr ökologischer Landwirtschaft, pflanz-

licher Ernährung, mehr erneuerbaren Energien, in geringem Maß

unterstützt durch technologische Innovationen wie etwa der zellularen

Agrarkultur (mit dem berühmten Ankerbeispiel von »Clean Meat« aka

Laborfleisch: vgl. Gertenbach et al. 2021; Stephens et al. 2018).

Kritisches Potenzial jenseits des Anthropozäns entfalten

Der Begriff des Anthropozäns verschafft dem Kampf um Klima- und

Umweltgerechtigkeit neue Legitimation, gibt einen Hebel zur Hand

und ermöglicht einen radikal neuen Blick. Die Sozial- und Geistes-

wissenschaften greifen die geologische Begriffsvorlage gerne auf und

nehmen am interdisziplinären Dialog teil, sie lassen sich ein auf teils

ungewohnte Daten, Skalen und Zeitspannen – auf CO2-Werte, plane-

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Artenübergreifende Fürsorge?

tare Horizonte, geologische Dimensionen. Das ist äußerst produktiv.

»Das Anthropozän zu denken heißt, entlang von Bruchlinien, Span-

nungen und Widersprüchen zu denken« (Horn/Bergthaler 2019: 213).

Gleichwohl unterstreichen kritische Interventionen die Grenzen der

Denkweise und hinterfragen den Begriff per se.Die zentrale Kritik läuft

darauf hinaus, dass dem »Anthropos« zu viel Gewicht beigemessen

wird; dass noch im Moment der ultimativen Krise menschlicher Über-

mut dominiert und alles auf die Karte der kollektiven menschlichen

Handlungskraft mit viel technologischen Lösungsansätzen gesetzt

wird, also auf einen »Technofix« in etablierten Pfaden.

Als Reaktion auf das »Anthropozän« sind diverse Schwesterndia-

gnosen entstanden, wobei der prominenteste unter ihnen das »Kapi-

talozän« ist. Marxist*innen bemühen diesen Begriff, um vom diffusen

Kollektiv »Wir« auf eine zentrale Kraft zu lenken: die kapitalistische Ak-

kumulation mitsamt ihrer Hauptwidersprüche (vgl. Moore 2017; Malm

2016). So gesehen leben wir im Zeitalter des Kapitals. Einzelne Men-

schen sind darin nur bedingt verantwortlich zu machen – bei Marx

Analysen geht es bei direkten Ansprachen eher um Idealtypen statt um

konkrete Individuen, vor allem aber werden Strukturprobleme des Ka-

pitalismus freigelegt. Und eine etwaige Ansprache von Personen kann

dann obendrein nur eineMinderheit meinen, eineweißeMinderheit die

direkt von kolonialer Expansion profitierte. Worum geht es? Der öko-

nomische Tauschwert prägt Wertordnungen und stützt ein problema-

tisches Naturverhältnis, indem Enteignung, Aneignung und Kontrol-

le von Arbeitskraft und natürlichen Ressourcen ausschlaggebend sind.

Moore und Patel haben vor diesem Hintergrund eine historische Ein-

ordnung vorgeschlagen, die sich entlang der Abschöpfung von »billi-

gen Dingen« erzählen lässt: die kapitalistische Entwicklung zehrt von

billig gemachten und billig gehaltenen Ressourcen; von billiger Natur,

Arbeit, Sorge, Energie sowie billigem Leben und Essen. »Billig« meint

dabei nicht einfach ein Preisschild, und »Ding« markiert mehr als ei-

ne Distanzierung. Für die Autoren bedeutet es, den Begriff Kapitalozän

zu verwenden, um »den Kapitalismus ernst zu nehmen, ihn nicht nur

als ein Wirtschaftssystem zu begreifen, sondern als eine Art und Wei-

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Verschränkung von Care und dem Mensch-Tier-Verhältnis 47

se, die Beziehungen zwischen den Menschen und der übrigen Natur zu

organisieren« (Patel/Moore 2018: 13).

So lassen sich widersprüchliche Beziehungen einordnen. In der Kli-

madebatte wird etwa gerne argumentiert, dass die industrielle Tier-

haltung nicht nur ethisch, ökologisch und gesundheitlich problema-

tisch ist: Ihr heftet auch eine grundlegende energetisch-ökonomische

Ineffizienz an. Menschen müssen sich ernähren und ihren Metabo-

lismus am Laufen halten, sie brauchen eine Energiezufuhr in Form

von reichhaltigen Kalorien. Aber die Tierhaltung geht hier unnötige

Umwege, züchtet Körper und verwüstet Landschaften, lässt Knochen

wachsen und Wälder umgraben, nur um einen Bruchteil an Kalori-

en für den menschlichen Konsum abzuzapfen. Der »Umwandlungsver-

lust« (Schlatzer 2015: 193) ist enorm – aber er ist kapitalistisch gesehen

tragfähig. Mehr als das: Unternehmen drängen stetig daraufhin. Er-

innert sei an Andreas Malms (vgl. 2016) Untersuchung und die Frage,

wieso sich im England der 1820er Jahre Kesselkohle gegen Wasserkraft

durchsetzen konnte – denn Wasserkraft war nicht nur infrastrukturell

abgesichert und verhalf Betrieben wie Baumwollspinnereien zu rapi-

demWachstum, sie war sogar günstiger und effektiver.Was denWech-

sel zur fossilen Kraft antrieb,war die Aktivierung der Stadtbevölkerung,

flexible Arbeitskraft und die Intensivierung der Produktion. Erst da-

nach folgten massive Investitionen in fossile Abbau- und Raffineriean-

lagen, ermöglicht durch Landnahme und Subventionen vielfältiger Art.

Auch durch tierische Körper fließt nunmehr die Logik des fossilen Kapi-

talismus: Körper und Landschaften lassen sich zielgenau kontrollieren

und extrahieren, die Profitsätze sind kurz- und mittelfristig hoch, die

Rendite direkt, die beschränkten unternehmerischen Haftungspflich-

ten eine Einladung; in Verbindung mit fossilen Energieträgern und Pe-

trochemie ist die tierische Produktion obendrein von den scheinbar

knappen Grenzen von Land und Boden entkoppelt. Kurzum: Es ist aus

industrieller Sicht eher eine Verschwendung, nicht so viel wie möglich

›billig‹ abzuschöpfen. Und so sind wir bei der aktuellen Situation an-

gekommen, in der Tomaten, Salamischeiben und vegane Schnitzel im

deutschen Supermarkt nicht mehr nur durch (zeitgenössische) Kräf-

te der Sonne geformt werden, sondern die Organismen ihre Kraft aus

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Artenübergreifende Fürsorge?

uralten Quellen der fossilen Energieträger ziehen. Die Grundlage des

Wachstums untergräbt sich dabei jedoch selbst, weil sie Grenzen ne-

giert: Hinter die Zerstörung können wir nun nicht mehr zurücktreten,

der Planet ist bereits beschädigt undwirmüssen lernen,mit den Folgen

und den materiellen Überresten der fossilen Infrastrukturen zu leben.

Obschon der Begriff erhellend sein kann – auch, ja insbesonde-

re »das Kapitalozän« ist kritisch kommentiert worden. Erstens kann

bemängelt werden, dass der Begriff eine gewohnte Analytik auf einen

neuen Diskurs überstülpt und komplexe Diskussionen abkürzt. Das er-

scheint angesichts der detaillierten Ausführungen der oben genannten

Autoren Moore und Malm unfair, aber der Kritikmodus kann durch-

aus als distanziert und eingefahren aufgefasst werden, wenn die Kritik

nicht Diskussionen eröffnet, sondern abschließt. Zweitens hinterfra-

gen Kritiker*innen den Bedeutungshorizont des Kapitalbegriffs, sprich

ob er für die zeitgenössische Klimakrise angemessen ist. Einerseits, so

wird argumentiert, ordnet er historische und aktuelle Kolonialismen als

eher zweitrangig ein –manche Autor*innen wie Haraway wählen daher

einen anderen Fokus,wie etwa den der Plantage, dann oftmalsmit Blick

auf indigenes Wissen. Andererseits tausche »Kapitalozän« schlicht den

einen umfassenden Erklärer (Anthropos) mit einem anderen (Kapital)

aus: Es bleibt bei einer ungeheuren Reichweite des Erklärungsmusters.

Das riecht nach menschlicher Hybris, nach Macht – und nach Überfor-

derung.

Vor dem Hintergrund der begrifflichen Debatte ist eine ganze Bat-

terie anWortschöpfungen und »Szenen« entstanden. Um einigemit ih-

rem je zentralen Fokus zu nennen: vom Anthropozän (Mensch) über das

Kapitalozän (Kapital), dem Nekrozän (Artensterben) bis hin zum Plan-

tationozän (Plantage), dem Gynozän (Queerfeminismus) und dem Cht-

huluzän (mehr-als-menschliche Allianzen) (vgl. Mentz 2019). Die Neo-

logismen diversifizieren die Erfahrung des Anthropozäns und erlauben

eigene Zuschnitte. Sie leuchten unterschiedliche Gesichtspunkte, Er-

fahrungen, Potenziale und Freiheitsgrade des Anthropozäns aus. Und

um Freiheiten geht es. Wichtig ist es den Autor*innen, Leben in Zeiten

der Klimakatastrophe denkbar zu machen und Spezies zusammenzu-

bringen. Wie etwa Pandian und Howe zu ihrem Lexikon Anthropocene

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Verschränkung von Care und dem Mensch-Tier-Verhältnis 49

Unseen anmerken: »Die vom Raubtierkapitalismus angeheizte Klima-

krise hat das Potenzial, Machthaber zu ermutigen, drakonische Kon-

trollen über weit entfernte Bevölkerungsgruppen auszuüben, die in Art

und Umfang beispiellos sind.« Die Autor*innen wollen Kontrolle ableh-

nen und den Diskurs auf den Kopf stellen, was sich an ihrer aus der Kri-

sendiagnose abgeleiteten Frage zeigt: »Können wir stattdessen ange-

sichts dieser Herausforderung neue Wege des Daseins erlernen, indem

wir die Umgestaltung der Ökosphäre im Geiste des Experimentierens

angehen, anstatt mit katastrophalen Risiken und existenzieller Besorg-

nis?« (Pandian/Howe 2020: 22; eigene Übersetzung). Nicht zuletzt geht

es darum, Fatalismus zu begegnen, der sich im Angesicht existenziel-

ler Krisen wie des Klimawandels einstellen mag. Daraus schließen wir:

Wenn sich im Anthropozän alles beschleunigt und der Planet wie ein

Kessel erhitzt, geht es um kreative Wege, kritische Potenziale zu ent-

falten – und sich gegenseitig zu helfen. Das ist eine genuin feministi-

sche Lesart von Klima- und Umweltproblemen, die darauf hinausläuft,

artenübergreifende Fürsorge zu arrangieren.

2.3 Artenübergreifende Fürsorge gestalten

»Fürsorge ist ein menschliches Pro-

blem, aber das macht Fürsorge nicht

zu einer rein menschlichen Angele-

genheit.«

(Puig de la Bellacasa 2017: 2, eigene

Übersetzung)

Dem Gedanken, dass nicht nur Menschen, sondern auch nichtmensch-

liche Entitäten Teil von Kollektiven undMöglichkeitsräumen sind –und

damit einer wechselseitigen Fürsorge –, widmen sich seit einigen Jah-

ren dieWissenschafts- und Technikstudien (die STS). Sie spielen in den

Anthropozän-Debatten eine tragende Rolle und sollen für eine Aufar-

beitung des Fürsorge-Begriffs und seiner Applikationen sensibilisieren.

Eine prominente Vertreterin dieser Theorien ist Maria Puig de la Bella-

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Artenübergreifende Fürsorge?

casa, die das Verständnis von Care deutlich weiter fasst als andere Dis-

kursbeiträge zu Fürsorgepraktiken, die in ökonomischen Logiken rund

um Care-Arbeit verhaftet bleiben (vgl. ebd.: 10; Martin et al. 2015: 628).4

Dabei lässt bereits die Übersetzung des Care-Begriffs ins Deutsche ei-

ne Vielschichtigkeit und damit verbundene Uneindeutigkeit des Aus-

drucks deutlich werden: Der Deutungsraum changiert zwischen Sorge,

Sorgfalt, Fürsorge, Achtsamkeit, Obhut, Betreuung,Wartung oder Ver-

wahrung. Eine produktive deutsche Übersetzung bietet vor allem der

Begriff »(Für-)Sorge«, so wird er in den Human-Animal Studies promi-

nent genutzt (vgl. etwa bei Donaldson/Kymlicka 2013).

Damit gehen die Human-Animal Studies einen wichtigen Schritt:

Der Care-Begriff muss Verschränkungen zwischen Menschen und

anderen Entitäten mitdenken und so ein aktives Einbeziehen ermög-

lichen (Binder/Hess 2019: 18; Puig de la Bellacasa 2017: 31). Er muss

sich von einer anthropozentrischen Sichtweise lösen. Das ist in den

Human-Animal Studies ein anerkannter Claim, ausformuliert von

feministischen, tierethischen Ansätzen, die »als Gegenentwurf zu

jener Tierethik gesehen werden, die den Einbezug nichtmenschlicher

Tiere in die Moral allein durch allgemeingültige Normen und Prinzi-

pien zu begründen versucht und somit auf Rationalität fokussiert.«

Dabei gilt: »Die Ethiktheorie, die im feministischen Tierethikdiskurs

eine zentrale Rolle spielt, ist die Fürsorgeethik (ethics of care, auch

Care-Ethik)« (Bossert 2018: 117). Dennoch bleibt festzuhalten, dass

explizite Bezüge der Care-Debatten auf weitere Entitäten konzeptio-

nelle wie praktische Herausforderungen bergen (vgl. Hofmeister et

al. 2019: 264). Wir lesen die in den STS verbreiteten und von Puig de

4 Verschiedene feministische Theoretiker*innen haben den Begriff der Care-

Arbeit im Sinne von Reproduktions- oder Sorgearbeit geprägt. Dabei ist die

Annahme entscheidend, dass Care-Arbeit meist in häusliche Sphären und un-

entgeltliche Sektoren verlagert und in erster Linie von weiblich gelesenen und

sozialisierten Personen verrichtet wird. Neben anderen Kriterien wird laut fe-

ministischer Perspektiven durch dieseAspekte eineAbwertung vonCare-Arbeit

gerechtfertigt. Für eine nähere Auseinandersetzung mit dem feministischen

Verständnis von Care im Sinne von Reproduktionsarbeit siehe beispielsweise

Silvia Federici (vgl. 2012).

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Verschränkung von Care und dem Mensch-Tier-Verhältnis 51

la Bellacasa stark gemachten Ausführungen als Einladungen, uns in

Bezug auf das Mensch-Tier-Verhältnis umfassend folgenden Fragen

zu widmen: (Für-)Sorge für wen? Wer sorgt? Um was? Warum sorgen

»wir« uns? Und besonders wichtig: Wie sorgen wir? (vgl. Puig de la

Bellacasa 2011: 95; 2017: 6).

Von »Matters of Concern« zu »Matters of Care«

Puig de la Bellacasa überschreibt ihr Forschungsprogramm mit »Mat-

ters of Care«. Damit nimmt sie Bezug auf einen einschlägigen Ansatz

der Wissenschafts- und Technikforschung und die ursprünglich von

Latour geführte Debatte zwischen »Matters of Fact« und »Matters of

Concern«. In seinen Ausführungen unterbreitet Latour den Vorschlag

einer heuristischen Unterscheidung beider Begriffe: Während »Matters

of Fact« als bloße Tatsachen und »Dinge« (Latour 2004: 235) gelten, die

unkritisch eingesetzt würden (vgl. Latour 2007b: 21), verweisen »Mat-

ters of Concern« auf eine Art »gathering«, eine (An-)Sammlung (vgl.

Latour 2004: 233). In alter pragmatistischer Tradition (Dewey 1996) sol-

len diese »Dinge von Belang« auf praktische Zweifel und konkrete öf-

fentliche Probleme verweisen, die stets dynamisch sind und den Wan-

del von Relationen zu untersuchen helfen. Latours Kernbeispiel ist ein-

gängig: Im Essay Elend der Kritik: Vom Krieg um Fakten zu Dingen von Be-

lang (Latour 2007b) erinnert er an UN-Erörterungen zuMassenvernich-

tungswaffen im Irak. Dort argumentierten die Vereinigten Staaten mit

den »Matters of Fact« von entdeckten Waffen, um Entscheidungen und

Diskurse abzukürzen. Heute können wir sagen: Die Debatte hätte kei-

neswegs geschlossen werden sollen. Bei diesem Beispiel bleibt es je-

doch nicht. Latour zeichnet nach, dass auch kritische, sozusagen linke

Theorien dazu neigen können, mit Verweis auf vermutet problemati-

sche Verhältnisse die komplexe soziale Realität überzuformatieren. Tat-

sachen sind hier »sehr polemische, sehr politische Wiedergabe[n] der

Dinge, die uns angehen, dermatters of concern« (Latour 2007b: 21). Das

ist im Umkehrschluss ein Plädoyer dafür, nicht zu früh mit Erörterun-

gen und empirischer Forschung zu stoppen.

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Artenübergreifende Fürsorge?

»Dinge von Belang« können als Knotenpunkte sozialer, ethischer

und politischer Interessen dienen, die in eine permanente, materiel-

le sowie ideelle Neugestaltung der Welt verstrickt sind (vgl. Puig de la

Bellacasa 2017: 30; 2011: 87). Der Ansatz wirkt darauf hin, inhärente Di-

versität zu beleuchten und auf die Überwindung zuvor fälschlich an-

genommener, scheinbar objektiver Sachverhalte hinzuwirken, wie et-

wa eine Dichotomie von Natur und Kultur aufzulösen und verbindende

Denkweisen wie die der NaturenKulturen miteinzubinden (vgl. Puig de

la Bellacasa 2017: 33f.). An die Auflösung der Natur-Kultur Dichotomie

anknüpfend, ist auch der Mensch-Tier-Dualismus und die damit ein-

hergehende Abwertung und Verbannung des nichtmenschlichen Tiers

in die »Sphäre« der Natur und die Aufwertung des Menschen über die

Ebene der Kultur zu reflektieren (vgl. Hnat 2015: 77f.). So gesehen kann

eine »Dingpolitik« (vgl. Puig de la Bellacasa 2017: 38) auf die kollektive

Eigenschaft der »Matters of Fact« verweisen, heterogene Bedeutungen

und Assoziationen in sich zu versammeln.

Anders als »Tatsachen« und »Dinge von Belang« weisen »Matters

of Care«, ganz im Sinne feministischer Denkstrukturen, eine stärkere

affektive und ethische Konnotation auf, die viele Leser*innen bei La-

tour vermissen. Der sprachliche Bedeutungshorizont ist bereits auf-

schlussreich: Während der Ausdruck »I am concerned« eher den Be-

griffen »worry« und »thoughtfulness« zugeordnet wird, markiert die

Formulierung »I care« ein starkes Gefühl der Verbundenheit und des

Engagements, unterstreicht materielles Tun, eine ethisch wie politisch

aufgeladene Praxis (vgl. Puig de la Bellacasa 2011: 89; 2017: 42).

Was ist Care? Und wie können wir Fürsorge ermöglichen?

Wissensbestände und Denkstrukturen sowie Beziehungen hängen von

den konkreten Ausgestaltungen ab, die sozial und historisch situiert

sind (vgl. Haraway 1988). Vor diesem Hintergrund sind »Matters of Ca-

re« als ethisch und politisch aufgeladene Praktiken zu verstehen, die

Machtdynamiken und die daraus entstehenden Ausschlüsse und Inter-

dependenzen von menschlichen und nichtmenschlichen Akteur*innen

sichtbar machen (vgl. Puig de la Bellacasa 2011: 86). So thematisiert der

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Verschränkung von Care und dem Mensch-Tier-Verhältnis 53

Care-Begriff ebenso die mit Machtstrukturen einhergehende Andersar-

tigkeit und Herabsetzung nichtmenschlicher Tiere, weiblich gelesener

Personen und anderermarginalisierter Gruppen, indem auf »[…] gesell-

schaftlich verankerte Vorurteile und ausgespielteMachtpositionen zum

Nachteil bestimmter Gruppen […]« (Bossert 2018: 122) aufmerksam ge-

macht wird. Dieses Verständnis von Care fördert wiederum die Vorstel-

lung von »[…] Individuen als in Kontexte und Relationen eingebundene

Entitäten« (ebd.: 117) und stellt eine Grundlage für die Versuche bereit,

über die Verflechtungen von Menschen, nichtmenschlichen Tieren und

Objekten zu sprechen und zu forschen, ohne dabei eine dieser Posi-

tionen als die höhergestellte oder machtvollere anzunehmen. Vielmehr

sollen unterschiedliche Positionen sowie Perspektiven nebeneinander,

als gleichwertig und gleich belangreich betrachtet werden. Was also ist

Fürsorge, wenn wir Praktiken scharfstellen wollen? Eine häufig zitierte

Definition Puig de la Bellacasas ist den Theoretiker*innen Joan Tronto

und Berenice Fisher entlehnt. Care ist dann:

»[...] die Aktivität einer Spezies […], die alles umfasst, was wir tun, um

unsere ›Welt‹ zu erhalten, fortzuführen und zu reparieren, um in ihr

so gut wie möglich leben zu können. Diese Welt umfasst unsere Kör-

per, unser Selbst und unsere Umwelt, alles, was wir versuchen, in ein

komplexes, lebenserhaltendes Netz zu verweben.« (Tronto 1993: 103;

zit. n. Puig de la Bellacasa 2012: 198; eigene Übersetzung)

Care ist im Sinne Puig de la Bellacasas allgegenwärtig und damit ein un-

umgehbarer und notwendiger Teil »of living with and alongside others«

(Martin et al. 2015: 628). Bestimmte Gruppen verdienen hierbei beson-

dere Aufmerksamkeit: diejenigen, deren Bedürfnisse in Abhängigkeit

zum Menschen stehen und oftmals weniger gehört und wertgeschätzt

werden, etwa die der (Nutz-)Tiere (vgl. Puig de la Bellacasa 2011: 92;

2017: 12). Das ist ein Punkt, den die Human-Animal Studies seit Jahr-

zehnten unterstreichen (vgl. Bekoff/Pierce 2017): Domestizierte nicht-

menschliche Tiere wie Gefährt*innen-, Nutz- und viele Schwellentie-

re, zunehmend auch Wildtiere, sind abhängig von menschlichen Ent-

scheidungen, menschlicher Lebensführung und Güte. Nichtmenschli-

che Tiere können oftmals weder frei über Aktivitäten, Nahrungsaus-

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Artenübergreifende Fürsorge?

wahl und Orte verfügen, an denen sie sich aufhalten, noch entscheiden,

in wessen Gesellschaft sie sich befinden. Dabei sind viele der vorgege-

benen Handlungsoptionen nicht artgerecht.

Puig de la Bellacasa schlägt daher ein »generating care« vor

(2017: 57), um dagegen anzuarbeiten, dass nichtmenschliche Entitäten

stumm bleiben und nichtmenschliche Tiere zu subalternen Anderen

herabgesetzt werden, die sich als Objekte zu fügen haben (vgl. Wirth

2011: 59). Der Vorschlag, Akteur*innen und Kollektive mitzudenken

(vgl. Puig de la Bellacasa 2012: 204), verdeutlicht die Verpflichtung,

Positionen nichtmenschlicher Tiere zu überdenken und lädt zu der

Überlegung ein, wie Care-Praktiken diese Positionen verändern könn-

ten (vgl. Puig de la Bellacasa 2017: 17; 2011: 95). Das Mitdenken hat

konkrete Lebensbeziehungen im Blick – das »thinking-with« beinhal-

tet ein »living-with« (Puig de la Bellacasa 2012: 207). Wie asymme-

trische Beziehungen zwischen Mensch und nichtmenschlichem Tier

ausgestaltet werden, hängt nicht maßgeblich von vorherrschenden

Wissensbeständen ab (vgl. ebd.; Haraway 1988). Anstatt bestehende

Strukturen lediglich zu reflektieren, zu hinterfragen oder sich ihnen

anzupassen, wird darauf abgezielt, neue Sinnebenen aus den Care-

Praktiken abzuleiten und sie praktisch verfügbar zu machen (vgl.

Puig de la Bellacasa 2017: 75). Ziel ist es, mithilfe von Fürsorge und

einem nachhaltigen Abbau vorherrschender hierarchischer Strukturen

zu einer lebbaren Welt für alle beizutragen (vgl. Puig de la Bellacasa

2011: 95; 2017: 12).

Zudem ist zentral, dass Puig de la Bellacasa den ambivalenten

Charakter von Care hervorhebt: In unterschiedlichen Situationen und

für unterschiedliche Menschen birgt das Konzept andere Verständnis-

se und Auslegungen (Puig de la Bellacasa 2017: 1). Festzuhalten bleibt

somit, dass es nicht einen einzelnen Weg gibt, Care-Praktiken zu

vollziehen, sondern die Art und Weise, Caring zu betreiben, immer

von Kontext und Perspektive des fürsorgenden Subjekts abhängt (vgl.

ebd.: 1, 61). 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Verschränkung von Care und dem Mensch-Tier-Verhältnis 55

Care als Wissenschaftsethik

»We must take care of things in order to remain responsible for their

becomings«, so formuliert Puig de la Bellacasa (2011: 89) eine zentrale,

forschungsimmanente Herausforderung. Denn Forschung kann nicht

ohne Weiteres als objektiv und unparteiisch gelten – oder um es in Ha-

raways Worten zu sagen: Forschung ist nicht unschuldig (vgl. Haraway

2008). Das ist nicht problematisch, sondern positiv zu deuten: Durch

eine präzise Situierung der eigenen Forschungspraxis macht man sich

rechenschaftspflichtig und erhöht gleichsam den Objektivitätsgrad.

Diese Art von wissenschaftlicher Auseinandersetzung führt dazu, sich

als Forschende mit den Forschungsobjekten affektiv in Beziehung zu

setzen und für sie verantwortlich zu werden (vgl. Puig de la Bella-

casa 2011: 99). Es gilt: »If care is to move a situation, those who care

will be also moved by it« (Puig de la Bellacasa 2012: 206; Herv. i.O.).

Wenn menschliche Akteur*innen sich sowohl aufeinander als auch auf

nichtmenschliche Entitäten beziehen, wird das Entgegenbringen von

Gefühlen der »[…] Fürsorge, Liebe, Freundschaft und auch Vertrau-

en […]« (Bossert 2018: 118) gegenüber den jeweiligen Adressat*innen

überhaupt erst möglich.

»Matters of Care« zu suchen und zu pflegen, verändert das wissen-

schaftliche Rollenverständnis. Im Angesicht von Problemen der Fürsor-

ge kann es bedeuten, als »spokesperson for the marginalized« einzutre-

ten (Puig de la Bellacasa 2012: 209). Daraus folgt ein Perspektivwech-

sel (vgl. Binder/Hess 2019: 19), und eine wissenschaftsreflexive Positi-

on einzunehmen, gewinnt an Relevanz. Anders formuliert: Es bedarf

während des Forschungsprozesses eines differenzierten Verständnisses

davon und Wissen darüber, welche Bedürfnisse mit den verschiedenen

involvierten Positionen verknüpft sind und wie nichtmenschliche Tiere

diese über ihr Verhalten artikulieren, um darauf (angemessen) reagie-

ren zu können. Dabei können die involvierten Akteur*innen einander

durch selbstgewählte sowie -bestimmte Praktiken undHandlungen nä-

herkommen, sich ergänzen oder auch erst die Relevanzen einer anderen

Position artikulierbar machen (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Artenübergreifende Fürsorge?

Mit diesen Ratschlägen haben wir Grundpfeiler der methodo-

logischen Herausforderung benannt, die wir im folgenden Kapitel

3 noch einmal präzisieren. Hier ist eine zentrale Konsequenz fest-

zuhalten: Im Anschluss an Latour und Puig de la Bellacasa geht es

darum, kontroverse soziale Verhältnisse durch die Rekonstruktion

medialer Diskussionen aufzubereiten und in Beziehung zu setzen.

Und dabei gilt: Alle Positionen innerhalb eines Forschungsvorhabens

sind zunächst als gleichwertig zu berücksichtigen, speziesistische

oder anti-speziesistische Positionen, tierschutz- oder wirtschaftsori-

entierte Perspektiven in der Tierindustrie, und so weiter (vgl. Martin

et al. 2015: 630). So soll mitunter einem Misstrauen gegenüber mar-

ginalisierten oder als vermeintlich radikal angesehenen Positionen

entgegengewirkt werden (vgl. Puig de la Bellacasa 2017: 48). Dabei ist

es im Sinne des »dissenting-within« (Puig de la Bellacasa 2012: 206)

unumgänglich, sich als Wissenschaftler*in den Effekten der Forschung

auszusetzen, oppositionelle Standpunkte zu provozieren und somit

selbst verletzbar und angreifbar zu werden (vgl. ebd.; Giraud/Hollin

2016: 3). Doch sowohl negative Affektionen sowie der Umstand, durch

eine ausgewählte Care-Perspektivierung andere Positionen zu ver-

nachlässigen, können während des Forschungsprozesses Anlass für

Selbstreflexion und Selbstkritik sein (vgl. Puig de la Bellacasa 2012: 212).

Und nun, wie fürsorgen? Fünf Idealtypen zur Orientierung

Wir haben damit zentrale Belange der (Für-)Sorge und unser Verhältnis

zum Forschungsobjekt festgehalten. Zur Fokussierung der Forschung

unterscheiden wir zwischen fünf Formen von Care in Bezug auf das

Mensch-Tier-Verhältnis. Inspiration dazu bieten Heuristiken der STS-

Forscher*innen John Law (2010) und Vicky Singleton (2010), die wir auf

den vorliegenden Kontext anpassen. Ob, wie und in welchem Ausmaß

diese bei den Corona-Ausbrüchen im Tönnies-Schlachtbetrieb und auf

den Nerzfarmen in Dänemark zum Tragen kommen, besprechen wir

im späteren Verlauf dieses Buches.

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Verschränkung von Care und dem Mensch-Tier-Verhältnis 57

1. Caring for the Animal itself . In diesem Zusammenhang stellen sich

Fragen rund um das nichtmenschliche Tier, etwa: Ist das nicht-

menschliche Tier gesund? Ist es hungrig? Ist es vor der Schlachtung

gestresst, weil es vielleicht merkt, dass es kurz vor seinem Tod

steht? Ist der Prozess des Tötens schmerzfrei, welche formellen Re-

gelungen und Ethiken leiten den Prozess (vgl. Gibbs 2021)? Oder gilt

in diesem Zusammenhang vielmehr die Frage, wie Annemarie Mol

sie stellt: »Does killing oppose care?« (2010: 15). Der Care-Aspekt

spielt hier also sowohl im Leben des nichtmenschlichen Tieres als

auch im Prozess der Tötung durch den Menschen eine Rolle (vgl.

Law 2010: 60ff.).

2. Caring for the Self.Hier geht es nicht direkt umnichtmenschliche Tie-

re, sondern primär um menschliche Bedürfnisse. Zum einen muss

sowohl die Erfahrung des Tötens und Leidens des nichtmenschli-

chen Tieres ausgehalten werden, ohne das zugefügte Leid gleich-

zeitig abzustreiten; zum anderen muss die Identifikation mit dem

nichtmenschlichen Tier durch die Person, die die Tötung durch-

führt, moderiert werden.Mit anderenWorten: »Care, here, is about

responding, but not responding too much. It is about being there,

about sensitivity, and yet it is also about distance. It is precisely

about self-protection« (ebd.: 64). Wie wird die Gratwanderung zwi-

schen Empathie und Distanz ausbalanciert und professionalisiert?

(vgl. ebd.)

3. Collective Caring.Die dritte Form von Care verweist auf die kollekti-

ve Erfahrung der Personen, die in der Tierindustrie tätig sind oder

anderweitig kollektiv organisiert mit ihr in Verbindung stehen. Da-

bei stellt sich die Frage, ob und wie Care verteilt ist und in Rela-

tionen hervorgebracht wird. Durch den Austausch landwirtschaft-

licher Praktiken, unter Bauern undBäuerinnen, (diewir umdie Kol-

lektive von Schlachthofmitarbeiter*innen sowie -inhaber*innen er-

gänzen) und dieWertschätzung dieser Gemeinschaft, werden Care-

Praktiken gegenüber nichtmenschlichen Tieren maßgeblich beein-

flusst (vgl. Singleton 2010: 244f.; vgl. Sauerberg/Wierbitza 2013). Es

drängt sich die Frage auf, ob sich in den Relationen ein gewisses

Verständnis von Care – formuliert aus einer bestimmten Perspek-

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Artenübergreifende Fürsorge?

tive – durchsetzt und vielleicht sogar die Abwesenheit von Care auf-

fällt (vgl. Stoddard/Hovorka 2019).

4. Caring for a bigger Picture. Hier geht es um eine Weiterentwicklung

der kollektiven Perspektive – hinsichtlich gesundheitlicher oder

ökologischer Belange. Als Beispiel verweist John Law auf Viren, die

sich innerhalb der Massentierschlachtung ausbreiten können und

die gleichzeitig einen experimentellen Aspekt der Care-Praktiken

deutlich werden lassen. Da durch die Verbreitung eines Virus

handelsübliche Routinen und alltägliche Erfahrungen im Umgang

mit nichtmenschlichen Tieren durchbrochen und durch bisher

unbekannte Praktiken ersetzt werden, fungieren nichtmenschliche

Tiere in diesem Zusammenhang als Rahmen für Versuche nach

dem trial and error-Prinzip (vgl. Law 2010: 68), das Gesundheits-

belange scharfzustellen scheint. Die Entscheidung, alle Nutztiere

an einem Ausbruchsort zu töten, einschließlich nicht-infizierter

nichtmenschlicher Tiere, kann hierbei auf zwei Beweggründe

zurückgeführt werden: Zum einen, um das Leid dieser im Kol-

lektiv zu minimieren, das heißt eine Ansteckung von gesunden

nichtmenschlichen Tieren auch außerhalb des Ausbruchsortes zu

verhindern und somit der betroffenen Art zukünftiges Leid zu er-

sparen (vgl. ebd.: 65). Zum anderen spielt bei dieser Entscheidung

bereits der letzte Aspekt von Care eine Rolle, die:

5. Economy of Care. Ein Überspringen von Infektionen auf andere,

benachbarte Orte oder gar auf ein ganzes Land, können nicht

nur eine Ausbreitung von Viren unter nichtmenschlichen Tieren

und damit ein gesteigertes Leid ebendieser bewirken. Sie können

ebenso zu einem Einbruch staatlicher Exporte von Fleisch oder

Nerzfellen führen, sowie im Sinne des Collective Caring die Existenz

anderer Gruppen bedrohen, etwa Züchter*innen, Schlachthof-

mitarbeiter*innen, -inhaber*innen, Bauern oder Bäuerinnen (vgl.

ebd.: 65f.). Man kann hier gleichwohl zwischen einer Makro- und

einer Mikro-Ebene der Bearbeitung unterscheiden: die Legitima-

tion der Tötung aller nichtmenschlichen Tiere am Ausbruchsort

durch ökonomische Aspekte vs. die Miteinbeziehung der Indi-

vidualität der nichtmenschlichen Tiere. Setzt man Mikro- und

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die Verschränkung von Care und dem Mensch-Tier-Verhältnis 59

Makro-Ebene in Bezug, hält das Argument der Makro-Ebene

schwer stand (vgl. Harbers 2010: 148). Harbers konstatiert, dass

Care als ein substanzieller Bestandteil der landwirtschaftlichen

Praktiken angesehen werden kann: »Economy is care« (2010: 156)

und »they presuppose one another« (ebd.: 164). So wirkt sich

die Menge der erzeugten tierischen Produkte nicht zuletzt auf

die wirtschaftlichen Einnahmen der beteiligten Akteur*innen

aus (ein »Caring for our wallet«) (vgl. ebd.: 153), die mithilfe von

Futterprogrammen, der Verabreichung von Antibiotika oder op-

timierter Züchtungen erhöht (ebd.: 151), bei einem frühzeitigen

Tod der nichtmenschlichen Tiere jedoch ebenso bedroht werden

können. Dabei sei daran erinnert, dass der ökonomische Aspekt

sich vor allem durch eine gewisse Performativität auszeichnet, da

Care-Praktiken gegenüber nichtmenschlichen Tieren meist von

der subjektiven Einordnung eines nichtmenschlichen Tieres und

der erlebten Situation abhängen. Routinen, Gewohnheiten und

Wissensbestände sind in diesen Praktiken verankert (vgl. Singleton

2010: 237; Harbers 2010: 157).

Menschen, nichtmenschliche Tiere und Umwelten sind unweigerlich

miteinander verbunden: Menschen verdinglichen und dichotomisie-

ren, schließen durch Sprache aus und ein, akzeptieren Gefährt*in-

nentiere und konsumieren Nutztiere, für deren Haltung Land zerstört

und Ressourcen verknappt werden. Immer wieder zeigt sich, dass

diese Trias nicht ohneeinander, nicht ohne (Für-)Sorge füreinan-

der funktionieren kann. Ob auf kollektiver Ebene, aus Empathie für

nichtmenschliche Tiere selbst oder aus (ökonomischem) Eigennutz,

Praktiken und Formen der (Für-)Sorge durchziehen unseren Alltag –

und das vorliegende Buch. In Kapitel 4 und 5 analysieren wir, wie diese

dynamische (Für-)Sorge angesichts von Kontroversen funktioniert.

Davor geben wir einen Einblick, wie wir uns dem Material methodisch

nähern.

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003 - am 14.02.2026, 22:00:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

