2. Die Verschrankung von Care und dem
Mensch-Tier-Verhaltnis

Die Beziehung zwischen Mensch und nichtmenschlichem Tier ist
spannungsvoll, und eine kritische Analyse ermdéglicht uns, tiber zeit-
genossische Fragen der Fiirsorge nachzudenken. Blicken wir auf das
Zusammenleben von Spezies, entdecken wir Austausch, Abhingigkeit,
Kontakt und stete Dynamik, wir finden nicht zuletzt einen Planeten im
Wandel. Die Verschrinkung von Care und dem Mensch-Tier-Verhaltnis
zu diskutieren, verlangt nach Feingefithl und konzeptioneller Schirfe;
»Tonnies-Skandal« und »Nerz-Mutation« rufen nach Umsicht und an-
gemessenem Vokabular. In diesem Kapitel schlagen wir eine Synthese
vor, die Care und Mensch-Tier-Relationen zu untersuchen hilft. Wir
beginnen mit einer Sichtung der Human-Animal Studies, spannen den
Bogen zu der zentralen Herausforderung des 21. Jahrhunderts: dem
sogenannten Anthropozin und seinen mehr-als-menschlichen Be-
dingungen, Verflechtungen und Folgen, und ziehen abschliefRend
(Fiir-)Sorge-Literatur im Angesicht arteniibergreifender Problemstel-
lungen hinzu.

Das Kapitel bereitet die Untersuchung der medialen Kontroversen
um die COVID-19-Ausbriiche bei Tonnies und auf ddnischen Nerzfar-
men vor. In die Argumentation flieRen gleichsam zentrale Einsichten
aus der Feldforschung mit ein; das Kapitel dient als produktive Synthe-
se fiir weiterfithrende Mensch-Tier-Forschungen in der Post-Corona-
Zeit. Mit der Corona-Pandemie haben sich Mensch-Tier-Verhiltnisse
verschoben — das hat Konsequenzen fiir wissenschaftliche Desidera-

am 14.02.2026, 22:00:1


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Arteniibergreifende Firsorge?

te, Begriffe und Methoden, und wirft grundlegende tierethische und
aktivistische Fragen auf.

2.1 In Mensch-Tier-Relationen denken

Eine Quelle fiir Pelzbommel und Kotelett — oder Gefihrt*innen, die
zum Arzt gebracht werden und in das Familienleben integriert sind?
Es gibt viele Rollen, die die Interaktion mit nichtmenschlichen Tie-
ren kennzeichnen. Auffillig im 6ffentlichen Diskurs ist der Anthropo-
zentrismus der Rollenbilder — also die Zentrierung auf menschliche
Perspektiven, Bediirfnisse und Zielvorstellungen (vgl. Kopnina et al.
2018). Es ist ein menschlicher Blick, der eine Geschichte und Situierung
hat; ein Blick, der gefiihrt ist durch einen einst philosophisch hergelei-
teten und nunmehr alltagsweltlich verinnerlichten Exzeptionalismus,
durch die koloniale Historie der Plantage, die 8konomische Landnah-
me billiger Natur (vgl. Patel/Moore 2018), die Technisierung der Land-
wirtschaft und Einrichtung von Industriebetrieben wie Schlachthiu-
sern (vgl. Thieme 2015: 10ff.). Der Anthropozentrismus folgt dabei einer
scharfen Trennung von Natur und Kultur, was Donna Haraway als Di-
chotomisierung bezeichnet und problematisiert (vgl. 2016a: 98; Chimai-
ra Arbeitskreis 2011). Die Human-Animal Studies wollen sowohl die Fol-
gen der Dichotomisierung als auch Alternativen sichtbar machen. Da-
bei ist die zentrale Annahme, dass Mensch-Tier-Verhiltnisse und tierli-
che Rollenbilder nicht losgelost von konkreten sozialen Relationen ge-
dacht werden konnen. Mensch und nichtmenschliches Tier sind ver-
flochten und Modi der Verschrinkung miissen greifbar, gestaltbar und
rechenschaftspflichtig gemacht werden.

Eine wertvolle Unterscheidung von Tiertypen bietet die neuere po-
litische Tiertheorie nach Sue Donaldson und Will Kymlicka (2013). Die
Autor®innen prisentieren eine dichte Synthese jahrzehntelanger ethi-
scher Debatten’ und kombinieren in ihrem Ansatz universell negative,

1 Die ethischen Fragen sind vermengt mit der Geburt und Weiterentwicklung der
Human-Animal Studies. So unterscheidet etwa Shapiro (2020) zwischen vier

am 14.02.2026, 22:00:1


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Verschrankung von Care und dem Mensch-Tier-Verhaltnis

positive sowie relationale Tierrechte — sowohl den Schutz vor Verlet-
zung, das Gewihren und Bewahren von Lebensrdumen, als auch Fragen
nach der konkreten Gestaltung von Mensch-Tier-Beziehungen. Dabei
schrecken sie vor Fragen des sozialen Status nichtmenschlicher Tie-
re nicht zuriick und riicken die Debatte um die Forderung nach einer
Staatsbiirgerschaft fir nichtmenschliche Tiere in den Mittelpunkt ihrer
Uberlegungen. Donaldson und Kymlicka differenzieren zwischen Wild-
tieren, domestizierten Tieren und Schwellentieren. Mit dem Vokabular
kniipfen sie an eine Alltagssprache an, in der sich der Typ der Spezi-
es weniger von biologischen Merkmalen, sondern praktischen Erfah-
rungsriumen ableitet. Das nehmen wir zum Anlass, die Begriffe als lee-
re Signifikanten zu lesen, die 6ffentliche Kommentator*innen erst im
Verlauf von Kontroversen mit Gehalt fiillen und auf praktische Belan-
ge anpassen. Eine kurze Begriffsarbeit mit beispielhaften empirischen
Ankern macht das deutlich:

Wildtiere sind mit dem Coronavirus ins Rampenlicht geriickt, weil
verengte Lebensriume und Zoonosen besprochen wurden. Generell
lassen sich unter diesen Tiertyp eine Vielzahl an bekannten und unbe-
kannten Spezies zusammenfassen, ausgestorben oder rezent. Werden
Wildtiere gefangen und beispielsweise in einer Zirkusarena einem
Publikum vorgefiihrt, vollzieht sich eine Wandlung vom Wildtier zum
domestizierten (Raub-)Tier (Sarther 2021). Domestizierte Tiere sind das
Kernthema der Debatten um Ténnies und Nerz. Dabei ist es sinnvoll,
Unterkategorien zu bedenken:von Nutztieren — eine Bezeichnung
mit der im Allgemeinen landwirtschaftliche Nutztiere gemeint sind
(vgl. Petrus 2015:264) — iiber Versuchs- und Labortiere bis hin zu

Wellen der Forschung: von (1) eher quantitativen zu (2) eher qualitativen Bei-
tragen eines »animal turn« hin zu (3) einer radikalen Neuzentrierung der »ani-
mal question« und einer (4) breiten Untermauerung des Forschungsfeldes mit
politischen, materialistischen und affektuellen Ansiatzen. Entscheidend waren
etwa Interventionen wie Peters Singers Animal Liberation (1973), der Start von
Journals wie »Animal Welfare« (1988) und »Society & Animals« (1993), vermit-
telt durch Kooperationen mit Instituten wie »The Humane Society«, und gene-
rell einimmer genaueres, aber durchaus kontrovers ausgetragenes Konfrontie-
ren der»Tiervergessenheit« sozial- und geisteswissenschaftlicher Forschung.

am 14.02.2026, 22:00:1

29


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Arteniibergreifende Firsorge?

Gefihrt*innen- oder therapeutischen Tieren, mit potenziell weiteren
Unterscheidungen in Unterkategorien, die vor allem dann greifen,
wenn etwa aktivistische oder journalistische Kommentare Nutztiere
hinsichtlich Arbeitsformen oder Freiheitsgraden einsortieren. Die Un-
terscheidung von Schwellentieren kann nur gradueller Natur sein, denn
damit meinen Donaldson und Kymlicka nichtmenschliche Tiere, die
sozusagen frei leben, aber von Menschen abhingen — man denke an
Ratten in der Stadt, Tauben an Tourismusorten bis hin zu wirbellosen
Tieren in der Landwirtschaft oder Wildtieren, die bestandserhaltend
im Winter von Jiger*innen gefiittert werden (Groth 2021). Mit etwas
kreativer Giite konnen hybride Spezies und »Chimiren« als Tiere
gedeutet werden (Haraway 2007), die sozusagen die Schwelle der
Schwellentiere verkérpern und sogleich beginnen, sich von ihr abzu-
setzen — auch das wurde bei Corona 6ffentlich abgeklopft, etwa mit
Blick auf Impfstoffe, die aus chimdrischer Ziichtung stammen und ver-
sprechen, besonders mutationsresistent zu sein (Martinez et al. 2021).
Die zeitgendssische Human-Animal-Forschung vollendet die Absatz-
bewegung von der Schwelle, wenn sie mit einer starken Deutung von
»Interspezies-Kollaboration« darauf verweist, dass jegliches Lebewesen
eigentlich nichts anderes ist als ein Gewimmel anderer Lebewesen und
nur dank abgestimmter Metabolismen und bakterieller Interventionen
iberleben kann. Dieser Gedanke des »multi-species becoming-with«
(Haraway 2016b: 63) geht in gegenwirtigen Evolutionstheorien der
Biologie auf. Wir behalten mit Blick auf die von uns untersuchten
Kontroversen trotzdem den differenzierenden begrifflichen Dreiklang
von Sue Donaldson und Will Kymlicka in Erinnerung.
Mensch-Tier-Verhiltnisse konnen anders sein, sind anders gewor-
den. Es gibt eine Fiille von Realititen, die gestaltet und gelebt werden
konnen. Folgt man der Annahme, dass mehr als eine Kultur und eine
Natur existieren, mehr als ein Tier als Typ einer Gattung, kann ein Bild
der »viele[n] Formen des Weltenmachens, der Analyse und Gestaltung
von Wirklichkeit« entstehen und anerkannt werden sowie eine plura-
listische Sicht auf »NaturenKulturen« erwachsen (Gesing et al. 2018: 8).
Aus dieser Diagnose folgt, Verflechtung zu denken und »NaturenKul-
turen« zu entfalten, wie sie in 6ffentlichen Diskursen umkreist werden

am 14.02.2026, 22:00:1


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Verschrankung von Care und dem Mensch-Tier-Verhaltnis

(vgl. Latour 1996; Haraway 2007). Das verstehen wir als Offnung, die
Anerkennung und Wertschitzung ermdglichen kann und die Verbin-
dungen zwischen Menschen, nichtmenschlichen Tieren, Pflanzen und
Organismen diskutierbar macht (Wirth 2011: 62).

Warum lassen wir einige nichtmenschliche Tiere bei uns im Bett
schlafen, wahrend wir andere essen?

Die Dichotomisierung von Mensch und nichtmenschlichem Tier fordert
eine Loslésung von Menschen aus der Welt, statt sie als Teil der plane-
tarischen Okologie zu verstehen, sie also in diese, mit nichtmenschli-
chen Tieren geteilte, Welt einzubetten. Zeitgleich ist diese Dichotomi-
sierung ein mafigeblicher, meist unbewusst gewordener Faktor fiir den
gesellschaftlichen Umgang mit nichtmenschlichen Akteur*innen. Aus
Dichotomien resultieren nicht nur Abgrenzungen des Selbst von ande-
ren Akteur*innen, sondern auch eine, auf der eigenen Wahrnehmung
basierende, Unterscheidung und Einordnung des Gegeniibers als han-
delndes Subjekt oder nutzbares Objekt (Haraway 2016a: 98; vgl. Miithe-
rich 2015). Die so entstehenden Kollektive entscheiden mittels Differen-
zierung, ob etwas oder jemand als soziale*r Akteur*in gilt, um den/die
wir uns sorgen, wie das beispielsweise bei Gefihrt*innentieren der Fall
ist, oder ob ein tierisches Leben und sein Wert eher als eine Zahl in ei-
ner Statistik wahrgenommen und beurteilt wird, tiber die Anzahl der
gelegten Eier, der gestopften Wiirstchen oder vernihten Felle, wie es et-
wa bei Schlacht- und Pelztieren geschieht (Thieme 2015: 8). Im Folgen-
den sammeln wir Vorginge und Mechanismen, die die hier beschrie-
bene Gegeniiberstellung von Menschen und nichtmenschlichen Tieren
(re-)produzieren und verstirken. Gleichzeitig folgen wir im Umgang
mit Gefihrt*innentieren Kriterien, die uns teils davon abhalten, die-
se nichtmenschlichen Tiere als abstraktes Anderes zu begreifen: »Sehr
viele von uns aber haben zu [Haustieren] ein Verhiltnis, das sich in
vielerlei Hinsicht kaum von unserem Verhiltnis zum Menschen un-
terscheidet« (Joy 2013:13). Aus dieser innigen Verbindung folgt Zunei-
gung, aber auch Verantwortung fiir nichtmenschliche Tiere, die Teil des
sozialen Netzwerks eines Menschen werden und fiir deren Wohlerge-

am 14.02.2026, 22:00:1

31


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Arteniibergreifende Firsorge?

hen die menschlichen Besitzer*innen Sorge tragen (Puig de la Bellaca-
sa 2011: 87). Nicht selten kommt es hierbei zu einer Anthropomorphi-
sierung, sprich: einer Vermenschlichung nichtmenschlicher Tiere (Wild
2015). In diesem Fall erlaubt der Mensch sich eine emotionale und em-
pathische Verbindung zu einem nichtmenschlichen Tier und entwickelt
diesem gegeniiber ein Gefiihl der (Fiir-)Sorge, des Kimmerns und der
empfundenen Verpflichtung (vgl. Jones 2018).

Die meisten domestizierten Tiere werden jedoch nicht als Ge-
fahrt*innentiere betrachtet und gehalten, sondern als Nutztiere, in
erster Linie zu wirtschaftlichen Zwecken: »Aus rechtlicher Perspektive
handelt es sich bei der Nutztierhaltung um eine Haltung von Tieren,
die das Ziel der Erwerbstitigkeit verfolgt« (Ach 2018:259). Diese Art
nichtmenschlicher Tiere wird laut Vertreter*innen des selektiven An-
thropomorphismus zur Erfullung spezifischer Merkmale geziichtet,
um dadurch ihre Verwertbarkeit durch den Menschen zu erleichtern
(Wild 2015: 26). Dabei ist jedoch zu unterscheiden zwischen traditionel-
ler und indigener Landwirtschaft auf der einen Seite und industrieller
Nutztierhaltung auf der anderen Seite — in der ersten Variante seien
laut einiger Beitrige der Human-Animal Studies kooperative Arbeits-
verhiltnisse und die Férderung von artenitbergreifender Fiirsorge
durchaus denkbar, die in der zweiten Variante aufgrund instrumen-
talisierter Beziehungen und mit Gewalt durchgesetzter Herrschaft
zweifelsohne blockiert sind (Porcher/Estebanez 2019).

Dabei sind die Grofienordnungen entscheidend: Das 6konomische
Mensch-Tier-Verhiltnis wird von industriellen Relationen dominiert —
global gesehen werden 90 Prozent aller Nutztiere industriell gehalten.
Darunterfallen sowohl Stall- als auch Freilandhaltung. Schitzungen
legen nahe, dass der Anteil der industriellen Nutztierhaltung im Glo-
balen Norden mehr als 99 Prozent iibersteigt (Anthis/Anthis 2019). Die
Zahlen bleiben zunichst eine Betrachtung der Verhiltnisse und kollek-
tiver Ordnungen, was etwa einige Vertreter*innen der Human-Animal
Studies zum Anlass nehmen, um von einer pauschalen Kritik von
menschlichen Arbeitskriften in Schlachtbetrieben abzusehen (Hara-
way 2016a: 230). Wie schon Upton Sinclair in seinem ikonischen Roman
The Jungle (1906) iiber den Akkord der Fleischindustrie in Chicago zeig-

am 14.02.2026, 22:00:1


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Verschrankung von Care und dem Mensch-Tier-Verhaltnis

te, sind Fleischarbeiterinnen nicht unbedingt Teil des Problems.
Mit einer sensiblen Aufarbeitung von Lebensverhiltnissen lernen wir
stattdessen etwas iiber alltigliche Sorgen, kulturelle Deutungen und
Grenzerfahrungen, die als Bewiltigungsstrategien aufzufassen sind
oder auch zu Gegenreaktionen fithren kénnen (Sebastian 2021). Wie wir
im fiinften Kapitel zeigen werden, leisten journalistische Beitrige um
die Toénnies-Arbeitsbedingungen 3dhnliche Aufklirungsarbeit. Dabei
gibt es verbliiffende Uberschneidungen mit Sinclairs Dschungelerzih-
lung, etwa weil in Prekaritit verfihrte Migrant*innen aus Osteuropa
die Hauptrolle spielen — sowohl im Giitersloh des beginnenden 21.
Jahrhunderts als auch im Chicago des ausgehenden 19. Jahrhunderts -
und weil die schiere Masse an verarbeiteten nichtmenschlichen Tieren
damals wie heute die Narration durchzieht.

Die industrielle Form der Okonomisierung von Nutztieren wird
erst dadurch erméglicht, dass Nutztiere als ein Gegenentwurf zu Ge-
fahrt*innentieren wahrgenommen, und als dem Menschen unihnliche
Subjekte klassifiziert werden. Oftmals wird ihnen sogar der Subjekt-
status ganzlich abgesprochen (Joy 2013:133; Miitherich 2015: 54): »Wir
beuten Tiere nicht aus, weil wir sie fir niedriger halten, sondern wir
halten Tiere fiir niedriger, weil wir sie ausbeuten« (Rude 2015:321;
zit. n. Tierrechtsgruppe Ziirich 2010). Mit der Unterteilung von ge-
ziichteten nichtmenschlichen Tieren in Gefihrt*innen- und Nutztiere
und damit in Subjekt und Objekt, geht auch die Kategorisierung in
nicht essbar oder essbar einher. Tierethisch ist die Unterscheidung
bemerkenswert, da Nutztiere sich in ihrem Schmerzempfinden und
ihren Fihigkeiten, Vorlieben zu entwickeln, nicht nachweislich von
Gefihrt*innentieren unterscheiden (Joy 2013: 14; Nungesser 2018:162).
Die berithmte Vorstellung Descartes’, dass nichtmenschliche Tiere
maschinelle Automaten ohne Bewusstsein sind, ist iberholt, spukt
aber weiter um o6konomische Praktiken herum und prigt latent die
Rechtfertigung von industriellen Wertschépfungsketten. Die Human-
Animal Studies merken an, dass eine solche Abwertung vollzogen
wird, wenn Industriestandards entworfen und als Errungenschaft
prisentiert werden, die etwa iiber Betdubung oder minimal verinderte
Haltungsstandards animalische Empfindungen beruhigen sollen — so

am 14.02.2026, 22:00:1

33


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Arteniibergreifende Firsorge?

aber letztendlich den Automatenstatus wieder herstellen. Bisherige
Reformversuche stoppen keine Ausbeutung nichtmenschlicher Tiere,
sondern legitimieren und ermdglichen vielmehr das Wachstum einer
Branche, indem sie Subjektivitit abschalten (Donaldson/Kymlicka
2013: 11; Gall 2016).

Entscheidend fir die Einordnung nichtmenschlicher Tiere -
wie Schwein, Kuh, Hund oder Nerz — in konsumierbare Nutztiere
sind einerseits kulturelle Praktiken. Mag der Konsum von Hunden
in einigen chinesischen Provinzen fir uns befremdlich, ja sogar
ekelerregend erscheinen, wird der hiesige Konsum von Kithen von
Menschen aus Indien ebenso kritisch gesehen. Andererseits tragen
zu der Klassifizierung nichtmenschlicher Tiere ebenso Mechanismen
der Abgrenzung, Verdringung und Betonung von Andersartigkeit sei-
tens der Menschen bei, kurz: Praktiken der »Humandifferenzierung«
(Lind 2022), die die Aufiengrenze abschirmen. Sie sorgen dafiir, dass
menschliche Akteur*innen sich bei der Konfrontation der Lebens- und
Leidensbedingungen dieser nichtmenschlichen Tiere von negativen
Gefiihlen der Schuld, Angst oder Empathie distanzieren, die bei einer
bewussten Wahrnehmung von Tierleid ausgelést werden konnen.
Solche Humandifferenzierungen erleichtern die Nutzung und Tétung
nichtmenschlicher Tiere, die ja irgendwie vollzogen und als legitim
anerkannt werden miissen (vgl. Nungesser 2018). Dabei kommen
beziiglich des Fleischkonsums kollektive Schutzmechanismen zum
Tragen, die Melanie Joy als die »drei Ns der Rechtfertigung« bezeich-
net (Joy 2013:110): Fleischessen sei »normal«, also gesellschaftlichen
Normen entsprechend, »notwendig«, sowohl fir Wirtschaft als auch
Gesundheit, und dariiber hinaus »natiirlich«, da Menschen bereits seit
Jahrtausenden Fleisch konsumieren (Joy 2013:120ff.). Diese Mythen
werden so verinnerlicht, dass sie wie »emotionale Scheuklappen« (ebd.)
Grenzen zwischen Mensch und nichtmenschlichem Tier festziehen,
die historische und soziale Einzigartigkeit von Grenzziehungen ka-
schieren und letztendlich das Handeln unbewusst steuern (ebd.:110;
Joy 2018:80). Es kommt zu einer Art kognitiver Dissoziation, in-
dem unangenehme Gefithle und Gedanken in Verbindung mit dem
Fleischkonsum aus dem Bewusstsein ausgeschlossen werden und eine

am 14.02.2026, 22:00:1


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Verschrankung von Care und dem Mensch-Tier-Verhaltnis

Konfrontation mit den Hintergriinden der Fleischproduktion ausbleibt
(Mannes 2015:192; zit. n. Joy 2003:111f., 123f.). So kénnen wohl die
teils scharfen Abwehrreaktionen oder ironischen und zynischen Ablen-
kungsmanéver erklirt werden, die oft auf kritische Anmerkungen zum
Konsum von Produkten tierischen Ursprungs folgen.

»Scheuklappen« fithren - iiberspitzt formuliert — dazu, dass Men-
schen zu den nichtmenschlichen Tieren, deren Fleisch, Milch und Eier
als essbar oder deren Haut, Fell und Wolle als tragbar gelten, selten eine
(fur-)sorgende Beziehung eingehen (Ach 2018: 259ff.). Welche Formen
gewaltsamer Praktiken industrielle Schlachtungen mit sich bringen, ist
schwer zu fassen. Eine Analyse von Gesprichen mit Schlachthofmitar-
beiter*innen fithrt Steven Braun (2020) zu der These, dass Scheuklap-
pen es den Arbeitskriften in Fleischbetrieben erleichtern, sich mental
vom Schlachtalltag zu distanzieren und so emotionale Ablenkungen zu
vermeiden, die im ungiinstigsten Fall in Pannen oder Verletzungen der
Arbeiter*innen miinden.

Es ist diese Unterscheidung zwischen objektivierbaren nicht-
menschlichen Tieren einerseits und reflektierten menschlichen Tieren
andererseits, die sich im Untersuchungsmaterial zum »Tonnies-
Skandal« und der »Nerz-Mutation« immer wieder zeigt, wenn auch
in unterschiedlicher Gestalt — implizit oder explizit, affirmativ oder
ablehnend, rechtfertigend oder aufklirend, auf menschliche oder
nichtmenschliche Arbeitskrifte blickend. Neben den erliuterten
kollektiven Mechanismen sind auch intrinsische und extrinsische
Zuschreibungen hinsichtlich der Nutzbarmachung nichtmenschlicher
Tiere sowie der Rechtfertigung des Machtgefilles von Bedeutung.

Der Wert von Tieren, oder: Wie nichtmenschliche Tiere totbar
gemacht werden

Die Betrachtung von Nutztieren als Produkte, Ressourcenlieferant*in-
nen oder »lebende Bevorratung« (Sezgin 2014: 167) und die Moglichkeit,
nichtmenschliche Tiere ohne rechtliche oder soziale Konsequenzen zu
toten (etwa fiir die Mitarbeiter*innen von Schlachthéfen, Jiger*innen,
Kirschner*innen oder andere Beschiftigte in der tierverarbeitenden

am 14.02.2026, 22:00:1

35


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Arteniibergreifende Firsorge?

Industrie), erfordert eine gesellschaftliche Vereinbarung, dass nicht-
menschliche Tiere get6tet werden diirfen, die einem wirtschaftlichen
Zweck dienen (Grimm/Hartnack 2013:375). Haraway zufolge werden
nicht nur der Prozess des »Tétbarmachens« selbst, sondern auch die
Vorginge und Praktiken, die ihm vorausgehen, selten hinterfragt,
geschweige denn die Frage nach Verantwortlichkeiten ausgehandelt
(Haraway 2016a: 234f.; vgl. Wirth 2011: 122). So entsteht ein gewaltvolles
System, auf das wir im Verlauf des Buchs 6fter zuriickkommen werden,
und das Joy mit dem Begriff des Karnismus beschreibt: »Karnismus ist
das Glaubenssystem, das uns darauf konditioniert, bestimmte Tiere
zu essen. [..] Die meisten Menschen auf der Welt essen Fleisch heute
nicht, weil sie es miissen, sondern weil sie sich dafiir entscheiden. Und
jede Entscheidung geht auf Uberzeugungen zuriick« (2013: 32).

Joy vertritt die These, dass der Karnismus schwer zu durchschauen
ist, weil psychologische Abwehr- und Schutzmechanismen greifen, eine
Kombination aus Leugnungen, Rechtfertigungen und Wahrnehmungs-
verzerrungen, die die Opfer des Karnismus, sprich die nichtmenschli-
chen Tiere, unsichtbar werden lisst. (Mannes 2015)

Es geht um eine dominante Ideologie, die letztlich dazu fiihrt,
dass der gesellschaftliche Fleischkonsum unhinterfragt, ohne be-
wusste und explizite Einschrinkungen sowie (Selbst-)Reflexion weiter
gedeihen kann. So erwartet die Organisation fiir wirtschaftliche Zu-
sammenarbeit und Entwicklung (OECD) bis 2030 einen Anstieg der
Fleischproduktion um weitere 40 Millionen Tonnen. Wenn vorher nicht
politisch umgesteuert wird, wiirde demnach ab 2030 eine Produktion
von etwa 366 Millionen Tonnen pro Jahr erreicht werden (Chemnitz
2021:14). Ein bemerkenswerter Fakt verdeutlicht eine immense Schief-
lage: vor allem im Globalen Siiden wird aufgrund des stetig steigenden
Bevolkerungswachstums ein viermal hoherer Fleischkonsum erwartet
(Tostado 2021:10). Da liegt die Annahme nicht fern, dass die weitere
Verdringung von Landwirtschaftspraktiken, die alternative Formen
der Tierzucht und -haltung leben, zuriickgedringt werden. Bei all
diesen Thesen, nicht zuletzt bei der starken Erklirungsmacht der
Karnismus-Figur, gilt es zu untersuchen, wie genau und an welchen
Instanzen subtile und weniger subtile Abhingigkeiten festgezurrt

am 14.02.2026, 22:00:1


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Verschrankung von Care und dem Mensch-Tier-Verhaltnis

werden — die sozialwissenschaftliche Forschung muss offen sein fiir
Dynamik und Uberraschung, die in der Begegnung von heterogenen
Akteur*innen stets moglich ist und dabei vorgefertigte Schemata
unterliuft.

Um die Menge an tierischen Produkten zu erzeugen, die heute
konsumiert wird, werden Nutztiere im Akkord gezeugt, geziichtet
und getdtet (Haraway 2016a: 229fF.). Ein nichtmenschliches Tier gilt
hiufig schon vor Beginn seines Lebens als Ware, deren Tauschwert
an einer »objektivierbare[n] Verwertbarkeit« gemessen wird (Sauer-
berg/Wierbitza 2013:74), beispielsweise einer Weiterverarbeitung in
Koteletts oder Pelzbommel. In dem 6konomischen Tauschwert, an den
ein nichtmenschliches Tier gekoppelt wird, liegt auch der Grundstein
fiir die Moglichkeit des Totens nichtmenschlicher Tiere:»[Flalls der
Verwendungszweck es verlangt, [kann das nichtmenschliche Tier]
verletzt oder getdtet werden« (Petrus 2015b:265). In dem Prozess
der Verdinglichung wird die wahrgenommene Andersartigkeit und
Zugehorigkeit nichtmenschlicher Tiere zu anderen Spezies hervorge-
hoben. Der Begriff des »Speziesismus«, der 1970 durch den britischen
Psychologen Richard Ryder geprigt wurde, merkt hier kritisch an,
dass die Betonung von Unterschiedlichkeiten zwischen Spezies, die
Ausbeutung nichtmenschlicher Tiere ideologisch legitimiert — durch
die angebliche moralische Uberlegenheit von Menschen (vgl. Denkhaus
2018: 202fF.; vgl. Horta 2015). Speziesistische Argumente implizieren
daher gleichzeitig eine Sonderstellung des Menschen und eine Ab-
wertung nichtmenschlicher Tiere, indem ihren Interessen weniger
Gewicht beigemessen wird (Rude 2013: 12; vgl. Horta 2015: 318).* Damit
einher geht die Vernachlassigung der Individualitit nichtmenschlicher
Tiere und die gleichzeitige Darstellung dieser als Masse oder Kollektiv.

2 Durch diese Abwertung wird in vielen Fillen der Mangel an menschlicher Ver-
antwortung gegeniiber nichtmenschlichen Tieren gerechtfertigt. Dabei kann
im Sinne der Tierethik nach Hilal Sezgin argumentiert werden, dass Men-
schen als moralische Subjekte durchaus eine Verantwortungspflicht fir nicht-
menschliche Tiere tragen, selbst wenn diese ihnen nicht den gleichen Grad an
(Fiir-)Sorge und Verantwortlichkeit entgegenbringen kénnen (vgl. 2014: 30ff.).

am 14.02.2026, 22:00:1

37


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Arteniibergreifende Firsorge?

Ob im »Dschungel« bei Sinclair, in der Schlachtfabrik der Tonnies-
Holding oder auf den dinischen Nerzfarmen - die Offentlichkeit lernt
gesichtslose Massen kennen. Das ist eine Praktik der Humandiffe-
renzierung: ein Prozess der Entindividualisierung, bei dem Nutztiere
als Abstraktion definiert werden, wodurch die Abgrenzung von ihnen
und, in letzter Konsequenz, auch der Karnismus stabilisiert werden
(Joy 2013: 134f.).

Die entstehenden Hierarchien und Machtstrukturen, in denen
Menschen sich als iiberlegen betrachten und nichtmenschliche Tiere
als untergeordnet positionieren, reproduzieren ein gewaltvolles und
ausbeuterisches Herrschaftsverhiltnis (Sauerberg/Wierbitza 2013: 74).
Dieses verfestigt sich zusitzlich durch das eigenwillige menschliche
Handeln mit und gegeniiber nichtmenschlichen Tieren und denjeni-
gen, die mit ihnen arbeiten (Sebastian 2021). Wo die Grenzen zwischen
Unterdriickung, Sorge und Gewalt verlaufen, ist nicht immer eindeu-
tig (vgl. Nungesser 2018). Auch die bereits ausgefithrten Abwehr- und
Abgrenzungsmechanismen sowie Prozesse der Dichotomisierung und
Verdinglichung nichtmenschlicher Tiere beférdern und legitimieren
gewalttitige Handlungen, wie die des Schlachtens oder Keulens. Das
gilt ausdriicklich dann, wenn sie eine Gefahr fir den Menschen und
die menschliche Gesundheit darstellen kénnten.

Fiir eine Anniherung an das Mensch-Tier-Verhiltnis bietet sich fur
das vorliegende Buch auch deshalb die Untersuchung medial gefiihr-
ter Diskurse an, da nichtmenschliche Tiere selbst nicht mit sprachli-
chen Mitteln in Opposition treten konnen. Aufgrund dessen werden sie
— im Sinne eines »Otherings«® — zu unhérbaren, unzuginglichen, wei-
testgehend unsichtbaren und subalternen Anderen (vgl. Wirth 2011: 59).
Nichtmenschliche Tiere dienen Menschen als stumme Kontrastfolie,
auf Grundlage derer sich das Menschliche erst fassen lasst (vgl. Borkfelt
2011:138). Die Konstruktion und Aufwertung des menschlichen Selbst
basiert demnach auf der abwertenden Konnotation nichtmenschlicher

3 Spivak pragte den Begriff, in dem sie darauf aufmerksam machte, wie vor al-
lem imperiale Diskurse >die Anderen«< (Subjekte), also die aus Machtdiskursen
Ausgeschlossenen, nicht einbegriffen hatten (vgl. Spivak 1985).

am 14.02.2026, 22:00:1


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Verschrankung von Care und dem Mensch-Tier-Verhaltnis

Tiere als negative Andere beziehungsweise als antithetisches Konstrukt
und findet sich wieder in vielfiltiger Ausprigung im Sprachgebrauch
sowie in der negativen Konnotation tierischer Eigenschaften (vgl. Mit-
herich 2015: 491t.).

Wie wird aus der Kuh ein Steak und aus dem Nerz ein Pelz?
Ein Wort zu Sprache

Solange der kuschelige Hauskater Fritz und die treue Hundegefihrtin
Kira auf einen Namen héren und ihnen ein nahezu menschlicher Status
an der Seite ihrer Halter*innen zugewiesen wird, sind sie kein charak-
terloses Konsumgut, sondern losen beim Menschen Gefiihle von Zu-
gehorigkeit aus (vgl. Petrus 2013: 48). In der Fleischindustrie hingegen
wird durch die Verwendung von Begriffen wie »Steaks, »Kotelett« oder
»Wurst« eine Distanz zwischen dem nichtmenschlichen Tier auf der
Weide und dem Fleisch auf dem Teller geschaffen: Das nichtmensch-
liche Tier ist hier kein lebendes Wesen mit schlagendem Herzen und
Empfindungen, sondern ein Ding der Industrie, ein Etwas ohne Namen
(vgl. Kassung 2019: 74f.). Kontrir zu den bisher beschriebenen Prozes-
sen der Verdinglichung weist Haraway (vgl. 2008:106) explizit darauf
hin, dass ein nichtmenschliches Tier zu tten bedeutet, jemanden zu t6-
ten, nicht ein lebloses Etwas. Es macht einen Unterschied, ob wir beim
Abendessen fragen, »was« oder »wen« wir essen. Ein unerwartetes Pro-
nomen 16st Unbehagen aus.

Daraus folgt, dass die oben beschriebene Gegeniiberstellung von
Menschen und nichtmenschlichen Tieren sich auch sprachlich manifes-
tiert und durch Sprechakte reproduziert wird. Institutionalisiert wird
ein Sprachbild, das Medien, Produzent*innen tierischer Produkte, aber
auch deren Konsument*innen entwerfen. Medien werden zu »Mythen-
bildern« und legitimieren direkt oder indirekt eine Nutzbarmachung
nichtmenschlicher Tiere, wobei unterschiedliche Narrative greifen kon-
nen: So werden Bilder vom wohltuenden oder gesundheitsférdernden
Fleischverzehr gezeichnet oder bestimmte negative Aspekte der Tier-
haltung selten medial besprochen, geschweige denn nuanciert darge-
legt (vgl. Boesch 2006; Joy 2013:111f.). In Bezug auf die Nutztierhal-

am 14.02.2026, 22:00:1

39


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Arteniibergreifende Firsorge?

tung erfolgt ein medialer und gesellschaftlicher Aufschrei oft nur dann,
wenn ein singuldr erscheinender Verstof§ oder Missstand in der Tierhal-
tung aufgedeckt wird. Wir werden in Kapitel 4 und 5 diverse sprach-
liche Mechanismen vorstellen, die einschligig sind und den Umgang
mit Schwein und Nerz prigen (vgl. Joy 2013). Gleichwohl heben sich die
Corona-Diskussionen von anderen Kontroversen dahingehend ab, dass
ein gewisser Wandel einsetzt, der sich etwa in einem neuen, nachhalti-
gen Unbehagen gegeniiber tierischen Produkten zeigt, einer erhchten
Akzeptanz fiir vegetarische und vegane Produktions- und Konsump-
tionsweisen oder einer bewussten Reduktion des eigenen Fleischkon-
sums, begleitet von ambitionierten Gesetzespaketen (vgl. Spiller/Busch
2021:33).

Wie sich anders iiber Menschen, nichtmenschliche Tiere und
(Fiir-)Sorge denken lasst

Die bisher entfalteten Ansitze rund um das Mensch-Tier-Verhiltnis
zeigen, wie und in welchem Ausmafl Menschen nichtmenschliche
Tiere als subalterne Andere (vgl. Spivak 1985) entwerfen, sie dadurch
verdinglichen (vgl. Grimm/Hartnack 2013) und unter anderem durch
den abwertenden Gebrauch von Sprache zu antithetischen Konstruk-
ten machen (vgl. Miitherich 2015). Diese Form der Nutzbarmachung
nichtmenschlicher Tiere beruht meist auf »[..] diitetische[n], kuli-
narische[n], 6konomische[n] oder auch kulturelle[n] Interessen« (Ach
2018: 259) und steht der Annahme diametral gegeniiber, dass Menschen
nichtmenschlichen Tieren gegeniiber »[...] Pflichten der Fiirsorge und
der Benevolenz« (ebd.:260) haben. Dabei erméglicht die Schaffung
eines Raums fiir Sorge und Fiirsorglichkeit sowohl einen Weg, sich von
anthropozentrischen Sichtweisen zu losen als auch einen Erkenntnis-
gewinn, der sich auf nichtmenschliche Tiere sowie deren Bediirfnisse
einldsst und itber die nutzenorientierten Begegnungen hinausgeht (vgl.
Giraud/Hollin 2016: 7f.). In Anlehnung an Ursula Wolf (vgl. 2012: 96ft.)
kann festgehalten werden, dass gerade in einem solchen Raum der
Umgang des Menschen mit nichtmenschlichen Tieren zwar von einer
Unterlassung bestimmter quilender und Leid zufigender Praktiken

am 14.02.2026, 22:00:1


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Verschrankung von Care und dem Mensch-Tier-Verhaltnis

auf der einen, aber auch von einer Verpflichtung zur Fiirsorge gegen-
iber Nutztieren auf der anderen Seite geprigt ist: »Genauer hat der
Halter eines Tieres die Verpflichtung, fiir es zu sorgen; er ist, wie man
auch sagen konnte, fir dieses Tier verantwortlich. [...] Verantwortung
haben wir fiir diejenigen Lebewesen, die faktisch in unserer Obhut sind
und die nicht in der Lage sind, fiir sich selbst zu sorgen« (Ebd.: 98).

Durch die Interaktion und Artikulation von Menschen, Objekten
und nichtmenschlichen Tieren kénnen Handlungen und Aktionen
auf mehr als eine Position verteilt werden. Bruno Latour schligt eine
Neudeutung des Begriffs »Kollektiv« vor, um Riume und Relationen
des Zusammenlebens als Prozess zu deuten. Das umfasst dann auch
Akte der Fursorge oder der Verantwortungsiibernahme. Latour meint
mit Kollektiven zum einen den »Austausch menschlicher und nicht-
menschlicher Eigenschaften innerhalb einer >Korperschaft« (2002: 236)
und zum anderen die hybride Zusammensetzung von Gesellschaft und
Natur (vgl. 20072). In diesem Zusammenhang reicht es nicht aus,
sich lediglich auf existierende Wissensbestinde als eine Grundlage zu
berufen. Um Verinderungen in der Zusammensetzung von Kollektiven
zu erreichen, ist es zentral, Praktiken neu zu verhandeln und zu gestal-
ten. Da nichtmenschliche Tiere »qua ihrer Leiblichkeit die Moglichkeit
der Handlungsfihigkeit« (Balgar 2015:144) besitzen, sollten sie im
Denken iiber Neugestaltung miteingeschlossen werden. Das umfasst
Moglichkeitsrdume fiir ein verschrinktes Denken mit Care von und
zwischen Akteur*innen. Die Sorge um die Relation begreift dabei nicht
nur die zentral herausgestellten Entititen, sprich Mensch und nicht-
menschliches Tier. Es verweist auf eine existentielle Problematik: die
Klima- und Umweltfrage.

2.2 Klima und Umwelt als Kessel

Die industrielle Moderne hat den Planeten in einen Kessel verwan-
delt, in dem Kontroversen um Spezies angeheizt werden. Mensch-
Tier-Verhiltnisse sind okologisch eingebettet und beeinflussen die
planetare Entwicklung. Unser zentraler empirischer Bezugspunkt ldsst

am 14.02.2026, 22:00:1

41


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Arteniibergreifende Firsorge?

daran wenig Zweifel. Die Geschichte des Coronavirus ist auch eine
Geschichte intensivierter und ausbeuterischer Mensch-Tier-Umwelt-
Interaktionen, wachsender Abhingigkeiten von fossilen Energietrigern
und der Zerstorung von Lebensriumen, bis hin zur Vernichtung ganzer
Spezies, dem sechsten grofien Artensterben. Unter den Schlagworten
»Klima« und »Umwelt« kommt viel zusammen, was es grob zu iiberbli-
cken gilt. Die Toénnies- und Nerz-Debatten beziehen sich darauf und
lassen sich ohne Klima- und Umweltbezug bisweilen nicht verstehen.

Das Anthropozén

Kolonisierung und Industrialisierung haben Spuren globalen Ausma-
es hinterlassen, »das Anthropozin« ist die neue Epoche, in der wir uns
befinden. Das Klima dndert sich, Okologien geraten aus dem Gleich-
gewicht, die Folgen der einschneidenden Verinderungen werden von
Lebewesen unterschiedlich getragen — und unterschiedlich ausgelost.
»Anthropozin« meint dabei: Der Mensch ist durch seine Eingriffe in die
Natur zu einer geologischen Kraft geworden. Die Einfliisse sind wissen-
schaftlich und politisch anerkannte Tatsachen, wie es die Berichte des
Weltklimarats unterstreichen (vgl. IPCC 2022). Wir sind Zeug*innen ei-
nes eindriicklichen wissenschaftlichen Konsenses, markanten Fridays
For Future-Aktivismus, ausdrucksstarken indigenen Protests und ve-
hement formulierten politischen Willensbekundungen — aber bisher
bleibt die Transformation aus und aktuell als wahrscheinlich klassifi-
zierte Zukunftsszenarien sind bedriickend.

Um welche Probleme miissen wir uns sorgen, wenn das Mensch-
Tier-Verhiltnis im Kontext der Klimakatastrophe in den Mittelpunkt
riickt? Zur Diskussion dieser Frage ist es aufschlussreich, ohne Um-
wege bei einer These anzusetzen, die das Ausbleiben und die »nach-
haltige Nicht-Nachhaltigkeit« (Blithdorn 2020) der globalen Okonomie
erkliren will. Offentlich werden zwar unter dem Schlagwort der Klima-
krise ein Problem benannt und Losungswege umrissen, aber inmitten
der Komplexitit bleibt nur ein Tunnelblick auf die eher abstrakte GréRRe
von CO2-Emissionen iibrig. Der Fokus ist durchaus verstindlich, ins-
besondere hinsichtlich der industriellen Tiernutzung:

am 14.02.2026, 22:00:1


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Verschrankung von Care und dem Mensch-Tier-Verhaltnis

2006 erschien ein Bericht der Ernihrungs- und Landwirtschafts-
organisation der Vereinten Nationen (FAO) mit dem Titel Livestock’s
long shadow, der in den Human-Animal Studies eine wichtige Refe-
renz ist, denn die Statistik erschiittert (vgl. Schlatzer 2015): Unter den
menschlich verursachten Treibhausgasen rangiere die Nutztierhaltung
unter den Top 3 Verursachern, mit rund 18 Prozent etwa vor dem
Transportsektor, der circa 13,5 Prozent ausmache. Damit zusammen
hingen Entwaldung, Diingemanagement, Tierproduktion und weitere
Komponenten wie Soja-Futtermittel. Neuere Sonderberichte unter-
streichen noch einmal die Quelle von CO2 schlechthin: die industrielle
Fleischproduktion, vor allem »rotes« Fleisch; die industrielle Verarbei-
tung und Konsumption von Kithen, Schweinen, Schafen und mebhr.
»Weniger Fleisch essen« ist die Devise, wie das Journal »Nature« die
neue Studie zusammenfasst (Schiermeier 2019). Einsparungen sind
relevant, weil sich Kohlenstoffdioxid in der Atmosphire aufsummiert
und wachsende CO2-Mengen eine steigende Erderwirmung bedeuten.
Je schneller das Wachstum, desto schneller schrumpft das verbleibende
CO2-Budget — laut Weltklimarat bleiben nunmehr weniger als zehn
Jahre, um das 1,5 Grad-Ziel nicht zu verfehlen. Aber der Fokus auf
einen Wert hat in diesem Kontext auch zu Verwirrung gefiihrt, zumal
einerseits einige nicht peer-reviewte Studien deutlich hohere CO2-
Korridore benennen und andererseits neue Daten von FAO oder dem
IPCC den Anteil des Sektors auf lediglich 10 bis 14 Prozent bemessen
(vgl. IPCC 2022: 476).

Die konkreten Zahlen sind entscheidend, und wir folgen den
aktuellen Schitzungen von 14 Prozent. Aber man kann sich bei der
Betrachtung auch verzetteln und zu allzu fokussierten Debatten ver-
leiten lassen. Es gilt sowohl den aktuellen Konsens anzuerkennen
als auch die Diskussion um Klima und Umwelt von einer einzelnen
Zahl zu entkoppeln — wie wir es in einigen, aber keineswegs allen
von uns untersuchten journalistischen Beitrigen zur Klima- und Um-
weltdimension bei Ténnies und Nerz nachlesen konnten. Genau diese
Aussage zur Offnung der Debatte unterstreicht die Abbildung 3 zum
»CO2-Tunnelblick«.

am 14.02.2026, 22:00:1

43


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44 Artenlbergreifende Fiirsorge?

Abbildung 3. Der CO2-Tunnelblick

Ressourcenknappheit

Bildung Artensterben
Armut Wasserkrise
Biodiversitat Gesundheit

CO2-Emissionen

Konflikte Eutrophierung
Ungleichheit Uberkonsum
Verdrangung Verschmutzung

Wohlbefinden

Eigene Darstellung nach Konietzko (2022). © 2022 Karla Groth, Stefan Laser,
Isabelle Sarther, Jennifer Schirrmacher. Kopf via Hair by Ker’is von NounPro-
ject.com. Legende: Die Netzwerklinien zeigen beispielhaft die generelle Verzwei-
gung von Themen.

Umsicht verhindert einen Tunnelblick und erlaubt es, eine Sensibi-
litat fiir zentrale Belange und ihre Verstrickungen zu entwickeln. Das
Anthropozin aus Sicht des Mensch-Tier-Verhiltnisses zu besprechen,
bringt dabei heterogene Aspekte zusammen:von Nitratbelastungen
durch intensive Landwirtschaft (in der Abb. 3:Eutrophierung) iiber
Luftverschmutzung durch Transport-Diesel-LKW oder Plastik im
Meer durch das Fischereiwesen (Verschmutzung und Wasserkrise)
hin zu kapitalistischer Landnahme und Okosystemen an ihren Kipp-
punkten (Verdringung, Biodiversitit, Artensterben) sowie multiplen
sozialen Krisen (Ungleichheit, Konflikte, Armut). Das ist ein auch
genuin gesundheitspolitisches Problem, wenn wir im Hinterkopf be-
halten, dass die industrielle Tierproduktion >Tierseuchen« begiinstigt
und der massenhafte Konsum tierischer Produkte signifikant mit
gesundheitlichen Schiden beim Menschen korreliert. Im Anschluss

am 14.02.2026, 22:00:1


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Verschrankung von Care und dem Mensch-Tier-Verhaltnis

daran ist es geboten, sich um ein >gutes< Leben auf dem Planeten zu
bemiithen und gegenseitig mit- und voneinander zu lernen (was etwa
arteniibergreifendes Wohlbefinden, Bildung, aber auch Ressourcen-
knappheit einschlie3t). Das ist auch angesichts exzessiver Fleisch- und
Pelzproduktion entscheidend: Tierschutz ist nicht gleich Tierschutz.
Wenn sich Industrien qua Gesetzesnovellen zu inkrementellen
Innovationen verpflichten, addiert das zwar ein »Wohl« auf einer
Bilanzaufstellung hinzu (Tierwohl; auch »animal welfare«). Es sichert
aber zugleich den Fortbestand industrieller Routinen und steht einer
Befreiung und artgerechten Lebensweise von nichtmenschlichen Tie-
ren im Weg (zu bezeichnen als »animal wellbeing«) (vgl. Bekoft/Pierce
2017). Der »Rinderwahn« der BSE-Krise hat Anfang der 2000er Jahre
eindrucksvoll Transformationsdruck aufgezeigt; die damalige Krise
steht beispielhaft dafiir, dass offentliche Kontroversenaufarbeitung
Lernpotenzial entfalten kann, wie in Teilen sichtbar geworden in der
Verbraucher*innen- und Landwirtschaftspolitik (Boschen et al. 2003;
Lamla/Laser 2018). Aber es wurden auch Grenzen deutlich, beispiel-
haft belegt an der Stabilitit der industriellen Tiernutzung und dem
Festhalten an »wellfare« statt »wellbeing«. Klar ist: Die Klima- und
Umweltforschung zeigt auf, dass eine sozialokologische Transfor-
mation notwendig ist und Pfade zur Adaption geprigt und genutzt
werden miissen — hin zu mehr ékologischer Landwirtschaft, pflanz-
licher Ernihrung, mehr erneuerbaren Energien, in geringem Maf}
unterstiitzt durch technologische Innovationen wie etwa der zellularen
Agrarkultur (mit dem berithmten Ankerbeispiel von »Clean Meat« aka
Laborfleisch: vgl. Gertenbach et al. 2021; Stephens et al. 2018).

Kritisches Potenzial jenseits des Anthropozéns entfalten

Der Begriff des Anthropozins verschafft dem Kampf um Klima- und
Umweltgerechtigkeit neue Legitimation, gibt einen Hebel zur Hand
und ermoglicht einen radikal neuen Blick. Die Sozial- und Geistes-
wissenschaften greifen die geologische Begriffsvorlage gerne auf und
nehmen am interdiszipliniren Dialog teil, sie lassen sich ein auf teils
ungewohnte Daten, Skalen und Zeitspannen - auf CO2-Werte, plane-

am 14.02.2026, 22:00:1

45


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Arteniibergreifende Firsorge?

tare Horizonte, geologische Dimensionen. Das ist duflerst produktiv.
»Das Anthropozin zu denken heifdt, entlang von Bruchlinien, Span-
nungen und Widerspriichen zu denken« (Horn/Bergthaler 2019: 213).
Gleichwohl unterstreichen kritische Interventionen die Grenzen der
Denkweise und hinterfragen den Begriff per se. Die zentrale Kritik liuft
darauf hinaus, dass dem »Anthropos« zu viel Gewicht beigemessen
wird; dass noch im Moment der ultimativen Krise menschlicher Uber-
mut dominiert und alles auf die Karte der kollektiven menschlichen
Handlungskraft mit viel technologischen Losungsansitzen gesetzt
wird, also auf einen »Technofix« in etablierten Pfaden.

Als Reaktion auf das »Anthropozin« sind diverse Schwesterndia-
gnosen entstanden, wobei der prominenteste unter ihnen das »Kapi-
talozin« ist. Marxist*innen bemiihen diesen Begriff, um vom diffusen
Kollektiv »Wir« auf eine zentrale Kraft zu lenken: die kapitalistische Ak-
kumulation mitsamt ihrer Hauptwiderspriiche (vgl. Moore 2017; Malm
2016). So gesehen leben wir im Zeitalter des Kapitals. Einzelne Men-
schen sind darin nur bedingt verantwortlich zu machen - bei Marx
Analysen geht es bei direkten Ansprachen eher um Idealtypen statt um
konkrete Individuen, vor allem aber werden Strukturprobleme des Ka-
pitalismus freigelegt. Und eine etwaige Ansprache von Personen kann
dann obendrein nur eine Minderheit meinen, eine weifle Minderheit die
direkt von kolonialer Expansion profitierte. Worum geht es? Der 6ko-
nomische Tauschwert prigt Wertordnungen und stiitzt ein problema-
tisches Naturverhiltnis, indem Enteignung, Aneignung und Kontrol-
le von Arbeitskraft und natiirlichen Ressourcen ausschlaggebend sind.
Moore und Patel haben vor diesem Hintergrund eine historische Ein-
ordnung vorgeschlagen, die sich entlang der Abschépfung von »billi-
gen Dingenc« erzihlen lisst: die kapitalistische Entwicklung zehrt von
billig gemachten und billig gehaltenen Ressourcen; von billiger Natur,
Arbeit, Sorge, Energie sowie billigem Leben und Essen. »Billig« meint
dabei nicht einfach ein Preisschild, und »Ding« markiert mehr als ei-
ne Distanzierung. Fiir die Autoren bedeutet es, den Begriff Kapitalozin
zu verwenden, um »den Kapitalismus ernst zu nehmen, ihn nicht nur
als ein Wirtschaftssystem zu begreifen, sondern als eine Art und Wei-

am 14.02.2026, 22:00:1


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Verschrankung von Care und dem Mensch-Tier-Verhaltnis

se, die Beziehungen zwischen den Menschen und der iibrigen Natur zu
organisieren« (Patel/Moore 2018:13).

So lassen sich widerspriichliche Beziehungen einordnen. In der Kli-
madebatte wird etwa gerne argumentiert, dass die industrielle Tier-
haltung nicht nur ethisch, 6kologisch und gesundheitlich problema-
tisch ist: Ihr heftet auch eine grundlegende energetisch-6konomische
Ineffizienz an. Menschen miissen sich ernihren und ihren Metabo-
lismus am Laufen halten, sie brauchen eine Energiezufuhr in Form
von reichhaltigen Kalorien. Aber die Tierhaltung geht hier unnétige
Umwege, ziichtet Kérper und verwiistet Landschaften, lisst Knochen
wachsen und Wilder umgraben, nur um einen Bruchteil an Kalori-
en fiir den menschlichen Konsum abzuzapfen. Der »Umwandlungsver-
lust« (Schlatzer 2015: 193) ist enorm — aber er ist kapitalistisch gesehen
tragfihig. Mehr als das: Unternehmen dringen stetig darauthin. Er-
innert sei an Andreas Malms (vgl. 2016) Untersuchung und die Frage,
wieso sich im England der 1820er Jahre Kesselkohle gegen Wasserkraft
durchsetzen konnte — denn Wasserkraft war nicht nur infrastrukturell
abgesichert und verhalf Betrieben wie Baumwollspinnereien zu rapi-
dem Wachstum, sie war sogar giinstiger und effektiver. Was den Wech-
sel zur fossilen Kraft antrieb, war die Aktivierung der Stadtbevolkerung,
flexible Arbeitskraft und die Intensivierung der Produktion. Erst da-
nach folgten massive Investitionen in fossile Abbau- und Raffineriean-
lagen, ermoglicht durch Landnahme und Subventionen vielfiltiger Art.
Auch durch tierische Korper flieft nunmehr die Logik des fossilen Kapi-
talismus: Kérper und Landschaften lassen sich zielgenau kontrollieren
und extrahieren, die Profitsitze sind kurz- und mittelfristig hoch, die
Rendite direkt, die beschriankten unternehmerischen Haftungspflich-
ten eine Einladung; in Verbindung mit fossilen Energietrigern und Pe-
trochemie ist die tierische Produktion obendrein von den scheinbar
knappen Grenzen von Land und Boden entkoppelt. Kurzum: Es ist aus
industrieller Sicht eher eine Verschwendung, nicht so viel wie moglich
>billig« abzuschopfen. Und so sind wir bei der aktuellen Situation an-
gekommen, in der Tomaten, Salamischeiben und vegane Schnitzel im
deutschen Supermarkt nicht mehr nur durch (zeitgendssische) Krif-
te der Sonne geformt werden, sondern die Organismen ihre Kraft aus

am 14.02.2026, 22:00:1

47


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Arteniibergreifende Firsorge?

uralten Quellen der fossilen Energietriger ziehen. Die Grundlage des
Wachstums untergribt sich dabei jedoch selbst, weil sie Grenzen ne-
giert: Hinter die Zerstorung konnen wir nun nicht mehr zuriicktreten,
der Planet ist bereits beschidigt und wir miissen lernen, mit den Folgen
und den materiellen Uberresten der fossilen Infrastrukturen zu leben.

Obschon der Begriff erhellend sein kann - auch, ja insbesonde-
re »das Kapitalozin« ist kritisch kommentiert worden. Erstens kann
bemingelt werden, dass der Begriff eine gewohnte Analytik auf einen
neuen Diskurs iiberstiilpt und komplexe Diskussionen abkiirzt. Das er-
scheint angesichts der detaillierten Ausfithrungen der oben genannten
Autoren Moore und Malm unfair, aber der Kritikmodus kann durch-
aus als distanziert und eingefahren aufgefasst werden, wenn die Kritik
nicht Diskussionen eréffnet, sondern abschliefit. Zweitens hinterfra-
gen Kritiker*innen den Bedeutungshorizont des Kapitalbegriffs, sprich
ob er fir die zeitgendssische Klimakrise angemessen ist. Einerseits, so
wird argumentiert, ordnet er historische und aktuelle Kolonialismen als
eher zweitrangig ein — manche Autor*innen wie Haraway wihlen daher
einen anderen Fokus, wie etwa den der Plantage, dann oftmals mit Blick
auf indigenes Wissen. Andererseits tausche »Kapitalozin« schlicht den
einen umfassenden Erklirer (Anthropos) mit einem anderen (Kapital)
aus: Es bleibt bei einer ungeheuren Reichweite des Erklirungsmusters.
Das riecht nach menschlicher Hybris, nach Macht - und nach Uberfor-
derung.

Vor dem Hintergrund der begrifflichen Debatte ist eine ganze Bat-
terie an Wortschépfungen und »Szenen« entstanden. Um einige mit ih-
rem je zentralen Fokus zu nennen: vom Anthropozin (Mensch) tiber das
Kapitalozin (Kapital), dem Nekrozin (Artensterben) bis hin zum Plan-
tationozin (Plantage), dem Gynozin (Queerfeminismus) und dem Cht-
huluzin (mehr-als-menschliche Allianzen) (vgl. Mentz 2019). Die Neo-
logismen diversifizieren die Erfahrung des Anthropozins und erlauben
eigene Zuschnitte. Sie leuchten unterschiedliche Gesichtspunkte, Er-
fahrungen, Potenziale und Freiheitsgrade des Anthropozins aus. Und
um Freiheiten geht es. Wichtig ist es den Autor*innen, Leben in Zeiten
der Klimakatastrophe denkbar zu machen und Spezies zusammenzu-
bringen. Wie etwa Pandian und Howe zu ihrem Lexikon Anthropocene

am 14.02.2026, 22:00:1


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Verschrankung von Care und dem Mensch-Tier-Verhaltnis

Unseen anmerken: »Die vom Raubtierkapitalismus angeheizte Klima-
krise hat das Potenzial, Machthaber zu ermutigen, drakonische Kon-
trollen iiber weit entfernte Bevolkerungsgruppen auszuiiben, die in Art
und Umfang beispiellos sind.« Die Autor*innen wollen Kontrolle ableh-
nen und den Diskurs auf den Kopf stellen, was sich an ihrer aus der Kri-
sendiagnose abgeleiteten Frage zeigt: »Konnen wir stattdessen ange-
sichts dieser Herausforderung neue Wege des Daseins erlernen, indem
wir die Umgestaltung der Okosphire im Geiste des Experimentierens
angehen, anstatt mit katastrophalen Risiken und existenzieller Besorg-
nis?« (Pandian/Howe 2020: 22; eigene Ubersetzung). Nicht zuletzt geht
es darum, Fatalismus zu begegnen, der sich im Angesicht existenziel-
ler Krisen wie des Klimawandels einstellen mag. Daraus schliefRen wir:
Wenn sich im Anthropozin alles beschleunigt und der Planet wie ein
Kessel erhitzt, geht es um kreative Wege, kritische Potenziale zu ent-
falten — und sich gegenseitig zu helfen. Das ist eine genuin feministi-
sche Lesart von Klima- und Umweltproblemen, die darauf hinausliuft,
arteniibergreifende Fiirsorge zu arrangieren.

2.3 Arteniibergreifende Fiirsorge gestalten

»Fiirsorge ist ein menschliches Pro-
blem, aber das macht Fiirsorge nicht
zu einer rein menschlichen Angele-
genheit.«

(Puig de la Bellacasa 2017: 2, eigene
Ubersetzung)

Dem Gedanken, dass nicht nur Menschen, sondern auch nichtmensch-
liche Entititen Teil von Kollektiven und Moglichkeitsraumen sind — und
damit einer wechselseitigen Fiirsorge —, widmen sich seit einigen Jah-
ren die Wissenschafts- und Technikstudien (die STS). Sie spielen in den
Anthropozin-Debatten eine tragende Rolle und sollen fiir eine Aufar-
beitung des Fiirsorge-Begriffs und seiner Applikationen sensibilisieren.
Eine prominente Vertreterin dieser Theorien ist Maria Puig de la Bella-

am 14.02.2026, 22:00:1

49


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Arteniibergreifende Firsorge?

casa, die das Verstindnis von Care deutlich weiter fasst als andere Dis-
kursbeitrige zu Firsorgepraktiken, die in 6konomischen Logiken rund
um Care-Arbeit verhaftet bleiben (vgl. ebd.: 10; Martin et al. 2015: 628).*
Dabei lisst bereits die Ubersetzung des Care-Begriffs ins Deutsche ei-
ne Vielschichtigkeit und damit verbundene Uneindeutigkeit des Aus-
drucks deutlich werden: Der Deutungsraum changiert zwischen Sorge,
Sorgfalt, Fiirsorge, Achtsamkeit, Obhut, Betreuung, Wartung oder Ver-
wahrung. Eine produktive deutsche Ubersetzung bietet vor allem der
Begriff »(Fiir-)Sorge«, so wird er in den Human-Animal Studies promi-
nent genutzt (vgl. etwa bei Donaldson/Kymlicka 2013).

Damit gehen die Human-Animal Studies einen wichtigen Schritt:
Der Care-Begriff muss Verschrinkungen zwischen Menschen und
anderen Entititen mitdenken und so ein aktives Einbeziehen ermog-
lichen (Binder/Hess 2019:18; Puig de la Bellacasa 2017:31). Er muss
sich von einer anthropozentrischen Sichtweise 16sen. Das ist in den
Human-Animal Studies ein anerkannter Claim, ausformuliert von
feministischen, tierethischen Ansitzen, die »als Gegenentwurf zu
jener Tierethik gesehen werden, die den Einbezug nichtmenschlicher
Tiere in die Moral allein durch allgemeingiiltige Normen und Prinzi-
pien zu begriinden versucht und somit auf Rationalitit fokussiert.«
Dabei gilt: »Die Ethiktheorie, die im feministischen Tierethikdiskurs
eine zentrale Rolle spielt, ist die Firsorgeethik (ethics of care, auch
Care-Ethik)« (Bossert 2018:117). Dennoch bleibt festzuhalten, dass
explizite Beziige der Care-Debatten auf weitere Entititen konzeptio-
nelle wie praktische Herausforderungen bergen (vgl. Hofmeister et
al. 2019: 264). Wir lesen die in den STS verbreiteten und von Puig de

4 Verschiedene feministische Theoretiker*innen haben den Begriff der Care-
Arbeit im Sinne von Reproduktions- oder Sorgearbeit geprigt. Dabei ist die
Annahme entscheidend, dass Care-Arbeit meist in hdusliche Spharen und un-
entgeltliche Sektoren verlagert und in erster Linie von weiblich gelesenen und
sozialisierten Personen verrichtet wird. Neben anderen Kriterien wird laut fe-
ministischer Perspektiven durch diese Aspekte eine Abwertung von Care-Arbeit
gerechtfertigt. Fiir eine ndhere Auseinandersetzung mit dem feministischen
Verstdandnis von Care im Sinne von Reproduktionsarbeit siehe beispielsweise
Silvia Federici (vgl. 2012).

am 14.02.2026, 22:00:1


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Verschrankung von Care und dem Mensch-Tier-Verhaltnis

la Bellacasa stark gemachten Ausfithrungen als Einladungen, uns in
Bezug auf das Mensch-Tier-Verhiltnis umfassend folgenden Fragen
zu widmen: (Fiir-)Sorge fiir wen? Wer sorgt? Um was? Warum sorgen
»wir« uns? Und besonders wichtig: Wie sorgen wir? (vgl. Puig de la
Bellacasa 2011: 95; 2017: 6).

Von »Matters of Concern« zu »Matters of Care«

Puig de la Bellacasa iiberschreibt ihr Forschungsprogramm mit »Mat-
ters of Care«. Damit nimmt sie Bezug auf einen einschligigen Ansatz
der Wissenschafts- und Technikforschung und die urspriinglich von
Latour gefithrte Debatte zwischen »Matters of Fact« und »Matters of
Concernc. In seinen Ausfithrungen unterbreitet Latour den Vorschlag
einer heuristischen Unterscheidung beider Begriffe: Wihrend »Matters
of Fact« als blof3e Tatsachen und »Dinge« (Latour 2004: 235) gelten, die
unkritisch eingesetzt wiirden (vgl. Latour 2007b: 21), verweisen »Mat-
ters of Concern« auf eine Art »gathering, eine (An-)Sammlung (vgl.
Latour 2004: 233). In alter pragmatistischer Tradition (Dewey 1996) sol-
len diese »Dinge von Belang« auf praktische Zweifel und konkrete 6f-
fentliche Probleme verweisen, die stets dynamisch sind und den Wan-
del von Relationen zu untersuchen helfen. Latours Kernbeispiel ist ein-
gingig: Im Essay Elend der Kritik: Vom Krieg um Fakten zu Dingen von Be-
lang (Latour 2007b) erinnert er an UN-Erérterungen zu Massenvernich-
tungswaffen im Irak. Dort argumentierten die Vereinigten Staaten mit
den »Matters of Fact« von entdeckten Waffen, um Entscheidungen und
Diskurse abzukiirzen. Heute kénnen wir sagen: Die Debatte hitte kei-
neswegs geschlossen werden sollen. Bei diesem Beispiel bleibt es je-
doch nicht. Latour zeichnet nach, dass auch kritische, sozusagen linke
Theorien dazu neigen konnen, mit Verweis auf vermutet problemati-
sche Verhiltnisse die komplexe soziale Realitit iiberzuformatieren. Tat-
sachen sind hier »sehr polemische, sehr politische Wiedergabe[n] der
Dinge, die uns angehen, der matters of concern« (Latour 2007b: 21). Das
ist im Umkehrschluss ein Plidoyer dafiir, nicht zu frith mit Erérterun-
gen und empirischer Forschung zu stoppen.

am 14.02.2026, 22:00:1

51


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Arteniibergreifende Firsorge?

»Dinge von Belang« konnen als Knotenpunkte sozialer, ethischer
und politischer Interessen dienen, die in eine permanente, materiel-
le sowie ideelle Neugestaltung der Welt verstricke sind (vgl. Puig de la
Bellacasa 2017: 30; 2011: 87). Der Ansatz wirkt darauf hin, inhirente Di-
versitit zu beleuchten und auf die Uberwindung zuvor filschlich an-
genommener, scheinbar objektiver Sachverhalte hinzuwirken, wie et-
wa eine Dichotomie von Natur und Kultur aufzulésen und verbindende
Denkweisen wie die der NaturenKulturen miteinzubinden (vgl. Puig de
la Bellacasa 2017:33f.). An die Aufldsung der Natur-Kultur Dichotomie
ankniipfend, ist auch der Mensch-Tier-Dualismus und die damit ein-
hergehende Abwertung und Verbannung des nichtmenschlichen Tiers
in die »Sphare« der Natur und die Aufwertung des Menschen iiber die
Ebene der Kultur zu reflektieren (vgl. Hnat 2015: 77£.). So gesehen kann
eine »Dingpolitik« (vgl. Puig de la Bellacasa 2017: 38) auf die kollektive
Eigenschaft der »Matters of Fact« verweisen, heterogene Bedeutungen
und Assoziationen in sich zu versammeln.

Anders als »Tatsachen« und »Dinge von Belang« weisen »Matters
of Care«, ganz im Sinne feministischer Denkstrukturen, eine stirkere
affektive und ethische Konnotation auf, die viele Leser*innen bei La-
tour vermissen. Der sprachliche Bedeutungshorizont ist bereits auf-
schlussreich: Wihrend der Ausdruck »I am concerned« eher den Be-
griffen »worry« und »thoughtfulness« zugeordnet wird, markiert die
Formulierung »I care« ein starkes Gefiihl der Verbundenheit und des
Engagements, unterstreicht materielles Tun, eine ethisch wie politisch
aufgeladene Praxis (vgl. Puig de la Bellacasa 2011: 89; 2017: 42).

Was ist Care? Und wie kénnen wir Fiirsorge ermdglichen?

Wissensbestinde und Denkstrukturen sowie Beziehungen hingen von
den konkreten Ausgestaltungen ab, die sozial und historisch situiert
sind (vgl. Haraway 1988). Vor diesem Hintergrund sind »Matters of Ca-
re« als ethisch und politisch aufgeladene Praktiken zu verstehen, die
Machtdynamiken und die daraus entstehenden Ausschliisse und Inter-
dependenzen von menschlichen und nichtmenschlichen Akteur*innen
sichtbar machen (vgl. Puig de la Bellacasa 2011: 86). So thematisiert der

am 14.02.2026, 22:00:1


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Verschrankung von Care und dem Mensch-Tier-Verhaltnis

Care-Begriff ebenso die mit Machtstrukturen einhergehende Andersar-
tigkeit und Herabsetzung nichtmenschlicher Tiere, weiblich gelesener
Personen und anderer marginalisierter Gruppen, indem auf »[...] gesell-
schaftlich verankerte Vorurteile und ausgespielte Machtpositionen zum
Nachteil bestimmter Gruppen [...]« (Bossert 2018: 122) aufmerksam ge-
macht wird. Dieses Verstindnis von Care fordert wiederum die Vorstel-
lung von »[..] Individuen als in Kontexte und Relationen eingebundene
Entititen« (ebd.: 117) und stellt eine Grundlage fiir die Versuche bereit,
tiber die Verflechtungen von Menschen, nichtmenschlichen Tieren und
Objekten zu sprechen und zu forschen, ohne dabei eine dieser Posi-
tionen als die hohergestellte oder machtvollere anzunehmen. Vielmehr
sollen unterschiedliche Positionen sowie Perspektiven nebeneinander,
als gleichwertig und gleich belangreich betrachtet werden. Was also ist
Fursorge, wenn wir Praktiken scharfstellen wollen? Eine hiufig zitierte
Definition Puig de la Bellacasas ist den Theoretiker*innen Joan Tronto
und Berenice Fisher entlehnt. Care ist dann:

»[...] die Aktivitit einer Spezies [...], die alles umfasst, was wir tun, um
unsere >Welt« zu erhalten, fortzufithren und zu reparieren, um in ihr
so gut wie moglich leben zu kénnen. Diese Welt umfasst unsere Kor-
per, unser Selbst und unsere Umwelt, alles, was wir versuchen, in ein
komplexes, lebenserhaltendes Netz zu verweben.« (Tronto 1993: 103;
zit. n. Puig de la Bellacasa 2012:198; eigene Ubersetzung)

Care istim Sinne Puig de la Bellacasas allgegenwirtig und damit ein un-
umgehbarer und notwendiger Teil »of living with and alongside others«
(Martin et al. 2015: 628). Bestimmte Gruppen verdienen hierbei beson-
dere Aufmerksambkeit: diejenigen, deren Bediirfnisse in Abhingigkeit
zum Menschen stehen und oftmals weniger gehért und wertgeschitzt
werden, etwa die der (Nutz-)Tiere (vgl. Puig de la Bellacasa 2011:92;
2017:12). Das ist ein Punkt, den die Human-Animal Studies seit Jahr-
zehnten unterstreichen (vgl. Bekoff/Pierce 2017): Domestizierte nicht-
menschliche Tiere wie Gefihrt*innen-, Nutz- und viele Schwellentie-
re, zunehmend auch Wildtiere, sind abhingig von menschlichen Ent-
scheidungen, menschlicher Lebensfithrung und Giite. Nichtmenschli-
che Tiere konnen oftmals weder frei tiber Aktivititen, Nahrungsaus-

am 14.02.2026, 22:00:1

53


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Arteniibergreifende Firsorge?

wahl und Orte verfiigen, an denen sie sich aufhalten, noch entscheiden,
in wessen Gesellschaft sie sich befinden. Dabei sind viele der vorgege-
benen Handlungsoptionen nicht artgerecht.

Puig de la Bellacasa schligt daher ein »generating care« vor
(2017:57), um dagegen anzuarbeiten, dass nichtmenschliche Entititen
stumm bleiben und nichtmenschliche Tiere zu subalternen Anderen
herabgesetzt werden, die sich als Objekte zu fiigen haben (vgl. Wirth
2011:59). Der Vorschlag, Akteur*innen und Kollektive mitzudenken
(vgl. Puig de la Bellacasa 2012:204), verdeutlicht die Verpflichtung,
Positionen nichtmenschlicher Tiere zu iiberdenken und lidt zu der
Uberlegung ein, wie Care-Praktiken diese Positionen verindern kénn-
ten (vgl. Puig de la Bellacasa 2017:17; 2011:95). Das Mitdenken hat
konkrete Lebensbeziehungen im Blick — das »thinking-with« beinhal-
tet ein »living-with« (Puig de la Bellacasa 2012:207). Wie asymme-
trische Beziehungen zwischen Mensch und nichtmenschlichem Tier
ausgestaltet werden, hingt nicht mafgeblich von vorherrschenden
Wissensbestinden ab (vgl. ebd.; Haraway 1988). Anstatt bestehende
Strukturen lediglich zu reflektieren, zu hinterfragen oder sich ihnen
anzupassen, wird darauf abgezielt, neue Sinnebenen aus den Care-
Praktiken abzuleiten und sie praktisch verfiigbar zu machen (vgl.
Puig de la Bellacasa 2017:75). Ziel ist es, mithilfe von Fiirsorge und
einem nachhaltigen Abbau vorherrschender hierarchischer Strukturen
zu einer lebbaren Welt fiir alle beizutragen (vgl. Puig de la Bellacasa
2011: 95; 2017: 12).

Zudem ist zentral, dass Puig de la Bellacasa den ambivalenten
Charakter von Care hervorhebt: In unterschiedlichen Situationen und
fiir unterschiedliche Menschen birgt das Konzept andere Verstindnis-
se und Auslegungen (Puig de la Bellacasa 2017:1). Festzuhalten bleibt
somit, dass es nicht einen einzelnen Weg gibt, Care-Praktiken zu
vollziehen, sondern die Art und Weise, Caring zu betreiben, immer
von Kontext und Perspektive des fiirsorgenden Subjekts abhingt (vgl.

ebd.: 1, 61).

am 14.02.2026, 22:00:1


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Verschrankung von Care und dem Mensch-Tier-Verhaltnis

Care als Wissenschaftsethik

»We must take care of things in order to remain responsible for their
becomingsc, so formuliert Puig de la Bellacasa (2011: 89) eine zentrale,
forschungsimmanente Herausforderung. Denn Forschung kann nicht
ohne Weiteres als objektiv und unparteiisch gelten — oder um es in Ha-
raways Worten zu sagen: Forschung ist nicht unschuldig (vgl. Haraway
2008). Das ist nicht problematisch, sondern positiv zu deuten: Durch
eine prizise Situierung der eigenen Forschungspraxis macht man sich
rechenschaftspflichtig und erhéht gleichsam den Objektivititsgrad.
Diese Art von wissenschaftlicher Auseinandersetzung fithrt dazu, sich
als Forschende mit den Forschungsobjekten affektiv in Beziehung zu
setzen und fiir sie verantwortlich zu werden (vgl. Puig de la Bella-
casa 2011:99). Es gilt: »If care is to move a situation, those who care
will be also moved by it« (Puig de la Bellacasa 2012:206; Herv. 1.0.).
Wenn menschliche Akteur*innen sich sowohl aufeinander als auch auf
nichtmenschliche Entititen beziehen, wird das Entgegenbringen von
Gefithlen der »[..] Fursorge, Liebe, Freundschaft und auch Vertrau-
en[..]J« (Bossert 2018:118) gegeniiber den jeweiligen Adressat*innen
tberhaupt erst moglich.

»Matters of Care« zu suchen und zu pflegen, verindert das wissen-
schaftliche Rollenverstindnis. Im Angesicht von Problemen der Firsor-
ge kann es bedeuten, als »spokesperson for the marginalized« einzutre-
ten (Puig de la Bellacasa 2012:209). Daraus folgt ein Perspektivwech-
sel (vgl. Binder/Hess 2019:19), und eine wissenschaftsreflexive Positi-
on einzunehmen, gewinnt an Relevanz. Anders formuliert: Es bedarf
wihrend des Forschungsprozesses eines differenzierten Verstindnisses
davon und Wissen dariiber, welche Bediirfnisse mit den verschiedenen
involvierten Positionen verkniipft sind und wie nichtmenschliche Tiere
diese iiber ihr Verhalten artikulieren, um darauf (angemessen) reagie-
ren zu konnen. Dabei konnen die involvierten Akteur*innen einander
durch selbstgewihlte sowie -bestimmte Praktiken und Handlungen na-
herkommen, sich erginzen oder auch erst die Relevanzen einer anderen
Position artikulierbar machen (ebd.).

am 14.02.2026, 22:00:1

55


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Arteniibergreifende Firsorge?

Mit diesen Ratschligen haben wir Grundpfeiler der methodo-
logischen Herausforderung benannt, die wir im folgenden Kapitel
3 noch einmal prazisieren. Hier ist eine zentrale Konsequenz fest-
zuhalten: Im Anschluss an Latour und Puig de la Bellacasa geht es
darum, kontroverse soziale Verhiltnisse durch die Rekonstruktion
medialer Diskussionen aufzubereiten und in Beziehung zu setzen.
Und dabei gilt: Alle Positionen innerhalb eines Forschungsvorhabens
sind zunichst als gleichwertig zu beriicksichtigen, speziesistische
oder anti-speziesistische Positionen, tierschutz- oder wirtschaftsori-
entierte Perspektiven in der Tierindustrie, und so weiter (vgl. Martin
et al. 2015:630). So soll mitunter einem Misstrauen gegeniiber mar-
ginalisierten oder als vermeintlich radikal angesehenen Positionen
entgegengewirkt werden (vgl. Puig de la Bellacasa 2017: 48). Dabei ist
es im Sinne des »dissenting-within« (Puig de la Bellacasa 2012:206)
unumginglich, sich als Wissenschaftler*in den Effekten der Forschung
auszusetzen, oppositionelle Standpunkte zu provozieren und somit
selbst verletzbar und angreifbar zu werden (vgl. ebd.; Giraud/Hollin
2016: 3). Doch sowohl negative Affektionen sowie der Umstand, durch
eine ausgewihlte Care-Perspektivierung andere Positionen zu ver-
nachlissigen, kénnen wihrend des Forschungsprozesses Anlass fiir
Selbstreflexion und Selbstkritik sein (vgl. Puig de la Bellacasa 2012: 212).

Und nun, wie fiirsorgen? Fiinf Idealtypen zur Orientierung

Wir haben damit zentrale Belange der (Fiir-)Sorge und unser Verhaltnis
zum Forschungsobjekt festgehalten. Zur Fokussierung der Forschung
unterscheiden wir zwischen fiinf Formen von Care in Bezug auf das
Mensch-Tier-Verhiltnis. Inspiration dazu bieten Heuristiken der STS-
Forscher*innen John Law (2010) und Vicky Singleton (2010), die wir auf
den vorliegenden Kontext anpassen. Ob, wie und in welchem Ausmaf}
diese bei den Corona-Ausbriichen im Tonnies-Schlachtbetrieb und auf
den Nerzfarmen in Dinemark zum Tragen kommen, besprechen wir
im spiteren Verlauf dieses Buches.

am 14.02.2026, 22:00:1


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Verschrankung von Care und dem Mensch-Tier-Verhaltnis

Caring for the Animal itself . In diesem Zusammenhang stellen sich
Fragen rund um das nichtmenschliche Tier, etwa:Ist das nicht-
menschliche Tier gesund? Ist es hungrig? Ist es vor der Schlachtung
gestresst, weil es vielleicht merkt, dass es kurz vor seinem Tod
steht? Ist der Prozess des Totens schmerzfrei, welche formellen Re-
gelungen und Ethiken leiten den Prozess (vgl. Gibbs 2021)? Oder gilt
in diesem Zusammenhang vielmehr die Frage, wie Annemarie Mol
sie stellt: »Does killing oppose care?« (2010:15). Der Care-Aspekt
spielt hier also sowohl im Leben des nichtmenschlichen Tieres als
auch im Prozess der Tétung durch den Menschen eine Rolle (vgl.
Law 2010: 60ff.).

Caring for the Self. Hier geht es nicht direkt um nichtmenschliche Tie-
re, sondern primir um menschliche Bediirfnisse. Zum einen muss
sowohl die Erfahrung des Totens und Leidens des nichtmenschli-
chen Tieres ausgehalten werden, ohne das zugefiigte Leid gleich-
zeitig abzustreiten; zum anderen muss die Identifikation mit dem
nichtmenschlichen Tier durch die Person, die die Tétung durch-
fithrt, moderiert werden. Mit anderen Worten: »Care, here, is about
responding, but not responding too much. It is about being there,
about sensitivity, and yet it is also about distance. It is precisely
about self-protection« (ebd.: 64). Wie wird die Gratwanderung zwi-
schen Empathie und Distanz ausbalanciert und professionalisiert?
(vgl. ebd.)

Collective Caring. Die dritte Form von Care verweist auf die kollekti-
ve Erfahrung der Personen, die in der Tierindustrie titig sind oder
anderweitig kollektiv organisiert mit ihr in Verbindung stehen. Da-
bei stellt sich die Frage, ob und wie Care verteilt ist und in Rela-
tionen hervorgebracht wird. Durch den Austausch landwirtschaft-
licher Praktiken, unter Bauern und Biuerinnen, (die wir um die Kol-
lektive von Schlachthofmitarbeiter*innen sowie -inhaber*innen er-
ginzen) und die Wertschitzung dieser Gemeinschaft, werden Care-
Praktiken gegeniiber nichtmenschlichen Tieren mafigeblich beein-
flusst (vgl. Singleton 2010: 244f.; vgl. Sauerberg/Wierbitza 2013). Es
dringt sich die Frage auf, ob sich in den Relationen ein gewisses
Verstindnis von Care - formuliert aus einer bestimmten Perspek-

am 14.02.2026, 22:00:1

57


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Arteniibergreifende Firsorge?

tive — durchsetzt und vielleicht sogar die Abwesenheit von Care auf-
fallt (vgl. Stoddard/Hovorka 2019).

Caring for a bigger Picture. Hier geht es um eine Weiterentwicklung
der kollektiven Perspektive — hinsichtlich gesundheitlicher oder
Skologischer Belange. Als Beispiel verweist John Law auf Viren, die
sich innerhalb der Massentierschlachtung ausbreiten kénnen und
die gleichzeitig einen experimentellen Aspekt der Care-Praktiken
deutlich werden lassen. Da durch die Verbreitung eines Virus
handelsiibliche Routinen und alltigliche Erfahrungen im Umgang
mit nichtmenschlichen Tieren durchbrochen und durch bisher
unbekannte Praktiken ersetzt werden, fungieren nichtmenschliche
Tiere in diesem Zusammenhang als Rahmen fir Versuche nach
dem trial and error-Prinzip (vgl. Law 2010: 68), das Gesundheits-
belange scharfzustellen scheint. Die Entscheidung, alle Nutztiere
an einem Ausbruchsort zu toten, einschliefRlich nicht-infizierter
nichtmenschlicher Tiere, kann hierbei auf zwei Beweggriinde
zuriickgefithrt werden: Zum einen, um das Leid dieser im Kol-
lektiv zu minimieren, das heiflt eine Ansteckung von gesunden
nichtmenschlichen Tieren auch auferhalb des Ausbruchsortes zu
verhindern und somit der betroffenen Art zukiinftiges Leid zu er-
sparen (vgl. ebd.: 65). Zum anderen spielt bei dieser Entscheidung
bereits der letzte Aspekt von Care eine Rolle, die:

Economy of Care. Ein Uberspringen von Infektionen auf andere,
benachbarte Orte oder gar auf ein ganzes Land, kénnen nicht
nur eine Ausbreitung von Viren unter nichtmenschlichen Tieren
und damit ein gesteigertes Leid ebendieser bewirken. Sie konnen
ebenso zu einem Einbruch staatlicher Exporte von Fleisch oder
Nerzfellen fithren, sowie im Sinne des Collective Caring die Existenz
anderer Gruppen bedrohen, etwa Ziichter*innen, Schlachthof-
mitarbeiter*innen, -inhaber*innen, Bauern oder Biuerinnen (vgl.
ebd.: 65f.). Man kann hier gleichwohl zwischen einer Makro- und
einer Mikro-Ebene der Bearbeitung unterscheiden: die Legitima-
tion der Tétung aller nichtmenschlichen Tiere am Ausbruchsort
durch 6konomische Aspekte vs. die Miteinbeziehung der Indi-
vidualitit der nichtmenschlichen Tiere. Setzt man Mikro- und

am 14.02.2026, 22:00:1


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Verschrankung von Care und dem Mensch-Tier-Verhaltnis

Makro-Ebene in Bezug, hilt das Argument der Makro-Ebene
schwer stand (vgl. Harbers 2010:148). Harbers konstatiert, dass
Care als ein substanzieller Bestandteil der landwirtschaftlichen
Praktiken angesehen werden kann:»Economy is care« (2010:156)
und »they presuppose one another« (ebd.:164). So wirkt sich
die Menge der erzeugten tierischen Produkte nicht zuletzt auf
die wirtschaftlichen Einnahmen der beteiligten Akteur*innen
aus (ein »Caring for our wallet«) (vgl. ebd.:153), die mithilfe von
Futterprogrammen, der Verabreichung von Antibiotika oder op-
timierter Ziichtungen erhéht (ebd.:151), bei einem frithzeitigen
Tod der nichtmenschlichen Tiere jedoch ebenso bedroht werden
konnen. Dabei sei daran erinnert, dass der 6konomische Aspekt
sich vor allem durch eine gewisse Performativitit auszeichnet, da
Care-Praktiken gegeniiber nichtmenschlichen Tieren meist von
der subjektiven Einordnung eines nichtmenschlichen Tieres und
der erlebten Situation abhingen. Routinen, Gewohnheiten und
Wissensbestande sind in diesen Praktiken verankert (vgl. Singleton
2010: 237; Harbers 2010: 157).

Menschen, nichtmenschliche Tiere und Umwelten sind unweigerlich
miteinander verbunden: Menschen verdinglichen und dichotomisie-
ren, schlieflen durch Sprache aus und ein, akzeptieren Gefihrt*in-
nentiere und konsumieren Nutztiere, fiir deren Haltung Land zerstort
und Ressourcen verknappt werden. Immer wieder zeigt sich, dass
diese Trias nicht ohneeinander, nicht ohne (Fiir-)Sorge fiireinan-
der funktionieren kann. Ob auf kollektiver Ebene, aus Empathie fir
nichtmenschliche Tiere selbst oder aus (6konomischem) Eigennutz,
Praktiken und Formen der (Fiir-)Sorge durchziehen unseren Alltag —
und das vorliegende Buch. In Kapitel 4 und 5 analysieren wir, wie diese
dynamische (Fiir-)Sorge angesichts von Kontroversen funktioniert.
Davor geben wir einen Einblick, wie wir uns dem Material methodisch
nihern.

am 14.02.2026, 22:00:1

59


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 22:00:1


https://doi.org/10.14361/9783839463413-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

