
In einem Brief, den Jean Atlan im November 1959 an die japanische Zeit-
schrift Geijutsu Shincho schrieb, reflektiert er über seine Berufung als 
Maler und die Bedeutung seiner Kunst: „Abenteuer, das den Menschen mit 
den unbezwingbaren Kräften in ihm und außerhalb von ihm, dem Schick-
sal und der Natur, konfrontiert.“ Authentisches Bewusstsein der wahren 
kreativen Tätigkeit und ihrer Bezüge zum Absoluten, zum Letztgültigen, 
ihres tragischen und eschatologischen Wesens. Eröffnet das künstlerische 
Engagement nicht eine der privilegierten Weisen für den Menschen, in die 
anmaßende Selbstgefälligkeit des Seins einzudringen, das sich bereits als 
Erfüllung versteht, und dessen schwere Schichten und gleichmütige Grau-
samkeiten völlig zu erschüttern? Spannung der Kunst, die zwischen der 
Verzweiflung und der Hoffnung des Menschen ausgelebt wird – ein Kampf, 
der so dramatisch ist wie die Enthüllung des Wahren und der fordernde 
Anspruch des Guten. Aber das ist wahrscheinlich die eigentliche Verstri-
ckung des Menschlichen.

Es ist offenkundig, dass Jean Atlan die Reduzierung der Malerei – deren 
anthropologische und ontologische Dimension er kennt – auf einige 
Formeln oder technische Anleitungen seiner Zunft, die der Sanktion des 
Gefallens und Missfallens unterliegen, nicht hinnehmen kann. Mit Ironie 
verweist er auf das Problem, dass die Zukunft der Farben und Formen durch 
die Wahl zwischen dem Figurativen und dem Nicht-Figurativen entschie-
den werden müsste. „Rhythmen des Lebens“, „Herz, das in einem kräftigen 
Rhythmus schlägt, wie alles Lebendige“, „Rhythmus, der die Materie des 
Bildes belebt“, „essenzielle Rhythmen“ – das sind die Worte, die Atlan ein-
fallen, wenn er über sein Werk oder seine Erwartungen an dieses spricht. 
Beabsichtigt er nicht, mit dem Pinsel die Diachronie des Rhythmus oder 
den Takt der Zeitlichkeit oder die Dauer oder das Leben herauszukehren, 
die dadurch diesen Raum der Sammlung und Synthese negieren, der dieses 
Leben bedeckt und verbirgt – durch die Simultaneität der kontinuierlichen 
Formen, der primordialen Koexistenz, die sich auf der Leinwand vollzieht, 
durch die ursprüngliche Räumlichkeit des Raumes, die der Pinsel selbst 
affirmiert oder verkörpert? Und verleiht er diesem Leben nicht eine neue 
metabiologische und metaphysische Existenzweise, die lebendiger ist als 
das Leben, das auf seine eigenen Reflexionen in der Malerei achtet?

Sicherlich ist es Jean Atlans Kunst selbst und die Bewegungen seiner 
schöpferischen Hand, in denen er die Kontraktion all seiner Gliedmaßen 

Emmanuel Levinas 

Jean Atlan und die Spannung  
der Kunst

https://doi.org/10.14361/9783839457665-002 - am 14.02.2026, 11:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58

und den Tanz seines gesamten menschlichen Wesens bekennt, die erhel-
len, was seine Worte nahelegen und bekennen. Und vielleicht sollte man 
die Werke selbst nicht kommentieren, wenn sie im Sich-Zeigen das letzte 
Wort zu haben scheinen.

Und doch ist es nicht verboten, sich zu fragen, ob die Analyse dieses 
Bewusstseins des Rhythmus, der unter der Ausbreitung der gemalten 
Oberflächen pulsiert, und dieses mysteriösen Lebens nicht in der Lage ist, 
der philosophischen Reflexion die Idee eines Zugangs zum Sein zu unter-
breiten, der zu den Dingen selbst führt? Die Bewegung, die durch ihre 
wahrgenommenen Formen hindurchgeht, die auch Abschirmungen sind 
und den Blick, den sie einnehmen, versperren. Die Ambiguität der For-
men, die das Reale darstellen und bedecken und von denen der Gelehrte 
nichts anderes erwartet als ihre Enthüllung. Die Ambiguität, mit der sich 
das rationale Wissen abfindet, die aber durch die ,Narrenhaftigkeit‘ der 
Kunst die Dinge selbst verbirgt! Oberflächen, die verbergen: Sie haben dem 
Ding bereits eine Bedeutung, ein Gewicht, einen Endzweck, einen Nutzen 
verliehen. Sie haben es bereits in eine Welt integriert! Jedes Ding wurde 
bereits von etwas anderem gemessen. Aber die Kunst sucht nach dem Ding 
ohne Gewand. Die Kunst sucht nach der Schönheit des Dings. Die Schön-
heit des Dings ist seine Nacktheit, die sein Leben ist. Der reine Exotismus 
des ,Anderswo‘, wohin sich manche Künstler flüchten, befreit die Dinge nur 
von unseren Gewohnheiten. Er entblößt sie nicht, um sie in der Schönheit 
einer ästhetischen Zärtlichkeit anzubieten, die man als schamhafte Erotik 
bezeichnen kann. Erotik ohne Lüsternheit, in der sich die Innerlichkeit 
des Seins als Schönheit anbietet! Eine Identität, die tiefer ist als die des 
Bekannten, das in der Wahrheit enthüllt wird. Vielleicht ist die informelle 
Malerei genau das. Schamhafte Erotik, Zärtlichkeit, Mitgefühl und viel-
leicht Barmherzigkeit, die an die Bibel denken lassen.

Aus dem Französischen übersetzt von Johannes Bennke.

Emmanuel Levinas

https://doi.org/10.14361/9783839457665-002 - am 14.02.2026, 11:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

