PETER UTZ

Das »Gesicht der Zeit« und seine feuilletonistischen Facetten
Zur Physiognomik der >kleinen Form< nach 1900

Feuilleton und Physiognomik stehen zueinander in einem Verhaltnis, das
man - wiederum physiognomisch - als eines der Ahnlichkeit bezeichnen
konnte. Zwischen dem Feuilleton, das sich nach der Jahrhundertwende in
den Zeitungen ausbreitet und zu einer eigenen literarischen Gattung ent-
wickelt, und der Physiognomik, die in dieser Zeit ebenfalls eine neue Kon-
junktur erlebt, bestehen duflerliche Affinitéten, von denen man auf tiefer
liegende, verborgene Gemeinsamkeiten schlieflen kann. Dabei bewegt man
sich aber in beiden Fillen in wenig randscharfen Gebieten: Die >kleine Formy,
wie das Prosafeuilleton auch genannt wird, ist eine >unsichere« literarische
Gattung, immer im Abgrenzungskampf gegen die sogenannte >hohes, weil
nicht fiir den Tag« geschriebene Literatur emerseits und gegen die banalen
Zeitdiskurse in der Zeitung andererseits.! Trotzdem saugt die >kleine Form:«
alles auf, was die Zeit sagt; sie ist ein Schwamm der Zeitdiskurse. Zu diesen
gehort wiederum auch die Physiognomik, als Praxis und Theorie einer auf
die menschliche Gestalt bezogenen Weltinterpretation, der die neuen Medien
wie Fotografie und Film in der Zeit enorme Popularitit verschaffen.

Feuilleton und Physiognomik wirken in die Breite, miissen aber als literari-
sche Gattung und als Popularwissenschaft um ihre Anerkennung kdmpfen.
Eigentlich sind sie marginalisiert, im buchstéblichen Sinn bei dem unter den
bertihmten >Strich« in der Zeitung verbannten Feuilleton, im tibertragenen
Sinn im Fall der Physiognomik als >Wissenschaft< in Anfithrungszeichen,
der auch der christliche Deutungshorizont, wie er etwa von Lavater noch
vorausgesetzt wurde, weitgehend abhandengekommen ist. Formen >unsi-
cheren Wissens« sind beide. Denn beide sind >Leseweisen< der Welt, an der
Oberfléche der Phdnomene, was man ihnen gleich auch als Oberflachlichkeit

1 Zum Stand der Feuilletonforschung vgl. Die lange Geschichte der kleinen Form. Beitriige

zur Feuilletonforschung, hg. von Kai Kauffmann und Erhard Schiitz, Berlin 2000. Die
neueste Sammelpublikation in: Zeitschrift fir Germanistik 22/3 (2012), darin: Hildegard
Kernmayer/Barbara von Reibnitz/Erhard Schiitz: Perspektiven der Feuilletonforschung.
Vorwort, S. 494-508; in diesem Heft zahlreiche weitere Beitrége. Ferner als Uberblick
Peter Utz: Art. »Feuilletons, in: Robert Walser-Handbuch, hg. von Lucas Gisi, Stuttgart
2015, S. 31-37.

- am 16.01.2026, 22:29:24. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216614-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48 Peter Utz

ankreidet. Doch der Anspruch vom Feuilleton wie von der Physiognomik ist
es, in dieser Oberflache verborgene Tiefenschichten zu erkennen. Gleichzei-
tig beanspruchen sie, vom Partikuldren auf ein Ganzes schlieflen zu kénnen:
Im einzelnen Feuilleton, auf wenigen Zeilen, soll sich eine ganze Welt zeigen,
und im einzelnen Gesicht ein ganzer Mensch. Dabei spielt die Form, trotz
ihrer unscharfen Semantik, eine zentrale Rolle: Das Gesicht ist eine >kleine
Form¢, und die >kleine Form« entspricht einem Gesicht.

Dies gilt ganz besonders im Wiener Feuilleton des ausgehenden 19. Jahr-
hunderts. Im Riickblick darauf hat Hugo von Hofmannsthal in Wien eine
eigene »physiognomisch-biographische Schule« ausgemacht.? Einer ihrer
Hauptvertreter sei Ludwig Speidel gewesen, mit seinen feuilletonistischen
Portréts, die sich noch auf die Tradition des »ganzen« Individuums und
des physiognomischen Riickschlusses des Aufleren auf das Innere stiitzen.3
Diese Tradition scheint 1906 an ein Ende gekommen. Im Todesjahr Speidels
widmet Alfred Polgar, als frecher Newcomer in der Wiener Literatenszene,
dem Wiener Feuilleton einen ironischen Nachruf: Es sei tot, doch das sei
eigentlich zu begrifien, meint Polgar, denn es habe ohnehin nichts mehr
zu sagen gehabt.

Denn das ist das Wesentliche des Wiener Feuilletons: die Leere; die wisserige
Visage, von gekrauselten Stil-Lockchen hold umscherzt. Sanftmut, Milde, Freund-
schaftlichkeit tiberall. Nirgends eine grimmige Falte, eine tiefere Furchung, eine
energische Willensgrimasse, von der die Glitte dieses Antlitzes unterbrochen
wiirde. Vom Wiener Feuilleton kann man nur in Diminutiven sprechen. Es hat
nicht Hand und Fuf}, sondern Héndchen und Fiuflchen; es geht nicht, sondern
es hiipft, es singt nicht, sondern es tiriliert, es lacht nicht, sondern es lichelt, es
ist nicht grazids, sondern grazil, es denkt nicht, sondern es sinnt, es redet nicht,
sondern es plaudert.*

Jene physiognomischen Verfahren, welche das alte Wiener Feuilleton prak-
tizierte, wendet Polgar ironisch auf dieses selbst an und bestitigt so die
Affinitit von Feuilleton und Physiognomik. Er zeichnet sein sanftmiitiges,
glattes »Antlitz« als Fassade der Harmoniebedirftigkeit, umkréanzt von Stil-

Hugo von Hofmannsthal: Der Schatten der Lebenden (1925), in: ders.: Gesammelte

Werke in zehn Einzelbidnden, Frankfurt a.M. 1980, Reden und Aufsitze Bd. 3, S. 53.

3 Vgl. Hildegard Kernmayer: Judentum im Wiener Feuilleton (1848-1903). Exemplarische
Untersuchungen zum literaturésthetischen und politischen Diskurs der Moderne, Tiibin-
gen 1998, S. 191-204.

4 Alfred Polgar: Das Wiener Feuilleton, in: Der Weg, 20. Januar 1906, zit. nach: ders.:

Kleine Schriften, hg. von Marcel Reich-Ranicki und Ulrich Weinzierl, Reinbek 1984,

Bd. 4, S. 200-205, hier S. 200f.

- am 16.01.2026, 22:29:24. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216614-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das »Gesicht der Zeit« und seine feuilletonistischen Facetten 49

Lockchen, wie sie spéater auch Karl Kraus am Feuilleton denunzieren wird -
das Feuilleton ist laut Kraus die Kunst, auf einer Glatze Locken zu drehen.®
An seiner Harmlosigkeit sieht Polgar die >kleine Form, die sich in ihre Di-
minutive zuriickgezogen hat, zugrunde gegangen. Er muss der »wisserige[n]
Visage« nur noch die Totenmaske abnehmen.

Doch gleichzeitig schafft Polgar mit diesem Nachruf ein neues Feuilleton,
mit eigener »Willensgrimasse«. Und die Physiognomik wird eine neue Kon-
junktur erleben, parallel zum breiten Aufschwung des deutschsprachigen
Feuilletons bis zur nationalsozialistischen Machtergreifung. Exemplarisch fiir
den neuen physiognomischen Anspruch der folgenden Feuilletonistengene-
ration ein Brief von Joseph Roth an Benno Reifenberg, den Feuilletonchef
der Frankfurter Zeitung, vom 22. April 1926, 20 Jahre nach Polgars Abgesang
auf das Wiener Feuilleton:

[...] der Verlag glaubt, der Roth ist ein nebenséchlicher Plauderer, den sich eine
grofle Zeitung gerade noch leisten kann. Es ist sachlich falsch. Ich mache keine
switzigen Glossen«. Ich zeichne das Gesicht der Zeit.5

Der alten Feuilletonkritik der bloflen »Plauderei«, wie sie auch Polgar weiter-
getragen hat, tritt Roth mit dem physiognomischen Argument entgegen:
»Ich zeichne das Gesicht der Zeit«. Darin steckt in mehrfacher Hinsicht
ein Programm: Einerseits soll im Feuilleton die »Zeit« ein Gesicht erhalten,
also stillgelegt und damit auch physiognomisch lesbar werden. Diese Phi-
nomenologie, die nicht direkt auf eine politische oder soziologische Analyse
abzielt, entspricht dem grundsitzlich apolitischen Charakter des Feuilletons.
Trotzdem geht es thm um eine umfassende Zeitphysiognomik. Mit diesem
enormen Anspruch hat Roth illustre Alliierte, von Oswald Spengler bis Ru-
dolf Kassner.” Die Physiognomik wird bei ihnen zur »Kulturphysiognomik,
die sich eigentlich auch an die Stelle der Hermeneutik setzen will.3 Anders
jedoch als das breite kulturhistorische Fresko muss das Feuilleton die Ziige

5 Vgl. Karl Kraus: Heine und die Folgen, in: Die Fackel 329/330 (1911), S. 1-33, hier S. 10.
6 Joseph Roth: Briefe 1911-1939, hg. von Hermann Kesten, Kéln/Berlin 1970, S. 88 (Her-
vorhebung im Text).

Vgl. dazu grundlegend: Gesichter der Weimarer Republik. Eine physiognomische Kul-
turgeschichte, hg. von Claudia Schmélders und Sander Gilman, Koln 2000. Als neuerer
Uberblick vgl. Daniela Bohde: Kunstgeschichte als physiognomische Wissenschaft. Kritik
einer Denkfigur der 1920er bis 1940er Jahre, Berlin 2012, S. 23-33.

Vgl. Heiko Christians: Gesicht, Gestalt, Ornament. Uberlegungen zum epistemologi-
schen Ort der Physiognomik zwischen Hermeneutik und Mediengeschichte, in: DVjs
74/1 (2000), S. 84-110.

- am 16.01.2026, 22:29:24. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216614-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50 Peter Utz

der Zeit auf die >kleine Form« bringen, die dann aber doch fiir ein grofies
Ganzes stehen soll. Darum die Tendenz des Feuilletons zum Pars pro toto,
zu allegorischen Verfahren — darauf wird zurtickzukommen sein.

Auch in einer zweiten Hinsicht ist Roths Formulierung hochst symptoma-
tisch: >Ich zeichne das Gesicht der Zeit«. Die Darstellungsleistung des Feuil-
letonisten wird nicht im Modemedium der Fotografie metaphorisiert, das
die Konjunktur der Physiognomik in der Zeit gewaltig beférdert. Roth zieht
sich auf das dltere Paradigma des »Zeichnens« zuriick. Denn erst der Akt der
Darstellung, als »Zeichnen« kiinstlerisch-kreativ indiziert, macht das Gesicht
zu einem Pars pro toto fiir die Zeit. Die kreative Darstellungsleistung ist der
entscheidende Mehrwert des Feuilletons. Das »Zeichnen« charakterisiert
aber auch das physiognomische Verfahren: Lavater nutzt von Anbeginn
das »Zeichnen« von Gesichtern als Méglichkeit, physiognomische Wahrneh-
mung und Darstellung zu verschranken; erst das gezeichnete Gesicht wird
ihm tiberhaupt lesbar.? Genau diese physiognomische Erkenntnisleistung
beansprucht Roth auch fiir das Feuilleton. Es gibt die Zeit zu lesen, indem
es sie »zeichnet«. Dies setzt aber ein wahrnehmend-darstellendes Subjekt vor-
aus, das an den Satzanfang gestellte »Ich«. Dieses »Ich«, nicht der »Plauderer«
Roth, tritt im Brief seinem Feuilletonchef selbstbewusst entgegen. Denn Roth
weill: Eigentlich erhalt auch die Frankfurter Zeitung exst durch das Feuilleton,
das zu einem ihrer wichtigsten Markenzeichen geworden ist, in der breiten
Zeitungskonkurrenz der Epoche ihr eigenes, unverwechselbares Gesicht.!?
Diese vielfache Engfithrung von Feuilleton und Physiognomik in der Blii-
tezeit von beidem soll im Folgenden in fiinf Facetten aufgefichert werden,
an Beispielen, die im Wesentlichen den Wiener Feuilletonisten wie Polgar,
Roth, Kraus oder Kuh entstammen, aber mit Seitenblicken auch auf ande-
re fithrende Feuilletonisten, etwa Tucholsky. Denn zwar mag das Wiener
Feuilleton seine physiognomische Tradition besonders weiterentwickeln. Das
Feuilleton ist aber ein Phdnomen des ganzen deutschsprachigen Raums, und
wenn es sich auf eine physiognomisch grundierte Weltanschauung bezieht,
dann auch in Frankfurt, Berlin oder Prag.

Darum kann Lavater auch Diirer und Raphael als Vorreiter einer >wissenschaftlichen< Phy-
siognomik fiir sich reklamieren. Vgl. Johann Caspar Lavater: Physiognomische Fragmente,
zur Beférderung der Menschenkenntnifl und Menschenliebe, Bd. 1, Leipzig/Winterthur,
1. Aufl. 1775, S. 55. Vgl. den Beitrag von Yulia Marfutova in diesem Band.

Zum Feuilleton der Frankfurter Zeitung vgl. Almut Todorow: Das Feuilleton der Frankfurter
Zeitung« in der Weimarer Republik. Zur Grundlegung einer rhetorischen Medienfor-
schung, Tubingen 1996.

10

- am 16.01.2026, 22:29:24. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216614-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das »Gesicht der Zeit« und seine feuilletonistischen Facetten 51

1. Physiognomische Wahrnehmung

Das Feuilleton reproduziert die Konjunktur physiognomischer Wahrneh-
mung mit seinen eigenen, literarischen Mitteln. Dies zeigt sich besonders bei
jener Welt, der das Feuilleton primér zugehort: der Grofistadt. Sie spiegelt
und erkennt sich in den unendlichen Facetten, die ihr die Rubrik unter dem
Strich téglich entgegenhalt. Aus den zahllosen Gesichtern, die in ihr zirkulie-
ren, wird dann das totalisierende Gesicht der Stadt, wie etwa Kurt Tucholsky
1920 in der sozialdemokratischen Fieiheit ein Portrat des Nachkriegsberlin
betitelt.!!

Wie diese physiognomische Wahrnehmung der Stadt konkret ausgestaltet
wird, kann hier nur an einem Beispiel gezeigt werden. Es stammt von Joseph
Roth, der seinen in Wien geschulten Feuilletonistenblick in den 20er Jahren
auch an Berlin erprobt. Das Feuilleton Fakrt an den Héusern erscheint am 23.
April 1922 im Berliner Borsen-Courier. Es feiert eine Fahrt mit der Stadtbahn
als die Entdeckungsreise einer ganzen Welt. Selbst eine kahle Wand wird
Roth dabei zum Gegenstand physiognomischer Aufmerksamkeit:

Eine Wand hat Physiognomie und Charakter, und wenn sie auch kein Fenster
enthilt und nichts, was thren Zusammenhang mit Lebendigem sonst offenbaren
konnte, als hochstens die Reklametafel einer Schokoladenfabrik, dazu bestimmit,
sich durch die Plétzlichkeit ihres Aufblitzens unausléschlich (gelb oder blau)
festzusaugen in der Erinnerung.

Hinter der Wand aber leben Menschen, machen kleine Madchen ihre Schulauf-
gaben, strickt eine Grofimutter, und ein Hund nagt an einem Knochen. Der Puls
des Lebens schlagt durch die Ritzen und Poren der stummen Wand, durchbricht
die Blechtafel der Sarottischokolade, schldgt an die Fenster des Zuges, dafl ihr
Erklirren menschlichen, vitalischen Laut bekommt und aufhorchen macht vor
der Nihe unsichtbarer Verwandtschaft.!2

Der erste Abschnitt, noch visuell fixiert auf die Oberfliche der Wand, kann
deren besondere »Physiognomie« und deren »Charakter« nur behaupten. Erst
der zweite Abschnitt stofit ein Phantasiefenster in der Wand auf, lasst das
»Leben« von hinter der Wand aus dieser Oberfliche hervorbrechen, auch
aus der urbanen Warenwelt, deren Zeichen die Reklametafel der Berliner

11" Rurt Tucholsky (Ignaz Wrobel): Das Gesicht der Stads, in: Freiheit, 16. November 1920,
zit. nach: ders.: Gesammelte Werke, hg. von Marie Gerold-Tucholsky und Fritz J. Raddatz,
Reinbek 1960, Bd. 2, S. 436-438. Vgl. den Beitrag von Wolfgang Briickle in diesem Band.

12" Joseph Roth: Fahrt an den Hiusern, in: Berliner Bérsen-Courier, 23. April 1922, zit. nach:
ders.: Werke, hg. von Klaus Westermann und Fritz Hackert, Kéln 1989-1991, Bd. 1,
S. 793.

- am 16.01.2026, 22:29:24. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216614-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52 Peter Utz

Schokoladefabrik Sarotti ist. In wie immer klischeehaften Splittern erreicht das
»Leben« nun auch — im akustischen Modus — den Betrachter hinter seinem
fahrenden Zugfenster und durchbricht so dessen fast fotografische Distanz.
Der visuelle Wahrnehmungsvorgang wird tiberlagert durch eine eigentlich
schon literarische Phantasieproduktion, die aber vom Text als eine >Realitétc
der Sache ausgegeben wird. »Aufhorchen« sollen wir Leser angesichts die-
ser verborgenen Realitdt, denn ihr sind wir »verwandt« und msofern nahe.
Die physiognomische Wahrnehmung, wie sie Roth hier praktiziert, etabliert
so eine lebendige Beziehung und eine Beziehung des Lebendigen zur toten
Wand. Dieser schreibt sie zu, was eigentlich nur das Resultat ihrer eigenen
Zeichnung ist. Die feuilletonistische Physiognomik setzt insofern die literari-
sche Phantasie voraus und schliefit sie in ithr Darstellungsverfahren ein. Mit
thr kann sich das Feuilleton auch vom neusachlichen Journalismus abgrenzen
und als eigene Gattung mit literarischem Anspruch behaupten.

2. Physiognomische Darstellung als Totalisierung

Indem der Feuilletonist nicht fotografiert, sondern in Roths Metaphorik eben
»zeichnet«, macht er am Einzelnen, Partikuldren ein allgemeines Phanomen
lesbar. Dazu entfaltet er das, was sich unter der Oberfliche verbirgt, und er-
laubt so Schliisse auf ein umfassenderes Ganzes. Erst in dieser Darstellungs-
weise wird aus dem Einzelmenschen ein Typus. Solche Verallgemeinerung
leistet die Karikatur schon mit dem Zeichnungsstift. Als Beispiel daftir hier
das Titelbild von Georges Grosz’ Mappe Das Gesicht der herrschenden Klasse
von 1921 (Abb. 1).

Tucholsky bespricht sie euphorisch in der Welthiihne'® und unterlegt das Bild
dort spater mit literarischen Mitteln. Sein Feuilleton mit dem Titel Gesicht
tragt die Widmung: »Fiir George Grosz, der uns diese sehen lehrte«. Der
Text beginnt als Bildbeschreibung:

Ein ziemlich gedrungener Kopf, keine allzu hohe Stirn, kiihle kleine Augen, eine
Nase, die gern in Gliser sich senkt, ein Mund, der kalt befiehlt, und eine unan-
genehme Zahnbiirste, die den Schnurrbart macht: so sieht dieses Gesicht aus.
Ein gut fundierter schwarzer Rock, eine miflig geschlungene Krawatte mit einer
Art Perle darin, ein immer sauberer Kragen - das ist auch noch zu sehen. Das

13" Vgl. Kurt Tucholsky (Ignaz Wrobel): Fratzen von Grosz, in: Die Weltbiihne Jg. 17, Nr. 33,
18. August 1921, S. 184, zit. nach: ders.: Gesammelte Werke, Bd. 3, S. 41f.

- am 16.01.2026, 22:29:24. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216614-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das »Gesicht der Zeit« und seine feuilletonistischen Facetten 53

Haar ist an den Ohren kurz geschnitten; der ganze Mann ist reinlich, putzt sich
morgens die Fingernégel, rasiert sich oder laf}t sich rasieren.!4

Vom Gesicht wendet sich der Betrachterblick bald zum »ganze[n] Mannc.
In der Folge seines Feuilletons gibt ihm Tucholsky die Musterbiografie ei-
nes strebsamen, kalten Karrieristen. Was Heinrich Mann als Der Untertan
in seinem groflen Roman auserzihlt, das zeichnet Tucholsky mit wenigen
sprachlichen Strichen in der >kleinen Form« das Robotbild eines Typus, den
er als Reprisentanten einer ganzen Gesellschaftsschicht sichtbar machen
will. Dabei droht allerdings die Darstellung selbst wieder zum kritischen
Klischee zu gerinnen.

Eine andere Form der Totalisierung in der physiognomisch-feuilletonisti-
schen Wiener Tradition kristallisiert sich am Portrét des Kaisers Franz Joseph
aus. Es hiangt in jeder Amtsstube im Habsburgerreich (Abb. 2), zirkuliert
aber auch durch die Feuilletons und wandert von dort aus in die Literatur.
Dabei soll im weif3bértigen Kaiser das Ganze des Reiches aufleuchten. Felix
Salten gibt diesem Bild in einem physiognomisch getrankten Essayband von
1910 den Titel Das dsterreichische Antlitz. Der Kaiser wird darin zur positiv-
menschlichen 6sterreichischen Ikone schlechthin hochstilisiert und sein Bild
zum Bild der Zeit: »Diese Epoche trégt seine Ziige, wie den Miinzen sein

r, Wien 1916,

Orlg.-Rutn, k. k Hofpho

" DER MALIK-VERLAG s BERLIN-HALENSEE

Abb. 1

14 Ders. (Kaspar Hauser): Gesicht, in: Die Weltbithne Jg. 20, Nr. 27, 3. Juli 1924, S. 33, zit.
nach: ders.: Gesammelte Werke, Bd. 3, S. 408f.

- am 16.01.2026, 22:29:24. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216614-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54 Peter Utz

Antlitz eingeprigt ist.«!® Diese doppelte Totalisierung des Portrits, das fiir
ein Reich und eine Epoche stehen soll, wirkt auch nach deren Ende weiter.
Joseph Roth taucht das anheimelnde Bartbild in seinen Feuilletons in ein
immer nostalgischeres Licht.!6 Gleichzeitig verselbstindigt sich das Kaiser-
portrit zur literarischen Figur des Bezirkshauptmanns Franz von Trotta, der
in Roths Roman Radetzkymarsch (1932) als leibhaftiger Doppelganger des
Kaisers auf diesen trifft.”” Mit diesem Kunstgriff demonstriert Roth das
physiognomische Ahnlichkeitsverhiltnis von literarischer Fiktion und his-
torischer Realitit, unter dem auch dieser grofie Roman als ein mogliches
»Gesicht der Zeit« erscheinen kann.

Auch Karl Kraus, Physiognomiker meist in polemischer Absicht, greift
mehrfach zum »8sterreichischen Antlitz« in der Formulierung Saltens und
dem, was die »Sonntagsfeuilletonisten«, wie Kraus sie apostrophiert, dar-
aus gemacht haben.!® Er 16st das »osterreichische Antlitz« jedoch, wie eine
Art Totenmaske der Zeit, von der Figur
des Kaisers ab und widmet es allego-
risch um. Seinem groflen Nachruf auf
die Weltkriegszeit, der 1919 als eigenes
Heft der Fackel erscheint, stellt er ein
Foto des Grafen Leopold Berchtold vo-
ran (Abb. 3), um in ihm, dann aber auch
in vielen anderen Fratzen, das »Gsterrei-
chische Antlitz« zu erkennen.!

In den Letzten Tagen der Menschheit be-
zeichnet der Norgler, die Platzhalterfi-
gur des Autors Kraus, dieses Bild des
Grafen in seiner ganzen Bonhomie als
den eigentlichen »Kriegsgrund«*? und
rubriziert es ebenfalls unter dem Sam-

Phot. d'Ora.

Berchtold meltitel »Das Osterreichische Antlitz«. So
Abb. 3 erhilt der affirmative Feuilleton-Begriff

15 Felix Salten: Das dsterreichische Antlitz. Essays, Berlin 1910, S. 276.

16 Bei Roth kommt der Kaiser und das Kaiserportrit in zahlreichen Feuilletons vor; vgl. das
Register aus ders.: Werke, Bd. 3, S. 1060 (Stichwort: Franz Joseph I).

17 Vgl. Joseph Roth: Radetzkymarsch, in: ders.: Werke, Bd. 5, S. 404f.

18 Karl Kraus: Die Fackel 501 (1919), S. 53.

19 Ebd., S. 1-120.

20" Karl Kraus: Die letzten Tage der Menschheit, in: ders.: Schriften, hg. von Christan Wagen-
knecht, Frankfurt a.M. 1986, Bd. 10, S. 409.

- am 16.01.2026, 22:29:24. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216614-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das »Gesicht der Zeit« und seine feuilletonistischen Facetten 55

im Weltkriegsdrama eine eigene, ins Diabolische umgewertete Gestalt. Als
solche erscheint »das 6sterreichische Antlitz« schliellich leibhaftig hinter
dem Fahrkartenschalter eines Bahnhofs, vor dem eine »fiinfhundertkopfige
Herde« stundenlang wartet. Dann schlagt der Norgler mit dem Stock auf
den Schalter, und dieser geht auf:

(Der Schalter geht in die Hohe. Das dsterreichische Antlitz erscheint. Es ist von aufserordentlicher
Unterernéihrtheit, jedoch von teuflischem Behagen gesdttigt. Fin ditrrer Zeigefinger scheint hin-
und herfahrend alle Hoffnung zu nehmen.)

Das 6sterreichische Antlitz: Wird kane Koaten ausgeben! Wird kane Koaten
ausgeben!?!

Der Stockschlag des Norglers bewirkt die Verwandlung der Realitit in ein al-
legorisches Bild. Das Schaltergesicht wird zum Pars pro toto fiir die Mensch-
heit und ihre letzten Tage, also auf seine Weise zum »Gesicht der Zeit«.
Diesem Grundgestus folgt das ganze Weltkriegsdrama, das sich gegen sein
Ende hin zunehmend allegorisiert und dabei die Zeit letztlich stilllegt, um
sie als monumentale Allegorie dem Betrachter entgegenzuhalten. Auch bei
Kraus, wie bei Roth, erweist sich also die physiognomische Akzentuierung
der >kleinen Form« als Keim- und Kernzelle einer literarischen Grofiform.

3. Medienkritik

Bei aller Affinitat zur Physiognomik wird diese, als Zeitphdnomen, im Feuil-
leton auch kritisch gespiegelt. Denn auch die Physiognomik selbst gehort
zum »Gesicht der Zeit«. Besonders die neuen Medien Fotografie und Film
nimmt das Feuilleton kritisch unter seinen Zeichnungsstift. Aber auch schon
jene Bilder, mit denen die illustrierte Presse im Weltkrieg den Feind zeichnet,
werden im Feuilleton kritisch nachgezeichnet. Polgar kommentiert unter
dem Titel Bilder in der Schaubiihne vom Februar 1918, wie sich das Bild der
Russen in den illustrierten Zeitungen wihrend den Friedensverhandlungen
von Brest-Litowsk wandelt.?2 Denn Polgar weif}: »Spiegel der Zeit und ihrer
Menschen ist das illustrierte Blatt. Aus thm kann man, ohne irgendwelchen
Text zur Kenntnis zu nehmen, erfahren, was die Weltuhr geschlagen hat.«

2L Fbd., S. 432.
22 Vgl. Alfred Polgar: Bilder, in: Die Schaubiihne Jg. 14, Nr. 7, 14. Februar 1918, S. 165f.,
zit. nach: ders.: Kleine Schriften, Bd. 1, S. 21-23.

- am 16.01.2026, 22:29:24. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216614-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56 Peter Utz

Den Gang dieser physiognomischen Uhr illustriert Polgar in seinem Feuil-
leton am Wandel des Russenbildes, vom »finsteren Affen« mit der »Knute«
vor einem Jahr, iiber den schon schénen »schwarzen Vollbart« am »schwer-
miitigen Gesichtsoval« vor zwei Monaten, zum »slawischen Antlitz«, »aber
in edelstem physiognomischen Moll« vor zwei Wochen, bei guten Verhand-
lungsaussichten in Brest-Litowsk. Der Feuilletonist fragt sich entsprechend,
wann endlich auch der Amerikaner, der Italiener, der Franzose oder der
Englidnder nicht mehr als Zerrbilder in der Zeitung erscheinen wiirden.
In seiner physiognomischen Medienkritik steckt so kaum verhiillt Polgars
pazifistische Botschalft.

Solchen gezeichneten, manipulierten Fratzen des Feindes gegentiber er-
scheint die Fotografie als die bessere Alternative. Sollte man die Zeit nicht
besser fotografieren als sie »zeichnen«? Wire die Fotografie das neusachliche
Medium der Wahrheit? Diese Frage stellt Joseph Roth in seinem Feuilleton
Das Antlitz der Zeit von 1920 am Schluss: »Héflich ist sie, die Zeit. Aber
wahr. Sie laf3t sich nicht malen, sondern photographieren. Ob sie wahr
ist, weil sie hasslich ist? Oder hisslich, weil wahr?«?* Mit solchen Fragezei-
chen begleitet das Feuilleton die Konjunktur der Fotografie und der grofien
Fotobinde,?* wie etwa August Sanders Antlitz der Zeit von 1929, in dessen
Vorwort Alfred Déblin ebenfalls die Wahrheitsfrage an die dort gesammelten
Portrits stellt.?’ Diese Auseinandersetzung des Feuilletons mit der Fotografie
miisste man eigens thematisieren. Denn in ihr spiegelt sich vermutlich auch
die Abgrenzungsproblematik des alten, literarisch-skizzenhaften Feuilletons
zur neusachlichen Reportage, die sich in diesen Jahren in den kulturellen
Rubriken der Zeitungen auszubreiten beginnt.

Auch die Auseinandersetzung des Feuilletons mit dem Film ist noch kaum
systematisch aufgearbeitet, obwohl die Faszination des Kinos die Feuille-
tonisten frith erfasst und obwohl sich bald auch schon die Filmkritik als

28 Joseph Roth: Das Antlitz der Zeit, in: Der neue Tag, 1. Januar 1920, zit. nach: ders.:

Werke, Bd. 1, S. 213-215, hier S. 215.

Vgl. Wolfgang Briickle: Politisierung des Angesichts. Zur Semantik des fotografischen

Portrits in der Weimarer Republik, in: Fotogeschichte Jg. 17, Nr. 65 (1997), S. 3-24;

Wolfgang Briickle: Kein Portrait mehr? Physiognomik in der deutschen Bildnisphoto-

graphie um 1930, in: Gesichter der Weimarer Republik, S. 131-155; Tanja Nusser: »Das

Menschengesicht heute ist ohne Gegenwirtigkeit. Es ist wie ein Kinogesicht.« Das Antlitz

in der Weimarer Zeit, in: IASL 39/2 (2014), S. 325-350.

25 Vgl. Alfred Déblin: Von Gesichtern, Bildern und ihrer Wahrheit. Vorwort zu August
Sander: Antlitz der Zeit. Sechzig Aufnahmen deutscher Menschen des 20. Jahrhunderts,
Miinchen 1976 (Erstdruck 1929).

24

- am 16.01.2026, 22:29:24. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216614-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das »Gesicht der Zeit« und seine feuilletonistischen Facetten 57

eigene Gattung unter dem Strich einzunisten beginnt.26 Das provoziert die
Auseinandersetzung; gerade die physiognomischen Affinititen des Feuil-
letons fithren dieses schon frith zu bis heute aktuellen, medienkritischen
Einsichten zum Film. Dies kann hier nur an Polgars Artikel Das Gesicht der
Autonitat von 1924 angedeutet werden. Polgar schildert darin, wie sich im
Spiegel der Filmwochenschau der Auftritt des franzésischen Prasidenten je
nach Situation andert:

So kenne ich, als eifriger Kinobesucher, das Gesicht des Présidenten in Freud und
Leid, bei Regen, Sonn’ und Wind, in feierlichen wie in profanen Augenblicken,
ernst, gemitlich, offen, verschlossen, aufmerksam, vaterlich, freundschaftlich, ge-
dankenvoll, vergniigt, wiederspiegelnd mannigfache Gemiitsbewegung. Es ist ein
Gesicht, das immer genau in der Tonart des Anlasses geht, bei dem es sich zeigt.”

In freundlicher Ironie zeichnet Polgar in der Folge die Inszenierung pra-
sidialer Autoritit beim Autosalon, bei der Gemiiseausstellung oder beim
Kriegerdenkmal nach; das sei nicht mal Schauspielerei, sondern einfach das
»Wasserzeichen der Demokratie«. Polgars skeptischer Unterton bezieht sich
nicht nur auf die mediale Manipulierbarkeit von Herrschaftsgesichtern in
der Massendemokratie, die ebenso mobil geworden sind wie das Medium,
in dem sie erscheinen — anders als noch das stabile Herrschaftsportrét der
alten Monarchie. Am multiplen Bild der Feinde wie auch am Chamaileonbild
der gefilmten Autoritit wird fiir Polgar das physiognomische Verfahren
selbst fragwiirdig.

Dabei wird der Film gerade erst zum neuen physiognomischen Ausdrucks-
medium schlechthin ausgerufen. Im gleichen Jahr 1924 erklart der Filmkriti-
ker Béla Baldzs in seinem wirkungsmachtigen, physiognomisch grundierten
Manifest Der sichtbare Mensch oder die Kultur des Films: »Es gibt keine Kunst, die
so berufen wire, dieses *Gesicht der Dinge« darzustellen, wie der Film. Weil
er nicht nur eine einmalige, starre Physiognomie, sondern ihr geheimnisvoll-
geheimes Mienenspiel zeigen kann.«?8 Dieser physiognomische Optimismus
des jungen Films st6f3t im Feuilleton auf wachsende Skepsis. Als Beispiel

26 In Polgars Kleinen Schriften (Bd. 4, S. 351-453) sind Texte zu diesem Medium gesammelt
prasentiert.

27 Alfred Polgar: Das Gesicht der Autoritit, in: Das Tage-Buch V (46), 15. November 1924,
S. 1651-1653, zit. nach: ders.: Kleine Schriften, Bd. 2, S. 193-196, hier S. 193.

28 Beéla Baldzs: Der sichtbare Mensch oder dic Kultur des Films (1924), in: ders.: Schriften
zum Film, hg. von Helmut H. Diedrichs, Wolfgang Gersch und Magda Nagy, Minchen
1982, Bd. 1, S. 43-136, hier S. 93.

- am 16.01.2026, 22:29:24. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216614-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58 Peter Utz

dafiir Joseph Roth, der in seiner Rezension von Max Picards Buch Das Men-
schengesicht, das 1929 breit rezipiert wird, daraus einleitend die Satze zitiert:

»Das Bewegliche, Eilige, Provisorische, Verschwindende des Gesichts von
heute ins Mechanische iibertragen: Das ist das Kinogesicht. Das Kino konnte
iiberhaupt nur darum erfunden werden, weil es das Gesicht von heute gab. Vor
der Monumentalitit eines Menschengesichtes, wie es frither war, hitten sich die
Bewegungen auf der Kinoleinwand niemals getraut, sich in ein Bild, das einem
Gesicht gleicht, zusammenzufassen. Die Bewegungen wiren auseinandergefahren
und zerflattert vor dieser Monumentalitit.«*?

Roth ist von dieser These Picards begeistert, weil sie das genetische Ver-
hiltnis von Medium und Zeitgesicht umkehrt: Die zerflatterte, facettierte
Vielgesichtigkeit der Gegenwart produziert den Film als sein addquates Me-
dium. Doch das Maf} aller Dinge wire immer noch das eine, »monumentale«
Menschengesicht, auf dessen Gottebenbildlichkeit Picard sich bezieht. Auf
diesen »Ursatz« lauft auch Roths Feuilleton an seinem Ende hinaus. Das ist
nicht nur symptomatisch fiir eine religiése Wende bei Roth, sondern auch
fur ein feuilletonistisches Schreiben, das seine Affinitit zur Physiognomik
cher im Portrét und damit im Standbild als in der Flichtigkeit des Films ent-
decken will, obwohl es selbst durchaus ein modernes, fliichtiges Medium ist.

4. Entleerte Subjektivitat

Vor diesem impliziten Maflstab des einen, unverwechselbaren Gesichts, dem
das im Wortsinn »unteilbare« Individuum entsprechen wiirde, erscheint die
Gegenwart als eine der entleerten, annullierten Subjektivitit. Gerade fiir
das Feuilleton, in seiner Affinitit zur alten Portriatkunst, wird dies zum Ge-
genstand seiner grundsdtzlichen Kulturkritik. Schon Nietzsches Zarathustra
verhohnt die »Gegenwirtigen«, weil ihr »Gesicht« eine »Maske« sei, »voll-
geschrieben mit den Zeichen der Vergangenheit, und auch diese Zeichen
tiberpinselt mit neuen Zeichen«: »Aus Farben scheint ithr gebacken und
aus geleimten Zetteln.«3® Schon fir Nietzsche ist also das Gesicht ein kul-

29 Joseph Roth: »Das Menschengesichte, in: Miinchner Neueste Nachrichten 29. Dezember
1929, zit. nach: ders.: Werke, Bd. 3, S. 146-148, hier S. 146.

30" Friedrich Nietzsche: Also sprach Zarathustra (IT), in: ders.: Simtliche Werke. Kritische
Studienausgabe in 15 Binden (KSA), hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari,
Miinchen 1980, Bd. 4, S. 153.

- am 16.01.2026, 22:29:24. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216614-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das »Gesicht der Zeit« und seine feuilletonistischen Facetten 59

turell verkleistertes Zeichensystem, das als solches unlesbar geworden ist.
Im selben Ton héhnt auch Karl Kraus 1908 Von den Gesichtern.®! Er sieht
sie im Plural, sich immer dhnlicher werdend, auch wenn der Einzelne sich
um »unterscheidende Zeichen« bemiihe. Doch héchstens noch die unter-
schiedliche »Richtung der Schnurrbartspitzen« kénne in Deutschland den
Einzelnen auszeichnen.

In den 20er Jahren wird die Entleerung der Individualitat im Feuilleton fast
zum kritischen Klischee. Polgar z.B. analysiert 1919, wie die Uniform das
Individuum in ein »Gattungsexemplar« verwandelt habe.?? Diese Uniform
trigt er virtuell auch im Zivilleben und in der anonymen Grof3stadt weiter.
Am Beispiel des Sandwichmanns stellen sowohl Polgar wie auch Roth in je
eigenen Feuilletons heraus, wie sich bei diesen Werbetridgern im Wortsinn
auch der Gesichtsausdruck annulliert. Polgar sieht beim Sandwichmann
ein »ins Nichts entriicktes Antlitz«.3 Und Roth stellt sich gar vor, wie Gott,
wenn er dieses »Ebenbild« erblicken wiirde, selbst glauben miisste, er hitte
eine Auto-Reklame auf seinem »ewigen Antlitz«.3* Das »Antlitz«, wert- und
bedeutungshaltiger als das trivialere »Gesicht«, taucht nicht zufillig als Be-
griff in diesen feuilletonistischen Kontexten auf, markiert es doch einen
Anspruch, letztlich jenen auf die Gottebenbildlichkeit des Menschen, dessen
Verlust die Autoren implizit beklagen.3

Die Moderne hat die Gesichter geloscht. Tucholsky stellt 1919 auf einer
Fahrt durch das Nachkriegsberlin fest, die Gesichter seien »genau so aus-
radierte helle Flachen wie vor dem Kriege. Nirgends ein Atom seelischen
Lebens, nirgends eine Spur innerer Erlebnisse«.36 George Grosz zeigt 1920
in einem symptomatischen Bild »ohne Titel« (Abb. 4), wie das Gesicht zur
eigentlichen Nullstelle der Moderne wird.

31 Karl Kraus: Von den Gesichtern, in: Simplicissimus Jg. 13, H. 9 (1908), S. 153, auch in:
Die Fackel 256 (1908), S. 3-8.

32 Alfred Polgar: Die Uniform, in: Der neue Tag, 4. April 1919, zit. nach: ders.: Kleine
Schriften, Bd. 1, S. 72-74, hier S. 73.

33 Ders.: Der Sandwichmann, in: Prager Tagblatt, 23. Oktober 1921, zit. nach: ders.: Kleine
Schriften, Bd. 2, S. 115-117, hier S. 116.

34 Joseph Roth: Der Mensch aus Pappkarton, in: Vorwirts, 10. Februar 1924, zit. nach:

. ders.: Werke, Bd. 2, S. 46-48, hier S. 47.

Zum Unterschied von »Antlitz« und »Gesicht« vgl. im Ansatz Tanja Nusser: »Das Men-
schengesicht«, S. 328-331.

36 Kurt Tucholsky (Ignaz Wrobel): Gesichter, in: Die Weltbiihne Jg. 15, Nr. 53, 25. Dezember
1919, S. 805, zit. nach: ders.: Gesammelte Werke, Bd. 2, S. 239f.

- am 16.01.2026, 22:29:24. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216614-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60 Peter Utz

Tucholsky legt 1922 in der Weltbiihne
unter dem Titel Die Gesichtsschilder
noch nach, indem er davon ausgeht,
wie in der Berliner lllustrierten Zeitung
auf einem Bild zwei fotografierte
Passanten mit weilen »Gesichtsschil-
dern« unkenntlich gemacht wurden,
so wie das heute bei Internet- und
Fernsehbildern tiblich ist. Far Tu-
cholsky ist das nur das Zeichen dafiir,
wie »der Deutsche Individuum spielt«
und sich ein Privatleben konstruiert,
das es so langst nicht mehr gibt. Alles
scheint 6ffentlich, wie auf dem Bild
von Grosz, und hinter den Gesichts-
Abb. 4 schildern der Deutschen wiirde man
héchstens noch - so Tucholsky - eine
»Maske von Feierlichkeit, Gespreiztheit und Theaterblech« finden — Nietz-
sche, nochmals.3”
Kein persoénliches Antlitz, nirgends, in der Massengesellschaft, und eine
allgegenwiirtige Offentlichkeit, in der sich das Gesicht zur leeren Projekti-
onsfliche der Medien entleert, wie dies Polgar am franzosischen Prisidenten
gezeigt hat. So muss auch die Physiognomik ins Leere greifen. Polgar zieht
1932 unter dem Titel Wahrheit fiihrt irre im Berliner Tageblatt eine erniichternde
Bilanz seiner eigenen physiognomischen Affinititen. Am Anfang stellt er fest:

Das Gesicht ist ein Vexierspiegel der Seele, und die Physiognomie eine unsichere
Wissenschaft. Nur wenn man genau weifl, was und wer einer ist, kann man es
thm von den Ziigen ablesen. Auf diesen relativ verlafilichen Grundsatz sind die
physiognomischen Untersuchungen Lavaters, Goethes Freund, gestiitzt. Das Ant-
litz etwa Julius Caesars betrachtend, findet er in der Gesichtsbildung des grofien
Staatsmanns und Soldaten die untibersehbaren Zeichen staatsmannischer und
soldatischer Grofle. Fehlt solches Wissen um das Charakteristische der Person,
aus deren Aussehen auf thr Charakteristisches geschlossen werden soll, dann sind
Irrtiimer kaum vermeidbar.38

37 Ders. (Ignaz Wrobel): Die Gesichtsschilder, in: Die Weltbtihne Jg. 18, Nr. 2, 12. Januar
1922, S. 53-54 [nicht in: ders.: Gesammelte Werke].

38  Alfred Polgar: Wahrheit fithrt irre, in: Berliner Tageblatt, 28. Januar 1932, S. 2, zit. nach:
ders.: Kleine Schriften, Bd. 3, S. 58-62, hier S. 58.

- am 16.01.2026, 22:29:24. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216614-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das »Gesicht der Zeit« und seine feuilletonistischen Facetten 61

Die klassische Physiognomik ist eine »unsichere Wissenschaft«, denn sie
hat einen tautologischen Grundzug: Sie erkennt nur, was sie schon kennt.
Bei einer Probe am Wirtshaustisch muss Polgars Ich-Erzihler in der Folge
erfahren, dass auch Umkehrschlisse in die Irre fithren: Das brutale Gesicht
eines Gastes lasst nicht auf eine versteckte Sanftheit, sondern auf eine reale
Brutalitdt schlieflen. Dessen »wahres Gesicht« ist thm tatsachlich »auf dem
Gesicht geschrieben«. Der Ich-Erzdhler ist verwirrt: »Ist also selbst dies Trug,
daf} der Schein triigt? Wie soll man sich noch halbwegs auskennen, wenn
die Masken nicht rechte Masken, sondern wirkliche Gesichter sind?!« Wenn
Masken und Gesichter austauschbar werden, dann sind alle Gesichter nur
Masken. Diese nietzscheanische Erkenntnis bringt das physiognomische
Projekt des Feuilletonisten zum Absturz. Er ist angetreten, mit physiognomi-
schen Mitteln das Gesicht nicht nur von Individuen, sondern einer ganzen
»Zeit« zu entziffern. Nun sieht er sich lauter Zeichenoberfliachen gegentiber,
die er nicht auf ithren Wahrheitsgehalt iiberpriifen kann. Mit der Entleerung
des Subjekts hat sich auch der physiognomische Anspruch des Feuilletons
erledigt. Polgar nimmt den Text Wahrheit fiihrt irre noch in seinen Sammel-
band mit dem Plural-Titel Ansichien auf, der 1933 bei Rowohlt erscheint.
Dann verlésst er, unmittelbar nach dem Reichstagsbrand, Berlin. Die grofie
Zeit des Feuilletons, deren Gesicht dieses zeichnen wollte, ist mit der Macht-
ergreifung Hitlers zu Ende.

5. Physiognomische Selbsterkenntnis des Feuilletons

Die Affinitit des Feuilletons zur »unsicheren Wissenschaft« der Physiogno-
mik hat fundamental mit der eigenen »unsicheren« Identitit des Feuilletons
zu tun; die Physiognomik ist gewissermafien ithr Umkehrspiegel. Diese
These kann hier abschlieflend nur angedeutet werden. Wenn sich das Feuil-
leton in mehrfachen Ambivalenzen bewegt, dann treten diese auch physio-
gnomisch an den Tag. Das betrifft primér die Autorschaft: In der anonymen
Nachrichtenflut der Zeitung soll das Feuilleton eine persénliche, den Leser
auch personlich ansprechende und wiedererkennbare Schreibweise schaffen.
Die unverwechselbare »Handschrift« des Feuilletonisten wird zum Marken-
zeichen, das der Zeitung ein individuelles »Gesicht« gibt. Unter den Rotati-
onsmaschinen und in den Bleiwiisten der Zeitungen sind dies zwar beides
nicht mehr als Metaphern jener Dialektik, die erst hinter der beliebigen
Reproduzierbarkeit des Drucks der Handschrift, insbesondere auch den

- am 16.01.2026, 22:29:24. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216614-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62 Peter Utz

Autografen eines anerkannten Autors, ihre Aura zuspricht.?® Nicht zufillig
filhren die Feuilletonisten der Zeit wie Polgar, Kracauer oder Walser wiede-
rum im Feuilleton eine Auseinandersetzung um den Gebrauch der Schreib-
maschine.*’ Und als auf die Handschrift bezogene Variante der Physiogno-
mik hat gleichzeitig die Graphologie etwa bei Ludwig Klages Konjunktur.
Beides ist Ausdruck des Bediirfnisses, das die Feuilletonisten mit den Ab-
satzstrategien der Zeitungen zusammenfiihrt: Im Feuilleton soll sich ein alter,
auratischer Begriff von Autorschaft retablieren, auch wenn dieser durch die
mediale Multiplikation und die Kurzlebigkeit besonders in der Zeitung lingst
dementiert worden ist. In der enormen Medienkonkurrenz gibt das Feuille-
ton der Zeitung ein eigenes »Gesicht«. Weil er dies weif}, kann Roth auch
gegentiber seinem Feuilletonchef so trotzig-selbstbewusst auftreten. Gleich-
zeitig aber droht sich die Spur der Feuilletonisten in der Anonymitdt des
Schreibens »fiir den Tag« zu verlieren; nicht zufillig schreiben sie haufig auch
unter Pseudonymen, am extensivsten Tucholsky. Und Alfred Polack ist gar
zeitlebens unter seinem Pseudonym aufgetreten: Alfred Polgar. Auch den
Feuilletonisten selbst droht so jener Identitdtsverlust, den sie ithren Zeitge-
nossen von den Gesichtern ablesen.

Umso nétiger braucht es den eigenwilligen Zeichner, auch fiir das eige-
ne Gesicht. Polgar erkennt 1926 im Vorwort zu einem Band des Wiener
Feuilletonisten und Pressezeichners Benedikt Frederik Dolbin im Verfahren
des Karikaturisten auch sein eigenes: Dolbin zeichne dem Menschen »die
Wahrheit ins Gesicht«.*! Es brauche den Zeichner, um das Individuelle
»wie auskristallisiert« ans Licht zu férdern; dabei erscheinen aber auch die
verborgen-hisslichen Ziige. Wie ein »Bettelvolk« »iiberschwemmen« diese
»Strafien und Plitze des physiognomischen Plans, sie schlagen Wiirde, Pa-
thos, Gebieterisches tot und besetzen die wichtigsten Punkte des Gesichts,
das nun ganz ihnen gehort«. In der Metaphorik der bedrohlichen Massenge-
sellschaft, die von unten her aufquillt, sieht Polgar das Verdringte, Klagliche
im Menschen durch Dolbin gezeichnet. Denn auch Dolbin habe das alte

39 Vgl. Roger Chartier: Die Hand des Autors. Literaturarchive, Kritik und Edition, in:

Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft 54 (2010), S. 496-511. Vgl. auch den Beitrag

von Hans-Georg von Arburg in diesem Band.

Vgl. Peter Utz: Digitale Fingeriibungen auf traurigen Tasten. Eine Fuinote fir Schreib-

handwerker, http://www.gingko.ch/cdrom/Utz/, 2000 (25. November 2015).

41 Alfred Polgar: Der Zeichner Dolbin, in: Die Gezeichneten des Herrn Dolbin: Literarische
Kopfstiicke, Karikaturen von B.F. Dolbin. Mit einer Einleitung von Alfred Polgar, Wien
1926, S. 5-8, auch in: Berliner Tageblatt, 13. Juli 1926, zit. nach: ders.: Kleine Schriften,
Bd. 4, S. 266-269, hier S. 266.

40

- am 16.01.2026, 22:29:24. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216614-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das »Gesicht der Zeit« und seine feuilletonistischen Facetten 63

physiognomische Grundvertrauen ver-
lassen: »Auch dem vollkommensten

Menschenantlitz fehlt’s noch irgendwo G

. . A
zur Gottiahnlichkeit.« & e

. . B SR

So kann Polgar Dolbin als einen »Bru- lp\‘:;‘:y ’&:“ff"
der im Geiste« begriifien. Denn er sieht / (,F_L; Tl
den Karikaturisten als zeichnenden e ‘\C\;» 4
Ep.igrammatiker und als »wor_tgeizig.en \\ \Q‘) / ( /in
Kritiker, der aus hundert Zeilen eine ) \( Vil
macht«. Insofern ist auch Dolbin ein f N2 5
Meister der >kleinen Forms, in dem sich / / el

Polgar mit eben so knappen Worten er-

kennt. Sein eigenes Portrit, das in die- e ke

sem Band steht (Abb. 5), kommentiert Abb. 5

Polgar nur mit den Worten: »[...] im

Gesicht Alfred Polgars das Weichliche, Verschwommene, Verzwickte. Kein
grader Strich in der ganzen Physiognomie.«*?

Polgar sieht sich im gezeichneten Spiegel von Dolbin mit Ziigen, die auch die
des Feuilletons sind: weichlich, verschwommen, aber umso >verzwickter< zu
greifen. Fast finden wir uns wieder bei jener Physiognomik, wie sie Polgar
selbst 20 Jahre zuvor dem Wiener Feuilleton zugeschrieben hat, das er fir
tot erklarte. In Polgars eigenen Ziigen, wie er sie selbst beschreibt, lebt es
nun wieder neu auf.

Denn bis an sein Ende will das Wiener Feuilleton das Gesicht wahren, auch
wenn es nicht mehr unbedingt an die Physiognomik glauben mag. Polgar
kann mit diesem Portrit, weichgezeichnet, aber gerade dadurch unverwech-
selbar, in dem Band Dolbins gleichberechtigt mit anerkannten Schriftstellern
wie Hofmannsthal, Werfel oder Musil auftreten. Wie etwa ein Stefan George
kultivieren diese in den neuen Bildmedien ihren medialen Auftritt. Auch das
Feuilleton partizipiert an dieser Konjunktur, mit Schriftstellerportrts, wie sie
meist aus dufleren Anldssen wie Geburts- oder Todestagen erscheinen. Indi-
rekt melden die Feuilletonisten damit aber auch ihren eigenen literarischen
Anspruch an — man denke nur an die Schriftstellerportrats Robert Walsers.
Vor allem aber versuchen die Feuilletonisten, mit eigenen Buchsammlungen
thre kurze Tagesware in die literarische Unsterblichkeit hochzustemmen und
dadurch dem schnellen Vergessen des Feuilletons zu entgehen. Einer von

42 Ebd., S. 269. Den Hinweis auf diese Stelle und weitere Anregungen verdanke ich: Andreas
Nentwich: Alfred Polgar, Berlin/Miinchen 2012, S. 10f.

- am 16.01.2026, 22:29:24. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216614-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 Peter Utz

vielen, und eben darum auch einer der fast Vergessenen, ist Anton Kuh
(1890-1941), Feuilletonist und Stegreifredner zwischen Prag, Wien und
Berlin.*3 An ihm lisst sich die physiognomische Selbsterkenntnis des Feuil-
letons nochmals exemplarisch ablesen. Kuh spielt im Feuilletonbetrieb mit,
auf allen Kanilen. Er wagt 1925, offentlich Karl Kraus als »Affe Zarathust-
ras« anzugreifen, und legt sich mit literarischen Gréflen wie Gerhard Haupt-
mann an, dessen Goethe-Posen er verhéhnt.** Doch auch er aspiriert in
eigenen Buchsammlungen auf literarische Ewigkeit. 1931 erscheint sein
Band mit dem Titel Der unsterbliche Osterreicher*> Auf dem Titelbild (Abb. 6)
blickt ein Gesicht von unten her, wie von unter dem Strich hoch, auf einen
Rumpf, der kopflos in die Ewigkeit zu entschweben scheint.

Abb. 6 V

43 Vgl. Andreas B. Kilcher: Physiognomik und Pathognomik der jidischen Moderne. Anton
Kuhs anarchistische Sendung des Judentums, in: Aschkenas 10/2 (2000), S. 361-388.
44 Anton Kuh: Goetze und Ketzer. Nachwort zu Hauptmanns Geburtstag, in: Prager Tagblatt,
23. November 1922, zit. nach: ders.: Der unsterbliche Osterreicher, hg. von Ulrich N.
Schulenburg, Wien 2001, S. 34-38.
5 Ders.: Der unsterbliche Osterreicher, Miinchen 1931.

- am 16.01.2026, 22:29:24. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216614-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das »Gesicht der Zeit« und seine feuilletonistischen Facetten 65

Unsterblich wird Osterreich nicht in jenen Bildern des Kaisers Franz Joseph,
die auch durch diesen Band noch spuken, sondern eigentlich durch den
Feuilletonisten, der mit diesem Buch auch seinen eigenen Unsterblichkeits-
anspruch anmeldet. Der physiognomische Zusammenhang von Gesicht und
ganzem Menschen wird dabei aber ironisch zerschnitten. Trotzdem ist Kuh
ein physiognomischer Feuilletonist par excellence, mit einem eigenen Blick fur
die Physiognomik der Literatur. Im Juni 1924 schreibt er in einem Osterrei-
chischen Boulevardblatt den ersten Nachruf auf einen Dichter, der unweit
von Wien praktisch unbekannt verstorben ist: Franz Kafka, der gar kein
»Zeitungsgefilliger« gewesen sei, aber »in dessen duflerlich knappem Werk
Sprache endlich wieder ein Gesicht tragt«.46

Auch Kuh selbst méchte seinem Schreiben unverwechselbare Ziige geben.
Er spitzt es aphoristisch zu. 1931 publiziert er einen Band unter dem Titel
Physiognomik, den tibrigens Tucholsky begeistert begriifit.*” Im fiktiven Vor-
wort zu einer zweiten Auflage, auf das Jahr 2030 vorausdatiert, begriindet
er den Titel so:

‘Wir wissen heute auch, warum er fiir sein Buch gerade den Titel »Physiognomik«
wihlte. Bildete er doch, indem er seine Ausspriiche in einer Art Notwehr aus den
Gesichtern seiner Zeitgenossen riff, die Physiognomie jener Zeit nach. Ja, er wird
wohl, wie wir annehmen diirfen und mehr als man seinem oft leichtfertigen Witz
zutrauen mochte, an deren Anblick gelitten haben. Es war zwischen Torschlufl
und Anfang. Zwei Kulturen 16sten einander ab. Der adelige Mensch wich dem
gemeinen, der Geist streckte die Waffen, der Plebejer regierte das Zwischenreich.*8

Physiognomik als »Notwehr« in einem Epochenbruch, der die »Plebejer«
an die Macht bringt. Wer das ist, konkretisiert ein erster Aphorismus mit
unmissverstdndlicher Schérfe: »Physiognomie der Zeit: Das Gesicht des
Fiihrers ist identisch geworden mit dem der Gefiihrten.«** Die Sammlung
zeichnet in dieser Weise das Gesicht der Zeit mit scharfen, knappen Strichen.
In threm Spiegel erkennt sich aber auch der Feuilletonist selbst. Im Abschnitt

46 Ders.: Kierling in der Literaturgeschichte. Zum Tode eines Dichters, in: Die Stunde, 11.

Juni 1924, zit. nach: ders.: Der unsterbliche Osterreicher, S. 82-83.

47 Vgl. Kurt Tucholsky (Peter Panther): Auf dem Nachttisch, in: Die Weltbtihne Jg. 28, Nr. 5,
2. Februar 1932, S. 177, zit. nach: ders.: Werke, Bd. 10, S. 24-29, hier S. 28.

48 Anton Kuh: Physiognomik. Ausspriiche, Miinchen 1931, S. 71.

49 Ebd., S. 11. Kuh versucht iibrigens 1934, in einem Nachruf auf den Schauspieler Max
Pallenberg, Hitlers Physiognomik als verpasste Lebensrolle dieses Schauspielers satirisch
zu demontieren. Vgl. dazu Claudia Schmolders: Hitlers Gesicht. Eine physiognomische
Biographie, Miinchen 2000, S. 185f.

- am 16.01.2026, 22:29:24. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216614-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 Peter Utz

»Physiognomik oder der Zeitgenosse« steht unter dem Titel Photos: »Stamm-
gast im Literaturcafe: Er sieht aus wie verhungert durch Unbeachtetheit.
Gott hat ihm sein Gesicht als unverwendbar zuriickgeschickt wie die Re-
daktion seine Manuskripte.«** Eine Momentaufnahme als feuilletonistisches
Selbstportrat: Unbeachtet darbt der Feuilletonist im Literaturcafé vor sich
hin, als Hungerkiinstler der 6ffentlichen Aufmerksamkeit. Er hat sich kein
»Gesicht« schaffen konnen, weil seine Manuskripte zurtickgewiesen worden
sind. Sein Gesicht und seine Manuskripte sind gleicherweise geloscht. Die
alte Gottebenbildlichkeit des Menschen hat sich in die platte Abhangigkeit
des Feuilletonisten von den allmichtigen Redaktionen verwandelt. Doch
weder Gott noch die Redaktionen wollen sich in diesem »Stammgast« erken-
nen. Umso deutlicher wird fiir uns dieser »Stammgast« zur kleinen, scharf
aufblitzenden Facette einer Epoche, deren Gesicht gerade das Feuilleton und
die Feuilletonisten unverwechselbar mitgeprégt haben.

50" Anton Kuh: Physiognomik, S. 78. Den Hinweis auf dieses Zitat verdanke ich Anna Stiissi:
Ludwig Hohl. Unterwegs zum Werk. Eine Biographie der Jahre 1904-1937, Goéttingen
2014, S. 198.

- am 16.01.2026, 22:29:24. e —


https://doi.org/10.5771/9783968216614-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

