2 Alltagliche Ordnungen des Fremden

Fremdheit ist eine Kategorie des alltiglichen Lebens, mit der wir eine be-
stimmte Eigenschaft von Dingen, Menschen oder Sachverhalten kennzeich-
nen. Dabei spiegeln Kategorien keinesfalls die natiirliche Einteilung der
Wirklichkeit wider. Sie stellen allenfalls Konstruktionen dar, mit denen sich
die Wirklichkeit ordnen 1if3t, denn sie unterteilen die Welt mit Hilfe von
Unterscheidungen, reduzieren also ihre Komplexitit, und machen sie somit
verstehbar. Diese sozialkonstruktivistische Perspektive, die im folgenden als
Korrektiv einem alltiglichen und wissenschaftlichen »Objektivismus« bzw.
»Realismus« des Fremden gegentibergestellt wird, geht also davon aus, dafy
eine wissenschaftliche Abbildung der Welt nicht méglich ist, sondern dafd
wir sie nur durch die Begriffe und Zeichen, die wir im sozialen Austausch
mit anderen konstruieren, deuten kénnen (vgl. Frindte 1999: 33). Kategori-
sierungen im Sinne von Konstruktionen des Fremden rekurrieren daher
nicht auf eine objektive Qualitit des Fernen, Auslindischen, Nichteigenen,
Ungewohnten, Unbekannten, des Unvertrauten oder Seltenen (vgl. Wierla-
cher 1993: 62), sondern sie verdeutlichen die Qualifizierung ihrer Beziehung
zum Eigenen. So umfafit die Konstruktion des Fremden immer nur die ei-
ne Hilfte einer Unterscheidung, denn wer etwas als »fremd« bezeichnet,
hat die Relation zum Eigenen bereits mitbedacht.

Fremdheit ist damit aber kein objektiver Tatbestand der sozialen Wirk-
lichkeit, sondern das Resultat einer Ordnung der Alltagswelt. Mit ihr unter-
scheiden wir die Spharen der Vertrautheit, in denen wir uns sicher und rou-
tiniert bewegen, von den Bereichen, {iber die wir nichts sagen kénnen, ent-
weder weil sie uns gidnzlich unbekannt sind, oder weil wir keinen Zugang
zu ihnen besitzen. Insofern kann zwischen zwei wesentlichen Bedeutungs-
dimensionen von Fremdheit unterschieden werden. »Im einen Fall ver-
wenden wir >fremd«< im Sinne von >nichtzugehorig¢, im anderen Fall im
Sinne von >unvertraut« (Ladwig 1997: 83); referieren damit einerseits auf

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | KAPITEL 2

Verhiltnisse des Besitzes im engen oder weiteren Sinne (etwa Eigentumsti-
tel oder Mitgliedschaften), im anderen Fall auf kognitive Schwierigkeiten
und Probleme (vgl. Miinkler/Ladwig 1998: 12).

Die Erfahrung des Fremden ist aber keinesfalls unvertraut, wenngleich
sie héchst unterschiedliche Muster der Begegnung aufweisen kann: Unbe-
kanntheit, Unbestimmtheit, Unerfaflbarkeit, ja das Gefiithl des Unheimli-
chen gehéren zu den geldufigen Attributen, die dem Fremden zugeschrie-
ben werden (vgl. Janz 2001: 9), so dafl uns der Fremde in Furcht wie in Er-
staunen, in Angst wie in Faszination versetzt. Seine Fremdheit ist ertrig-
lich, solange sie als Zeichen einer funktionierenden Ordnung des Alltags
entziffert werden kann; im routinierten Umgang mit vertrauter Indifferenz
bleibt die alltigliche Fremdheit unserer Mitmenschen auf einem zumutba-
ren Niveau. Seine Fremdheit wird unertraglich, wenn sie zum Zeichen ei-
ner anderen Wirklichkeitsordnung wird und damit zum Erschiitterungs-
moment unseres alltiglichen Lebens, denn »[njicht sein unvermitteltes So-
Sein macht das Andere problematisch, sondern die Ungewiftheit des Eige-
nen« (Makropoulos 1993: 41), die sich in der Unwissenheit iiber den Frem-
den bemerkbar macht. Ohne Erfahrung und Wissen {iber die Bedeutungs-
und Sinnstrukturen seiner Alteritit, wird der Fremde schnell zum bedrohli-
chen Mythos.*

Fremdheit ist nie nur Ergebnis sachlicher Arrangements von alltigli-
cher Wirklichkeit, sondern hinterldf3t deutliche Spuren auf der Ebene des
Erlebens. »Immer scheinen daran bereits Emotionen und Bewertungen ge-
kniipft zu sein, die den Umgang mit dem Fremden zu einer >Gesinnungs-
frage< machen« (Albrecht 1997: 81) und die Benennung der Fremdheit zur
dramatisierenden Moglichkeit des Anzeigens von Relevanz werden lassen
(vgl. Munkler/Ladwig 1998: 12). Als besondere Erfahrung unterstellt sie
dem Unvertrauten und Nichtzugehdérigen eine latente Bedrohung, da die
Wahrnehmung des Fremden in der Regel mit dem Gewahrwerden eigener
Lebens- und Vorstellungsgrenzen kongruiert (vgl. Waldenfels 1998: 43).
Lift man sich zu sehr auf das Fremde ein, werden Fragen nach der eigenen
Identitit und den eigenen Werthaltungen zwingend, die Irritationen auslo-
sen und nicht selten als bedrohlich empfunden werden.

Daher handeln die Geschichten des Fremden hiufig von Michtigen
und Unterdriickten, Konflikten und Spannungen, Angsten und Hoffnun-
gen, die jedoch keinesfalls automatisch in Fremdenfurcht und Fremdenhafd
miinden miissen. Vielmehr werden die sozialen Ordnungen des Fremden
und die an sie gekoppelten Erfahrungsmuster und Wahrnehmungen »in
gesellschaftlichen Prozessen unter angebbaren Bedingungen hervorge-
bracht und nur unter spezifischen Bedingungen zum Bestandteil sozialer
Konflikte« (Kiesel/Messerschmidt/Scherr 1999: 10). Die Frage nach dem
»Wesen« der Fremdheit erscheint dann aber obsolet. Stattdessen muf zwi-

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 25

schen unterschiedlichen Deutungsebenen differenziert werden, die der
Konstrukteur von Fremdheit seiner jeweiligen Konstruktion zugrundelegt.
So kann bspw. zwischen inhaltlichen Merkmalen der Konstruktionen (na-
turhaft-kérperliche, geschlechtliche, sprachliche, kulturelle, normspezifi-
sche Eigenschaften) oder etwa auch zwischen unterschiedlichen Bedeu-
tungsebenen (makro-, meso-, mikrosozialen Bedeutungs- oder individuellen
Sinnrdumen) im Umgang mit Fremdheit unterschieden werden.

Diese Mehrdeutigkeit des Fremden soll zum Ausgangspunkt der fol-
genden Uberlegungen genommen werden, um weniger den Fremden selbst
als vielmehr die sozialen Strukturen der Begegnung und Interaktion, in de-
nen jemand als fremd erscheint und behandelt wird, in den Blick zu nehmen.
Denn tiber das Fremde und die Fremden lif3t sich nur schwer im allgemei-
nen reden, da es sich im Eigenen konkretisiert (vgl. Bielefeld 1991: 9). Es
kommt also darauf an, die Konstitutionsprozesse zwischen »dem Wir« und
»den Anderen« aufzudecken, mit denen sich die Wirklichkeit ordnen lafit.
Gleichzeitig geht es um die Relativitit und Konstruktivitit dieser Ordnung,
die immer nur eine unter vielen verkérpert und ihre Grenzen durch die un-
terlegten Kategorien miterzeugt, weshalb es keinen Sinn macht, die Unter-
scheidungen gegeneinander auszuspielen, ganz so, als wire all das, was
»vertraut« und »zugehorig« erscheint, ordentlich, und all jenes, was als
»fremd« gesetzt wird, unordentlich. Denn so wie die Konstruktion des
Fremden die Konstruktion des Eigenen notwendigerweise einschliefit, so
sind auch Ordnung und Un-Ordnung zwei Seiten ein und derselben Me-
daille.

Auch wenn die Kategorien des Eigenen und des Fremden und die von
ihnen erzeugten Grenzen als »gewohnlich« und »natiirlich«, also gerade
nicht als »konstruiert« erscheinen, werden sie groftenteils durch die Routi-
ne des sozialen Verkehrs bestimmt und erlauben lediglich durch diese
»Normalitit«, den antizipierten Fremden als fremd zu betrachten. Doch
diese vertraute wie selbstverstindliche Unterscheidung des Eigenen und
des Fremden ist eine beobachterrelative Unterscheidung, die mit der Idee der
Ordnung gesellschaftlicher Verhiltnisse eng verschweifit ist, gerade weil die
Wirklichkeit der Alltagswelt als Wirklichkeitsordnung erfahren wird und
erst durch eine Konstituierung der Objekte sinnhaft erscheint. Der Kon-
strukteur im Alltag geht also in gewisser Weise methodisch vor, da die Ord-
nung der Wirklichkeit nur dann als »stabil« und »normal« erscheint, wenn
sie wechselseitig aufeinander bezogenen Sinndeutungen und Handlungen
entspringt, gleichwohl die sinnhaft tiberformten Feststellungen praktisch
vollzogen werden miissen, um weiterhin Geltung zu erlangen.’ Die Ord-
nung der Wirklichkeit nach Zonen der Relevanz, Typen des Wissens und
verschiedenen Graden der Nihe und Ferne, rdumlich wie zeitlich, ist zwar
durch gesellschaftliches Handeln zum Teil vorarrangiert, teils wird sie aber

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | KAPITEL 2

auch durch die Performanz, d.h. durch die individuelle Realisation von Be-
deutungsmustern des Einzelnen reproduziert und neu gesetzt. Denn es
handelt sich bei der Konstitution »des Wir« und »der Anderen« nicht nur
um gesellschaftlich erzeugte Kategorien, sondern auch um eine sehr sub-
jektive Einteilung der Wirklichkeit, die fiir eine ganz bestimmte Person
oder Personengruppe Sinn macht bzw. deren Sinn von ihr (mit-)gemacht
wird.

Die Konstitution vollzieht sich somit in einem Geflecht menschlicher
Beziehungen, die durch die kulturellen Konventionen und Bedeutungsmu-
ster einer Gesellschaft, ihren Ungleichheits- und Interdependenznetzwer-
ken und ihrer Realisation in den Alltagspraktiken der Akteure mitgepragt
ist. Es sind Praktiken der Zuschreibung, der Unterscheidung oder Etikettie-
rung, die in der Ordnung des Fremden wirksam werden. Auch wenn die
Ordnungsvorstellungen und Einteilungen der Wirklichkeit bereits als vor-
gegeben und typisch erscheinen, kann zwischen verschiedenen Ordnungs-
praktiken unterschieden werden, die der Konstitution des Eigenen und des
Fremden zugrundeliegen, denn die Bilder und Vorstellungen tiber das
Fremde stellen keine festgelegten und von vornherein eindeutigen Zuord-
nungen dar, die beispielsweise auf Abstammungs- und Herkunftsmerkma-
len beruhen; sie entstehen groftenteils erst in der Interaktion, in der einer
Differenz als bedeutsamer Scheidelinie Sinn verliehen wird. Es geht also
zundchst einmal um die Konstruktion des Fremden auf der Ebene der all-
tdglichen Interaktion.

Das folgende Kapitel widmet sich diesen elementaren Mustern sozialer
Interaktion, in denen »Mit-Menschen« im Alltag als fremd erfahren und
konstruiert werden. Es zeigt, dafl die Entgegensetzung ein Hilfsmittel ist,
mit dem die Ordnung der Wirklichkeit vorgenommen wird. Denn es geht
gerade um diese wechselseitigen Spannungen zwischen der Ordnung des
Eigenen und des Fremden, die sich gegenseitig bedingen und erginzen und
ihre Bedeutung aus der Entgegensetzung gewinnen, weshalb anstelle des
Fremden die ihm verliehene Bedeutung und die damit implizierten Prakti-
ken der Bedeutungsverleihung in den Vordergrund der Uberlegungen ge-
riickt werden. Das Kapitel behandelt die Vielfalt struktureller Modi der all-
tiglichen Integration und Konstruktion des Fremden — als Beziehung, als
Zuschreibung, als Regulativ, als Chiffre der Macht, als Komplement und
Ambivalenz. Es sind aus unterschiedlichen theoretischen Fragestellungen
(interaktionistisch, sozialkonstruktivistisch, etikettierungs-, diskurs-, figura-
tionstheoretisch) problematisierte Dimensionen des Fremden, die verschiede-
ne Ordnungsebenen der Konstruktion in den Blick riicken. Ziel ist es, die
Wechselwirksamkeit zwischen den Ordnungen des Fremden und den Ord-
nungen des Eigenen aufzuzeigen, so daf die Frage nach dem Fremden in
eine identitits-, integrations- und machtsoziologische Fragestellung riick-

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 27

zubetten ist; denn so wie die vertraute Ordnung als »Urform« oder »Regel-
fall, als »Normal-« bzw. »Kernbestand« gefafdt wird, entspricht das Fremde
einer »Abweichung«, »Irregularitit« oder »Anomalie, die von der Ordnung
selbst miterzeugt wird.

Fremdheit, so 1i3t sich zusammenfassend vorwegnehmen, kennzeich-
net ein Interpretament der Andersheit und ist in die alltiglichen Ordnungs-
prozesse der gesellschaftlichen Wirklichkeit eingebunden, besitzt damit
aber eine mehrwertige Valenz, insofern sich beide Kategorien — das Eigene
und das Fremde — mit ihrer differenzierenden, Reiz und Spannung setzen-
den Interrelation selbst hervorbringen (vgl. Wierlacher 1993: 62f.).

2.1 Alltagliche Interaktion: Fremdheit als Beziehung

Fremdheit beschreibt keine eigene Qualitit, die Personen oder Dingen an-
haftet, Fremdheit ist kein Zustand, keine Eigenschaft, sondern beschreibt
eine Relation zwischen mindestens zwei Personen und ist deshalb zunichst
einmal »eine Frage der jeweiligen Konstellation« (Albrecht 1997: 8s).

Dafl Fremdheit relational ist, bedeutet, dafl wir etwas nur dann als
fremd bezeichnen, wenn wir in irgendeiner Beziehung zu ihm stehen, es
damit aber immer nur in der Relation zum eigenen Bewufitsein und/oder
Handeln erfahren. Die inhaltliche Bedeutung von Fremdheit ist dann gera-
de nicht von vornherein ganz und gar festgelegt, sondern sie entsteht erst in
der Interaktion. So bilden weniger »tatsichliche« Differenzen als vielmehr
das aneinander orientierte Handeln im Sinne der Umgangspraxis die
Grundlage fiir die Konstitution von Fremdheit. So verweist der Begriff der
Fremdheit auf ein spezifisches Beziehungsverhdltnis, bei dem sich ein »In-
nen« und »Auflen, soziale »Nihe« und »Ferne« sowie ein »Du« und ein
»Ich« unterscheiden lassen. Als Beziehungspradikat iibernimmt es elemen-
tare Funktionen beim Herausbilden und Aufrechterhalten von Ordnungs-
strukturen: Indem wir etwas als fremd bezeichnen, machen wir deutlich,
wie wir unsere Welt um uns herum ordnen und strukturieren, welchen
Platz wir uns selbst in ihr geben und welchen Platz wir unseren Mitmen-
schen zugestehen. »Fremdheit ist keine Eigenschaft, auch kein objektives
Verhiltnis zweier Personen oder Gruppen, sondern die Definition einer Be-
ziehung« (Hahn 1994: 140) oder, wie Simmel in seinem »Exkurs tiber den
Fremden« ausdriicklich betont, eine »Wechselwirkungsform, die die Be-
ziehung zum Fremden als »Nicht-Beziehung« stilisiert (vgl. Simmel [1908]
1958: 512). Neben Gleichgtiltigkeit, Distanz und Reserviertheit zdhlt Simmel
auch Feindseligkeit, Streit und Hafempfinden zu méglichen Wechselwir-
kungsformen, die das Verhiltnis der Gruppenelemente zueinander als so-
ziale Beziehung ausweisen und das Fremdheitsverhiltnis vom neutralen bis

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | KAPITEL 2

hin zum emotional aufgeladenen und hochst normativen Verhiltnis stei-
gern kann. Dabei sind Distanz oder Feindschaft aber nicht mit dem Begriff
des Abbruchs, des Sichzuriickziehens oder Vermeidens von Berithrungen
und Sozialkontakten im Sinne von Beziehungslosigkeit, sondern als negati-
ve Vergesellschaftungsformen bzw. als »Beriithrungsflichen« gesellschaftli-
chen Lebens zu verstehen.

»So scheint sich eine naturgegebene Gegnerschaft als eine Form oder Grundlage der
menschlichen Beziehungen zum mindesten neben die andere, die Sympathie zwi-
schen Menschen, zu stellen« (Simmel [1908] 1993: 335).

Dabei folgt die Nicht-Beziehung in der Regel ganz spezifischen Interak-
tionsordnungen und -regeln, gerade dann, wenn wir dem Fremden »nicht
aus dem Weg gehen konnen«, wenn wir gesellschaftliche Riume betreten,
in denen der Kontakt mit dem Fremden unvermeidlich ist, wie etwa auf 6f-
fentlichen Plitzen. Der Raum der Polis wird ja gerade von dem Gedanken
getragen, daf er nicht auf Blutsverwandschaft aufbaut, sondern durch sei-
nen gewerblich-hindlerischen Charakter einen Ort konstitutiert, an dem
sich Fremde begegnen. Der urbane Raum als Prototyp des modernen 6f-
fentlichen Raumes ist konstitutiv darauf angewiesen, dafl die Menschen
sich als Fremde behandeln, denn die moderne Trennung zwischen Offent-
lichkeit und Privatheit generiert eine neue Qualitit des Sozialen, indem das
Soziale aus den Fesseln unmittelbarer Reziprozitit ganzer Lebensformen
und Haushalte herausgel6st wird (vgl. Nassehi 1999: 230ff.).

Insbesondere der Kontakt mit vertrauten Fremden, also Mitmenschen,
die uns tagtiglich auf der Strafle als Unbekannte begegnen, verlduft nach
ganz bestimmten Mustern der wechselseitigen Distanznahme. Hier be-
zeichnet die Fremdheit des Anderen keine der Begegnung vorgingige Ei-
genschaft, sondern sie ergibt sich aus der radikalen Entwertung der mit ih-
rer bloflen Anwesenheit gegebenen Kontaktchancen (vgl. Hirschauer 1999:
240). Solche alltiglich praktizierten »Nicht-Beziehungen« spiegeln sich so-
wohl im inszenierten Aneinandervorbeigehen, -schauen und -sprechen als
auch in einem allgemeinen Hochziehen von Ansprechbarkeits- und Beriih-
rungsschwellen wider.

Die Koprisenz der Kérper in der Offentlichkeit verlangt neben dem Na-
vigieren zwecks Kollisionsvermeidung das richtige Maf3 an Gleichgtiltigkeit
und Reserviertheit, damit die Beziehung zum Fremden nicht in Kampf und
Feindschaft umkippt. Erving Goffman nennt dieses Verhaltensmuster »hof-
liche Nicht-Beachtung« (Goffman 1971: 85), eine Kompetenz, Desinteresse
ohne MiRachtung zu signalisieren.® Die Praxis der Fremdheit ist fiir die
Konstitution moderner Verhiltnisse ein notwendiges Kriterium, damit eine
6ffentliche Ordnung funktioniert. Sie erwichst geradewegs aus den Bedin-

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 29

gungen einer funktional und sozial differenzierten Umwelt, die durch die
Trennung von physischer Dichte und dichter Soziabilitit gekennzeichnet
ist. Denn wo eine verbindliche Instanz zur Regelung menschlichen Verhal-
tens fehlt, gewinnen handlungsstrukturierende Nutzungsskripte von Riu-
men ordnungsstiftenden Charakter. Dennoch bleibt diese durch die Praxis
generierte Ordnung des Sozialen briichig, denn manchmal kann eine Be-
rithrung, eine minimale Geste und das falsche Wort am falschen Platz aus-
reichen, um das stillschweigende Einverstindnis unter Fremden in Frage
zu stellen.

Neben der Gewihrleistung eines reibungslosen Verkehrs an Knoten-
punkten, ist die dargestellte Fremdheit aber auch Mittel zum »Selbst-
schutz«, denn »to take a personal interest in the affairs of others requires an
outlay of time and energy and not infrequently of emotional feeling« (Wood
[1934] 1969: 230). Die Indifferenz kérperlicher und geistiger Nihe gerit als
komplexe Fertigkeit in den Blick, den eigenen Fremdenstatus in der Stadt
dahingehend zu professionalisieren, »[...| den machtvollen Einfluf} kérperli-
cher Nahe zu >neutralisierens, weil wir sonst in einen Zustand geistiger
Uberforderung gerieten und iibermiRigen moralischen Verpflichtungen
unterligen« (Bauman 2000: 59).” Die Verdringung der moralischen Ni-
he in der koérperlichen Begegnung mufl dabei nicht zwangsliufig als »aso-
zial« bewertet werden; ihre moralische Ordnung besteht geradezu in der
Abwesenheit eben dieser Ordnung, die eine Hegemonie iiber die Stadt als
ganze ausiibt.® Bei dieser Form der Begegnung ist es wichtig, daR die Be-
ziehungslosigkeit interaktiv aufrechterhalten wird, also Ankniipfungszwin-
ge an frithere Begegnungen unterbunden werden und das Wiedererkennen
von Gesichtern nicht zum Ausdruck gebracht wird; es geht also um die Dar-
stellung von Indifferenz.

Diese Kennzeichnung des Fremdseins als Wechselwirkungsform zwi-
schen einem Fremden und der ihn umgebenden Gesellschaft verdeutlicht
zweierlei. Zum einen, dafl das Fremde keineswegs als Faktum sozialer
Wirklichkeit bzw. als Konsequenz einer spezifischen politischen/rechtli-
chen Problematik betrachtet werden darf, sondern immer schon Teil der
umgebenden Umwelt ist. Andererseits illustriert der Wechselwirkungsbe-
griff den interaktiven Charakter, denn Fremdheit ist nicht nur das Resultat
einer Begegnung, sie muf} auch durch praktischen Vollzug in Gang gehalten
werden, indem sich Personen konstant als Fremde behandeln (vgl.
Hirschauer1999:240). Tunsie es nicht, wird die Differenz des Anderen nicht
als Fremdheit behandelt. Fremdheit als Beziehung impliziert daher immer
auch eine Darstellungsleistung, d.h. sie ist eine kulturelle Praktik, die in der
Interaktion — aus rationalem Kalkiil und unwillkiirlichen Reaktionen, inten-
tionalen Handlungen und nicht-intendierten Effekten, spezifischen Mu-
stern und Ordnungen der Begegnung — entsteht und vollzogen wird.

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | KAPITEL 2

Gerade eine interaktionistische Herangehensweise verdeutlicht, daf3
das Figene nicht vom Fremden zu trennen ist, weil das eine immer schon
Produkt des anderen ist. Sie unterstreicht den Herstellungscharakter und
die Interdependenzen des Eigenen und des Fremden, deren Bedeutung und
Interpretation durch das wechselseitig aneinander orientierte und ineinan-
dergreifende Handeln von Individuen hervorgebracht wird. Um das Han-
deln und die in ihm wirksamen Bedeutungen zu verstehen, mufl der Vor-
gang des Handelns nachvollzogen werden. Fremdheit, sei es in Form von
Devianz oder Unbekanntem, kann nicht ausschliefllich bei der als »fremd«
wahrgenommenen und behandelten Person festgemacht werden (Veranla-
gung, angeborene Defekte, Sozialisation, Herkunft, Abstammung usw.).
Fremdheit bezeichnet vielmehr ein kollektives Phinomen, eben weil Men-
schen gemeinsam handeln und ein relationales Fremdheitskonzept davon
ausgeht, dafl Fremdheit der erklirten oder stillschweigenden Kooperation
und Interaktion vieler Menschen und Gruppen entspringt, weshalb alle an
der Interaktion — realiter wie potentiell — Beteiligten in die Betrachtung mit-
einbezogen werden sollten.

Diese Aufmerksamkeitsverschiebung vom »Fremden« auf diejenigen,
die ihn als »fremd« behandeln und das Handeln selbst, bedeutet dariiber
hinaus, dafl Fremdheit immer dort vorkommt, wo Grenzen zu Kontaktfla-
chen werden bzw. wo der Fremde vertraut ist (vgl. Nassehi 1995). Eine Be-
dingung fiir die Erfahrung des Fremden ist die Tatsache, daf} der Fremde
vor-kommt.

»Die Attribution von >Fremdheit« zeigt demnach vielmehr an, dafl der Zuschreibende
in einer sehr spezifischen Beziehung zu jenem Objekt steht, das er »fremd« nennt.
Insofern verweist >Fremdheit« stets auf die Form einer Beziehung, die der Zuschrei-
bende gegentiber dem Objekt der Zuschreibung hat« (Stenger 1997: 159).

Fremdheit entsteht dort, wo Menschen miteinander in Berithrung kommen
—»Der Fremde ist erst wirklich Fremder durch die Nihe, in der wir ihm ge-
gentiberstehen« (Horning 1993: 128). »Indem die Nichtzugehorigkeit des
Anderen zur Sphire des Eigenen pragmatische Relevanz gewinnt, wird er
zum Fremden« (Stenger 1997: 161). Soziale Nihe, Beobachtung, Kontakt
und Kommunikation (vgl. Radtke 1991: 79), sprich: Interaktion, bilden da-
her grundsitzliche Voraussetzungen fiir die Erfahrung von Fremdheit,
denn »Fremde befinden sich als fester Bestandteil innerhalb der Welt, in
der wir leben und handeln, und machen keine Anstalten, aus ihr zu ver-
schwinden. Wire dem nicht so, wiren sie keine Fremden, sondern einfach
nur >Niemande« (vgl. Bauman 2000: 80). Die Definition von Fremdheit
als Beziehung driickt daher eine soziale wie raumliche Ndhe aus, »denn das
unerreicht Ferne bzw. schlechthin Unbekannte ist [...] uns schon deshalb

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 3I

nicht fremd, weil wir dartiber iiberhaupt nichts Bestimmtes aussagen kon-
nen, nicht einmal, daf wir es, als Fremdes, nicht niher zu bestimmen ver-
mogen« (Miinkler/Ladwig 1997: 14). Fremde sind also immer vertraute, d.h.
prisente und sichtbare Fremde, die in einer spezifischen gesellschaftlichen
Umgebung und Situation als fremd behandelt und gedeutet werden.

Wenngleich man die Fremdheit des Anderen hiufig auf die sichtbaren
Differenzen (fremde Kleidung, fremde Sprache, fremdes Aussehen, fremde
Umgebung u. dgl.) zuriickfiihrt, sind es doch die unsichtbaren Rahmungen
und Strukturen von sozialen Beziehungen im Sinne unterlegter kultureller
Sinn- und Deutungsmuster, die zu einem Verstindnis des Fremden beitra-
gen. Wie fremd der Fremde ist, hingt wesentlich von den Gewohnheiten
und Konventionen, von der vertrauten Umgebung und sozialen Ordnun-
gen, nicht zuletzt vom »Wissenshorizont« seines Betrachters ab. »[T]he de-
finition of strangeness relies on its relation to our knowledge: in this sense,
everything that appears unknown, unfamiliar, unexplored, new etc. is stran-
ge« (Hahn 2000: 12). Um der Bedeutung des Fremden »auf die Spur zu
kommen«, muf also die spezifische Beziehung, in der etwas als fremd gilt,
mitberticksichtigt werden. Denn es kommt bei der Unterscheidung des Ei-
genen und des Fremden weniger auf die »Qualititen« einzelner Akteure,
als vielmehr darauf an, dal der Fremde erst in einer spezifischen Interak-
tionssituation durch sein Gegeniiber und dessen Deutungspotential als
fremd identifiziert wird. Auch wenn dieser Interaktionsraum selbst durch
gesellschaftliche Konstruktionen (Normen, Regeln, Konventionen, Gesetze
usw.) mitgeprigt ist, hingt die spezifische Konstruktion des Fremden von
der Interaktionsstruktur wie auch von der praktischen Umsetzung der kul-
turell vermittelten und sozial verhandelten Uberzeugungen, Einstellungen
und Werte des Konstrukteurs ab.

Wird eine Person oder Personengruppe als fremd interpretiert, geht es
den Interpreten in der Regel darum, die Nichtzugehorigkeit des bzw. der
anderen zu akzentuieren. Die Beziehung zum Fremden arbeitet also mit
dem Ordnungsschema der Zugehdrigkeit/Nichtzugehorigkeit, das die
Trennung eines »Innen« und eines »Auflen« bewirkt, weshalb auch von ei-
nem Exklusionsverhidltnis gesprochen werden kann (vgl. Stenger 1997: 159).
Diese Exklusivitdt ist aber genaugenommen ein Ungleichheitsverhiltnis,
denn die Feststellung, daf du mir fremd bist, impliziert nicht zwangsliufig
den Umbkehrschluf, auch ich sei dir fremd (vgl. Miinkler/Ladwig 1997: 12),
weshalb die Frage eigentlich lauten miifte, wer ist fremd fiir wen?® Die
Unterscheidung von Eigenem und Fremdem kann also immer nur von ei-
ner Seite her angewandt werden, was einer formalen Asymmetrie entspricht
(vgl. Bardmann 1997: 23), weil dem Fremden in der Regel das Recht abge-
sprochen wird, zu entscheiden, was oder wer als fremd oder vertraut zu gel-
ten habe.

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | KAPITEL 2

Die Beziehung zum Fremden griindet auf der Feststellung eines rele-
vanten Unterschieds, bei dem der Fremde als der von mir Unterschiede-
ne/Unterscheidbare wahrgenommen wird. Es geht also immer um Unter-
scheidungen, »die festlegen, wer/was dazugehort und wer/was nicht«
(Radtke 1991: 79), wobei der Nichtzugehorigkeit eine bestimmte Relevanz
zugeschrieben werden muf}, etwa dann, wenn sie eine Irritation oder be-
stimmte Erwartungen, Probleme oder Krisen hervorruft. Diese Erfahrungen
und Emotionen, die hdufig an das Fremde gekniipft sind, variieren in In-
tensitit und Bewertung, da abgestufte Formen der Nichtzugehorigkeit
denkbar sind, die vom »Gast« oder »Auflenstehenden« bis hin zum
»Feind« reichen, damit aber neben der Vielgestaltigkeit und Gradualisierbar-
keit von Fremdheit, v.a. die Asymmetrie des Eigenen und des Fremden in den
Vordergrund riicken.” Es ist die Mehrheit, die tiber die Zugehdorigkeit
oder Nichtzugehorigkeit und die Art und Weise der Fremdheit einer Min-
derheit entscheidet, weshalb eine interaktionistische Analyse des Fremd-
seins in eine macht- und herrschaftstheoretische Fragestellung einzubin-
den ist.

So kann vom Fremdem nur dort die Rede sein, wo es auch ein Vorstel-
lung vom Eigenen gibt, denn beide Kategorien stellen sich in wechselseiti-
ger Abgrenzung her, wobei die Grenzziehung fliefend, dynamisch bleibt
(vgl. Albrecht 1997: 86); wo Eigenes ist, da muf auch Fremdes sein. Wenn
Fremdheit in diesem Sinne als Exklusionsverhiltnis bestimmt wird, das auf
der Grundlage einer »machtvollen« Innen-Auflen-Beziehung beruht, wird
einer Person, einer Gruppe, einem Gegenstand oder einem Sachverhalt die
Eigenschaft der Fremdheit immer dann zugeschrieben, »wenn das jeweilige
Objekt der Zuschreibung als >Auflerhalb« der eigenen Sphire existierend
wahrgenommen wird« (Stenger 1997: 160) und dem Auflerhalb eine Rele-
vanz zukommt. Auf diese Weise gehoren Fremde/Fremdes zur Ordnung,
aber als ihr Anderes.

Dabei konnen die Sphiren des Eigenen und des Fremden vielfiltige
Formen und Bedeutungen annehmen, je nachdem, welche Grenzlinie fiir
die Unterscheidung des Eigenen und des Fremden in der jeweiligen Inter-
aktion bedeutungsvoll erscheint. Je nach Einbettung der Einheimischen-
Fremden-Beziehung in elementare Muster sozialer Interaktion sowie den
Erfahrungs- und Wissenshorizont der Akteure kann eine als unbedeutsam
vorgefundene Differenz der gesellschaftlichen Umwelt zur relevanten Diffe-
renz werden, indem gerade diesem oder jenem Unterschied ein besonderer
Sinn verliehen wird. Die Konstruktion des Fremden hingt also davon ab,
welche Bedeutungs- und Erfahrungsebene die Etikettierenden als Grund-
lage fiir die Beschreibung des Beziehungsverhiltnisses zwischen dem Ei-
genen und dem Fremden heranziehen. So lassen sich unterschiedliche in-
haltliche Konnotationen von Fremdheit gegeneinander abgrenzen: Ein stark

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 33

raumbezogenes Deutungsmuster versucht, das Fremde als das Auswiirtige
bzw. Ferne zu fassen. Es nimmt die Unterscheidung zwischen »Zuging-
lichkeit« und »Unzuginglichem« als wirksame dichotome Struktur, die
dann sichtbar wird, wenn das bislang Unerreichbare in die lokale Sphire
des Eigenen, nicht selten als »Heimat« ideologisiert, eintritt. In der Theo-
rie des abweichenden Verhaltens steht die Differenzierung von Fremdarti-
gem und Normalem im Vordergrund. Das Fremde wird immer dann zum
Anomalen, wenn es sich um geistige bzw. kérperliche Phinomene handelt,
die sich als normwidrige Eigenheiten, die zum Eigenwesen eines Sinnbe-
zirkes gehoren, beurteilt werden. Das Fremde als das noch Unbekannte be-
zieht sich auf Moglichkeiten des Kennenlernens und des sich gegenseitigen
Vertrautmachens von Erfahrungsbereichen, die prinzipiell erreichbar sind.
Aus der Unkenntnis {iber den Anderen - er ist fiir mich nicht durchschau-
bar, da ich ihn nicht verstehe — wird seine Fremdheit gefolgert. Schliefdlich
kann das Fremde auch die Gestalt des Unheimlichen im Sinne des Unbe-
wufiten annehmen. Es zieht seine Bedeutung aus dem Gegensatz zur Ge-
borgenheit des Vertrauten und griindet auf der beklemmenden Erfahrung,
daf auch Eigenes und Vertrautes zu Fremdartigem umschlagen kann (vgl.
Schiffter 1991: 14).

Die unterschiedlichen Konstruktionen des Fremden verweisen auf die
unterschiedlichen Deutungsebenen und der in ihnen relevanten Unter-
scheidungen; so wird einmal die rdumliche, kognitive oder auch kulturelle
Nihe und Ferne, ein andermal die psychische und emotional besetzte Er-
fahrung des Heimisch-heimlichen und Unheimlichen als Berithrungsfli-
che, Grenz- und Kontaktlinie fiir die Interpretation des Fremden herange-
zogen. Haufig gibt unter der Variation an Bedeutungsaspekten der Orts-
aspekt den Ton an, was Bernd Ladwig auf die etymologische Herleitung des
deutschen Wortes »fremd« aus dem rekonstruierten germanischen Wort
*fram herleitet, das in etwa »weg von«, »fern von« bedeutet (vgl. Ladwig
1997: 85). Dennoch zeigt der Gebrauch des Wortes »fremd« die Bedeutungs-
vielfalt auf, bei der die unterschiedlichen sozialen Interaktionsstrukturen, in
denen Fremdheit kommuniziert wird, einer Verdinglichung des Fremden
entgegenwirken (vgl. ebd.: 86). Denn eine interaktionistische Analyse des
Fremden geht davon aus, dafl sich die Bedeutung des Fremden aus der so-
zialen Interaktion, die man mit seinen Mitmenschen eingeht, ableitet oder
aus ihr entsteht. Sie zeigt dartiber hinaus, daf die in einem interpretativen
Prozef hergestellten Bedeutungen nichts Statisches sind und folglich ver-
indert werden kénnen. Es erscheint also nahezu unméglich, das Fremde als
theoretisch signifikanten Begriff zu definieren, nicht weil es zuwenig, son-
dern weil es zuviel bezeichnet (vgl. Miinkler/Ladwig 1998: 11). Statt die Re-
de auf »den Fremden« zu lenken, muf es also eine Verstindigung dariiber
geben, in welche elementaren Beziehungsmuster und Integrationsmodi, in

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | KAPITEL2

welche soziale Ordnung, nicht zuletzt in welche symbolischen Handlungs-
beziige und Interpretations- bzw. Deutungsmuster die Erfahrung von
Fremdheit eingebettet ist.

Fremdheit konstituiert, regelt und »verdinglicht« die Beziehung zwi-
schen Personen, Dingen oder Sachverhalten. Fremdheit kann Eigenheit
stabilisieren, aber auch verunsichern, es kann Selbstverstindnisse befiir-
worten, aber auch herausfordern, die eigene Wirklichkeitsordnung bedro-
hen, aber auch faszinieren. Insofern enthilt Fremdheit im Sinne einer ex-
klusiven Beziehung stets einen bestimmten Grad an Ambivalenz.

2.2 Alltagliche Konstruktion:
Fremdheit als Zuschreibung

Obwohl Fremdheit in Gestalt von Personen, Eigenschaften oder sozialen
Verhiltnissen erlebt wird, ist ihre vermeintliche Materialitit nicht von dem
kommunikativen Vorgang zu trennen, der etwas als fremd bezeichnet, da es
weniger darauf ankommt, dafl uns etwas fremd ist, als vielmehr, dafl es ge-
rade uns fremd ist und wir es sind, die diese Fremdheit explizieren. Letztlich
ist »[jlede Zuschreibung von Fremdheit [...] ein kommunikativer Akt«
(Munkler/Ladwig 1997: 13). So offenbart die Zuschreibung »fremd« immer
eine Relation zu Ort, Zeitpunkt und Zuschreibungsinstanz. Hiufig wird
dabei die Zuschreibungsinstanz als Ort des Eigenen ausgewiesen und tritt
in der Praktik des Zuschreibens als privilegierter Ort der Wahrnehmung
hervor, von dem aus Akteuren, Gruppen, Verbinden usw. Bedeutung verlie-
hen wird. Fremdheit gibt es nicht unabhingig von der sprachlichen Bezug-
nahme auf Fremdheit, sie besitzt kein Referenzobjekt, so dafl die Bedeu-
tungen des Wortes Fremdheit unweigerlich ins Dickicht ihrer pragmati-
schen Verwendungsweisen fithren (vgl. ebd.)". Sobald man aber Fremd-
heit als Begriff gebraucht, dessen Bedeutung in der Interaktion zwischen
mehreren Personen erst verhandelt wird, wird die Frage nach Wahrheit,
Falschheit oder Objektivitit dieser Konstruktion obsolet (vgl. Frindte 1999:
33). Die Frage mufite eigentlich lauten, welche Funktion der Konstruktion
des Fremden zukommt bzw. auf welchen Deutungsebenen die Bedeutung
des Fremden erzeugt wird. Auch wenn eine sozialkonstruktivistische Per-
spektive vor antizipativen Aussagen zuriickscheut, eben weil sie zwischen
Konstruktionen und ihren Folgen keine kausal determinierten, allenfalls
wahrscheinliche Mechanismen annimmt, leistet sie wichtige Beitrige zur
Frage, in welchen Kommunikations- und Interaktionsriumen welche Kon-
struktionen des Fremden hervorgebracht und wie sie prozessiert werden.
Nicht sein unvermitteltes Sosein, sondern die sozial vermittelten Ein-
schitzungen und Annoncierungen der Zuschreibenden machen den Ande-

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 35

ren zum Fremden, denn aus sozialkonstruktivistischer Perspektive gibt es
keine »Abbilder« der Wirklichkeit, sondern lediglich Konstruktionen, die
mehr oder weniger auf die Wirklichkeit passen kénnen und als Orientie-
rungen bzw. Ordnungen von lediglich relativer Reichweite sind (vgl. Frindte
1999: 35; Herv. d. Autorin). Fiir die Konstrukteure von Fremdheit verkor-
pert der Fremde einen Merkmalstriger, der durch bestimmte duflerliche
Differenzen oder Verhaltenweisen besonderer Art gekennzeichnet ist, die
ihm als »naturwiichsig« erscheinen. Welche Merkmale und Eigenschaften
als »Substrat« seiner Fremdheit herangezogen werden, ist dabei variabel.
Auffillig ist jedoch, dafl Zuschreibungen meist neutrale Symptome beinhal-
ten, wie beispielsweise Sprechweise, Hautfarbe, Herkunft, Religion, Beruf
oder Krankheit, die erst in einem zweiten Schritt negativ besetzt werden
und so in eine Stigmatisierung bzw. Etikettierung umschlagen. Dabei zeugt
das kommunikative Ereignis, bei dem man etwas oder jemanden als fremd
bezeichnet, von sozialer Relevanz, da es auf die Absicht des Zuschreibenden
verweist,

»[...] sich selbst und einen Teil der ihn umgebenden Welt als eigen zu empfinden
und diese Abgrenzung nach aufen auch kundzutun. Dies setzt ein Verstindnis da-
von voraus, daf® das Eigene ein abzugrenzender Bereich ist, an dessen Grenze(n) das
Andere, das Nicht-Eigene beginnt, aus dem sich wiederum das Fremde [...] heraus-
schilen lift. Nur in diesem Zusammenhang ergibt die Zuschreibung von Fremdheit
tiberhaupt einen Sinn« (Trabant/Naguschewski 1998: 135).

Die Wirkung der Zuschreibung wie auch der Etikettierung ergibt sich dar-
aus, daf Personen primir von ihren zugeschriebenen Merkmalen aus
wahrgenommen und behandelt werden; hierzu passende Eigenschaften also
hervorgehoben, unpassende Eigenschaften ausgeblendet bzw. selektiert
werden. So wird nicht nur das duflere Erscheinungsbild bzw. das aktuell
gezeigte Verhalten von Personen der Zuschreibung angepaflt; hiufig wer-
den auch Vergangenheit, Lebensgeschichte, Lebensfithrung und Lebens-
chancen auf die konkrete Zuschreibung zugeschnitten, so dafl die Zu-
schreibung selbst eine gewisse »Triagheit« aufweist, weil es nicht ausreicht,
nur eine Facette der Sinnkonstitution zu widerlegen. Gleichzeitig ist auch
die Zuschreibung nur solange giiltig, solange sie kommunikativ anschluf-
fahig bleibt. Zuschreibungen sind so in einen - teils episodischen, teils aber
auch lebenslangen — interaktiven Prozefl eingelassen, bei dem Fremdheit als
gesellschaftlich »gemacht« und individuell nachvollzogen bzw. »mitge-
macht« betrachtet wird.

In diesem Sinn »ist« niemand fremd, sondern befindet sich permanent
im Brennpunkt von Konstruktionsprozessen, in die allgemeine gesellschaft-
liche Wirklichkeitsvorstellungen einflieRen. Schlieflich ist es »unsere Vor-

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | KAPITEL2

stellung vom Fremden, die wir dem anderen zuschreiben« (Horning 1993:
128; Herv. d. Autorin). Wir sind es also, die Fremdheit erzeugen, d.h. auf
Objekte bzw. Subjekte als Zuschreibung iibertragen, mit denen wir in Be-
rithrung kommen. Fragt man nach der Entstehung dieser Konstruktionen
des Fremden, so ist klar, dafé sie nicht autonome Kreationen eines Individu-
ums, sondern gesellschaftlich mitgeprigt sind und damit gewissen sozialen
Normierungen unterliegen, ohne daff die »Richtigkeit« der Norm perma-
nent reflexiv eingeholt wiirde. Denn die durch die Gesellschaft vorgegebe-
nen Deutungsmuster zur Wirklichkeitskonstruktion verlieren im Laufe des
Sozialisierungs- und Internalisierungsprozesses ihren Konstruktcharakter
und gewinnen an Selbstverstindlichkeit und »Normalitit«. Allerdings be-
sitzen Zuschreibungen nie essentiellen Charakter, denn sobald sie nicht
mehr durch die Umwelt bestitigt bzw. mitkonstruiert werden, drohen sie
zusammenzubrechen.

Trotz der Asymmetrie von Fremdheitsrelationen greift die einseitige
Interpretation des Zuschreibungsbegriffs zu kurz, die eine vorschnelle
Konvergenz zwischen »Zuschreibenden« und »Zugeschriebenen« mit ei-
nem eindeutigen »Téter-Opfer-Schema« dort vermuten 1af3t, wo Zuschrei-
bungen im wechselseitigen Austausch hergestellt werden. Gerade dann, wenn
die Wechselwirkung zwischen beiden Gruppen so eng ist, dafl oft nicht
mehr zu unterscheiden ist, was Ursache und was Wirkung ist. »Very often,
the status of a stranger is not only defined by the >receivin< group. The
strangers, then, define themselves as such« (Hahn 2000: 16), so daf es ei-
ne — mehr oder weniger implizite — gemeinsame Verstindigung dariiber
gibt, wer »heimisch« ist und wer »fremd«.

Diese Identifikation mit stereotypen Zuschreibungen seitens der »Zu-
geschriebenen« griindet mitunter darin, daf sie sie stellenweise selbst als
Beweis der Arroganz und Uberheblichkeit der anderen heranziehen. »While
exploiters need to explain why they are justified in exploiting another per-
son, those who are exploited need a way to make sense of their condition
and explain to themselves why they are being exploited« (Schul/Zukier
1999: 34). Dariiber hinaus erfahren die Betroffenen durch die Ubernahme
bzw. Konstruktion von Stereotypen auch ein Gefiihl der Kohirenz, da sie
die Zuschreibung »fremd« sowohl als Teil einer Kollektivitit als auch einer
geordneten Wirklichkeit ausweist. Die Zuschreibung ist daher das Kon-
strukt einer Wechselbeziehung, weshalb es nicht ausreicht, die Wahrneh-
mung von Personen oder Personengruppen als Fremde als einseitigen und
destruktiven ProzeR zu deuten, vor allem dann, wenn die Etikettierten von
den »Normalen« dafiir belohnt werden, daf} sie die an sie gestellten kli-
scheehaften Erwartungen erfiillen.” Wenngleich die Machtverhiltnisse in
Zuschreibungsprozessen in der Regel eindeutig sind, tduscht ein zu streng
benutzter Zuschreibungsbegriff dartiber hinweg, dafl Zuschreibungen

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 37

moglicherweise fiir hochst heterogene und voneinander separierte Minder-
heiten Moglichkeiten bieten, sich als zusammengehorige Gruppe zu fiih-
len.”

Die sozialkonstruktivistische Perspektive verdeutlicht, da es sich beim
Interpretament fremd weder um ein einseitiges Verhiltnis noch um ein sub-
jektives bzw. individuelles Phinomen handelt. Als Substrat wechselseitiger
Handlungsbeziige und Teil gesellschaftlicher Wirklichkeit ist es in seiner
Bedeutung und Interpretation historischen und soziokulturellen Wandlun-
gen unterworfen, weshalb deutlich gemacht werden muf, dafl die Zuschrei-
bungen, mit denen die Akteure im Alltag operieren, in einem spezifischen
soziokulturellen Kontext giiltige sind und mehr als Worte, ndmlich wech-
selseitige Handlungsbeziige und Darstellungsleistungen bezeichnen.

»Soweit Individuen in ihren Wahrnehmungs- und Deutungsaktivititen in kollektive
Deutungs- und Sinnbildungsprozesse eingebunden sind, ist das, was jeweils als fremd
aufgefafit wird, von vorherrschenden Modellen und deren sich wandelnden Funktio-
nen in einer Kultur und Gesellschaft abhingig« (Albrecht 1997: 88).

Da Fremdheit als soziales Label der Etikettierenden ihren Sinn- und Bedeu-
tungsgehalt erst im jeweiligen Handlungskontext erhilt, spricht Alois Hahn
von der sozialen Konstruktion des Fremden. Soziale Konstruktion heifdt dabei
vor allem, daf} die Fremdheit nicht im »Wesen« des Fremden liegt, sondern
das Ergebnis einer bestimmten Wirklichkeits- im Sinne von Wissenspro-
duktion eines oder mehrerer Beobachter ist. »There is no automatic applica-
tion of given distinctions, but the creation of a difference by an >investment
of meaning« (Hahn 2000: 11). Dabei bleibt die Konstruktion an histori-
sche, soziale, kulturelle und individuelle Vorannahmen und Bedeutungs-
strukturen des Zuschreibenden riickgebunden, weshalb es wenig Sinn
macht, die Konstruktion des Fremden auf vermeintliche oder tatsdchliche
Unterschiede der Abstammung und Kultur zuriickzuftihren, sondern nur
unter Berticksichtigung der Strukturen der Vergesellschaftung, Beziehungs-
muster und Beobachtungssysteme verstanden werden kann, die eine dop-
pelte Konstruktion der sozialen Wirklichkeit beinhalten. Fremdheitsfor-
schung mufl damit als Beobachtung zweiter Ordnung betrieben werden,
denn die doppelte Konstruiertheit des Fremden tritt nur dann in den Blick,
wenn man Distanz zu den ordnungsstiftenden Unterscheidungen und
Strukturen, zu den historisch wie kulturell tiberformten Denkweisen ein-
nehmen kann und die eigene Art und Weise der Beobachtung zu historisie-
ren vermag.'

Fremdheit etabliert sich immer zu einer ihr zugrunde gelegten sozialen
Ordnung; gesellschaftliche Ordnungen bringen Fremde bzw. Fremdes her-
vor (vgl. Scherr 1999: 52). Als Produkt sozialer Aushandlungsprozesse be-

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | KAPITEL2

schreibt Fremdheit ein kontextgebundenes Phinomen, mit dem spezifische
In- und Exklusionsverhiltnisse gekennzeichnet werden, die hiufig in der
Etikettierung miinden. »Wenn man so will, handelt es sich bei der Ent-
scheidung, andere als Fremde einzustufen, stets um eine Zuschreibung, die
oft auch anders hitte ausfallen konnen« (Hahn 1994: 140), da die Geburt
des Fremden sowohl aus der sozialen Disposition des Etikettierenden als
auch aus den situativen Umstinden und »Auffilligkeiten« des Etikettierten
entspringt; alles und jeder kann demzufolge als fremd empfunden werden,
nichts jedoch muf es.

Fremdheit ist damit aber immer abhdingige Fremdheit, oder wie Bern-
hard Waldenfels es formuliert: » Den Fremden gibt es gar nicht; es gibt stets
nur einen bestimmten Fremden, der sich fiir uns als fremd erweist in bezug
auf etwas Drittes, das als Mafdstab der Fremdheit fungiert« (Waldenfels
1995: 615). Die doppelte Dekonstruktion des Fremden bedeutet daher, daf}
die Wahrnehmung von Personen oder Personengruppen als Fremde, ihre
Bedingungen, Formen und Folgen selbst als eine soziale Praxis zu untersu-
chen sind. Wer etwas tiber den Fremden erfahren méchte, darf nicht nur
den Fremden, sondern muf auch den Beobachter von Fremdheit mitbeob-
achten:

»Eine Soziologie der Fremdheit findet ihren Gegenstand [...] nicht in der theoretisch
voraussetzungslosen empirischen Beschreibung der Eigenschaften und Merkmale
jeweiliger Fremder. Zu untersuchen sind vielmehr die Prozesse der sinnhaften Kon-
struktion sozialer Wirklichkeit, die Semantiken, Regeln und Ordnungsstrukturen, vor
deren Hintergrund Individuen und soziale Gruppen als Fremde wahrgenommen
werden« (Scherr 1999: 52).

Es muf also miteinbezogen werden, dafl die Wahrnehmung von Fremdheit
eben keine alternativlose, sondern immer eine in einem spezifischen sozio-
kulturellen Kontext funktionierende Zuschreibung ist, die zudem hiufig
auf bereits etablierte offentliche, politische, kulturelle, wissenschaftliche
oder private Konstruktionen des Fremden zuriickgreift, deren Kriterien von
der Nationalitit, der sozialen Lage iiber kulturellen Praktiken bis hin zu
verdeckteren Unterscheidungsmerkmalen des Geschlechts oder der kérper-
lichen Versehrtheit reichen.”

Richtet man einen eher phianomenologischen bzw. wissenssoziologi-
schen Blick auf die Bedingungen und Folgen von Zuschreibungsprozessen,
wird neben dem sinnstiftenden auch der Normalisierungs- und Institutio-
nalisierungsgrad der Zuschreibung erkennbar. Denn die Konstruktion ist
mehr als die individuelle Leistung eines Einzelnen; sie impliziert immer
auch ein Unterscheiden. Dabei verbirgt sich hinter der Konstruktion kein
»Erfinden« von etwas vollig Neuem, sondern hier ist die »Verdinglichung

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 39

eines Verhiltnisses, die Fixierung und >Feststellung« prozessualen Gesche-
hens« (Stenger 1997: 160) gemeint, an das sich bestimmte, gingige, be-
wihrte, grofitenteils legitimierte Ordnungsleistungen zur Strukturierung
des Alltags kniipfen. Zuschreiben heifst also immer auch differenzieren,
denn »wenn ich einige Leute als signifikant auswihle, muf} ich andere not-
wendigerweise fiir insignifikant oder doch mindestens fiir weniger signifi-
kant erkliren« (Bauman 2000: 49).

Fremdheit als Zuschreibungsleistung eines Individuums oder einer
Gruppe veranschaulicht aber auch die Konstruktionsgrenzen unseres Be-
wufltseins. Zuschreibungen reduzieren den Grad der Heterogenitit der
Umgebung, indem sie sie in Zonen der Relevanz und Irrelevanz, der Nihe
und Ferne einteilen. Wiirden wir diese Einteilungen im Sinne von Pauscha-
lisierungen nicht vornehmen, wiren wahrscheinlich Chaos und Orientie-
rungslosigkeit die Konsequenz, da die Komplexitit der Wirklichkeit undiffe-
renziert auf uns einfiele. So ist jede Vorstellung und Ordnung der Wirk-
lichkeit relativ und damit inkohdrent und unvollstindig. Dabei weist das
Wissen von der Welt nicht nur Defizite im Hinblick auf die Bereiche jen-
seits der relevanten Alltagswelt auf. Aus wissenssoziologischer Perspektive
bleibt selbst der Mit-Mensch in letzter Instanz fremd, denn auch das han-
delnde Selbst und der handelnde Andere werden nicht als einzigartig, son-
dern als »Typus« bzw. »Rollentriger« empfunden (vgl. Berger/Luckmann
1998: 78f.). Hahn spricht von einer Zuschreibungsleistung und Stereotyp-
bildung des Bewufitseins als »Verstehens-Fiktion« (Hahn 1994: 146) hin-
sichtlich der eigenen Alltagswirklichkeit, bei der die miteinander Interagie-
renden sich in eine freiwillige Koordination der Handlungen fiigen,

»bei der jede der beiden Parteien eine Vorstellung davon hat, wie die Dinge zwischen
ihnen gehandhabt werden sollten; bei der jeder Partner glaubt, da diese Uberein-
kunft existiere, und jeder der Uberzeugung ist, dal auch der andere in Kenntnis die-
ser Ubereinkunft handle« (Goffman 1974b: 41).

Diese Grundbedingungen konventioneller Regeln werden zwar vorausge-
setzt, sind aber niemals wirklich expliziert worden, so dafl das Vertrauen in
die Wirklichkeit ihre Briiche verdeckt.’® Da selbst das Wissen der eigenen
Alltagswelt Kontingenzen aufweist (der subjektiv gemeinte Sinn des Ande-
ren bleibt verschlossen), versuchen wir durch die Konstruktion von Typisie-
rungen bzw. durch empathische »Gemeinschaftsfiktionen« die »unaufheb-
bare intersubjektive Intransparenz« (Hahn 1994: 149) zu iibergehen. So
sind es im wesentlichen Hintergrundannahmen der Wiederholbarkeit, Rou-
tinierung, Intersubjektivitit und Kontinuitit, die diese Inkohirenz des All-
tagswissens auffangen. Natiirlich riumt die Wissenssoziologie den Doppel-
charakter der Mitmenschen ein, die als »Leute wie« oder als ein »Du« in Er-

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | KAPITEL 2

scheinung treten (vgl. Schiitz/Luckmann 1975: 91f.), dennoch spricht sie
der typischen Wahrnehmung die gréRere Bedeutung zu."”

Wird eine Differenz als »fremd« interpretiert, gewinnt sie ein bestimm-
tes Profil, in das sich gesellschaftsspezifische »Vorlieben« von Fremdheits-
stereotypen ansiedeln (vgl. Wierlacher 1993: 66£)."® Fremde kénnen die
Gestalt des »Asylanten«’, des »Fliichtlings« oder »Einwanderers«, des
»Auslinders«, des »Geisteskranken« oder des »Dimonen« annehmen, um
das Problem des Nicht-Verstehens handhabbar zu machen. Denn zunichst
miissen wir uns kognitiv ein Bild vom anderen entwerfen, um dann — ganz
pragmatisch — mit ihm umgehen zu konnen. Dabei ist die Fremdbildent-
wicklung als sinnstiftender Prozefl eng an die Ausbildung von Stereotypen
gekoppelt.*®

Wer oder was zunichst noch unbestimmt mit »fremd« umschrieben
wird, avanciert in Anbetracht der Inszenierung einer Ordnung schnell zum
»Kriminellen«, »Wahnsinnigen« oder »Auslinder«, um durch die eindeuti-
ge Einordnung in vertraute Kategorien sein Irritationspotential einzudam-
men. Denn solange der Fremde einfach »nur« fremd ist und nicht weiter in
die Typikalitit des Alltags eingeordnet wird, solange verkorpert er ein Ver-
unsicherungsmoment, weil er die Ordnung selbst in Frage stellt. Eine ste-
reotype Denkweise ist daher zunichst einmal eine Orientierungshilfe, inso-
fern in Stereotypen bestimmte Vorstellungen, Erwartungen und Verhaltens-
anweisungen enthalten sind, die die Situation im voraus strukturieren.
Gleichzeitig zeigt sich in der Stereotypisierung die Begrenztheit des Wis-
sens, da anstelle der umstindlichen kognitiven Anniherung der einfache
Weg der kommunikativen Zuschreibung gewihlt wird.*’ »Wo die Unaus-
sprechlichkeit des Fremden als Ersatz fiir miihevolle Verstehens- und Ver-
stindigungsprozesse herhalten muf, wird das Fremde zur Ideologie« (Thy-
en 1994: 6). Die »Gesichter« dieser ideologischen Simplifizierungen hin-
gen dabei von der jeweiligen Vorstellung der unterstellten Gemeinsamkei-
ten ab, da jeder sinnhaften Ordnungsstruktur ein Typus von Phinomenen
entspricht, die sich dieser Ordnung nicht fiigen (vgl. Scherr 1999: 58).**

Insgesamt spiegelt die soziale Konstruktion des Fremden die Ver-
schachtelung beider Elemente der Unterscheidung zwischen »dem Wir«
und »den Anderen« wider, da sich Verstehen und Deutung des Fremden
nicht losgeldst von den kulturellen Wissensordnungen des Eigenen voll-
zieht. Gleichzeitig provoziert der Fremde Verstehensfragen, die die eigenen
Deutungs- und Auslegungsschemata »auf die Probe stellen«, weshalb sich
eine soziologische Analyse des Fremden nicht auf die » Unverstindlichkeit«
des Fremden, sondern wesentlich auf die Wissens- und Erfahrungsstruktu-
ren der »Verstindnislosen« konzentrieren muf}, denn das Wissen tiber die
Welt bleibt unaufhebbar an lokale und soziale Konstitutionsprozesse ange-
bunden und ist in dieser »Beschrinktheit« und pragmatischen Veranke-

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 41

rung »verletzbar«: durch Menschen, die diese Hintergrundannahmen nicht
teilen bzw. die Reproduktion dieser Wirklichkeit durch unangemessene
Handlungen und Deutungen unterlaufen.*

2.3 Alltagliche Unterscheidung: Fremdheit als Regulativ

Die Zuschreibung von Fremdheit impliziert also immer eine Unterschei-
dung, die das Fremde vom Vertrauten abgrenzt, die Differenz von »Drin-
nen« und »Drauflen« bewirkt. Insofern lift sich Fremdheit nicht nur in-
haltlich, sondern auch im Hinblick auf ihre funktionalen Aspekte fiir Ord-
nungskonzepte analysieren. Das Fremde tibernimmt dabei die Funktion ei-
nes Vergesellschaftungs- und Differenzierungskriteriums, das auf der Wirk-
lichkeitsebene eine permanente Reproduktion von Mustern der Unterschei-
dung bewirkt: Mann versus Frau, vertraut versus unbekannt, schén versus
schlecht, wobei das eine nicht ohne das andere denkbar ist. Unterscheidun-
gen bewirken Vertraut- und Fremdheiten, denn es ist der unbekannte
Raum des Unbestimmten, vor dem sich ein vertrauter Raum abhebt und
umgekehrt. Diese Konstruktion geordneter Verhiltnisse in der Alltagswirk-
lichkeit mittels Unterscheidungen ist insofern »normals, als dafl Menschen
versuchen, ihrem Handeln und Denken einen Sinn iiber die blofe Ord-
nung hinaus zu verleihen (vgl. Luckmann 1981: XI).

Es entstehen damit Ordnungen, die gesellschaftlich und subjektiv in
ihrem Wirklichkeitscharakter gestiitzt werden, die jedoch selektiv und da-
mit anfillig fiir Abweichungen und Un-Ordnung sind. Denn jede Unter-
scheidung erzeugt einen Bereich des Vertrauten, der sich vom Un-Vertrau-
ten unterscheidet.** Gerade hier liefert eine systemtheoretische oder inter-
aktionistische Herangehensweise die Mdglichkeit, »Fremdheiten« nicht
zwangsldufig als duflere Bedrohung, sondern als funktionales Element der
Ordnung zu behandeln. Sowohl die Systemtheorie als auch interaktionisti-
sche Theorien abweichenden Verhaltens gehen dabei der Frage nach, wel-
ches System bzw. welche Personengruppen in welcher Art und Weise in-
kludieren bzw. exkludieren, welchen Sinn sie ihrer eigenen Ordnung ver-
leihen, d.h. welche Selektionsverfahren sie fiir diese sinnhaften Konstruk-
tionen anwenden und welche Rolle dabei die Gruppe der Ausgegrenzten
einnimmt. Sie interessieren sich also fiir den Herstellungscharakter von
Regeln und Grenzen, die je nach zugrundegelegten Inklusions- und Exklu-
sionsmechanismus den Grad bzw. die »Qualitit« der Fremdheit bestim-
men. So gerit Fremdheit als »Kunstprodukt der Selektion« (Wiswede 1979:
143) in den Blick, was erlaubt, sie eben nicht blof als Schidigung und Be-
drohung der Ordnung, sondern als ihren Bestandteil zu definieren.

Fremdheit ist zugleich Produkt und konstitutives Merkmal einer Ord-

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | KAPITEL 2

nung, die sinnhaft tiberformt ist und im Begriff der »Lebenswelt«, »Klas-
se«, »Community«, des »Milieus« oder »Sinnbezirks« in soziologischen
Modellen von geordneten gesellschaftlichen Verhiltnissen Fingang findet.
Dabei tiuscht die Vertrautheit und »Normalitit« von Ordnungen leicht dar-
tiber hinweg, daf normal geordnete Verhiltnisse nicht naturgegeben, son-
dern prekire menschliche Konstruktionen sind (vgl. Luckmann 1981: XIII),
die auf Unterscheidungen basieren und damit immer zwei Seiten besitzen.
Doch hiufig werden gerade diese Ordnungskonzeptionen zu »Gemeinschaf-
ten« idealisiert, bei der die Sphire des Vertrauten in einen Topos der Ge-
miitlichkeit iibergeht, aus dem der Fremde ginzlich verschwunden scheint:
»raumlich begrenzt, sozial auf die Sphire des Bekannten reduziert, zeitlich
gegen die Zukunft abgeschirmt« (Hahn 1994: 152). Es ist der Traum von
einem »wehrhaften Raum, von einem Ort mit sicheren und wirksam be-
wachten Grenzen, einem Territorium, das semantisch transparent und les-
bar ist, doch dieser Traum vom »Zuhause« bezieht seine Bedeutung gerade
aus dem Gegensatz zum Risiko, zur Gefahr, zum Kampf und Fragment.

»[Dabei] bildet das Fremde innerhalb des Ordnungsgedankens das desintegrative
Element und fungiert so als Regulativ. Es stellt die negative Kehrseite des eigenen po-
sitiven Lebensfundament dar und verkorpert das Absurde im Sinne des unangemes-
sen Konstituierten« (Duala-M’bedy 1977: 29f.).

So tduscht der Begriff der Abgrenzung leicht eine einseitige Konstruktion
vor. Als ob es sich hierbei um einen eindimensionalen, von »Innen-nach-
Aufen« verlaufenden Mechanismus handele, dessen Konstruktionsleistun-
gen Einfluf auf das »Konstrukt«, nicht aber auf dessen »Konstrukteur« ha-
be. Doch die soziale Konstruktion der Outgroup geht in der Regel mit der
Konstruktion einer Ingroup einher, da bei der Praktik der Ausgrenzung
gleichzeitig eine Bewegung von » Auflen-nach-Innen« stattfindet, bei der die
Wahrnehmung und Stigmatisierung von Fremdheit das Profil und den Zu-
sammenbhalt der sich abgrenzenden Ingroup festigt und stabilisiert.”
Zwischen dem Eigenen und Fremden finden Riickkopplungsprozesse
statt, weil sich in jeder Ausgrenzung eine Eingrenzung verbirgt bzw. die
Definition des Nicht-Zugehorigen das interne Gewebe der Zugehorigkeit
bekriftigt. Insbesondere, wenn es um die Frage geht, welche Gefiihle an die
Zugehorigkeit zu einer Gruppe gekoppelt sind, zeigt sich die Wechselwirk-
samkeit von Zugehorigkeit und Nicht-Zugehorigkeit besonders deutlich,
denn »Nihe, »Sicherheit« und »Briiderlichkeit«, eben all jenes, was ein
Gemeinschaftsgefithl ausmacht, funktioniert nur dann, wenn ein »Gegner«
identifiziert wird, dem die Kooperation verweigert wird. Eine solche Out-
group mufl hiufig einfach erfunden werden, wie auch die Ingroup selbst
zumeist nicht mehr ist als eine Erfindung, denn tatsichlich kénnen sich

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 43

hier Menschen tummeln, die trotz gleicher Sprache und Hautfarbe, gleicher
Sitten und Einkommensgruppen tiefe Interessenkonflikte haben, die ledig-
lich durch ein imagindres Gemeinschaftsbild*® iiberdeckt werden. Diese Ge-
meinschaften, in denen die Bedeutung und Konstruktion des Fremden aus-
gehandelt wird, miissen insofern keine sozialen Gruppen sein, deren Mit-
glieder sich kennen und gemeinsam interagieren. Manchmal kann schon
die gleiche oder dhnliche Sichtweise auf gesellschaftliche Probleme und
Prozesse gemeinschaftsstiftend sein. Folgt man dem Antagonismus von
Gemeinschaft und Gegnerschaft, Heimat und Ungemditlichkeit, ist der
Fremde stets ante portas; gleichzeitig macht die erklirte Anwesenheit des
Fremden, eines Fremden, der insgeheim plant, unbefugt einzutreten, ein-
zubrechen und einzumarschieren, das Tor doch erst greifbar (vgl. Bauman
1997: 220f.). So kann die Abwertung und Ausgrenzung des Fremden die
Aufwertung und Eingrenzung der eigenen Gruppe bewirken, indem das
Vorhandensein eines Gegners, die Kohirenz und Integration der Gruppe,
ihre Loyalitidt und Kooperation zueinander sicherstellt, denn »[ujm das >In-
nen< wirklich schitzen zu kénnen, muf es ein >Auflen< geben« (Bauman
2000: 63).*7

Systemtheoretisch wird diese Wechselseitigkeit von Innen und Auflen
als Inklusions- bzw. Exklusionsmechanismus gekennzeichnet, was besagt,
daf} man kommunikativ nie in ein soziales System inkludiert werden kann,
wenn man nicht gleichzeitig auch exkludiert wiirde (vgl. Fuchs 1997: 64).
Die kommunikative Konstruktion von Fremdheit bewirkt damit Separation
und EinschluR zugleich. Das »Innen« und »Auflen« eines sozialen Systems
stehen also in enger Korrespondenz zueinander, denn gleichwohl das als
»Auflen« identifizierte Fremde ein Produkt der Operation von Etikettieren-
den ist, wirkt es in dieser Eigenschaft auch auf seine Urheber zuriick. Sozia-
le Systeme existieren nicht per se, sondern werden durch die Handhabung
einer bestimmten Unterscheidung erst erzeugt und schrinken die Komple-
xitit der Welt dahingehend ein, dafl sie auf der einen Seite der Unterschei-
dung Vertrautes sehen und die andere Seite als unvertraut und fremd an-
setzen. Das heifdt nicht, dafl alles, was in den Bereich des Vertrauten fillt,
auch vertraut ist. Entscheidend ist vielmehr, dafl etwas in der Welt kommu-
nikativ als Vertrautes, Eigenes, als Bekanntes behandelt werden kann (vgl.
Nassehi/Richter 1996: 156; Herv. d. Autorin). Dabei dienen kommunikative
Formen, die selbst keine einheitlich operierenden Systeme darstellen, als
Zurechnungspunkte bzw. semantische »Adressen« sozialer Systeme, die
innerhalb eines bestimmten sozialen Kontextes fiir Kommunikation adres-
sierbar sind, ohne daf} die Selektivitit, also der Unterscheidungsmechanis-
mus der Form selbst mitthematisiert werden muR.*

Die Systemtheorie betont die Beobachtungs- und Kommunikationsope-
ration von Einschluf und Ausschluf zur Konstruktion und Reproduktion

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | KAPITEL2

von Systemgrenzen und steckt damit die Grenzen der Zugehorigkeit und
Nicht-Zugehorigkeit ab. Entscheidend ist, dafl die systemischen Selektions-
prozesse, die zur Bildung sozialer Systeme notwendig sind, tendenziell
immer geschlossener, d.h. selbstreferentieller verlaufen. Es sind damit kei-
ne »natiirlichen« Grenzen, die das Eigene vom Fremden trennen, sondern
sie setzen eine sinnhafte Selbstselektion des Eigenen voraus. Es gibt also
einen Zusammenhang zwischen der Konstruktion des Eigenen und der des
Fremden. Wer etwas einschliefit, schliefdt zugleich etwas aus, aber eben
auch umgekehrt: Wer etwas ausschliefit, schliefSt etwas ein! Gleichzeitig wird
in Anbetracht der Theorie funktionaler Differenzierung die Vervielfachung
von Fremdheit mitgedacht, denn je zahlreicher die Systeme, desto zahlrei-
cher auch die Ausgrenzungsmechanismen, die automatisch miterzeugt
werden. Dabei iibernehmen Grenzen systemerhaltende Funktionen, die je
nach Kontext unterschiedliche Grade der Exklusivitit besitzen.*?

Fremdheit generiert damit die Grenzen unserer Wirklichkeit und ist
unablissig an der Organisation unserer sozialen Ordnung beteiligt, so dafd
sich unter all den »xenophobischen Verschiittungen« der Fremdenangst,
-feindlichkeit und des Fremdenhasses eine Dialektik des Eigenen und des
Fremden herausschilt, denn

»Abstoflung und Integration sind nur scheinbar kontrire Prozesse. In Wirklichkeit
verhalten sie sich komplementir zueinander, ja, man konnte sogar sagen, dafl sie
sich in vielen Phasen gleichen« (Heinrichs 1992: 53).>°

Die Dichotomie von Einschluff und Ausschlufl entbirgt so einen Mecha-
nismus des Einschlufl durch Ausschlufl: Es ist die Abneigung gegen andere,
die die Zuneigung untereinander bestirkt, es ist der Fremdenhafl, der
Nichstenliebe erméglicht, es sind die gemeinsamen Feinde, die Freund-
schaften unzertrennlich machen, oder wie Karlheinz Ohle es formuliert:
»Gruppen, die einen gemeinsamen Feind haben, bzw. denen ein Phino-
men als gemeinsames Fremdes verstindlich gemacht wird, schliefen sich
enger zusammen« (Ohle 1978: 77). Wenn die Binnenwerte, auf die man
sich geeinigt hat, nicht ausreichen, hilft es, einen gemeinsamen Feind — der
ein dramatisierter und demoralisierter »Bruder« des Fremden ist — an die
Wand zu malen (vgl. Wagener 1999: 26). Insofern wohnt dem Fremden ei-
ne sozial integrative Funktion inne, da er in seiner Konstruktion und
gleichzeitigen Exklusion als Gegenbild Inklusion méglich macht, ganz im
Sinne einer negativen Vergemeinschaftung.

Welche empirische Relevanz dieser Verschachtelung von Inklusion und
Exklusion zukommt, wird deutlich, wenn sich die systemtheoretische Dis-
kussion, wie am Beispiel der Nation gezeigt, den Semantiken bzw. kom-
munikativen Formen widmet, anhand derer die Gesellschaft die Welt the-

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 45

matisiert, die hiufig an die strukturellen Bedingungen der modernen Ge-
sellschaft gekoppelt, aber nicht strukturell determiniert sind (vgl. Nassehi/
Richter 1996: 155). Denn gerade die ausschliefende und diskriminieren-
de Thematisierung von Angehorigen fremder Gruppen unterstiitzt und
stabilisiert kommunikative Formen der Nation, Kultur oder Ethnie; ganz im
Sinne einer self-fulfilling prophecy werden die Annahmen {tiber die »heime-
lige Gemeinschaft« durch die vermeintliche Bosartigkeit und Gewalttd-
tigkeit dieser Fremden laufend bestitigt. So scheint es nicht verwunderlich,
daf} die Betonung von Konkurrenzen und Unsicherheiten ein beliebtes
Mittel von Wortfithrern bestimmter Kérperschaften (Partei, Gewerkschaft,
Regierung u.a.) ist, um Kooperation und Konformitit herzustellen (vgl.
Bauman 2000: 68). Dabei geht nicht zwangsliufig die Idee der Gemein-
schaft der Bildung von Outgroups voraus. Haufig ist es sogar umgekehrt,
wenn also auf Feindseligkeiten gewisser Gruppen aufmerksam gemacht
wird, um Loyalititen und Solidarititen innerhalb der eigenen Reihen zu
starken.

Dieser Integrationsgedanke, der mit der Konstruktion von Feind- und
Fremdbildern in Zusammenhang steht, wird in der Soziologie vor allem
von Howard S. Becker anhand der Sozialfigur des Aufdenseiters themati-
siert. Becker, der in seinem Ansatz zur Theorie des abweichenden Verhal-
tens von dem Programm des symbolischen Interaktionismus und der Chi-
cagoer Schule beeinfluft ist, betont die gesellschaftliche Konstruktion von
»Ordnung« sowie »Unordnung«. Er sucht damit das Wesen der Abwei-
chung nicht im Abweichler selbst, sondern in den »Rahmenbedingungen«
(Handlungsregeln), die sein Handeln erst zum abweichenden machen.
Nicht die Qualitit der Handlung gilt als abweichend, sondern ihre Einbin-
dung und Deutung in das »Regelwerk der Ordnung und Normalitit« brin-
gen sie als solche hervor, oder wie Becker argumentiert,

»[...] da® gesellschaftliche Gruppen abweichendes Verhalten dadurch schaffen, dal
sie Regeln aufstellen, deren Verletzung abweichendes Verhalten konstituiert, und
daf? sie diese Regeln auf bestimmte Menschen anwenden, die sie zu Auflenseitern
abstempeln« (Becker 1981: 8).

Becker formuliert Abweichung als Produkt sozialer Aushandlungsprozesse,
spricht hier auch von einer Unternehmung, die der Interaktion zwischen
Menschen entspringt. Denn bevor irgendeine Handlung als abweichend
angesehen wird und bevor eine Klasse von Menschen fiir das Begehen einer
Handlung als Auflenseiter abgestempelt und behandelt werden kann, muf}
jemand die entsprechende Regel aufgestellt haben, welche die Handlung als
abweichend definiert (vgl. ebd.: 147). Es ist also erst die Reaktion auf eine
Person oder Handlung, die die Abweichung erzeugt, wobei die Reaktion

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | KAPITEL 2

wiederum von Person zu Person sehr unterschiedlich ausfallen kann, denn
»[blis zu welchem Grad eine Handlung als abweichend behandelt wird,
hingt auch davon ab, wer sie begeht und wer das Gefiihl hat, von ihr ge-
schidigt worden zu sein« (ebd.: 11). Dabei gewinnt der Regelverstof} eine
doppelte Bedeutung: Er markiert das Vorhandensein giiltiger Regeln, auf
die sich die Gruppe der Reagierenden bei ihrer »Anzeige« des Regelverlet-
zers beruft, zeigt aber gleichzeitig, daf eine soziale Organisation der Wirk-
lichkeit durch die Gesellschaftsmitglieder in ihren ablaufenden, aktuellen
Handlungen konstruiert, produziert, interpretiert und rekonstruiert wird,
indem er auffordert, durch die Sanktion des Abweichlers diese Regeln zu
reproduzieren bzw. neu zu definieren. Die Konstruktion des Abweichlers,
die sich bei gebotenem Anlafl bis zum geschlossenen Feindbild steigern
kann, besitzt dabei immer eine hohe integrative Kraft, denn die kultivierten
Gefiihle fremdenfeindlichen Abscheus, MiRbilligung oder Achtung korre-
spondieren mit der Uberzeugung der eigenen moralischen Uberlegenheit,
aus der Selbstbestitigung und Strafgewalt abgeleitet werden (vgl. Benz
1996: 13). Schuldzuweisung und Sinnstiftung, Norm und Abweichung,
Fremdheit und Vertrautheit bedingen sich also gegenseitig. Nicht die unter-
stellte Andersartigkeit bestimmter Personen und Gruppen ist demnach von
Interesse, sondern der Definitionsprozefs, der diese Andersartigkeit fest-
legt.

Becker geht es um die Einsicht, dafl Abweichung insofern »normal« st,
als dafl sie das Produkt einer gesellschaftlichen Ordnung ist und umgekehrt
auch die Ordnung eine Konstruktion darstellt, deren Regeln nur dann funk-
tionieren bzw. Verbindlichkeit erhalten, wenn es Verst6fe und Sanktionen
gibt, die als solche entdeckt, identifiziert und als »anders« erfahren werden.
Denn es gibt das, wovon man abweicht, nur, indem man davon abweicht. So-
lange die Abweichungen unentdeckt bleiben oder geduldet werden, sind sie
auch nicht abweichend.*

Becker gibt zu bedenken, daf die Abweichung und der Auflenseiter ab-
strakte Konzeptionen verkérpern, die einem Interaktionsprozefl entsprin-
gen und damit relationale Begriffe darstellen, die je nach Zeit, Ort und Be-
zugssystem variieren. Abweichung und Normalitit, Ordnung und Chaos,
Fremdes und Eigenes miissen also zusammengedacht werden, weshalb ei-
ne wissenschaftliche Untersuchung von abweichendem Verhalten sich we-
niger auf die Menschen konzentrieren sollte, die Regeln brechen, als auf
die, die sie aufstellen und durchsetzen.?* Dieser interaktionssoziologische
Fokus auf die Kategorie des Umgangs macht deutlich, daf sich nicht nur
Abweichung, sondern die soziale Ordnung selbst nicht als etwas Statisches,
aus sich heraus Existierendes denken 14t — auch Regeln existieren nicht
automatisch bzw. besitzen Allgemeingiiltigkeit® —, sondern Normalitit
und Ordnung sind als ein interaktiver Prozefs zu verstehen, der sich perma-

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 47

nent an den Aushandlungsprozessen des Eigenen und des Fremden und
den daraus resultierenden Umgangsformen reibt. So gilt es, anstelle der
Anomalitit oder Dysfunktionalitit des Fremden seine Normalitit und Funk-
tionalitit herauszustellen. Denn die vorherrschende Ordnung mitsamt ih-
ren etablierten Vertretern und Machtgruppen — Eliten, herrschende Klas-
sen, Bosse, Erwachsene u.a. — erhalten sich ihre Macht sowohl durch die
Kontrolle der Art und Weise, wie Menschen die Welt, ihre Komponenten
und Moglichkeiten definieren, als auch durch den Gebrauch primitiverer
Formen der Kontrolle und legitimieren sich durch die moralische Achtung
der Auflenseiter (vgl. Becker 1981: 184f.).

Ordnung, Normalitit und Geregeltheit werden durch die Aushandlung
der sozialen Konstruktion des Fremden als Regelbrecher, Abweichender
und Auflenseiter stindig neu hervorgebracht. Sie lassen sich daher nicht in
einem Feld widerspruchsloser Werte denken, indem es als Handeln immer
schon zur Ruhe gekommen wire, sondern in einem

»[...] sehr irdischen Feld: einem Reich, das von Nebenreizen, Storfaktoren, Motiv-
spannungen und Kontramotiven in einem Mafle bestimmt ist, das, soll Ordnung
tiberhaupt erhalten bleiben, kontinuierlicher Ausfilterungen und Abwehr bedarf«
(Lipp 1985: 22f.).

Dabei tibernimmt das Fremde die Funktion des Regulativs unserer Selbst-
organisation, indem es nicht nur das eng abgesteckte Terrain des Vertrau-
ten mit Kontingenz und Verfremdung bedroht, sondern in erster Linie
héchst produktiv auf dieses zuriickwirkt: es schafft Eigenes, produziert Ver-
trautheiten, erweckt Heimatgefiithle, unterstiitzt Gewohnheiten3* und legiti-
miert die Vorherrschaft einer Gruppe bzw. die Gliltigkeit bestimmter Re-
geln, da der »Angriff von Auflen« eine innere Solidaritit hervorruft.®

Das Erfahren von Fremdheit, sei es in Form von Abweichung oder auch
nur kultureller Differenz, muf nicht zwangslaufig auch in die soziale Defi-
nition eines Auflenseiters oder eines Fremden miinden; eine gewisse
»Dunkelziffer« kann durchaus sinnvoll sein, beispielsweise um den Aus-
nahmecharakter von Fremdheit aufrechtzuerhalten. Sie kann aber von einer
Gruppe dazu genutzt werden, die immense Bedeutung von Grenzen, die es
zu ziehen und zu schiitzen gilt, herauszustellen, um die eigenen Machtpo-
sitionen und Regelwerke zu festigen. Insofern bezeichnet Fremdheit, fiihrt
man die Diskussion um Abweichung auf einer phinomenologischen Ebene
weiter, auch eine Schwellen- oder Grenzerfahrung, die eine Erschaffung, Be-
stitigung oder Erneuerung von Grenzen einklagt. Denn erst die Begegnung
mit dem Fremden ruft die eigene Begrenztheit hervor, das Erleben des
Fremdartigen weckt das schmerzliche Gefiihl fehlender Vertrautheit, der
Aufenthalt in der Fremde verursacht Heimweh.

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | KAPITEL2

Positiv gewendet kann die Erfahrung von Fremdheit aber nicht nur die
Bestitigung der Realitit zur Folge haben, indem umgehend damit begon-
nen wird, den Abweichler als solchen zu etikettieren und Verfahren in
Gang setzen, die die kurzfristig gebrochenen sozialen Regeln wieder fixie-
ren und aufrechterhalten. Manchmal st6f3t die Erfahrung von Fremdheit
auch lediglich einen reflexiven Prozefl im Beobachter an, der den Moment
der Verwirrung dazu nutzt, das Selbstverstindnis und die in der Regel un-
hinterfragte eigene Ordnung in den Blick zu riicken, ihre Mechanismen und
Wirkungsweisen offenzulegen; moglicherweise um alte Verhaltensweisen
abzulegen oder Vorstellungen und Denkansitze kritisch zu hinterfragen,
bestenfalls um offen fiir Neues zu sein und/oder eine Veranderung herbei-
zufithren 3°

Eine Ordnung ohne Auflen ist somit undenkbar. Immer gibt es einen
Spalt, einen Ort des Fremden, der Normales von Anomalen, Typisches von
A-Typischem, Ordentliches von Aufler-Ordentlichem trennt. »Dafl es die-
sen Spalt gibt und daf er sich nie schliefen wird, liegt an der Kontingenz,
die jeglicher Ordnung anhaftet« (Waldenfels 1998: 13).7 Gerade dieser dif-
ferenztheoretische Fokus auf die strukturelle Bedeutung von Fremdheit,
den systemtheoretische Ansitze und Theorien des abweichenden Verhal-
tens zum Ausgangspunkt ihrer Uberlegungen machen, verdeutlicht, dak
weder Abweichung noch Unvertrautheit ihrem Wesen nach dysfunktional
sind, sondern ein notwendiges Element sozialer Ordnung mit integrieren-
der und regulierender Funktion darstellen.

2.4 Alltagliche Etikettierung:
Fremdheit als Chiffre der Macht

Die enge Koppelung von Fremdheit und sozialer Ordnung trigt — wie die
vorangestellten Uberlegungen zeigen — zwei widerspriichliche Momente in
sich: Einerseits ibernimmt der Fremde die Rolle des »Rammbocks« einer
sich profilierenden Ordnung. Er wird zum »Gegenbild« kultureller und so-
zialer Selbstbilder, durch dessen Ausgrenzung der Zusammenschluss als
exklusive Gruppe moglich wird. Hier zeigt sich die funktionale Bedeutung
der Fremdheit, die in ihrer Auflerordentlichkeit, Anomalitit und Abwei-
chung die Gewiflheiten, Normalititen und Selbstverstindlichkeiten der
Gruppe bestitigt. Andererseits birgt der Fremde, gerade wenn er in grofer
Zahl zum Vorschein kommt, ein ungeheures Irritationspotential, indem er
sich den routinierten Auslegungsschemata widersetzt und »Distanz und
Differenz innerhalb sozialer Beziehungen« (Scherr 1999: 57) markiert. Hier
wird der Fremde zum beunruhigenden und verunsichernden Moment, das
in seiner als »fremd« etikettierten Eigenschaft auf eine noch nicht abschlie-

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 49

Rend bearbeitete Irritation hinweist. Es ist jener neuralgische Punkt, an
dem das Miteinander in ein Gegeneinander umschligt, denn

»[e]s gibt offenbar eine Grenze, jenseits derer der Andere als Bedrohung fiir liebge-
wordene Vorstellungen und Werte, fiir die eigene Gesellschaft und Kultur empfun-
den wird. Dann werden auf den Anderen gebiindelt Vorurteile projiziert, die sich der
subjektiven Kontrolle und Uberpriifung entziehen. Das Fremdsein wird zum Stigma.
Das Herkunftsland des Fremden zum Siindenbabel und zur Giftkiiche, mit Vielwei-

berei und allerlei Ungenieflbarem« (Heinrichs 1992: 14f.).

Fremdheit ist die »Schattenseite« jeder etablierten Ordnung, sie ist gewis-
sermaflen ein »Nebenprodukt der Arbeit der Klassifikation« (Bauman
1992a: 15), deren Praxis die Selbstverdoppelung ist: Ordnungen produzie-
ren Normalitit und Abnorm, definieren Zugehéorige und Nicht-Zugehoérige,
bringen Alltigliches und Aufler-Alltigliches hervor, so daf Nicht-Normali-
tit den Bodensatz bzw. die andere Seite von Normalitit darstellt (vgl. Lipp
198s5: 20). Doch je komplexer, kulturell pluralisierter und sozial differen-
zierter eine gesellschaftliche Ordnung ist, je diskreter, genauer und priziser
ihr Klassifikationsbemiihen, desto zahlreicher sind auch die Moglichkeiten
ihrer »Infrage-Stellung«, desto mehr Gelegenheit wird fiir Mehrdeutigkei-
ten geschaffen, desto vielfiltiger sind die Gesichter des Fremden.

Auch die Aufrechterhaltung einer dominanten bzw. vorherrschenden
Ordnung stellt sich umso schwieriger dar, je vielfiltiger die Figurationen
und Formen sind, mit denen sie ihre Mitglieder vergesellschaftet: Klasse,
Rasse, Milieu, Lebensstil oder Geschmack verkérpern nur einige der modi
operandi, mit denen Ordnungskonzepte ihre Mitglieder integrieren, aber
auch exkludieren. Jede »ordentliche« Kategorie besitzt ihre binire Logik,
d.h. sie arbeitet mit Einschlufl wie auch mit Ausschluf, sie differenziert
Zugehorige von Nicht-Zugehorigen, Gleiche von Anderen. Beide Seiten
hingen voneinander ab, sind aber keinesfalls gleichberechtigt. Vielmehr
versteckt sich die differenzierende Macht hinter einem der Glieder der Op-
position und bringt das Verhiltnis zwischen beiden Seiten ins Ungleichge-
wicht, denn »[d]ie zweite Seite hingt von der ersten hinsichtlich ihrer ins
Werk gesetzten und erzwungenen Isolierung ab« (Bauman 1992a: 29). Die
Begriffe der Klasse, Rasse oder etwa des Milieus machen deutlich, daf} die
mit ihnen jeweils korrelierenden Formen der Fremdheit eng mit den Macht-
und Herrschaftsverhiltnissen der ihnen zugrundegelegten sozialen Ord-
nung verschrinkt sind.

»Herrschende Gruppen verweigern benachteiligten Gruppen die Anerkennung ihrer
Eigenschaften und Lebensformen als innerhalb der gegebenen Ordnung akzeptable;
benachteiligte Gruppen kimpfen mehr oder weniger erfolgreich um ihre Anerken-

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | KAPITEL 2

nung und eine Neubestimmung dessen, was gesellschaftlich als normal — und eben
nicht mehr als fremd und/oder bedrohlich — gelten kann. Soziale Konflikte sind so
betrachtet wesentlich Konflikte um die Anerkennung legitimer Lebensformen«

(Scherr 1999: 59f.).

Die Verhandlungen, Konstruktionen, Auseinandersetzungen tiber Fremde
und Fremdes sind in soziale Konflikte verwickelt.3® Andere werden dann
zu normativ Fremden, denn es kommt nicht darauf an, ob Fremde tatsdch-
lich fur Spannungen und Probleme (Verknappung, Wohnungsnot, Krimina-
litit) sorgen, sondern ob es gelingt, sie als Ursache dessen zu etikettieren. So
ist fur den »Erfolg« einer Zuschreibung die Macht, tiber die der Etikettie-
rende und der Etikettierte verfiigen, von entscheidender Bedeutung. Denn
Etikettierungen gegen Gruppen, die {iber wenig Macht verfiigen, sind leich-
ter durchzusetzen als gegen Gruppen mit groflerem Einflufl. Albert Scherr
betont, daft die Etikettierung »fremd« nicht selten eine Erfindung in sozialen
Konlflikten ist (vgl. ebd.: 60), mit der Zuginge zu knappen Ressourcen, kul-
turellen und sozialen Wissensbestinden, Bildungschancen, Wohnverhilt-
nissen, Handlungsfeldern, Produktionsmitteln oder Konsumartikeln verteilt
werden. Fremdheit geridt im Zusammenhang einer Konfliktdynamik zum
Stigma, mit dessen Hilfe »[...] eine Gruppe den Versuch unternimmt und
uiber die Mittel dazu verfiigt, eigene Privilegien dadurch zu verteidigen, dafl
der anderen [Gruppe] ein legitimer Anspruch auf diese bestritten wird«
(ebd.: 61). Dabei korrespondiert die Zuschreibung »fremd« mit der benach-
teiligten »Auflenseiterrolle«, hinter der sich in der Regel eine als anomal
gekennzeichnete, ausgegrenzte und unterlegene Gruppe verbirgt. Die Zu-
schreibung von Fremdheit ist also mehr als die sachliche Markierung einer
Differenz. Sie verbindet individuelle und soziale Komponenten und macht
deutlich, daf} fremdartiges Aussehen, Nationalititen und Rassenfragen nur
die Oberfliche des Konfliktes darstellen, unter der sich Fragen zur sozialen
Ungleichheit, zum Macht- und Rechtsstatus auftun.

Fremdheit fungiert im Brennpunkt sozialer Konflikte als »verdeckte«
Kategorie bzw. als Chiffre, mit der eine Gruppe ihre Machtiiberlegenheit
gegentiber einer anderen kennzeichnet und/oder ausspielt. Der mit der So-
ziologie des abweichenden Verhaltens eng verkniipfte Ansatz des Labeling
Approach, der durch sein interaktionistisch orientiertes Devianzkonzept be-
sondere Wirkkraft in der Kriminalsoziologie entfaltete, begreift soziale Kon-
trolle als hierarchisch abgestuftes gesellschaftliches Phinomen und widmet
damit besondere Aufmerksamkeit »[...] den Differenzen der definitorischen
Macht, der Art und Weise, wie eine Gruppe die Macht erlangt und nutzt, zu
bestimmen, wie andere Gruppen gesehen, verstanden und behandelt wer-
den« (Becker 1981: 184). Die besondere Herangehensweise dieses Ansatzes
basiert auf dem Gedanken, Abweichung nicht als zufillig oder gesell-

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 5I

schaftsextern, sondern als Produkt der Gesellschaft und ihrer lebensweltli-
chen Prozesse zu begreifen, das weder objektiv vorgegeben noch strukturell
determiniert ist, also eben keine unabhingige Entitit der sozialen Wirklich-
keit darstellt. »Labeling is always the act of labeling systems. It is never the
automatic result of >objective« observation of given data existing indepent of
all intervention« (Hahn 2000: 11f.). Die interaktionistische Perspektive des
Labeling-Ansatzes betont, dafl »[...] Abweichung als Faktum erst durch
Handeln im Vollzug: durch konkrete Erwartungen, faktisches Entscheiden,
wirkliche Machtausiibung, aktuelle Sinngebung erzeugt werden kann«
(Lipp 1985: 74), damit aber hochst subjektiv und verdnderlich bleibt. Die
vielfiltigen Praktiken der Gruppe, die darum bemiiht ist, Regeln aufzustel-
len und in Gang zu halten, zu verteidigen und zu legitimieren, um die Vor-
herrschaft einer bestimmten Ordnung und damit ihre eigene Vorherrschaft
sicherzustellen, machen deutlich, daf} abweichendes Verhalten in die
Kampfe um Anerkennung und Bedeutung verwickelt ist.

Dennoch ist das Machtverhiltnis von vornherein kein eindeutiges.
Zygmunt Bauman zeigt, daf es gerade die Unbestimmtheit der Fremden
ist, die ihnen Macht verleiht: »Weil sie nichts sind, kénnen sie alles sein«
(Bauman 1992b: 777). Es ist der vom Fremden ins Spiel gebrachte »Méglich-
keitssinne, der beunruhigt, indem er die Relativitit der eigenen Wirklich-
keit bewufst macht. Die Fremden schwichen die klaren Handlungs- und
Wissensstrukturen der Gruppe, sie lihmen ihre strategischen Praktiken,
unterlaufen in ihrer Anwesenheit selbstverstindliche Statusgrenzen und
somit identititsaffirmative Rangordnungen (vgl. Hiittermann 2000: 275)
und legen den prekiren Charakter menschlicher Ordnungskonstruktionen
offen. Sie fordern Selbst- und Fremdverstindnisse heraus, 16sen Mifdtrauen
gegeniiber Vertrautheiten aus, stellen Gewohnheiten und Routinen bloR
und erschiittern damit das Selbstverstindnis.

Die Praktik der Etikettierung, vielfach auch als Stigmatisierung be-
zeichnet, eroffnet eine Moglichkeit, sich dieser betiubenden Wirkung des
Fremden zu entziehen. Im Sinne einer Identititsstrategie dient die Stigma-
tisierung des Fremden der Wiederherstellung des gestérten psychischen
Gleichgewichts. Dabei soll in Anlehnung an Goffman unter dem Terminus
»Stigma« eine zutiefst diskreditierende Eigenschaft, die einem Individuum
oder einer Gruppe zugeschrieben wird, verstanden werden (vgl. Goffman
1974a: 11). Die Stigmatisierung einer Person korreliert nicht mit der aktua-
len, sondern mit der virtualen, d.h. erwarteten sozialen Identitit des Stigma-
tisierten und gewinnt auf der Grundlage physischer Deformationen, indivi-
dueller Charakterfehler bzw. phylogenetischer Merkmale an pragmatischem
Gewicht. Dennoch mufl eine vorhandene »Deformation« oder Auffilligkeit
nicht automatisch in eine Stigmatisierung iibergehen; lediglich die Chance,
stigmatisiert zu werden, ist grofer. Die Gruppe der Etablierten versucht

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | KAPITEL2

mittels des Stigmas, den Fremden in die Rolle des marginalisierten Auflen-
seiters zu lotsen und somit zum »ohn-michtigen« Feind zu degradieren.
Abweichung und Ausgrenzung finden dann unter bestimmten »labels«
bzw. Etiketten statt, sogenannte »Schuldsignaturen, die nicht von sich aus
gegeben sind, sondern in Interaktionen und Verteilungskimpfen von
Machtinstanzen, die sich durchsetzen, sozial erst auferlegt, symbolisch zu-
geschrieben und im Handlungsfeld schlieRlich fixiert werden (vgl. Lipp
1985: 72). Sie sind damit einerseits prozessual, andererseits als Teil der vir-
tuellen Welt der Worter und Vorstellungen zu verstehen.

Neben externen Manifestationen des designierten Objektes (physische
Merkmale) sind es hiufig persénliche — psychische oder soziale — Charakte-
ristika, die eher »unsichtbar« und potentiell vermutet werden, damit aber
schwierig zu widerlegen sind, wie beispielsweise die Eigenschaft der Faul-
heit oder Unehrlichkeit: »Those who are stigmatized are believed to be sly,
lazy, or dishonest. Such characteristics are very functional to stereotypes be-
cause it is especially difficult to falsify them« (Schul/Zukier 1999: 34). Das
Problem der Unangreifbarkeit zugeschriebener Charaktereigenschaften
speist sich aus der Evidenz und Trigheit des Glaubens an Stereotype und Stig-
mata selbst. Denn indem die Stigmatisierten ihre Antagonisten vom Gegen-
teil tiberzeugen wollen, spielen sie ihnen den Beweis ihrer »Unehrlichkeit«
und »Unaufrichtigkeit« zu, so daf} defensive Reaktionen der Stigmatisierten
gerade nicht zur Falsifizierung, sondern als Beweis fiir ihre Fremdheit be-
nutzt werden.

»In other words, stereotypic beliefs manufacture the evidence needed to support them!
Rather than being refuted by disconfirming evidence, they help generate evidence con-
sistent with them, and thereby survive intact« (ebd.: 35).

Andererseits ist die Trigheit des Stigmas auch eine Folge der Komplexitit
seiner inhaltlichen Bedeutung und der affektiven Geladenheit, denn neben
den Aussagen iiber die Eigenschaften der bezeichneten Person, enthalten
Stigmata immer auch eine Bewertung dieser Eigenschaften. Schliellich
erfullen Stigmata Orientierungs- und Strukturierungsfunktionen, da sie
zumeist implizit angeben, welches Verhalten gegeniiber Stigmatisierten ge-
boten ist, weshalb die Ubernahme und Einfiigung in Stigmatisierungspro-
zesse seitens der Stigmatisierten durch klare Rollen- und Verhaltensregeln
teilweise einfacher ist, als der Versuch, sein Gegentiber stindig vom Gegen-
teil zu tiberzeugen.

Im Gegensatz dazu, kann die Gruppe der Fremden aber auch mit der
Stigmatisierung brechen und versuchen, eine unkonventionelle und eigen-
sinnige Auffassung ihrer Fremdheit durchzusetzen. Nicht selten sind die
Stigmatisierten dazu geneigt, ihr Stigma fiir »sekundire Gewinne« zu be-

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 53

nutzen, als Entschuldigung fiir Mif3erfolg, der ihnen aus anderen Griinden
widerfahren ist (vgl. Goffman 1974a: 20), weshalb auch das Stigma als so-
zialer Prozefd im Rahmen eines wechselseitigen Beziehungsnetzwerkes be-
trachtet werden muf}, eben weil die Reaktionen von »Normalen« und
»Stigmatisierten« auf die Bedeutung des Stigmas Einflufl nehmen. Stigma-
ta generieren und »verhirten« sich im Wechselspiel zwischen dem Eigenen
und dem Fremden. Gerade weil das Eigene hiufig mit »normal, »natiir-
lich« und »richtig« gleichgesetzt wird, wird abweichendes Verhalten schnell
zu abgewertetem Verhalten, dessen Abwertungs- und Abweichungsgrad sich
in Abhingigkeit von Attributen der Person oder des Gegenstandes und der
jeweiligen Beobachterperspektive konstituiert (vgl. Albrecht 1997: 87).

In der Praktik der Stigmatisierung verbergen sich eine Vielzahl von
Dehumanisierungs-, Didmonisierungs->?, Illegalisierungs- und MafRrege-
lungspraktiken, denn auch die Abwertung bzw. Abschitzung ist insofern
Teil der Konditionierung zum Angriff, als dafl sie moralisch entlastet. »In
unserer Vorstellung wird [eine Person] so von einer ganzen und gewohnli-
chen Person zu einer befleckten, beeintrichtigten herabgemindert« (Goft-
man 1974a: 10f.), um Differenzen zu erzeugen, zu untermauern und zu
rechtfertigen, v.a. um eine Art »Klarstellung« zu schaffen: Den moralisch
abgewerteten Fremden »darf« man beschimpfen, ausbeuten, angreifen,
vernichten — er »verdient« es nicht anders. Denn das »Bose« und »Schlech-
te« sind abstrakte Kategorien, die von Hemmungen und Gewissensfragen
entbinden (vgl. Wagener 1999: 30f.).

Es sind weniger kulturelle, als vielmehr soziale Konflikte, die tiber die
Klassifikation in »vertraut« und »fremd« ausgetragen werden, indem eine
Gruppe von »Etablierten« ihre Uberlegenheit dadurch absteckt, daf sie den
Fremden eine iiberkommene, nichtanerkannte, illegitime Lebensform un-
terstellt.*® »Das Stigma scheint eine bequeme Waffe fiir die Verteidigung
gegen die unwillkommene Ambiguitit des Fremden zu sein« (Bauman
1992a: 91). Denn so wie der Andere in seiner Bedeutung »entkriftet« wird,
1af3t es sich im eigenen Umfeld besser leben. Gleichzeitig ist das Stigma der
Seismograph einer polarisierten Welt, denn: »without morals no sinners, no
criminals without laws« (Hahn 2000: 12).4

Norbert Elias und John L. Scotson untersuchen diesen Zusammenhang
zwischen der Prozessualitit von Fremdheit und ihrer Konstruktion in sozialen
Konflikten in ihrer gemeinsamen Studie zur Etablierten-Auflenseiter-
Beziehung in »Winston Parva«, einem kleinen Vorort der Industriestadt
Leicester. In ihrer figurationssoziologischen Herangehensweise legen sie
die »Soziodynamik der Stigmatisierung« (Elias/Scotson 1990: 13) offen, mit
der sich nicht nur Praktiken der Stigmatisierung, sondern auch Macht als
sozialer Prozef$ verstehen lassen. Der Begriff der Figuration macht deutlich,
daf} es Elias und Scotson nicht darum geht, Konflikte und Spannungen an

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | KAPITEL 2

einzelnen Person oder Personengruppen festzumachen; sie riicken statt-
dessen die sozialen Prozefmodelle, in die der einzelne verflochten ist, in
den Vordergrund. Dieser Verflechtungsgedanke betont den Aushandlungs-
charakter von Macht und Ohnmacht, von Fremdheit und Auflenseitertum,
denn im Fall der Etablierten-Auflenseiter-Beziehung ist es gerade keine von
den Fremden kollektiv geteilte Identitit im Sinne einer gemeinsamen kul-
turellen Abstammung, die ihren Auflenseiterstatus erkliren konnte. Viel-
mehr entlarven Elias und Scotson die scheinbar bedeutungslose »Reihen-
folge der Ankunft« als Ausgrenzungspraktik, weil die Gruppe der Ortsan-
sissigen gegeniiber den Neuhinzugezogenen ihren hoheren »Kohisions-
grad« dazu nutzt, ihr einheimisches »Wir-Gefiihl« zu stirken und es im
Sinne einer Machtiiberlegenheit auszuspielen.**

»Ihr stirkerer Zusammenhalt gibt einer solchen Gruppe die Mdéglichkeit, soziale Po-
sitionen mit einem hohen Machtgewicht fiir die eigenen Leute zu reservieren, was
seinerseits ihren Zusammenbhalt verstirkt, und Mitglieder anderer Gruppen von ih-
nen auszuschlieffen; und genau das ist der Kern einer Etablierten-Auflenseiter-
Figuration« (Elias/Scotson 199o0: 12).

Der Zustrom der Neuankémmlinge stellt eine Herausforderung an die Le-
bensweise der etablierten Bevolkerung dar, wie winzig die »objektive« Dif-
ferenz zwischen beiden auch sein mag. »Die aus der Notwendigkeit, Raum
fur die Neuankommlinge zu schaffen, und aus deren Bediirfnis, Freirdume
fir sich zu finden, entstehenden Spannungen veranlassen beide Seiten, die
Differenzen zu iibertreiben« (Bauman 2000: 72). Durch die fehlende Soli-
daritit und Vergemeinschaftung der Neuankommlinge untereinander wer-
den sie zur Zielscheibe sozialer Konflikte. Sie sind der Gruppe der Etablier-
ten unterlegen, da diese sich auf ihre Rechte an dem Ort berufen kann, die
sie durch die blofe Dauer seiner Besiedlung erworben hat (vgl. ebd.: 72f.).
Obwohl die Gruppe der Etablierten keineswegs homogen strukturiert ist,
legt sie angesichts der »nahen« Fremden eine relativ grofle Geschlossenheit
an den Tag.

Elias und Scotson machen deutlich, daf} die Fremdheit der Neuan-
kémmlinge nicht zwangsldufig auf Machtdifferenzen der sozialen Klasse,
Nationalitit, Religion oder des Bildungsniveaus beruht, sondern eben auch
von ganz subtilen Kriterien, beispielsweise der Wohndauer an einem be-
stimmten Ort, abhingen kann. Je steiler dabei das Machtgefille ist, desto
abweichender wird die Begrifflichkeit fiir die Eigenschaften des »Auflensei-
ters« aufgeladen. Wahrend sich die Etablierten die Hoherwertigkeit der ei-
genen Leistungen bestitigen, versichern sie sich gleichzeitig auch vom Ge-
genteil, der Faulheit und Unordentlichkeit der Auflenseiter. Die Praxis der
Machtausiibung zeigt sich nicht nur in der quantitativen Benachteiligung

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 55

im Rahmen der Ressourcenverteilung, Mietpreise oder Wohnviertel, son-
dern geht in der Regel mit einer sozialen Achtung, Demiitigung oder Be-
vormundung einher, d.h. sie entstehen aus dem Vorurteil und werden wie-
derum durch es verstirkt.®

»Etablierte Gruppen, die tiber einen grofRen Machtspielraum verfiigen, neigen dazu,
ihre AufRenseitergruppen nicht nur als unbindige Ubertreter von Gesetzen und
Normen (d.h. ihrer eigenen) wahrzunehmen, sondern auch als nicht besonders sau-
ber« (Elias/Scotson 1990: 22).

Die Gruppe der Etablierten erfihrt durch diese Ausgrenzungspraktiken eine
soziale Uberlegenheit bzw. positive Distinktheit, die nicht nur einen Vorteil
materieller oder 8konomischer Natur beinhaltet, sondern als soziale Uberle-
genheit eine sogenannte »Lustprimie, die man durch die Teilhabe am
Gruppencharisma empfingt« (ebd.: 18) und einen Etabliertenstatus, Aner-
kennung, Sinnhaftigkeit bzw. Selbstachtung bedeutet. Daher sind Outgroups
fur die Ingroup niitzlich, ja sogar unverzichtbar, weil sie deren Identitit
scharf umreiflen und ihre Kohirenz und Solidaritit festigen (vgl. Bauman
2000: 84). Die Herstellung eines positiven Selbstwerts von Gruppen ist
somit mit der Abwertung anderer Gruppen aufs engste verkniipft*4, da die
explizite Abwertung des Fremden die identititsaffirmative Aufwertung des
Eigenen akzentuiert. »Im Lichte der >Gruppenschande« des Fremden leuch-
tet das >Gruppencharismac« des Eigenen heller« (Hiittermann 2000: 285). Je
mehr der Fremde als Feind konstruiert wird, desto positiver wird das eigene
Selbstbild. Die Machtasymmetrie lenkt des Blick auf die Dialektik vom Ei-
genen und Fremden, da das Bild der Fremden als »Unterlegene« das Selbst-
bild der Gruppe als »Uberlegene« produziert und auch das Selbstverstind-
nis des Fremden auf diese Weise in eine Herrschaftsschablone zwingt.

»Andere Gruppen als minderwertig abzustempeln, ist eine der Waffen, die iiberlege-
ne Gruppen in einem Machtbalance-Kampf entwickeln, zur Behauptung ihrer sozia-
len Uberlegenheit. In dieser Situation geht das Schandbild normalerweise in das
Selbstbild der machtschwicheren Gruppe ein, wodurch sie weiter geschwicht und
entmachtet wird« (Elias/Scotson 1990: 14).

Elias und Scotson betonen die Zusammenhinge zwischen Selbst- und
Fremdbild: Die wenig organisierten Auflenseiter bauen das negative
Fremdbild, das die Etablierten von ihnen entwerfen, in ihr Selbstbild ein
und leisten damit selbst einen entscheidenden Beitrag zur Legitimation
neuer Angriffe der angesehenen Gruppe. In der Zuschreibung von Fremd-
heit spiegelt sich somit immer auch ein Diskriminierungs- und Unterdriik-
kungspotential, das mit spezifischen Identifikationsfolien arbeitet. Die Typi-

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | KAPITEL2

sierung des Fremden schligt immer dann in eine Stigmatisierung um,
wenn die Gruppe der Etablierten ein fiir sie markantes Kriterium der Un-
terscheidung durch ein physisches Kennzeichen untermauert — das zu-
nichst abstrakte Bild des Fremden mit sichtbaren Merkmalen der Erschei-
nung unterlegt: Eine dunkle Hautfarbe, eine gekriimmte Nase, ein exzentri-
scher Kleidungsstil konnen so zu greifbaren Symbolen nicht greifbarer
Fremdheit werden, so daf}

»das soziale Stigma, das sie [die Gruppe] den anderen anheftet, [...] sich in ihrer Vor-
stellung in ein materielles Stigma [verwandelt]; es wird verdinglicht. Es erscheint als
»objektiv, den Aufenseitern von der Natur oder den Géttern eingepflanzt. Damit
wird die stigmatisierende Gruppe von jeder Schuld entlastet: Nicht wir [...] haben die-
sen Menschen ein Brandmal aufgedriickt, sondern héhere Michte, die Schopfer der
Welt« (ebd.: 33).

Die Herrschaft der Etablierten legitimiert sich nicht nur iiber die Betonung
der lingeren Wohndauer, sondern auch tiber die Objektivierung bzw. Ver-
dinglichung eines sozialen Stigmas, um ihre Herrschaftsanspriiche zu ver-
teidigen, Unterschiede als uniiberwindbare Gegensitze darzustellen, die
eigene Angreifbarkeit abzufangen und letztlich die Schuldfrage von sich ab-
zuwenden. So beschreibt die Praktik der Stigmatisierung auch ein normati-
ves, legitimierendes Mandéver. Gleichzeitig dient die Konstruktion des
Fremden in sozialen Konflikten zur Bestirkung einer internen Gruppen-
meinung, hinter der sich als regulierende Kraft eine Vielzahl an internen
Kontrolltechniken, Disziplinierungsverfahren und Praktiken sozialer Ord-
nung verbergen. Nicht die kulturellen oder sozialen Unterschiede von
Gruppen, sondern ihre Macht- und Beeinflussungsverhiltnisse bilden den
Kern der Studie von Elias und Scotson, so daf ihr figurationssoziologischer
Ansatz dazu beitrigt, individuelle mit sozialen Komponenten zusammen-
zudenken, um bei aller »Fremdartigkeit« einzelner Personen die Machtver-
hiltnisse zwischen Menschen nicht zu tibersehen.

»Das Etablierten-Auflenseiter-Modell macht darauf aufmerksam, daf die entschei-
denden Merkmale ungleicher Gruppenbeziehungen die Machtunterschiede selbst
sind. Die Betonung ethnischer, kultureller oder religiéser Unterschiede lenkt davon
ideologisch ab« (Waldhoff 1995: 25).

Die Gefahr scheint also weniger von der unzutreffenden Verbreitung stereo-
typisierender Glaubenssitze, als vielmehr durch die Akzeptanz der Un-
gleichheit und Unterlegenheit von Menschen durch die dominante Gruppe
auszugehen. »This can occur because stereotypes attribute phenomena gen-
erated by social and economic realities to personal potential and character-

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 57

istics and completely neglect all other environmental forces« (Schul/Zukier
1999: 40), d.h. nicht der semantische Aspekt der Bewertung des Anderen als
fremd stellt ein Problem dar, sondern die damit verbundene Ausblendung
viel tiefer liegender struktureller Problemlagen macht das Etablierten-Au-
Renseiter-Verhiltnis so schwierig.

Die Konstruktion des Fremden in sozialen Konflikten ist in spezifische
Macht- und Herrschaftsverhiltnisse eingelassen und damit sowohl eng an
die Praktiken der Benachteiligung und Beherrschung, der Stigmatisierung
und Unterdriickung als auch an die internen Regulierungsmechanismen
sozialer Ordnungen gekoppelt. Als semantisch (ideologisch) aufgeladene
Chiffre verschleiert Fremdheit die strukturellen Ungleichheitsverhiltnisse,
die durch Praktiken der Machtausiibung in Form von Waffengewalt, physi-
scher Unterdriickung bzw. 6ffentlicher Sanktionsverfahren, oder aber ganz
subtil tiber die Verfiigbarkeit von Wissensressourcen, sozialen Beziehungen
oder kulturellem Kapital die Konstruktionen des Fremden in autoritire
Strukturen einbindet. Dabei spiegelt sich das Machtgefille in spezifischen
Figurationen: Herrscher versus Unterdriickte, Strafende versus Bestrafte,
Wissende versus Unwissende, Sef$hafte versus Neuankommlinge, Gesellige
versus Einzelginger, Qualifizierte versus Unqualifizierte usw. Neben der
Frage der Differenzierungsstrategien einer Gesellschaft und ihren Selbst-
und Fremdverstindnissen werden vor allem Fragen nach den Strukturen
sozialer Ungleichheit, der Macht und Herrschaft, der Anerkennung und
Miflachtung bedeutsam, in denen diese Konstruktionen des Eigenen und
des Fremden hervorgebracht und wirksam werden. Ferner gilt es, ihren Ge-
genstandsbereich unter einer Prozefiperspektive zu problematisieren, denn
wer fremd ist und wer nicht, wer das Machtmonopol besitzt und wer macht-
los ist, ist kein von vornherein eindeutiges Verhiltnis, sondern wird im
wechselseitigen Interaktionsprozefl verhandelt und unterliegt damit auch
Veridnderungen.

2.5 Alltagliche ldentifikation:
Fremdheit als Komplement

»>Sage mir, wen oder was du fir fremd hiltst, und ich sage dir, wer du sein
willst.< In der Beschreibung von Personen oder Umstinden als >fremdx«
enthiillen (oder verbergen) sich Selbstbeschreibungen« (Hahn 1997: 115).
Fremdheit und Selbstbeschreibung bilden keinen Widerspruch, sondern sie
stehen in einem komplementiren Bedingungsverhiltnis, bei dem die eine
Seite der Unterscheidung nur durch die Entgegensetzung zu anderen Seite
Sinn macht. Daf} Fremdheit als Komplement bezeichnet wird, bedeutet,
daf} Identitit nicht als voraussetzungslose und »aus sich selbst heraus« exi-

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | KAPITEL 2

stierende Entitit zu betrachten ist, gerade weil ihre Genese gréfitenteils via
negationis verliuft: was sie nicht ist, erscheint zumeist deutlicher, als das,
was sie ist; was sie nicht hat, 143t sich schneller aufzihlen, als das, was sie
hat; was sie nicht will, vertritt sie mit einer Beharrlichkeit, wihrend das, was
sie wirklich will, unklar und nicht selten unausgesprochen bleibt.

Fremdheit erfullt fiir die jeweils zugrundeliegende Ordnungsstruktur
wichtige Funktionen (s.o.). Diese lassen sich jedoch nicht nur strukturell,
sondern auch im Hinblick auf die Ausbildung der eigenen Identitit sinn-
haft bestimmen. Denn auch die Identitit generiert sich aus dem wechselsei-
tigen Verhiltnis des Eigenen und des Fremden; dabei geht die Selbstbe-
stimmung und Identifikation mit dem Eigenen mit einer Isolierung des
Anderen im Bereich des Eigenen einher (vgl. Makropoulos 1993: 42), d.h.
Fremdheit ist ein Ermdglichungsnexus von Vertrautheit und damit auch von
Identitit. In der Abgrenzung vom Fremden begrenzen wir unser Selbst, da
die Auseinandersetzung mit dem Fremden einer Doppelbewegung folgt:
Die Beschiftigung mit ihm ist immer auch eine Beschiftigung mit uns
selbst. Hier zeichnet sich die paradoxe Funktion des Fremden ab: Er erlaubt
Selbstidentifikation, denn wenn man sagt, was man ist, mufl man dies in
Abgrenzung von dem tun, was man nicht ist (vgl. Hahn 1997: 119). So ist es
gerade die Abgrenzung, die das Zu-einander-Kommen bzw. ein Zu-sich-
selbst-Kommen ermoglicht, weshalb Robert Musils »Mann ohne Eigen-
schaften« feststellt, daf} die tiefste Anlehnung des Menschen an seine Mit-
menschen deren Ablehnung ist, denn »schlie8lich besteht ja das Ding nur
durch seine Grenzen und damit durch einen gewissermafien feindseligen
Akt gegen seine Umgebung« (Musil [1932] 1998: 26). Erst in der aktiven
Auseinandersetzung mit der Umwelt erkdmpft sich das Subjekt iiber ein
System von Abgrenzungen seine Individualitit.

Der franzésische Diskurstheoretiker Michel Foucualt beschiftigt sich in
seiner »Genealogie der Moderne«, die er als »Genealogie des Subjekts«
ausweist, mit der Begrenzung der Subjektivitit durch die Exklusion des An-
deren. Foucaults kritische Analyse moderner Diskurse der Subjektivitit ver-
steht sich als Programm, die Prozesse der sozialen Konstruktion legitimer
Bedeutungs- und Handlungsmuster der Subjektivitit auf der Ebene der In-
stitutionen oder anderer kollektiver Akteure zu rekonstruieren. Material
seiner Rekonstruktionsarbeit der produktiven Verfahren zur Herstellung
moderner Existenz findet er in einer Fiille verschriftlichten Materials (mili-
tarische, strafrechtliche, padagogische, medizinische Texte in Form von Bii-
chern, Lexika, Studien und Verfassungen), die mit dem Aufkommen der
Human- und Sozialwissenschaften im 18. Jahrhundert eine explosionsartige
Entwicklung erfahren. Foucault begreift Diskurse als kommunikative Aufle-
rungen zu einem spezifischen Themenkomplex, die in der Regel in Form
der »gelehrten Rede« versuchen, eine bestimmte Konstruktion von Wirk-

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 59

lichkeit gegentiber anderen durchzusetzen. Dabei ist es gerade ihr klassifi-
zierenden Charakter, der die Selbstkonstitution durch den Ausschluf8 ande-
rer, kontroverser Diskurse ermdglicht.

Insbesondere wissenschaftliche Diskurse, die Foucault als eine spezi-
fisch moderne und aufklarerische Denkpraxis fafdt, produzieren das Subjekt
der Moderne als rationales Wesen. Denn der fiir die Moderne konstitutive
Diskurs der Subjektivitit ist unermiidlich damit beschiftigt, eine Produk-
tion von Unterscheidungen zu bewirken — »psychisch krank« versus »ge-
sund«, »kriminell« versus »legal«, »sexuell abweichend« versus »normal« —,
die das Selbst einer Struktur des Daseins unterwerfen, die durch das Vor-
handensein des Anderen erméglicht wird. Die in den institutionalisierten
Diskursen von Biologie, Medizin oder Psychologie hervorgetriebene »Sorge
um sich« bedarf eines Anderen, der diesen Diskurs des Gleichen und des
Anderen in Gang hilt. Foucault bezeichnet den modernen Diskurs der Sub-
jektivitit als »Ordnungswissenschaft des Seins« (Kogler 1994: 48), die den
Menschen als erkennendes und rationales Subjekt gerade durch den
Fremdbezug zum Selbstbezug befihigt. Dabei bedingen sich Fremd- und
Selbstentwiirfe gegenseitig, denn Diskurse sind zunichst einmal Verfahren
zur Produktion von Verhiltnismifligkeiten. Die Diskursivierung des Sub-
jektes eroffnet dem Menschen eine Selbstthematisierung, engt ihn aber
gleichzeitig auf die Praxis der Ordnung des Eigenen und Fremden ein: Zu
sagen, wer man ist und damit immer auch zu sagen, wer man nicht ist.

Wenngleich Foucault in seinen spiteren Schriften® einen direkten
Zugang zur Identitit in den produktiven Techniken des Selbst sucht, die er
als »Selbstsorge« bzw. »Selbstbearbeitung« ausweist, bleibt sein Subjektver-
stindnis in intersubjektive Bedeutungskontexte eingebettet. Stellenweise
laf3t es sich als Versuch auffassen, die Intersubjektivitit auf einer vorsubjek-
tiven Ebene anzusiedeln, denn nur durch das Begegnen des Anderen kann
die Subjektivitit entstehen. Obwohl Foucault die Begegnung mit dem An-
deren nicht notwendigerweise moralisch wertet, da er die Beziehung des
Von-Angesicht-zu-Angesicht fiir ein Erfahren des Selbst nicht normativ ver-
allgemeinert, ist sie fiir die Herstellung dieses, in Form der Selbstsorge
ausgedriickten Selbstbezugs erforderlich. Die diskursiven Selbstpraktiken,
deren Urspriinge Foucault bereits in den antiken griechischen, rémischen
und christlichen Selbstpraktiken aufspiirt, dann aber stirker die Unter-
schiede der modernen Selbstsorge herausarbeitet, sind Praktiken der Kor-
perpflege und Diitetik; sie reichen iiber die Gesundheitsregeln bis hin zur
Meditation. Thre Konsequenz, so betont Foucault immer wieder, sei aber
keineswegs eine Anniherung an eine subjektphilosophische Autonomie*®,
sondern die zunehmende Reziprozitit der Beziehungen zu anderen.

»Da sind sodann die Gespriche mit einem Vertrauten, mit Freunden, mit dem Fiih-

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | KAPITEL 2

rer oder Leiter, dazu kommt der Briefwechsel, in dem man seinen Seelenzustand
dartut, Ratschlige erbittet oder austeilt [...]: um die Sorge um sich hat sich ein
ganzer Rede- und Schreibbetrieb entwickelt, in dem die Arbeit eines an sich selber
und die Kommunikation mit dem anderen verbunden sind [...]: sie bildet nicht eine
Ubung in Einsamkeit, sondern eine wahrhaft gesellschaftliche Praxis« (Foucault

1997C: 71).

Francisco Ortega bezeichnet diese extravertierte Subjektivititsauffassung
Foucaults als »agonistische Intersubjektivitit« (Ortega 1997: 202) und setzt
damit anstelle der Subjektphilosophie eine Philosophie der Beziehung, die
sich allerdings nur im wechselseitigen Sich-Erfahren mit der Phinomeno-
logie des Anderen von Emmanuel Lévinas deckt:#’ »Erst durch den Ande-
ren ist die Erfahrung des Selbst moglich« (ebd.: 203), da sich der Mensch
als Mensch nicht original gegeben ist, sondern erst iiber dem Umweg des
Anderen, d.h. Uiber die Einfithlung und Erfahrung des Anderen Einheits-
stiftung und Vereinheitlichung erfihrt, gleichzeitig im »Fiir-ein-ander«
zum Anderen den intersubjektiven Sinn des Menschseins entdeckt (vgl.
Dirmann 1998: 498ff.). Foucault macht deutlich, dafl die Praktiken der
Selbstkonstitution nicht individualistisch gefaf3t werden sollen, sondern dafl
diese eng mit den gesellschaftlichen Verhiltnissen verwoben sind, ohne
jedoch diese Verwickeltheit zwischen Ich und Du moralisch aufzuladen.
Denn im Gegensatz zur Lévinas bleibt die Beziehung zum Anderen seltsam
kiampferisch. Als Widersacher und Beobachter ist der Andere im Selbstver-
stindnis prisent, die Beziehung zu ihm bleibt aber ein gespanntes Verhilt-
nis des Beugens und Auflehnens. Sein Konzept der Selbstpraktiken betont
damit zum einen die aktive Dimension moderner Subjektivitit: » Subjektivi-
tat ist damit keine priexistente und unproblematische Substanz, sondern
etwas zu Konstruierendes« (Mottier 1999: 147). Andererseits verdeutlicht
es, dafl die Selbstentwiirfe der Subjekte Bilder darstellen, die durch die
Auseinandersetzung mit Anderen entstehen und die das Bild des Anderen
erst entstehen lassen.*®

Die Betonung der diskursiven Konstruktion des Fremden macht deutlich,
daf} die Vorstellungen und Bilder des Fremden keine willkiirlichen Setzun-
gen ihrer Betrachter, sondern in der Regel tief durchdrungen von gesell-
schaftlichen Strukturen, normativen Grundannahmen und Ordnungsgefii-
gen sind, die immer auch bestimmte Wertigkeiten in die Wahrnehmung des
Fremden miteinfliefen lassen. Andererseits sprechen Diskurse nicht fiir
sich selbst, sondern werden erst durch die Akteure »lebendig« (vgl. Keller
2001: 133); sie schaffen gewissermafien die entsprechende materielle, kogni-
tive und normative Infrastruktur.

»Alles Auflen, das wir herstellen und wahrnehmen, wozu wir uns in Beziehung set-

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | GI

zen und das wir mit unseren Energien durchdringen, steht in engster Beziehung zu
unserer inneren Verfassung, ist nur eine bestimmte Form der Materialisierung unse-
rer Vorstellungen und energetischen Potentiale« (Heinrichs 1992: 11).

Im Auge des Fremden spiegeln wir uns selbst, da der Zugang zum Frem-
den mehr von uns preisgibt, als es auf den ersten Blick erscheint. Die De-
konstruktion symbolisch vermittelter und praktisch entiuflerter Diskurse
des Fremden sind der Schliissel, mit dem sich verborgene Hintergrundan-
nahmen, implizite Wissensreservoirs, subversive Motive, verdeckte Mecha-
nismen und zugrundeliegende Selbstverstindnisse aufbrechen lassen.
Nicht immer kénnen wir individuelle oder kollektive Identitdten tiber expli-
zite Uberzeugungen, klare Vorstellungen, deutliche Willenserklirungen
oder eine fest umrissene Programmatik identifizieren, selten ist ein perso-
nales oder gemeinschaftliches Selbstbewufitsein aus sich selbst heraus
wirksam, sondern sucht die Nihe zum Fremden, um auf der Grundlage von
Dissens, Differenz, bisweilen sogar Abneigung, Sicherheit, Selbstvertrauen,
Stirke, Stolz bis hin zur Moral als Gegensatz zu fabrizieren.

Den Fremden lediglich als selbstentfremdendes und damit bedrohliches
Moment anzuprangern, greift deshalb zu kurz, da er funktionale und stabi-
lisierende Aufgaben im Sinne eines Selbstverstirkers erfiillt. Die Konstitution
von Fremdheitsprofilen ist als ungesteuerte soziale Handlung Funktion
jener Grenzziehung, mit der wir nicht nur unsere individuelle, sondern
auch unsere Gruppenidentitit absichern (vgl. Wierlacher 1993: 68). Der se-
parierte Fremde erzeugt und reguliert die Sphire des Eigenen (s.o.) und lei-
stet damit eine Identifikation mit dieser Sphdre. Er ist »anders als ich« und
damit doch gleichzeitig der Beweis unserer »Einzigartigkeit« und somit im
héchsten Mafle konstitutiv. Seine Fremdheit ist die Voraussetzung unserer
Identitdt, denn »[jjede Selbstbeschreibung mufd Alteritit in Anspruch neh-
men« (Hahn 1997: 119), um sich iiber die eigene Herkunft und Lage im so-
zialen Feld bewufdt zu werden, deren Bedeutung immer aus dem Vergleich
zu anderen, der Abgrenzung gegeniiber anderen, den Unterschieden ge-
geniiber Ubereinstimmungen mit anderen schépft.# » Anders sein«< eben-
so wie »identisch sein< — sei es mit der Mehrheit oder einer Minderheit —
wird zum wie auch immer gebrochenen Selbstbewufitsein, dem sich nie-
mand entziehen kann« (Bielefeld 1991: 103).

Schon Simmel erkannte das »sozialisatorische Potential« des Fremden
fur die Ausbildung der Identitit, da sich der Fremde gerade zu Beginn der
kindlichen Entwicklung zunichst als Identifikations- und dann als Kontrast-
figur bewidhrt: »Der erste Instinkt, mit dem sich Personlichkeit bejaht, ist
die Verweigerung des Anderen.« (Simmel [1908] 1992: 299), denn erst in
der Absetzung vom anderen Menschen gelingt der Aufbau einer eigenen
Identitit, des Wissens darum, dafl man ein je Eigener ist. Diese Wechselsei-

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | KAPITEL 2

tigkeit von ablehnendem und aneignendem Verhalten bezeichnet Simmel
als »Doppeltheit des Individuums« (Simmel [1917] 2000: 300) und betont
damit, daf} der Mensch zugleich eine Einheit und Teil eines Ganzen ist,
weshalb das Individuell-Sein tiberhaupt nur im Vergleich mit anderen, in
der Uberordnung oder Gleichstellung, in der Einfiigung oder an dem
Dienst an einem iibergreifenden Ganzen in den Blick gerit (vgl. ebd.).
Simmel verkennt das So-Sein des Individuums, das die Autonomie und
eigene Qualitit des »Ich« betont, indem er den Individualismus als etwas
ausweist, das seinen Ausgangspunkt in dem Anders-Sein, in dem Sich-Ab-
heben besitzt. In der Entwicklung der Personlichkeit nimmt daher das Mo-
ment der Unterscheidung von Identischem, d.h. Eigenem, und Nicht-Iden-
tischem, d.h. Fremdem, entscheidenden Einfluf.

»Der Entwurf des Selbstbildes wird erst dann méglich, wenn die naive Identifikation
mit anderen aufgegeben ist, und wenn die bewufite Trennung des Ich von dem >Rest
der Welt« vollzogen wird. So sichert die Identitit dem Individuum einerseits Unter-
scheidbarkeit von allen anderen Individuen und Dingen, dadurch ist es andererseits
aber auch auf die anderen und die Dinge angewiesen und abhingig von ihnen« (Ohle
1978: 6f.).

So bezeichnet Fremdheit nie nur eine Kategorie zur Differenzierung der
Welt, sondern es produziert tiberhaupt erst das Eigene, oder auf den indivi-
duellen Menschen bezogen, das Selbst (vgl. ebd.: 44), indem es sowohl die
Moglichkeit der Identifikation (»ist mir nicht fremdx) als auch der Individu-
ation (»ist mir fremd«) zur Verfiigung stellt. Jede Facette unserer Identitit —
sei es die religidse, kulturelle, familidre usw. — bleibt an die soziale Kon-
struktion und die damit untrennbar verbundenen Grenzziehungsprozesse
des Fremden riickgekoppelt. Diese Riickkopplung lifit Fremdheit gerade
nicht als atomisiertes und isoliertes Element denken, abseits des Vertrauten
und Identischen, sondern fiihrt es als sein Komplement in die unmittelbare
Nihe des Eigenen. So 1ifit sich strenggenommen nicht zwischen dem Eige-
nen und dem Fremden trennen, weil das eine immer schon Produkt des
Anderen ist.>°

Dennoch sollte neben der »Idylle des Vertrauten«, der »Behaglichkeit
des Identischen« der Blick auch immer auf die Ressourcen des Fremden im
Eigenen gelenkt werden, denn Fremdheit bewahrt vor Durchschaubarkeit
und damit vor Kontrolle durch andere. »To be a stranger may thus consti-
tute a resource allowing to escape from the control of others: to be an alien
protects against alien domination« (Hahn 2000: 19). Fremdheit ermdglicht
Anonymitit bzw. impliziert Unvoreingenommenheit, so dafy es nicht nur
darauf ankommt, andere von sich, sondern auch sich von anderen abzu-
grenzen, nicht zuletzt Distanz zu sich selbst einnehmen zu kénnen. Denn

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 63

erst fehlende Selbstdistanz macht die eigene Selbstgewiftheit und Wirklich-
keitsbestimmung anfillig fiir Irritationen, so daf sie schon allein durch das
Auftauchen anderer Existenzweisen fragwiirdig werden (vgl. Guttandin

1993: 470)."

2.6 Alltagliche Irritation: Fremdheit als Ambivalenz

Auch wenn es hiufig die negativen, mitunter xenophoben Akzentuierungen
sind, die den Umgang mit dem Fremden prigen, ist es doch gleichermafen
der Fremde, der in Mirchen, Mythos und Kulturgeschichte neben dem
Verderben, Krankheit und Tod auch wichtige Botschaften iiberbrachte und
die Phantasie anregte. Neben Mifitrauen und Furcht kntipft sich bis heute
immer auch Neugier und eine gewisse Erwartungshaltung an die Begeg-
nung mit dem Fremden. In die Fremde reisen, neue Menschen kennenler-
nen oder unbekannte kulinarische Geniisse entdecken stellen nur einige
der Erfahrungen dar, die durchaus positiv im Sinne »unvergeRlicher, ein-
maliger Erlebnisse« bewertet werden. Die hierbei betonte Attraktivitit des
Fremden liegt in der Verlockung, alte und belastende Gewohnheiten oder
Routinen aufzubrechen, zu bereichern oder anzuregen, weshalb Hahn den
Reiz des Fremden mit dem der Feste vergleicht: »Beide bieten eine Ab-
wechslung von Langeweile und Alltiglichkeit, beide fesseln sie durch ihren
Ausnahmecharakter« (Hahn 1994: 152). Der Reiz des Fremden liegt in der
Faszination, die er in uns auslost.

Doch die Faszination kann genauso schnell in Angst und Schrecken
umschlagen, denn der Fremde ist unheilbar ambivalent. So verbirgt sich
hinter jedem Fremden ein potentieller Feind, wenn er die Spannung von
Nah und Fern durch sein Bleiben auflddt und damit die Grenze zur Norma-
litat auf Dauer unterwandert. Denn wenn der Fremde bei raumlicher Nihe
nicht mehr auf sozialer Distanz gehalten werden kann, verliert er seinen
reizvollen Ausnahmecharakter und riskiert seine Immunitit als »Gast«. Ge-
rade die Figur des Gastes illustriert die Gebrochenheit der Beziehung zum
Fremden: »guests are protected by the gods and the sacred laws of hospital-
ity. But the difference between hospitality and hostility [...] is sometimes very
feeble. The guest who stays risks becoming a nuisance« (Hahn 2000: 16).
Das kraftvolle Gefiihl der Faszination schligt bei einer Nihe, in der es eben
nicht mehr gelingt, den Fremden mittels Projektionen oder Rollenzuwei-
sung auf Abstand zu halten, in Angst um und verkehrt die ersehnte Berei-
cherung durch das Fremde in ihr Gegenteil:

»Die Angst vor dem Fremden sieht nicht das Neue, das sich im Fremden ankiindigt,

sondern das bedrohte Alte, das Eigene, was man sich nicht nehmen lassen méchte

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | KAPITEL2

und kann. [...] Im Zusammenhang damit steht die Angst, da die »iibersichtlichen
Verhiltnisse«, die wir in Wahrheit natiirlich nie haben, durch das Fremde uniiber-

sichtlich werden; dafl wir die Geborgenheit in unserer Identitit verlieren kénnten«
(Kast 1994: 224).

Die Erfahrung des Fremden oszilliert daher zwischen den Polen der Angst
und der Faszination, denn sie bedingen einander. Bereits Kant formulierte
unter dem Ausdruck der »ungeselligen Geselligkeit« die Idee einer gebro-
chenen Beziehung zum Fremden, dessen Nihe zugleich aufregend wie
auch beklemmend sein mag, oder wie Justin Stagl es formuliert: »Der
Fremde fl6£3t nicht nur Angst ein, er fasziniert auch. Kommt er doch einem
wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen Erginzungsbediirfnis entgegen«
(Stagl 1996: 130). So changiert die Bedeutung des Fremden im Extremfall
zwischen dem Bild der begehrenswerten Ferne und dem Widersinn der
Norm schlechthin. »Demnach ist die Natur des Fremden eine ambivalente:
Im Guten wie im Bosen fiigt er sich komplementir in die eigene, pragmati-
sche oder ideelle, Lebensfiille ein« (Duala-M’bedy 1977: 30).

Die Dialektik von Fremdheit und Vertrautheit impliziert nicht zwangs-
laufig eine moralische Wertung; ganz so, als ob nur das Vertraute das Gute,
Schone und Anziehende, das Fremde hingegen das Bose schlechthin sym-
bolisiere.”* Vielmehr offenbart sich Fremdheit als héchst zwiespiltiges
Phinomen, dessen Charakter gerade in der Unentschiedenheit, im » Dazwi-
schen« griindet. Fremde sind im Grunde weder nah noch fern, weder
Freund noch Feind (vgl. Bauman 2000: 80) und kontaminieren damit die
kiinstliche Ordnung der Welt in »Ja-Nein-Einteilungen«. Fremdheit als
Ambivalenz meint das zwitterhafte Wesen des Fremden, beweglich, unbe-
stimmt, kognitiv »undurchschaut« zu sein. Sie sind jenes antonymlose
»dritte Element« (Horning 1993: 128), ohne wirklichen Gegenbegriff, des-
sen latente Brisanz auch aus der Indeterminiertheit der spezifischen Situa-
tion, in der er verwendet wird, hervorgeht, denn nicht nur Fremde verursa-
chen in ihrer Undurchschaubarkeit Verwirrung und Furcht, auch »[ujnbe-
kannte und unstrukturierte Situationen werden als bedrohlich und angst-
einfloRend empfunden« (Hahn 1994: 153). Diese Kontextualitit zeigt sich
u.a. darin, dafl der Andere auf Reise in der fremden Gesellschaft als faszi-
nierender Exot empfunden wird, wihrend er in der eigenen Gesellschaft als
gefihrlicher Fremder erscheint.

»Wenn etwas Fremdes zu einer wirklichen Bedrohung wird, dann nicht wegen seiner
Fremdheit, sondern wegen der Eigenschaft, die die Situationsthematik selbst auf-
weist, etwa weil sie besonders sensibel, labil, instabil oder sonst wie gefihrdet er-
scheint — oder eben weil das Fremde in einer bestimmten Absicht mit Bedrohlichkeit

»aufgeladen< wird« (Bukow 1999: 41).

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | G5

Solange wir die Distanz zum Fremden und damit zum Gefiihl der Desori-
entierung halten kénnen, solange die Situation keine eindeutige Einschit-
zung unseres Gegeniibers von uns verlangt, solange ist der Fremde eine
zumutbare Figur unseres Alltags. Als unzumutbar empfinden wir ihn erst,
wenn wir mit ihm in Berithrung kommen, ohne seine Absichten, seine Ge-
danken oder Beweggriinde zu kennen und damit die Validitit unserer eige-
nen unhinterfragten Wirklichkeit in Zweifel ziehen. Zuviel Fremdheit er-
tragen wir nicht. Dann bricht der stillschweigende Konsens, die GewifRheit
der gemeinsam geteilten Perspektiven auf und erschiittert das Selbst- und
Weltvertrauen, so daf} wir uns selbst in gewissem Mafle fremd werden. Die
Angst vor dem Fremden ist dann vor allem eine Angst vor Selbstentfremdung;
»of the destabilization of our evidences which it provokes and concussion of
the taken-for-grantedness of our world view, of our ideas of the normal, the
just, the beautiful, the agreeable concerning taste or smell etc.« (Hahn
2000: 18). Fremdheit erleben heifdt dann vor allem, die Fragwiirdigkeit des-
sen zu spiiren, was als das Eigene gilt. Schldgt die Angst vor Selbstentfrem-
dung in dauerhafte Verlust- und Bedrohungsingste um, kann es zu In-
strumentalisierungen des Fremdbildes als »Feind« kommen. Dabei wird
»[d]er Fremde [...] als béswilliger Verursacher eines konkreten Ubelstandes
denunziert, dann generell als Feind markiert, und weit iber den konstruier-
ten Anlaf} hinaus der Kampf gegen ihn als sinnvoll propagiert« (Benz 1996:
16). Denn das Freund-Feind-Schema bildet einen Orientierungs- und Ord-
nungsrahmen, der Indifferenzen, aber auch eigene Unsicherheiten und
Verluste kompensiert, gerade weil sie die uniiberschaubare Komplexitit auf
ein iiberschaubares MaR reduzieren.® Entscheidende Differenzen zwi-
schen »uns« und »denen-da« (vgl. Bauman 2000) legen eine »kiinstliche
Klarheit« iiber die gesellschaftliche Wirklichkeit, geben damit Sicherheit
und ermoglichen Idealisierungen des »Ich-kann-immer-wieder« (Schiitz).
»Die meisten fiir das menschliche Leben entscheidenden Differenzen sind
dabei nicht naturgegeben; sie miissen eingefithrt und dann umsichtig ver-
teidigt werden« (Bauman 2000: 82).

Im Gegensatz zur Eindeutigkeit des »Entweder-Oder« verharrt das
Fremde zunichst im verschwommenen »Weder-Noch«, weshalb es rigide
Ordnungen, die nach biniren Codierungen operieren, in seiner Anwesen-
heit konterkariert. Gilt eine Ordnung als »unhinterfragt« — wie Bauman
dies fir die nationalistische Ordnung der Moderne aufzeigt — schligt
Fremdheit schnell in eine »beunruhigende Bedrohung« um, da sie einer
modernen Klassifikation in »Schwarz« und »Weifs« durch ihren ver-
schwimmenden Grauton entsagt. Was im Pflanzenreich das Unkraut, ist in
der Gesellschaft der Fremde: Sein »Fehler« ist es, ungebeten an einem Ort
zu erscheinen, der fein siuberlich in Areale (Beete) eingeteilt ist (vgl. ebd.:
83). Bauman argumentiert aus einer von der Wissenssoziologie beeinfluf-

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | KAPITEL2

ten modernisierungskritischen Perspektive, denn anstelle von Fortschritt
und Zivilisation schreibt er der Moderne Barbarismus und einen Vernich-
tungsfeldzug gegen die Ambivalenz als genuine Merkmale zu. Das Ge-
samtprojekt der Moderne zeigt sich fiir ihn als Projekt der Ordnung; einer
Ordnung, die nichts aufer sich sein 1if3t, durch diese Totalitit jedoch
die von ihr erzeugte Andersheit als Bedrohung erfihrt, die es zu bewiltigen
gilt.

Notorisch ambivalent unterlduft der Fremde das strenge Klassifizie-
rungsbemiihen der Moderne, die klar definierte Freunde und Feinde, nicht
aber Fremde vorsieht, da der Fremde »[...] die Opposition zwischen Freun-
den und Feinden als die completa mappa mundi in Frage [stellt], als den Un-
terschied, der alle Unterschiede aufzehrt und deshalb nichts auferhalb sei-
ner laflit« (Bauman 1992b: 75). Als archetypisches Mitglied der Familie der
Unentscheidbaren widersagt der Fremde der Moglichkeit der Vergesellschaf-
tung, solange wir ihn nicht zuordnen, vertreiben oder assimilieren kénnen.

»Die Unterscheidung von Freund und Feind steht fiir Bauman als Chiffre fiir inner-
gesellschaftliche Grenzziehungen, fiir die Zuweisung von Macht und Ohnmacht, von
Recht und Unrecht, von gut und bése, von Wahrem und Falschem, von Schénem
und Hifllichem« (Nassehi 1995: 447).

Im modernen Diskurs und seinem dominanten Code der »Freund-Feind-
Dichotomie« entzieht sich der Fremde als »Zwischending« bzw. als »Au-
Rer-ordentliches«** einer klaren Zuordnung, so daf er ein Klassifikations-
problem darstellt. Erst durch die Konstruktion als Widersacher der Ord-
nung liRt er sich in der Rolle des »Siindenbocks«, des moralisch »Ver-
kommenen, des allgemeinen »Ubels« instrumentalisieren und fiigt sich so
auf indirekte Weise in das Freund-Feind-Schema ein.”> Dennoch greift die
Vorstellung des Fremden als »Aufer-ordentlichem« zu kurz: Zwar treibt er
Kontingenz in bestehende Ordnungen, spielt mit vertrauten Grenzen und
bewirkt eine Abweichung von den gewohnten Bahnen, 16st aber gleichzeitig
eine Reaktion auf diese Deregulierung aus: Fremdheit fordert auf, Stellung
zu beziehen, Kontur zu zeigen, Ordnungen zu reproduzieren, manchmal
auch neu hervorzubringen. Es umschreibt ein spezifisches exklusives Be-
ziehungsverhiltnis (s.o.), dessen Paradoxon darin beruht, daf} der Fremde
als Auflenstehender dazugehort.

Die von Bauman wesentlich als Ordnungsproblem dargestellte Ambiva-
lenz des Fremden kann deshalb auch im Sinne einer Verschrinkung und
Verflechtung von Eigenem und Fremdem verstanden werden, die unter psy-
choanalytischen Gesichtspunkten v.a. von Sigmund Freud im Motiv des
»Unheimlichen« diskutiert wird. Im Gegensatz zu Bauman oder Hahn, die
die Ambivalenz des Fremden in den Vordergrund ihrer Betrachtung riicken,

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 67

geht es Freud darum, die Ambiguitit des Vertrauten aufzuzeigen, da die
Psychoanalyse durch die Entdeckung des Unbewufdten auch das Eigene
nicht frei von Widerspruch und Kontingenz denkt, sondern es als »Raum«
begreift, der bereits Fremdes in sich trigt.

In seiner 1919 erschienenen Abhandlung zur Genese und Ursichlich-
keit des unheimlichen Gefiihls vollzieht Freud zunichst den sprachge-
schichtlichen Werdegang und Nutzungskontext des Begriffs, um die Im-
manenz des Vertrauten und Fremden in der semantischen Variationsbreite
des deutschen Adjektivs »heimlich« aufzusptiiren, das »vertraut«, aber auch
»geheimg, »verborgens, »undurchdringlich« oder »hinterlistig« bedeutet.
So verkehrt sich im Begriff des Heimlichen Altvertrautes zu beunruhigen-
der Fremdheit: »Unheimlich ist irgendwie eine Art von heimlich« (Freud
[1919] 1978: 237). Freud formuliert die Genese der Fremdenreprisentanz
im Zuge seiner Triebtheorie und stellt die Ausbildung einer Ich-Identitit
unter die Notwendigkeit einer Homdostase zwischen purifiziertem Lust-Ich
(Es) und einem moralisierten Gesellschafts-Ich (Uber-Ich). Die Objekte der
Auflenwelt werden analog nach den Kriterien »dient der eigenen Befriedi-
gung« und »bereitet Unlust« unterteilt, so daf} »[d]ie Auflenwelt [...] ihm in
einen Lustanteil [zerfillt], den es sich einverleibt hat, und einen Rest, der
ihm fremd ist. Aus dem eigenen Ich hat es einen Bestandteil abgesondert,
den es in die Auflenwelt wirft und als feindlich empfindet« (Freud [1915]
1963: 228). Das Fremdeln von Siuglingen gilt hier als anthropologische
Konstante der Angst vor Unbekanntem. »Die Erfahrung des Kleinkindes,
daf} Fremdes an Trennung gemahnt, bleibt eine der Quellen von Angst-
und Schuldgefiihlen, deren Abwehr durch die Xenophobie, durch die Ver-
meidung des Fremden erméglicht werden soll« (Wierlacher 1993: 39).

Das Fremde entsteht im Umgang mit unlustvollem Erleben, das aus
dem eigenen Ich ausgelagert wird, und stellt damit das Resultat eines Spal-
tungsprozesses dar (vgl. Quindeau 1999: 170f.). Es ist Teil des Vertrauten,
und lebt nur in der Projektion von ehemals Verdringtem in unserem Ge-
geniiber, so dafl es als das unbewuflte Eigene, das eigene Unbewufte in
den Blick gerit, »denn dies Unheimliche ist wirklich nichts Neues oder
Fremdes, sondern etwas dem Seelenleben von alters her Vertrautes, das
ihm nur durch den Prozef der Verdringung entfremdet worden ist« (Freud
[1917] 1978: 254). Das Fremde als das ehemals Vertraute nimmt in der
Freudschen Trieblehre die Funktion der abgespaltenen bzw. durch die kul-
turelle Zivilisation unterdriickten primitiven und animalischen Regungen
des Menschen ein, die im Gefiihl des Unheimlichen ihre Relevanz fiir den
Einzelnen einfordern. Gleichwohl Freud das Fremde als »unheimlich« be-
greift, betont er die schiitzende und stabilisierende Funktion der Abwehr
und Konstitution des Fremden in den ersten Lebensjahren, da die Projek-
tion ein Schutz vor unlustvollem Erleben darstellt. Dennoch ist im spiteren

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | KAPITEL2

Leben mit einer Wiederkehr des Verdringten in Form des verdinglichten
Fremden zu rechnen, der die ehemals verdringten unlustvollen Regungen
»zur Sprache bringt«: »Der Laie sieht hier die Auerung von Kriften vor
sich, die er im Nebenmenschen nicht vermutet hat, deren Regung er aber in
den entlegenen Winkeln der eigenen Personlichkeit dunkel zu spiiren ver-
mag« (ebd.: 257).5

Fremdheit als Konstruktion des eigenen Unbewufdten kehrt im Doppel-
ganger ins Bewufitsein zurtick. Im unheimlichen Doppelginger, den Freud
idealtypisch als Fremdentypus falt, wird der Mensch mit seinen abgewehr-
ten Kriften konfrontiert, weshalb die vertrauliche Atmosphire des Beisam-
menseins, die behagliche Sphire des Vertrauten immer auch eine beunru-
higende Seite in sich birgt: Vertrautheit und Fremdheit bleiben untrennbar
vereint. Im Fremden, so legt die Freudsche Perspektive nahe, begegnen wir
uns selbst. Freud benutzt ihn als einen fiir allerlei Projektionen aufge-
schlossenen AufRenseiter, als »dunkle Seite« des Ich: Verborgene Angste,
Wiinsche und Neigungen werden in der Figur des Fremden an die Oberfli-
che transportiert und stellen die eigentliche Ursache des Unheimlichen dar,
da die vom Fremden ausgehende Bedrohung lediglich eine »Projektion der
in uns selbst begriindeten Angst vor der analytischen Auseinandersetzung
mit dem ureigensten Unbekannten« (Dworschak 1998: 70) anzeigt. Der
Fremde ist daher nicht wirklich fremd, sondern ganz im Gegenteil, er ist
uns zu dhnlich.

Freud deckt die Dialektik des Eigenen und des Fremden im Mechanis-
mus der Projektion und Abspaltung auf und legt — sicherlich auch aus
Griinden der Therapierbarkeit — einen sehr individuell-relationalen Fremd-
heitsbegriff vor: Der/die/das Fremde ist das abgespaltene Eigene, das
»Nicht-Ich« — im gewissen Sinne: unbefriedigte Bediirfnisse —, die auf den
Anderen tibertragen werden. Nicht nur Fremdheit 1ift in dieser Lesart Am-
bivalenzen zu, sondern Freud zeigt, daf} es vor allem das Eigene, Vertraute,
Heimische ist, dessen vermeintliche Durchschaubarkeit vom eigenen Un-
bewufiten bzw. unbewufit Eigenen getriibt wird. Der Beigeschmack des
»Unvertrauten« haftet am Begriff des »Heimeligen« bzw. der »Heimat«
und macht ihn anfillig fiir Stérungen und Krisen, da wir vor der Wiederbe-
gegnung mit problematischen Anteilen der Identitit nirgends geschiitzt
sind.” Freud macht deutlich, dal die Kategorien des Eigenen und des
Fremden keine klar voneinander abgrenzbaren Entititen beschreiben, son-
dern jeweils die Grenze bzw. das entgegengesetzte Extrem desselben Konti-
nuums mit unendlich vielen Abstufungen markieren’® oder wie Helmut
Dworschak darlegt:

»[...] der Begriff des Fremden [ldft sich] nicht innerhalb exakter Grenzen definieren,
sondern wird als Vertrautheitskontinuum erfahren, das uns von einem minimalen

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 69

Punkt der vertrauten Wirklichkeit, innerhalb derer wir verstanden werden, zu einem
maximalen Wert der Fremdheit fithrt« (ebd.: 68).

Die Grenzen im Kontinuum selbst sind flieRend und Verinderungsprozes-
sen unterworfen. So wie dabei das Eigene nichts Stabiles, Bleibendes, Be-
sitzhaftes, nichts Statisches umreifdt, bleibt auch das Fremde ein eher dy-
namisches Gebilde mit wechselhaften Erscheinungsformen.

2.7 Wie lait sich mit dem Fremden umgehen?

Die alltiglichen Ordnungen des Fremden, die die gesellschaftlichen Konsti-
tutionsprozesse zwischen »dem Wir« und »den Anderen« in den Blick riik-
ken, sind in vielfiltige Prozesse der Selbst- und Fremdauslegung, der Inklu-
sion und Exklusion, der Zuschreibung und Identifizierung, der Annihe-
rung und Abspaltung verwickelt. Diese mehrwertige Valenz, die durch die
unterschiedlichen Interaktionsbeziehungen und -praktiken in die Unter-
scheidung des Eigenen und des Fremden miteinflielen, macht es schwie-
rig, iberhaupt von »dem Fremden« zu reden.

Dafd Personen oder Dinge als »fremd« bezeichnet werden, ist vielmehr
das Resultat einer »ordentlichen« Wahrnehmung und Auslegung der Welt
in einen Bereich, der als »vertraut« und einen, der als »unvertraut« oder
»fremd« gesetzt wird. Unterscheidungen machen also immer nur dann
Sinn, wenn sie die Zugehorigkeit von Dingen, Menschen oder Sachverhal-
ten durch eine Kennzeichnung der Dinge, Menschen und Sachverhalten
bestimmen, die als nicht-zugehorig eingeordnet werden, weshalb Einschlufd
durch Ausschluf} und umgekehrt erméglicht wird. So ist die Unterschei-
dung, was denn als fremd und was nicht zu gelten habe, keinesfalls vorge-
geben. Natuirlich existieren gesellschaftlich geronnene Muster der Fremd-
heit, die zudem kulturell, politisch und wissenschaftlich tiberformt sind,
und die Begegnung mit dem Fremden in gewisser Weise vorstrukturieren.
Dennoch ist die Konstruktion des Fremden als Produkt eines Interaktions-
prozesses sowohl durch die spezifische Beziehung der Interagierenden un-
tereinander als auch durch ihre Wissens- und Deutungsschemata, nicht zu-
letzt ihre praktische Umsetzung mitbeeinfluf3t.

Dartiber hinaus liegt der Beziehung in der Regel ein Ungleichheitsver-
hiltnis zugrunde, weshalb Fremdheit und die damit hiaufig verbundene
»Ohn-Macht« als sozialer Prozef zu verstehen sind, bei der weder fein siu-
berlich zwischen den Michtigen und den Machtlosen unterschieden noch
die Etikettierung als einseitiger Prozefl aufgefafit werden darf. Denn das
Etikett bzw. Stigma schliefit genauso aus, wie es innerhalb der Gruppe der
Stigmatisierten auch einschlie3t, so daft es nicht nicht nur Abweisung oder

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | KAPITEL 2

Ablehnung, sondern auch Integration bewirkt. Wird eine Person oder Per-
sonengruppe als »fremd« eingeordnet, gilt es deshalb, die Abweichung ge-
rade nicht als Un-Ordnung auszulegen, sondern den Blick auf die Katego-
rien und Regeln, Gesetze und Konventionen der sozialen Ordnung, v.a.
aber auf die Ordnungshiiter und -institutionen zu richten, die in der Dis-
kriminierung und Registrierung von Abweichlern ihre Macht erhalten, dar-
tiber zu bestimmen, wer dazugehort und wer nicht. Diese wechselseitige
Interdependenz von Normalitit und Abweichung, Vertrautheit und Fremd-
heit, Zugehorigkeit und Nicht-Zugehdérigkeit dient zur Aufrechterhaltung
der Ordnung, sie bietet aber neben Solidarisierungsfunktionen der Stigma-
tisierten und Ausgeschlossenen untereinander auch die Moglichkeit der In-
dividuierung, indem tiber den Vergleich zu anderen die Abhebung des Ei-
genen gelingt. Die Unterscheidung des Identischen vom Nicht-Identischen
vollzieht sich in einem intersubjektiven Interaktionsprozefl, denn auch das
Eigene bestimmt sich nicht durch sich selbst bzw. ist nichts einfach schon
Vorhandenes, sondern bedarf eines Vergleichs mit einem Anderen, von
dem es sich absetzen kann.

Die Relationalitit des Fremden, seine Kontextualitit, Funktionalitit und
Prozessualitit, die vielfiltige Ordnungsprozesse im Alltag einschliefRen, las-
sen eine wissenschaftliche Auseinandersetzung mit dem Fremden weder
als Zustandsbeschreibung noch als genuine Folge eines vorherbestimmten
Krifteverhiltnisses betreiben. Fremdheit markiert nicht so sehr den dufer-
sten Pol einer in zwei Teile zerbrochenen Welt, die hier das Eigene, das Ver-
traute, das Heimische ansiedelt und dort das Andere, das Fremde, das Un-
bekannte, im schlimmsten Fall sogar geographisch absteckt. Die Begeg-
nung mit dem Fremden oszilliert zwischen den Polen, geht aber nicht in ih-
nen auf, denn weder das Eigene noch das Fremde diirfen als in sich abge-
schlossene und voneinander isolierte Einheiten gedacht werden (vgl. Wulf
1999: 34). Im Gegenteil, es zeigt sich, daf die Kategorien des Eigenen und
des Fremden zwei Extreme ein und desselben Kontinuums beschreiben, in
dem sich der Beobachter von Fremdheit selbst auch befindet und in seinen
Uberlegungen als Konstrukteur von Wirklichkeit und ihren Grenzen mit-
denken muf.

Dabei geht es weniger um unhintergehbare, »natiirlich gewachsene«
Grenzen zwischen beiden Extremen, sondern um die vielfiltigen Praktiken,
die an der Konstruktion und Reproduktion, am Aufbau und Abrif}, an der
Legitimation von Grenzen und deren Krisen und Wendungen beteiligt sind,
damit aber die Unterscheidung des Eigenen und des Fremden als flieRen-
den Prozefl der Anniherung und Trennung betrachten. So muf$ eine Pro-
zeflperspektive, die das Netzwerk gegenseitiger Abhidngigkeiten (Figuration)
berticksichtigt, immer auch nach den Konstitutionsprozessen, kulturellen
und sozialen Kontexten, historischen Konstellationen, aber auch Méglich-

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 71

keiten und Folgen dieser gegenseitigen Abhingigkeiten fragen, in denen
bestimmyte Interaktions- und Kommunikationspraktiken fiir die Ordnung in
Mitmenschen und Neben-Menschen, In- und Outgroup, Bekannte und Un-
bekannte, Mitglieder und Auflenseiter sorgen. Es sind Praktiken der Di-
stanzierung und Einverleibung, des Verstehenwollens und des Mif3verste-
hens, der Ddmonisierung und Dehumanisierung, der Exotisierung und Ko-
lonialisierung, der Stigmatisierung und der Degradierung, der Aneignung
bzw. Assimilation und der Entfremdung, die diese Unterscheidungen als
bedeutsame Differenz miterzeugen. Doch nicht die eigentliche Differenz
sollte die Fremdheitsforschung zum Thema ihrer Uberlegungen machen,
sondern die Vielfalt der unterschiedlichen Umgangsformen und -weisen,
die durch die gesellschaftlichen Diskurse der Fremdheit hervorgetrieben
werden.

An Fremdheit entziinden sich Diskurse kultureller Zugehorigkeit und
Andersartigkeit, aber auch anthropologische und existenzpsychologische
Hypothesen tiber das eigene und das fremde Bewufdtsein. Fremdheit spielt
sowohl eine Rolle in gesellschaftlichen Ordnungs- und Steuerungsprozes-
sen als auch im machttheoretischen Blick auf Gruppenbildungsprozesse
und damit verbundenen Zugangsberechtigungen. Immer aber ist es nicht
die »Fremdheit« des Fremden, im Sinne eines kontinuierlichen sozialen
Status, sondern der »Umgang« mit dem Fremden in Form einer variablen
und situationsspezifischen Praxis, der die Felder des Eigenen und des
Fremden markiert und voneinander abgrenzt, so daf} sich die Notwendig-
keit einer Praxeologie des Fremden stellt. Speziell die Soziologie sollte den
einzelnen Akteur gerade nicht als einzelnen sehen, sondern als Mitglied ei-
ner Gruppe, einer Kérperschaft, Institution oder Partei, d.h. innerhalb eines
Netzwerkes gegenseitiger Abhingigkeit betrachten, das sich im wechselsei-
tigen Austausch, durch Kommunikation und Interaktion, herstellt, so dafl
es nicht die Differenzen zwischen Menschen und Gruppen sind, von denen
aus der Soziologe die Interdependenzen erkliren kann, sondern die Prakti-
ken, die die Differenz setzen.

Mit Bauman lassen sich in diesem Zusammenhang vier wesentliche
Praktiken — der Vertreibung, der Separation, der Distinktion und der Einge-
meindung — unterscheiden, mit der sich die Welt in Zugehérige und Nicht-
Zugehorige differenzieren 1af3t. Es sind Praktiken, die das Verhiltnis als
Abhingigkeitsverhiltnis ausweisen und dem Zweck dienen, die Grenze
zwischen dem Eigenen und dem Fremden aufrechtzuerhalten und zu kon-
trollieren, um mégliche Erschiitterungen der Ordnung aufzufangen.

Eine erste und sicherlich konsistenteste Mafinahme besteht darin, den
Knoten der Inkongruenz radikal zu durchhauen, indem man die Fremden
dazu zwingt, sich zu entfernen (vgl. Bauman 1997: 89) und sie dorthin zu-
rlickschickt »wo sie hergekommen sind« — was freilich nur dann in Frage

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | KAPITEL 2

kommt, wenn es einen solchen Herkunftsort {iberhaupt gibt.”® Nicht sel-
ten wird dabei der Versuch unternommen, den Fremden gewaltsam zu ent-
fernen, ihn zur Auswanderung zu zwingen oder man schrinkt seine Le-
bensbedingungen so sehr ein, dafk er von selber geht (vgl. Bauman 2000:
88). Hier ist der Fremde der Feind, der die Gruppe in Aggressionsbereit-
schaft versetzt und sich durch aggressive Abschottungen oder auch Uber-
griffe seiner zu entledigen sucht. Die extremste Form der Vertreibung findet
Ausdruck in der Vernichtung des Fremden; den »Volkermord« hat es zu
allen Zeiten in allen Gesellschaften gegeben.

Neben den offensichtlichen gewaltsamen Praktiken der Vertreibung
und Vernichtung lassen sich weniger radikale Losungen finden, um mit
dem Fremden zu leben, mit ihm umzugehen. Eine der gebriuchlichsten
Praktiken ist dabei die der Separation, die mental oder raumlich oder beides
zugleich sein kann. So kann beispielsweise durch einen »kulturellen Zaun«
der Verkehr mit dem Fremden strikt reduziert werden. Allein die Tatsache,
dafl der Fremde als permanenter Anderer mit eigenen kulturellen Konven-
tionen, eigenen kulturellen Wertvorstellungen und eigener kultureller Hi-
storizitit produziert wird, kann den Kontakt insofern beschrinken, als dafy
er aus dem Bereich des Eigenen, des Gewohnlichen herausgedriangt wird,
um ihn als mégliche Quelle des normativen Einflusses zu entwaffnen (vgl.
Bauman 1997: 89). Seine Andersheit wird fiir das Eigene irrelevant, da es
keine gemeinsamen Berithrungspunkte gibt. Haufig beschrinkt sich der
Kontakt mit dem Fremden auf rein geschiftliche Dinge — soziale Kontakte
werden vermieden. Die »VerAnderung« des Fremden dient der Unterschei-
dung zwischen »uns« und »denen-da«. Sie verhindert Uberschneidungen
zwischen beiden Bereichen und beraubt den Fremden seiner gefihrlichen
Inkongruenz. Gleichwohl die Idee der kulturellen Fremdheit die Toleranz
der Grenze einer gemeinsamen Verstindigung vorgibt, dient sie wesentlich
dazu, daR die Ambiguitit des Fremdenstatus die Klarheit der einheimi-
schen Identitit nicht beschmutzt (vgl. ebd.: 9o). Die bewufite Vermeidung
von Kontakten speist sich aus der bestindigen Furcht vor Verunreinigung —
im wortlichen wie im tibertragenen Sinne:

»Man glaubt, die Fremden verbreiten ansteckende Krankheiten, sie seien von Unge-
ziefer befallen, sie achten den Hygienestandard gering und stellten deshalb ein Ge-
sundheitsrisiko dar; andererseits argwohnt man, sie verbreiten morbide Gedanken
und Gewohnheiten, praktizieren Schwarze Magie oder hingen scheufllichen, blut-
rinstigen Kulten an, sie brichten moralisches Verderben und Sittenverfall« (Bauman
2000: 90).

Der Sinn der kulturellen Differenz liegt darin, mit Blick auf die Fremdheit
des Anderen die eigene kulturelle Integritit zu wahren, denn wenn der An-

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 773

dere »ganz anders« als Wir ist, zwischen »denen-da« und »uns« keinerlei
Berithrungs- und Uberschneidungspunkte vorhanden sind, wird es einfach,
auf eigene Weise existieren zu kénnen.®

Die geistige Separation des Fremden geht hiufig mit Stigmatisierungs-
oder auch Exotisierungspraktiken einher. Im einen Fall wird der Fremde
auf der Grundlage eines physischen, psychischen oder sozialen Merkmals
aus dem Anspruch einer Person oder Gruppe auf Macht und Herrschaft
zum minderwertigen Menschen herabgemindert, im anderen Fall wider-
fahrt dem Fremden eine Verfremdung/Projektion auf der Grundlage von
Wunschvorstellungen und Sehnstichten. In beiden Fillen zeigt sich jedoch,
dafl das Bild des Fremden keine wirkliche, sondern eine virtuelle soziale
Identitit darstellt. Dariiber hinaus korrespondiert die geistige Separation
vielfach mit einem rdumlichen Auf-Distanz-Gehen. Den sichtbarsten Aus-
druck findet die territoriale Variante in Ghettos oder ethnischen Reservaten;
dagegen unsichtbar, aber nicht minder wirksam konnen gedankliche Mau-
ern sein, die ebenfalls dazu fithren, manche Stadtteile und Landstriche
nicht zu betreten bzw. zu durchqueren. Der Vorteil territorialer Separation
liegt nicht nur darin, zur Sicherstellung einer relativen Homogenitit den
Fremden auf Abstand zu halten und vom eigenen Alltag auszuschlieflen,
sondern seiner Ambivalenz insofern »Herr zu werden, als daf man ihn als
festumrissenes und territorial fixiertes Anderes produziert, das durch seine
klaren Grenzen leicht zu kontrollieren, zu tiberwachen und zu identifizie-
ren ist.

Doch nicht allen Fremden kénnen wir aus dem Weg gehen bzw. den
Zutritt verbieten, insbesondere, wenn sich sich um Raume handelt, die we-
der »uns« noch »denen-da« gehoren, weil sie 6ffentlichen Charakter besit-
zen. Dann werden Praktiken der Absonderung und Distinktion wirksam, die
von auffilligen dufseren Erscheinungsformen bis hin zu Geschmacksfragen
reichen. »Geschmack« als ein Bestandteil des Habitus einer Person klassifi-
ziert nicht zuletzt den, der die Klassifikationen vornimmt, wie Pierre Bour-
dieu veranschaulicht®: Geschmack eint und trennt. Die zum Ausdruck
gebrachten Vorlieben sind gewissermaflen Bestitigungen einer unabwend-
baren Differenz. »Der Geschmack ist die Grundlage all dessen, was man
hat — Personen und Sachen —, wie dessen, was man fiir die anderen ist, des-
sen, womit man sich selbst einordnet und von den anderen eingeordnet
wird« (Bourdieu 1982: 104). Insbesondere der Kleidung und Mode, aber
auch der Musik und dem Efverhalten kommen dabei als sichtbare symbo-
lische Mittel bedeutende Distinktions- und Abgrenzungsfunktionen zu —
auch wenn diese nicht immer einen verlidfllichen Hinweis auf die Identit4t
liefern bzw. leicht kopiert oder vorgetiuscht werden konnen. Absonderung
und Distinktion kénnen aber auch durch Ignoranz und Gleichgiiltigkeit er-
zeugt werden, indem der Fremde als gesichtsloser Hintergrund wahrge-

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | KAPITEL2

nommen wird, vor dem sich die eigentlichen Dinge ereignen. Der direkte
Blickkontakt wird vermieden, man kiimmert sich nicht um ihn, versucht,
ihn méglichst nicht zu beachten.®

Schliellich kann die Vorherrschaft des Eigenen durch die Assimilation
bzw. Eingemeindung des Fremden bestitigt werden. Auch die Eingemein-
dung hilt an der Minderwertigkeit, Unerwiinschtheit und Deplatzierung
der fremden Lebensform fest, indem sie die Vergangenheit des Fremden
annulliert bzw. ihrer Relevanz beraubt, gleichzeitig indirekt bestitigt, was
zu beweisen war — nimlich die Uberlegenheit und das Wohlwollen der ein-
heimischen Herrscher (vgl. Bauman 1997: 94). Doch auch die Assimilation
16st sich nicht zwangsliufig in eine zukinftigen Gleichbehandlung und
-berechtigung des Fremden auf. Allenfalls kann er ein Freund auf Bewdh-
rung werden, der permanent von Gericht, Polizei und Mitmenschen auf-
merksam bewacht wird.

Eine Praxeologie des Fremden lenkt den Blick weg von den naturalisier-
ten Bildern des Fremden hin auf ihre Herstellungsprozesse und Anwen-
dungsrelevanzen, Adressierungen und Resonanzwirkungen. Sie macht
dartiber hinaus deutlich, daf es weder den Fremden noch den Umgang oder
die Beziehung mit ihm gibt, sondern daf es sich immer nur um eine spezi-
fisch verliehene Fremdheit in spezifischen Kontexten handelt, die spezifi-
sche Umgangsformen hervorbringen. Auch wenn sich gewisse stereotype
Muster — Typologien — der Fremdwahrnehmung im Laufe der Zeit heraus-
gebildet haben, mit denen sich der Fremde in die Rolle des Feindes, des
Auflenseiters, des Stigmatisierten, des Stindenbocks, des Bruders oder Ga-
stes lotsen 1df3t, liegt die Bedeutung des Fremden in seiner Besonderheit,
nicht in seinem Typischsein, in seiner phanomenologischen Aura, nicht in
seiner begrifflichen Essenz (vgl. Nichols 1997: 196). Die Praxis hat sich le-
diglich gewisse »Typisierungen« geschaffen, mit denen sich die Kontingenz
und Heterogenitit der sozialen Wirklichkeit bewiltigen 1df8t. Im Sinne von
informellen oder formalisierten Interaktionsmustern und -ritualen wird ver-
sucht, den Umgang mit dem Fremden zu organisieren, seine Unbestimmt-
heit handzuhaben. Dabei geht die Praxis nicht allein in den Alltagsroutinen
auf, die in den vorangegangenen Kapiteln theoretisch aufgeschliisselt wur-
den. Gerade die Soziologie hat als Wissenschaft, die sich professionell mit
dem »Alltag von Menschen« auseinandersetzt und deshalb gerade kein al-
leiniger Besitzer ihres Forschungsmaterials ist (vgl. Bauman 2000: 20f)),
ihre eigenen »Forschungsobjekte«, deren Ab- und Eingrenzungen mitkon-
struiert. Auch wenn sie darum bemiiht ist, als unparteiischer Beobachter des
Fremden aufzutreten, um sich ihrem Forschungsobjekt von »aufen« anzu-
nihern, kann es in der Auseinandersetzung mit dem Alltag von Menschen
keine echte Distanz geben, da der Forscher immer schon mit ins For-
schungsobjekt eingeschlossen ist und die benutzten Begriffe auch nicht

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ALLTAGLICHE ORDNUNGEN DES FREMDEN | 775

ganz frei von Etikettierungen und vorgingigen Definitionen sind, denn in
der Soziologie treten praktisch keine derart sauberen und unbenutzten
Phinomene auf, denen noch nie jemand Bedeutung gab. Die alltiglichen
Konstruktionen des Fremden bediirfen institutionell stabilisierender Er-
michtigungs- und AusschlufRkriterien, mit denen sie ihre Giiltigkeit in der
gesellschaftlichen Wirklichkeit legitimieren.

Die Soziologie als wissenschaftlich anerkannte Profession liefert in ih-
ren diskursiven Konstruktionen, Modellen und Definitionen zur Erfassung
der Wirklichkeit Legitimationsfolien und Deutungsmuster, die vielfach in
die Handlungen der Menschen einflieflen, ohne daf} der Beeinflussungs-
prozefs selbst zur Sprache gebracht wird. Daher sind die alltiglichen Ord-
nungen des Fremden keine willkiirlichen und spontanen Fremdsetzungen,
sondern vielfach von wissenschaftliche Konstruktionen durchzogene Zu-
sammensetzungen.

Soziologisch interessant scheint es deshalb, neben den alltiglichen
Ordnungen des Fremden auch seine typischen Ordnungen innerhalb der
Fachdisziplin selbst »unter die Lupe zu nehmen«, um hinter den typischen
Konstruktionen die Typisierungsprozesse auszuloten. Denn die Typisierun-
gen bezeichnen Konstruktionen, die neben dem Fremden auch seinen
»Entdecker« und dessen Profession typisieren. Natiirlich miissen die Kon-
struktionen des alltidglichen und wissenschaftlichen Denkens im Hinblick
auf ihr Abstraktionsniveau differenziert werden, denn der Standpunkt des
Handelnden ist in beiden Fillen ein anderer. Wihrend wir im Alltag auf-
grund unserer eigenen Platzierung in der Sozialwelt Typisierungen vor-
nehmen, die in der Regel unreflektiert an unser Selbstbild, soziale Position
sowie den eigenen Wissensvorrat riickgekoppelt sind, versucht der Sozial-
forscher, dieses Subjektivitits-Dilemma dadurch zu umgehen, daf er die
Rolle des Forschers und damit des »desinteressierten Beobachters«, der in
einer wissenschaftlichen Situation ist, einnimmt. Die Relevanzstruktur des
Problems wird nicht durch sein eigenes vitales Interesse, sondern durch das
Problem selbst generiert.

»Der Sozialwissenschaftler ersetzt [...] die gedanklichen Gegenstinde des Alltagsden-
kens, die auf einzigartige Ereignisse und Erscheinungen verweisen: er konstruiert ein
Modell eines Sektors der Sozialwelt, in dem einzig die typisierten Ereignisse auftre-
ten, die fiir das besondere, gerade untersuchte Problem des Wissenschaftlers relevant
sind« (Schiitz [1953] 1971a: 41).

Doch trotz vielfiltiger Methoden zur Uberfithrung der subjektiven Sinn-
strukturen in objektiv iiberpriifbares Wissen, stellen auch die wissenschaft-
lichen Kontextualisierungen keinesfalls »sinnentleerte Riume« dar. Im Ge-
genteil, hiufig sind sie bereits durch wissenschaftliche Maxime, Paradig-

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | KAPITEL 2

men, Begriffe und Probleme vorstrukturiert, die immer auch schon Kon-
struktionen erster Ordnung enthalten. Dartiber hinaus ist auch die Rolle
des Forschers als »objektiver« Beobachter von Wirklichkeit keinesfalls so
eindimensional, wie es das Modell des »In-einer-wissenschaftlichen-Situa-
tion-sein« vorgibt; gerade dann nicht, wenn er sich als empirisch arbeiten-
der »Feldforscher« versteht, der durch seine notwendige Teilnehmerrolle
Gefahr liuft, dafl seine Konstruktionen nicht ganz frei von Selbsttypisie-
rungen sind. Aber auch der weniger sichtbar einbezogene wissenschaftliche
Beobachter ist von seinem Forschungsgegenstand — der sozialen Wirklich-
keit — mittelbar betroffen, nicht zuletzt dann, wenn die Forschungsergeb-
nisse Auswirkungen auf seine Wissenschaftlerrolle besitzen. Ebenso kon-
nen die wissenschaftlichen Typisierungen in ihrer Anwendungspraxis Ein-
fluf auf die alltigliche Benennungsarbeit haben, denn hiufig sind es erst
die von der Wissenschaft in Gang gesetzten Diskurse, die bestimmten Pro-
blemen im Alltag eine Relevanz verleihen.

In den wissenschaftlich konstruierten Idealtypen des Fremden spiegeln
sich daher nicht nur fachinterne Erkenntnisse und Ordnungsangebote, sie
prigen auch das Bewufitsein und Handeln der praktischen menschlichen
Interaktion. Es wire unangemessen, eine Grenze zwischen Wissenschafts-
und Alltagsbildern zu ziehen, v.a. dann, wenn der Gegenstand der Wissen-
schaft sich vom alltiglichen Leben unmdéglich trennen lifit, denn gerade
Gesellschaftsbilder und Rollenmuster, wie sie auf der Basis empirisch er-
hobener Einstellungen in zahlreichen Umfragen und Untersuchungen vor-
gestellt werden, erzeugen Wirklichkeiten im »Kopf« und wirken als gesell-
schaftliche Vor- und Zerrbilder auf die Gesellschaftsmitglieder zuriick. So
bedarf es gewissermaflen einer doppelten Dekonstruktion der typischen
Bilder des Fremden ganz im Sinne einer Beobachtung zweiter Ordnung. Ei-
ne solche Sensibilisierung fiir die Ordnungen und Konstruktionen des
Fremden innerhalb der Soziologie ist notwendig, denn gerade die Soziolo-
gie sieht sich als Experte fiir die Ordnung der gesellschafilichen Wirklichkeit
und lduft durch dieses Selbstverstindnis Gefahr, mit ihren Bestimmungen
des Eigenen und des Fremden einen institutionell-organisatorischen Kon-
text abzustecken, an dem sich die alltiglichen Konstruktion des Eigenen
und des Fremden entziinden.

- am 14.02.2026, 23:25:56. O


https://doi.org/10.14361/9783839400845-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

