
284 Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimität in medialen Zwischenräumen

Wir können uns etwas zeigen. Und etwas dazu sagen. Und wir können den ande-

ren sehen, wie er schreibt und liest und zuhört.

Es ist, als könnten wir uns in diesem Spielraum tatsächlich berühren, ohne dass

die Ferne aufgelöst ist. (Ebd., S. 115)

Vor diesem Hintergrund ergibt es keinen Sinn mehr, davon zu sprechen, dass Me-

dien es ermöglichen, Raum zu überwinden. Diese Sichtweise entspricht einer ver-

kürzten Vorstellung, die davon ausgeht, dass Raum rein metrisch zu bestimmen

ist, und vernachlässigt das topologische Verständnis des Raums als »Raum von

Nachbarschaften« (Serres, 2013, S. 15). Denn topologisch verstanden ist Abwesen-

heit nicht gleichzusetzenmit Nicht-Anwesenheit; dieser Dualismus verflüssigt sich

in ›verschachtelten‹ MediaSpaces, in denen ein kreativer, experimenteller, spiele-

rischer und kunstvoller Umgang mit FernNähe/NahFerne gefunden werden kann

(vgl. Porombka, 2017).

Diffraktionsmuster III.

Ausgehend von der gegen Ende der Ausführungen zu Variation a. des zweiten Dif-

fraktionsmusters im Anschluss an die Erörterungen zu Barads (2012b) Essay On

Touching formulierten Frage, was es heißen könnte, Berührung unter den Vorzei-

chen der Bedingung eines Abstands, eines Dazwischen, zu denken, setze ich mich

bei der nachfolgenden Erzeugung des dritten und letzten Diffraktionsmusters mit

einer philosophischen Rekonzeptualisierung des Intimitätsbegriffs auseinander.

Damit verfolge ich die Absicht, Intimität über ihre heteronormative Verfasstheit

hinweg anders und neu zu denken, den Begriff von seiner psychologischen bzw.

psychologisierenden Verwendung zu lösen und ihn dadurch zu verschieben. Ich

beziehe mich zur experimentellen Erzeugung dieses dritten Diffraktionsmusters

im Wesentlichen auf Julliens (2018) Nah bei ihr. Opake Gegenwart, vertraute Präsenz.

Diffraktionsmuster III. –

Mehr als normalisierte Intimität/Das Intime im Dazwischen

Zur Installation des Beugungsgitters für das dritte Diffraktionsmuster muss zu-

nächst eine konzeptuelle Basis gelegt werden, die auf einigen zentralen Überle-

gungen von Jullien (2018), die sich auf die Entwicklung seiner Konzeption des In-

timen beziehen, beruht. In Nah bei ihr diskutiert Jullien (2018) die Frage, wie »sich

verhindern [lässt], dass Gegenwart, sobald sie eintritt, sich setzt« (S. 13). Gemäß

Julliens Verständnis bedeutet ein Nah-Sein der Gegenwart in einer Paarbeziehung,

dass die Gegenwart eingekehrt ist und sich ›niedergelassen‹ hat, das heißt, dass sie

sich im Alltag eines Paares festgesetzt hat, sodass sich die Beziehungspartner_in-

https://doi.org/10.14361/9783839457283-034 - am 14.02.2026, 14:28:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Das Phänomen der Fernbeziehungen in Diffraktionsmustern 285

nen (emotional) nicht mehr begegnen, »sich einander nicht einmal mehr nähern«

(ebd., S. 16) können. Dies bezeichnet Jullien (2018) als »Opazität der Gegenwart«

(S. 37): Eine Gegenwart des Nah-Seins zu zweit, in die keine Störung einbricht,

die gleichgültig hingenommen wird, »was dazu führt, dass nichts mehr passiert

(nichts mehr durchkommt und nichts mehr geschieht)« (ebd., S. 17).23 Durch das

Wirklichkeitwerden der Gegenwart, das durch ihre Stabilisierung und Sedimentie-

rung erfolgt, schwindet ihre Wirksamkeit und sie wird opak (vgl. ebd., S. 18f.). Die

Gegenwart birgt gemäß Jullien (2018) einen Widerspruch, der sich wie folgt mani-

festiert: Zum einen gibt es ein ausgeprägtes, unermüdliches Streben nach Gegen-

wart (i.S.v. »›Nahesein‹, ›Beisein‹, […] Zugegensein«, ebd., S. 21), da in ihr Raum

und Zeit nicht getrennt, sondern miteinander verbunden sind: »Die Gegenwart ist

zugleich Hier und Jetzt, hic et nunc, im gleichen Zuge besagt sie sowohl Nähe als

auch Aktualität […]« (ebd.).24 Zudem ist die Gegenwart untrennbar mit dem ›Sein‹

verknüpft, da es dieses nur als »›gegenwärtig sein‹« (ebd., S. 22) gibt.25 Zum ande-

ren ist der Gegenwart eine Enttäuschung inhärent, die darin besteht, dass sich die

Gegenwart in ihrem Eintreten setzt und dadurch auflöst: Durch das Gegenwärtig-

sein der Gegenwart, dadurch, dass sie sich eingestellt hat, »verschwindet [sie] nicht

(disparaît), aber sie wird unscheinbar (désapparaît)« (ebd., S. 24). Die Erfüllung des

unermüdlichen Strebens nachNähe und Gegenwart verunmöglicht somit letztend-

lich gleichsam derenWirksamwerden und führt zu einem Zustand, der durch Ein-

tönigkeit und Gleichgültigkeit geprägt ist. Das Unscheinbarwerden der Gegenwart

bedeutet, dass sie »verloren [geht], sobald sie Konsistenz erlangt, sich in Weite und

Dauer entfaltet, sich festigt und absichert, sobald sie also nicht mehr umkämpft

oder gefährdet ist. Das heißt, sie geht verloren durch ihren Erfolg« (ebd., S. 25).

23 Etymologisch leitet Jullien (2018) den Begriff der Opazität folgendermaßen her: »Opak (opa-

cus): was den Durchgang verhindert. So wie dichtes (opakes) Blattwerk das Licht aufhält, es

nicht durchlässt« (S. 24).

24 Zum Begriff der Aktualität vgl. die Ausführungen in Kapitel 7.1.3 (Wirklichkeit und Virtuali-

tät).

25 Das ›Sein‹ »grenzt sich ab sowohl von dem, was räumlich nicht da ›ist‹: abwesend aus dem

– ortsbezogenen – Wahrnehmungsfeld unserer Erfahrung, als auch zeitlich von dem einen

wie vom anderen: von der Zukunft, die noch nicht ›ist‹, und von der Vergangenheit, die nicht

mehr ›ist‹« (Jullien, 2018, S. 22). In Derridas Marx’ Gespenster (2016b) findet sich eine davon

abweichende Konzeption des Seinsbegriffs, der zufolge das Sein nicht als ›abgegrenzt‹ von

der Vergangenheit (und der Zukunft) zu verstehen ist. Derrida (2016b) führt diesbezüglich

Folgendes aus: »Sein, […] heißt, […] erben. Alle Fragen, die das Sein betreffen oder das, was es

zu sein gibt (oder nicht zu sein: or not to be), sind Fragen des Erbes. […] Wir sind Erben – das

soll nicht sagen, daß wir dies oder das haben oder bekommen, daß irgendeine Erbschaft uns

eines Tages um dies oder das bereichern wird, sondern daß das Sein dessen, was wir sind,

in erster Linie Erbschaft ist, ob wir es wollen und wissen oder nicht« (S. 81). Dieses Erbe sei

»niemals einGegebenes, es ist immer eine Aufgabe« (ebd.). Dem Sein wohnt bei Derrida etwas

Gespenstisches inne.

https://doi.org/10.14361/9783839457283-034 - am 14.02.2026, 14:28:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimität in medialen Zwischenräumen

Auch die Gegenwart des Anderen verliert auf diese Weise ihreWirksamkeit: Da

»kein Kontrast der Abwesenheit sie mehr hervorhebt, keine Unterhöhlung durch

die Distanz mehr ihre Eroberung erforderlich macht« (ebd., S. 38), wird sie paraly-

siert und verliert jegliche Spannung (vgl. ebd.). Abwesenheit und Distanz wie auch

Abstand (vgl. Jullien, 2014a, S. 31ff.; 2018, S. 80f.) sind diesen Überlegungen zufolge

konstitutiv für eine Gegenwart, die nicht durch Erstarrung und Unscheinbarkeit

geprägt sein soll. Davon, was passiert, wenn die Gegenwart sich selbst durch ihr

Eintreten und ihr Ausbreiten gleichsam gelähmt hat, zeugt die folgende Passage

bei Jullien (2018), in der eine Situation geschildert wird, die jener vieler Fernbezie-

hungspaare ähnlich sein dürfte:

Wiewohl wir doch sagten, dass wir uns sehen müssten, in aller Ruhe, von Ange-

sicht zu Angesicht und so weiter, […] sprachen wir tatsächlich am Telefon inten-

siver, mit mehr Entschiedenheit und eher ans Wesentliche rührend, als wenn wir

uns dann tatsächlich einander gegenüber, im direkten Gespräch wiederfanden.

Wenn wir uns wirklich ›sahen‹, in unseren Sesseln einander gegenübersitzend,

mit Zeit zum Reden soviel [sic!] wir nur wollten, führte gerade diese Situation da-

zu, dass wir uns nichtsmehr zu sagen hatten:Warenwir einander nicht zu nahe, zu

sehr eingerichtet im vis-à-vis (zu ›gesetzt‹), allzu sehr niedergelassen in der Wirk-

lichkeit, als dass daraus ein Gegenwärtigsein hätte hervorgehen können? (Als dass

seine Wirkung nicht gehemmt worden wäre?) (S. 40)

Der in einem telefonischen MediaSpace eröffnete Zwischenraum ermöglicht eine

Intensität, die der zitierten Beschreibung zufolge im Face-to-Face-Gespräch nicht

erreicht werden kann, obwohl sich die Beziehungspartner_innen paradoxerweise

genau nach dieser physischen Nähe, der gemeinsamen Anwesenheit an einem Ort,

gesehnt haben.26 Es ist »[d]er Verlust der Distanz« (ebd., S. 96), der die Wirksam-

keit der Gegenwart (des Anderen) verunmöglicht. Es wäre aber wohl zu verein-

facht, gleichsam im Umkehrschluss zu behaupten, dass der lähmenden »Opazität

der Gegenwart« (ebd., S. 37) ganz leicht dadurch zu entkommen sei, dass stets eine

Distanz in eine Beziehung ›einzubauen‹ wäre. Denn Distanz bedeutet nicht per se,

dass sich eine intensive Gegenwart (wieder) einstellt. Deshalb stellt sich die An-

schlussfrage, wie die Gegenwart intensiviert werden kann und sich deren Opak-

werden verhindern lässt. Gemäß Jullien (2018) liegt der Ausweg im Intimen (Ver-

trauten), das heißt in der intimen Gegenwart (vgl. ebd., S. 58f.):

Die Subjektivität öffnet sich einen Spalt breit und entfaltet sich als unendliches

Vermögen (Unendlichkeitsvermögen), das im Tiefsten des Subjekts erkennbar

26 Der Begriff der Intensität spielt in der Erzählung von F. immerwieder eine bedeutsame Rolle.

Vgl. hierzu die Ausführungen zu Variation b. von Diffraktionsmuster I. sowie im ›Spurenka-

pitel‹ (Kap. 4.2: Räumliche Dimensionierung: Weitere rhizomatische Spuren mit der Erzäh-

lerin F.).

https://doi.org/10.14361/9783839457283-034 - am 14.02.2026, 14:28:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Das Phänomen der Fernbeziehungen in Diffraktionsmustern 287

wird, in seiner Beziehung zum Anderen, um sich dem ontologischen Scheitern

der Gegenwart entgegenzustellen, der Tatsache, dass diese sich in ihrem Wesen

widerspricht […]. (Ebd.)

Das Intime bezeichnet einerseits das einem Subjekt ganz und gar Innerliche, das

verstandesmäßig nicht zu erklären ist, wobei dieses Innerliche jedoch andererseits

und gleichzeitig nur in Relation zu einem Anderen zu verstehen ist (vgl. ebd., S. 68;

Jullien, 2014b, S. 21f.). Der Ausdruck »›wir sind intim‹« (Jullien, 2018, S. 68) verweist

auf ebendiese Beziehung und das Gemeinsame des Intimen.Weshalb Jullien expli-

zit vom ›Intimen‹ und nicht beispielsweise von ›Intimität‹ spricht, legt er in seinem

Buch Vom Intimen. Fern der lärmenden Liebe (2014b) dar, wo er den Begriff der Intimi-

tät aufs Schärfste kritisiert und diesen abwertend als das »Intimitätische« (S. 38)

bezeichnet:

Indem es [das ›Intimitätische‹, Anm. MS] diese Öffnung zum Anderen, in der das

Intime sich vertieft, abschafft, verwässert es sich in Genres, Darbietungsweisen,

Atmosphärischem. Sobald das Eindringen eines Außen, das die Eingrenzung

durchbricht, in Vergessenheit gerät, zieht sich die Innerlichkeit in sich zurück und

findet Gefallen an sich. Dieses ›Intimitätische‹ muss denunziert werden, es ist

dieser Kitsch nicht sosehr [sic!] das Gegenteil vom Intimen als vielmehr dessen

Perversion. (Ebd., S. 37f.)

Im Unterschied zum ›Intimitätischen‹ sei das Intime darüber hinaus »nicht ab-

geschmackt, süßlich, gelassen, sondern höchst herausfordernd. […] Weit davon

entfernt, eine Wärmeflasche der ›Zweisamkeit‹ zu sein, lässt es einen vielmehr ins

Unfassbare kippen« (ebd., S. 130).

Auf der Grundlage dieser Ausführungen zur Jullien’schen Begriffsverwendung

des Intimen (anstatt des Begriffs der Intimität bzw. des ›Intimitätischen‹) komme

ich im Folgenden darauf zu sprechen, inwiefern sich das Verhältnis von An- und

Abwesenheit unter diesen Vorzeichen denken lässt. Gemäß Jullien (2018) zeigt sich,

dass sich die intime Gegenwart nicht allein entweder imModus der Abwesenheit (sie

braucht die Distanz nicht unbedingt) oder im Modus der Anwesenheit einstellen

kann, da das Intime/Vertraute nicht bloß einem dieser beiden Modi zuzuordnen

ist. Vertraute Abwesenheit ist gleichermaßen möglich wie vertraute Anwesenheit,

denn das Intime »kennt nicht einmal mehr die Trennung zwischen Seele und Kör-

per, die unserer Anthropologie zugrunde liegt: Ich kann ebenso gut vertraut an den

abwesenden Anderen denken, wie ich ihn vertraut in die Arme schließen kann –

das Intime kennt diese Teilung nicht« (ebd., S. 59f.; vgl. Jullien, 2014b, S. 123). Vor

diesem Hintergrund verliert auch die Frage, was das Maß der Nähe sei (vgl. Barad,

2012b, S. 206), an Bedeutung. Die intime Gegenwart lässt sich anhand eines me-

trischen Verständnisses von Nähe und Ferne nicht bestimmen. Entsprechend ist,

wie Jullien (2018) festhält, »die Relativität des ›Nahseins‹« (S. 60) – die sich bei-

https://doi.org/10.14361/9783839457283-034 - am 14.02.2026, 14:28:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimität in medialen Zwischenräumen

spielsweise in der Frage »Was ist dieses ›Nahsein‹ der Gegenwart, und lässt es sich

abgrenzen?« (ebd., S. 56) manifestiert – der intimen Gegenwart unbekannt. Das

Vertraute zeigt sich nicht imModus des Entweder-oder (entweder anwesend, nah oder

abwesend, fern), sondern im Modus des Sowohl-als-auch. Im Widerspruch zur ein-

gangs wiedergegebenen Aussage, dass sich Gegenwart als »Hier und Jetzt« (Jullien,

2018, S. 21) darbiete, führt Jullien an anderer Stelle aus, dass man diese nicht »aufs

Örtliche begrenzen kann, da es auch eine Gegenwart der Toten und der Abwesen-

den gibt« (ebd., S. 56). Vielleicht lässt sich das Intime angesichts dieser Kontradik-

tion mit Steinweg (2010) gesprochen auch im Sinne einer »Gespensterliebe« (S. 19)

charakterisieren. Die folgenden beiden unter dem Stichwort ›Gespenst‹ stehenden

Zitate aus Steinwegs (2015) Buch Inkonsistenzen legen dies nahe,weil darin in gewis-

ser Weise eine Resonanz zum soeben im Anschluss an Jullien Ausgeführten zum

Ausdruck kommt:

Ein Gespenst ist da, ohne da zu sein. Es ist präsent imModus der Absenz. Deshalb

stellt es eine Provokation für alle Ontologien dar, die zwischen An- und Abwesen-

heit, Sein und Nichts unterscheiden. (S. 110)

 

Das Gespenst treibt es [das Subjekt, Anm. MS] aus seiner Höhle oder seinem In-

nen, um es mit einem Außen zu konfrontieren, das ihm längst angehört. (Ebd.,

S. 111)

Intim zu sein bedeutet, sich auf den gespenstischen, abwesenden/anwesenden

Anderen hin zu öffnen und sich gleichzeitig vom Anderen im Innersten ›heim-

suchen‹ zu lassen, das heißt, dem Anderen »innezuwohnen« (Jullien, 2018, S. 71)

und zugleich von ihm ›heimgesucht‹ zu werden.27 Das auf diese Weise zwischen

Selbst und Anderem entstandene bzw. dadurch generierte Intime gründet aller-

dings nicht darauf, wie irrtümlicherweise angenommen werden könnte, dass es

zu einer »Verschmelzung« im Sinne einer »Vermischung« (ebd., S. 62) zwischen

Selbst und Anderem kommt.28 Vielmehr basiert das Intime »auf dem Teilen –

dem, was zum Durchbruch kommt, indem es Risse in die einsame Ummauerung

der Subjekte treibt und in jedem von ihnen die Grenzen seines Für-Sich oder

seiner ›Privatheit‹ (privacy) nach hinten verschiebt« (ebd.). Bevor ich den Begriff

27 Anstatt davon zu sprechen, dass das Selbst vom Anderen ›heimgesucht‹ werde, verwendet

Jullien (2018) die Formulierung, dass das eine vom anderen (und umgekehrt) ›überbordet‹

werde: »Dass sich herausstellt, dass das Andere im Intimen im tiefsten Inneren des Selbst

gegenwärtig ist, zeigt, dass dieses Selbst nicht in sich geschlossen, auf sich selbst beschränkt

ist, sondern als ›Selbst‹ unbegrenzt an Tiefe gewinnt, indem es sich für die Unendlichkeit des

Anderen öffnet und von diesem überbordet wird. […] Solang ich im Intimen vom Anderen

überbordet werde (und nicht auf mich selbst ›zurückgezogen‹ bin), kann seine Gegenwart

nicht in Opazität umschlagen« (Jullien, 2018, S. 69).

28 Zum Begriff der Mixtur/Mischung vgl. auch Barad (2007, S. 271, 346).

https://doi.org/10.14361/9783839457283-034 - am 14.02.2026, 14:28:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Das Phänomen der Fernbeziehungen in Diffraktionsmustern 289

des Teilens erneut aufgreifen möchte, erscheint es bedeutsam, zunächst noch

eingehender auf den Begriff der Verschmelzung einzugehen. Nach Jullien (2018)

hat das Intime damit nichts zu tun, denn ›Verschmelzung‹ würde bedeuten, »die

Einzigartigkeit der Subjekte auszulöschen« (S. 70). Die Gegenwart erhalte bzw.

behalte ihre Wirksamkeit nur dann,

wenn sie intim wird und bleibt, das heißt, wenn der Andere zwar in mein tiefstes

Inneres eindringt, dabei aber anderer bleibt. Solange er sich nur mit mir ›vereint‹,

bleibt er mir äußerlich und seine Gegenwart ein bloßes Anstreifen. Wenn er aber

mit mir ›verschmilzt‹, dann ist er nicht länger der Andere, der nicht nur deutlich

verschieden ist, sondern dessen Distanz in mir die Gegenwart wirksam machen

kann. (Ebd., S. 73f.)

Wie erwähnt, konstituiert sich die intime Gegenwart unter anderem durch das

›Teilen‹, wie dies bereits im Zusammenhang mit Variation b. des zweiten Diffrak-

tionsmusters hinsichtlich medialer Kommunikationsräume diskutiert wurde. Das

Teilen führt dazu, dass etwas »zum Durchbruch kommt« (ebd., S. 62), dass etwas

passiert. Damit aber »das Intime zwischen den Subjekten passieren« (ebd., S. 85)

kann, ist die Gegenwart zu zweit zu »unter-halten« (ebd.), und zwar durch »all das,

was man einander den ganzen Tag über sagt, ohne dass man sich doch ›etwas‹ zu

sagen (mitzuteilen) hätte« (ebd.; vgl. Jullien, 2014b, S. 27, 109). Sowohl in den Erzäh-

lungen meiner Gesprächspartnerinnen als auch bei Porombka (2017) wurde dieser

Aspekt immer wieder thematisch: Es scheinen die in unterschiedlichen Rhythmen

hin- und hergeschickten kurzen WhatsApp-Nachrichten, die Clips und Bilder auf

Snapchat und Instagram zu sein, mit deren Hilfe die intime Gegenwart ›unter-

halten‹ wird. Dies geschieht jedoch nicht unter dem Vorzeichen der Erzwingung

größtmöglicher Transparenz, das heißt, ohne dass die Beziehungspartner_innen

dadurch füreinander gleichsam durchsichtig werden. Hier liegt denn auch einer

der zentralen Unterschiede zum Konzept der Selbstenthüllungsintimität, das in

Kapitel 2 eingehend diskutiert wurde: Nach Jullien (2018) besteht das Intime nicht

darin, möglichst alles über den Anderen zu erfahren, um diesen dadurch immer

besser verstehen zu lernen. Mit dem Begriff der Unter-haltung zielt er vielmehr

darauf ab, dass im Dazwischen etwas passieren kann, »um zu verhindern, dass

die Gegenwart, indem sie schweigt, versiege« (S. 85).29 Voraussetzung dafür ist,

dass es einen Abstand zwischen den Subjekten gibt, denn nur dadurch ist es mög-

lich, dass ›Unter-haltung‹ überhaupt stattfinden kann. Das Intime bedarf des Ab-

stands30, da nur dieser dasWirksamwerden (oder -bleiben) der Gegenwart erlaubt.

29 ›Unterhaltung‹ heißt auf Französisch entretien, was wörtlichmit ›Zwischenhaltung‹ übersetzt

werden kann. Das Dazwischen zeigt sich darin deutlicher als im deutschen Begriff (vgl. Julli-

en, 2018, S. 86).

30 Zwischen dem Begriff des Abstands und jenem der Differenz unterscheidet Jullien (2018)

wie folgt: »Während die Differenz jeden Term auf seiner eigenen Seite belässt (in seinem

https://doi.org/10.14361/9783839457283-034 - am 14.02.2026, 14:28:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimität in medialen Zwischenräumen

Durch den Abstand eröffnet sich »ein ›Dazwischen‹« (ebd., S. 79), das auf dem ge-

genseitigen ›Überborden‹ der Beziehungspartner_innen beruht. Auf diese Weise

kann die Spannung zwischen den Subjekten passieren und aktiviert bleiben (vgl.

ebd.). Dieses Dazwischen umschreibt Jullien wie folgt:

Doch was ist dieses ›Dazwischen‹, und wie lässt es sich denken? Wir wissen das

›Dazwischen‹ nicht zu denken, gerade weil dieses Dazwischen kein ›Sein‹ ist (und

wir gewöhnlich nur in Begriffen der Ontologie denken können): Das Dazwischen

ist in der Tat weder das eine noch das andere und besteht auch nicht einmal aus

demeinen oder anderen (es ist kein ›Gemischtes‹,meixis); es hat also kein An-Sich,

nichts ist ihm eigentümlich, es ist wesen- und eigenschaftslos. (Ebd., S. 79f.)

Als ebenso inadäquat erachtet es Jullien (2018), das Dazwischen »nur als Vermittler,

als Schaltstelle« (ebd., S. 80) aufzufassen; es ist kein Medium, das die Beziehungs-

partner_innen zusammenführt. In singulär plural sein führt Nancy (2016) diesbe-

züglich die folgende Überlegung aus: »Alles spielt sich […] unter bzw. zwischen uns

[entre nous] ab: dieses ›Zwischen‹ hat, wie sein Name es andeutet, weder eine eige-

ne Konsistenz noch Kontinuität. Es führt nicht von einem zum anderen, es bildet

keinen Stoff, keinen Zement, keine Brücke« (S. 25). Das Dazwischen ist allerdings

»Funktion« (Jullien, 2018, S. 80), und zwar insofern, als durch dieses – wie bereits

erwähnt wurde – etwas passieren kann: Es hält die Spannung der Gegenwart auf-

recht und ermöglicht es den Beziehungspartner_innen, sich zu begegnen, ohne

dass diese sich gegenseitig vereinnahmen oder voneinander Besitz ergreifen, wo-

durch ihre Unterschiedlichkeit ausgelöscht würde (vgl. ebd., S. 81; Derrida, 2016b,

S. 49; Steinweg, 2010, S. 19). Im Dazwischen wird die ›unendliche Alterität‹ (vgl.

Barad, 2012b, S. 213f.) gewahrt.

Im Unterschied zum Konzept der in Kapitel 2 kritisch diskutierten Selbstent-

hüllungsintimität geht es beim Intimen (der intimen Gegenwart) im Anschluss an

Jullien somit nicht darum, dass die Beziehungspartner_innen einmöglichst großes

Wissen übereinander erlangen, um auf diesem basierend sodann das gegenseiti-

ge Verständnis zu ›erhöhen‹. Das Dazwischen, welches das Intime hervorbringt,

impliziert nicht den Versuch, den Anderen möglichst transparent werden zu las-

sen. Auf Žižek (2008) rekurrierend stellt Steinweg (2010) vor diesem Hintergrund

die folgende Frage: »Was, wenn gerade hier das Missverständnis der Liebe läge,

An-Sich und seiner Eigentümlichkeit), setzt der Abstand – durch die eröffnete Distanz – in

ein Spannungsverhältnis, was er getrennt hat« (S. 81). Der Jullien’sche Begriff des Abstands

erinnert an Barads (2014b) Verständnis agentieller Schnitte, deren Ziel nicht darin besteht,

einzelne ›Bestandteile‹ eines Phänomens voneinander zu trennen, ganz so als hätten diese

nichts miteinander zu tun. Stattdessen fügen agentielle Schnitte diese Bestandteile im glei-

chen Zug auch zusammen, da es sich beim Schneiden um ein »cutting together-apart (one

move)« (S. 168) handelt.

https://doi.org/10.14361/9783839457283-034 - am 14.02.2026, 14:28:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Das Phänomen der Fernbeziehungen in Diffraktionsmustern 291

in dieser Verknüpfung von Liebe, Verständnis und Verstehen?« (S. 39). Das Verste-

hen des Anderen bedeutet Žižek (2008) zufolge, ebendiesen Anderen »zu pazifi-

zieren« (S. 111), ihn sich anzueignen und dabei dessen irreduzible Heterogenität

(vgl. Barad, 2010, S. 265; Derrida, 2016b, S. 49) zu verkennen. Mit Barad (2012b)

gesprochen ließe sich sagen, dass das Intime weniger auf Einfühlung, die mit ge-

genseitigem Verständnis einhergeht, denn auf ›Mitfühlung‹ beruht:

Living compassionately, sharing in the suffering of the other, does not require any-

thing like complete understanding (and might, in fact, necessitate the disruption

of this very yearning). Rather, living compassionately requires recognizing and

facing our responsibility to the infinitude of the other, welcoming the stranger

whose very existence is the possibility of touching and being touched, who gifts

us with both the ability to respond and the longing for justice-to-come. (S. 219)

Das ›Mit(-Fühlen)‹ impliziert, dass das Selbst und das Andere nicht voneinander

getrennt sind, wohingegen das ›Ein(-Fühlen)‹ genau diese Annahme einer aprio-

rischen Trennung mit sich führt, wobei diese als separat aufgefassten Entitäten

jedoch durchaus äußerliche Verbindungen zueinander aufweisen können. In der

›Mitfühlung‹, die sich im Dazwischen ergeben kann, sind diese Verbindungen im

Unterschied dazu als innerlich zu verstehen.31

31 Mit Grosz (2001) lässt sich diese Überlegung verdeutlichen: »Instead of conceiving of rela-

tions between fixed identities, between entities or things that are only externally bound, the

in-between is the only space of movement, of development or becoming: the in-between

defines the space of a certain virtuality, a potential that always threatens to disrupt the op-

erations of the identities that constitute it« (S. 91f.).

https://doi.org/10.14361/9783839457283-034 - am 14.02.2026, 14:28:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457283-034 - am 14.02.2026, 14:28:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457283-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

