284

Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimitat in medialen Zwischenrdumen

Wir kénnen uns etwas zeigen. Und etwas dazu sagen. Und wir kdnnen den ande-
ren sehen, wie er schreibt und liest und zuhért.

Es ist, als konnten wir uns in diesem Spielraum tatsichlich beriihren, ohne dass
die Ferne aufgelést ist. (Ebd., S.115)

Vor diesem Hintergrund ergibt es keinen Sinn mehr, davon zu sprechen, dass Me-
dien es ermoglichen, Raum zu iiberwinden. Diese Sichtweise entspricht einer ver-
kitrzten Vorstellung, die davon ausgeht, dass Raum rein metrisch zu bestimmen
ist, und vernachlissigt das topologische Verstindnis des Raums als »Raum von
Nachbarschaften« (Serres, 2013, S. 15). Denn topologisch verstanden ist Abwesen-
heit nicht gleichzusetzen mit Nicht-Anwesenheit; dieser Dualismus verfliissigt sich
in >verschachtelten< MediaSpaces, in denen ein kreativer, experimenteller, spiele-
rischer und kunstvoller Umgang mit FernNihe/NahFerne gefunden werden kann
(vgl. Porombka, 2017).

Diffraktionsmuster Ill.

Ausgehend von der gegen Ende der Ausfithrungen zu Variation a. des zweiten Dif-
fraktionsmusters im Anschluss an die Erérterungen zu Barads (2012b) Essay On
Touching formulierten Frage, was es heiflen konnte, Berithrung unter den Vorzei-
chen der Bedingung eines Abstands, eines Dazwischen, zu denken, setze ich mich
bei der nachfolgenden Erzeugung des dritten und letzten Diffraktionsmusters mit
einer philosophischen Rekonzeptualisierung des Intimititsbegriffs auseinander.
Damit verfolge ich die Absicht, Intimitit tiber ihre heteronormative Verfasstheit
hinweg anders und neu zu denken, den Begriff von seiner psychologischen bzw.
psychologisierenden Verwendung zu lésen und ihn dadurch zu verschieben. Ich
beziehe mich zur experimentellen Erzeugung dieses dritten Diffraktionsmusters
im Wesentlichen auf Julliens (2018) Nah bei ihr. Opake Gegenwart, vertraute Prisenz.

Diffraktionsmuster lll. -
Mehr als normalisierte Intimitat/Das Intime im Dazwischen

Zur Installation des Beugungsgitters fiir das dritte Diffraktionsmuster muss zu-
nichst eine konzeptuelle Basis gelegt werden, die auf einigen zentralen Uberle-
gungen von Jullien (2018), die sich auf die Entwicklung seiner Konzeption des In-
timen beziehen, beruht. In Nah bei ihr diskutiert Jullien (2018) die Frage, wie »sich
verhindern [ldsst], dass Gegenwart, sobald sie eintritt, sich setzt« (S. 13). Gemaf3
Julliens Verstindnis bedeutet ein Nah-Sein der Gegenwart in einer Paarbeziehung,
dass die Gegenwart eingekehrt ist und sich >niedergelassenc hat, das heifst, dass sie
sich im Alltag eines Paares festgesetzt hat, sodass sich die Beziehungspartner._in-

- 8M14.02.2028, 14:28:3:



https://doi.org/10.14361/9783839457283-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Das Phanomen der Fernbeziehungen in Diffraktionsmustern

nen (emotional) nicht mehr begegnen, »sich einander nicht einmal mehr nihern«
(ebd., S. 16) kénnen. Dies bezeichnet Jullien (2018) als »Opazitit der Gegenwart«
(S.37): Eine Gegenwart des Nah-Seins zu zweit, in die keine Storung einbricht,
die gleichgiiltig hingenommen wird, »was dazu fithrt, dass nichts mehr passiert
(nichts mehr durchkommt und nichts mehr geschieht)« (ebd., S.17).” Durch das
Wirklichkeitwerden der Gegenwart, das durch ihre Stabilisierung und Sedimentie-
rung erfolgt, schwindet ihre Wirksambkeit und sie wird opak (vgl. ebd., S. 18f.). Die
Gegenwart birgt gemif? Jullien (2018) einen Widerspruch, der sich wie folgt mani-
festiert: Zum einen gibt es ein ausgepragtes, unermildliches Streben nach Gegen-
wart (i.S.v. »Naheseing, >Beiseing, [..] Zugegenseing, ebd., S. 21), da in ithr Raum
und Zeit nicht getrennt, sondern miteinander verbunden sind: »Die Gegenwart ist
zugleich Hier und Jetzt, hic et nunc, im gleichen Zuge besagt sie sowohl Nihe als
auch Aktualitit [...]J« (ebd.).** Zudem ist die Gegenwart untrennbar mit dem >Sein«
verkniipft, da es dieses nur als »gegenwirtig sein« (ebd., S. 22) gibt.> Zum ande-
ren ist der Gegenwart eine Enttauschung inhirent, die darin besteht, dass sich die
Gegenwart in ihrem Eintreten setzt und dadurch auflgst: Durch das Gegenwirtig-
sein der Gegenwart, dadurch, dass sie sich eingestellt hat, »verschwindet [sie] nicht
(disparait), aber sie wird unscheinbar (désapparait)« (ebd., S. 24). Die Erfillung des
unermildlichen Strebens nach Nihe und Gegenwart verunmdoglicht somit letztend-
lich gleichsam deren Wirksamwerden und fiihrt zu einem Zustand, der durch Ein-
tonigkeit und Gleichgiiltigkeit gepragt ist. Das Unscheinbarwerden der Gegenwart
bedeutet, dass sie »verloren [geht], sobald sie Konsistenz erlangt, sich in Weite und
Dauer entfaltet, sich festigt und absichert, sobald sie also nicht mehr umkampft
oder gefihrdet ist. Das heif3t, sie geht verloren durch ihren Erfolg« (ebd., S. 25).

23 Etymologisch leitet Jullien (2018) den Begriff der Opazitit folgendermafien her: »Opak (opa-
cus): was den Durchgang verhindert. So wie dichtes (opakes) Blattwerk das Licht aufhilt, es
nicht durchlisst« (S. 24).

24  Zum Begriff der Aktualitat vgl. die Ausfithrungen in Kapitel 7.1.3 (Wirklichkeit und Virtuali-
tat).

25  Das>Seinc»grenzt sich ab sowohl von dem, was rdumlich nicht da sist< abwesend aus dem
— ortsbezogenen — Wahrnehmungsfeld unserer Erfahrung, als auch zeitlich von dem einen
wie vom anderen: von der Zukunft, die noch nicht>ist¢, und von der Vergangenheit, die nicht
mehrsist« (Jullien, 2018, S. 22). In Derridas Marx’ Gespenster (2016b) findet sich eine davon
abweichende Konzeption des Seinsbegriffs, der zufolge das Sein nicht als >abgegrenzt«von
der Vergangenheit (und der Zukunft) zu verstehen ist. Derrida (2016b) fiihrt diesbeziiglich
Folgendes aus: »Sein, [..] heift, [...] erben. Alle Fragen, die das Sein betreffen oder das, was es
zu sein gibt (oder nicht zu sein: or not to be), sind Fragen des Erbes. [..] Wir sind Erben — das
soll nicht sagen, da wir dies oder das haben oder bekommen, dak irgendeine Erbschaft uns
eines Tages um dies oder das bereichern wird, sondern dafS das Sein dessen, was wir sind,
in erster Linie Erbschaft ist, ob wir es wollen und wissen oder nicht« (S. 81). Dieses Erbe sei
»niemals ein Cegebenes, es istimmer eine Aufgabe« (ebd.). Dem Sein wohnt bei Derrida etwas
Gespenstisches inne.

- 8M14.02.2028, 14:28:3:

285


https://doi.org/10.14361/9783839457283-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286

Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimitat in medialen Zwischenrdumen

Auch die Gegenwart des Anderen verliert auf diese Weise ihre Wirksambkeit: Da
»kein Kontrast der Abwesenheit sie mehr hervorhebt, keine Unterhéhlung durch
die Distanz mehr ihre Eroberung erforderlich macht« (ebd., S. 38), wird sie paraly-
siert und verliert jegliche Spannung (vgl. ebd.). Abwesenheit und Distanz wie auch
Abstand (vgl. Jullien, 2014a, S. 31ff.; 2018, S. 80f.) sind diesen Uberlegungen zufolge
konstitutiv fiir eine Gegenwart, die nicht durch Erstarrung und Unscheinbarkeit
geprigt sein soll. Davon, was passiert, wenn die Gegenwart sich selbst durch ihr
Eintreten und ihr Ausbreiten gleichsam gelihmt hat, zeugt die folgende Passage
bei Jullien (2018), in der eine Situation geschildert wird, die jener vieler Fernbezie-
hungspaare dhnlich sein diirfte:

Wiewohl wir doch sagten, dass wir uns sehen missten, in aller Ruhe, von Ange-
sicht zu Angesicht und so weiter, [...] sprachen wir tatsidchlich am Telefon inten-
siver, mit mehr Entschiedenheit und eher ans Wesentliche riithrend, als wenn wir
uns dann tatsichlich einander gegeniber, im direkten Gesprach wiederfanden.
Wenn wir uns wirklich >sahens, in unseren Sesseln einander gegeniibersitzend,
mit Zeit zum Reden soviel [sic!] wir nur wollten, fiihrte gerade diese Situation da-
zu, dass wir uns nichts mehr zu sagen hatten: Waren wir einander nicht zu nahe, zu
sehr eingerichtet im vis-a-vis (zu>gesetztq), allzu sehr niedergelassen in der Wirk-
lichkeit, als dass daraus ein Cegenwartigsein hitte hervorgehen kénnen? (Als dass
seine Wirkung nicht gechemmt worden wire?) (S. 40)

Der in einem telefonischen MediaSpace eréffnete Zwischenraum erméglicht eine
Intensitit, die der zitierten Beschreibung zufolge im Face-to-Face-Gesprich nicht
erreicht werden kann, obwohl sich die Beziehungspartner_innen paradoxerweise
genau nach dieser physischen Nihe, der gemeinsamen Anwesenheit an einem Ort,
gesehnt haben.?® Es ist »[d]er Verlust der Distanz« (ebd., S. 96), der die Wirksam-
keit der Gegenwart (des Anderen) verunmoglicht. Es wire aber wohl zu verein-
facht, gleichsam im Umbkehrschluss zu behaupten, dass der lihmenden »Opazitit
der Gegenwart« (ebd., S. 37) ganz leicht dadurch zu entkommen sei, dass stets eine
Distanz in eine Beziehung »einzubauen< wire. Denn Distanz bedeutet nicht per se,
dass sich eine intensive Gegenwart (wieder) einstellt. Deshalb stellt sich die An-
schlussfrage, wie die Gegenwart intensiviert werden kann und sich deren Opak-
werden verhindern lisst. Gemif Jullien (2018) liegt der Ausweg im Intimen (Ver-
trauten), das heif’t in der intimen Gegenwart (vgl. ebd., S. 58f.):

Die Subjektivitat 6ffnet sich einen Spalt breit und entfaltet sich als unendliches
Vermogen (Unendlichkeitsvermogen), das im Tiefsten des Subjekts erkennbar

26  DerBegriff der Intensitatspieltin der Erzihlung von F.immer wieder eine bedeutsame Rolle.
Vgl. hierzu die Ausfiihrungen zu Variation b. von Diffraktionsmuster |. sowie im >Spurenka-
pitel< (Kap. 4.2: Raumliche Dimensionierung: Weitere rhizomatische Spuren mit der Erzah-
lerin F).

- 8M14.02.2028, 14:28:3:


https://doi.org/10.14361/9783839457283-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Das Phanomen der Fernbeziehungen in Diffraktionsmustern

wird, in seiner Beziehung zum Anderen, um sich dem ontologischen Scheitern
der Gegenwart entgegenzustellen, der Tatsache, dass diese sich in ihrem Wesen
widerspricht [..]. (Ebd.)

Das Intime bezeichnet einerseits das einem Subjekt ganz und gar Innerliche, das
verstandesmifRig nicht zu erkliren ist, wobei dieses Innerliche jedoch andererseits
und gleichzeitig nur in Relation zu einem Anderen zu verstehen ist (vgl. ebd., S. 68;
Jullien, 2014b, S. 21f.). Der Ausdruck »wir sind intim« (Jullien, 2018, S. 68) verweist
auf ebendiese Beziehung und das Gemeinsame des Intimen. Weshalb Jullien expli-
zit vom >Intimen< und nicht beispielsweise von >Intimitit« spricht, legt er in seinem
Buch Vom Intimen. Fern der lirmenden Liebe (2014b) dar, wo er den Begriff der Intimi-
tit aufs Schirfste kritisiert und diesen abwertend als das »Intimititische« (S. 38)
bezeichnet:

Indem es [das>Intimititische, Anm. MS] diese Offnung zum Anderen, in der das
Intime sich vertieft, abschafft, verwassert es sich in Genres, Darbietungsweisen,
Atmosphérischem. Sobald das Eindringen eines Auflen, das die Eingrenzung
durchbricht, in Vergessenheit gerat, zieht sich die Innerlichkeit in sich zuriick und
findet Gefallen an sich. Dieses sIntimitatische< muss denunziert werden, es ist
dieser Kitsch nicht sosehr [sic!] das Gegenteil vom Intimen als vielmehr dessen
Perversion. (Ebd., S. 37f)

Im Unterschied zum >Intimititischenc sei das Intime dariiber hinaus »nicht ab-
geschmacke, siifllich, gelassen, sondern hochst herausfordernd. [..] Weit davon
entfernt, eine Wirmeflasche der >Zweisamkeit« zu sein, lisst es einen vielmehr ins
Unfassbare kippen« (ebd., S. 130).

Auf der Grundlage dieser Ausfithrungen zur Jullien’schen Begriftfsverwendung
des Intimen (anstatt des Begriffs der Intimitit bzw. des >Intimititischen<) komme
ich im Folgenden darauf zu sprechen, inwiefern sich das Verhiltnis von An- und
Abwesenheit unter diesen Vorzeichen denken lasst. Gemaf? Jullien (2018) zeigt sich,
dass sich die intime Gegenwart nicht allein entweder im Modus der Abwesenheit (sie
braucht die Distanz nicht unbedingt) oder im Modus der Anwesenheit einstellen
kann, da das Intime/Vertraute nicht blof$ einem dieser beiden Modi zuzuordnen
ist. Vertraute Abwesenheit ist gleichermaflen méglich wie vertraute Anwesenheit,
denn das Intime »kennt nicht einmal mehr die Trennung zwischen Seele und Kor-
per, die unserer Anthropologie zugrunde liegt: Ich kann ebenso gut vertraut an den
abwesenden Anderen denken, wie ich ihn vertraut in die Arme schliefSen kann -
das Intime kennt diese Teilung nicht« (ebd., S. 59f.; vgl. Jullien, 2014b, S. 123). Vor
diesem Hintergrund verliert auch die Frage, was das Maf? der Nahe sei (vgl. Barad,
2012b, S. 206), an Bedeutung. Die intime Gegenwart lisst sich anhand eines me-
trischen Verstindnisses von Nihe und Ferne nicht bestimmen. Entsprechend ist,
wie Jullien (2018) festhilt, »die Relativitit des >Nahseins« (S. 60) — die sich bei-

- 8M14.02.2028, 14:28:3:

287


https://doi.org/10.14361/9783839457283-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288

Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimitat in medialen Zwischenrdumen

spielsweise in der Frage »Was ist dieses >Nahsein< der Gegenwart, und lasst es sich
abgrenzen?« (ebd., S. 56) manifestiert — der intimen Gegenwart unbekannt. Das
Vertraute zeigt sich nicht im Modus des Entweder-oder (entweder anwesend, nah oder
abwesend, fern), sondern im Modus des Sowohl-als-auch. Im Widerspruch zur ein-
gangs wiedergegebenen Aussage, dass sich Gegenwart als »Hier und Jetzt« (Jullien,
2018, S. 21) darbiete, fithrt Jullien an anderer Stelle aus, dass man diese nicht »aufs
Ortliche begrenzen kann, da es auch eine Gegenwart der Toten und der Abwesen-
den gibt« (ebd., S. 56). Vielleicht lisst sich das Intime angesichts dieser Kontradik-
tion mit Steinweg (2010) gesprochen auch im Sinne einer »Gespensterliebe« (S. 19)
charakterisieren. Die folgenden beiden unter dem Stichwort >Gespenst« stehenden
Zitate aus Steinwegs (2015) Buch Inkonsistenzen legen dies nahe, weil darin in gewis-
ser Weise eine Resonanz zum soeben im Anschluss an Jullien Ausgefithrten zum
Ausdruck kommt:

Ein Cespenstistda, ohne da zu sein. Es ist prasent im Modus der Absenz. Deshalb
stellt es eine Provokation fiir alle Ontologien dar, die zwischen An- und Abwesen-
heit, Sein und Nichts unterscheiden. (S.110)

Das Gespenst treibt es [das Subjekt, Anm. MS] aus seiner Hohle oder seinem In-
nen, um es mit einem Aufden zu konfrontieren, das ihm langst angehort. (Ebd.,
S.111)

Intim zu sein bedeutet, sich auf den gespenstischen, abwesenden/anwesenden
Anderen hin zu 6ffnen und sich gleichzeitig vom Anderen im Innersten sheim-
suchen< zu lassen, das heifdt, dem Anderen »innezuwohnen« (Jullien, 2018, S. 71)
und zugleich von ihm >heimgesucht« zu werden.” Das auf diese Weise zwischen
Selbst und Anderem entstandene bzw. dadurch generierte Intime griindet aller-
dings nicht darauf, wie irrtiimlicherweise angenommen werden konnte, dass es
zu einer »Verschmelzung« im Sinne einer »Vermischung« (ebd., S. 62) zwischen
Selbst und Anderem kommt.?® Vielmehr basiert das Intime »auf dem Teilen —
dem, was zum Durchbruch kommt, indem es Risse in die einsame Ummauerung
der Subjekte treibt und in jedem von ihnen die Grenzen seines Fiir-Sich oder
seiner >Privatheit«< (privacy) nach hinten verschiebt« (ebd.). Bevor ich den Begriff

27  Anstatt davon zu sprechen, dass das Selbst vom Anderen sheimgesucht< werde, verwendet
Jullien (2018) die Formulierung, dass das eine vom anderen (und umgekehrt) siiberbordet«
werde: »Dass sich herausstellt, dass das Andere im Intimen im tiefsten Inneren des Selbst
gegenwartig ist, zeigt, dass dieses Selbst nicht in sich geschlossen, auf sich selbst beschrankt
ist, sondern als>Selbstcunbegrenzt an Tiefe gewinnt, indem es sich fiir die Unendlichkeit des
Anderen 6ffnet und von diesem tberbordet wird. [..] Solang ich im Intimen vom Anderen
berbordet werde (und nicht auf mich selbst >zuriickgezogen« bin), kann seine Gegenwart
nicht in Opazitat umschlagen« (Jullien, 2018, S. 69).

28  Zum Begriff der Mixtur/Mischung vgl. auch Barad (2007, S. 271, 346).

- 8M14.02.2028, 14:28:3:



https://doi.org/10.14361/9783839457283-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Das Phanomen der Fernbeziehungen in Diffraktionsmustern

des Teilens erneut aufgreifen mochte, erscheint es bedeutsam, zunichst noch
eingehender auf den Begriff der Verschmelzung einzugehen. Nach Jullien (2018)
hat das Intime damit nichts zu tun, denn >Verschmelzung« wiirde bedeuten, »die
Einzigartigkeit der Subjekte auszuléschen« (S. 70). Die Gegenwart erhalte bzw.
behalte ihre Wirksamkeit nur dann,

wenn sie intim wird und bleibt, das heif’t, wenn der Andere zwar in mein tiefstes
Inneres eindringt, dabei aber anderer bleibt. Solange er sich nur mit mir»vereint,
bleibt er mir duflerlich und seine Gegenwart ein blofies Anstreifen. Wenn er aber
mit mir>verschmilzt¢, dann ist er nicht linger der Andere, der nicht nur deutlich
verschieden ist, sondern dessen Distanz in mir die Gegenwart wirksam machen
kann. (Ebd., S. 73f.)

Wie erwihnt, konstituiert sich die intime Gegenwart unter anderem durch das
>Teilen¢, wie dies bereits im Zusammenhang mit Variation b. des zweiten Diffrak-
tionsmusters hinsichtlich medialer Kommunikationsriume diskutiert wurde. Das
Teilen fithrt dazu, dass etwas »zum Durchbruch kommt« (ebd., S. 62), dass etwas
passiert. Damit aber »das Intime zwischen den Subjekten passieren« (ebd., S. 85)
kann, ist die Gegenwart zu zweit zu »unter-halten« (ebd.), und zwar durch »all das,
was man einander den ganzen Tag iiber sagt, ohne dass man sich doch setwas< zu
sagen (mitzuteilen) hitte« (ebd.; vgl. Jullien, 2014b, S. 27, 109). Sowohl in den Erzih-
lungen meiner Gesprichspartnerinnen als auch bei Porombka (2017) wurde dieser
Aspekt immer wieder thematisch: Es scheinen die in unterschiedlichen Rhythmen
hin- und hergeschickten kurzen WhatsApp-Nachrichten, die Clips und Bilder auf
Snapchat und Instagram zu sein, mit deren Hilfe die intime Gegenwart >unter-
halten< wird. Dies geschieht jedoch nicht unter dem Vorzeichen der Erzwingung
grofitmoglicher Transparenz, das heifdt, ohne dass die Beziehungspartner_innen
dadurch fureinander gleichsam durchsichtig werden. Hier liegt denn auch einer
der zentralen Unterschiede zum Konzept der Selbstenthiillungsintimitit, das in
Kapitel 2 eingehend diskutiert wurde: Nach Jullien (2018) besteht das Intime nicht
darin, moglichst alles tiber den Anderen zu erfahren, um diesen dadurch immer
besser verstehen zu lernen. Mit dem Begriff der Unter-haltung zielt er vielmehr
darauf ab, dass im Dazwischen etwas passieren kann, »um zu verhindern, dass
die Gegenwart, indem sie schweigt, versiege« (S. 85).”” Voraussetzung dafiir ist,
dass es einen Abstand zwischen den Subjekten gibt, denn nur dadurch ist es mog-
lich, dass >Unter-haltung« itberhaupt stattfinden kann. Das Intime bedarf des Ab-
stands®®, da nur dieser das Wirksamwerden (oder -bleiben) der Gegenwart erlaubt.

29 Unterhaltung<heifRt auf Franzosisch entretien, was wortlich mit>Zwischenhaltung« iibersetzt
werden kann. Das Dazwischen zeigt sich darin deutlicher als im deutschen Begriff (vgl. Julli-
en, 2018, S. 86).

30  Zwischen dem Begriff des Abstands und jenem der Differenz unterscheidet Jullien (2018)
wie folgt: »Wahrend die Differenz jeden Term auf seiner eigenen Seite belésst (in seinem

- 8M14.02.2028, 14:28:3:

289


https://doi.org/10.14361/9783839457283-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290

Fernbeziehungen. Diffraktionen zu Intimitat in medialen Zwischenrdumen

Durch den Abstand erdffnet sich »ein >Dazwischen« (ebd., S. 79), das auf dem ge-
genseitigen >Uberborden« der Beziehungspartner_innen beruht. Auf diese Weise
kann die Spannung zwischen den Subjekten passieren und aktiviert bleiben (vgl.
ebd.). Dieses Dazwischen umschreibt Jullien wie folgt:

Doch was ist dieses sDazwischens, und wie lasst es sich denken? Wir wissen das
»Dazwischenc<nicht zu denken, gerade weil dieses Dazwischen kein>Sein«ist (und
wir gewohnlich nur in Begriffen der Ontologie denken kénnen): Das Dazwischen
ist in der Tat weder das eine noch das andere und besteht auch nicht einmal aus
dem einen oderanderen (es ist kein>Gemischtess, meixis); es hat also kein An-Sich,
nichts ist ihm eigentiimlich, es ist wesen- und eigenschaftslos. (Ebd., S. 79f.)

Als ebenso inadiquat erachtet es Jullien (2018), das Dazwischen »nur als Vermittler,
als Schaltstelle« (ebd., S. 80) aufzufassen; es ist kein Medium, das die Beziehungs-
partner_innen zusammenfihrt. In singuldr plural sein fithrt Nancy (2016) diesbe-
ziiglich die folgende Uberlegung aus: »Alles spielt sich [...] unter bzw. zwischen uns
[entre nous] ab: dieses >Zwischen< hat, wie sein Name es andeutet, weder eine eige-
ne Konsistenz noch Kontinuitit. Es fithrt nicht von einem zum anderen, es bildet
keinen Stoff, keinen Zement, keine Briicke« (S. 25). Das Dazwischen ist allerdings
»Funktion« (Jullien, 2018, S. 80), und zwar insofern, als durch dieses — wie bereits
erwihnt wurde — etwas passieren kann: Es hilt die Spannung der Gegenwart auf-
recht und erméglicht es den Beziehungspartner_innen, sich zu begegnen, ohne
dass diese sich gegenseitig vereinnahmen oder voneinander Besitz ergreifen, wo-
durch ihre Unterschiedlichkeit ausgeloscht wiirde (vgl. ebd., S. 81; Derrida, 2016b,
S. 49; Steinweg, 2010, S.19). Im Dazwischen wird die >unendliche Alteritit« (vgl.
Barad, 2012b, S. 213f.) gewahrt.

Im Unterschied zum Konzept der in Kapitel 2 kritisch diskutierten Selbstent-
hillungsintimitit geht es beim Intimen (der intimen Gegenwart) im Anschluss an
Jullien somit nicht darum, dass die Beziehungspartner_innen ein moglichst grof3es
Wissen tibereinander erlangen, um auf diesem basierend sodann das gegenseiti-
ge Verstindnis zu »erhohen<. Das Dazwischen, welches das Intime hervorbringt,
impliziert nicht den Versuch, den Anderen moglichst transparent werden zu las-
sen. Auf Zizek (2008) rekurrierend stellt Steinweg (2010) vor diesem Hintergrund
die folgende Frage: »Was, wenn gerade hier das Missverstindnis der Liebe lige,

An-Sich und seiner Eigentiimlichkeit), setzt der Abstand — durch die erdffnete Distanz — in
ein Spannungsverhiltnis, was er getrennt hat« (S. 81). Der Jullien’sche Begriff des Abstands
erinnert an Barads (2014b) Verstiandnis agentieller Schnitte, deren Ziel nicht darin besteht,
einzelne >Bestandteile< eines Phinomens voneinander zu trennen, ganz so als hitten diese
nichts miteinander zu tun. Stattdessen fiigen agentielle Schnitte diese Bestandteile im glei-
chen Zug auch zusammen, da es sich beim Schneiden um ein »cutting together-apart (one
move)« (S.168) handelt.

- 8M14.02.2028, 14:28:3:



https://doi.org/10.14361/9783839457283-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Das Phanomen der Fernbeziehungen in Diffraktionsmustern

in dieser Verkniipfung von Liebe, Verstindnis und Verstehen?« (S. 39). Das Verste-
hen des Anderen bedeutet ZiZek (2008) zufolge, ebendiesen Anderen »zu pazifi-
zieren« (8. 111), ihn sich anzueignen und dabei dessen irreduzible Heterogenitit
(vgl. Barad, 2010, S. 265; Derrida, 2016b, S. 49) zu verkennen. Mit Barad (2012b)
gesprochen lief3e sich sagen, dass das Intime weniger auf Einfithlung, die mit ge-
genseitigem Verstindnis einhergeht, denn auf >Mitfihlung« beruht:

Living compassionately, sharing in the suffering of the other, does not require any-
thing like complete understanding (and might, in fact, necessitate the disruption
of this very yearning). Rather, living compassionately requires recognizing and
facing our responsibility to the infinitude of the other, welcoming the stranger
whose very existence is the possibility of touching and being touched, who gifts
us with both the ability to respond and the longing for justice-to-come. (S. 219)

Das >Mit(-Fithlen)« impliziert, dass das Selbst und das Andere nicht voneinander
getrennt sind, wohingegen das >Ein(-Fithlen)« genau diese Annahme einer aprio-
rischen Trennung mit sich fithrt, wobei diese als separat aufgefassten Entititen
jedoch durchaus duflerliche Verbindungen zueinander aufweisen konnen. In der
>Mitfithlung, die sich im Dazwischen ergeben kann, sind diese Verbindungen im
Unterschied dazu als innerlich zu verstehen.?

31 Mit Grosz (z001) lasst sich diese Uberlegung verdeutlichen: »Instead of conceiving of rela-
tions between fixed identities, between entities or things that are only externally bound, the
in-between is the only space of movement, of development or becoming: the in-between
defines the space of a certain virtuality, a potential that always threatens to disrupt the op-
erations of the identities that constitute it« (S. 91f.).

- 8M14.02.2028, 14:28:3:

291


https://doi.org/10.14361/9783839457283-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14.02.2026, 14:28:3¢



https://doi.org/10.14361/9783839457283-034
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

