V. Die Heimkehr des Helden

Die Demobilisierung der Kombattanten nach Kriegsende im November
1918 stellte die am Krieg beteiligten Staaten — Verlierer wie Gewinner
— vor ungekannte Herausforderungen. Die riickkehrenden Soldaten und
Offiziere mussten wieder in das wirtschaftliche und gesellschaftliche Zu-
sammenleben in den jeweiligen Heimatlindern eingegliedert und Fragen
der Entschidigung wie der Versorgung geklart werden. Ahnlich schwer
wie die soziookonomischen Ungewissheiten bei ihrer Reintegration wog
die Stigmatisierung der Kriegsheimkehrer, von denen ein erheblicher Teil
Langzeitschiden physischer wie psychischer Natur davontrug.! Die massi-
ve Prasenz von Kriegsversehrten im offentlichen Raum erschwerte, ja ver-
unmoglichte die Glorifizierung der ehemaligen Kombattanten zu Helden,
weil sich an ihren Verletzungen die passive Gewalt- und Opfererfahrung
im Schiitzengraben unweigerlich ablesen lies. Zu Beginn des Kriegs waren
Verwundungen und Verstimmelungen noch als Zeichen des heroischen
Einsatzes gewertet worden. Doch die Vielzahl an Versehrten schon wih-
rend der Kriegsjahre, mehr noch ab 1918, bedingte schlielich ihre Margi-
nalisierung und Entheroisierung.? Die Verunsicherung des Manner- und
Soldatenbilds ging zwar in erster Linie von korperlich Versehrten aus,
da ihre Verletzungen unmittelbar sichtbar waren. Aber auch Kriegsheim-
kehrer mit posttraumatischen Belastungsstorungen, sogenannte >Kriegszit-
terers, hohlten gingige Vorstellungen von Heldentum und Mannlichkeit
aus, da diese, wie im dritten Kapitel ausgefiihrt, nachgerade auf einem
nervenstarken Durchhaltewillen fufiten.

Texte der europaischen Literatur und Dramatik insbesondere der
1920er-, aber auch der 1930er-Jahre greifen die Figur des Kriegsheimkeh-
rers auf, setzen sich mit den physischen wie psychischen Wunden der
ehemaligen Kombattanten auseinander und loten die Moglichkeiten und
Schwierigkeiten ihrer Reintegration in Familie und Gesellschaft aus.? Den

1 Leonhard: Die Biichse der Pandora, S. 565, beziffert die Zahl der Kriegsinvaliden in Eu-
ropa auf sieben Millionen.

2 Vgl. Joanna Bourke: Dismembering the Male. Men’s Bodies, Britain and the Great War.
Neuaufl. London 1999, S.31-75; Sabine Kienitz: Beschidigte Helden. Kriegsinvaliditat
und Korperbilder 1914-1923. Paderborn u.a. 2008, S. 22f.

3 Heimkehrerdramen wurden in allen am Krieg beteiligten Lindern gespielt. Entstanden
war das Genre allerdings vorwiegend in Deutschland, in dem deutlich mehr Heimkeh-
rerstiicke auf die Bithne kamen als in seinen Nachbarlandern (vgl. Elisabeth Frenzel:

197

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

Heimkehrer betrachten sie vor der Kontrastfolie der noch im Krieg vor-
herrschenden Heldenbilder, um auf diese Weise die Zeit- oder besser Un-
zeitgemaflheit militarischen Heldentums zu prifen. Damit lasst die Heim-
kehrerfigur Rickschlisse auf die Bewertung des Attentismus als einen
dem totalisierten Massenkrieg angepassten Habitus zu. Der typische
Heimkehrer der Dramen der 1920er-Jahre ist keiner, der sich als Held sou-
veran im Krieg bewihrt hat. Bei den meisten Heimkehrerfiguren handelt
sich im Gegenteil um gebrochene Figuren, deren Auftreten von Unsicher-
heit und Machtlosigkeit geprigt ist. Viele der Texte verabschieden damit
das im Ersten Weltkrieg propagierte Ideal des nervenstarken Frontkamp-
fers, der tapfer ausgeharrt und ausgehalten hat (Kap. V.1). Ganz explizit
wird der Attentismus in solchen Texten aufgegriffen und reflektiert, in de-
nen die Heimkehrerfigur die Leitdevise des heroischen Durchhaltens der-
art verinnerlicht hat, dass sie wahrend der Rickkehr und in der Heimat —
freiwillig oder getrieben - allein von dieser Maxime gelenkt wird
(Kap. V.2).

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

Wie die geschichts- und kulturwissenschaftliche Forschung zum Ersten
Weltkrieg herausgestellt hat, waren die psychischen Erkrankungen der
Kombattanten durchaus auf die erzwungene Untatigkeit und das zermiir-
bende Gefihl des Ausgeliefertseins wihrend der langen Wartephasen im
Schiitzengraben zurtckzufithren.* Die europiische Heimkehrerdramatik
verarbeitet eine ganze Reihe an Kriegsverletzungen, insbesondere diejeni-
gen psychischer Natur. Bemerkenswert ist, dass — unabhingig von der
konkreten (korperlichen oder seelischen) Verwundung — die Agency der
Heimkehrerfiguren stark versehrt ist. Eine Kausalbeziehung zwischen der
fehlenden Handlungsmacht des heimkehrenden Soldaten einerseits und

Heimkehrer. In: Motive der Weltliteratur. Ein Lexikon dichtungsgeschichtlicher Lings-
schnitte. 6., Gberarb. und erg. Aufl. Stuttgart 2008, S.320-332, hier S.329). Eine gute
Ubersicht tiber die Heimkehrerliteratur der Zwischenkriegszeit bieten Sarah Mohi-von
Kanel: Kriegsheimkehrer. Politik und Poetik 1914-1939. Goéttingen 2018 (bertcksichtigt
deutsche Texte aller Gattungen), und Jonas Nesselhauf: Der ewige Albtraum. Zur Figura-
tion des Kriegsheimkehrers in der Literatur des 20. und 21. Jahrhunderts. Paderborn
2018 (komparatistisch angelegt, klammert Dramentexte aus).

4 Vgl. Leed: No Man’s Land, S. 181; Leonhard: Die Biichse der Pandora, S. 557; ders.: Der
uberforderte Frieden, S. 292.

198

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

dem Warten im Schiitzengraben als traumatischer, hemmender Erfahrung
andererseits illustriert wohl kein Heimkehrerdrama eindringlicher als
Eberhard Wolfgang Mollers spatexpressionistisches Douaumont oder Die
Heimkebr des Soldaten Odysseus,® im Februar 1929 in Essen und Dresden
uraufgefihrt. Das Stiick handelt von der missgliickten Riickkehr des psy-
chisch labilen Soldaten O. sowie der Bewaltigung seines Schiitzengraben-
traumas durch eine Art Erzihltherapie. Schon der Titel verschrinkt die
spezifischen Anforderungen des Grabenkriegs — versinnbildlicht in dem
wihrend der Schlacht um Verdun schwer umkidmpften Fort Douaumont
— mit dem Topos der Heimkehr, den die Odyssee episch gestaltet. Der
gesamte Dramenaufbau sowie jede der sieben Szenen rekurrieren auf das
homerische Vorbild.® So ist jeder Szene ein kurzes Zitat der Odyssee voran-
gestellt, welches das darauffolgende Geschehen einleitet und an das Epos
zuriickbindet. Wie in der Odyssee ist die Heimkehr in Douaumont eine ver-
spatete, wird der Protagonist von seiner Frau Helene’ erst nicht erkannt
und von zwei Untermietern, die den homerischen Freiern entsprechen,
verhohnt. In der Heimat durchlebt O. immer wieder das Massensterben
von Douaumont,® und in der letzten Szene, in der er sich erneut an
den Schlachtenort zurtickversetzt glaubt, artikuliert er die traumatische
Kriegserfahrung verbal als Warteerfahrung:

Abwarten. Jawohl. Das ist uns aus den Seelen aufgestoffen wie Verwesung. Es
hat Tag fir Tag durch die Luft gewinselt. Es ist auf uns nieder geknattert Monat
fur Monat. Es ist um uns gewesen bis zum Ende: Trillerpfeifen der Holle, Orkan
und Husteln platzender Gasgranaten. So hat niemals ein Mensch auf das Leben
gewartet wie wir auf den Tod.”

Die Deiktika vergegenwartigen das Geschehen unmittelbar auf der Bithne,
wohingegen die kurzen, parataktischen Satze sowie die expressionistische
Bildsprache die Panik des Eingeschlossen-, Verschiittet- und Ausgeliefert-
seins an die Angriffe von auflen nachempfinden. Unzweideutig wird
das tatenlose, passive Warten als Ursache des Traumas verantwortlich ge-
macht, das O. wiederum gezwungen hat, die Heimkehr ein Jahrzehnt lang

5 Eberhard Wolfgang Méller: Douaumont oder Die Heimkehr des Soldaten Odysseus.
Sieben Scenen. Berlin 1929.

6 Vgl. Nesselhauf: Der ewige Albtraum, S. 77.

7 Der Name Helene riickt das dramatische Geschehen in die Nahe des Mythos um Menela-
os, der seine Frau zuriickzugewinnen hatte.

8 Mohi-von Kinel: Kriegsheimkehrer, S. 432, bescheinigt dem Heimkehrer eine »manische
Besessenheit [...] von seinen Erlebnissen«.

9 Moller: Douaumont, S. 88.

199

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

auszusetzen, auf Genesung zu hoffen, und dann, in der Heimat, hilflos
vor den verinderten Wohnbedingungen zu resignieren, anstatt Frau und
Heim zurickzuerobern. Das im Krieg erfahrene Ohnmachtsgefiihl hat der
ehemalige Soldat als Handlungshemmung internalisiert und es halt ihn
somit auch im Frieden gefangen: »Der Krieg hat ihn nicht entlassen«,!”
sagt O. tber sich selbst. Eine Entwicklung des Protagonisten setzt erst
in der letzten Szene ein, als er bildhaft von seinen Erlebnissen berichtet
und sich selbst sowie seine Zuhorer — seine Frau Helene, seinen Sohn
und die beiden Untermieter — an den Ort des Schreckens transportiert,
bis sich seine Erinnerungen auf der Bithne mithilfe von Lichtregie und
Akustik materialisieren. Seine Erzihlung wirkt gemeinschaftsstiftend und
befreiend: O. teilt seine psychische Versehrung mit den anderen, tber-
brickt die Kluft zwischen denen, die dabei waren, und denen, die es
nicht waren, und schafft so ein kameradschaftliches Kriegserlebnis, das
eine gemeinsame Katharsis initiiert, die ihn von seiner Kriegsneurose heilt
und den Sohn sowie die Untermieter, Reprasentanten einer moralisch
degenerierten Nachkriegsgesellschaft, lautert. Douaumont heroisiert den
Kriegsheimkehrer, weil er als Gezeichneter des Kriegs das Fundament fiir
eine neue gesellschaftliche Ordnung legt.!!

Die Stilisierung des (verstorenden) Kriegserlebnisses zum nationalen
Grindungsmythos hebt Dowaumont oder Die Heimkehr des Soldaten Odys-
seus aus dem Korpus der Heimkehrerdramen heraus. Doch was das Stick
mit dem Gros der hier untersuchten Texte teilt, ist die Bezugnahme
auf das durch das Warten bedingte Trauma, welches das Verhalten des
Protagonisten nachhaltig pragt. Innerhalb der europiischen Heimkehrer-
dramatik lassen sich dabei vier Heimkehrertypen unterscheiden, die zu-
dem mit eigenen Narrativen und Asthetiken verbunden sind. Im Weite-
ren sollen sie ausfihrlich charakterisiert werden: erstens der durch und
durch passive Heimkehrer, dem es an Willensstarke und Entschlossenheit
mangelt (Kap. V.1.1); zweitens der aus der Familie bzw. der Gemeinde
ausgeschlossene Heimkehrer, dem es an der notigen Einflusskraft fehlt,

10 Ebd., S.33.

11 Vgl. Mohi-von Kénel: Kriegsheimkehrer, S. 444. Dieses Narrativ nimmt die nationalso-
zialistische Vereinnahmung der Heimkehrerfigur vorweg (vgl. ebd., S. 464). Tatsichlich
gehorte der 1906 in Berlin geborene Moller wahrend des Nationalsozialismus zu den
populirsten Schriftstellern, war seit 1934 Theaterreferent im Propagandaministerium.
Zu Mollers ideologisch-politischer Karriere, die ihre Anfinge noch im linken Lager hat,
vgl. u.a. Jay W. Baird: Hitler’s Muse: The Political Aesthetics of the Poet and Playwright
Eberhard Wolfgang Moller. In: German Studies Review 17 (1994) 2, S. 269-285.

200

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

den Ausschluss riickgingig zu machen (Kap. V.1.2); drittens der zu Ge-
walt bzw. zur Zurschaustellung von Gewalt neigende Heimkehrer, unter
dessen Brutalitit die eigentliche Ohnmacht jedoch durchschimmert
(Kap. V.1.3); und viertens — in heroischer Um- und Aufwertung — der op-
ferbereite Heimkehrer, der freiwillig und selbstlos auf die Rackkehr in die
Gesellschaft verzichtet (Kap. V.1.4).

V.1.1. Die Schwierigen: Willensschwache Heimkehrer im Thédtre de I'inexprimé

Als Inbegriff von Passivitat, Willensschwiache und Entschlusslosigkeit im
europaischen Theater der Zwischenkriegszeit gilt Hans Karl Biihl, ge-
nannt Kari, Protagonist in Hugo von Hofmannsthals — der moliereschen
Typenkomodie verpflichtetem — dreiaktigem Lustspiel Der Schwierige,'
das im Miinchner Residenztheater am 7. November 1921 uraufgefithrt
wurde, in Wien unter der Regie Max Reinhardts erstmals 1924. Selbst un-
schlissig, zaghaft und misstrauisch gegentiber den Moglichkeiten der
Sprache sowie der gesellschaftlichen Konversation verfingt sich Hof-
mannsthals Protagonist in einem Netz aus fremden Absichten, die man
ihm durchzusetzen aufgetragen hat. Die abendliche Soiree im Hause Al-
tenwyl verbringt er — der »Mann ohne Absicht«!3 — widerwillig damit, den
Heiratsambitionen seines Neffen Stani nachzukommen sowie die Ehe sei-
nes Freundes Adolf Hechingen zu kitten. Dabei stiftet er immerfort Ver-
wirrung und erreicht stets das Gegenteil. Aus eigener Initiative wird er
nicht aktiv. Weder kann er sich seine Liebe zu Helene eingestehen noch
verfolgt er bewusst eigene Ziele. Das angedeutete Eheversprechen zwi-
schen den beiden am Ende der Komodie verdankt sich allein Helene, die
mit den gesellschaftlichen Konventionen und den herkémmlichen Ge-
schlechterrollen bricht und sich dem fortgelaufenen Kari nachzugehen be-
reit macht.

12 Hugo von Hofmannsthal: Der Schwierige. Lustspiel in drei Akten. In: Samtliche Wer-
ke XII: Dramen 10. Hrsg. von Martin Stern in Zusammenarbeit mit Ingeborg Haase
und Roland Haltmeier. Frankfurt a.M. 1993, S. 5-144.

13 Hofmannsthal in einer Notiz (Sdmtliche Werke XII: Dramen 10. Hrsg. von Martin
Stern in Zusammenarbeit mit Ingeborg Haase und Roland Haltmeier. Frankfurt a.M.
1993, S.264).

201

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

Dass Karis Unsicherheit mit seiner Erfahrung als Frontsoldat im Ersten
Weltkrieg zusammenhangt, wird in der Forschung oft unterschitzt.'# Sein
passiver Charakter ist nicht, wie Claudio Magris meint, angeboren,!S zu-
mindest nicht in diesem Ausmaf, sondern die Folge eines Verschittungs-
traumas, das Kari Helene kurz vor Ende des zweiten Akts andeutet.'®¢ Sein
eigentiimliches Verhalten, die Zuriickgezogenheit, die stindigen Kopf-
schmerzen, der Argwohn gegentiber der Sprache, die Hypochondrie und
Hypersensibilitit, kurzum seine Nervositat weist, wie Max Bergengruen
eingehend erlautert hat, auf eine neurasthenische Erkrankung hin.!”
Wenn Kari gleich im Anschluss an seine Erzahlung von der Verschiittung
zu Helene sagt: »Mein Gott, jetzt hab’ ich Sie ganz bouleversiert, das liegt
an meiner unmoglichen Art, ich attendrier mich sofort, wenn ich von was
sprech’ oder hor’, was nicht aufs Allerbanalste hinausgeht — es sind die
Nerven seit der Geschichte [seit der Verschiittung]«,'® dann erweist sich
Karis Nervenschwiche als Kriegsneurose, ausgelost durch die Erfahrungen
des Grabenkriegs, genauer durch die traumatische Verschattung."?

14 Ungleich hiufiger besprochen werden die Sprachproblematik, zwischenmenschliche
Bindung und Ehe sowie die untergegangene Monarchie. Fir einen jiingst erschienenen
kritischen Forschungsbericht vgl. Michael Woll: Hofmannsthals »Der Schwierige« und
seine Interpreten. Gottingen 2019. Ausnahmen sind: Maximilian Bergengruen: Mystik
der Nerven. Hugo von Hofmannsthals literarische Epistemologie des »Nicht-mehr-Ich«.
Freiburg u.a. 2010, S.199-236; Alexander Honold: Die Geburt der Ehekomddie aus
dem Ernstfall des Krieges — Hofmannsthals Der Schwierige. In: Christian Klein/Franz-Jo-
sef Deiters (Hrsg.): Der Erste Weltkrieg in der Dramatik — deutsche und australische
Perspektiven / The First World War in Drama — German and Australian Perspectives.
Stuttgart 2018, S. 39-57; Mathias Mayer: Der Erste Weltkrieg und die literarische Ethik.
Historische und systematische Perspektiven. Miinchen 2010, S. 168-179; Inka Mulder-
Bach: Herrenlose Hiuser. Das Trauma der Verschiittung und die Passage der Sprache in
Hofmannsthals Komddie »Der Schwierige«. In: Elsbeth Dangel-Pelloquin (Hrsg.): Hugo
von Hofmannsthal. Neue Wege der Forschung. Darmstadt 2007, S. 163-185; Oliver Te-
kolf: »...zurtickzukehren — das ist die Kunst.« Hugo von Hofmannsthals publizistisches
und dramatisches Werk 1914-1929. Nordhausen 2004, S. 127-230.

15 Vgl. Claudio Magris: Der habsburgische Mythos in der Osterreichischen Literatur. Aus
dem Italienischen von Madeleine von Pdsztory. Salzburg 1966, S. 229.

16 Vgl. Hofmannsthal: Der Schwierige, S. 101-103.

17 Vgl. Bergengruen: Mystik der Nerven, S. 202-207.

18 Hofmannsthal: Der Schwierige, S. 104.

19 Das Verschittungserlebnis interpretieren auch Honold: Die Geburt der Ehekomddie,
S.53, und Milder-Bach: Herrenlose Hauser, 167-169, als Kriegstrauma. Dass es Hof-
mannsthal nicht bei der Inszenierung eines Kriegstraumas bewenden hat lassen, darauf
hat Bergengruen: Mystik der Nerven, S.208-218, hingewiesen. Kari war neurasthenisch
schon vor dem Krieg, wie aus den Aussagen seiner Schwester Crescence hervorgeht, et-
wa wenn sie ausruft: »Aber da hitte ich doch geglaubt, dal man seine Hypochondrien
tberwunden haben konntel« (Hofmannsthal: Der Schwierige, S.12) Hofmannsthal

202

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

Fir die Tragweite des Kriegserlebnisses innerhalb der dargestellten
Welt spricht die Textgenese. Erste Notizen datieren zwar auf die Jahre
1910/11, doch Hofmannsthal arbeitete die Komdodie erst 1917 aus und
schloss seine Arbeit 1919/20 ab.?* Der Fronteinsatz verleiht dem Protago-
nisten, der zunachst ein »entscheidungsschwache[r] Wiener Aristokrat[ J«
war,?! eine spezifische Vorgeschichte, die das Drama auf die historische
Wirklichkeit des Kriegs ausrichtet.?? Ein Anachronismus im Text verhin-
dert indes eine prazise zeitliche Verortung.?> Einerseits legen manche
Passagen nahe, der Krieg sei beendet.?* Andererseits befindet sich die
Gesellschaft einer Aussage Stanis zufolge im Jahr 1917, folglich noch
im Krieg.?> Auflerdem besteht im Text das osterreichische Herrenhaus
noch, das infolge der Habsburger- und Adelsauthebungsgesetze (1919) in
der Ersten Republik Osterreich nicht mehr existierte, was wiederum ein
Kriegsjahr als Handlungszeit nahelegt. Die Frage, ob der Krieg im Drama
vortber ist oder anhilt, lasst sich folglich nicht ohne Weiteres beantwor-
ten. Eindeutig ist — und dies scheint entscheidend zu sein —, dass er fur
die (minnlichen) Figuren vorbei ist.2¢ Thr Kriegsdienst ist restlos getan, sie

fihrt im Schwierigen ein zusatzliches traumatisches Erlebnis aus der Kindheit an, nim-
lich das Beinahe-Ertrinken im Teich (vgl. ebd., S. 60), das sich im Verschittungserlebnis
aktualisiert. Hofmannsthal, so Bergengruen, reagiere damit auf eine typische Vorge-
hensweise deutscher und osterreichischer Psychiater der Nachkriegszeit, die bei den
Kriegsgeschadigten keine traumatische Neurose diagnostizierten, sondern ihnen eine
angeborene Nervenschwiche bescheinigten. Auf diese Weise sollte Schadensersatzforde-
rungen seitens der Kombattanten vorgebeugt werden.

20 Vgl. Mathias Mayer: Hugo von Hofmannsthal. Stuttgart/Weimar 1993, S. 91.

21 Honold: Die Geburt der Ehekomodie, S. 41.

22 Vgl. ebd.

23 Wihrend Wolfgang Frithwald: Die sprechende Zahl. Datensymbolismus in Hugo von
Hofmannsthals Lustspiel »Der Schwierige«. In: Jahrbuch der deutschen Schillergesell-
schaft 22 (1978), S. 572-588, die These aufstellt, Der Schwierige spiele zum Zeitpunke sei-
ner Entstehung, also 1917, argumentiert Martin Stern: Wann entstand und spielt »Der
Schwierige«? In: Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft 23 (1979), S.350-365, da-
gegen und verortet den Schwierigen in der Nachkriegszeit.

24 So heifSt es etwa »nach der Kriegszeit« (Hofmannsthal: Der Schwierige, S. 9).

25 »Nein, aber das vor zwei Jahren. Im zweiten Kriegsjahr.« (Ebd., S. 32)

26 Ahnlich auch Tekolf: »...zurtickzukehren - das ist die Kunstc, S. 164. Aussagen des Au-
tors stiitzen diese Lesart. In einem Brief an den Frankfurter Theaterintendanten Karl
Zeiss vom 14. Juli 1917 schrieb er: »Doch es [das Lustspiel] [...] setzt den Krieg als been-
det voraus, die handelnden Figuren, soweit sie Manner sind, waren im Kriege, diese Ver-
gangenheit ist Voraussetzung — so muss ich es liegen lassen« (zit. nach: Cynthia Walk:
»..in der unmittelbaren Gegenwart«. Hofmannsthals Briefe an Karl Zeiss. In: Hof-
mannsthal-Blatter 30 [1984], S. 56-68, hier S. 64 [Hervorh. i.0.]; Ewald Rosch: Komodie
und Berliner Kritik. Zu Hofmannsthals Lustspielen Cristinas Heimreise und Der Schwieri-

203

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

missen nicht wieder an die Front zuriick und der Krieg besteht nur in
ithren Erinnerungen fort. Kari also ist, wie beispielsweise auch die Figur
Adolf Hechingen, ein »typischer Vertreter des heimkehrenden Frontsolda-
ten«,” und wegen seiner Kriegsneurose kann er aufferdem als »exempla-
rischer Kriegstraumatiker«?® begriffen werden. Das wiederum stellt den
heroischen Attentismus infrage: Das Kriegstrauma und die >Nervenschwa-
che< unterlaufen das Ideal des nervenstarken Grabenkriegers, weil Karis
Nerven dem Grabenkrieg eben nicht standhielten.?

Vergleichbar >schwierige« Figuren mit Kriegserfahrung brachte eine da-
mals durchaus populire Stromung des franzésischen Zwischenkriegsthea-
ters hervor, die heute hinter Hofmannsthals Prominenz weit zurtcksteht.
Die Rede ist von dem sogenannten Thédtre de I'inexprimé bzw. dem Théitre
du silence, einer kleine Gruppe von Theaterschriftstellern, zu denen etwa
Jean-Jacques Bernard, Charles Vildrac und Denys Amiel zihlen.’? In den
1920er- und 1930er-Jahren verfolgten sie eine Dramenisthetik, in der Ge-
fihle nicht ausdriicklich artikuliert werden, sondern unausgesprochen

ge. In: Ursula Renner/G. Birbel Schmid [Hrsg.]: Hugo von Hofmannsthal. Freundschaf-
ten und Begegnungen mit deutschen Zeitgenossen. Wiirzburg 1991, S. 163-189, hier
S. 184, datiert den Brief auf den 14. Juli 1918 um).

27 Tekolf: »...zurtickzukehren — das ist die Kunstc, S. 199f.

28 Miilder-Bach: Herrenlose Hauser, S. 167.

29 Im Schwierigen offenbart sich deutlich die Nahe der Durchhalteideologie zu den psychi-
atrischen Diskursen um das Krankheitsbild der >Neurasthenie« (>Nervenschwiache<) und
damit zusammenhingend dem Willenskult um die Jahrhundertwende. Die Neurasthe-
nie, die ein von Unsicherheiten geprigtes Lebensgefithl im Zuge von Technisierung
und Birokratisierung der Lebenswelt beschreibt, war seit den 1880er-Jahren zu einer
Zivilisationskrankheit und Modediagnose avanciert, und ihr versuchte man nicht lan-
ger mit Erholungskuren, sondern mit der Schulung des Willens zu begegnen (vgl. dazu
Michael Cowan: Cult of the Will. Nervousness and German Modernity. University Park
2008, S. 7-9; Joachim Radkau: Das Zeitalter der Nervositit. Deutschland zwischen Bis-
marck und Hitler. Miinchen/Wien 1998, S. 171-259). Die Betonung des Willens als Mit-
tel der Selbstkontrolle bestimmte die Rhetorik des Durchhaltens im Ersten Weltkrieg
wesentlich mit; umgekehrt lasst ein nachlassender oder fehlender Durchhaltewille, wie
hier, auf eine neurasthenische Erkrankung schliefSen.

30 Das Théitre de 'inexprimé erfihrt kaum Beachtung seitens der Literaturwissenschaft. Die
einzigen Studien zum Thema sind May Daniels: The French Drama of the Unspoken.
Edinburgh 1953, sowie Leslie Kane: The Language of Silence. On the Unspoken and the
Unspeakable in Modern Drama. Rutherford u.a. 1984. Beide behandeln das Théitre de
linexprimé neben Autoren wie Maurice Maeterlinck, Anton Tschechow oder Samuel
Beckett. Zu nennen ist ferner der Aufsatz von Cristina Trinchero: »Des que nous avons
vraiment quelque chose a nous dire, nous sommes obligés de nous taire«: le(s) silence(s)
dans le théitre de Jean-Jacques Bernard. In: Paola Paissa/Frangoise Rigat/Marie Berthe
Vittoz (Hrsg.): Dans 'amour des mots. Chorale(s) pour Mariagrazia. Alexandria 2015,
S. 655-666.

204

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

bleiben und unwillkiirlich Gber Schweigen, indirektes Sprechen oder Mi-
mik bzw. Gestik suggeriert werden.3! Den Begrift der »silence< verwenden
die Vertreter in einer auflerst weiten Bedeutung. Er meint eben nicht nur
das Schweigen im Sinne von Pausen zwischen einzelnen Redeanteilen,
sondern alle Formen des >Verschweigens¢, also auch ausweichende und
mehrdeutige Rede.?? In einem Vortrag mit dem Titel De la valeur du
silence dans les arts du spectacle am Théitre de Montparnasse am 22. No-
vember 1930 formuliert der franzésische Dramatiker und Begriinder der
Bewegung Jean-Jacques Bernard sein Programm des Théitre de 'inexprime.
Als >silence« definiert er:

tout ce que les personnages ne veulent ou ne peuvent dire, c’est toute la série des
pensées ou des désirs qui échappent aux mots, qui ne peuvent s’échanger que
par allusion indirecte, voire par le regard ou par l'attitude, c’est toute la gamme
des sentiments inexprimés, inavoués ou inconscients.

Und er fahrt fort:

Seulement, il faut élargir le sens du mot jusqu’a y englober tout ce qui releve
de I'inconscient. Si les hommes n’expriment pas toujours leurs sentiments pro-
fonds, ce n’est pas uniquement parce qu’ils les cachent, par honte, par pudeur
ou par hypocrisie. C’est encore plus souvent parce qu’ils n’en ont pas conscience
ou parce que ces sentiments arrivent a la conscience claire sous une forme
tellement méconnaissable que les mobiles réels n’en sont plus perceptibles.?3

Charakteristisch fur das Théitre de I'inexprimé ist, folgt man Bernards Aus-
fahrungen, erstens die Unsagbarkeit von Empfindungen und Gedanken,
die sich lediglich in Andeutungen verraten und die Bernard in einem fri-
heren Text von 1922 als stieferliegenden Dialog« (»dialogue sous-jacent«)
bezeichnet.?* Die Zweifel an der Sprache teilt Bernard mit Hofmannsthal,
in seiner Bevorzugung uneindeutigen Sprechens steht er aber auch in
der Tradition Maurice Maeterlincks, von dessen symbolistischer Poetik
er sich gleichwohl abgrenzt. Der Unterschied zu Maeterlinck besteht vor
allem in dem Anspruch, die unterbewussten und nicht verbalisierbaren
Vorgiange einer Figur dennoch sichtbar zu machen.?* Und dies ist der

31 Vgl. Daniels: The French Drama of the Unspoken, S.108; Trinchero: Echos de la
Grande Guerre, S. 1202.

32 Vgl. Kane: The Language of Silence, S. 77.

33 Der Vortrag wurde in zwei Ausgaben der Zeitung Les Nowuvelles littéraires (25. April
und 9. Mai 1931) abgedruckt (zit. nach: Daniels: The French Drama of the Unspoken,
S.172).

34 Vgl.ebd., S.173.

35 Vgl.ebd., S.174.

205

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

zweite Punkt in Bernards Erlduterung: das Interesse fur das Un- oder
Unterbewusste. Gerade was die Verdringung der Geftihle oder auch deren
An-die-Oberfliche-Drangen betrifft, orientiert sich Bernard mafigeblich an
Sigmund Freud und der Psychoanalyse.3¢ Das Unausgesprochene, ja das
Unaussprechliche ist eben auch das Unterbewusste.3”

Die Hinwendung zu einem Théitre de l'inexprimé bringt Bernard mit
dem Ersten Weltkrieg in Zusammenhang, an dem er aktiv teilgenommen
hatte. In Mon ami le thédtre (1958) stilisiert er ihn retrospektiv zu einem
Wendepunkt seiner schriftstellerischen Karriere, der ihm die Augen fiir
neue Themen gedffnet habe.?® Als solche listet Cristina Trinchero in ihrer
Arbeit u.a. das Warten und Erwarten: »les thémes de la souffrance, de
I’attente, des menaces réelles ou fantasmées, de la séparation et de la réu-
nion, de la solitude et de la monotonie, des aspirations légitimes et des
possibilités annulées, de ’espoir et de la résignation, de I'isolement et de
I’évasion.«?? In Bernards Schaffen — und dem seiner Schriftstellerkollegen
des Théitre de I'inexprimé — erfahrt die literarische Verarbeitung des Ersten
Weltkriegs mithin eine thematische und eine formale Zuspitzung. Motive
wie Einsamkeit, Leid, Resignation, aber auch Warten und Erwartung ge-
hen als Reaktion auf den Krieg in die Theaterstiicke ein und verbinden
sich mit einem neuen Darstellungsmodus, der dem Schweigen gegentiber
dem Sprechen den Vorrang einrdumt. Themen und Formen lassen schon
erahnen, dass die Dramatiker des Théitre de I'inexprimé keine souverinen
und handlungsmachtigen, sondern >schwierige« Protagonisten auftreten
lassen, die sich ihrer Gefiihle nicht bewusst sind oder diese nicht in Worte
fassen konnen.*? Als ein paradigmatisches Drama des Théitre de I'inexpri-

36 Vgl. Kane: The Language of Silence, S. 79.

37 Vgl. Daniels: The French Drama of the Unspoken, S. 174.

38 Vgl. Jean-Jacques Bernard: Mon ami le théétre. Paris 1958, S. 161.

39 Trinchero: »Des que nous avons vraiment quelque chose a nous dire, nous sommes obli-
gés de nous taire, S. 657; dhnlich auch Kane: The Language of Silence, S. 80: »The ef-
fects of the war may be observed in Bernard’s increased sensitivity to and awareness of
suffering, waiting, real or imagined threats, the prolonged duration of separation, the
ambivalence of reunion, loneliness, monotony, and disquietude.«

40 Daniels: The French Drama of the Unspoken, S.182, und Kane: The Language of Si-
lence, S. 80, teilen Bernards Dramen in diese beiden Gruppen ein: auf der einen Seite
die fritheren Stiicke, in denen die Figuren sich iiber ihre Empfindungen im Klaren sind,
sie aber nicht verbalisieren konnen, auf der anderen Seite die spateren Texte, in denen
die Figuren kein Bewusstsein von ihren Gefiihlen haben und doch unter ihrem Einfluss
stehen. Martine, das im Folgenden besprochen wird, gehort zur ersten Gruppe.

206

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

mé gilt Martine von Jean-Jacques Bernard,*! das unter der Regie von Gas-
ton Baty am 9. Mai 1922 im Théatre des Mathurins uraufgefiihrt wurde.
Das aus fiinf Bildern bestehende Stiick spielt in den frithen Nachkriegsjah-
ren in einem kleinen Dorf im Pariser Umland und hat die unerfillte Lie-
be eines Bauernmédchens zum Gegenstand. Nach einem Einkauf lernt sie,
Martine, den Kriegsheimkehrer Julien kennen. Erst vor drei Wochen, so
berichtet er, ist er aus Syrien zuriickgekehrt.#? Die beiden verlieben sich
ineinander und verbringen zwei harmonische Wochen, bis Juliens Verlob-
te Jeanne, der er sich vor dem Krieg versprochen hatte, im zweiten Bild
die Bithne betritt. Gerade im Vergleich mit ihrer Bildung und Kultiviert-
heit kommt dem ehemaligen Kombattanten die unbedarfte Martine unzu-
langlich vor. Sie lasst er ungliicklich zurtick, heiratet Jeanne und griindet
mit ihr eine Familie in der gemeinsamen Pariser Wohnung.

In der Forschung steht in der Regel Martine im Vordergrund und an
ihrer Figur werden Strategien des Thédtre de I'inexprimé erlautert.®® Sie
fasst ihre Gefiihle, derer sie sich durchaus bewusst ist, nie in Worte und
Juliens Abwendung ertragt sie genauso still-leidend wie Jeannes freund-
schaftliche Avancen. Aufschlussreich sind etwa die Wiedersehensszene
zwischen Julien und Jeanne, die Martine wie versteinert beobachtet und
wiahrend der sie sich weder artikulieren noch bewegen kann,* oder auch
die Episoden, in denen sich Jeanne ihr anvertraut und dber ihre Liebe
zu Julien spricht.#> Ubersehen wird in den Interpretationen indes Juliens

41 Jean-Jacques Bernard: Martine. Piece en cinq tableaux. In: Théitre I. Paris 1925, S. 95—
184.

42 Da Julien fiir drei Jahre im Osmanischen Reich abkommandiert war, ist davon auszuge-
hen, dass er sich nicht nur an den Kampfen des Ersten Weltkriegs beteiligt hat, sondern
auch am franzésisch-syrischen Krieg. 1916 hatten die Entente-Michte GrofSbritannien
und Frankreich das Sykes-Picot-Abkommen unterzeichnet, in denen sie ihre kolonialen
Interessensgebiete im Nahen Osten festhielten. Zudem wurde der Einmarsch franzosi-
scher Truppen in den Orient verfiigt, denn Frankreich hatte nach der gescheiterten Dar-
danellen-Operation im Frithjahr 1915 dort keine Soldaten mehr stationiert. Seit 1917
unterstiitzten franzosische Truppen die Briten im Kampf gegen die Osmanen, besetzten
nach dem Waffenstillstand von Moudros (30. Oktober 1918) das Gebiet des heutigen
Syriens und Libanons und zerschlugen im Frithjahr und Sommer 1920 die bewaffneten
Aufstinde sowie das im Mirz jenen Jahres ausgerufene arabische Konigreich. Der Zeit-
abschnitt von 1917 bis 1920 entspricht in etwa dem Kriegseinsatz des jungen Manns in
Martine.

43 Vgl. Daniels: The French Drama of the Unspoken, S.182-187; Dorothy Knowles:
French Drama of the Inter-War Years. London u.a. 1967, S. 113-115.

44 Vgl. Bernard: Martine, S. 126; ahnlich auch S. 157.

45 Vgl. ebd., S. 142-145 und 152-154.

207

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

Gefiihlsleben und auch seine Ohnmacht. In den ersten vier Bildern tritt
er noch als charmanter, selbstsicherer und intelligenter junger Mann auf,
der nicht schiichtern ist, sondern tut, was er will. In der Eroberung Mar-
tines wirkt er ebenso entschlossen — stindig sucht er Korperkontakt und
nimmt ihre Hand, wohingegen sie nur verlegen den Kopf senkt oder
das Thema wechselt* — wie spater in der Rickeroberung Jeannes. Das
funfte Bild er6ffnet jedoch eine neue Perspektive auf die Figur. Seit der
ersten Begegnung zwischen Martine und Julien sind eineinhalb Jahre ver-
gangen. Julien und Jeanne, die inzwischen in Paris leben und einen Sohn
geboren haben, besuchen das Dorf fiir zwei Tage, um den Verkauf des
Hauses der verstorbenen Grofmutter zu regeln. Kurz vor Ende des Stiicks
treffen Martine und Julien aufeinander. Julien, der Martine unverwandt
anschaut, fihlt sich unwillkirlich an die gemeinsame Zeit erinnert und
vergessene Gefiihle dringen an die Oberflache:

Ah! je me serais fiancé ailleurs aussi bien.. Mais a Grandchin, jai connu
quelque chose qui n’existe pas ailleurs... (Il s’tnterrompt et soudain.) Qu’est-ce
que je vous raconte-1? [...] aprés lavoir regardée un instant. ... Je voudrais savoir...
autre chose... Moi, Martine, j’attache beaucoup d’importance... au souvenir...
Jrai Pair un peu léger, oublieux, mais ce n’est qu’une apparence. Ce qui a laissé
une trace en moi ne s’efface plus... Il y a un moment... ol nous étions tres amis...
Vous vous rappelez? (Martine reste immobile, sans répondre.) Moi, je me rappelle...
Je me rappellerai toujours...*”

Juliens Verunsicherung, die sich in den zahlreichen Pausen widerspiegelt,
enthillt eine tieferliegende Wahrheit und insinuiert starkere, uneingestan-
dene Gefihle fir Martine. Wahrend er nach Worten ringt, bleibt sie
zunachst still, um ihn dann zu konfrontieren:

JuLien Enfin... enfin... vous vous sentez heureuse?...

MARTINE Mais pourquoi me le demandez-vous encore?...

JuLIEN Vous ne regrettez rien?

MARTINE Quoi done?

JuLIEN Il n’y a pas un moment de votre vie que vous vous rappelez

avec plus d’attendrissement? (Elle baisse la téte.) ... Si, si, Martine,
dites-moi que vous gardez un coin dans votre coeur pour le beau
mois de juillet ou nous nous sommes rencontrés sur la route...
Moi, je n’y penserais jamais sans émotion.

46 Vgl. ebd., S. 101-105 und 109-114.
47 Ebd., S.174-176.

208

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

MARTINE, Pourquoi me dites-vous ¢a? Pourquoi me dites-vous ¢a?
bouleversée.

JuLien ... J’ai cru que vous aviez oublié.

MARTINE Mais je ne vous ai rien dit, monsieur Julien... Je croyais que vous

vouliez que j’aie oublié... Alors qu’est-ce que vous voulez?

JULIEN, incer-  Ce que je veux?... Mais... savoir que vous pensez encore a... a...

tain.
MARTINE A quoi est-ce que ¢a sert, monsieur Julien?
JuLieNn ... A rien...*8

Julien findet keine Worte fir seine Gefihle, aber er verrat sich zwischen
den Zeilen. Er zogert und deutet an, ohne seine Liebe zu gestehen, und
will sich zugleich Martines Zuneigung versichern. Thre Tranen deutet er
als Liebesbeweis, und die Korpersprache der beiden lasst die Moglichkeit
einer gegenseitigen Anniherung erahnen:

Elles [des larmes] sont trop bonnes; elles me prouvent que pour vous aussi... le
souvenir... Ah! je vous jure qu’en entrant je n’avais pas 'intention de vous parler
ainsi. Quelle émotion m’a pris?... Voyez-vous... rien ne meurt... Ne tremblez pas,
Martine... Ce n’est pas péché, ce que je vous dis... Il n’est pas défendu de s’atten-
drir sur le passé... un instant... (Sa voix se moutlle.) Un instant... (Machinalement,
les yeux suppliants, il tend les bras. Martine frémit, effarée, le regard perdu.) Non,
non, ne tremblez pas... (I/ s‘avance. Martine plie légérement, honteuse, mais deja
préte & s’abandonner.) Martine... Martine...¥

Doch dann Gbernimmt die Vernunft die Herrschaft. Julien wendet sich
jah ab und die angedeutete Losung, die sich seit Jeannes Auftritt im
zweiten Bild aufschiebt, bleibt aus:

(Et soudain il semble hésiter. Son regard se charge d’inquiétude. Ses bras fléchissent
lentement... Géné, gauche, il lui prend la main, stmplement.) Avant de vous quitter...
Je... vous soubaite d’étre heureuse, Martine... (Brusquement, il s’écarte. Martine reste
debout, devant la table, la poitrine soulevée par des sanglots contenus. Julien murmure
entre ses dents.) Qu’est-ce qui m’a pris?... Qu’est-ce que j’ai dit 12?...5°

Julien hat seinen Emotionen freien Lauf gelassen, mehr noch, er wurde
von ihnen tbermannt (»Qu’est-ce qui m’a pris’«), und erst im letzten

Moment kann er ihrer Herr werden. Er st6fft Martine ein zweites Mal
zugunsten der Beziechung mit Jeanne von sich. In der Tat erinnert Juliens

48 Ebd., S. 177f.
49 Ebd., S.179.
50 Ebd.

209

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

Reaktion an das Ende ihrer Beziehung im zweiten Bild. Als Jeanne anreist,
ist Julien noch mit Martine zusammen, doch er fihlt sich umgehend zu
Jeanne hingezogen. Als sie das Zimmer betritt, betrachtet er sie fliichtig
und geht dann, nach einem kurzen inneren Kampf, zu ihr hin: »Julien la
regarde et parait un instant en proie a un débat intérieur. Et soudain il
fait un pas vers elle.<’! Ebenso briisk wie Julien sich Jeanne im zweiten
Bild zuwendet, so plotzlich (»soudaing, »brusquement«) wendet er sich
von Martine im fiinften Bild ab. Sein tberstiirztes Verhalten gewinnt auf
diese Weise den Anschein einer Flucht. Es stellt sich folglich die Frage,
weshalb Julien Martine trotz seiner Gefiithle verlisst. Die Antwort ist in
der gemeinsamen Sprache zu suchen, die Julien und Jeanne sprechen und
zu der Martine keinen Zugang hat. Kurz bevor Jeanne auftritt, betrachtet
Julien ein Kornfeld, das ihn an ein Fallhorn erinnert und ihn ein Gedicht
André Chéniers zitieren lasst. Martine versteht weder den Vergleich noch
kennt sie den Text. Jeanne hingegen assoziiert das gleiche Bild und kann
die Verse vervollstindigen.’? Mit Jeanne teilt Julien eine »langage de ce
qui ne s’exprime pas«.>3 Sie verstehen sich ohne viele Worte, wohingegen
sich Julien erst umstindlich erkliren muss, bis Martine ihn begreift. Die
landliche Martine und der birgerliche Julien gehoren zwei getrennten
Welten an und die Distanz zwischen ihnen konnen sie nicht umstandslos
tiberbriicken. Julien geht, indem er an die Beziehung zu Jeanne anknipft,
letztlich den Weg des geringsten Widerstands.

Zwei Kriegsheimkehrer stehen auch im Zentrum eines anderen Stiicks
des Théitre de I'inexprimé, das schon vor Martine entstand — uraufgefiihrt
wurde es am 6. Marz 1920 am Théétre du Vieux-Colombier durch Jacques
Copeau — und ebenso den Status eines Klassikers des Thédtre de l'inexprimé
erlangt hat: Le paquebot Tenacity von Charles Vildrac.>* Vildrac wird meist
dem Théaitre de I'intimité zugerechnet, das durchaus Parallelen zum Théitre
de linexprimé aufweist. May Daniels zufolge seien fast alle Dramen des
Théitre de 'inexprimeé >intimistes, da sie kleine Leute und alltagliche Situa-
tionen in den Mittelpunkt stellen, aber nicht jedes Drama des Théitre de

51 Ebd., S. 125 (Hervorh. d. Verf.).

52 Vgl. ebd., S. 123f. und 130f.

53 Ebd., S. 130.

54 Charles Vildrac: Le paquebot Tenacity. Comédie en trois actes, Paris 1920. Ebenso wie
Martine findet Le paquebot Tenacity Eingang in die Forschung zum Théitre de I'inexpri-
mé: Daniels: The French Drama of the Unspoken, S. 120-134; Knowles: French Drama
of the Inter-War Years, S. 122f.; auRerdem Eliane Tonnet-Lacroix: Apres-guerre et sensi-
bilités littéraires (1919-1924). Paris 1991, S. 146.

210

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

Pintimité greife auf Strategien des Thédtre de Iinexprimé zuriick.>> In Le
paquebot Tenacity verbindet Vildrac beides: Er bedient sich den Verfah-
rensweisen des Verschweigens und Verschleierns (Thédtre de I'inexprimé),
um das Schicksal zweier Kriegsheimkehrer aus der Arbeiterklasse (Thédtre
de lintimité) zu gestalten. In der unmittelbaren Nachkriegszeit wollen die
beiden Minner — Bastien und Ségard — der wirtschaftlichen Krise Frank-
reichs entflichen und nach Kanada emigrieren. In einer nicht naher be-
zeichneten Hafenstadt stellen sie fest, dass sich ihre Reise wegen eines
Schadens am Schiff um einige Wochen verzogern wird. Sie beschliefSen,
sich im Gasthaus der Mme Cordier, in dem alle drei Akte spielen, einzu-
mieten und sich als Hafenarbeiter zu verdingen. Die offene Tiir des Lokals
gibt den Blick auf die ankernden Schiffe frei und erinnert daran, dass Sé-
gard und Bastien auf der Durchreise sind. Sie befinden sich an einem Zwi-
schenort, weil sie die Heimat Paris verlassen, die neue in Kanada noch
nicht erreicht haben. Wihrend ihres Aufenthalts verlieben sich beide in
die Kellnerin Thérese. Der eine, Ségard, ist schiichtern und zurtckhal-
tend, der andere, Bastien, forsch. Er nutzt die Wartezeit, verfihrt Thérese
und stiehlt sich mit ihr am Ende davon, um an einem anderen Ort ein
neues Leben zu beginnen.

An der Textoberfliche prisentiert das Drama zwei dichotome Charakte-
re. Bastien ist selbstsicher und zielstrebig, entschlossen und willensstark.
Er ist der Urheber des Auswanderungsplans, ist gegenwarts- und zukunfts-
orientiert. Der vertriumte und gerne in Erinnerung schwelgende Ségard
hingegen nimmt die Rolle des Mitlaufers ein und macht sich abhingig
von seinem Freund. Selbst ist er zogerlich und bringt nicht gentigend Ent-
schlusskraft auf, um eigene Wiinsche durchzusetzen. Bastien begleitet er
eigentlich nur unfreiwillig, er wiirde lieber bleiben, lasst sich aber mitzie-
hen. Seine Gefiihle fiir Thérese verheimlicht er. Obwohl Thérese sich star-
ker fir Ségard zu interessieren scheint, lasst sie sich von Bastien erobern,
wohingegen Ségards leise Andeutungen einer gemeinsamen Zukunft ver-
hallen. In dieser Hinsicht riumt der Text dem forschen Bastien deutlich
mehr Selbstbestimmung und Entscheidungsmacht ein. Doch seine ausge-
pragte Agency entpuppt sich beim genaueren Hinsehen als Tauschung,
sowohl was die Auswanderung als auch die Bezichung zu Thérese betrifft.
Zunachst zur geplanten Emigration: Bastien berichtet im Gasthaus, dass
er und Ségard mit der Société Franco-Anglaise einen Vertrag geschlossen

55 Vgl. Daniels: The French Drama of the Unspoken, S. 115f.

211

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

haben, der vorsieht, dass die Gesellschaft die Reisekosten tibernimmt und
sie beide im Gegenzug eine Ausbildung in einem landwirtschaftlichen
Betrieb vor Ort absolvieren. Nach einem Jahr sollen sie eigene Landereien
erhalten, die sie bewirtschaften und binnen zehn Jahren abbezahlen mis-
sen. Das Arrangement interpretiert Bastien als Gelegenheit zu absoluter
Freiheit. Doch schon seine Formulierungen, in denen er und Ségard die
grammatische Funktion des Objekts einnehmen, machen stutzig: »elle [la
société franco-anglaise] vous expédie a ses frais au Canada [...], on vous
donne du terrain et 'on vous installe.«*¢ Der Einwand des luziden Stamm-
gasts Hidoux, man werde sie dort einschrinken und ausbeuten,’” stattet
Bastiens Traum von der Freiheit mit dem notigen Wirklichkeitssinn aus.
Seine Plane erweisen sich als die Fortsetzung der Fremdbestimmung, die
im Krieg begann. Denn das Dasein als Soldat war gleichfalls Arbeit, wie
Bastien recht frih im Drama konstatiert:

Nous sortons de faire la guerre. On travaillait depuis six ans dans les casernes ou
sur la Meuse, ou sur la Marne ou sur la Somme, dans les jolis chantiers du gou-
vernement. C’est chez ce patron-la que nous sommes restés le plus longtemps
depuis notre sortie d’apprentissage.>®

Auch in der Beziehung zu Thérese handelt und entscheidet Bastien nicht
autonom. Wihrend sich ihm seine Entscheidung gegen Kanada und fiir
sie als purer Willensakt darbietet — »La vraie liberté, c’est de changer brus-
quement de route, a son gré«*? —, durchschaut Hidoux wiederum die im
Untergrund wirkenden Mechanismen und kehrt Bastiens Abhangigkeit
von Thérese hervor: »Bastien s’est trouvé pris et bien pris comme un gosse
qu’il est. Il I’a eue tout de suite dans la peau. Et comme elle ne veut
pas partir au Canada, il reste ici.«®® In der Tat schlagt Thérese Bastiens
Angebot, ihn auf der Reise zu begleiten, aus und ihre Weigerung bedingt
letztlich seinen Meinungswandel.

In Le Paquebot Tenacity eingelassen sind allgemeinere Reflexionen tber
Willensfreiheit bzw. genauer tber die Unfreiheit individueller Willens-
entscheidungen, die von Hidoux angestellt und auf Bastien und Ségard
projiziert werden. Die Menschen teilt Hidoux in zwei Kategorien ein, die

56 Vildrac: Le paquebot Tenacity, S. 33.
57 Vgl.ebd., S. 83.

58 Ebd., S.28f. (Hervorh. d. Verf.).

59 Ebd., S.113.

60 Ebd., S.128.

212

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

je von einem der beiden Ex-Kombattanten reprisentiert werden. Auf der
einen Seite stehen die,

qui sont dans la vie comme des bouchons sur un fleuve. Un temps ils iront réver
et se dandiner dans une anse ou entre les roseaux. Ils y resteront méme si C’est
leur chance. Sinon, un remous, et les voila qui démarrent, les voila repartis.®!

Diese Menschen lassen sich, wie Ségard, auf dem Fluss des Lebens treiben
und verharren solange an einem Ort, bis sie von der Stromung weitergezo-
gen werden. Auf der anderen Seite stehen die Menschen, die, wie Bastien,
einem Wetterhahn (»girouettes«) gleichen: »Ils sont bien fiers et assurés
parce qu’ils ont un pivot. Et ils parlent de leur volonté, de leur décision.«%?
Doch, so fithrt Hidoux aus, sie geben nur den Anschein von Willensstarke
und Entschlusskraft, denn sie sind genauso von der Windrichtung abhan-
gig wie die >Korken« von der Flussstromung: »La fleche de la girouette
aussi a lair ferme, quand le vent est établi. Mais ¢a n’empéche pas le
vent de tourner un jour.«®3 So sind es, folgt man Hidoux, die Umstinde,
die Gber das Leben des Einzelnen entscheiden: »quand on décide, on ne
fait qu’obéir a la force des choses et alors on n’exécute qu’a la derniere
extrémité, car le cours des évenements peut des fois changer.«** Auf Hand-
lungsebene beglaubigen Ségards Unselbststaindigkeit und Folgsamkeit so-
wie Bastiens nur vermeintliche Entschiedenheit das, was Hidoux diskursiv
mithilfe der Wind- und Wassermetapher ausfihrt. Le paquebot Tenacity
stellt somit ein autarkes Leben grundsitzlich infrage und impliziert, eine
freie Willensentscheidung sei nie moglich.®> Der Name des Schiffs (und
des Dramas) Tenacity, den Bastien nur allzu gern als seine und Ségards
Devise aufnimmt, lasst sich ergo nur ironisch verstehen: Das homophone
»ténacité«, eines der Schlagworte der franzosischen Durchhalterhetorik,
bedeutet Hartnickigkeit oder Beharrlichkeit, und das sind Eigenschaften,
die den beiden Figuren im Erkennen und Verfolgen eigener Ziele abge-
hen.

Auch wenn die Beobachtungen zur Determiniertheit des Menschen in
Le paquebot Tenacity Allgemeingultigkeit beanspruchen, so stellt Vildrac
eine Beziehung zwischen der fehlenden individuellen Agency und dem
Ersten Weltkrieg her, weil er zwei Kriegsheimkehrer als Protagonisten

61 Ebd., S.135f.
62 Ebd., S.136.
63 Ebd., S.129.
64 Ebd., S.130.
65 Ahnlich Daniels: The French Drama of the Unspoken, S. 133.

213

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

wahlt, und zwar solche, die auch die groen Materialschlachten miterlebt
haben. Dass der Krieg die Kombattanten verandert hat, darauf macht
Bastien aufmerksam:

Et puis [...], tu ne te vois pas apres ces quatre ans dont tu sors ta peau par
miracle, quatre ans sans compter trois ans de service avant et dix mois de caserne
apres, tu ne te vois pas rentrer comme si rien n’avait été [...]!6¢

Das Ereignis des Ersten Weltkriegs fihrte bei Charles Vildrac — wie auch
bei Jean-Jacques Bernard — also zu erheblichen Zweifeln an der menschli-
chen Selbstbestimmtheit. Die Uberbetonung des Fatums und umgekehrt
die Schmalerung menschlicher Handlungsmacht in ihren Texten sind
durchaus dem Ersten Weltkrieg geschuldet.®” Damit einher geht — und
dies gilt ebenso fiir Bernard und Vildrac wie auch fir Hofmannsthal —
eine neue Theaterasthetik, die tuber weite Strecken des Dramenverlaufs
auf Handlung im aristotelischen Sinne verzichtet und stattdessen das
Innenleben der Figuren ohne dufere Konflikte entfaltet.®® Wahrend die
Aussprache der Protagonisten in den Texten des Théitre de I'inexprimé
ganzlich ausbleibt und die Aussicht darauf durch die Abreise einer der
Figuren endgiltig zunichtegemacht wird, verzogert sie Hofmannsthal
durch die von Kari angerichteten Konfusionen und die missgliickte erste
Unterredung mit Helene. Die Ohnmacht der Figuren tibersetzen Vildrac,
Bernard und Hofmannsthal zudem in eine indirekte Kommunikation, die
wesentlich von Stillschweigen, Zurtickhaltung, Anspielungen und Mehr-
deutigkeiten sowie gestischem Spiel gepragt ist. Macht- und Sprachverlust
gehen Hand in Hand.®

Angesichts der Zwangsliufigkeit des Geschehens und der geringen per-
sonalen Agency prasentiert der Schluss von La paquebot Tenacity die An-
erkennung des Schicksals als undurchschaubare Macht und die Ergeben-
heit in das Schicksal als addquate Lebenseinstellung. Diesen Fatalismus
verdichtet Vildrac in einem dem Text vorangestellten Zitat des humanisti-
schen Schriftstellers Frangois Rabelais: »Les destinées meuvent celui qui

66 Vildrac: Le paquebot Tenacity, S. 29.

67 Vgl. auch Tonnet-Lacroix: Apres-guerre et sensibilités littéraires, S. 146.

68 Tonnet-Lacroix (ebd., S. 147) sieht darin Vorlaufer zu Eugene Ionesco und Samuel Be-
ckett.

69 Vgl. ebd., S.146: »Le >Théitre de silence< est aussi un théatre de I'impuissance, ou le
drame reste latent dans la grisaille de la vie quotidienne [...].«

214

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

consent, tirent celui qui refuse.«’® So hat Ségard am Dramenende verstan-
den, dass er Thérese fir immer verloren hat, und er figt sich in das von
Bastien geplante Vorhaben. Resigniert, aber bestimmt verlasst er Mme
Cordiers Café. Gerade in dieser letzten Szene kommen die Gestaltungs-
mittel des Thédtre de I'inexprimé zum Tragen. Kurze Augenblicke der Stille
zeigen Ségards Kummer tber seinen Verlust wie auch seine Verstandnislo-
sigkeit angesichts des Verrats durch den Freund an, veranschaulichen aber
auch seine Entwicklung. Auf die erste Stille folgt die Frage nach Théreses
und Bastiens Plianen, nach der zweiten hadert Ségard mit sich und dem,
was er nun tun soll, und nach den letzten beiden beschliefit und bekundet
er, alleine nach Kanada zu emigrieren.”! Die Morgendimmerung unter-
malt die Aufbruchsstimmung,.

Bezeichnend fir die beiden Dramen des Théitre de I'inexprimé ist die
absolute Abwesenheit von Heldendiskursen. Keine der Figuren driickt
ihre Vorstellung von militirischem Heldentum aus oder problematisiert
das Heroische vor dem Hintergrund des totalisierten Kriegs. Heldenbilder
werden lediglich uber die Biographien der mannlichen Protagonisten
aufgerufen, die allesamt mehrere Jahre im Krieg dienen mussten. Doch
mehr als der Einsatzort (Syrien, Verdun) wird nicht genannt. Insofern
damit aber ein bestimmter Soldatentypus verbunden ist — der Abenteurer
und der Frontkimpfer —, sind die unfreien und unsouverinen Figuren
kontrastiv auf diese bezogen. Implizit werden die Heldenideale als wirk-
lichkeitsfern und unglaubwiirdig verabschiedet, die fehlende Nennung im
Text performiert ihre Nichtigkeit. Ahnliches gilt fiir den Krieg, Gber den
nicht diskutiert wird. Wie das militarische Heldentum bildet der erlebte
Krieg lediglich eine schemenhafte Folie, vor der die Handlung erwachst.

Im Gegensatz zu den Vertretern des Théitre de I'tnexprimé vermag Hof-
mannsthal der neurotischen Hemmung seines >schwierigen< Protago-
nisten etwas Positives abzugewinnen. Er schreibt seiner Kriegs- bzw.
Nahtoderfahrung einen Lernprozess ein, der erstens zu einer Infragestel-
lung der tradierten Werteordnung und Lebensweise in der Gesellschaft
befahigt. Kari grenzt sich in seinem Verhalten von den Wiener Aristokra-
ten ab, macht auf ihre Unzulanglichkeiten wie etwa die Oberflachlichkeit

70 Vildrac: Le paquebot Tenacity, S. 9. Das Zitat entstammt einem posthum erschienenen
Fortsetzungstext der Pantagruel-Geschichte und lautet korrekt: »Les destinées menent
celui qui consent, tirent celui qui refuse.«

71 Vgl. ebd., S. 132-134. Zu Vildracs Einsatz der Pausen als Zeichen mentaler Veranderun-
gen vgl. Daniels: The French Drama of the Unspoken, S. 130.

215

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

und Scheinhaftigkeit ihres Sprechens und Tuns aufmerksam und bietet
ein alternatives Modell an. Zweitens versetzt das Kriegserlebnis Kari in die
Lage, zwischen >Zufilligem« und >Notwendigem« zu unterscheiden. Eben-
so wie er in dem »Hierhin- und Dorthingeworfenwerden und der Stumpf-
heit und Todesangst« im Graben eine »Notwendigkeit« erkennen lernte,
welche die nur scheinbare Kontingenz des Kriegsgeschehens aushebelte,
kann er nun die notwendigen, natiirlichen, bestindigen Bindungen »zwi-
schen Mannern und Frauen« von den fliichtigen und zufilligen abgren-
zen.”? Beide Aspekte miinden in die Ehe zwischen Kari und Helene, die in
der Verlobungsszene antizipiert wird. Erstens begriindet ihre Beziehung
ein Gesellschaftsmodell, in dem die Sprache ihre Funktion des Verstind-
lich-Machens und Verstehens zuriickgewinnt. Zweitens wird die Bezie-
hung als eine notwendige prasentiert, die sich aus dem Wirrwarr der kurz-
lebigen und willkirlichen Verhaltnisse herausschilt.”? Die positive Aufla-
dung des Kriegserlebnisses setzt sich im Schwierigen auch an anderer Stelle
fort, an der Hofmannsthal den Krieg als heroische Bewahrung romanti-
siert, ndmlich dann, wenn Kari Adolf Hechingens Soldatentum bewun-
dert. Beide waren gemeinsam »im Winter Fiinfzehn, zwanzig Wochen in
der Stellung in den Waldkarpathen«, wo sie »das letzte Stiickl Brot mitein-
ander geteilt« haben und Hechingen »vis-a-vis dem Tod sich eine solche
Ruhe bewahrt hitte«.” Hofmannsthal verklirt Kameradschaft, Opferbe-
reitschaft und stoische Todesverachtung der osterreichischen Frontsolda-
ten. Mit der Wahl der Karpaten als Schlachtenort rekurriert er auf seinen
am 23. Mai 1915 in der Newuen Freien Presse erschienenen Aufsatz Geist der
Karpathen, in dem er das Durchhaltevermogen und die Selbstiiberwin-
dung der sogenannten Karpatenkimpfer unverhohlen heroisiert. Er preist
das »Heer, das kriegsgewohnteste, uniiberwindlichste, das seit den Tagen
des Prinzen Eugen unter dem Doppeladler gefochten hat«,”S und feiert das
Verdienst der Kombattanten:

72 Hofmannsthal: Der Schwierige, S. 87. Vgl. dazu auch Honold: Die Geburt der Eheko-
modie, S. 47f.

73 Kari zu Helene: »Aber nein, an Thnen ist ja nicht die Schonheit das Entscheidende, son-
dern etwas ganz anderes: in Ihnen liegt das Notwendige.« (Hofmannsthal: Der Schwie-
rige, S.99) Zugleich konterkariert Hofmannsthal sein Konzept der >héheren Notwen-
digkeit,, wenn Kari es auch auf die dysfunktionale Ehe von Adolf und Antoinette an-
wendet (vgl. ebd., S. 40).

74 Ebd., S.18.

75 Hugo von Hofmannsthal: Geist der Karpathen. In: Simtliche Werke XXXIV: Reden
und Aufsitze 3: 1910-1919. Hrsg. von Klaus E. Bohnenkamp, Katja Kaluga und Klaus-
Dieter Krabiel. Frankfurt a.M. 2011, S. 162-166, hier S. 163.

216

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

Sieben Monate, zweihundert Tage und Nachte — und das unsagbare Ausharren,
das heldenhafte Vor, immer wieder, und das heldenhaftere Zurtck, diese sieg-
reichen Riickzugsgefechte, dies innerliche Uberlegenbleiben im scheinbaren
Unterliegen; Geduld, kostbarer als Mut [...] und iber dem allen jenes unauthér-
liche Gebet von Minnern: Ich will!7é

Die Umwertung des passiven Aushaltens und des bewegungslosen Sta-
gnierens zu tapferem Ausharren, dynamischem Fechten und mutigem
Anerkennen des heroischen Auftrags im Essay, das auf ganzer Linie mit
den staatlich-propagandistischen Vorgaben liegt, ist durch die Figur des
Kriegstraumatikers Kari im Schwierigen lediglich zuriickgenommen, nicht
aber getilgt. Beide Kriegsdeutungen — Heldentum und Trauma — bleiben
in einem unauflosbaren Widerspruch nebeneinander bestehen.

V.1.2. Der gefallene Held: Sean O’Caseys The Silver Tassie (1928)

Neben dem willensschwachen Kari prasentiert Hofmannsthal in Der
Schwierige einen zweiten Kriegsheimkehrer, Adolf Hechingen, der nach
seiner Heimkehr durchaus den Willen aufbringt, seine Frau Antoinette,
die ein Verhiltnis mit Kari unterhielt, zurickzugewinnen. Hechingen
bemubht sich, die Ehe wiederherzustellen, doch seine ungelenken Annéhe-
rungsversuche in der fiinften Szene des letzten Akts lassen Antoinette
irritiert und etwas verargert zurtick. Seine hochtrabenden, verkinstelten
Worte konterkariert sie mit lakonischen Antworten, etwa: »Ado, ich bitt’
dich um alles, red’ nicht mit mir, als wenn ich eine Speisewagenbekannt-
schaft aus einem Schnellzug ware.«’”7 Die Aussprache endet fiir Hechin-
gen wenig verheiffungsvoll: Antoinette lasst ihn unter Vorschitzung von
Migrine im Vorsaal der Altenwyls stehen und fihrt ohne ihren Mann

76 Ebd., S.164f. Ahnlich patriotisch und verherrlichend dufert sich Hofmannsthal in an-
deren Kriegsschriften, etwa in Die Bejabung Osterreichs (1914) und Die Taten und der
Rubm (1915). Zu seiner Kriegspublizistik vgl. Christian Soboth: Berichterstatter, Dich-
ter, Priester und Prophet. Amter und Rollen in Hugo von Hofmannsthals Kriegspubli-
zistik / Reporter, Poet, Priest and Prophet. Posts and Parts in Hugo von Hofmannsthal’s
Journalism of War. In: Thomas F. Schneider (Hrsg.): Kriegserlebnis und Legendenbil-
dung. Das Bild des »modernen« Krieges in Literatur, Theater, Photographie und
Film / The Experience of War and the Creation of Myths. The Image of »Modern« War
in Literature, Theatre, Photography, and Film. Bd. 1: Vor dem Ersten Weltkrieg. Der
Erste Weltkrieg / Before the First World War. The First World War. Osnabriick 1999,
S.215-232.

77 Hofmannsthal: Der Schwierige, S. 119.

217

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

ab. Durch die Entfremdung der beiden Eheleute und das einseitige,
vergebliche Werben des Mannes ist Hechingen den Protagonisten vieler
Heimkehrerdramen deutlich naher als Kari, der weder verheiratet ist noch
Ablehnung seitens der Frau erfihrt. Verbunden mit dem Typus des ver-
stolenen Riickkehrers, der das Prafigurat der Odyssee negativ umdeutet,
ist im westeuropaischen Theater eine spezifische Figurenkonstellation,
bestehend aus der Frau, dem betrogenen Ehemann und dem neuen Lieb-
haber,”® sowie ein spezifisches Handlungsgerist, in dem der ehemalige
Kombattant verzweifelt um seine Frau kimpft. Der sehr kurze Einakter
The Sun von John Galsworthy (1922)7° macht dieses Stereotyp mittels ei-
nes Spiels von Erwartungen an den Kriegsheimkehrer und Enttauschung
durch sein abweichendes Verhalten sinnfillig. Den Irritationseffekt, der
sich mit seinem Auftreten einstellen wird, steigert in The Sun der idylli-
sche Handlungsort, der mit dem strahlenden Sonnenschein, dem ruhig
flieBenden Bach, den Maiblumen und dem singenden Kuckuck aufs Au-
Berste mit der dargestellten Handlung kontrastiert. Galsworthy nutzt far
seinen als »Szene« untertitelten Text die fiir Heimkehrergeschichten cha-
rakteristische Konstellation der drei genannten Figuren, die im Personen-
verzeichnis als Typen adressiert werden und sich untereinander mit bei-
nah klischeehaften Vornamen anreden: The Girl (Daisy), The Man (Jim),
The Soldier (Jack). Vor dem Krieg war Daisy mit Jack liiert, begann dann
aber eine Bezichung mit Jim, der wegen einer Verletzung frithzeitig aus
dem Kriegsdienst entlassen wurde. Jack, dessen Rickkehr erwartet wird,
weif§ von alldem nichts. In der ersten Halfte des Einakters, in der Daisy
und Jim auf Jack warten, herrscht eine erwartungsvolle Spannung. Daisy
sorgt sich, wie Jack die Trennung aufnehmen wird, und firchtet, ihn zu

78 Leonhard Frank dekliniert diese Dreierkonstellation in seinem Schauspiel Karl und An-
na regelrecht durch: Die Hauptfiguren Anna, Karl und Richard stehen in einem solchen
Verhiltnis; Maries Schwager flicht angesichts eines neuen Liebhabers an die Front zu-
riick, wo er binnen weniger Tage fillt; der Postaushelfer und der Schlosser haben Ehe-
frau wie Liebhaber erschossen; ein Nachbar verprigelt seine Frau wegen des Ehebruchs;
ein anderer arrangiert sich mit der Situation und lasst den Liebhaber bei sich wohnen;
der Geliebte einer weiteren Bekannten hat seinen Platz freiwillig geraumt; vgl. dazu
auch Rolf Parr: Emigranten/Kriegsheimkehrer. Zwei Modelle der (Un-)Gastlichkeit
und das Phianomen der fehlenden Sprache. In: Evi Fountoulakis/Boris Previ$i¢ (Hrsg.):
Der Gast als Fremder. Narrative Alteritat in der Literatur. Bielefeld 2011, S.229-246,
hier S. 237.

79 John Galsworthy: The Sun. A Scene. In: The Forest and Six Short Plays. Leipzig 1928,
S.239-248. The Sun wurde 1922 ohne grofSes Aufsehen am Liverpool Playhouse urauf-
gefithrt und spielt in der heutigen Forschung keine Rolle.

218

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

verletzen. Jim wiederum rustet sich mit einem Messer aus, um auf einen
potentiellen Angrift vorbereitet zu sein. Jacks Auftritt, der den zweiten
Teil der >Szene« einnimmt, bricht mit den Erwartungen des Liebespaars.
Anstatt den Rivalen zu attackieren und Daisy anzuflehen, akzeptiert Jack
die neue Situation ohne Groll. Seine frohliche Stimmung ist ungetriibe,
sein Lachen ungebrochen:

THE MaN. [Fiercely] [...] 've took her.

THe SoLpier.  That’s all right, then. You keep ’er. I've got a laugh in me you
can’t put out, black as you look! Good-bye, little Daisy!3°

Sein Verhalten begrindet Jack damit, Trauer und Tribsinn nach der
»Kriegsholle« abgeschworen zu haben.®! Daisy und Jim kénnen — mogli-
cherweise ebenso wenig das Publikum — Jacks Verhalten nicht begreifen,
eben weil er nicht dem archetypischen Heimkehrer entspricht. Die einzi-
ge Erklirung fiir sein Auftreten ist in ihren Augen eine Kriegspsychose
und so vermuten sie, er sei wahnsinnig geworden. Nur auf diese Weise
konnen sie Jacks ungewohnliches Betragen in ihren Verstehenshorizont
einhegen. Im Umkehrschluss bedeutet dies, dass ein Kriegsheimkehrer,
der sich gefasst tiber die neuen Verhaltnisse erhebt und durch unerschit-
terlichen Gleichmut eine tberlegene Position bezieht, als deviant ange-
sehen wird. Nur der bei der Heimkehr gebrochene Held scheint glaub-
wiurdig. Kennzeichnend fir die westeuropdische Heimkehrerdramatik ist
konsequentermafSen ein von seiner Heimat entfremdeter Heimkehrer.
Auffillig ausgepragt und dariiber hinaus an eine Reflexion des Heroi-
schen gebunden ist dieses Figuren- und Handlungsschema in der Tragiko-
modie The Silver Tassie des gebiirtigen Iren Sean O’Casey.?? Nachdem
William Butler Yeats als Leiter des Dubliner Abbey Theatre das Drama ab-
gelehnt hatte, wurde es in London am 11. Oktober 1929 im Apollo The-
atre uraufgefithre.®? Die Heimkehr inszeniert O’Casey ausschlieflich im

80 Ebd., S.246f.

81 Vgl. ebd., S.245 und 247f.

82 Sean O’Casey: The Silver Tassie. A Tragi-Comedy in Four Acts. Stage Version. In:
Collected Plays II. London u.a. 1968, S. 1-111. The Silver Tassie gilt als der bedeutendste
Beitrag zur Antikriegsliteratur im britischen Theater der 1920er-Jahre (vgl. Heinz Ko-
sok: The Silver Tassie and British Plays of the First World War. In: AAA 10 [1985] 1/2,
S.91-96, hier S. 91).

83 Die Kontroverse, die sich im Zuge dessen zwischen O’Casey und Yeats entspann, domi-
niert das Gros der Forschungsarbeiten zu The Silver Tassie, wohingegen sich nur wenige
dezidiert mit Form und Inhalt beschaftigen. Aufschlussreich fiir die auch in vorliegen-

219

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

letzten der vier Akte, wohingegen die ersten drei dem Aufbruch an die
Front, den Erfahrungen im Kriegsgebiet sowie dem Aufenthalt im Kran-
kenhaus gewidmet sind. Protagonist ist Harry Heegan, der sich vom at-
traktiven und gefeierten Fufballspieler des ersten Akts zum verbitterten
und vereinsamten Kriegsinvaliden des dritten und insbesondere vierten
Akts entwickelt. Mithilfe der Divergenzen zwischen Beginn und Ende des
Dramas einerseits und der Kontrast- und Korrespondenzrelationen zwi-
schen Harry und den Nebenfiguren andererseits werden in The Silver
Tassie gangige Heldenbilder aufgerufen und im Kontext des Grabenkriegs
dekonstruiert. Auflerdem werden die gesellschaftlichen Strukturen offen-
gelegt, vor deren Hintergrund sie allererst wirksam werden konnen.

Das Heldenbild, das O’Casey in The Silver Tassie zunichst entwirft,
ist dasjenige eines Sporthelden, den Harry Heegan im ersten Akt uneinge-
schrankt verkorpert. Er tritt als gefeierter, von Mannern und Frauen glei-
chermaflen umjubelter FufSballstar auf, der wihrend eines Fronturlaubs
das Siegtor fir seine Mannschaft schiefSt. In seiner Figur biindelt O’Casey
Eigenschaften, die in dem von ihm dargestellten irischen Arbeitermilieu
als Mannlichkeits- und Heldenideale gelten. Neben sportlichem Erfolg,
den der titelgebende, silberne Preispokal symbolisiert, sind das vor allem
physische Starke bis hin zu Gewalttatigkeit sowie sexuelle Potenz. Erste-
res kommt in dem texter6ffnenden, bewundernden Gesprich zwischen
Harrys Vater Sylvester und seinem Freund Simon Norton tiber Harrys Fi-
higkeit, eine Kette mit seinem Bizeps sprengen zu konnen, und seinen Tri-
umph in einer Schlagerei zum Ausdruck.3* Zudem ist die Schilderung des
Siegtors in eine energiegeladene, gewaltvolle, beinah militirische Sprache
gekleidet:

Slipping by the back rushing at me like a mad bull, steadying a moment for a
drive, seeing in a flash the goalie’s hands sent with a shock to his chest by the
force of the shot, his half-stunned motion to clear, a charge, and then carrying him,
the ball and all with a 7ush into the centre of the net!3

der Arbeit entscheidende Problematisierung von Mannlichkeit in The Silver Tassie sind
Martin Decker: »You half-baked Lazarus«: Masculinity and the Maimed Body in Sean
O’Casey’s The Silver Tassie. In: Anne-Julia Zwierlein/Iris M. Heid (Hrsg.): Gender and
Disease in Literary and Medical Cultures. Heidelberg 2014, S.157-172, sowie Mar-
guerite Harkness: The Silver Tassie: No Light in the Darkness. In: Sean O’Casey Review 4
(1978), S.131-137.

84 Vgl. O’Casey: The Silver Tassie, S. 7-9.

85 Ebd., S.28 (Hervorh. d. Verf.).

220

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

Die im Vokabular angedeutete Parallelisierung von Sport und Krieg
veranschaulicht auch Harrys Kleidung, die Versatzstiicke aus beiden Be-
reichen vereint: eine Khakihose und eine Militirmitze zum einen, ein
orangefarbenes Mannschaftstrikot zum anderen. Harrys Uberlegenheit im
Bereich der Sexualitat — als Anteil an und Folge von seinem sportlichen
Durchsetzungsvermogen — bezeugt wiederum seine Liebesbeziehung zu
Jessie, die auf rein korperlicher Anziehungskraft beruht. Der Text prasen-
tiert sie als leichtlebige junge Frau, wie etwa die Regieanweisungen de-
monstrieren: »She gives her favour to the prominent and popular. Harry
is her favourite [...]. It is a time of spiritual and animal exaltation for
her.«% Jessies Gunst gilt in der dargestellten Welt als Beweis von Harrys
(korperlicher) Virilitit. Zudem weist die erotisch aufgeladene Rede eine
ausgepragte Sexualitat als Eigenschaft des Mannes und Sporthelden aus.
Harry und sein Freund Barney sprechen tber den Pokal wie tber eine
Vergewaltigung, Gber den Fronteinsatz wie Gber eine Liebesnacht:

HARRy. [AInd we’ll rape her [the Silver Tassie] in a last hot moment before
we set out to kiss the guns! [...]

BARNEY. [taking a bottle of wine from his pocket]. Empty her of her virtues, eh?
[...] Here she is now... Ready for anything, stripped o the skin!®

Von Beginn an zeichnet O’Casey in seinem Drama ein von Hypermasku-
linitat gepragtes Ambiente, in dem Sport und Krieg, Gewalt und Sexuali-
tit aufs Engste ineinander verschrankt sind.®® Erganzt werden sie durch
einen letzten Bildspendebereich, denjenigen der Religion, der ausschlag-
gebend sein wird fur die Kriegsdarstellung und -deutung des zweiten
Akts. Eine Verbindung zwischen Militiar und Religion wird zunachst tiber
Susie Monican hergestellt, eine junge Frau, die sich, nachdem Harry sie
abwies, zu Gott fliichtete. Wahrend sie unablassig Gber das Jungste Ge-
richt predigt und die beiden Minner Sylvester und Simon zu einem gott-
gefilligen Leben ermahnt, reinigt sie die Waffen der Soldaten, zunichst
das Gewehr, dann das Bajonett,?® die obendrein Phallussymbole sind und
auf diese Weise die weibliche Bewunderung fir mannliche Gewalt illus-
trieren. Zudem werden Susies christliche Appelle in militarischem Voka-

86 Ebd.,S.26.

87 Ebd., S.29 (Hervorh. d. Verf.).

88 Vgl. auch Decker: »You half-baked Lazarus«, S.162-164; Harkness: The Silver Tassie,
S. 133f.

89 Vgl. O’Casey: The Silver Tassie, S. 7-9.

221

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

bular beschrieben: Thre ermahnenden Worte fassen Sylvester und Simon
als >Kanonieren« (»cannonadin’«) auf, und die Nachbarin Mrs. Foran qua-
lifiziert sie als »gospel-gunner« ab.”® Die folgenreichste Assoziation mit
der Religion bringt allerdings der Preispokal: Wenn Harry und Jessie
mit ihm das Haus der Heegans betreten, dann halt Jessie den Pokal auf
die gleiche Weise wie ein Priester einen Kelch (»chalice«) emporheben
wirde.?! Jessies Geste verweist auf das christliche Abendmahl, das Jesus
mit seinen Jingern kurz vor seiner Kreuzigung feiert. Die Stelle verklart
Harry zur Christusgestalt und antizipiert seinen kommenden Fronteinsatz
als Martyrium. Die Ineinssetzung von Harry und Jesus, die bereits im
ersten Akt durch die erotisch-gewalthaft Gberladene Sprache briichig ist,
wird im Fortgang des Dramas ad absurdum gefihrt, vor allem weil die
durch den christologischen Vergleich versprochene Erlosung ausbleibt.
Die radikale Aushohlung erfolgt hauptsachlich im zweiten Akt, der
durch seine symbolistische Anlage aus der realistischen Szenerie der ande-
ren drei heraussticht. Schauplatz ist das Kriegsgebiet wahrscheinlich an
der Westfront. Der Ort ist nicht nidher bezeichnet, integriert aber ikoni-
sche Erkennungszeichen des Stellungs- und Maschinenkriegs: Griben und
Stacheldraht sind im Hintergrund zu sehen, im Vordergrund die Trim-
mer von Hausern sowie abgebrannte Baumstimpfe, der Boden ist tibersat
mit Granattrichtern. Diesen Ort der Zerstorung betritt eine Gruppe er-
schopfter Soldaten, die soeben einen zwolfstiindigen Munitionstransport
hinter sich gebracht haben: »A group of soldiers come in from fatigue
bunched together as if for comfort and warmth. They are wet and cold,
and they are sullen-faced.«?? Sie tragen, dhnlich wie die Matrosen in
Goerings Seeschlacht, keine Namen, nur Nummern, und weisen keine cha-
rakterlichen Eigenheiten auf. Zudem ist ihre Rede verfremdet und wirkt
wie ein Klagelied. In dem litaneihaften und chorischen Sprechgesang be-
jammern sie die Grauen des Kriegs, sehnen sich nach der Heimat, schimp-
fen auf >Driickeberger« wie Vorgesetzte und suchen nach dem Sinn all
dessen. Die repetitive, tautologische Satzkonstruktion »We’re here because
we’re here, because we’re here, because we’re here!«®3 weist die Sinnsuche

90 Ebd., S.9 und 17.

91 Vgl.ebd,, S.25.

92 Ebd., S.37.

93 Ebd., S.39. Bei den Zeilen handelt es sich um ein Lied, das Soldaten im Ersten Welt-
krieg auf die Melodie von Auld Lang Syne sangen — ein Lied tiber die Unbegreiflichkeit
und Absurditit des Kriegs.

222

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

indes als Aporie aus. Ich-Verlust, Orientierungslosigkeit, Hoffnungslosig-
keit und existentielle Verlassenheit bestimmen die symbolistische Szenerie
und untergraben den Minnlichkeits- und Heldenkult des ersten Akts.
Dieser hatte den Krieg ebenso wie den Sport als heroische Bewahrungs-
probe projiziert; der zweite Akt hingegen postuliert die Unmoglichkeit
militirischen Heldentums. Die Strukturen des Sports sind nicht ohne
Weiteres auf den Krieg tbertragbar, und umgekehrt stellt der Krieg ande-
re Anforderungen an die Soldaten als der Sport an die Athleten.”* An der
Front konnen die Figuren weder physische Stirke noch irgendeine Art
souverdnen Handelns unter Beweis stellen. Sie sind ihrer Kraft und ihrer
Agency vollkommen beraubt. Die Virilitit und Vitalitat des ersten Akts
sind Passivitit und Agonie gewichen. Bezeichnenderweise thront tiber der
Soldatengruppe eine kauernde Gestalt, >Croucher« genannt, die den Tod
personifiziert.”> Der zweite Akt fithrt mithin den Untergang des Helden
— auch des attentistischen Helden — im Graben- und Maschinenkrieg
vor; keines der typologischen Merkmale des Heroischen — Exzeptionalitit,
Exemplaritat, Agonalitit, Transgressivitit, Agency und Opferbereitschaft —
lieRe sich auf die Figuren anwenden.

Wie bereits angedeutet, wird das Kriegserlebnis des zweiten Akts in ein
biblisches Narrativ eingebettet und ironisch verkehrt. Beim Offnen des
Vorhangs referenziert Croucher Ezechiels Traum vom Tal der verdorrten
Gebeine (Hes 37,1-14), indem er den ersten Satz anzitiert (»And the hand
of the Lord was upon me, and carried me out in the spirit of the Lord,
and set me down in the midst of the valley«). Jedoch psalmodiert er eine
entstellte Version. Wo der Prophet im Alten Testament auf Anweisung
Gottes die Toten wieder lebendig macht, fordert Gott Croucher in The
Stlver Tassie dazu auf, die Lebenden zu vernichten. Wahrend sich im
Alten Testament das Tal der Totengebeine in ein grofSes Heer verwandelt,
steht das groffe Heer (»exceeding great army«) im Drama zuerst und
wird in das Tal der Totengebeine (»valley of dry bones«) verwandelt.”®
Die Auferstehungshoffnung der Bibelstelle wird in The Silver Tassie zur

94 Die Uberfithrung von Sport in Krieg scheint in den britischen Heimkehrerdramen weit-
verbreitet, so etwa auch in William Somerset Maughams The Unknown (1920), wo der
Protagonist bei Kriegsausbruch glaubte, Krieg sei »the noblest sport in the world«
(William Somerset Maugham: The Unknown. A Play in Three Acts. In: Plays VI
Leipzig 1935, S. 15-97, hier S. 69).

95 Vgl. dazu die Figurenbeschreibung in den Vorbemerkungen (O’Casey: The Silver
Tassie, S. 3).

96 Ebd.,S.36.

223

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

Todesgewissheit.”” In O’Caseys Text bietet die Religion folglich keine
theologische Rechtfertigung des Kriegs, die im ersten Akt durch den Ver-
weis auf das Abendmahl, die Kreuzigung und die Wiederauferstehung in
Aussicht gestellt wird. Mehr noch, sie ist derart pervertiert, dass sie nur
noch Tod predigen und keine Zuversicht mehr geben kann. Am Ende,
kurz bevor der Kampf beginnt, beten die Soldaten sodann auch nicht
nur zu Gott, sondern auch zur Haubitze, mit der sie sich verteidigen
werden.”® Das Kriegsgerat ist zum grauenvollen Religionsersatz geworden
und christliche Werte wie Frieden, Nachstenliebe und Hoftnung erweisen
sich im Ersten Weltkrieg als ebenso widersinnig wie die von der Gesell-
schaft gepflegten Mannlichkeits- und Heldenideale.

Dieser zweite Akt von O’Caseys The Silver Tassie ist innerhalb der
Kriegsdramatik in zweierlei Hinsicht ungewohnlich. Zum einen integriert
kaum ein anderes Heimkehrerstiick eine Frontszene in den Text — Aus-
nahme ist daneben The Conquering Hero von Allan Monkhouse, wo
die Darstellung der Front allerdings eine realistische ist. Zum anderen
unterscheidet sich das Bild von anderen britischen Frontsticken wie
etwa Journey’s End (s. Kap. 111.3), weil es eben keine realistische Darstel-
lung des Frontalltags inklusive der psychologisierten Figuren bringt. Der
zweite Akt erinnert mehr an Goerings symbolistisch-expressionistische
Seeschlacht.?® O’Casey, der selbst nicht an der Front eingesetzt war, recht-
fertigt seine formale Gestaltung dahingehend, dass sie nicht eine konkrete
Kriegssituation abbilden solle, sondern auf das Wesen des Kriegs abziele,
das tiber die individuelle Erfahrung des einzelnen Soldaten hinausgehe:

I had seen war plays where attempts at >realism« would consist of explosions that
would near lift one out of one’s seat. I determined to do a play in which a shot
wouldn’t be heard. And, to depict the war it would have been useless to try to
make it real [...J; so I set out to show the spirit of war, and, to judge by the
howling, it seems to be a success.!?

Trotz der Abstraktion kann der zweite Akt gua Figuren und Bilder an
die restlichen drei zurtickgebunden werden. Barney, von dem bereits die
Rede war, ist im zweiten Akt prisent. Er ist allerdings nicht Teil der
anonymen Soldatengruppe, sondern ist als Strafe fir ein leichtes Vergehen

97 Vgl. Heinz Kosok: Sean O’Casey. Das dramatische Werk. Berlin 1972, S. 115.
98 Vgl. O’Casey: The Silver Tassie, S. 54f.
99 Zu O’Caseys Verpflichtung gegeniiber dem Expressionismus vgl. Joan Templeton:
Sean O’Casey and Expressionism. In: Modern Drama 14 (1971) 1, S. 47-62.
100 Zit. nach: Kosok: Sean O’Casey, S. 112.

224

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

an ein Wagenrad angebunden. Zudem wird einer der Soldaten als »very
like Teddy«!®! beschrieben, ein Mann, der im ersten Akt gemeinsam mit
Harry und Barney auszieht. Der Protagonist ist im zweiten Akt nicht zu
erkennen. Der Krieg ldsst mithin nicht gentigend Raum fir Individuali-
tat, personliche Wesensmerkmale merzt er bis zur Unkenntlichkeit aus.
Dartiber hinaus wird der Sport in die Welt des Kriegs integriert und so ein
Nexus zwischen den ersten beiden Akten hergestellt. Ziemlich in der Mit-
te des zweiten Akts erhalten die Soldaten Pakete von Zuhause, darunter
einen Gummiball, mit dem sie einige Minuten spielen, bis der Stabsofh-
zier sie zu Disziplin ermahnt.’%? Deutliche Parallelen ergeben sich ferner
zu dem Krankenhaus, in dem der dritte Akt angesiedelt ist, das bereits
durch den Auftritt der Krankentriger an der Front vorweggenommen ist.
Autffillig ist, dass sowohl die Soldaten im zweiten Akt als auch die Patien-
ten Harry und Teddy im dritten von militarischen Vorgesetzten bzw. Arzt-
und Pflegepersonal nicht mit Vornamen, sondern mit Ziffern angespro-
chen werden. In beiden Fillen unterstreicht die unpersonliche Anrede
die Degradierung der Kombattanten zu bloen Objekten und Opfern des
Kriegs. Trotz des Stilbruchs zwischen zweitem und drittem Akt impliziert
der Text folglich eine chronologisch-kausale Verbindung zwischen der
Kriegserfahrung im zweiten und dem Krankenhausaufenthalt im dritten
Akt und suggeriert Kontinuitit auf Figurenebene. Das Publikum ist ge-
neigt, die namenlosen Soldaten mit den Patienten zu identifizieren. Der
dritte Akt jedenfalls fasst die unmittelbaren Folgen des Kriegs auf das
Dramenpersonal zusammen: Harry ist von der Hiifte abwarts gelihmt und
sitzt im Rollstuhl. Jessie hat sich von ithm ab- und Barney zugewandt.
Weil er Harry aus der Feuerlinie gerettet hat, soll er mit dem Victoria
Cross ausgezeichnet werden. Eine gravierende Verletzung hat auch Teddy
davongetragen: Er ist blind.

Der vierte und letzte Akt des Dramas illustriert die Folgen des Kriegs
auf die Kombattanten vor allem in Kontrast zu den Daheimgebliebenen.
Er spielt wie der erste Akt in Dublin, allerdings nicht im Haus der Familie
Heegan, sondern im Tanzsaal des Avondale FufSballclubs, des Vereins
also, fir den Harry das Siegtor erzielt hatte. In krassem Kontrast zum
Dramenanfang, wo Harry im Mittelpunkt steht, ist er hier an den Rand
des Geschehens gedringt. Wahrend die meisten Giste tanzen, ist er an den
Rollstuhl gefesselt und aus der Gemeinschaft ausgeschlossen. Seine Bewe-

101 O’Casey: The Silver Tassie, S. 37.
102 Vgl. ebd., S. 51.

225

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

gungsunfahigkeit steht in Opposition sowohl zu dem beschwingten Tanz
der anderen, der haufig im Hintergrund zu sehen ist und seine Paralyse
stets hervorkehrt, als auch zu seiner fritheren Sportlerexistenz. Sein sozia-
ler Niedergang vom gefeierten Sporthelden zum verhirmten Kriegsinvali-
den wird zum einen gespiegelt in der Biographie Teddys. Bei Dramenan-
fang eine tberaus brutale Figur, welche die Ehefrau schligt, ist er infolge
der Erblindung von jetzt an auf sie angewiesen und muss sich ihr demiitig
unterordnen. Zum anderen wird Harrys Abstieg konterkariert durch die
gegenlaufige Entwicklung seines Frontkameraden Barney. Steht dieser zu
Beginn der Dramenhandlung noch im Schatten seines Freundes — wih-
rend Harry den Siegeszug nach dem Match anfiihrt und gemeinsam mit
Jessie den Preispokal tragt, bleibt Barney etwas schiichtern im Abseits!% —,
ist er nun mit dem Victoria Cross ausgezeichnet und mit Jessie liiert. Ers-
teres fungiert als sichtbares Emblem seines Heldenstatus, wohingegen die
Liebesbeziehung seine Virilitit markiert. Barney nimmt den Platz ein, den
Harry bei Dramenanfang innehat. Weil er sich offenbar souverin auf dem
Schlachtfeld bewihrt hat, verkorpert er nun den militirischen Helden,
so wie Harry zu Beginn den Sporthelden verkorpert. Harry wiederum
entspricht im vierten Akt weder dem Sport- noch dem Kriegshelden. Er
unterschreitet das ménnlich-heroische Ideal — prignantestes Zeichen ist
die mit seiner Querschnittslihmung einhergehende Entmannung. Er ist
nurmehr ein >gefallener Helds, ein Opfer des Kriegs (>victims), der das
Heldenideal der Heimatgesellschaft nicht mehr bedienen kann, weshalb
in der dargestellten Welt seine Teilhabe am sozialen Leben nicht mehr
zulassig ist.

Nichtsdestotrotz versucht der nun gesellschaftlich isolierte Harry ver-
zweifelt — und vergeblich —, an den sozialen und geschlechtlichen Zu-
sammenhingen teilzuhaben. Im Rollstuhl will er tanzen, aber er ist zu
schwach;'% Barney und Jessie verfolgt und bedringt er besessen, um
ihre Aufmerksamkeit zuriickzugewinnen. Seine Bemithungen bewirken
indes das Gegenteil und entfernen Jessie noch weiter von ihm.!% In ihrer
Zurtckweisung kulminiert seine zunehmende Isolierung von der Gesell-
schaft. Die gesellschaftlichen Ausschlussmechanismen kann Harry nicht
tberwinden; seine Agency hat der Krieg derart versehrt, dass sein Handeln
keinerlei Erfolge mehr zeitigen kann. Er hat all sein symbolisches Kapital

103 Vgl. ebd., S. 26.
104 Vgl. ebd., S.93.
105 Vgl. ebd., S. 81-83, 89 und 97-100.

226

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

eingebiifft, weil der Krieg ihm dessen Grundpfeiler, physische Starke und
Agilitit, irreversibel genommen hat. Wenn Harry am Ende des Dramas
den Siegespokal als einstmaliges Symbol seiner Vitalitit und Virilitit am
Boden zerschmettert, dann lasst sich dieser Gewaltausbruch durchaus als
eine Geste der Resignation werten. Indem er den Preispokal zerstort,
verabschiedet er sich von der Illusion eines gesunden, attraktiven Korpers
und damit auch vom Leben:

[From his chair be takes the Cup with the two sides hammered close together, and
holds it out to them.] Mangled and bruised as I am bruised and mangled. Ham-
mered free from all its comely shape. [...] [He flings it on the floor.]'%

Harrys soziale Ausgrenzung reicht schlieflich so weit, dass er und sein
Leidensgenosse Teddy einer anderen Sphire zugeordnet werden als die
Daheimgebliebenen und Unversehrten:

Teddy Foran and Harry Heegan have gone to live their own way in another
world. Neither I [Susie] nor you [Jessie] can lift them out of it. No longer
can they do the things we do. [...] But we, who have come through the fire
unharmed, must go on living.!%

Diese im vierten Akt vorgefiihrte, untiberbriickbare Kluft zwischen Harry
und Teddy auf der einen Seite und den restlichen Figuren auf der anderen
objektiviert O’Casey, insofern er fiir den zweiten, an der Front situierten
Akt eine andere Darstellungsform wiahlt als fir die anderen drei, die
in der Heimat angesiedelt sind. Die Kriegserfahrung erscheint auf diese
Weise als unvereinbar mit dem zivilen Leben aufferhalb der Kampfgebie-
te. Tatsdchlich bleiben Harry und Teddy im vierten Akt mit der symbo-

106 Ebd., S.102. Harrys Geste rekurriert wie Jessies im ersten Akt auf das letzte Abend-
mahl, indem sie den Preispokal dem Kelch annahert. Vorbereitet wurde die Analogie
schon einige Seiten zuvor, als Harry die Kelchworte des Abendmahls zitiert und ab-
wandelt. Die Formulierung des Matthdus-Evangeliums »For this is my blood of the
new testament, which is shed for many for the remission of sins« (Mt 26,28) verkehrt
er zu »No, red wine; red like the blood that was shed for you and for many for the
commission of sinl« (O’Casey: The Silver Tassie, S.92) Wie Alexandra Poulain: Irish
Drama, Modernity and the Passion Play. London 2016, S. 99, bemerkt hat, verweist die
Ersetzung des Wortes »remission« ("Vergebung«) durch »commission« (>Begehung:) —
ebenso wie die Umschreibung des Ezechiel-Passus im zweiten Akt — auf die fehlende
Erlosung. An beiden Stellen macht O’Casey deutlich, dass der Krieg sich nicht in ein
christliches Narrativ einfigen lasst, dass auf das Blutvergieen an der Front nicht die
Wiedergeburt folgt, dass das Opfer der Soldaten umsonst und sinnlos ist. Poulains
Feststellung, bei The Silver Tassie handele es sich um ein »abortive passion play that
offers no redemption« (ebd., S. 96), ist in dieser Hinsicht restlos zuzustimmen.

107 O’Casey: The Silver Tassie, S. 103.

227

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

listischen Kriegsszenerie des zweiten Akts assoziiert. Augenscheinlichster
Beleg ist der wenig realistische Wechselgesang, den Harry und Teddy aus
dem Fenster starrend anstimmen:

HARRY. I can see, but I cannot dance.

TEDDY. I can dance, but I cannot see.

Harry.  Would that I had the strength to do the things I see.
TeDDY. Would that I could see the things I've strength to do.
[...]

Harry The rising sap in trees I'll never feel.

TeDDY. The hues of branch or leaf I'll never see.

Harry.  There’s something wrong with life when men can walk.
TEDDY. There’s something wrong with life when men can see.
HaARrRy. I never felt the hand that made me helpless.

TeDDY. I never saw the hand that made me blind.

HaRRy. Life came and took away the half of life.

TEDDY. Life took from me the half he left with you.!%8

Enumeratio, Repetitio, Parallelismus und Chiasmus sind diejenigen Satzfi-
guren, welche auch die Antiphonen des zweiten Akts kennzeichnen:

1ST SOLDIER.

2ND SOLDIER.

3RD SOLDIER.

[...]
1ST SOLDIER.

2ND SOLDIER.

3RD SOLDIER.

[...]

2ND SOLDIER.
3RD SOLDIER.

4TH SOLDIER.

1ST SOLDIER.

2ND SOLDIER.

3RD SOLDIER.

Cold and wet and tir’d.
Wet and tir’d and cold.
Tir'd and cold and wet.

Twelve weary hours.
And wasting hours.
And hot and heavy hours.

Lifting shells.

Carrying shells.

Piling shells.

In the falling, pissing rain and whistling wind.
The whistling wind and falling, drenching rain.
The God-dam rain and blasted whistling wind.1%

108 Ebd., S. 94f.
109 Ebd., S.37f.

228

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

Letztlich bleibt Harry und Teddy, die infolge ihrer korperlichen Schaden
die normativen Voraussetzungen fiir Mannlichkeit und Heldentum nicht
mehr erfiillen, nichts anderes tbrig, als sich in ihre eigene Welt zurtckzu-
ziechen. Werden dabei die — kaum mit dem zweiten Akt in Einklang zu
bringende — kameradschaftliche Gemeinschaft und fatalistische Weltan-
schauung des Kriegserlebnisses aktiviert, dann gleicht diese Einsicht einer
Riickkehr an die Front: »Our best is all behind us — what’s in front we’ll
face like men, dear comrade of the blood-fight and the battle-front!«!1°
In der Folge gibt Harry alle Versuche auf, den Weg zuriick in die zivile
Gemeinschaft zu finden, und nimmt sein unabwendbares Schicksal an.
Die Leidenserfahrung des Kriegs stellt er auf Dauer, er interiorisiert sie
und integriert sie letztlich in einen attentistischen Habitus: das Aushalten
der sozialen Marginalisierung. In gewisser Weise tiberwindet er dadurch
seine Hilf- und Machtlosigkeit, weil er durch die Bejahung des Aufensei-
terdaseins eine selbstbestimmte Entscheidung trifft. Die im Krieg versehr-
te Agency ist wiederhergestellt und das agonale Moment des sportlichen
Wettkampfs in das Innere des Protagonisten verlagert. Die korperliche
Entmannung wird kompensiert durch eine ethische Ermannung (»face
like men«), die nicht mehr nur oberflichlich auf Gewalt und physischer
Stirke beruht, sondern eine heroische innere Haltung hervorbringt. Sie
ist dabei nicht, wie fir den heroischen Attentismus des Ersten Weltkriegs
tblich, auf die Erfiilllung einer Gberindividuellen Pflicht bezogen, sondern
ganzlich losgelost von externen Faktoren und einzig und allein im Be-
wusstsein des Protagonisten verortet. Nobilitiert wird die auf Affektkon-
trolle und Selbstbeherrschung beruhende und an Nietzsche gemahnende
Haltung des »amor fatic.

Die Enttiuschung herkommlicher, tatorientierter Heldenmodelle ist
eines der zentralen Themen der britischen Heimkehrerdramatik. So re-
flektiert auch Allan Monkhouse in The Conquering Hero (1924)1'! die
Uberlebtheit militirischen Heldentums angesichts des industrialisierten
Stellungskriegs. Monkhouse wihlt dazu einen The Silver Tassie vergleich-
baren Zugang.!'? Wie O’Casey zeichnet er in The Conquering Hero erstens

110 Ebd., S. 102; vgl. dazu auch Decker: »You half-baked Lazarusc, S. 169.

111 Allan Monkhouse: The Conquering Hero. A Play in Four Acts. London 1924. Uraufge-
fihrt wurde The Conquering Hero am 23. Februar 1924 an der Albert Hall in Leeds und
gelangte von dort auf die Londoner Bithnen.

112 Kosok bescheinigt unter den britischen Kriegsdramen The Conquering Hero die grofSte
Nihe zu The Silver Tassie (vgl. Kosok: The Silver Tassie, S. 95f.). In der Forschung wird
The Conguering Hero haufig in Zusammenhang mit The Silver Tassie untersucht.

229

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

die Entwicklung des Protagonisten zu einer vom Krieg gebrochenen Fi-
gur. Im Unterschied zu dem unbesonnenen Harry Heegan handelt es
sich bei Monkhouses Hauptfigur Christopher Rokeby um einen reflektier-
ten Schriftsteller, der den Krieg und die bellizistische Stimmung in der
Gesellschaft radikal infrage stellt. Seine Meldung zur Armee ist weder
von patriotischer Hingabe oder der Aussicht auf Ruhm noch von finan-
ziellen Zwingen getragen, sondern ergibt sich aus dem Druck, den seine
chauvinistische Familie auf ihn ausiibt. Zweitens gleicht die Struktur von
Monkhouses Stiick der Dreiteilung in die Stationen vor dem Einsatz,
an der Front und bei der Rickkehr O’Caseys Text. Allerdings widmet
Monkhouse knapp die Halfte des Sticks der Frage, was fir und was
gegen eine freiwillige Meldung an die Front spricht. Die ersten beiden der
vier Akte spielen in Christophers Zuhause, wo die Figuren wie in einem
Ideendrama tber dessen Verpflichtung gegeniiber England debattieren.
Drittens schlielich steht am Ende des Sttcks, ahnlich wie bei O’Casey,
die kategorische Trennung zwischen Kombattanten und Nichtkombattan-
ten, hier zwischen Christopher und seiner Familie. Monkhouse macht
dafiir eine Sprachbarriere verantwortlich. Der Ex-Soldat kann sich seinen
Mitmenschen nicht mitteilen, weil das, was er erlebt hat, das sprachliche
Vermogen ubersteige: »Our language — words — are made for peace. I
can’t tell about war. [...] Yes, and I've been in hell — cowed — degraded
— brutish. These are only words. I've got things that I can’t share.«!13
Christophers Wortkargheit ebenso wie sein verharmtes Aussehen bezeu-
gen das durch den Krieg erlittene Trauma, wodurch die Unvereinbarkeit
zwischen modernem Krieg und militirischem Heldentum impliziert ist.
Zudem spricht Christopher explizit aus, kein Held zu sein (»I'm not a
hero«!4). Sein Auftreten hohlt sowohl den ironischen Dramentitel »con-
quering hero« als auch das Lied See the Conquering Hero comes, mit dem
die Gemeinde Christopher bei seiner Riuckkehr empfingt, aus.!'> Indem
Monkhouse die Heldenfeier unmittelbar neben den gebrochenen Helden
stellt, veranschaulicht er die Kluft zwischen den in der Bevolkerung veran-
kerten Vorstellungen eines heroischen Kriegs einerseits und dem als ent-

113 Monkhouse: The Conquering Hero, S. 93f.

114 Ebd., S. 89.

115 Vgl. ebd., S. 87. See, the conqu’ring hero comes ist ein Satz, den Georg Friedrich Handel
fur sein biblisches Oratorium Joshua komponierte und spater seinem Judas Maccabaeus
hinzufiigte. In beiden Fillen feiert der Jubelchor den Sieg der Israeliten iiber Kanaan
bzw. Samaria, Syrien und Agypten.

230

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

menschlichend erfahrenen Krieg andererseits drastischer als etwa O’Casey.
Zudem liefert Monkhouse eine Antwort auf die Frage, woraus sich die
vorherrschenden Heldenbilder speisen, und macht Literatur und Presse
verantwortlich, weil sie die Bevolkerung mit heroischen Erzihlungen von
nervenstarken Frontkimpfern verblenden.!® Angesichts des Vernich-
tungskriegs, der in Monkhouses Perspektivierung die Nerven schadigt,
nicht stahlt, erweisen sich diese Ideale zwangsweise als illusorisch. Die
Diskrepanz zwischen den traumatisierten Frontsoldaten und der unver-
mindert kriegsbegeisterten Heimatgesellschaft ist dabei nicht untypisch
fur die Heimkehrerdramatik und erinnert etwa an Mallesons Black ’Ell (s.
Kap. 11.2.2).117

V.1.3. Verrohung aus Versehrung

O’Caseys und Monkhouses Dramen zeigen den Heimkehrer nicht als Hel-
den, sondern als Opfer des Kriegs. Dies lasst sich ebenfalls fir die im
Folgenden zu besprechenden Texte konstatieren — mit dem Unterschied,
dass das Ohnmachtsgefiihl dieser Heimkehrer in Gewalt oder in die Zur-
schaustellung von Gewalt miindet, sich die Kriegserfahrung also als Verro-
hung bemerkbar macht.!® Die Gewalt kann den Opferstatus gleichwohl
nicht wettmachen. Hinter der dufSerlichen, verbalen oder physischen Bru-
talitat besteht die versehrte Agency. Als Beispiele lassen sich Jean-Jacques
Bernards Le feu qui reprend mal (1921) und Ernst Tollers Der deutsche
Hinkemann (1923) anfuhren.

116 Vgl. Monkhouse: The Conquering Hero, S. 56f. und 60.

117 Eine bekannte Ausnahme stellt William Somerset Maughams For Serviced Rendered
dar, das am 1. November 1932 am Globe Theatre uraufgefithrt wurde. Der durch und
durch bitter-ironische Titel ist im Drama nicht nur auf ehemalige Kombattanten, son-
dern auch auf die daheimgebliebenen Frauen zu beziehen. Fehlende Anerkennung
durch den Staat erfahren fast alle Figuren des Stiicks, sodass die sonst ibliche Tren-
nung zwischen Kombattanten und Nichtkombattanten aufgehoben ist.

118 Der Begriff der >Verrohunge spielt an auf die einflussreiche Brutalisierungsthese, die
George L. Mosse in den 1990er-Jahren formulierte. Thm zufolge habe die Kriegserfah-
rung bei den Heimkehrern zu einer erhohten Gewaltbereitschaft gefihrt (vgl. George
L. Mosse: Fallen Soldiers. Reshaping the Memory of the World Wars. New York/
Oxford 1990, S. 159-181). Inzwischen haben Historiker viel Kritik an Mosses Analyse
getibt, u.a. weil sich die Mehrheit der Soldaten doch ins Zivilleben einfinden konnte.

231

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

Le feu qui reprend mal von Jean-Jacques Bernard!'!® entstand bereits vor
Martine, uraufgefiihrt wurde das Drama am 9. Juni 1921 im Théatre An-
toine. Gestaltungselemente des Thédtre de I'tnexprimé nimmt Bernard in Le
feu qui reprend mal zwar vorweg, setzt sie aber noch deutlich zuriickhalten-
der ein als in Martine, sodass doppeldeutiges Sprechen oder Schweigen
nur am Rande zum Tragen kommen.!2° Verglichen mit Martine steht Le
feu qui reprend mal den Gblichen Heimkehrernarrativen jedoch niher. Der
Dreiakter handelt von der Eifersucht des ehemaligen Kombattanten An-
dré auf einen amerikanischen Offizier, den seine Frau Blanche, die als
treue, aufrichtige Gattin eingefiihrt wird, wiahrend seiner Abwesenheit in
der letzten Kriegsphase beherbergen musste. Wahrend sich das Publikum
von Blanches Unschuld in einem Gesprich mit ihrer Nachbarin und
Freundin Jeanne uiberzeugen kann, plagen André ungeheure Zweifel. Die
zartliche Wiedersehensfreude bei dem ersten Zusammentreffen der Ehe-
leute im ersten Akt wird getriibt, sobald André von dem Untermieter er-
fahrt. Der zweite Akt, der einige Wochen nach Andrés Ruickkehr im
Winter 1918 spielt, entfaltet seine innere Unruhe und sein destruktives
Misstrauen und gibt ein Bild von der allmahlich scheiternden Ehe. Stan-
dig lenkt André das Gesprich auf den amerikanischen Offizier und bezich-
tigt seine Frau unterschwellig eines Vergehens, ohne den Verdacht explizit
in Worte zu fassen. Auf Blanches Frage, was er ihr vorzuwerfen habe, ant-
wortet er beschamt »Mais rien... rien.«!?! Weil Blanche seine Beschuldi-
gungen nicht linger ertrigt und André im dritten Akt uberdrissig ist, be-
schlieft sie, ihrem ehemaligen Untermieter nach Amerika zu folgen, um
sich dort eine glicklichere Existenz aufzubauen. Als sie André von ihren
Planen unterrichtet, versucht er, sie daran zu hindern, auch indem er sie
physisch zurtickhalt:

ANDRE [...] Tu t'imagines que cela va se passer ainsi, que je t'ou-
vrirai la porte en te priant de sortir?

BLANCHE S’il te reste un peu de respect humain, tu éviteras de me
toucher.

ANDRE Il n’y a aucune raison pour que je ne te retienne pas.

119 Jean-Jacques Bernard: Le feu qui reprend mal. Piece en trois actes. In: Théatre 1. Paris
1925, S.9-93.

120 Vgl. Daniels: The French Drama of the Unspoken, S. 180f.; Kane: The Language of Si-
lence, S. 91. Als Folge dominiert in der Forschung Martine, Le feu qui reprend mal wird
meist nur am Rande behandelt.

121 Bernard: Le feu qui reprend mal, S. 44.

232

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

BLANCHE Tant pis! Car, quoi que tu fasses, je suis décidée a partir.
ANDRE [...1 dI [ui Ah! pour toi-méme, je saurais bien 'en empécher.
prend les poignets.)

BLANCHE Tu me fais mal.

ANDRE, violent Je te retiendrai!

BLANCHE, dans un Brute! (Elle se dégage et s’enfuit dans la chambre.)'*
crt

Der Schluss des Dramas bleibt offen, indiziert nach der Ansprache von
Andrés Vater, der Blanche an ihr einsames und leiderfilltes Warten wah-
rend Andrés Abwesenheit erinnert, gleichwohl, dass Blanche nicht gehen
wird.

Bemerkenswert im Hinblick auf die versehrte Agency des Kriegsheim-
kehrers sind an Le feu qui reprend mal zweierlei. Zum einen bewirken
Andrés Eifersucht und sein Verdacht beinahe eine Verinderung der fami-
liaren Konstellation, die keinesfalls intendiert ist. Sein Verhalten, das mafs-
geblich von seiner Angst vor dem Verlust Blanches bestimmt ist, verur-
sacht diesen nahezu. Erst die Infragestellung ihrer Liebe und Treue treibt
Blanche gleich einer self-fulfilling prophecy hin zu dem anderen Mann. Ab-
sicht und Wirkung seines Handelns kann André mithin nicht synchroni-
sieren. Zum anderen hat André keinerlei Kontrolle Gber seine irrationale
und unbegriindete Eifersucht. Er ist impulsiv, seine Gefiithle ibermannen
ihn regelrecht, lassen ihn nicht mehr klar denken, beeintrichtigen sein
Urteilsvermégen und determinieren sein Verhalten: »Un doute infernal,
par instants, m’obscurcit la raison.«!?3 In der Folge stilisiert André den
(vergeblichen) Kampf gegen seine Eifersucht zu einem Kampf gegen eine
unbesiegbare Krankheit, der man zwangsweise erliegt: »C’est comme une
fievre qui vous prend et contre laquelle on ne lutte pas.«!?* Dem inne-
ren, nicht kontrollierbaren Drang unterliegt André ganzlich. Uber den
kontrastiven Abgleich mit Andrés Haltung vor seinem Kriegseinsatz —
wie aus einer Aussage Jeannes hervorgeht, hatte er Blanche immer bedin-
gungslos vertraut und die Tatsache, dass sie ein Zimmer an einen Mann
untervermieten musste, hatte ihn nicht derart aus der Fassung gebracht!2
— wird die charakterliche Verinderung — sein psychisches Leiden — dem

122 Ebd., S. 84-86.
123 Ebd,, S.59.

124 Ebd.

125 Vgl. ebd,, S. 54.

233

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

Krieg bzw. der Kriegsgefangenschaft, in der er fast vier Jahre verbringen
musste, angelastet.'?¢ Jeanne konkretisiert Andrés Wandel und bezieht ihn
auf seine geschwundene Handlungsmacht: »Vous étes seulement moins
fort, moins résistant.«!?” Der Krieg bzw. die Gefangenschaft hat Andrés
Kampf- und Widerstandsgeist gebrochen. Er will Blanche Glauben schen-
ken, scheitert aber, weil er seine Emotionen nicht bindigen kann: »Je
veux croire Blanche et n’y arrive pas.«!28 Andrés versehrte Agency lasst die
notige Affektkontrolle nicht mehr zu. Stattdessen setzt sich seine im Krieg
bzw. in der Gefangenschaft internalisierte Wehrlosigkeit unter umgekehr-
ten Vorzeichen fort und erscheint als ein »besoin de cruauté«.!??

Das Thema der Verrohung greift auch Ernst Toller in Der deutsche Hin-
kemann auf.'3* Er dehnt die Brutalisierung indes auch auf Daheimgeblie-
bene aus und verknipft sie zudem mit einer metatheatralen Reflexion,
welche Brutalitat als eine Maskerade ausstellt. Im Gegensatz zum Gros der
Forschungsarbeiten, die eine politisch-allegorische Lesart vorschlagen, wo-
nach die kastrierte Hauptfigur Symbol des durch den Versailler >Diktat-
frieden< entmachteten Nachkriegsdeutschlands sei,'3! soll der Schwer-
punkt im Folgenden auf die Entlarvung eines gewaltaffinen, mannlich
konnotierten Heldentums als Blendwerk gelegt werden.!3? Auch wenn
der Dramentitel mit dem bestimmten Artikel, dem sprechenden Namen
und dem Attribut >deutsch« sowie die typenhaft gestalteten Figuren eine
allegorische Lesart nahelegen, hatte sich Toller gegen eine solche Interpre-
tation gewehrt. Wie er in einem Brief aus dem Jahre 1923 an den Direktor
des Deutschen Theaters schreibt, wollte er sein Stiick weder als »Allegorie«

126 Vgl. auch ebd., S. 83: »BrancHE Il y a deux mois qu’elle [I"atmosphere de cette piece]
n’est plus ce qu’elle était, depuis ton retour... ANDRE N’accuse que la guerre, alors!«

127 Ebd., S. 54.

128 Ebd.

129 Ebd., S. 85.

130 Ernst Toller: Der deutsche Hinkemann. Eine Tragodie in drei Akten. In: Simtliche
Werke. Kritische Ausgabe I: Stiicke 1919-1923. Hrsg. von Torsten Hoffmann, Peter
Langemeyer und Thorsten Unger. Gottingen 2015, S. 189-233.

131 Von dieser Interpretation distanzieren sich schon Gerhard Scholz: Mann ohne Ge-
schlecht. Eugen Hinkemann und die Biomacht von Weimar. In: Sarah Mohi-von Ké-
nel/Christoph  Steier (Hrsg.): Nachkriegskorper. Prekire Korporealititen in der
deutschsprachigen Literatur des 20. Jahrhunderts. Wiirzburg 2013, S.115-123, hier
S.115f., und Birgit Schreiber: Politische Retheologisierung. Ernst Tollers frihe Drama-
tik als Suche nach einer »Politik der reinen Mittel«. Wiirzburg 1997, S. 205.

132 Den Zusammenhang von Korperlichkeit, Sexualitit und Minnlichkeit untersuchen
auch Mohi-von Kinel: Kriegsheimkehrer, S.315-322, sowie Scholz: Mann ohne Ge-
schlecht, und Schreiber: Politische Retheologisierung, S. 202-231.

234

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

noch als »Drama der >kriegsbeschadigten deutschen Seele«!33 missverstan-
den wissen. Um Fehldeutungen entgegenzuwirken, verkirzte Toller den
Titel auf Hinkemann.'3* Das 1921/22 im Festungsgefangnis Niederschon-
feld!3s verfasste Stiick erschien 1923 zunichst noch als Der deutsche Hinke-
mann, ein Jahr spater folgte ein textidentischer Nachdruck mit dem verin-
derten Titel.!3¢ Einige wenige Anderungen arbeitete Toller in drei weitere
Ausgaben desselben Jahres ein. Seine Urauftithrung erlebte Tollers Hinke-
mann am 19. September 1923 am Alten Stadttheater in Leipzig. Zum
Theaterskandal entwickelte sich das Drama wenige Monate spater mit der
Auftihrung am 17. Januar 1924 in Dresden: Mehr als 800 national und
nationalsozialistisch gesinnte Oberschiler und Korpsstudenten storten die
Inszenierung und sangen das Deutschlandlied, um ihrem Arger tber die
in ihren Augen antiheroische Darstellung des Kriegsheimkehrers Luft zu
machen. In Dresden musste die Auffithrung unterbrochen und eine zwei-
te abgesagt werden, ahnliches gilt fir die Wiener Premiere, die Vorstel-
lung in Berlin wurde von vornherein gecancelt.!3’

Die kritische Reflexion auf das Heroische im Hinkemann hat — das
zeigen die Ausschreitungen — durchaus Provokationspotential. Mitnichten
entspricht der Protagonist Eugen Hinkemann, wie so viele Kriegsheim-
kehrer der Heimkehrerdramatik, dem nervenstarken Frontkampfer, der
sich souveran an der Front mit der und gegen die Kriegstechnik behauptet
hat. Eugen, der an sexueller Impotenz als Folge einer Kriegsverletzung
leidet — ironisch als »Heldenschuf$«!38 apostrophiert —, ist von Selbstzwei-
feln geplagt, hdufig dem Wahnsinn nahe und wird von seiner Frau Grete
betrogen. Trotz der Arbeit in einer Fabrik und einer geringen finanziellen

133 Brief von Ernst Toller an den Direktor des Deutschen Theaters Berlin. In: Ernst Toller:
Samtliche Werke. Kritische Ausgabe III: Autobiographisches und Justizkritik. Hrsg.
von Stefan Neuhaus und Rolf Selbmann unter Mitarbeit von Martin Gerstenbraum,
Michael Pilz, Gerhard Scholz und Irene Zanol. Géttingen 2015, S. 381.

134 Vgl. Lisa Marie Anderson: »Sehenden Auges und mitfihlenden Herzens«. Ernst Tol-
ler’s Witness to the First World War. In: Jahrbuch des Simon-Dubnow-Instituts 13
(2014), S. 411-434, hier S. 416; Mohi-von Kinel: Kriegsheimkehrer, S. 64.

135 Von 1919 bis 1924 saf§ Toller dort seine Haftstrafe wegen der Beteiligung an der
bayerischen Revolution 1918/19 sowie der Minchner Réterepublik 1919 ab.

136 Ein Vorabdruck erschien 1922 in der Volksbiibne unter dem Titel Die Hinkemanns; vgl.
zur Textgeschichte das von den Herausgebern verfasste Nachwort zum Hinkemann
in Torsten Hoffmann/Peter Langemeyer/Thorsten Unger (Hrsg.): Samtliche Werke.
Kritische Ausgabe I: Stiicke 1919-1923. Gottingen 2015, S. 477-496, hier S. 477.

137 Vgl. Anderson: »Sehenden Auges und mitfihlenden Herzens«, S.416; Mohi-von Ka-
nel: Kriegsheimkehrer, S. 316f.

138 Toller: Der deutsche Hinkemann, S. 194.

235

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

staatlichen Zuwendung - das Stiick spielt im Nachkrieg 1921 - haben
die Eheleute kaum genug Geld zum Leben, sodass Eugen, obwohl er
sich seit dem Krieg zum Tierfreund entwickelt hat, eine Anstellung in
einer Jahrmarktbude annimmt, wo er vor einem schaulustigen, korper-
und gewaltorientierten Publikum Mausen und Ratten bei lebendigem
Leib die Kehle durchbeiflt und ihr Blut aussaugt. Anerkennung fiir seinen
Kriegseinsatz zollen ihm weder der Staat noch seine Freunde und seine
Ehe zerbricht schlieflich an seiner physischen wie psychischen Verseh-
rung. Eugen wird als Opfer des Kriegs zum Opfer einer Gesellschaft, die
ihm verstandnislos bis ablehnend gegeniibersteht, ihn sogar, so etwa der
Budenbesitzer, wirtschaftlich ausbeutet. Als Kastrat fihlt er sich zwangs-
weise aus der sozialen Ordnung ausgeschlossen, weil sie nachgerade, wie
auch in O’Caseys The Silver Tassie, iber Sexualitit und Virilitit definiert
ist.13 Die Geschlechtlichkeit ist zur Ersatzreligion avanciert, versinnbild-
licht in dem von Eugen erworbenen Priapus — die Statue des antiken
Fruchtbarkeitsgotts; mannliche Potenz wird sakralisiert.!# Aus diesem
pervertierten Wertesystem schliefSlich erwichst Eugens Bemuhen, seine
fir andere unsichtbare Verletzung geheim zu halten. Zu Recht firchtet
er sich vor dem demiitigenden Spott seiner Mitmenschen. Daher erklart
sich denn auch seine Angst vor dem Verlachen. In der Tat begleitet das
die gesamte Handlung durchziehende Lachmotiv Eugens Ausgrenzung
aus der Gesellschaft.'*! Eugen lacht nie tiber andere, er ist stets »Objekt
des Verlachens«!4? — eine Konstellation, die sein Opfer- bzw. Auflenseiter-
dasein unterstreicht. Auch die Vergleiche mit gequalten oder verlassenen
Tieren insbesondere im ersten Akt illustrieren Eugens Ausgeliefertsein an
die Gesellschaft. Hauptidentifikationsobjekt ist der Distelfink, dem Gretes

139 Vgl. Klaus Bebendorf: Tollers expressionistische Revolution. Frankfurt a.M. u.a. 1990,
S. 149; Scholz: Mann ohne Geschlecht, S. 119; Schreiber: Politische Retheologisierung,
S.219. Infolge der Entmannung des Kriegsheimkehrers sieht Kosok: Sean O’Casey,
S.118, in Tollers Hinkemann ein Vorbild fir O’Caseys The Silver Tassie. Die Parallelen
gehen noch dartiber hinaus und betreffen ebenso die Darstellung einer trieb-
orientierten und gewaltaffinen Gesellschaft, zu welcher dem sexuell impotenten Riick-
kehrer der Zugang verwehrt ist. Zum Verhaltnis zwischen O’Casey und Toller vgl.
Carol Kleiman: O’Casey’s »Debt« to Toller: Expressionism in The Silver Tassie and Red
Roses for Me. In: The Canadian Journal of Irish Studies 5 (1979) 1, S. 69-86.

140 Minnliche Sexualitit ersetzt den monotheistischen Gott, der »im Drahtverhau hingen
geblieben« (Toller: Der deutsche Hinkemann, S. 196) ist.

141 Vgl. Bebendorf: Tollers expressionistische Revolution, S. 140; Schreiber: Politische Re-
theologisierung, S. 204.

142 Ebd., S.217.

236

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

Mutter die Augen ausgestochen hat, damit er besser singe.!** Die Verlet-
zung des Vogels setzt Eugen mit seiner Verwundung gleich: »Wie haben
sie uns zugerichtet, dich und mich. Menschen haben das getan!#* in
der vergemeinschaftenden Wir-Form solidarisiert er sich mit dem kleinen
Vogel.

In Anbetracht von Eugens Empathie und Identifikation mit den Tieren
erscheint die ohnehin krude Beschiftigung auf dem Jahrmarkt doppelt
grausam. Eugen, der sich in die Tiere einfiihlt, muss ihnen ein Leid antun,
das er selbst nachempfindet. Die Gewaltlust muss sich Eugen dufSerlich
aneignen, auch wenn er sie verabscheut und de facto ihr Opfer ist. Hinter
der Person, die Ratten und Mausen die Kehle durchbeif$t, verbirgt sich
mithin ein Mensch, welcher der Unerbittlichkeit der Gesellschaft ebenso
hilflos ausgeliefert ist wie die Nager oder auch der Distelfink. Der aufer-
lichen, brutalen Macht auf dem Jahrmarkt korrespondiert eine innerli-
che Ohnmacht — eine Ohnmacht, sich tber die verhassten gesellschaftli-
chen Strukturen zu erheben. So tarnt sich Eugens versehrte Agency als
eine inszenierte Gewalttat. Manifest werden Maskerade und Verstellung
durch das Kostiim, das dieser tragt: Ein »fleischfarbenes Trikot«!# verleiht
den »schwammig[en]«'4¢ Gliedern des eher unathletischen Eugen den
Anschein von »Barenmuskeln«.!4” Bezeichnenderweise bewirbt ihn der
Budenbesitzer als »Homunkulus«, 48 was in der Alchemie so viel bedeutet
wie >kiinstlich geschaffener Mensch« und somit auf das >Unechte< von
Eugens Auftritt verweist. Wenn der Budenbesitzer Eugen im Anschluss
anpreist als: »Der deutsche Held!«,'¥ dann wird die Frage nach Sein und
Schein auf den Bereich des Heroischen ausgedehnt und Heldentum als
kinstliches Produkt ausgestellt. Auch die eigentliche Inkompatibilitit von
Eugens sexueller Impotenz mit den Vorstellungen militirisch-mannlichen
Heldentums lenkt den Blick auf die inszenatorisch-performative Dimensi-
on des Heroischen. Die Diskrepanz des kriegsversehrten Protagonisten zu

143 Die Identifikation mit dem Distelfinken wird intensiviert, indem Eugen stellenweise
»[mlit Fistelstimme« singt: »Sing ich nicht so gut wie ein geblendeter Distelfink?«
(Ebd., S.216; vgl. aulerdem ebd., S. 227)

144 Ebd., S.194.

145 Ebd., S.202.

146 Ebd., S.200.

147 Ebd.

148 Ebd., S.203 und 204.

149 Ebd. (Hervorh. i.0.)

237

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

dem Ideal eines physisch intakten Helden betont die Reaktion von Eugens
Rivalen Paul GrofShahn in der Jahrmarktszene:

Aber das ist ja ein erbarmlicher Betrug! So sieht der deutsche Held aus! Einer
ohne... Ein Eunuch... Hahahaha! So mag der deutsche Heimatkrieger ausgese-
hen haben! So mdgen die Etappenschreier, die Brisseler Fettsicke, die Zeitungs-
kerls, die Kriegsgewinnler, die Durchhalterufer, die Revancheritter ausgesehen
haben!... Du, der Budenbesitzer macht Profit mit Pappe!!>°

In hohnischer Verachtung entlarvt Paul Eugens Auftritt als >Betrug«. Er
macht damit eine symbolische Ordnung anschaulich, in der die biologi-
sche Mannlichkeit eine Voraussetzung fir militirisches Heldentum bil-
det. Trotzdem ist Eugens Heroisierung durch den Budenbesitzer erfolg-
reich, was die bewundernden Kommentare des Publikums bezeugen.
Daraus lasst sich ableiten, dass nicht die biologische Manneskraft Eugen
zum >deutschen Helden« disponiert, sondern seine schauspielerische Leis-
tung.'s! Solange die biologische Tatsache der Entmannung der Offentlich-
keit verschlossen bleibt, kann die Diskrepanz zwischen Kriegsversehrung
und Heldenideal vollig unproblematisch bestehen und Eugens Heldensta-
tus wirksam bleiben.

In die Position eines >Helden« gerat Eugen ironischerweise durch seinen
fehlenden Willen, die gesellschaftliche Ordnung, insbesondere ihr Mann-
lichkeits- und Heldenideal, anzufechten. In der Forschung hat sich daraus
die Frage entsponnen, welchen Anteil er selbst an der Perpetuierung
der Ordnung tragt. Schon allein indem Eugen die Stelle annimmt und
so Bediirfnisse des Publikums befriedigt, gehorcht er den Gesetzen der
sozialen Ordnung und festigt sie. Uberdies definiert sich Eugen selbst
in den Notionen von Sexualitit und Virilitat.'s? Er begreift sich tber
das, was thm (biologisch) abgeht, und das bedingt sowohl sein Minder-
wertigkeitsgefiihl als auch sein fehlendes Vertrauen in Grete allererst. Er

150 Ebd., S.204. Ahnlich Paul zu Eugen in der Arbeiterwirtschaft: »Du... das mit dem
stairksten Mann, das mit dem deutschen Held ist Schwindel. [...] Soll man nicht tber
einen lachen, der... der... haha... der sich als stirkster Mann ausgibt und ist doch gar
kein Mann! Ist doch gar kein Mann!« (Ebd., S. 214) Umgekehrt zur Bedrohung des he-
roisch-mannlichen Soldatenbilds durch Eugens Versehrung vgl. Lisa Marie Anderson:
From Abstraction to Documentary: Ernst Toller’s Plays as War Dramas. In: Studies in
20th & 21st Century Literature 41 (2017) 2, S.1-16, hier S.7f; Mohivon Kinel:
Kriegsheimkehrer, S. 317f.

151 Vgl. auch ebd., S. 318; Scholz: Mann ohne Geschlecht, S. 121.

152 Vgl. Bernhard Greiner: Die Tragddie. Eine Literaturgeschichte des aufrechten Ganges.
Grundlagen und Interpretationen. Stuttgart 2012, S. 717.

238

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

verkennt ihre aufrichtige Zuneigung und missversteht ihre Mutlosigkeit
angesichts seines prekaren psychischen Zustands als Verachtung fir sein
physisches Manko. Eugen macht sich auf diese Weise mitschuldig an
dem Scheitern der Ehe und damit an Gretes Selbstmord. Er meint zwar,
sein kriegsbedingtes Auflenseiterdasein habe ihn sehend gemacht fiir den
Sittenverfall in der Gesellschaft,!'>> doch fir seine eigene Verstrickung
in den gesellschaftlichen Korper- und Minnlichkeitswahn bleibt er bis
zum Schluss blind.!5* Seine Selbststilisierung zum unschuldigen Opfer hat
Eugen schliefSlich zum Titer gemacht. Nicht — zumindest nicht nur — die
Kriegsverletzung an sich hat seinen Ausschluss aus der Gesellschaft und
der Familie zu verantworten. Mindestens ebenso schwer wiegt Eugens
Verunsicherung tber die sexuelle Impotenz, die fehlende Souverinitat
im Umgang mit ihr. Selbstbestimmung, Selbstsicherheit und Resilienz
scheinen an der Front gleichzeitig mit der korperlichen Kriegsverletzung
zu Schaden gekommen zu sein.!5S

Mithilfe von Bildern aus dem Bereich der Technik wird Eugens fehlen-
de Autonomie ausgestaltet. Gleich zu Beginn des Dramas bezeichnet er
sich, mit Bezug zum Kriegseinsatz, als > Hampelmann, an dem sie solange
gezogen haben, bis er kaputt war...<!5¢ Der ehemalige Kombattant ist
hier nicht die Person, welche die Faden in der Hand halt, sondern, im
Gegenteil, die Gliederpuppe selbst, die beliebig bedient werden kann.
Berticksichtigt man ferner das Zeitungsblatt, mit dem der Budenbesitzer
nach »erstklassige[m] Menschenmaterial«!37 sucht — eine Formulierung
zur Umschreibung des verlustreichen Einsatzes von Menschen im Ersten
Weltkrieg —, dann wird eine Parallele zwischen dem Krieg und der Un-
terhaltungsindustrie hergestellt, sodass auch Eugens Anstellung auf dem

153 »Mir haben sie den Star gestochen. Ich bin sehend geworden! Bis auf den Grund sehe
ich! Bis auf den nackten Grund. Die Menschen sehe ich! Die Zeit sehe ich!« (Toller:
Der deutsche Hinkemann, S. 218), ruft Eugen im dritten Akt aus, wohingegen der »ge-
sunde Mensch«, wie er behauptet, »mit Blindheit geschlagen ist« (ebd., S. 194). Seine
»seherische« Fahigkeit kontrastiert mit der Blindheit des Distelfinken.

154 Eugens Selbstwiderspruch benennt Greiner: Die Tragodie, S. 717, in den Begriffen der
Tragodientheorie als fehlende Anagnorisis. Eine tragische Figur sei Eugen jedoch inso-
fern, als sein Leiden zumindest teilweise selbstverschuldet sei (vgl. ebd.). Der deutsche
Hinkemann ist als Tragodie untertitelt und bildet mit Exposition, Hohepunkt und Ka-
tastrophe die wesentlichen Phasen einer Tragodie in drei Akten ab.

155 So koppelt Scholz: Mann ohne Geschlecht, S. 119, das Abhandenkommen von Eugens
Geschlecht an das Abhandenkommen seines Willens.

156 Toller: Der deutsche Hinkemann, S.195. Vgl. auferdem Eugens Bezeichnung »Ma-
schinenleben« fiir die Front (ebd., S. 212).

157 Ebd., S.200.

239

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

Jahrmarkt ein dem Krieg vergleichbares, marionettenhaftes Dasein exem-
plifiziert. Eugens Habitus in Krieg und Nachkrieg entspricht in dieser
Hinsicht jenem der Kriegsinvaliden in der Traumszene am Ende von
I1,3.158 Auch sie wirken absolut fremdbestimmt, wenn sie unter dem Ge-
schmetter von Soldatenliedern und Revolutionsparolen gleichmifig kon-
zentrisch anricken, aufeinanderprallen und ihr sinnloses Unterfangen erst
beenden, als die Polizei sie zum Abzug auffordert.!>® Wie ferngesteuerte
Puppen betreten und verlassen sie die Bihne, ohne dass der Ubergang von
einem Krieg- in einen Revolutionskontext, den die Lieder anzeigen, und
der Befehl etwas an ihrer stumpfsinnigen Haltung dndern wiirden.'®® Die
fehlende Autonomie also charakterisiert das Leben der Kombattanten im
Krieg wie im Nachkrieg gleichermaflen, und wenn Eugen verlauten lasst:
»der Krieg ist wieder da. Die Menschen morden sich unter Gelachter. Die
Menschen morden sich unter Geldachter!«,'®! dann wird noch einmal deutlich,
dass der Krieg auch im Nachkrieg anhilt und Eugens Unterordnung unter
eine auflere Macht, sei es das Militar, sei es die Gesellschaft, keine Veran-
derung erfahren hat. Die zyklische Anlage des Texts — sowohl in der Ein-
gangsszene als auch in der Schlussszene, die als einzige in der Wohnung
der Hinkemanns angesiedelt sind, hilt Eugen etwas in der Hand, was das
Publikum zunichst nicht sehen kann: in I,1 den Distelfinken, in IIL,2 den
Priapus — bildet das seit dem Krieg statische Verhalten des Protagonisten
im Dramenaufbau nach.

Eine Moglichkeit zur Verinderung klingt in Der deutsche Hinkemann
erst am Ende und auch nur sehr leicht an. Eugens kraftloser Folgsamkeit
halten die letzten Dialoge ein >Wollen«< entgegen, fir das der Heimkehrer
nicht die notige Kraft aufbringt, zu dem er Grete indes auffordert:

Ich habe die Kraft nicht mehr. Die Kraft nicht mehr zu kimpfen, die Kraft nicht
mehr zum Traum. Wer keine Kraft zum Traum hat, hat keine Kraft zum Leben.
[...] Versuch es, Grete, versuch es... kimpf du... du bist gesund... fang ein neues
Leben an... kampf fir eine neue Welt... fiir unsere Welt...!®2

158 Wie Bebendorf: Tollers expressionistische Revolution, S. 143, zu Recht bemerkt, unter-
scheiden sich die einarmigen und einbeinigen Invaliden von Eugen nur insofern, als
»ihre Versehrtheit sichtbar ist«.

159 Vgl. Toller: Der deutsche Hinkemann, S. 205f.

160 Vgl. Kirsten Reimers: Das Bewaltigen des Wirklichen. Untersuchungen zum dramati-
schen Schaffen Ernst Tollers zwischen den Weltkriegen. Wiirzburg 2000, S.108;
Schreiber: Politische Retheologisierung, S. 226.

161 Toller: Der deutsche Hinkemann, S. 218 (Hervorh. i.0.).

162 Ebd., S.231.

240

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

Eugen findet durchaus, dass ein Wandel der gesellschaftlichen Strukturen
n6tig und moglich sei.’®3 Nur ein passives Abwarten konne, so Eugen,
die Besserung jedoch nicht herbeifiihren. Eugen weif3, dass er titig wer-
den soll, aber seine versehrte Agency lasst es nicht zu. Eine Besserung,
so suggeriert es der Text, erfordere ein aktives, willentliches Zutun des
Einzelnen.'®* Der fatalistische Glaube an ein unvermeidliches Schicksal
hingegen perpetuiere die Verrohung:

Menschen sind arm und konnten reich sein und brauchten keine himmlische
Erlosung... die Verblendeten! Als ob sie so tun mifiten im blinden Wirbel
der Jahrtausende! Nicht anders konnten. MifSten. Gleich Schiffen, die der Mal-
strom an sich reifSt und zwingt einander zu zermalmen...'%>

Als Negativbeispiel fungiert der Erste Weltkrieg. Eugen erklart sich schul-
dig an seinem Ausbruch, weil er sich, wie viele andere, den »grofien
Verbrechern an der Welt, die Staatsmanner und Generale genannt wer-
den«,'® nicht entgegengestellt hat. Den Krieg stilisiert er zu einem Er-
eignis, das fehlendes Engagement zulief und hatte verhindert werden
konnen, waren die Menschen 1914 aktiv geworden. Aktiv werden — das
lasst sich im Drama ohne Weiteres als Notwendigkeit auch auf die Nach-
kriegsgegenwart tbertragen. In der Gberarbeiteten Ausgabe von 1924 fiigt
Toller nach Eugens Selbstkapitulation einen Satz ein, der die geforderte
Haltung im Jahre 1921 wie folgt umschreibt: »Menschen, die alles Leid
leben und dennoch wollen...<!¢” Toller geht es eben nicht um ein fatalis-
tisches Zuwarten, bis die Zeit mit einer Besserung aufwartet, sondern
um ein gesellschaftspolitisches Engagement, das sich von Misserfolgen
nicht brechen lasst und so dem Neuen, Besseren den Boden bereitet.168
In einem Brief vom Februar 1922 kleidet Toller diese Einschitzung in ein
Saat- und Erntebild:

163 Vgl. auch Reimers: Das Bewiltigen des Wirklichen, S. 106.

164 Wie die Forschung herausgestellt hat, verabschiedet sich Toller in seinem Text, wie
hier durchaus nachzuvollziehen ist, von expressionistischen Erlosungshoffnungen und
messianischen Heilsvorstellungen (vgl. ebd., S. 115).

165 Toller: Der deutsche Hinkemann, S. 232 (Hervorh. 1.0.).

166 Ebd., S.230.

167 Zu den Korrekturen vgl. Bebendorf: Tollers expressionistische Revolution, S. 155.

168 Zu Tollers >Dennoch« vgl. Carel ter Haar: Ernst Toller. Appell oder Resignation? Min-
chen 1977, S. 49-74; er umschreibt es als ein >dennoch handeln« (ebd., S. 53). Der deut-
sche Hinkemann wird nur am Rande behandelt, wohingegen die spitere Autobiogra-
phie Eine Jugend in Deutschland (1933) zentral ist.

241

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

Wir leben in einer Epoche des Ubergangs. Was wir schaffen, ist erste Saat, die
Spatere umpfliigen werden. Denn Geschlechter missen leben und vergehen,
pflanzen und pfliigen, ehe Kiinftigen vom Schicksal die Gnade wird, heiter und
lachelnder Einfalt reife Frucht zu ernten.!®

Schaffen und Wollen bleiben im Drama jedoch Utopie, wenn man sich
Gretes vollbrachten und Eugens angedeuteten Selbstmord vor Augen
fihrt, der jeweils Ausdruck ihrer Resignation ist. Die Aster, die als Symbol
der Hoffnung eingefihrt wird, ist in Eugens Kriegserinnerung zerstort,!”°
und sich selbst als Kranken halt die Hauptfigur fiir nicht in der Lage,
etwas Entscheidendes auszurichten: »Ein Kranker kann nicht mehr tun,
er ist wie gelihmt in seinem Blut. Seine Seele, die ist wie der tote Flugel
einer Lerche, wie ein Adler in den Schaugirten, dem man die Sehnen
zerschnitt...«!”! Eugen spricht sich als Gezeichneter des Kriegs, wiederum
unter Zuhilfenahme eines Tiervergleichs, ganz betont jegliche Agency ab.
So laufen denn auch die Christus-Parallelen des Dramas ins Leere. An
mehreren Stellen spielen die Personen auf die Bibel an und adressieren
den Protagonisten als Jesusfigur: Als Grete auf dem Jahrmarkt Eugens
>Opfer« erkennt, will sie ihm »dienen, als wire er mein Heiland«,'”? und
an ihm Sthne tun, von Sebaldus Singegott wird er als »Menschen am
Kreuz«!73 bezeichnet. Eugens Leidensposition legt die Identifikation mit
Christus zwar nahe, doch wie die bisherigen Ausfithrungen belegen, ist
sein Leidensweg kein Opfer, aus dem eine bessere Welt erwichst, und
ist Eugen kein Messias, der die Menschen erlosen wird. Insbesondere das
resignative Ende des Dramas unterwandert die christologische Lesart. Zu
Beginn des dritten Akts prasentiert Eugen in religioser Wortwahl eine far
den Text wegweisende, pessimistische Weltsicht, wenn er Gottes Schop-
fungsworte »Es werde Licht!« (Gen 1,3) anzitiert und umwidmet zu »Es
werde Nacht! Es werde Nacht!«174

169 Brief von Ernst Toller an Tessa (d.i. Nettie Katzenstein) vom 2. Februar 1922. In: Tol-
ler: Simtliche Werke 111, S. 336-338, hier S. 338.

170 Vgl. ders.: Der deutsche Hinkemann, S. 227.

171 Ebd., S.230.

172 Ebd., S.206. Spiter vergleicht sich Grete implizit mit Judas (vgl. ebd., S. 228), wodurch
Eugen die Rolle von Jesus Christus einnimmt.

173 Ebd., S.216.

174 Ebd., S.217.

242

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

V.1.4. Kontrafakturen: Heroische Umdeutungen der gescheiterten Heimkehr

Ahnlich wie Eugen Hinkemann ist auch der Rickkehrer in dem Schau-
spiel Die Heimkehr des Matthias Bruck eine gebrochene Gestalt. Der Text
stammt aus der Feder von Sigmund Graff, erschienen 1933, ein Jahr
spater am Berliner Staatstheater uraufgefiihrt.””* Ein schwerwiegender
Unterschied hebt Graffs Protagonisten indes von den Heimkehrerfiguren
der vorangegangenen Kapitel ab: Er versucht bewusst nicht, in die alte
Familie zuriickzukehren. Seine Frau ist inzwischen — das Stiick ist im
Jahr 1933 angesiedelt — gliicklich verheiratet und hat einen zweiten Sohn
geboren. Als Knecht lebt der ehemalige Kombattant Matthias Bruck nun
auf seinem einstigen Bauernhof, wo er, weil er sich nicht zu erkennen
gibt, ein ewiger Gast bleiben wird.'7¢ Im Gegensatz zu den Riickkehrern
vieler anderer Dramen hat Matthias die Unmoglichkeit seiner Heimkehr
von vornherein verinnerlicht. Er weif§, wie sehr ihn die Kriegserfahrung
verandert und von seinem Zuhause entfremdet hat, sodass er sich mehr
als Last denn als Bereicherung empfindet.!”” Aus diesem Grund war Mat-
thias nach Kriegseinsatz und Kriegsgefangenschaft in Russland geblieben,
wo er und seine Kameraden sich ein eigenes Dorf errichteten. Im Zuge
der Versorgungskrise im Osten wurden sie jedoch vertrieben und zur
Rickkehr nach Deutschland gezwungen. Unter anderen Umstinden wire
Matthias in der Fremde geblieben, damit ihn seine Familie unzweifelhaft
fir tot hatte befinden konnen.'78 Uber das ganze Drama hinweg versucht
Matthias regelrecht, hinter seiner neuen Rolle als Knecht zu verschwinden
und gerade in dieser Hinsicht wirkt er scheu und angstlich. Dementgegen
steht der zunachst verborgene und dennoch stark ausgeprigte Wille des
Protagonisten, sich nicht zu verraten. Als die Biuerin in dem Knecht
gegen Ende des Dramas ihren Gatten erkennt, spricht sie ihn tiberraschen-
derweise nicht darauf an. In der Regieanweisung dazu heifit es: »Tonlos
und wie gelahmt, aber mit mithsam von Wort zu Wort sich erkimpfender
Fassung, als ob sie seinem Willen sich beugte und ihn nicht erkannt héatte«.!7?

175 Sigmund Graff: Die Heimkehr des Matthias Bruck. Schauspiel in drei Aufziigen. Ber-
lin 1933. Gerade verglichen mit Die endlose StrafSe, die ebenso von Graft stammt, spielt
Die Heimkehr des Matthias Bruck in der Forschung keine Rolle.

176 Parrs These, die Sprachlosigkeit mache den (Kriegs-)Heimkehrer zum Gast (Emigran-
ten/Kriegsheimkehrer, S. 231), trifft auf dieses Stiick in besonderem Mafe zu.

177 Vgl. Graff: Die Heimkehr des Matthias Bruck, S. 67.

178 Vgl. ebd.

179 Ebd., S. 65 (Hervorh. d. Verf.).

243

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

Seiner Frau diktiert der eigentlich untergebene und unterlegene Matthias
seinen Willen, und die Vehemenz, mit der er sich in dieser Szene durch-
setzt, ersetzt seine nur scheinbare Machtlosigkeit, die sich zuvorderst als
Sprachlosigkeit insbesondere gegentber der Biuerin bemerkbar macht.!80
Er ermachtigt sich selbst und verfiigt souveran tber seine Nichtzugehorig-
keit zur Familie. Weil sein Versteckspiel nun dennoch droht, aufgedeckt
zu werden, nimmt sich Matthias das Leben und wehrt auf diese Weise die
Wendung, die dem Familienidyll und den veridnderten Besitzverhaltnissen
bevorsteht, ab. Weil sein Verzicht frei gewihlt und uneigennitzig ist,
erhalt er die Gestalt eines heroischen >sacrifice«. Matthias emanzipiert sich
mithin von der Opferrolle, in die er im Zuge des Kriegs geraten war
(>victim¢), und avanciert spatestens mit dem Suizid zum aufopfernden
Helden.!8!

Fir Die Heimkehr des Matthias Bruck und verwandte Texte liefert nicht
die Odyssee das Prifigurat. Graffs Drama rekurriert eher auf den Enoch
Arden-Stoff, der auf die gleichnamige Ballade des viktorianischen Dichters
Alfred Tennyson (1864) zuriickgeht.!3? Das Versepos, das sich durchaus als
Variation des Odysseus-Mythos lesen lasst, berichtet von der Heimkehr ei-
nes totgeglaubten Seemanns nach East Anglia, wo er seine Frau gliicklich
verheiratet und seine drei Kinder gut versorgt vorfindet. Aus selbstloser
Liebe zu seiner Familie beschlieft Enoch Arden, sich nicht zu offenba-
ren, und stirbt am Ende an gebrochenem Herzen. Tennyson nobilitiert
die selbstverneinende Haltung seines Protagonisten, der um die Unwider-
bringbarkeit der gemeinsamen Vergangenheit und seinen potentiellen
Status als Eindringling weiff, und erklirt ihn zum Helden (»strong heroic
soul«, V. 909).183 Liest man Graffs Die Heimkebr des Matthias Bruck als eine
vor dem Hintergrund des Ersten Weltkriegs zeitgemafle Fortschreibung
von Enoch Arden, dann wird die textinterne Heroisierung des Heimkeh-

180 Vgl. ebd., S. 36-39.

181 Bedenkt man den Titel des Stiicks, der seine Heimkehr ankiindigt, dann lasst sich Mat-
thias’ Suizid durchaus als Form der Heimkehr verstehen, die ihn in den Bodes seines
Vaterlands heimfiihrt (vgl. Sonnega: Theatre of the Front, S. 54).

182 Zur Rezeption von Tennysons Werk in Europa vgl. Leonée Ormond (Hrsg.): The Re-
ception of Alfred Tennyson in Europe. London u.a. 2017. Der Herausgeberin zufolge
machte Enoch Arden Tennyson in Europa bekannt (vgl. ihre Einleitung in dem Band,
S. 1-20, hier S. 13).

183 Alfred Tennyson: Enoch Arden. In: The Poems of Tennyson. Edited by Christopher
Ricks. London 1969, S. 1130-1152, hier S. 1152; differenzierter zum Heroischen vgl.
Winston Collins: Enoch Arden, Tennyson’s Heroic Fisherman. In: Victorian Poetry 14
(1976) 1, S. 47-53.

244

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

rers zusatzlich durch den intertextuellen Bezug abgesichert. Dass Graft
Tennysons Text kannte, ist angesichts der Prominenz des Gedichts im
deutschsprachigen Raum'$# nicht unwahrscheinlich.

In seinem Stiick The Likes of Her,'5 das erst in Battersea gegeben wurde,
ab August 1923 fiir 255 Auffithrungen im Londoner St. Martin’s Theatre
lief und 1931 unter dem Titel Sally in our Alley verfilmt wurde, kom-
biniert der britische Theaterschriftsteller und -direktor Charles McEvoy
Motive aus der Odyssee mit denen aus Enoch Arden. Die tugendhafte Sally,
eine fleiffige junge Frau aus einem armen Arbeiterviertel des Londoner
East End, gleicht in ihrer hingebungsvollen Treue zu dem abwesenden
Geliebten der Penelope. Wie ihr Vorbild weist Sally alle Heiratsanwarter
ab und wartet auf die Heimkehr von George Miles. Nicht einmal der
fingierte Bericht Alfreds, eines seiner Kameraden, von dessen Tod auf
dem Schlachtfeld bricht Sallys Loyalitit. Ebenso wenig Glauben schenkt
sie Alfreds Behauptungen, George halte das East End fir unwiirdig oder
habe eine andere Frau gefunden. So begibt sich Sally jeden Sonntag zur
Waterloo Railway Station in der Hoffnung, George kidme in einem der
Zuge, der die ehemaligen Soldaten — das Stiick spielt wihrend der Demo-
bilisierung — nach Hause befordert. George Miles wiederum entspricht
weniger Odysseus als vielmehr Enoch Arden. Wihrend seines Kriegsein-
satzes im Nahen Osten war er schwer verwundet worden: Er verlor einen
Arm, ein Bein, ein Auge und sein Gesicht wurde entstellt. Aus Scham
und Selbstzweifel beschlieflt er, nicht heimzukehren, und er bittet Alfred,
seine Situation vor Sally geheim zu halten. George verzichtet auf sein per-
sonliches (Liebes-)Gliick im Glauben, das ihre mit seiner Entscheidung zu
garantieren. Im letzten der drei Akte kehrt der inzwischen genesene und
mit Prothesen ausgestatte George innerlich getrieben ins East End zurick.
Er will sich als ein Freund seiner selbst ausgeben, um Sallys Reaktion zu
beobachten. Die Heroisierung seines Verzichts wird im Zuge dessen auf
zweierlei Weise erzielt: zum einen, indem die moralische Verpflichtung
der Daheimgebliebenen gegeniiber den Soldaten als tapfere Vaterlandsver-
teidiger aufgerufen wird: »And he thought I'd turn from him. ’Cos he

184 Vgl. dazu Torsten Caeners: Tennyson’s Reception in Germany. In: Leonée Ormond
(Hrsg.): The Reception of Alfred Tennyson in Europe. London u.a. 2017, S. 195-232.

185 Charles McEvoy: The Likes of Her. In: Great Modern British Plays. Selected by James
W. Marriott. London 1929, S. 859-902. The Likes of Her wird in der Forschung nicht
behandelt.

245

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

was broke up — fighting for me«,'3¢ ereifert sich Sally, als sie von Alfred
die Wahrheit erfihrt. Zum anderen wird Georges innerliche Qual und
Selbstiberwindung ausgestellt, als er auf Sally trifft, sich umgehend zu ihr
hingezogen fiihlt, aber seine Identitit verschleiert. Seine Korpersprache
verrat sowohl seine innere Zerrissenheit als auch den Triumph seiner
ethischen Gesinnung tber seine Gefithle: »Miles has turned towards her
[Sally], and for a moment there is insuppressible yearning in his whole
demeanour, until with a deep breath he draws himself up and is the stranger,
with something of the colonel in him, too.<!¥” Indem McEvoy Georges
Sehnsucht als ununterdriickbar bezeichnet, es der Figur dennoch gelingt,
sein Verlangen im agonalen Modus zu ztgeln, erhalt Georges Gefasstheit
den Glanz des Ubermenschlichen und Exzeptionellen. Entgegen seiner
Erwartung stellt er allerdings fest, dass Sally ihn mit offenen Armen
empfingt und ihn nie verlassen wiirde. Den Zuschauer tberrascht Sallys
Verhalten nicht, hatte sie bereits im zweiten Akt erklart, fir sie gibe es
keine versehrten Soldaten:

There ain’t no crocked-up soldiers. Not as I sees ’em. [She speaks with deep
feeling.] If a man’s come "ome with his eyes gorn, he’s got a thousand eyes in
him so such as some. If he’s lost his limbs, I see him walking whole. [...] If a
man’s got breath in him to live at all, he’s a whole man, I tell you, after that art
there.!88

Mit dem gliicklichen, melodramatischen Ende tritt das Enoch Arden-Mo-
tiv wieder in den Hintergrund und wird durch Erzahlmuster der Odyssee
ersetzt. Eine Aussage von Jim im zweiten Akt, neben George und Alfred
der dritte (Ex-)Kombattant in The Likes of Her, schlagt dartiber hinaus die
Briicke von Georges Heroik in der Tradition Enoch Ardens zu dem briti-
schen Gentleman-Ideal, das die Vorstellungen von Heldentum in England
seit der viktorianischen Ara wesentlich pragte und im Ersten Weltkrieg
aktualisiert wurde: »He was to be a gentleman and an officer he was
- not the likes of you and me.«!% Wie unter anderem Mark Girouard
und Stefan Goebel herausgestellt haben, erwachte im England des spaten
18. sowie des 19. Jahrhunderts das Interesse fiir mittelalterlich-ritterliche
Vorstellungswelten, die weit mehr als in anderen europaischen Liandern

186 Ebd., S.901 (Hervorh. d. Verf.).

187 Ebd., S. 893 (Hervorh. d. Verf.).

188 Ebd., S. 876f. (Hervorh. i.0.). Alle Dialogpartien sind im Ostlondoner Dialekt verfasst.
189 Ebd., S. 879.

246

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

einen neuen Verhaltenskodex schafften.’”® Groffmut, Gerechtigkeit, Hof-
lichkeit, Aufrichtigkeit, Loyalitit und Dienstbarkeit avancierten zu den
Qualititen, die einen >Gentleman< und dann auch den >Heldens, der sich
weniger an militarischer Leistung als an diesem Charakter- und Tugend-
ideal bemaf$, ausmachten. Noch die Kimpfe auf den Schlachtfeldern des
Ersten Weltkriegs, die chevalereskes Handeln eigentlich obsolet machten,
wurden in Grofbritannien in ritterliches Vokabular und ritterliche Bilder
gekleidet.’! So hilt selbst der durch den Krieg desillusionierte Edmund
Blunden in seinem Kriegsroman Undertones of War (1928) unbeirrt am
englischen Rittertum fest: »Chivalry was certainly not dead.«!2 Ebenso re-
semantisiert McEvoy in The Likes of Her das heldenhaft-ritterliche Gentle-
man-Ideal am Beispiel des Kriegsheimkehrers George.

Dass Ritterlichkeit in der britischen Kriegs- und Nachkriegsgesellschaft
fortbestehen kann, war in der englischen Heimkehrerdramatik keines-
wegs unumstritten, wie William Somerset Maughams Farce Home and
Beauty'3 demonstriert, die den Enoch Arden-Stoft, den McEvoy in The
Likes of Her mit einer gewissen Ernsthaftigkeit und Feierlichkeit behan-
delt, sarkastisch umdichtet. Seine Urauffihrung erlebte das Stick am
8. Oktober 1919 im Booth Theatre in New York unter dem komischen
wie vielsagenden Titel Too Many Husbands, drei Wochen spater, am
30. August, kam es im Playhouse in London auf die Bihne. An Tennysons
Ballade erinnert Home and Beauty insofern, als es die Heimkehr eines ver-
meintlich wahrend einer der Flandernschlachten gefallenen Soldaten zu
seiner bereits neu verheirateten Ehefrau inszeniert. Zur Farce wird es, in-
dem beide Eheminner vorgeben, aus Opferbereitschaft und Selbstlosig-
keit auf die Frau zu verzichten, um ihr auf diese Weise angeblich das echte
Ehegliick zu gewihren. In Wahrheit sind die beiden Rivalen ihr Giberdrs-

190 Vgl. Mark Girouard: The Return to Camelot. Chivalry and the English Gentleman.
New Haven/London 1981, S. 260f.; Stefan Goebel: The Great War and Medieval Mem-
ory. War, Remembrance and Medievalism in Britain and Germany, 1914-1940. Cam-
bridge 2007, S. 189f.

191 Vgl. neben den Ausfihrungen bei Goebel (ebd., S. 194) auch Onions: English Fiction
and Drama of the Great War, S. 31. Die Glorifizierung der Kameradschaft in den briti-
schen Frontstiicken (s. Kap. II.3) lasst sich in diesem Sinne auch als Versuch lesen,
den ritterlichen Verhaltenskodex in den Maschinenkrieg hintberzuretten.

192 Blunden: Undertones of War, S. 28.

193 William Somerset Maugham: Home and Beauty. A Farce in Three Acts. In: Plays III.
Leipzig 1934, S.235-332. Obwohl Home and Beauty zu den erfolgreichsten Sticken
Maughams zihlt (vgl. Kosok: The Theatre of War, S.47), wird es von der Forschung
vernachlassigt.

247

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

sig geworden und die Existenz eines zweiten Gatten kommt ihnen gerade
recht, sich geschickt aus der Affire zu ziehen. In romantisch-heroischer
Rhetorik tiberbieten sich William und Frederick in nobler Selbstaufgabe:

FrEDERICK:  Victoria, you know how I adore you. You are the only woman
in the world for me. But I realize that there is only one thing
for me to do. Bill has come back. There is only one course open
to me as a gentleman and a man of honour. It is a bitter, bitter
sacrifice, but I am equal to it. I renounce all rights in you. I
will go away, a wiser and a sadder man, and leave you to Bill.
Good-bye, Victoria. Wipe your mouth and give me one more
kiss before we part for ever.

[...]

WILLIAM: My dear Victoria, I am not the man to accept a sacrifice like
that. No. The War Office has decided that I'm dead. You've
had a memorial service. You’ve redecorated the drawing-room.
You are happy. It would be monstrously selfish if I disturbed a
state of things which is eminently satisfactory to you both. I will
not come between you. [...] Victoria, I am a gentleman and a
soldier. This being that you see before you, notwithstanding the
tolerable suit he wears, is a disembodied wraith. To all intents
and purposes I am as dead as mutton. [ will remain so.!%*

Frederick und William zitieren die ritterlichen Tugenden des Gentle-
man-Ideals, um eine edle Gesinnung vorzutiauschen. Dahinter verbergen
sich allerdings Eigennutz und Opportunismus. Die Heroik der mit dem
DSO (Distinguished Service Order) ausgezeichneten Heimkehrer ist Augen-
wischerei, mehr noch: eine Strategie, sich einen personlichen Vorteil zu
verschaffen. Ritterliche Verhaltensideale wie Selbstlosigkeit oder Aufrich-
tigkeit lasst Home and Beauty lediglich als Blendwerk in einer de facto
von Eigennutz und Scheinhaftigkeit bestimmten Gesellschaft bestehen.!?s
Der Verzicht Enoch Ardens, der die Kontrastfolie liefert, wird nicht wie
in McEvoys The Likes of Her als nachahmungswiirdiges Handlungsmodell
prasentiert, sondern wieder in die Fiktion, in die Fantasie verbannt.

Zum Abschluss des Kapitels sei noch ein letztes Beispiel angefiihrt, das
den Opfergeist des Kriegsheimkehrers in der Nachkriegszeit erstens heroi-

194 Maugham: Home and Beauty, S. 283f.

195 Der Spott des Autors trifft nicht nur die ehemaligen Soldaten, sondern auch die Da-
heimgebliebenen wie Victoria oder ihren neuen, wohlhabenderen Heiratskandidaten
Leicester Paton. Sie sind dhnlich egoistisch wie Frederick und William und behaupten
ebenso, sich fiir das Land und sein Volk aufzuopfern.

248

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

siert und zweitens vor dem Hintergrund seiner kriegsbedingten Willens-
schwiche reflektiert: L’Homime qui n’est plus de ce monde des franzosischen
Theaterautors und -kritikers Lucien Besnard, das am 15. Marz 1924 am
Théitre de ’Odéon uraufgefihrt und als Manuskript wenig spater, im Ju-
ni desselben Jahres, in der Petite Illustration veroffentlicht wurde.'?¢ Die
ebenfalls in der Petite Illustration abgedruckten, lobenden Rezensionen be-
tonen den Aspekt des Opfers (>sacrifice<): Pierre Veber vom Petit Journal
schreibt, » M. Besnard a voulu nous montrer que la guerre a créé chez quel-
ques-uns le sens divin de ’abnégation«, Gabriel Bossy charakterisiert den
Protagonisten in Comadia als »un homme qui s’éléve au point de sacrifier
I'amour de sa vie.«!” Der Dreiakter setzt am Tag des feierlichen Einzugs
der franzosischen Truppen nach Paris ein. Claude Bouvet und seine Cou-
sine Antoinette Gerbault, zwischen denen sich eine Liebesbeziehung an-
deutet, erwarten die Heimkehr des >Kriegshelden< Frangois Régnier. Wih-
rend der pazifistisch eingestellte Claude nach seiner Verletzung im ersten
Jahr nicht an die Front zurtickkehrte, sondern wieder seine Tatigkeit als
Architekt aufnahm, kampfte Francois trotz zweier Verwundungen und
trotz des Angebots, die Leitung einer Fabrik zu Gbernehmen, von Anfang
bis Ende und schaffte es bis in die Position des Kommandanten einer In-
fanterieeinheit. Wihrend Claudes Entscheidung gegen den Fronteinsatz
bei Antoinette fiir Enttiuschung sorgt, wird Francois von allen fiir sein
Durchhaltevermégen verehrt. In seiner Person verdichten sich die Helden-
vorstellungen der Heimatgesellschaft: >Held« ist, wer nicht aufgibt, son-
dern sein Leben freimitig und pflichtbewusst der Verteidigung des Vater-
lands opfert. So wird Frangois schon bei Dramenbeginn, noch vor seinem
Auftritt, als auergewohnlicher Frontkampfer eingeftihrt. Diese Figuren-
konstellation bildet nun den Hintergrund, vor dem sich die von Francois’
Schwester Madeleine eingefiadelte Intrige entspinnt. Sie weif3, dass
Francgois in Antoinette, die ihn als Krankenschwester pflegte, verliebt ist.
Sie weif§ auflerdem, dass er seit einer Operation stark geschwicht und
tberempfindlich ist. Weil sie befiirchtet, er wiirde eine Zurickweisung
von Antoinette nicht verkraften, bittet sie Claude, die Beziehung zu ihr zu

196 Lucien Besnard: L’homme qui n’est plus de ce monde. Piece en trois actes. Paris 1924.
L’homme qui n’est plus de ce monde ist in der Forschung ein unbekanntes Stiick und
wird lediglich bei Fischer: The French Theater and French Attitudes toward War,
S.172-178, beriicksichtigt.

197 Zit. nach: Robert de Beauplan: L’Homme qui n'est plus de ce monde a ’Odéon. In: La
Petite Illustration 198 (1924), o.A.

249

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

losen und sich unter einem Vorwand vortibergehend ins Ausland abzuset-
zen. Nachdem der selbstsiichtige, profitorientierte René, der Frangois in
der Fabrik als Assistent unterstiitzen wird und hofft, eine Ehe zwischen
ihm und seiner Schwester Antoinette werde seine Position festigen, an
Claudes moralische Verpflichtung gegentber den Frontsoldaten appel-
liert, willigt dieser schlielich ein:

Vois-tu, mon vieux, j’estime que les hommes qui, comme toi et moi, n’ont en
somme rien ou a peu pres rien fait dans cette guerre, ont le devoir de tirer tres
bas leur chapeau devant les bougres qui ont tenacement risqué leur vie pendant
cinq longues années. Et C’est leur rendre, oh! bien juste, ’lhommage qui leur est
dd que de leur sacrifier un peu de notre bonheur...!?

Bewegt von der erhabenen Stimmung des Truppeneinzugs!®® sowie voller
Bewunderung fiir den >Kriegshelden« Francois verlobt sich Antoinette, die
nichts von der Intrige ahnt, nach der Trennung von Claude mit Frangois.
Fir beide, Claude wie Antoinette, stellt der Verzicht auf eine gemeinsame
Zukunft zugunsten des Kriegsheimkehrers ein heroisches Opfer dar: »Et
je me suis sacrifié, moi, le pacifiste! sur l'autel de la patrie!«, ruft Claude
spater im Drama verzweifelt aus, wohingegen Antoinette stolz erwidert:
»je suis trop fiere du sacrifice que j’ai fait 2 mon cher Frangois.«<?® Die
Leidens- und Opferbereitschaft, die zu Beginn des Dramas als wesentlicher
Bestandteil des Heroischen eingefiihrt wurde, schreibt Besnard Antoinette
und Claude zu und nobilitiert so ihr Handeln. Selbst Francois adelt
Claudes Geste am Ende des Dramas: »Et j’ai appris, enfin, que ¢’était vous,
Claude, qui, dans un élan d’une admirable noblesse, aviez renoncé a elle...
pour moi!«*0!

Francois erfahrt erst von der Intrige sowie von den Gefiihlen beider fiir-
einander, als er mit Antoinette verheiratet ist. Nach einem inneren Kampf
zwischen seiner Liebe zu Antoinette und ihrem Liebesgliick (»Frangois
reste debout, les yeux fixes, le visage plissé, manifestement troublé par un

198 Besnard: L’homme qui n’est plus de ce monde, S. 7. Spiter stellt sich heraus, dass ihn
auch die Scham tber seine >unheroische« Tatigkeit als Architekt zu dem Verzicht auf
Antoinette bewog (vgl. ebd., S.18). Zu Claudes Motivlage vgl. Fischer: The French
Theater and French Attitudes toward War, S. 173.

199 Vgl. Besnard: L’homme qui n’est plus de ce monde, S. 4: »ce jour ol je me sens tout
envahie d’une sorte d’émotion... sacrée«. Auf diese Weise wird die Sprecherin Antoi-
nette als Patriotin eingefiihrt (zu Antoinette vgl. auch Fischer: The French Theater and
French Attitudes toward War, S. 173).

200 Besnard: L’homme qui n’est plus de ce monde, S. 18.

201 Ebd., S.27.

250

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.1. Vom Warten und seinen Folgen

violent conflit de sentiments, encore incertain de la détermination qu’il va
prendre...«?02) gibt er sie frei. Seinen Entschluss qualifiziert Frangois tiber
die Wortwahl als Kriegsdienst: Ebenso wie er an der Front zuverlassig sei-
ne Pflicht getan hat (»soldat qui avait fait son devoir sans défaillance«?3),
tut er sie in diesem Fall auch: »Je tombe sans regret, ayant fait, cette fois
encore, mon devoir jusqu’au bout, sans défaillance.«?** Das Pflichtethos
bestimmt sein Handeln mithin Gber den Krieg hinaus; das militarische
Durchhalten, das in der Formulierung »jusqu’au bout« aufgerufen wird,
tbersetzt Frangois in eine zivile Leidensbereitschaft. Frangois gleicht im
Verzicht auf privates Glick zwar Claude und Antoinette. Doch was ihn
von den beiden unterscheidet, ist, dass er ihn nicht als Gegenleistung fiir
einen getanen Dienst am Vaterland auffasst. Claude und Antoinette ord-
nen ihre Liebesbeziehung unter, weil sie um Frangois’ heroischen Einsatz
wissen und ihn entschidigen wollen, wohingegen Frangois” Opfer nichts
rekompensiert, sondern aus einer im Krieg verinnerlichten, ethischen Hal-
tung heraus erbracht wird. Seine >Heldentat« Gberstrahlt in L’Homme qui
n'est plus de ce monde diejenige von Claude und Antoinette, ebenso wie
seine Qual deren Leiden tbersteigt: »Je suis confondu par la splendeur
de votre héroisme. Sous votre calme visage, presque souriant, je sens une
douleur... Jamais homme, peut-étre, n’a souffert si cruellement«,? so
Claude zu Francois. Auf ebendiese Weise ist auch der Titel des Dramas
zu verstehen, der den Protagonisten in eine tGberirdische Sphare entriickt
und ihm Gbermenschliche Qualititen attestiert. Trotz der tiefen Traurig-
keit bewahrt Frangois Fassung. Im Modus der Agonalitit bezwingt er
seinen Schmerz, sodass er nicht nach aufSen tritt. Die Agency liegt in der
selbstmachtigen Entscheidung, die er unabhangig von Claude und Antoi-
nette trifft. Die wesentlichen Bestandteile des Attentismus werden also mit
dem Entschluss des Protagonisten aktualisiert und sie kennzeichnen sein
Handeln und seine Haltung als heroisch. Dies gilt, wenngleich weniger
ausgepragt, eben auch fir die Heimkehrerfiguren in Die Heimkehr des
Matthias Bruck und in The Likes of Her.

Frangois’ heroische Selbstaufgabe erscheint in L’Homme qui n’est plus
de ce monde umso erstaunlicher als er, wie im Ubrigen auch Claude, als
willensschwache Figur eingefihrt wird. Sein fehlendes Durchsetzungsver-

202 Ebd., S.17.
203 Ebd., S.27.
204 Ebd., S.28.
205 Ebd.

251

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

mogen als Folge des Kriegs zeigt sich vor allem im Verhaltnis zu René,
der nicht im Krieg war und als ein »homme d’action«?*¢ eine Kontrastfi-
gur darstellt. Apodiktisch bestimmt er Gber die Geschafte in der Fabrik
und zwingt dem in dieser Hinsicht unterlegenen Frangois seinen Willen
auf. Doch wie dieser selbst einraumt, hat er sich in einem Punkt einen
eisernen Willen (»une volonté... farouche«®”) bewahrt, namlich dann,
wenn er Antoinettes Gliick bedroht sieht. Der Krieg erscheint somit so-
wohl als eine Schule als auch eine Gefihrdung des Willens. In der Tat
bezieht Frangois den erfolgreichen Kriegseinsatz auf seine — mittlerweile
gebrochene — auffergewohnliche Willensstarke: »notre victoire, tenacement
voulue pendant cinq longs hivers de souffrance.«?® Wihrend Frangois
zumindest in den entscheidenden Momenten in der Lage ist, seinen
Willen zu mobilisieren, geht Claude nach seinem Kriegseinsatz jegliche
Willensstirke ab, was seine unentschlossene Position bei Dramenanfang
gegeniiber Antoinette bedingt. So wird er als »idéaliste, silencieux, indé-
cis, compliqué, amoureux d’art, un peu égoiste, assez aigri, tres spécial
en tout cas«?® beschrieben. Erst nach seinem mehrmonatigen Auslands-
aufenthalt, wahrend dem er wieder als Architekt arbeitet, findet er zu
einem selbstsicheren und willensstarken Auftreten zuriick (»Claude [...]
completement transformé, le regard plus décidé, la démarche plus méle,
la parole tres assurée«?!9), das ihn dazu disponiert, Antoinette seine Liebe
zu gestehen und sie zuriickzufordern. Die Charakterisierung sowie sein
zOgerliches Verhalten im ersten Akt erinnern durchaus an Hofmannsthals
>schwierigen«< Protagonisten, der hier als personifizierte Passivitit, Willens-
schwiche und Entschlusslosigkeit diskutiert wurde (s. Kap. V.1.1).2!! In-
sofern vereint Besnards L’Homme qui n’est plus de ce monde Aspekte der

206 Ebd., S.6.

207 Ebd., S.14.

208 Ebd., S. 10 (Hervoh. d. Verf.).

209 Ebd.,S.7.

210 Ebd., S.17.

211 Ob Besnard Hofmannsthals Lustspiel Der Schwierige kannte, das in Frankreich wohl
erstmals 1996 unter dem Titel L’homme difficile gespielt wurde, konnte nicht recher-
chiert werden. Da Besnard aber im Wiener Zuckerkandl-Salon verkehrte (vgl. Gesa
von Essen: »Hier ist noch Europal« Berta Zuckerkandls Wiener Salon. In: Roberto Si-
manowski/Horst Turk/Thomas Schmidt [Hrsg.]: Europa — ein Salon? Beitrige zur In-
ternationalitit des literarischen Salons. Gottingen 1999, S. 190-213, hier S.197) und
seit 1920 Briefe mit Arthur Schnitzler austauschte (vgl. Karl Zieger: Arthur Schnitzler
et la France, 1894-1938. Enquéte sur une réception. Villeneuve d’Ascq 2012, S. 67), ist
eine Einflussbezichung zwischen dem Schwierigen und L’Homme qui n’est plus de ce
monde nicht ausgeschlossen.

252

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.2.>Durchhalten< in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

heroischen Umdeutung der Heimkehr im Sinne eines selbstbestimmten
Opfers (>sacrifice<) in der Tradition Enoch Ardens auf der einen Seite mit
Elementen der durchsetzungsschwachen Heimkehrerfigur auf der ande-
ren, die das Prafigurat der Odyssee konterkariert und, wie dargelegt, in
der einen oder anderen Spielart den Bezugspunkt fast aller Heimkehrer-
dramen der 1920er-Jahre bildet.

V.2. »Durchhalten<in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

Wird in den meisten Heimkehrerdramen Deutschlands, Osterreichs,
Frankreichs und Grofbritanniens, wie im vorangegangenen Kapitel aus-
geftihrt, das Ideal des nervenstarken Frontkampfers ausgehohlt, manches
Mal auch im Heimatkontext reproduziert, wird in selteneren Fillen auch
die eng damit verbundene heroische Leitdevise des Durchhaltens und
Weitermachens an der Rickkehrerfigur erprobt. In allen drei der im Fol-
genden untersuchten Texte ist das Durchhalten und Weitermachen des
Kombattanten aufs Engste an den Tod gekoppelt, ja fiihrt die Konfronta-
tion mit dem Tod gerade erst herbei. Heimkehr und >Heldentods, die
faktisch nicht nebeneinander existieren konnen — tritt der >Heldentod«
ein, ist die Rickkehr ausgeschlossen; kehrt der Soldat zuriick, ist er dem
»Heldentod« entronnen —, werden hier synthetisiert. Der entscheidende
Unterschied der drei Texte besteht in der Bewertung der Haltung des
Heimkehrers im Angesicht des Todes. Wahrend in Paul Raynals Le tom-
beau sous I’Arc de Triomphe (1924) der auf das Durchhalten folgende Tod
durch eine christlich gepragte Auferstehungshoffnung legitimiert und
der Protagonist in seiner fatalistischen Todesverachtung heroisiert wird
(Kap. V.2.2), verdammen Bertolt Brecht und Gerhard Menzel in Trommeln
in der Nacht (1922) und Toboggan (1928) das Durchhalten, eben weil es
den Heimkehrer zum Tode verurteilt (Kap. V.2.1).

V.2.1. Durchhalten zum Tode: Bertolt Brecht und Gerhard Menzel

Kriegskritische Autoren postulieren in ihren Frontsticken, wie MacGill
in Suspense und Hodson in Red Night, dass es fir die Soldaten kein
Entkommen aus dem Krieg geben konne, weil die Leitdevise des Durch-
haltens und Weitermachens den Tod jedes Einzelnen im Feld besiegele
(s. Kap. IIL3.2). Selbst ambivalentere Texte, etwa Graffs und Hintzes

253

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

Endlose StrafSe, konturieren einen unendlich langen Krieg, den die Kom-
battanten so lange erdulden missen, bis ihr Tod all dem ein Ende setzt
(s. Kap. II1.4.1). In diesen Kriegsdeutungen wird das patriotisch-heroische
Durchhalten bis zum Sieg negiert und in ein in den sicheren Tod miin-
dendes Durchhalten tberfiihrt. Leicht abgewandelt findet sich eine sol-
che Auslegung auch in Heimkehrerdramen, wie am Beispiel von Bertolt
Brechts Trommeln in der Nacht (1922) und Gerhard Menzels Toboggan
(1928) veranschaulicht werden soll. Ausgangspunkt der Analyse bildet
Brechts um 1917/18 verfasste Ballade vom toten Soldaten, die der Kneipen-
wirt Glubb zu Beginn des vierten Akts in Trommeln in der Nacht singt und
die der Autor im Anhang seines Stiicks erstmals abdrucken liefS:

Und als der Krieg im fiinften Lenz
Keinen Ausblick auf Frieden bot

Da zog der Soldat seine Konsequenz
Und starb den Heldentod.

5 Der Krieg war aber noch nicht gar
Drum tat es dem Kaiser leid
Dafs sein Soldat gestorben war:
Es war noch nicht an der Zeit.

Der Sommer zog iiber die Griber hin
10 Und der Soldat schlief schon

Da kam eines Nachts eine militar-

ische arztliche Kommission.

Es zog die arztliche Kommission
Zum Gottesacker hinaus

15 Und grub mit geweihtem Spaten den
Gefallnen Soldaten aus.

Und der Doktor besah den Soldaten genau

Oder was von ihm noch da war

Und der Doktor fand, der Soldat wir k. v.
20 Und er driickte sich vor der Gefahr.

Und sie nahmen sogleich den Soldaten mit.
Die Nacht war blau und schon.

Man konnte, wenn man keinen Helm auf hatte
Die Sterne der Heimat sehn.

25 Sie schitteten ihm einen feurigen Schnaps
In den verwesten Leib
Und hingten zwei Schwestern in seinen Arm
Und sein halb entbl6ftes Weib.

254

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

30

35

40

45

50

55

60

65

V.2.>Durchhalten< in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

Und weil der Soldat nach Verwesung stinke
Drum hinkt ein Pfaffe voran

Der iiber ihn ein Weihrauchfaff schwingt
Dafl er nicht stinken kann.

Voran die Musik mit Tschindara
Spielt einen flotten Marsch

Und der Soldat, so wie er’s gelernt
Schmeifit seine Beine vom Arsch.

Und briderlich den Arm um ihn

Zwei Sanititer gehen

Sonst flog er noch in den Dreck ihnen hin
Und das darf nicht geschehn.

Sie malten auf sein Leichenhemd
Die Farben schwarz-weif3-rot

Und trugen’s vor ihm her; man sah
Vor Farben nicht mehr den Kot.

Ein Herr im Frack schritt auch voran
Mit einer gestarkten Brust

Der war sich als ein deutscher Mann
Seiner Pflicht genau bewuft.

So zogen sie mit Tschindrara

Hinab die dunkle Chaussee

Und der Soldat zog taumelnd mit
Im Sturm eine blasse Flocke Schnee.

Die Katzen und die Hunde schrein
Die Ratzen im Feld pfeifen wast:
Sie wollen nicht franzosisch sein
Weil das eine Schande ist.

Und wenn sie durch die Dorfer ziehn

Waren alle Weiber da.

Die Brider verneigten sich; Vollmond schien.
Und alles schrie hurra!

Mit Tschindrara und Wiedersehn
Und Weib und Hund und Pfaff
Und mitten drin der tote Soldat
Wie ein besoffner Aff.

Und wenn sie durch die Dorfer ziehn
Kommt’s, dafd ihn keiner sah

So viele waren herum um ihn

Mit Tschindra und Hurra...

255

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

So viele tanzten und johlten um ihn
70 Dafd ihn keiner sah.
Man konnte ihn einzig von oben noch sehn
Und da sind nur Sterne da.
Die Sterne sind nicht immer da
Es kommt ein Morgenrot.
75 Doch der Soldat, so wie er’s gelernt
Zieht in den Heldentod.

Zum Gedichtnis des Infanteristen Christian Grumbeis, geboren den 11. April
1897, gestorben in der Karwoche 1918 in Karasin (Stid-Rufland). Friede seiner
Asche! Er hat durchgehalten.?!?

Brechts Ballade vom toten Soldaten wird in der Forschung vornehmlich
als Kritik an den Heldenbildern des Deutschen Kaiserreichs sowie an der
wilhelminisch-militaristischen Gesellschaft und Kriegspolitik gelesen.?!3
So stellt Brecht in dberspitzter, parodistischer Form in neunzehn Stro-
phen dar, wie ein gefallener Soldat ausgegraben, aufgepappelt und fir
kriegstauglich erklart wird, um sodann, umjubelt von der Bevolkerung,
wieder an die Front zu ziehen. Brecht nutzt dafiir eine Strophenform, die
durch die Vierzeiler und die durchgingig mannlichen Kadenzen an die
Chevy-Chase-Strophe erinnert.?'4 Den Kreuzreim der Chevy-Chase-Stro-
phe durchbricht er jedoch genauso wie die alternierende Abfolge drei-
und vierhebiger Jamben. Das Reimschema variiert, haufig sind die Reime
unrein, das Metrum ist unregelmifig, weil die jeweils zweite Verszeile
anders rhythmisiert ist.?! Der holpernde Takt unterwandert die Formvor-
gaben der Chevy-Chase-Strophe und zieht die bellizistischen Stoffe, die

212 Bertolt Brecht: Trommeln in der Nacht. Drama. In: Werke. Groffe kommentierte Ber-
liner und Frankfurter Ausgabe I: Stiicke 1. Hrsg. von Werner Hecht, Jan Knopf,
Werner Mittenzwei und Klaus-Detlef Miiller. Berlin u.a. 1989, S. 175-239, hier S. 230—
232. In den Regieanweisungen des vierten Akts wird das Gedicht ein Moritat genannt
(vgl. ebd., S.211). Diese Gattungsbezeichnung entspricht dem schaurigen Inhalt der
Ballade. 1927 nahm Brecht sein Gedicht unter dem Titel Legende vom toten Soldaten
und wenigen textlichen Anderungen in seine Gedichtsammlung Bertolt Brechts Haus-
postille auf. 1929 wurde es von Kurt Weill vertont.

213 Z.B. Jurgen Hillesheim: Bertolt Brechts Hauspostille. Einfithrung und Analysen simt-
licher Gedichte. Wiirzburg 2013, S. 219-225; Mayer: Der Erste Weltkrieg und die lite-
rarische Ethik, S.145-149; Mohi-von Kanel: Kriegsheimkehrer, S.153-176; Klaus
Schuhmann: Wider das wilhelminische Heldentum. In: Jan Knopf (Hrsg.): Interpreta-
tionen. Gedichte von Bertolt Brecht. Stuttgart 1995, S. 19-30.

214 Vgl. Mohi-von Kénel: Kriegsheimkehrer, S. 173.

215 Vgl. ebd., S. 172.

256

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.2.>Durchhalten< in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

meist Inhalt eines Chevy-Chase-Gedichts sind, ins Lacherliche.?¢ Helden-
tod und Remobilisierung, von denen die Ballade berichtet, werden nicht
patriotisch gefeiert. Vielmehr werden Akteure, Strategien und Funktionen
des Helden- und Soldatenkults offengelegt und abgeurteilt. Die Helden-
inszenierung als Tauschung — das Ubertiinchen des Verwesungsgestanks
mit Weihrauch (V. 29-32), das Stitzen des >Helden¢, um seinen Fall zu
verhindern (V. 37-40), das Ubermalen von Kot mit den Farben der Na-
tionalflagge (V. 41-44) — steht im Vordergrund.?!? Karikiert wird damit,
wenn auch nicht explizit genannt, die nationale Durchhalteideologie, d.h.
die von Staat und Gesellschaft an die Soldaten herangetragene Forderung,
um jeden Preis weiterzukimpfen und selbst bei einer Verwundung, die
hier zum Tod tGberformt wird, so bald als moglich an die Front zuriick-
zukehren.2!® Zwar schreibt Brecht auch dem Soldaten ein Mindestmafd
an Verantwortung zu, indem er seine Folgsamkeit in grotesken Bildern
gestaltet (»Und der Soldat, wie er’s gelernt / Schmeifit seine Beine vom
Arsche, V. 35f.; »Und mitten drin der tote Soldat / Wie ein besoffner Aff«,
V. 63f.) und so letztlich vor Augen fithrt, dass sich der Soldat in das
Spektakel einfligt.!” Doch macht das Gedicht zugleich klar, dass der Ver-
such, sich dem Krieg zu entziehen, zum Scheitern verurteilt ist. Der Tod
des Soldaten in der ersten Strophe wird als ein frei gewahlter dargestellt
(»zog der Soldat seine Konsequenz«). Der Soldat hat den Krieg nach den
vielen Jahren satt, er entscheidet sich dagegen, weiterhin durchzuhalten,
und stirbt. Das letzte Wort aber haben Militar und Gesellschaft, und er
muss nach seiner Reaktivierung seinen soldatischen Pflichten im Feld
nachkommen. Der Tod des Soldaten war zwar ein eigenverantwortlicher
Akt, doch die Selbstbestimmung weicht rasch der Fremdbestimmung

216 Ahnlich Honold: Einsatz der Dichtung, S. 660f.

217 Mohi-von Kinel: Kriegsheimkehrer, S. 159, spricht von der »Umcodierung eine[s] na-
turlichen Korper[s] zu einem Emblem fiir den tradierten Heldenmythos«.

218 Wie Mohi-von Kénel (ebd., S. 164) erlautert, war es wahrend des Kriegs gingige Praxis,
Versehrte schnell zu versorgen und dann wieder im Feld einzusetzen.

219 Diesen Aspekt unterstreicht Hillesheim: Bertolt Brechts Hauspostille, S.221. Die Les-
art liegt nahe, wenn man, wie er, die Widmung des Gedichts beachtet. Adressat ist
wahrscheinlich Brechts enger Freund Caspar Neher, der mit dem in der Widmung ge-
nannten Christian Grumbeis das Geburtsdatum teilt. Thn, der sich im Friithjahr 1915
freiwillig an die Front gemeldet hatte, forderte Brecht in seinen Briefen haufig zur
Fahnenflucht auf. Zudem ereilte Neher ein dhnliches Schicksal wie den toten Soldaten
der Ballade. Am 14. April 1917 wurde er verschittet, konnte aber geborgen, >ausgegra-
ben¢, werden und wurde nach kurzem Genesungsurlaub wieder ins Feld geschickt.
Der Order fiigte sich Neher wohl bereitwillig (vgl. ebd., S. 222f.).

257

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

durch die Militirs. Der zirkulare Schluss des Gedichts unterstreicht die
Absurditat der Durchhalteideologie zusatzlich, denn es schliefSt, wie es
begonnen hat: mit dem »Heldentod« (V. 4 und 76). Am Ende steht nicht
der endgiltige Sieg des Vaterlands, sondern die »ewige Wiederkehr des
Gleichens, in der Durchhalten in den Tod fihrt und umgekehrt der Tod
wieder riickgangig gemacht wird, um das Weiterkimpfen zu ermoglichen.
Diese wechselseitige Interdependenz zwischen Durchhalten auf der einen
Seite und dem Tod auf der anderen formuliert abschliefend die Wid-
mung der Ballade: Auf die Bestattungsformel »Friede seiner Asche!« folgt
umgehend die lakonische Feststellung: »Er hat durchgehalten.«

Mit der Ballade des toten Soldaten wird in Trommeln in der Nacht der
Wilhelminismus kritisiert und der Vortragende, der Kneipenwirt Glubb,
im Hinblick auf seine politische Position charakterisiert. Auerdem lenkt
die Ballade den Blick auf Aspekte des Textes, die in vielen Interpretationen
tibersehen werden.?? Dazu ist es notig, den Protagonisten des Dramas,
den Kriegsheimkehrer Andreas Kragler, mit dem Soldaten der Ballade ab-
zugleichen, nach Parallelen zwischen dem Krieg und der Revolution, die
den zeitgeschichtlichen Hintergrund von Trommeln in der Nacht bildet, zu
suchen und das Stiick auf seine Beurteilung der Durchhalteideologie hin
zu befragen.

Laut Regieanweisung spielt das Stiick in einer Novembernacht, doch
die Kimpfe in den Berliner Zeitungsvierteln, die das Drama leitmotivisch
durchziehen, datieren die Handlungszeit auf den Januar 1919.2! Kraglers

220 Die meisten Forschungsarbeiten beschiftigen sich mit der Kritik an der burgerlichen
Nachkriegs- als Kriegsgewinnlergesellschaft, dem Zeitbezug zur Revolution, den
Minnlichkeits- und Soldatenbildern, den intertextuellen Beziigen und dem parodisti-
schen Stil: Jan Knopf: Trommeln in der Nacht. In: Walter Hinderer (Hrsg.): Brechts
Dramen. Neue Interpretationen. Stuttgart 1984, S. 48—66; Jutta Kolkenbrock-Netz: Ge-
schichte und Geschichten in Brechts »Trommeln in der Nacht« (1922/53). In: Hartmut
Eggert/Ulrich Profitlich/Klaus R. Scherpe (Hrsg.): Geschichte als Literatur. Formen
und Grenzen der Reprisentation von Vergangenheit. Stuttgart 1990, S. 172-181.

221 Die erste Niederschrift des Dramas unter dem Titel Spartakus schloss Brecht unmittel-
bar nach dem Januaraufstand der Spartakisten ab. Seine Urauffiihrung erlebte das Dra-
ma, noch untertitelt als J)Komaodie, allerdings erst am 29. September 1922 in den Kam-
merspielen in Minchen; am 20. Dezember wurde es am Deutschen Theater in Berlin
inszeniert. Im selben Jahr erschien es als Buchausgabe im Drei Masken Verlag, die ei-
nige wenige Anderungen gegenuber den beiden Inszenierungen beinhaltet, etwa ein
verstirktes Berlin-Kolorit. Sie bildet die Grundlage fiir folgende Auffithrungen der
1920er-Jahre. 1953 fertigte Brecht eine neue Fassung fir die Suhrkamp-Ausgabe mit
umfangreicheren Anderungen vor allem im vierten Akt an. Im Rahmen der vorliegen-
den Arbeit wird die Fassung von 1922 zugrunde gelegt, weil die von 1953 auf Entwick-

258

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.2.>Durchhalten< in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

Verlobte Anna, die Tochter der Familie Balicke, die durch die Produktion
von Geschosskorben im Krieg reich geworden ist, soll einen Geschafts-
partner des Vaters, den riicksichtslosen >Kriegsschieber< Friedrich Murk
heiraten, von dem sie ein Kind erwartet. Gerade am Abend der Verlobung
kehrt der totgeglaubte Kragler iiberraschend aus seiner mehrjahrigen afri-
kanischen Kriegsgefangenschaft heim??? und fordert seine Braut zurtick.
Seine Heimkehr, die auf Handlungsebene eigentlich einen Umschwung
in Aussicht stellt, fithrt zunichst zu keiner Verinderung. Die Familie
weist ihn zurick, da seine Reintegration die Geschiftsbeziehung zwischen
Balicke und Murk sowie allgemein die neue familidre Ordnung gefahrden
wirde. Die Minner der Familie bestreiten Kraglers Anspruch auf Anna
wegen der langen Abwesenheit: »Sie sind vier Jahre fortgewesen, sie hat
vier Jahre gewartet. Wir haben vier Jahre gewartet. Jetzt ist’s Schluss und
es ist gar keine Aussicht mehr da fir Sie.<??® Frau Balicke speist Kragler
mit kaiserlichen Losungen ab: »Lerne leiden, ohne zu klagen!«, »Unser
Kaiser hat gesagt: Lerne leiden ohne zu klagen!« oder »Und der Kaiser
hat gesagt: Stark sein im Schmerz.«??* Die Parolen von Beherrschtheit
und Tapferkeit, welche die Frontkimpfer im Krieg zum heroischen Wei-
terkimpfen und Durchhalten animieren sollten, werden hier instrumen-
talisiert, um Kragler von der Unméglichkeit, Anna zuriickzugewinnen,
zu Uberzeugen und den von der Familie verlangten Verzicht in eine
preu8ische Tugend umzudeuten. Dartiber hinaus brandmarkt Balicke, um
den Ausschluss des Heimkehrers aus der Familie zu rechtfertigen, alle
chemaligen Kombattanten als Verbrecher und unliebsame, randalierende
Revolutionare:

Die Zeiten sind unsicher. Der Krieg ist zu Ende. [...] Die Demobilisation
schwemmt Unordnung, Gier, viehische Entmenschung in die Oasen friedlicher
Arbeit. [...] Unsichere Existenzen mehren sich, dunkle Ehrenminner. Die Re-

lungen reagiert, die nichts mehr mit dem Ersten Weltkrieg oder der Novemberrevolu-
tion zu tun haben. Zur Text-, Auffithrungs- und Wirkungsgeschichte vgl. den Kom-
mentar der Herausgeber zu Trommeln in der Nacht in Bertolt Brecht: Werke. Grofe
kommentierte Berliner und Frankfurter Ausgabe I: Stiicke 1. Hrsg. von Werner Hecht,
Jan Knopf, Werner Mittenzwei und Klaus-Detlef Miller. Berlin u.a. 1989, S. 549-559.

222 Da Kragler noch die blaue Uniform tragt (vgl. Brecht: Trommeln in der Nacht, S. 186),
ist davon auszugehen, dass er schon kurz nach Kriegsausbruch gefangen genommen
wurde. Insgesamt ist Kragler seit drei oder vier Jahren vermisst (vgl. z.B. ebd., S. 177
und 179).

223 Ebd., S.187.

224 Ebd., S.188, 195 und 196. Die Worte »Lerne leiden, ohne zu klagen« werden nicht
Kaiser Wilhelm II., sondern Kaiser Friedrich III. nachgesagt.

259

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

gierung bekampft zu lau die Aasgeier des Umsturzes. [...] Die aufgepeitschten
Massen sind ohne Ideale. Das Schlimmste aber, ich kann es hier sagen, die
Frontsoldaten, verwilderte, verlotterte, der Arbeit entwohnte Abenteurer, denen
nichts mehr heilig ist.?*

In der kleinburgerlichen Welt Balickes ist Helden- und Soldatentum keine
Auszeichnung, sondern wird als Makel ausgelegt, weil es keinen finanziel-
len Profit bringt.??¢ Die fehlende Anerkennung fiir die Frontkimpfer legi-
timiert er, indem er Soldaten und Revolutionire apodiktisch gleichsetzt
und das Gefahren- und Stérungspotential ehemaliger Kombattanten her-
aufbeschwort. Die Verurteilung Kraglers zum Aufrihrer und Marodeur
a priori zwingt Kragler letztendlich, der Gleichsetzung von Soldat und
Revolutionar zu entsprechen und sich den Aufstindischen anzuschlieffen.
Sein Entschluss hat indes nichts mit umstirzlerischem Gedankengut zu
tun, sondern ist getragen von dem Wunsch, seinen Kummer tGber den
Verlust Annas in Alkohol zu ertrinken. Deshalb landet er in der Schnaps-
destille. In gewisser Weise beherzigt er die kaiserliche Maxime der Selbst-
und Affektkontrolle, wenn er, zwar resigniert, die geforderte fatalistische
Haltung auf seinen Alkoholkonsum ummiinzt:

Kann man das Militir abschaffen oder den lieben Gott? Kann man es abschaf-
fen, daf§ es Leiden gibt und die Qualen, die die Menschen den Teufel gelehrt
haben? Man kann es nicht abschaffen, aber man kann trinken.2?”

Im Kreis der Revolutionire ergeht es Kragler nicht anders als bei Balickes,
weil er auch dort nur als Soldat und Revolutionir wahrgenommen wird.
Zum einen fordern seine Trinkkumpanen ihn immer wieder auf, von
seinen Kriegserlebnissen in Afrika zu berichten. Zum anderen bedringen
sie ihn, sich an der Revolution zu beteiligen, denn einen Artilleristen
konnen sie beim Sturm auf die Zeitungsviertel gut gebrauchen. Glubb als
thr (Wort-)Fuhrer zitiert ahnliche Devisen wie Frau Balicke:

Dir ist ein kleines Unrecht geschehen. Sage ja und schlucke es. Halte dich ruhig,
wenn sie dir die Haut abziehn, sonst geht sie entzweli, es ist deine einzige. [...]
Ach Gott, ein kleines Unrecht! [...] Ja, ihr seid etwas im Branntwein ersoffen,

225 Ebd., S.182.

226 Balicke zu Kragler: »Und Sie waren ein Held? Wird im Geschichtsbuch stehen. Im
Hauptbuch steht aber nichts. Deshalb wird der Held wieder nach Afrika gehen.«
(Ebd., S.203)

227 Ebd., S.216f.

260

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.2.>Durchhalten< in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

sie haben euch etwas mit Kolben gestofSen, man hat euch ja mit Kanonen und
Sabeln abgeschlachtet, etwas beschissen und ein wenig bespien.??8

Glubb bagatellisiert das Grauen des Kriegs und ermahnt Kragler, nicht zu
kapitulieren, sondern sich dem Kampf gegen das Regime anzuschliefen.
Dieser lasst sich zwar rekrutieren, doch beteiligt er sich lediglich wegen
der Aussicht auf den Tod: »Auf die Barrikaden mit dem Gespenst! [...]
SchlufSmachen ist besser als Schnaps. Es ist kein Spafl. Verschwinden ist
besser als schlafen.«?”” Der Krieg, dem Kragler endlich entflohen war,
setzt sich nun in der Revolution mit anderen Mitteln fort.23° Glubb,
der an der Spitze der kleinen revolutionaren Gruppe steht, erscheint als
Befehlshaber, der seine Soldaten an die Kriegsfront schickt, wenn er ruft:
»An die Maschinengewehre mit euch!«?3! Die Parallelisierung von Krieg
und Revolution wird im Drama auferdem tber die Bildlichkeit und an-
dere technische Theatermittel unterstiitzt: Zum einen nutzt Kragler zur
Beschreibung sowohl der in Afrika stationierten Soldaten als auch der in
den Zeitungsvierteln randalierenden Revolutionare das Bild ertrunkener
Katzen.?3? Allgemein spielt die Wassermetaphorik in beiden Fallen eine
bedeutsame Rolle.?3®> Zum anderen erinnert die Gestaltung der Auftritte
Kraglers an das Genre des Frontsticks. Jedes Mal, wenn er den Raum
betritt, lodert die Revolution im Hintergrund auf und wirkt sich auf das
Interieur aus. Der rote Mond als ihr Symbol scheint auf, Wind, der eben-
falls mit der Revolution assoziiert ist, weht herein, Kerzen flackern.234 Wie

228 Ebd., S.218.

229 Ebd., S.219.

230 Im ersten Akt ist explizit die Rede von »Biirgerkrieg« (ebd., S. 183); spéter spielt Krag-
ler mit der Wendung »ich bin ein Schwein und das Schwein geht heim« (ebd., S. 228)
auf den im Ersten Weltkrieg gebrauchlichen Begriff >Frontschwein« an, der héaufig iro-
nisch oder abwertend anstelle von >Frontsoldat« verwendet wurde. Hillesheim: Bertolt
Brechts Hauspostille, S. 224, weist ferner darauf hin, dass die Zeitangabe >fiinfter Lenzc
(V. 1) in der Ballade des toten Soldaten dem Jahr 1919 entspricht und die bayerischen
Riteaufstinde im Frihjahr dieses Jahres referenziert. Auf diese Weise skizziert auch
die Ballade die Revolution als Krieg bzw. als kriegsdhnlichen Zustand.

231 Brecht: Trommeln in der Nacht, S. 218.

232 Vgl. ebd., S. 214 und 228.

233 Vgl. ebd., S.197 (»Schwimmhaute zwischen den Fingern«), 214 (»Ich bin in einem
Lehmloch gelegen. Wie Aas in fauligem Wasser. Wir pumpten Wasser [...]. Und dann
glotzten wir den Himmel an, ein Stick wie ein Regenschirm, immer dunkel wie eine
Lache, aber wir hatten ohnedies die Wassersucht, weil der Graben immer voll war«),
220 (»er schwamm tichtig, kam aber nicht mehr hoch«) und 221 (»Bist du ein Fisch,
daf§ du nach Luft schnappst?«).

234 Vgl. paradigmatisch seinen Auftritt im zweiten Akt (ebd., S. 191).

261

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

in den Frontstiicken der Krieg ist in Trommeln in der Nacht die Revolution
aus dem Buhnenraum ausgeschlossen und gleichzeitig tber akustische
und visuelle Elemente sichtbar.

Indem Kragler nun stetig die Beherrschtheits- und Tapferkeitsparolen
der anderen Figuren, wenn auch aus anderen Griinden, befolgt, kommt er
dem Tod immer niher. Sein Weg, der ihn vom Haus der Balickes tber die
Picadillybar und die Schnapsdestille in die Nahe der Zeitungsviertel fiihrt,
ist ein Durchhalten zum Tode. Wahrscheinlich wiirde das Drama auch im
Tod des Protagonisten enden, wenn der fiinfte Akt nicht die Wendung
brichte, die in erster Linie Anna angerechnet werden muss. Nach ihrem
nachtlichen >Walkurenritt¢, so der Titel des dritten Akts, trifft sie schlief3-
lich auf ihren Geliebten und rettet ihn. Er lisst ab von den Unruhen
und folgt Anna in das »grofSe, weifle, breite Bett«.3’ Das Heim wird die
offentlichen Raume, in denen das Drama spielt — die Lokale (Akte IT und
IV) und die Strae (Akte III und V) —, ablosen, sodass diese den Charakter
von Transitraiumen annehmen, und auch die Nacht, die als Zwischenzeit
zwischen Abend und Morgen ebenso als Schwelle verstanden werden
kann, weicht mit dem Zueinanderfinden von Kragler und Anna einem
neuen Tag. Die Heimkehr Kraglers erscheint als finale Station auf seiner
Odpyssee, die ihn von Afrika Giber Spanien nach Berlin, vom Krieg tiber die
Revolution ins birgerliche Leben fiihrt. Von den Revolutionaren wendet
sich Kragler ab, weil er seine Existenz, die mit Anna nun eine Perspektive
hat, nicht fir deren Ideale opfern will: »Mein Fleisch soll im Rinnstein
verwesen, dafl eure Idee in den Himmel kommt? Seid ihr besoffen?«236
Indem Kragler den Helden- bzw. Opfertod verweigert, emanzipiert er
sich unter Verweis auf das christliche Opferlamm von der ihm wihrend
Krieg und Revolution zugedachten Rolle: »Ich bin kein Lamm mehr. Ich
will nicht verrecken.«?3” Diese Umkehr unterscheidet den Protagonisten
von Trommeln in der Nacht letztlich vom toten Soldaten der Ballade. Wie
dieser ist Kragler, der von Balickes zunachst totgeglaubt war,?3® von Vater
Balicke und Murk auch immer wieder fiir tot erklart wird, von den Toten

235 Ebd., S.229. Das Bett, das so prominent genannt wird, verweist als Erkennungssymbol
zwischen Odysseus und Penelope auf die Odyssee.

236 Ebd., S.228.

237 Ebd., S.225.

238 Obwohl totgeglaubt, sucht Kragler die Familie in deren Gedanken heim und seine po-
tentielle Riickkehr schwebt wie ein Damoklesschwert tiber ihr; auch seine Photogra-
phie steht noch in der Stube (vgl. ebd., S. 180f.). Als Verschollener ist er anwesend und
abwesend zugleich.

262

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.2.>Durchhalten< in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

auferstanden.?3? Wie dieser wird er von der Gesellschaft, sei es von der
burgerlichen Familie, sei es von den Revolutioniren, weiterhin nur in
seiner soldatischen Identitit wahrgenommen. Anders als der tote Soldat
der Ballade aber wehrt er sich mit Annas Unterstiitzung gegen die Verein-
nahmung, legt sein Soldatendasein ab, verlasst die Barrikaden und kehrt
in ein ziviles Leben zurtick.24* Wo der Soldat der Ballade im »Morgenrot«
dem »Heldentod« entgegensieht (V. 74 und 76), kehrt Kragler im Morgen-
grauen endgultig heim. Wahrend also der Soldat der Ballade durchhalten
muss, bis thn der Tod (voriibergehend) erlost, wird Kragler der Ideologie
weiter keine Folge leisten. Er iberwindet den sprichwortlichen Kadaver-
gehorsam des Soldaten aus der Ballade.

Die Kritik in Trommeln in der Nacht richtet sich tatsichlich gegen
jegliche Form der Idealisierung.?#! Brecht dekonstruiert die romantische
Verklarung sowohl anhand unterschiedlicher Themen wie Krieg, Revolu-
tion und Ehe?*? als auch auf formaler Ebene mithilfe intertextueller, par-
odistischer Anspielungen und der Desillusionierung der Biithnenillusion.
Bezeichnend fiir die Entromantisierung des Kriegs ist Kraglers Bericht von
Afrika, der sich den Anschein einer heroischen Erzihlung geben will:

KRAGLER prablend in bitterem SpafS: Ich bin in Afrika gewesen... Es gibt viel
Sonne da. Wir haben Neger totgeschossen, Mann, und... so weiter. Wir haben
auch Straflen gepflastert. Wir waren in Viehwigen hinuntergekommen. [...]
Ja, Afrika. Stille. Die Sonne, die brannte den Kopf aus wie eine Dattel, unser
Gehirn war wie eine Dattel, wir schossen Neger ab, immer in die Biuche, und
pflasterten und ich hatte die Fliege im Kopf, meine Lieben, wenn ich kein
Gehirn mehr hatte, und sie schlugen mich oft auf den Kopf. [...] Vorher? Ich bin
in einem Lehmloch gelegen. Wie Aas in fauligem Wasser. Wir pumpten Wasser.
Wir glotzten die Zeit an. Sie ging nie. Und dann glotzten wir den Himmel
an, ein Stiick wie ein Regenschirm, immer dunkel wie eine Lache, aber wir

239 Im Krieg wurde Kragler versprengt (ebd., S. 179), sodass auch das Bild des Ausgrabens
in der Ballade fiir ihn in Anspruch genommen werden kann.

240 Auch Hillesheim: Bertolt Brechts Hauspostille, S.223, und Mohi-von Kinel: Kriegs-
heimkehrer, S. 175, deuten Kragler als Gegenentwurf zum Soldaten der Ballade.

241 Das suggeriert schon das Plakat mit dem Spruch »Glotzt nicht so romantisch, das laut
Bihnenanweisung im Zuschauerraum aufzuhéngen ist (Brecht: Trommeln in der
Nacht, S. 176; den Satz wiederholt Kragler am Ende des Dramas [ebd., S. 229]).

242 Das Sujet der Ehe wird hier ausgespart, da es vom >Durchhalten< zu weit wegfiihrt. Zu
besprechen wiren an dieser Stelle etwa im ersten Akt die Verbannung von Annas War-
ten in die Sphire des Romanesken, im dritten Akt der persiflierte »Walkiirenritt« An-
nas und im fiinften Akt die unromantische Zusammenkunft zwischen Anna und Krag-
ler; ausfiihrlicher bei Knopf: Trommeln in der Nacht, S. 58-60; Kolkenbrock-Netz: Ge-
schichte und Geschichten, S. 176-178.

263

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

hatten ohnedies die Wassersucht, weil der Graben immer voll war. [...] Also
sie [die Zeit] ging nie, wir konnten nichts tun als stinken. Wir verteidigten die
Heimat, die Steine und das andere, und ich verteidigte alles, den Himmel und
den Boden und das Wasser und — alles.*

Kragler ist nicht in der Lage, seine Kriegserfahrung in eine sinnstiftende
Erzahlung zu Gberfihren. Seine Erlebnisse bringt er weder in eine »lineare
zeitliche Abfolge« noch in eine »logisch-kausale Struktur«.?#* Die Pausen,
Ellipsen und Wiederholungen sowie die parataktische Reihung der Satze
verweisen auf die Unerzahlbarkeit des Kriegs und verunmoglichen eine
heroische Uberformung.245 Sie markieren die Absurditat der Kriegsideolo-
gie, in der »alles« verteidigt werden soll, ohne dass dieses »alles« definiert
werden konnte. Auflerdem evoziert Kragler den Stillstand, das tagelange
Nichtstun, die Passivitit, ja die Lethargie der Soldaten, die durch den
Vergleich mit dem Aas dem Totenreich naher zu sein scheinen als den Le-
benden. Die Uberlebtheit militirischen Heldentums im Ersten Weltkrieg
ironisiert Brecht an anderer Stelle mithilfe der Wendung »Mit dem Schild
oder auf dem Schild«, das die spartanischen Miitter ihren in den Krieg
zichenden So6hnen nachgerufen haben sollen und das zu entschlossenem
Kampf bis zum Sieg oder zum Tod auffordern sollte. In Trommeln in
der Nacht verwendet Brecht den Spruch zwei Mal und immer grammatika-
lisch falsch: »Mit dem Schild oder auf den Schild!« und »mit dem Schild
oder ohne dem Schild«.?#¢ Die Opferideologie des Ersten Weltkriegs, zu
der auch das »Durchhalten um jeden Preis« zahlt, stellt Brecht auf diese
Weise als falsch verstandenes, weil obsoletes Heldentum aus. Das Durch-
halten des Soldaten wird in Trommeln in der Nacht kurzum als sinnloses

243 Brecht: Trommeln in der Nacht, S. 213f.

244 Kolkenbrock-Netz: Geschichte und Geschichten, S. 178.

245 Kraglers Unvermdgen, von seinen Kriegserlebnissen zu erzihlen, scheint Walter Benja-
mins Idee der >Erfahrungsarmut< vorwegzunehmen. Trotz der Tatsache, dass die
Kriegsteilnehmer »eine der ungeheuersten Erfahrungen der Weltgeschichte gemacht«
haben, so Benjamin 1933 in seinem Aufsatz Erfabrung und Armut, sei »die Erfahrung
[...] im Kurse gefallen«: »Konnte man damals nicht die Feststellung machen: die Leute
kamen verstummt aus dem Felde? Nicht reicher: d&rmer an unmittelbarer Erfahrung.
Was sich dann zehn Jahre spater in der Flut der Kriegsbiicher ergossen hat, war alles
andere als Erfahrung, die vom Mund zum Ohr strémt.« (Walter Benjamin: Erfahrung
und Armut. In: Gesammelte Schriften II.1. Unter Mitwirkung von Theodor W. Ador-
no und Gershom Scholem hrsg. von Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhiu-
ser. Frankfurt a.M. 1977, S.213-219, hier S. 214) Benjamin diagnostiziert den Soldaten
eine Kriegserfahrung, die aufgrund ihrer Neuartigkeit und Ungeheuerlichkeit sprach-
lich nicht zu verarbeiten und somit nicht erzahlbar sei.

246 Brecht: Trommeln in der Nacht, S. 219 und 228 (Hervorh. d. Verf.).

264

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.2.>Durchhalten< in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

Weitermachen um leerer Ideale willen verurteilt, das den >Helden«< in den
Tod treibt.

1922 uraufgefiihrt, steht Trommeln in der Nacht am Anfang der sehr pro-
duktiven Heimkehrerdramatik der Zwischenkriegszeit. Auf Brechts Heim-
kehrerstiick folgten viele weitere, wie etwa Ernst Tollers Der deutsche Hin-
kemann oder Leonhard Franks Karl und Anna. Den stirksten Einfluss tibte
es wohl auf Gerhard Menzels Toboggan aus.?*” Der bis zur Urauffithrung
seines spatexpressionistischen Schauspiels am 14. Februar 1928 im Dresd-
ner Staatstheater vollig unbekannte, aus Schlesien stammende Menzel,
Frontsoldat und spater Kinobesitzer, wurde mit Toboggan schlagartig be-
rihmt, erhielt sogar den Kleist-Preis. Die Umwidmung der Durchhaltefor-
mel auf die Heimkehr teilt Toboggan mit Trommeln in der Nacht,**® aller-
dings unter umgekehrten Vorzeichen. Protagonist des Dramas, das aus
acht lose miteinander verbundenen Bildern besteht, ist der Hauptmann
Hans Toboggan, der an der Front, vermutlich in Russland, gleich zu Be-
ginn des Dramas durch einen Granatsplitter schwer verwundet wird. Der
Arzt erklirt ihn zum »Moriturus«,2¥ der nur noch wenige Minuten zu le-
ben habe. Toboggan aber lehnt sich entschieden gegen den Tod auf: »To-
boggan verweigert dem Tode den Gehorsam«, »Moriturus lebt!«*® Er
klammert sich ans Leben, weil er im Augenblick des Todes erkennt, sein
Leben bisher vergeudet zu haben, und gleichzeitig eine Lebenssteigerung
erfihrt.2’! Umgehend will er seine Position als Kommandeur im Gefechts-
stand wieder einnehmen. Nachdem man ihm dort aber zu verstehen gibt,
dass er uberfliissig sei und man ihn ersetzt habe, tritt er die Heimreise an,
die ihn in drei Bildern tber eine Lastwagenkolonne auf dem Rucktrans-
port, einen Wartesaal am Bahnhof und eine Zugfahrt fihrt, bis er im vor-

247 Gerhard Menzel: Toboggan. Drama. Potsdam 1928. Das Stiick wurde in unterschiedli-
chen Fassungen gespielt, zugrunde gelegt wird die Buchausgabe von 1928, die einige,
von Theatermachern angeregte Anderungen gegentiber der Urfassung enthilt. Gerade
verglichen mit Trommeln in der Nacht ist Toboggan in der Forschung unterreprisentiert.

248 Wortliche und stoffliche Parallelen listet Konrad Feilchenfeldt: Bertolt Brecht. Trom-
meln in der Nacht. Materialien, Abbildungen, Kommentar. Minchen 1976, S. 34-42.
Die offensichtlichste Entsprechung betrifft den Namen der Verlobten: Anna.

249 Menzel: Toboggan, S. 18.

250 Ebd., S.26 und 32.

251 Vgl. dazu das zweite Bild (ebd., S. 13-36, vor allem S. 14, 24-28 und 32). Der Topos
des versiumten Lebens erinnert an Dramen des Fin de Siecle, etwa Hugo von Hof-
mannsthals Gestern (1891) oder Der Tor und der Tod (1893). Zu denken ist auch an
Friedrich Nietzsches »Ubermenschens, der sich durch einen Uberschuss an Lebenskraft
auszeichnet. Wegen seines Uberlebenswillens bezeichnet Mohivon Kinel: Kriegs-
heimkehrer, S. 72, Toboggan als »Inkarnation des Ubermenschenc.

265

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

letzten Bild seine Verlobte erreicht. Sowohl bei den anderen, riickreisen-
den Soldaten als auch bei Anna, die sich bereits einem neuen Liebhaber
zugewandt hat, stofit er auf Ablehnung, weil niemand sich dem Beinah-
Toten annehmen will: Das Leben weicht von ihm zuriick. Toboggan stirbt
schlieflich vereinsamt in einem Offentlichen Park wahrend einer eisigen
Winternacht. Insgesamt ist der Realitatsstatus der Handlung ungeklart
und es bleibt offen, ob Toboggan die eigentlich tddliche Verwundung
tberlebt oder ob er als Geist umherspukt. Einerseits wird er von anderen
Figuren bemerkt, andererseits strahlt er etwas Unheimliches aus, alle
furchten sich vor ihm, es ist immer dusteres Licht und es herrscht eine
gespenstisch-traumhafte Szenerie.

Der Topos des Durchhaltens wird pointiert in den ersten drei Bildern,
die an der Front situiert sind, eingefithrt und zunichst an das Soldaten-
tum gekoppelt. Menzel skizziert einen Krieg, der von Maschinen gefiihrt
wird und raumlich gesehen statisch bleibt. Der Befehl an die Soldaten
lautet, wie in den Frontsticken, die Stellung auf verlorenem Posten zu
halten und unter keinen Umstinden zu weichen.?2 Mit den ersten Ver-
wundungen erhalt das >Durchhalten« eine weitere Bedeutungskomponen-
te und meint im Zuge dessen auch, nicht dem Schmerz und dem Tod zu
erliegen.?3 Der verwundete Toboggan ermahnt die Verletzten, sich einge-
schlossen, nicht nachzugeben. Das Durchhalten erweist sich in Toboggan
in der Konsequenz als ein trotziges Aufbaumen gegen den Tod, das in
der Hauptfigur personale Gestalt gewinnt. Seine auf die Ausmusterung
folgende Irrfahrt nach Hause gleicht demnach einer Flucht vor dem Tod,
wihrend der Toboggan, um nicht zu sterben, »nicht schwach werden«?5*
und sich »nicht unterkriegen [lassen]«®>5 darf, wihrend der er »[s]charf
aufpassen, auf der Hut sein, immer auf dem Posten«®5¢ sein muss. Umge-
kehrt deutet Toboggan seinen einsamen Tod am Ende des Dramas als
Folge der »Schwiche, die [ihn] straucheln macht«.257

Toboggans Aus- und Durchhalten — zunachst an der Front, dann als
Kampf gegen den Tod, der gleichsam eine Konsequenz aus dem >Durch-
halten auf verlorenem Postenc ist, weil es die Soldaten tiberhaupt erst zur

252 Vgl. Menzel: Toboggan, S. 25, 27 und 38.
253 Vgl. ebd., S. 11f,, 47f. und 50f.

254 Ebd., S. 60.

255 Ebd., S.71.

256 Ebd.,S. 83.

257 Ebd., S.108.

266

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.2.>Durchhalten< in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

Zielscheibe macht — lasst sich zuvorderst verstehen als eine Kritik an der
Opferideologie des Ersten Weltkriegs, nach der die Soldaten ihr Leben fir
das Vaterland lassen sollten. Unverhohlen zeigt Menzel die Soldaten als
kleine Rédchen in der Kriegsmaschinerie und lenkt den Blick auf die Aus-
tauschbarkeit eines jeden Einzelnen: Noch wihrend Toboggan im Sterben
liegt, streicht ihn der Oberst von der Liste einsatzfihiger Kombattanten —
ganz anders als in Brechts Ballade — und besetzt seine Position neu. Der
Wert des Soldaten bemisst sich im Krieg, so der Vorwurf des Autors, nur
an seiner Kampfeskraft; das Individuum hinter der soldatischen Existenz
interessiert hingegen nicht. Mehr noch, der versehrte Soldat verkommt in
Toboggan zum Storfaktor, den die restlichen Kombattanten so schnell wie
moglich loswerden wollen. Sie sind auf dessen unumkehrbares Ableben
angewiesen, um den reibungslosen Ablauf der Operation zu gewihrleis-
ten, in der es weder Fehl- noch Doppelbesetzungen geben darf. Wenn
Toboggan >durchhilt« und >dem Tod seinen Gehorsam verweigert, dann
gilt seine Insubordination folglich auch den militirischen Vorgesetzten.
Vor diesem Hintergrund lasst sich Menzels Drama, so wie Brechts Ballade
des toten Soldaten, auch als Kommentar auf den >Kadavergehorsam« von
Soldaten lesen. Der >Moriturus< meutert, wohingegen sich die anderen
Soldaten, die am Leben sind, unterordnen. Besonders deutlich wird dies
im funften Bild mit dem Titel »Wartesaal«, das des Nachts an einem
Bahnhof spielt, wo unzihlige Soldaten, manche schon seit Tagen, auf den
Zug nach Hause warten.?*® Die lange Wartedauer fithrt der Text auf die
fehlende Beachtung der >kriegsuntauglichen« Soldaten seitens der militari-
schen Fihrung zurtick.2s? Als sich herausstellt, dass der nachste Zug nicht
halten wird, ruft Toboggan die Kameraden dazu auf, ihn eigenmichtig zu
stoppen und die Rickkehr selbst zuwege zu bringen. Aus Angst vor Stra-
fe lehnen sie Toboggans Vorschlag ab, woraufhin er spottisch erwidert:
»Euch kann man ja alle auf einen Haufen legen und darunter Feuer anma-
chen, da habt ihr noch nicht einmal etwas einzuwenden dagegen. Wie?
Vielleicht ist euch das noch eine Ehre obendrein?«?60 Das Durchhalten,
unter das sich die Soldaten im Krieg pflichtbewusst fiigen, verkehrt Men-

258 Der Zug steht in Toboggan fir den Versuch des Protagonisten, dem Tod ein Schnipp-
chen zu schlagen: Im vierten Bild vergleicht er das Leben mit einer Zugfahrt, den Tod
mit der Aufforderung zum Aussteigen. Uberleben konne man, so erlautert er weiter,
mit einer List, indem man aussteige und heimlich an anderer Stelle wieder einsteige
(vgl. ebd., S. 48f.).

259 Vgl. ebd., S. 54f.

260 Ebd., S.71.

267

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

zel anhand der Figur Toboggans ins Gegenteil und stilisiert es zur Uber-
windung des bedingungslosen Gehorsams, zumindest ab dem Moment,
in dem sich Toboggan von der Front entfernt. Dies ist jedoch nicht mit
dem Fehlen von Fremdbestimmung gleichzusetzen, orientiert sich Tobog-
gan, fast wie ferngesteuert, im Durchhalten durchaus noch an einem von
auflen vorgegebenem Handlungsmodell. Gleichwohl: Wihrend Toboggan
das Durchhalten zu Beginn noch zitiert, um sich und seine Kameraden
zum patriotischen Weiterkimpfen auch unter Inkaufnahme des eigenen
Todes zu animieren, verliert das Durchhalten im Laufe des Texts allmah-
lich seine militdrisch-patriotische Grundierung. Das Durchhalten, das zu-
nichst den Willen zum Weiterkimpfen im Feld biindelt und dadurch das
Todesrisiko um ein Vielfaches steigert, emanzipiert sich zum Uberlebens-
willen schlechthin. Das Durchhalten ist demnach nicht, wie in Trommeln
in der Nacht, mit der Fortsetzung des Kriegs in der Heimat verbunden,
sondern es stellt nachgerade den Versuch dar, sich ihm zu entziehen und
in das zivile Leben zurtckzufinden. Die Erlosung und damit die finale
Wende bleibt in Toboggan jedoch wegen der fehlenden Anerkennung
durch die Frau, die Kragler in Trommeln in der Nacht im letzten Moment
noch zuteilwird, aus.2¢! Die Enttiduschung tiiber Annas Abkehr hat Tobog-
gans Durchhaltewille endgiiltig gebrochen. Resigniert lasst er ab von den
Versuchen, wieder in die Gemeinschaft der Lebenden aufgenommen zu
werden, und stirbt. Die Durchhalteideologie, die Toboggan vollauf als
treibende Kraft verinnerlicht hat, besiegelt erst seinen Tod und kann ihn
dann nur verzogern, nicht aber abwenden.

Mit Toboggan lehnt sich Menzel also insofern an Brechts Trommeln in
der Nacht (und an seine Ballade des toten Soldaten) an, als er den Topos
des Durchhaltens mit dem Thema der Heimkehr verknipft. Aus dem
totgeglaubten Kragler, der beinahe bis zum Tod >durchhilt« und dann
doch ins Leben zurtckfindet, macht er eine Figur, die schon tot oder
zumindest sterbend ist, deren Durchhalten sich sodann als (scheiternde)
Rebellion gegen den Tod lesen lasst. Krieg und Sterben auf der einen
Seite, Durchhalten und blinde Folgsamkeit auf der anderen sind in beiden
Dramen - auf unterschiedlichste Weise — unlosbar ineinander verwoben.
Der Tod, der auf das Durchhalten zwingend folgt bzw. potentiell folgen

261 Wihrend Kragler das »grofe, weifle, breite Bett« (Brecht: Trommeln in der Nacht,
S.229) erwartet und die Aussicht auf Heimkehr seine Flucht in den Tod stoppt, kann
sich Toboggan ein »warmes Bette« (Menzel: Toboggan, S. 110), stellvertretend fiir die
Heimkehr, schon halb im Delirium, nur imaginieren.

268

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.2.>Durchhalten< in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

kann, hat indes nichts Heroisches mehr; er erscheint vielmehr trost- und
sinnlos. Somit stehen Brechts und Menzels Texte Paul Raynals Le tombeau
sous I'Arc de Triomphe diametral entgegen, propagiert dieser geradezu das
heroische Durchhalten, selbst wenn es in den Tod miindet, wie im Fol-
genden ausgeftihrt werden soll.

V.2.2. Durchhalten zur Wiederauferstehung: Paul Raynal

Die Tragodie Le tombeau sous I’Arc de Triomphe des écrivain-combattant Paul
Raynal?¢? — er war stationiert in Frankreich und im Orient — ist das »meist-
gespielte Weltkriegsdrama in Europa«.2¢3 Uraufgefithrt wurde es am 1. Fe-
bruar 1924 an der Comédie Frangaise, in der Folgezeit wurde es interna-
tional ca. 9000 Mal gegeben.?¢4 1926 kam es in Deutschland unter dem Ti-
tel Das Grab des unbekannten Soldaten auf die Buihne, wo es als »erstes
srichtiges« Kriegsstick seit 1918 wahrgenommen und diskutiert wurde«,26
1928 dann auch in England. Im Gegensatz zu den ahnlich erfolgreichen
Kriegsdramen Journey’s End von Sherrift und Die endlose Strafle von Graff
und Hintze spielt Le tombeau sous I’Arc de Triomphe ternab der Front. Ray-
nal inszeniert in seinem Stiick stattdessen die auf wenige Stunden be-
grenzte Heimkehr eines Frontsoldaten nach vierzehnmonatigem Kriegs-
einsatz zu seiner Verlobten Aude und seinem Vater. Die Handlung ist auf
den Oktober 1915 datiert, wahrend der Herbstschlacht in der Champagne,
mit der die Franzosen einen Durchbruch erzwingen wollten, den die
Deutschen indes verhindern konnten. Der Heimkehrer in Raynals Text
war ebendort eingesetzt.2®¢ Wie aus den Gesprachen der Figuren hervor-
geht, war ein Fronturlaub von mehreren Tagen geplant, wahrend derer
der namenlose Soldat Aude heiraten sollte. Wie sich allméhlich heraus-
stellt, musste er sich den Fronturlaub mit der Zusage, an einem Himmel-

262 Paul Raynal: Le tombeau sous I’Arc de Triomphe. Tragédie en trois actes. 33. Aufl.
Paris 1930.

263 O.A.: Raynal, Paul. In: Munzinger Online/Personen — Internationales Biographisches
Archiv, http://www.munzinger.de/document/00000011057.

264 Vgl. ebd. Trotzdem ist Raynals Drama heute nahezu vergessen und wird in der litera-
turwissenschaftlichen Forschung kaum behandelt. Instruktiv sind die Ausfithrungen
bei Baumeister: Kampf ohne Front?; Fischer: The French Theater and French Attitudes
toward War, S.237-250; sowie in erinnerungstheoretischer Perspektive Sachs/
McCready: Stages of Battle, S. 45-49.

265 Baumeister: Kampf ohne Front?, S. 361.

266 Vgl. Raynal: Le tombeau sous I’Arc de Triomphe, S. 14f.

269

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

fahrtskommando teilzunehmen, erkaufen. Die bevorstehende, aller Vor-
aussicht nach todliche Mission verkiirzt den Aufenthalt in der Heimat von
vier Tagen auf vier Stunden. Die Heimkehr des Soldaten ist mithin nur
eine vortibergehende, auf die der >Heldentod« an der Front folgen wird.
Auf duflere Handlung verzichtet Raynal ginzlich und er lotet diskursiv die
Konflikte und Konfliktlésungen unter den drei Figuren aus. Thre Gespra-
che drehen sich zuvorderst um eine sittliche, erhabene Haltung zum
Krieg. Diesem Streben nach einem ethischen Verhaltensideal, das Gegen-
stand klassizistischer Dramen ist, korrespondiert eine neoklassizistische
Asthetik.267 Der Dreiakter orientiert sich formal insofern an der Regelpoe-
tik der franzosischen Klassik, als die Einheit von Ort, Zeit und Handlung
sowie von Ton und Stilhohe streng gewahrt ist: Das Drama spielt in einer
einzigen Nacht, wobei die Spielzeit nahezu der gespielten Zeit entspricht,
in einem Landhaus in der franzosischen Provinz, Nebenhandlungen gibt
es keine, und die drei Figuren sprechen im genus grande sowie mit viel Pa-
thos, allerdings in Prosa, nicht in Versform. Lange, feierliche Monologe
wechseln mit konflikthaften Stichomythien ab. Die neoklassizistische
Formstrenge verbindet Raynal dartiber hinaus mit einer allegorischen An-
lage. In diese Richtung deutet schon der heroisch aufgeladene Titel Le
tombeau sous 'Arc de Triomphe. Er spielt an auf das Grabmal des unbekann-
ten Soldaten unter dem Pariser Triumphbogen. Dort ruht seit der feierli-
chen Zeremonie am 11. November 1920 bzw. seit der Beisetzung am
28. Januar 1921 die Leiche eines nicht identifizierten Soldaten als Stellver-
treter aller verschollenen bzw. gefallenen Franzosen. Die Inschrift der
Grabplatte lautet: »Ici / repose / un soldat / frangais / mort / pour la pa-
trie // 1914-1918«. In der franzosischen Gedenkkultur sollte der soldat in-
connu den heldenhaften, opferbereiten poilu verkorpern, der fir das Vater-
land sein Leben gelassen hat.2%® Das im Titel des Dramas erwihnte Grab
(»tombeau«) verweist metonymisch auf ihn. Bereits kurz nach seiner Bei-

267 Vgl. Sachs/McCready: Stages of Battle, S. 47.

268 Zur Genese, Heroisierung und Literarisierung des Unbekannten Soldaten vor allem mit
Blick auf Frankreich vgl. Isabell Oberle/Stefan Schubert: Unbekannter Soldat (Version
1.0). In: Ronald G. Asch/Achim Aurnhammer/Georg Feitscher/Anna Schreurs-Morét
(Hrsg.): Compendium heroicum. Publiziert vom Sonderforschungsbereich 948 »Hel-
den - Heroisierungen — Heroismen« der Universitit Freiburg. Freiburg 2018, DOI:
10.6094/heroicum/unbekannter-soldat; Volker Ackermann: »Ceux qui sont pieuse-
ment morts pour la France...« Die Identitidt des Unbekannten Soldaten. In: Reinhart
Koselleck/Michael Jeismann (Hrsg.): Der politische Totenkult. Kriegerdenkmiler in
der Moderne. Miinchen 1994, S.281-314; Jean-Frangois Jagielski: Le soldat inconnu.
Invention et postérité d’un symbole. Paris 2005.

270

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.2.>Durchhalten< in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

AU SOLDAT INCONNU

Passant recueille-toi et contemple en silence

Ce tombeau renfermant un enfant de la France,
Héroique martyr mort en nous défendant ;
Drapeaux inclinez-vous, tambours battez aux champs.

Qu'il soit simple soldat, gradé ou gentilhomme,
Qu'importe & nous son nom, ¢'est poilu qu'il se nomme;
Il les incarne tous dans son anonymat

Et ce n'est pas un seul, mais tous qui dorment ki

A. MOREL.

Abb. 4: Postkarte mit dem Gedicht Au Soldat Inconnu von Auguste Morel (0.].), ab-
gedruckt in: Jagielski: Le soldat inconnu, S. 142

setzung unter dem Triumphbogen hatte der Unbekannte Soldat in Frank-
reich ein enormes literarisches und kiinstlerisches Echo ausgelost?®” — ne-
ben Raynals Stick ist etwa das Gedicht Au Soldat Inconnu (0.].) von Au-
guste Morel zu nennen, das als Postkarte erschien (s. Abb. 4) und auf diese
Weise rasch innerhalb der franzosischen Gesellschaft verbreitet wurde.?”°
Raynal macht also eine Figur zum Protagonisten, die in der franzosi-
schen Erinnerungspolitik selbst schon Allegoriefunktion hat. Im Drama
steht er fur alle gefallenen Soldaten Frankreichs.?’! Wenn der Protago-

269 Zu einer Ubersicht iber die literarische Produktion in Frankreich vgl. ebd., S.202—
214.

270 Zum Gedicht vgl. Oberle/Schubert: Unbekannter Soldat, o0.A.

271 Vgl. dazu auch die Widmung des Sticks, welche die franzosischen Gefallenen
adressiert: »A 'enfant de chez nous / Quinze cent mille fois sacré a tout coeur juste /
Qui pour DPéternité / L’éternité frangaise qu’il a faite / Dort et réve sous I’Arc de
Triomphe / Aux quatre vents sans fin / De la gloire du mystere de la douleur et de
I’'amour« (Raynal: Le tombeau sous I’Arc de Triomphe, S.7). Die genannte Zahl von
1 500 000 entspricht in etwa den militdrischen Verlusten Frankreichs.

271

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

nist stellenweise, insbesondere in der Anrufungsszene an die gefallenen
Kameraden wihrend der Verlobung, pars pro toto fir seine gefallenen
Kameraden spricht, bestatigt sich die vom Titel suggerierte Ineinssetzung
des Protagonisten mit dem Unbekannten Soldaten. Die allegorische Lesart
wird ferner dadurch nahegelegt, dass die Figuren mit Ausnahme Audes
keine Namen tragen. Sie werden in den Regieanweisungen lediglich in
ihrer Funktion fiir die jeweils anderen benannt: der Soldat als »le Soldatc,
»le Fils« oder »Lui«, Aude entweder mit ihrem Namen oder als »la Petite«
bzw. »Elle«, der Vater als »le Vieux« oder »le Pére«. Einerseits schlief$t die
Namenlosigkeit des Soldaten einmal mehr an das Grabmal an, andererseits
verwandeln die fehlenden Namen die Figuren in Reprisentanten einer
generationell bzw. geschlechtlich codierten Personengruppe: Der Soldat
steht fir die Frontsoldaten, Aude fiir die bangenden Frauen in der Hei-
mat, der Vater fir die Vatergeneration, die zu alt ist fiir den Kriegseinsatz.
Bedenkt man aufSerdem den Heimatort des Autors, der aus Narbonne im
Département Aude stammt, dann erweist sich der Eigenname der jungen
Frau als Allegorie auf die franzosische Heimat. Die nichtliche Stimmung
und das nur spirlich erleuchtete Zimmer abstrahieren, ganz ahnlich wie
in Dumas’ L éternelle présence (s. Kap. IV.1.1), zusitzlich von einer konkre-
ten Alltagsrealitit und verleihen dem Geschehen eine mystische Qualitat.

Mit der Bezugnahme auf das Grabmal des unbekannten Soldaten indi-
ziert der Titel von Raynals Theaterstiick eine Heroik, die in der unbeding-
ten Hingabe und Opferbereitschaft des Soldaten fiir das Vaterland (>sacri-
fice<) begriindet ist. Eine solche Bestimmung wird auch von den Figuren
formuliert, etwa wenn Aude ausfiihrt:

[Clelui qui est parti pour 'amour de la France, qui doit saigner pour que la
patrie reste belle, qui rile pour qu’on ait le droit de recommencer a chanter
un jour, qui chancellera pour protéger nos danses, qui sourit quand nous le
pleurons.?”?

Held ist in Le tombeau sous I’Arc de Triomphe derjenige, der sich opfert,
damit die Daheimgebliebenen in Sicherheit Gber- und weiterleben kon-
nen. Personifiziert wird diese Opferbereitschaft in dem Protagonisten, der
Frankreich seit vierzehn Monaten verteidigt, der sein Leben riskiert, um
seine Heimat zu beschiitzen. Nicht zuletzt die gehorsame Befolgung der
Rickberufungsorder und die Abreise an die Front in der Nacht seiner
Verlobung, wo ihn der sichere Tod erwartet, beweisen seinen Opfermut.

272 Ebd., S.163.

272

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.2.>Durchhalten< in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

Wahrend sich die Figuren im Text einig sind tber das heroische Opfer
der Soldaten, entspinnt sich zwischen Vater und Sohn eine Diskussion
um die Beweggrinde hinter dem Opfergeist, die einerseits einen Genera-
tionenkonflikt illustriert und andererseits das Heldentum im Text klarer
konturiert. Der Vater vertritt eine Uberkommene, romantische Vorstel-
lung von Krieg, Heldentum und Opfer, nach der sich die Kombattanten
voller Vorfreude, in patriotischer Begeisterung und mit der Aussicht auf
Ruhm und Ehre in den Kampf stirzen.?”? Der Soldat hingegen weist
jeglichen Idealismus von sich und fihrt an seiner statt ein niichternes
Arbeitsethos an:

La guerre a perdu son prestige. Et souviens toi comme il était puissant. On
se la figure féroce et magnifique, dans sa pourpre brillante de sang et de feu.
Elle imposait, comme un soleil noir. A présent on lui donne son vrai nom:
une corvée. La plus lourde, la plus monotone, la plus rebutante des corvées. Ce
grand fauve superbe qu’on avait coutume d’imaginer, c’est surtout une morne
béte de somme. Un jour, j’ai dit a mes camarades: »Peut étre vous mettrez sur
ma tombe: Mort d’ennui pour la Patrie.« Et voila cette fameuse guerre, beaucoup
plus embétante encore que terrible. Je ne la crains pas, et je 'abhorre. Je la fais,
et je la méprise.?’*

Der Soldat skizziert einen Krieg ohne >Heldentatens, einen langweiligen,

abstoSenden Krieg, der seine einstige Monumentalitit eingebif$t hat. Er

entheroisiert und profaniert ihn, nimmt ihm jeglichen Zauber. Vollig un-

pratentios schildert er, lediglich seinen Arbeitsdienst abzuleisten. Ruhm

oder Patriotismus sucht man hier vergeblich. Der Soldat handelt schlicht

aus einer verinnerlichten Pflicht als Staatsburger gegentiber der Nation:
Ne suis je pas Francais? Ignorais je qu’une guerre pouvait survenir? Je n’avais
qu’a changer de patrie. Je connaissais tres bien quel engagement je prenais en
jouissant de la mienne. Je tiens avec probité ce que j’ai promis.?’s

Die Verpflichtung gegeniiber der Nation ist indes nicht mit uneinge-
schrankter Vaterlandsliebe gleichzusetzen. Als einzige Sinnstiftung fun-
giert an dieser Stelle, wie auch fir manche Frontstiicke, etwa Sherriffs
Journey’s End, konstatiert wurde, die solidarisch-kameradschaftliche Uber-
lebensgemeinschaft im Feld. Dort steht der eine fir den anderen ein und
tbernimmt Verantwortung, weil nur eine einzige falsche Entscheidung
fatale Folgen fir alle anderen haben kann:

273 Vgl.ebd., S. 52-55.
274 Ebd., S. 53 (Hervorh. i.0.).
275 Ebd., S.52.

273

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

Un soldat sait trop ce qu’est la Patrie. La bas, elle apparait dans son évidence.
[...] Ceest une solidarité. La seule qui justifie authentiquement ce nom, puisque
la seule qui soit intégrale. Chacun est pleinement responsable de tous. La plus
infime action de chacun peut retentir formidablement sur le destin de tous les
autres. Je vivrai ou je mourrai, parce que le général commandant en chef, ou
le guetteur de la tranchée voisine, ou mon capitaine, ou derriere moi quelque
pointeur d’artillerie, a dit, ou vu, ou fait ceci ou ¢a. Suivant que je ferai telle
chose ou telle autre, je sais que je tuerai, ou ruinerai, ou sauverai des gens de
mon pays. Qui lacherait pied sans crever de honte??7¢

Dass Aufgeben keine Option fiir die Frontsoldaten ist, liegt, so suggeriert
es die abschliefende rhetorische Frage, am Zusammenhalt der Gruppe.
Aus ihm erwichst ein unerschitterlicher Wille, weiterzumachen, durch-
zuhalten und den Krieg bis zum Ende zu fechten: »Cette volonté sans
illusions ne bronchera pas.«?”7 Zugleich betont der Text immer wieder,
dass die Willensstirke des Soldaten das Ergebnis eines schweren inneren
Kampfes ist. So beobachtet Aude im ersten Akt seinen bis zum Bersten
angespannten Willen, der trotzdem nicht bricht,?”® am Ende des zweiten
Akts gibt er, sobald Aude einschlift, seinem Kummer nach und weint ein-
sam, bevor er vor ihrem Erwachen wieder die Fassung zuriickgewinnt,?”?
und am Ende des dritten Akts beichtet er, geschwicht und dem auf Stand-
haftigkeit basierenden Heldentum mide und tberdriissig zu sein: »Lur,
défaillant Je n’en peux plus. [...] J’ai hite de partir. [...] Je suis las d’étre
héroique.«?® Die transgressive, agonale Selbstiiberwindung des Soldaten
und damit zusammenhingend seine Willenskraft (Agency) sind in Le
tombeau sous 'Arc de Triomphe wie auch in den Frontsticken und den
an Enoch Arden angelehnten Heimkehrerdramen zentrale Bestandteile der
Heroisierung.

Einen Grofteil der Reflexionen verwenden die Figuren im Drama
sodann auf die Frage, welche Eigenschaften und welche Strategien es
zur Selbstiberwindung braucht. Als Aude den Soldaten bittet, ihr das
Geheimnis seiner Heroik zu verraten, erklart er:

276 Ebd., S.55f. Zur Kameradschaft vgl. auch Baumeister: Kampf ohne Front?, S. 365; Fi-
scher: The French Theater and French Attitudes toward War, S. 241.

277 Raynal: Le tombeau sous I’Arc de Triomphe, S. 55.

278 Ebd., S.78: »Sur son front j’ai suivi le labeur de sa volonté bandée a se rompre. Elle a
fini par étre la plus forte.«

279 Vgl. ebd., S.205.

280 Ebd., S.279.

274

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.2.>Durchhalten< in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

Il faut d’abord ne plus parler de fievre, se faire calme devant les menaces du sort,
rejeter cette fievre qui corrompt tous les petits reldches jetés ¢a et la par lui, ainsi
que des os a ronger. Il faut se dire, comme moi: il n’y a que le présent. Il faut
tellement se le dire, avec une si ferme insistance, qu’on soit crédule enfin a son

propre mensonge, c’est-a-dire que ce mensonge salubre devienne la vérité.?s!

Ausschlaggebend fiir den Soldaten ist die hartnackige Besinnung auf den
Augenblick im Hier und Jetzt, der zum einzigen Bezugspunkt wird. Alles,
was Uber die zeitlich und rdumlich gebundene Gegenwart hinausgeht,
existiert fiir ihn nicht. Der Soldat flieht aus der Realitit des Grabenkriegs,
ob er nun nah oder fern ist, in sein Inneres, das er sowohl zu einem hei-
ligen Zufluchtsort (»sanctuaire«?$?) als auch zu seinem Herrschaftsgebiet
stilisiert:

C’est que je dispose d’un pouvoir sans limites, dans le lieu ou je donne féte:
. \ . ’ A .

en moi. Par dela cette servitude étouffante ot nous rampons, il nous reste un
domaine immense, et c’est notre 4me. Si on ne l'avait pas pour s’y réfugier!
Mais ce refuge inexpugnable est plus grand que le monde. Partout ailleurs je
suis, a présent, chétif, machinal, perdu. Je vais ou 'on me dit d’aller. J’accours
sitét qu’on me fait signe. De loin on me siffle, je galope... Mais on m’accueille
comme un enfant bien aimé des que je reviens respirer 'air vierge de chez
moi. Mais je suis libre autant qu’un monarque absolu, quand je rentre dans
cet empire. Mais je gouverne cet univers comme un dieu. Je veux, et le passé
s’anime, et mes souvenirs se levent comme des héros de romans. Les bruits
du dehors n’osent pas s’approcher. Le présent se fait tout petit a mes pieds.
L’avenir, sur mon ordre, a rebroussé chemin. J’arréte le temps. J’annule ce que
me déplait dans les choses survenues. Les destins marchent a mon service.%?

Der Soldat zieht sich in sich selbst zuriick und immunisiert sich gegen
die Auflenwelt. In seinem Inneren gestaltet er souverin und allmachtig
eine weniger bedrohliche, siiffere Realitit. Was genau damit gemeint
ist, fihrt Raynals Drama am Beispiel des Liebespaares vor. Es setzt spie-
lerisch um, was der Heimkehrer als heroische Strategie formuliert. Dies
betrifft zunichst den Krieg, mehr aber noch das Zeitempfinden. Den
Krieg erklaren der Soldat und Aude fir nicht existent und sie imaginie-
ren eine Gegenwart, in der er (noch) nicht ausgebrochen ist (»La guerre

281 Ebd., S. 120.

282 Ebd., S.142.

283 Ebd., S. 90f. Die Ausfithrungen des Soldaten erinnern entfernt an einen Ausspruch Au-
gustes in Pierre Corneilles Cinna ou la Clémence d’Auguste (1641) im finften Ake, als er
seine Verschworer begnadigt und von Rache absieht: »Je suis maitre de moi comme de
I’Univers.« (Pierre Corneille: Cinna. Tragédie. In: (Euvres completes 1. Textes établis,
présentés et annotés par Georges Couton. Paris 1980, S. 903-969, hier S. 966)

275

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

n’éclatera pas«), und sprechen im Konjunktiv von ihm (»Si la guerre
éclatait!...«).284 Die Verlobten erschaffen eine alternative Realitit, mithin
eine >Liige«,?% die gleichwohl die Besinnung auf sich selbst, den Rickzug
in die Innerlichkeit ermoglicht. Deshalb bezeichnet der Soldat diese Lige
als >gesund« (»mensonge salubre«). Ganz ahnlich verfahren die beiden mit
der vierstiindigen Frist. Wahrend Aude zunachst an der kurzen Dauer
verzweifelt und stets an den kommenden Morgen, den Moment seiner
Abreise, denkt, dehnt der Soldat sie zu einer Unendlichkeit aus und tut,
als gibe es keinen Morgen und keine Abreise:

LE SOLDAT, 4 sa fiancée Je suis Ia, et vous vous plaignez!

AUDE La, pour quatre heures!

LE SoLpAT Quatre heures! C’est interminable!

[...]

AubE Ces quatre heures ne sont qu’a nous.

LEe SoLpar, largement Eh bien, qu’elles soient immenses!

LE Vieux Si ¢’était de nous que ¢a dépendit!

LE SoLpAT Ca dépend de nous seuls.

AUDE Pauvre nuit, qui avance déja!

LE ViEUX A cinq heures et demie I’aurore fera signe.
LE SoLpAT Je suis a moi jusqu’a laurore. Je n’entends pas

souffrir d’avance. Jusqu’a I’aurore j’oublie tout. Dé-
sormais j’ignore ce qu’elle me réserve. J’apprendrai
mon départ en la regardant.?8

Kurz vor Ende des Dramas ist es Aude und dem Soldaten wirklich gelun-
gen, autonom uber ihr Innenleben zu verfiigen und die Realitit aus ihrer
so kurzen Zweisamkeit auszuschlieen. Sie bemerken die Daimmerung
nicht, wie es in der Regieanweisung heif§t: »[...] on apercoit sur le mur

284 Raynal: Le tombeau sous I’Arc de Triomphe, S. 123.

285 In der Arbeit von Leon Sachs und Susan McCready wird die >Liige« in Raynals Sinne
als angemessene Erinnerungspraxis herausgearbeitet. Den Autoren zufolge lehne Ray-
nal ein konventionelles Heldengedenken in Form von Paraden, Reden und Trauerfei-
ern als unpersonlich und herzlos ab, was sich als eine kritische Reflexion auf die gingi-
ge Erinnerungskultur um den Unbekannten Soldaten interpretieren liefe. Raynal forde-
re vielmehr eine Erinnerung, die eine echte Affizierung bewirke und sich dafiir der
Imagination wie der Fiktion bediene (vgl. Sachs/McCready: Stages of Battle, S. 45-49).

286 Raynal: Le tombeau sous I’Arc de Triomphe, S. 68-70; vgl. auch im zweiten Akt: »ELLE
Qu’elle heure est-il? — Lur Quatre heures a peine. — ELLE Plus que trois heures! — Lut,
rectifiant Encore trois heures! — ELLE, souriant Oui, Cest vrai.« (Ebd., S. 127)

276

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.2.>Durchhalten< in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

du fond, aux six carreaux livides de la fenétre, I’aurore, la terrible et la
lugubre aurore. Lui et Elle ont les yeux fermés. Ils ne la voient pas. Ils 'ont
oubliée.«?¥” Doch irgendwann kommt fiir die beiden der Moment, in dem
sie der Wirklichkeit wortwortlich in die Augen blicken miissen:

Elle ferme les yeux.

ELLE Dormir!

Lur Rouvre les yeux!
ELLE Pour voir Paurore??®

Dem aufziehenden Morgen stehen sie letztlich machtlos gegentber, die
Flucht aus der Realitit ist nicht mehr moglich. Zu diesem Zeitpunkt er-
fordert es also nicht mehr die Besinnung auf sich selbst, sondern ein stoi-
sches Fugen in das Unvermeidliche. Die Heroik des Soldaten in Le tom-
beau sous I'Arc de Triomphe hat folglich zwei Komponenten: auf der einen
Seite der eskapistische Riickzug auf sich selbst, wenn es die Plicht zulasst,
auf der anderen Seite jedoch, wenn die Pflicht ruft, die fatalistische Ak-
zeptanz der Order. In der zuvor zitierten Passage tber die >mensonge
salubre« war bereits die Rede von einer inneren Ruhe oder Gelassenheit
im Angesicht des bedrohlichen Fatums (»se faire calme devant les menaces
du sort«), spater raumt der Soldat niichtern ein: »Le sort a prononcé.«?%
Aude wiederum bescheinigt ihm explizit eine fatalistische Haltung, wenn
sie anerkennt, dass er sich ergeben in sein Los fiigt.?’° Riistungsmetaphern
verbildlichen die Unempfindlichkeit und Widerstandsfahigkeit des Solda-
ten: »Je I'avais [le coeur] revétu d’une forte armure.«?! Bezeichnend ist
in diesem Zusammenhang, dass sich der Soldat, ebenso wenig seine Ka-
meraden, nie tber die Leiden beklagt, nie mit seiner Aufopferung prahlt
— im Gegensatz zu den friheren Kriegen, in denen die Kombattanten
stets groffes Aufthebens um ihre >Heldentaten< gemacht hatten.?? Dieses
demttige, bescheidene Schweigen (»silence«, »mutisme«??3) bildet ein wei-
teres Element des Heldenmodells und wird von Aude, die als Allegorie

287 Ebd., S.195.

288 Ebd., S.198.

289 Ebd.,S.179.

290 Vgl. ebd., S.77f.

291 Ebd., S.432; dhnlich auch S. 146.
292 Vgl. ebd., S. 70-80.

293 Ebd., S.78 und 79.

277

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

Frankreichs stellvertretend fiir alle Franzosen und Franzosinnen spricht,
voller Pathos glorifiziert:

Voila le héros selon mon ceeur, le merveille supréme qu’une race exquise et
sublime a mis dix siecles a fleurir, la préférence de la France! Et ils sont un
million comme ¢a, qui, depuis des jours dont on perd le compte, saignent pour
nous des quatre veines, et qui ne se racontent pas!**

Opferbereitschaft und Kameradschaftlichkeit, Pflicht- und Verantwor-
tungsbewusstsein, Selbstbeherrschung und Affektkontrolle, Fatalismus
und Demut sowie ein unerschitterlicher Durchhaltewille pradisponieren
den Soldaten in Le tombeau sous I’Arc de Triomphe zum Helden, allerdings
zu einem Helden, der den Krieg verabscheut. Zwar mogen die kriegs-
kritischen bis pazifistischen Ansichten des Soldaten seinen Heldenstatus
gefahrden, doch bezieht er gerade daraus die Legitimation des Weiterma-
chens und Durchhaltens bis zum Tode. Sein Ziel ist es letzten Endes, den
Krieg mit sich in den Abgrund zu reifen und fir immer zu verbannen:
»La guerre, qui nous assassine, nous I’entrainerons avec nous dans le trou,
nous I’y garderons.«?> Frankreich solle aus dem Grab der Gefallenen,
so der Soldat weiter, wiedererstehen: »La Patrie renouvelée descendra de
nous. [...] il faudrait que la France fiit désormais fondée sur I'immense
tombeau de tous ces morts qui n’auront pas d’autre tombeau.«**¢ Auf der
einen Seite nimmt die Forderung des Soldaten den Appellcharakter auf,
den die zeitgenossischen Politiker dem Grabmal zuschrieben, wie etwa
der franzosische Kriegsminister Louis Barthou. Er forderte: »Les morts
— surtout ces morts — commandent aux vivants. Obéissons a leurs voix
pour faire, dans la paix qu’ils ont conquise, une France unie et laborieuse,
confiante et forte.«*” Sowohl im Falle des Grabmals als auch des Dramas
verpflichtet der geopferte Soldat die Uberlebenden, den blutig errungenen
Frieden umsichtig zu wahren. Auf der anderen Seite aktualisiert die Vor-
stellung von der Wiederauferstehung des Vaterlands aus dem Grab der
Gefallen, dhnlich wie L’éternelle présence und absolut kontrir etwa zu The
Silver Tassie oder Der deutsche Hinkemann, christliche Erlosungshoffnun-

294 Ebd.,S.78.

295 Ebd., S.191; vgl. auch Baumeister: Kampf ohne Front?, S. 368.

296 Raynal: Le tombeau sous I’Arc de Triomphe, S. 186.

297 Zit. nach: Ackermann: »Ceux qui sont pieusement morts pour la France...«, S. 285; zur
Appellfunktion vgl. auch ebd., S. 294.

278

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.2.>Durchhalten< in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

gen.?”® Im Zuge dessen wird der Soldat zur Christusgestalt verherrlicht,
dessen Opfertod die Erlosung und Wiederauferstehung Frankreichs ver-
spricht:?*? Die imitatio Christi legitimiert die Notwendigkeit und Richtig-
keit seines Opfers. Die Analogie tritt im dritten Akt deutlich zutage, wenn
sich der Soldat als sich aufopfernder Retter mit Christus vergleicht: »Mais
je lui [Christ] ressemble. Il fut, comme moi, consumé d’amour, et il mou-
rut, apres avoir pleuré, en révant qu’il sauvait les autres.<% Sie kiindigt
sich jedoch schon friher an, wenn sich im ersten Akt der Soldat in Jesus’
Rolle beim Abendmahl versetzt,?%! oder wenn Aude, im dritten Akt, den
Fronteinsatz als Leidensweg verklart.3°? Die Lichtmetaphorik untermalt
die Apotheose des Soldaten zur christusgleichen Martyrerfigur:393

Je suis la Jeunesse de France, I'immortelle et salvatrice Jeunesse qui, sur le raz
de barbarie ou I’Europe submergée s’enfonce, ¢léve, vers le refuge du ciel, la
Nation irréprochable, I’honneur du genre humain, I'espérance et le serment
qu’il redeviendra beau de porter ce nom d’homme. Tu as prononcé le mot
de gloire. La gloire, j’en suis plus que couvert. J’en ruisselle. Elle rayonne de
tout moi. Sa pourpre resplendissante me suit comme un manteau beaucoup plus
qu’impérial 304

Neben die Lichtmetaphorik treten in Le tombeau sous I’Arc de Triomphe, so

auch in der zitierten Passage, Bilder von der Auffahrt, die den Soldaten

tber die anderen Figuren erheben. Die ascension, der franzosische Begriff
fur die Himmelfahrt, wird im zweiten Akt explizit genannt,% ansons-

298 Die religiose Uberhohung der dargestellten Handlung und ihre Einbettung in ein
Wiederauferstehungsnarrativ, die Dumas’ wie Raynals Text auszeichnen, ist in deut-
schen und britischen Texten weniger prominent anzutreffen und kann durch die fir
die Dritte Republik typische Einbindung des Katholizismus in nationalistische Pro-
gramme — als Gegenentwuf zu den republikanisch-laizistischen Ideen —, zusitzlich be-
feuert durch den Ersten Weltkrieg, erklirt werden. Christliche Diskurse hatten in
Frankreich dementsprechend einen weitaus groeren Stellenwert als etwa in Grofbri-
tannien, Deutschland und Osterreich zur gleichen Zeit. Zur Wirkmacht des Katholi-
zismus im Frankreich der 1920er-Jahre vgl. Gérard Cholvy: Réveil spiritualiste et re-
naissance catholique en France au temps des Maritain. In: Bernard Hubert/Yves Flou-
cat (Hrsg.): Jacques Maritain et ses contemporains. Paris 1991, S. 17-22.

299 Vgl. Baumeister: Kampf ohne Front?, S. 372; Sachs/McCready: Stages of Battle, S. 46.

300 Raynal: Le tombeau sous I’Arc de Triomphe, S. 275.

301 Vgl. ebd., S.117.

302 Vgl ebd., S.249.

303 Zum Helden als >Lichtgestalt< vgl. Andreas Gelz: Der Glanz des Helden. Uber das He-
roische in der franzdsischen Literatur des 17. bis 19. Jahrhunderts. Géttingen 2016,
insbes. S.7-11.

304 Raynal: Le tombeau sous I’Arc de Triomphe, S. 237 (Hervorh. d. Verf.).

305 Vgl. ebd., S.133.

279

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V. Die Heimkehr des Helden

ten wird im Text das Verb >élever« im Sinne von serhebens, >erhohenc«
bemiitht. Zum einen spielt die Metapher der Auffahrt auf Christus an,
zum anderen tGberhoht sie den Soldaten zur Fithrergestalt. Ganz explizit
erklirt Aude ihn zu einem exemplarischen wie exzeptionellen Helden,
dem sie bedingungslos folgen will. Sie bittet ihn, Vorbild (»exemple«)
und Fihrer (»guider«) zu sein.’%¢ Wihrend sich Aude ohne Einschrin-
kung unterordnet, ist der Vater voller Vorbehalte. Eifersiichtig auf die
Liebesbeziechung behandelt er den Sohn wie einen Eindringling. Erst
am Ende des Dramas, als der Alte furchtet, Aude ginzlich zu verlieren
und einsam zurlickzubleiben, kann er sich mit dem Sohn identifizieren.
Die gemeinsame Erfahrung von Leid und Entbehrung macht die Entfrem-
dung zwischen den beiden Generationen riickgangig. Der Alte erkennt
den Soldaten schlieflich als Autoritit an: »Il parle a son fils avec une
déférence et une docilité d’enfant. C’est le Soldat qui manifeste I"autori-
té et I'indulgence paternelles.<®” Letzten Endes bleibt die Uberzeugung
des Soldaten, weiterzumachen und durchzuhalten, auch wenn das den
eigenen Tod bedeutet, unwidersprochen und prasentiert sich als ethische
Haltung, die das christliche Narrativ von der Wiederauferstehung Frank-
reichs legitimiert. Sie bringt in Raynals Le tombeau sous I'Arc de Triomphe
zwar den individuellen Tod, rettet Frankreich aber als kiinftiges Friedens-
reich. Die Leitdevise vom >heroischen Durchhalten bis zum Ende< aus
der Weltkriegspropaganda, die im Franzosischen mit dem Schlagwort
»jusqu’au-boutisme« umschrieben werden kann, wird bei Raynal in keiner
Weise problematisiert.

Die westeuropidische Heimkehrerdramatik der 1920er- und 1930er-Jahre
fihrt von einigen wenigen Ausnahmen abgesehen keine Helden vor. Die
Heimkehrerfiguren leiden an dem erlebten Krieg und seinen Folgen, was
ihre Willensstirke und Handlungsmacht gravierend einschrankt. Oftmals
werden sie viktimisiert, nicht heroisiert, und das (attentistische) Helden-

306 Ebd., S.279 und 280; vgl. auch ebd., S. 80: »Car sa grandeur, en passant pres de nous,
nous découvre notre indigence. Mais elle le fait sans dédain, sans nous décourager...
Au contraire, elle nous permet I'espoir de nous rapprocher un peu d’elle. Elle nous
communique le godt de grandir. [...] Tant que son exemple est dans le champ de nos
yeux, monter de toutes nos forces vers cet exemplel«, sowie ebd., S. 119: »Elevez moi
jusqu’a vous. Faites de moi une héroine.«

307 Ebd., S.260.

280

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

V.2.>Durchhalten< in der Heimat: Heimkehr oder Heldentod?

ideal des Ersten Weltkriegs wird ausgehohlt. Umgekehrt resemantisieren
jene Theaterstiicke, die den Heimkehrer heroisch stilisieren, die Herois-
men des Weltkriegsdiskurses und rufen Eigenschaften wie Affektkontrol-
le, Selbstdisziplin, Entschlossenheit und Leidensbereitschaft auf. In beiden
Fillen lassen sich die Dramentexte also durchaus als ein Kommentar auf
das militarische Heldentum im Allgemeinen und den heroischen Attentis-
mus im Besonderen verstehen.

281

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783968218441-197 - am 13.01.2026, 01:27:47.



https://doi.org/10.5771/9783968218441-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

