
7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit

Im bisherigen Verlauf der Arbeit wurde aufgezeigt, dass das Streben nachWohlbe-

finden nur bedingt im Konflikt zu den Zielen nachhaltiger Entwicklung steht, da

das Streben nach persönlicher Entwicklung nicht mit einer maximalen Steigerung

des materiellen Wohlstandes einhergehen muss. Eine Analyse der gegenwärtigen

Lebensweise zeigte zudem, dass das Primat von Wohlstand und die Idealisierung

von Leistung signifikante negative Auswirkungen auf das Wohlbefinden mit sich

bringen. Das Glücksstreben innerhalb der materiellen Lebensweise kann die dort

bestehenden inhärenten Widersprüche nicht überwinden. Dieser Analyse folgend

wurden im vorherigen Kapitel Elemente einer Lebensweise herausgearbeitet, die

Wohlbefinden und Suffizienz verbinden. Hierbei wurden vier Elemente als maß-

geblich bestimmt: Pflege von Beziehungen, Spiel, Kunst und Muße. In diesem Ka-

pitel soll nun untersucht werden, welche Leitmotive von Wohlbefinden sich in der

bisher bestehenden Diskussion zu Suffizienz finden lassen.Dafür werden beispiel-

haft einzelne Schriften undWerke der vergangenen Jahrzehnte herangezogen,wel-

che die Debatte geprägt haben und für die Bandbreite der Konzeptionen eines gu-

ten und suffizienten Lebensweise relevante Positionen einnehmen. Die Lesart der

Texte bezieht sich direkt und ausschließlich auf das jeweilige Verständnis auf das

subjektive Wohlbefinden. Es werden also nicht die Unterschiede in der Konzepti-

on von nachhaltiger Entwicklung oder Suffizienz zwischen den einzelnen Texten

analysiert. Zur Strukturierung der Darstellung wird der Bezug zu den in Kapitel

4 dargestellten Ideenlehren des guten Lebens von Eudaimonia und Hedonismus

herangezogen. Zum ersten zählen jene Ansätze, die einen Bezug zu asketischen

und/oder spirituellen Glücksverständnis haben. Beide Ansätze beziehen sich dar-

auf, Selbstbeschränkung an sich als Tugend zu verstehen und einer entsprechen-

den Ethik zugeneigt zu sein.

Unter 7.1 werden die beispielhaft gewählten Texte zunächst anhand ihrer Kern-

aussagen für die hier bedeutsame Thematik des Glücksverständnisses vorgestellt.

In 7.2 folgt die kritische Analyse anhand der Kriterien der Plausibilität und der

Präferabilität. Vor allem mit dem zweiten Kriterium soll ermittelt werden, ob die

bestehenden Entwürfe ein nicht nur kohärentes Konzept anbieten, sondern auch

eines, das als Leitmotiv dienen kann, indem es den Ansprüchen eines aufgeklärten

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008 - am 13.02.2026, 06:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Glück und Nachhaltigkeit

Strebens nach Wohlbefinden genügt. Unter 7.3. wird dann das alternativ-ergän-

zende Modell eines aufgeklärten Hedonismus skizziert.

7.1 Suffizienz als Eudaimonia – Selbstbegrenzung als gutes Leben

7.1.1 Grundlegung

Der eudaimonische Ansatz pro Suffizienz beruht auf der metaphysischen Annah-

me eines höheren, wahren und finalen Guten. Die entsprechenden Konzepte der

Suffizienz formulieren Selbstbegrenzung als Formdes guten Lebens und setzen da-

mit das Streben nach einem Zustand der Suffizienz mit dem Glück gleich. Gemäß

der eudaimonischen Lehre lässt sich also ein objektiv richtiges und gutes Leben

bestimmen, welches als metaphysische Orientierung dem Menschen zukommt.

Dieser Ansatz baut auf der Annahme auf, dass es höchste Werte gibt, die es zu

erkennen gilt und formuliert Suffizienz als einen dieser Werte, beziehungsweise

als höchstes Leitmotiv. Das wahre und gute menschliche Streben soll sich daher an

dem Ziel der Erreichung und Wahrung ökologischer Nachhaltigkeit orientieren,

im Ideal sogar mit einer geringstmöglichen Beeinträchtigung jeglicher natürli-

chen Umwelt durch denMenschen.Dieses Idealbild ist entsprechend ein Lebenmit

möglichst geringer materieller Ausstattung, welches zudem oftmals durch durch

einen hohen Grad an Subsistenzwirtschaft gekennzeichnet ist, welcher die weit-

gehende Autarkie gegenüber dem Wirtschaftssystem ermöglicht. Bei den meisten

dieser Ansätzen steht an zentraler Stelle die Vorstellung, es gäbe einen potentiell

stabilen Idealzustand: das rechte Maß.1 Diese Feststellung ist dann mit der impli-

ziten oder expliziten Forderung verknüpft, jenes rechte Maß wiederzuerkennen

und anzustreben. Das rechte Maß steht zusammen einer Bescheidenheit und ei-

ner Form von Demut gegenüber der Natur dem durch die Moderne induzierten

Trieb nach Selbstentfaltung und Komfort und Übermaß entgegen. Das rechte Maß

ist in der Regel in der Vergangenheit zu finden und demMenschen in der Moderne

verloren gegangen.

Wie in Kapitel 3 gezeigt wurde, ist die eudaimonische Idee des gelungen Le-

bens seit der Antike vor allem religiös interpretiert und geprägt worden. Die in

den meisten Religionen zu findende Idee der Askese als spirituell motivierter Le-

bensform wird dabei aufgenommen und findet sich in der Maßgabe wieder, dass

das rechte Maß der Bescheidenheit für den Menschen gesetzt sei. Dies findet sich

als Muster in vielen Werken der Literatur zu Suffizienz wieder, wenn auch ein-

deutige Bezüge zu einem christlich-monotheistischen Weltbild selten explizit be-

1 »Auch heute begeben sichwiedermehr undmehrMenschen auf die Suche nach dem rechten

Maß, aus Überdruß am Status Quo.« BUND/Misereor (1996): S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008 - am 13.02.2026, 06:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit 159

nannt sind. Häufig auch explizit benannt sind hingegen in vielen Werken esoteri-

sche odermythologische Bezugssysteme, die auf eine Kosmologie beziehungsweise

einen Pantheismus verwiesen, in dem den Menschen eine Rolle im harmonischen

Zusammenspiel aller Wesen und Natur zugedacht ist. Der Verweis auf die meta-

physische Ebene der Spiritualität dient dann auch als Grundlage für das subjektive

Wohlbefinden: Glück entsteht durch die Verbindung mit dem höheren Sinn bezie-

hungsweise dem höheren Sein. Ein imMenschen spirituell angelegtes höheres Selbst

wird durch eine entsprechende Alltagspraxis, vorzugsweise in der gleichgesinnten

Gemeinschaft, postuliert. In den theoretischen Grundlegungen finden sich oftmals

Vermischungenmit theologischen,mystischen, anthroposophischen und neu-reli-

giösen Weltanschauungen. Das gute Leben ist in klassischer eudaimonischer Aus-

richtung das richtige Leben, bei dem das eigene Erleben eine nachrangige Rolle

spielt, der Bezug zu einem modernen Verständnis des subjektiven Wohlbefindens

also schwach ausgeprägt oder gänzlich abwesend ist.

7.1.2 Referenzen für den Ansatz eines Ökologischen Spiritualismus

Einer der Klassiker der Literatur der Suffizienz ist das Buch Small is beautiful von

Schumacher. Er beschreibt darin einModell, bei dem sich Kleinstrukturen von Pro-

duktion und Zusammenleben mit einem allgemeinen positiven Traditionsverstän-

dis im Sinne einer menschlichen Urweisheit verbinden.

»The guidance we need for this work cannot be found in science or technologie,

the value of which utterly depends on the ends they serve; but it can still be found

in the traditional wisdom of mankind.«2

Schumachers Werk ist dabei buddhistisch inspiriert und somit lässt sich sein Mo-

dell anhand der Begründung dem spirituellen Ansatz zuordnen, wobei es sich um

eine Mischung aus philosophischer und kosmologischer Weltsicht handelt.3

Als ein bekannter Vertreter eines spiritualistisch-ökologischen Ansatzes im

deutschsprachigen Raum ist Rolf Bahro zu nennen, der eine Neuerfindung des

Benediktinertums forderte und dabei den geistigen Aspekt von solchen Lebens-

gemeinschaften gegenüber dem Arbeitsanteil betont und sich zudem nicht dem

christlichen Glauben allein zuwendet. Ihm liegt an einer spirituellen Kultur, die

ohne eine »repressive monotheistische Gottesvorstellung« auskommt.4 Auch hier

geht es um das Wiederfinden und Respektieren des rechten Maßes, welche in

einem Urzustand des Menschen angelegt sei. Anzustreben sei der Zugang zu den

2 Schumacher (1973): S. 252.

3 Radkau (2011): S. 263ff.

4 Bahro (1986): S. 191. Radkau attestiert Bahro eine »vagabundierende Spiritualität«, die sich

vom Christentum über Meister Eckhart zu Buddha, Leotse und letztendlich Bahgwan er-

streckte. Radkau (2011): S. 266-269

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008 - am 13.02.2026, 06:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Glück und Nachhaltigkeit

angeblichen ältesten Weisheiten der Menschheit, der sich laut Bahro darin ausdrückt,

dass »[…] die Menschen die Urtatsachen ihrer Existenz und Einordnung in den

Kosmos noch weitgehend frei von dem deformierenden Ballast ihrer späteren

kulturellen Spezialisierung und Entfremdung gelebt und gefeiert haben.«5

Trotz oder auch gerade aufgrund seiner vielfältigen Bezüge und Ausformungen

wurden Ansätze von Bahro verschiedentlich aufgenommen und weiterentwickelt.

So entwirft Bierhoff ein Modell, welches die Transformation des Menschen vom

Konsummenschen zum integralenMenschen entwirft. Im Zentrum dieser Transforma-

tion steht die persönliche Einsicht sowie die geistige Entwicklung. Freiwillige Ein-

fachheit dient dabei als Rezept, welches letztendlich zum Empfinden einer größe-

ren Lebensfülle führen soll. Dies »bezeichnet keine asketische Haltung, denn es geht

nicht umGenussfeindlichkeit, sondern um einmaßvolles und lebensdienliches Ge-

nießen.«6 Ebenso ausgehend von Bahro entwickelt Maik Hosang ein Modell, wel-

ches spirituelle Ansätze mit Erkenntnissen der Neurowissenschaften kombiniert.

Zentral ist dabei das Verständnis des Menschen als emotionalem Wesen: Die Fä-

higkeit zur Empathie ist Fähigkeit zur Liebe, welche auf einer tiefen Verbindung

zu anderen Menschen sowie der Umwelt (und auch Dingen) beruht. Hosang pro-

gnostiziert somit, dass, wo den Gefühlen mehr Raum gegeben wird, es mehr Glück

geben wird – und weniger (kompensatorischen) Konsum. Entsprechende tiefens-

pychologische Ansätze, so schlägt er vor, sollten in der Nachhaltigkeitsforschung

(mehr) Berücksichtigung finden, denn Glück sei vor allem eine kulturelle-konkrete

Erfüllung von elementare Bedürfnisse wie soziale Einbindung, Geborgenheit und

andere.7

Dem Ansatz nach als Kosmovision angelegt ist die Theorie der Tiefenökologie, die

von Arne Naess entwickelt wurde.8 Die Tiefenökologie formuliert eine naturphilo-

sophische Praxis als Lebensphilosophie in der sich esoterisch-spirituelle Ansätze

mit sinnlich-phänomenologischen Aspekten vermischen. Zentral ist dabei die per-

sönliche Erfahrung in der freien Natur. Ein gegenwärtiger Vertreter ist Kozljanic,

der das sich mit der Natur verbinden als Aufgabe einer alltagsnahen Lebenspraxis

formuliert: »Dieses elementare Naturerleben ist »Natur-Gottes-Dienst« im besten

Sinn und an sich schon genug.«9 Beispielhaft benennt er die sich daraus ergebe-

ne Aufgabe für Menschen in den dichter besiedelten Landschaften Mitteleuropas,

die sich der Natur wieder annähern sollen: »Es gibt noch Flecken, an denen Na-

tur und Mensch frei atmen können: z.B. in den Alpen, da, wo weder Alm-, Forst-

5 Bahro (1989): S. 23.

6 Bierhoff (2006): S: 113.

7 Hosang (2006a), Hosang (2007). Dabei stellt er den Bedürfnisstufen vonMaslow die Chakren

gegenüber und sieht zentrale Ähnlichkeiten.

8 Naess (2008).

9 Kozljanic (2008): S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008 - am 13.02.2026, 06:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit 161

und Jagdwirtschaft noch auch Massentourismus und Massensport zu krass zuge-

schlagen haben.«10 Dem Ideal der Naturverbundenheit folgend, sollten Menschen

diese Orte aufsuchen und dortmehrere Tage verbringen, umdieWildnis zu erleben

und ihre Naturverbundenheit zu entwickeln. Das tiefenökologische Selbstverwirk-

lichungskonzept beruht auf der Annahme eines inneren eigentlichen, metaphysi-

schen Selbst, welches wiederum in Verbindung steht (und Teil ist) der beseelten

Natur, wie sie auch in östlichen Weisheitslehren, etwa bei Gandhi oder buddhisti-

schen Lehren, zu finden ist.11

Deutliche Bezüge zu einer Kosmovision und der Tiefenökologie finden sich

auch im Werk von Vandana Shiva, die als Wachstumskritikerin aus Indien eine

populäre Stimme des »globalen Südens« in der Diskussion vertritt. Sie spricht in

ihrem Buch Jenseits des Wachstums vom Frieden schließen mit der Natur. Sie diagnos-

tiziert als zivilisatorische Krankheit die Trennung des Menschen von der Natur,

obwohl der Mensch als biologisches Wesen ebenso aus Wasser besteht, Sauerstoff

braucht, und so fort. Folglich plädiert sie für eineWiederentdeckung derHarmonie

mit der Natur, beispielhaft in Form des Zusammenlebens in dörflichen Gemein-

schaften und einer stärkere Ausrichtung auf die Subsistenzwirtschaft als natürli-

cher Form der Naturnutzung.12

Der Ansatz des Buen Vivir aus Lateinamerika bezieht sich ebenso auf die Idee

der Kosmovision der Mutter Erde/Pacha Mama.13 Der ebenso attraktiv wie poetisch

klingende Anspruch nach dem Zusammenleben in Harmonie mit der Natur, wie es

etwa in der Präambel der ecuadorianischen Verfassung heißt, lässt dabei die Fra-

ge unbeantwortet, wie diese Harmonie zu definieren ist. Der vergleichende Bezug

zum Ansatz der Tiefenökologie zeugt von der Problematik und verweist letztend-

lich darauf, dass das Konzept seine grundlegenden Werte als gesetzt ansieht und

sich damit einer offenen Diskussion entzieht – und somit in modernen, pluralen

Gesellschaften kaum eine Chance für eine gemeinsame Grundlage bietet.14

7.1.3 Referenzen und Beispiele für Eudaimonia und Askese

Die folgenden Beispiele aus der Literatur zu Suffizienz beziehen sich in ihrer Kon-

zeption des gelungenen nachhaltigen Lebens weniger auf pantheistisch-kosmolo-

gische Ideen, sondern plädieren für eine Einsicht, die der christlichen Askese näher

steht. Beispielhaft fordert Carl Friedrich vonWeizäcker 1988 seinem Buch Bewußts-

10 Kozljanic (2008): S. 32.

11 Kozljanic (2008): S. 34-44.

12 Shiva (2014).

13 Acosta (2015); Gudynas (2012); Jensen/Scheub (2014): S. 78-83.

14 Pfordten (1996).

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008 - am 13.02.2026, 06:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Glück und Nachhaltigkeit

einswandel die Leserschaft nachdrücklich dazu auf, Bescheidenheit, Selbstbeherrschung

und eine Askese zum Schutz der Natur anzustreben.15

Im Buch Das einfache Leben von John Lane, welches Fragen des Lebensstiles mit

den ökologischen Aspekten des Ressourcenverbrauchs in Zusammenhang stellt,

plädiert der Autor für eine ökologisch nachhaltige Einfachheit. Lane begründet

seine asketische Ethik mit direktem Bezug zu religiösen Wertorientierungen und

Vorbildern: »Die großen Religionsstifter und ihre Anhänger haben nie versucht,

Erfüllung durch äußeren Besitz zu erlangen; sie strebten nach dem Reichtum des

inneren Lebens.«16 Dazu werden Idyllen des einfachen Landlebens gestellt, die von

Thoreau bis hin zur indischen Dorfgemeinschaft reichen.17 Der eudaimonischen

Logik verbunden, wird von einem zu erkennenden Idealbild ausgegangen: »Um

Deine wahre Natur zu entdecken, musst du die Dinge vereinfachen«18. Dies gilt

für Alltagshandlungen und erfordert, auch hier der historischen Ausformungen

folgend, vom Individuum teils stoische Planung: »Damit ich Verlockungen entge-

he, die die Läden heimtückisch versprechen […], habe ich den Essensplan für die

ganze Woche längst erstellt.«19

Die Reduktion der Bedürfnisse ist je nach Stringenz des asketischen Ansatzes

recht weitreichend, so fragt Linz 1995:

»Kann ich nicht auf Genußmittel aus der DrittenWelt, also Kaffee, Tee, Kakao, Ge-

würze, Bananen, Kiwifrüchte und anderes Obst verzichten, die dort zu Monokul-

turen führen, welche nicht nur die Natur zerstören, sondern auch die Menschen

verhungern lassen?«20

Unter demMotto Gut Leben statt viel haben hat vor allem die vomWuppertal Institut

erstellte Großstudie Zukunftsfähiges Deutschland 1996 eine breite Debatte zu Nach-

haltigkeit und Suffizienz angestoßen.21 Der Besitz von vielen Gütern wird im in

Widerspruch zum Gut-Leben postuliert und als Leitidee eine Eleganz der Einfach-

heit vorgeschlagen.22

»Eine Überzahl von Dingen verstopft den Alltag, zerstreut die Aufmerksamkeit,

verzettelt die Energien und schwächt die Kraft, eine klare Linie zu finden. Leerlauf

und Schrott sind Feinde des Glücks.«23

15 Hermand (1991): S. 179.

16 Lane (2012): S. 15.

17 Letztere mit weitreichenden Idealisierungen versehen, vom »Reichtum an Spiritualität und

kreativen Kindern« ist die Reden. Lane (2012): S. 140.

18 Lane (2012): S. 89.

19 Lane (2012): S. 93.

20 Hermand (1991): S. 196.

21 Vgl. Linz (1998): S. 7.

22 BUND/Misereor (1996): S. 223.

23 BUND/Misereor (1996): S. 224.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008 - am 13.02.2026, 06:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit 163

»Eine neue Art von Anstand, nicht aus kleinbürgerlicher Enge, sondern aus globa-

lerWeitsicht, könnte es selbstverständlichwerden lassen, die ressourcenschonen-

den, die behutsameAlternative zuwählen. Vier Kriterien spielen dabei eine Rolle:

Sparsamkeit, Regionalorientierung, gemeinsame Nutzung, Langlebigkeit.«24

Das in der Studie entworfene Grundkonzept der Vier E’s: Entschleunigung, Entflech-

tung, Entrümpelung, Entkommerzialisierung bleibt bis heute populär und wird mit der

Referenz auf »das rechte Maß« aufrecht erhalten.25

Beispielhaft als Vertreter der gegenwärtigen Postwachstumsdebatte ist Nico

Paech zu erwähnen, dessen Ansatz deutlich asketische Aspekte beinhaltet. Genüg-

samkeit zeigt sich in seinen Ausführungen zur Suffizienz als Selbstzweck: »Souve-

rän ist nicht wer viel hat, sondern wer wenig braucht.«26 In seiner Analyse verweist

er kritisch auf die in Kapitel 5 als Tretmühlen benannten Effekte der Konsumge-

sellschaft:

»Von welchen Energiesklaven, Konsumkrücken und Komfort verheißenden Infra-

strukturen könnte sich die Gesellschaft und jeder einzelne freimachen? Es gilt,

sich auf dasWesentliche zu konzentrieren, statt sich einer frustrierenden Vielfalt

von Glücksversprechen zu verlieren.«27

Als Gegenentwurf steht für Paech die Rückkehr zummenschlichenMaß unter Bezug-

nahme auf Schuhmacher (s.o.) und andere Autoren.28 Paech plädiert für konzen-

trierten Genuss statt Sinnesüberflutung und benennt beispielhaft die Freude der

erfahrenen Selbstwirksamkeit bei Subsistenztätigkeiten. In seinem Gesellschafts-

entwurf wird die Erwerbsarbeit auf 20 Stunden verkürzt, der Großteil der anderen

frei werdenden 20 Stunden dann aber für Subsistenzarbeit aufgewandt.29 Damit

steht seine Position letztendlich geradezu einer Stoik nahe, die jedes Glücksver-

sprechen, Elemente von Sinnesfreude, Überfluss und Extase verbannen. Die De-

finition des eigenes Konzeptes des subjektiven Wohlbefindens bleibt knapp und

vage, ein »aufgeklärtes Glück« wird zwar genannt, aber nicht ausgeführt.30

Juliet Schorr skizziert in ihrer Vision einer Postwachstumsgesellschaft ein Mo-

dell, welches sich stärker auf ein Selbstunternehmertum bezieht und eine »Ökono-

mie der Eigenproduktion«31 entwirft. Auch hier spielen Subsistenzaktivitäten wie

Gärtnern, Reparieren, Tauschen und Produzieren eine große Rolle:

24 BUND/Misereor (1996): S. 218.

25 Beispielsweise Schneidewind/Zahrnt (2013): S. 51ff.

26 Paech (2012b): Rückcover.

27 Paech (2012b): S. 40ff.

28 Paech (2012b): S. 56ff.

29 Paech (2012b): S. 146f., S. 151.

30 Paech (2012b): S. 148.

31 Schor (2016): S. 147ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008 - am 13.02.2026, 06:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Glück und Nachhaltigkeit

»Plenitude erfordert, die durch weniger Arbeit imMarkt eingesparte Zeit effektiv

zu nutzen, und zwar idealerweise so, dass man damit zwei oder gar drei Fliegen

mit einer Klappe schlagen kann. So kann man zum Beispiel für den eigenen Be-

darf produzieren oder Dinge herstellen, die verkauft oder gegen andere Dinge

eingetauscht werden können…«32

Es handelt sich um eine »Diversifizierung«, welche »ein mit wahrem Lebensglück

und echtemWohlbefinden erfüllten Leben« herbeizuführen vermag.33 Grundprin-

zipien von Plenitude entsprechen weitgehend den hier zuvor entwickelten Ele-

menten: »Weniger arbeiten und konsumieren, mehr selbst schaffen und soziale

Bindungen pflegen.«34 Dennoch wird im Modell der Plenitude aber zugleich ein

umfangreiches, engagiertes und ökologisch-moralisch optimiertes Selbst-unter-

nehmertum entworfen: »Sie arbeiten in einem neuen Teilzeitjob, der Ihnen viel

Freude macht, Sie bauen Gemüse an und versuchen, nebenbei einen kleinen Be-

trieb in Gang zu bringen.«35

VertreterInnen von extremen Postwachstumsszenarien gehen in ihrer Vorstel-

lung des einfachen, schlichten Lebens sowohl materiell als auch zeitlich deutlich

weiter zurück. Diese Autoren werden im akademischen Diskurs zwar kaum rezi-

piert, sind aber durchaus in der Öffentlichkeit präsent und sollen daher hier Er-

wähnung finden. So entwirft Heimrath ein düsteres Szenario einer Post-Kollaps-

Gesellschaft, in der dann die planetare Krankheit in einen gesunden Zustand rück-

überführt werdenmüsse. Er plädiert für eine prä-industrielle Lebensweise, da es in

seinem Post-Kollaps-Szenario keine Großindustrie und keine Informationstechnik

mehr gibt. Vielmehr preist Heimrath die Radhacke als Handwerkszeug und emp-

fiehlt traditionelle Handwerke zu erlernen, welche primär Mechanik statt Elektro-

nik nutzen und mit einfachen Stoffen arbeiten und mit einfachen Mitteln herzu-

stellen sind.36 Dies ist jedoch keinesfalls nur aus der Not eines (potentiellen) Kol-

laps geboren, vielmehr findet damit eine Rückkehr zu einem, bzw. dem wahren,

archaischen Glücksverständnis statt: »das pralle, uns ganz und gar einhüllende,

erfüllende Leben«.37

32 Schor (2016): S. 138.

33 Schor (2016): S. 124.

34 Schor (2016): S. 28.

35 Schor (2016): S. 152. »Selbstversorgung ist auch ein Ansporn für unternehmerische Aktivitä-

ten.« (Ebd. S. 151).

36 Heimrath (2012): S. 34-35.

37 Heimrath (2012): S. 278. Ein ähnliches Plädoyer zur Rückkehr beziehungsweise Rückführung

des Menschen zu seinen archaischen Wurzeln findet sich bei Jensen (2006), (2009).

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008 - am 13.02.2026, 06:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit 165

7.2 Kritische Reflexion der Leitmotive eudaimonischer
Suffizienzkonzepte

Der obigen Darstellung verschiedener Ansätzen folgend soll nun eine Prüfung der

Leitmotive in Bezug auf ihre Plausibilität und Präferabilität vorgenommenwerden.

Die Prüfung des Aspektes der Plausibilität untersucht, ob sie ein Modell des suf-

fizienten und guten Lebens anbieten, welches einer kritischen Betrachtung stand-

hält. Die Prüfung des Aspektes der Präferabilität stellt daran anschließend die Fra-

ge, ob jene Modelle, welche als plausibel angesehen werden können, solche Über-

zeugungskraft aufbieten, dass sie als Leitmotiv für eine suffiziente Lebensweise

desWohlbefindens fungieren können. Die Prüfung erfolgt durch die Formulierung

möglicher Einwände, vor allem mittels Konfrontation einzelner Elemente mit his-

torischen Befunden sowie anhand der bisher in der Arbeit bestimmten Elemente

des subjektiven Wohlbefindens.

7.2.1 Der Ansatz der Regionalisierung und die Romantisierung

der Subsistenzwirtschaft

Vielen Ansätzen der ökologisch motivierten Askese ist eine sehr kritische Sicht auf

die Urbanisierung und Industrialisierung als Form der modernen Gesellschaft ge-

mein sowie, daraus folgend, die Befürwortung einer Renaissance von Regionalisie-

rung und Subsistenzwirtschaft. Diese Sichtweise und Argumentation folgt einer

Traditionslinie der Umwelt- und Naturschutzbewegung, welche schon frühzeitig

eine kritischen Position gegenüber der Industrialisierung und Urbanisierung der

modernen Gesellschaft entwickelt hat. Bereits im 19. Jahrhundert, mit dem Auf-

kommen großer Fabriken als Ausformung der beginnenden Industrialisierung, er-

scheinen Gegenmodelle, in denen Utopien der ländlichen Naturidylle entworfen

werden und die stark auf die romantische Tradition Bezug nehmen. Gerade die

deutsche Romantik ist geprägt von der Sehnsucht nach einem Einswerden von Na-

tur und Seele. Dabei wird eine mystische Anfangszeit der Menschen entworfen, in

der der Mensch als organischer Teil der Natur existiert, mit ihr in Harmonie lebt

und sich in Naturandacht den Gesetzen der Natur unterordnet. Die idealistisch-

romantische Linie der Umweltethik, die die Modernisierung ablehnt, folgt bis heu-

te dieser Grundausrichtung mit starken pantheistischem Einschlag.38 Beispielhaft

als prominenter Vertreter dieser Linie ist Jean-Jacques Rousseau zu nennen, der

bereits in Kapitel 4 als Referenz für die Philosophie des Glücks in der Romantik

erwähnt wurde. Er kritisiert die Verstädterung und erkennt als wahrhaft gut die

edlen Wilden an, die als Bauern oder Hirten ein einfaches und nahezu autarkes

38 Vgl. Ott (2016a): S. 69ff.; Hermand (1991): S. 43f. Besonders inDeutschland ist dieseBewegung

traditionell verankert und relativ stark vertreten.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008 - am 13.02.2026, 06:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Glück und Nachhaltigkeit

Leben führen. Diese Idealisierung eines Lebens im Einklang mit der Natur wird

daher auch als »Rousseauistischer Neoprimitivismus«39 bezeichnet. Hierbei wird

das einfache Landleben idealisiert: Die Bauern haben eigentlich das gute Leben,

da sie mitten in der Natur leben, während die Menschen in der Stadt in einer mo-

dernen Hölle leben, in der alles natürliche und gesunde verkümmert.40 Bereits ab

Mitte des 19. Jahrhunderts entwickelt sich auch eine reale Bewegung, die zurück

aufs Land und ins dort verortete ursprüngliche Glück will und dies auch praktisch

angeht. Es gilt selbstversorgend landwirtschaftlich tätig zu sein; Ziel ist die Er-

richtung »eines grünen Lands der Jugend, der Gesundheit und des Glücks«.41 Es

gründet sich die Lebensreformbewegung, in der sich Naturschutz und libertärer

Lebensstil vermischen und dessen Anhänger, die sich vor allem mit Fragen von Er-

nährung und Gesundheit befassen. Dazu gehörten Luft- und Sonnenbäder, nicht

beengende Kleidung, Freikörperkult; bei den strikteren Auslegungen werden da-

bei auch gleich Alkohol, Tabak, scharfe Gewürze und Fleisch abgelehnt.42 Aus ihren

Kreisen werden Landkommunen und Lebensgemeinschaften gegründet, in denen

die Ideen gemeinsam gelebt werden sollen – die meisten werden jedoch inner-

halb weniger Jahre wieder aufgelöst.43 Ein solcherNeoprimitivismus, der im Kontext

dieser Arbeit auch als Ökoprimitivismus bezeichnet werden könnte, beschreibt eine

suffiziente Lebensweise, die zwei Aspekte kombiniert: einen positiven Naturbezug

und einen inhärenten Verweis auf eine asketische Lebensweise, der die Selbstge-

nügsamkeit als legitimes Ziel voraussetzt.

Dem normativen Ansatz, der dieser Romantik des ursprünglichen Landlebens

zugrunde liegt, stehen diverse pragmatische Einwände entgegen, die auch begrün-

den dürften, warum die Renaissance des Landlebens bis heute global nicht erfolgt

ist, sondern oftmals eine vorwiegend urbane und bürgerliche Phantasie ist. Welt-

weit verlassen bis heuteMenschen dieDörfer und das damit verbundene Landleben

aus vielen Gründen in Richtung Stadt. Dazu gehören ökonomische push- und pull-

Faktoren, aber auch kulturelle Aspekte, die mit dem Wunsch nach einer selbst-

bestimmten Lebensgestaltung verbunden sind. So sind dörfliche Gemeinschaften

unter anderem durch eine relativ homogene und traditionelle Wertestruktur be-

stimmt,welche die soziale Eingebundenheit immer auchmit einemAnspruch nach

Konformität verbindet. Dies gilt weltweit, sowohl in ökonomisch armen Ländern

des globalen Südens, in denen der Kontrast zwischen einer traditionellen Dorfge-

meinschaft und der globalisierten Stadt immens ist, wie in den ländlichen Gebie-

ten des globalen Nordens, aus denen junge Menschen ebenso nicht nur aus öko-

nomischen Gründen abwandern, sondern auch weil sie oftmals die Begrenztheit

39 Hermand (1991): S. 171; Kritisch zu Rousseau s.a. Onfray (1991a): S. 50.

40 Siehe Hermand (1991): S. 87 Beispiele für damalige Dorfutopien bei Hermand (1991): S. 35-36.

41 Hermand (1991): S. 106. Er verweist hier auf: Lebebrecht Migge (1919): Das grüne Manifest.

42 Hermand (1991): S. 92-97, S. 106; Radkau (2011): S. 58-81.

43 Hermand (1991): S. 106.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008 - am 13.02.2026, 06:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit 167

des dörflichen Wertekanons als Beengung empfinden. Hier haben dörfliche Ge-

meinschaften eine grundlegende strukturelle Barriere doppelter Art: zum einen

ist eine kohärente Gemeinschaft nur über ein begrenztes Werteset zu definieren,

zum anderen begrenzt die reine Anzahl an Mitgliedern die potentielle Vielfalt der

Lebensstile. In der urbanen Gesellschaft haben hingegen vielerlei Gemeinschaften

Platz und zusätzlich eröffnet sich jener Raum der offenen Gesellschaft, welcher

der freien Entfaltung von menschlichen Interessen Platz gibt und für vielfältige

Lebensstile Anerkennung bietet. Dies gilt für Subkulturen und Hobbys ebenso wie

für, mit individuell stärkerer Relevanz, politische Gesinnung, religiöse Ausrich-

tung oder sexuelle Orientierungen. Entsprechend ist Urbanisierung als weltweiter

Megatrend mehrfach begründet und keineswegs nur als Verlust eines ursprüngli-

chen harmonischen Dorflebens zu verstehen. Die rasante Urbanisierung ist dabei

durchaus eine zentrale Herausforderung globaler nachhaltiger Entwicklung auf-

grund ihres enormen Ressourcenbedarfs, aber sie bietet zugleich viele Chancen

in Hinsicht auf Deckung der Grundbedürfnisse durch Infrastruktur, Bildung und

medizinische Versorgung sowie ihr allgemein hohes ökonomisches Potential.44

Ein anderes Problem einer idealtypischen reinen ländlich-regionalen Lebens-

weise mit einer konsequenten Ausrichtung auf eine Subsistenzwirtschaft, ist die

Frage,wie dann überhaupt jene Güter produziert werden könnten, die fürmoderne

Gesellschaften relevant sind. Dazu zählen etwa Produkte der digitalen Kommuni-

kationstechnologie oder aber großindustrielle Güter wie Autos und Züge, die nicht

in regionalisierten, dörflichen Strukturen zu fertigen sind. Ebenso wären Medi-

kamente und Medizintechnologie als relevante Errungenschaft der Moderne und

ihrer industriellen Produktionsstruktur zu nennen. Gleiches gilt für Einrichtun-

gen wie Universitäten oder kulturelle Institutionen (Theater, Konzerthäuser und

ihre Ensembles, Orchester etc.).

Somit zeigt sich in der Argumentation, die für ein Zurück zur ländlichen Struk-

tur und dem naturverbundenen Leben plädiert, ein zweifaches Problem. Sie ist

zunächst grundlegend mit der Tendenz zum Anachronismus konfrontiert, der die

Fortentwicklung menschlicher Kultur und Zivilisation relativiert. Vor allem aber

fehlt eine empirische Basis der Romantisierung, wann und wo genau denn jenes

gute, einfache Leben gewesen sein soll, bevor es verloren ging. Ein Blick in histo-

rische Studien lässt zumindest zweifeln, dass die Lebensqualität und auch die Le-

benszufriedenheit in früheren Zeiten besser waren als sie heute sind.45 Durch das

Verschweigen realer Probleme des traditionellen Landlebens wie ökonomische Ar-

mut und soziale Ungleichheiten (z.B. durch autoritäre Gemeinschaftsstrukturen)

stehen die Entwürfe des Zurück zur Natur zudem in der Kritik, latent konservative

44 WBGU (2016); Manzini (2013); UN Environment (2019): S. 31-36.

45 Vgl. zum Beispiel Braudel (1985).

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008 - am 13.02.2026, 06:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Glück und Nachhaltigkeit

Ansätze zu favorisieren, die zum Teil mit chauvinistischen Motiven und nationa-

listischen Zügen durchsetzt sind.46

7.2.2 Ambivalenz der Bezüge zum ursprünglichen Glück

in anderen Kulturen

Eine Variante der Idee eines Urzustandes nimmt eine internationale Perspektive

ein und sucht nach Vorbildern und Lösungen bei Lebensweisen in anderen Kul-

turen und zwar bevorzugt bei sogenannten Naturvölkern oder indigenen Gemein-

schaften. Diese Tendenz war bereits in der frühen Naturschutzbewegung verbrei-

tet und zeigte dabei oftmals Bilder christlichen Vorstellungen des Paradies in der

Interpretation der Romantik. Bemüht werden beispielsweise australische Aborigi-

nes oder nord- und südamerikanische Indigene,wobei die bestehenden Kenntnisse

von Zeitnutzung, Lebensformen und Produktionsweisen der First Nations oftmals

ein positives Bild von Freizeit- und Überflussgesellschaften erzeugen, die bei ei-

ner Unterproduktivität zugleich eineMußepräferenz aufzeigten und offenbar über

Jahrhunderte kaum Steigerung von Produktion oder technische Innovation her-

vorbrachten.47 Aus Sicht von Suffizienz und Wohlbefinden erscheint dies als recht

positives Resultat, das sich aber aus der Sicht des Hier und Heute nicht als Ideal

aufrecht erhalten lässt:

»Weil es eines Verzichtes bedarf, täuscht sich, wer die Naturvölker als Vorbild hin-

stellt. Sie leben zwar bescheiden, aber in der Regel deshalb, weil ihr Stand der

Technik und Ökonomie keine Unbescheidenheit erlaubt; sie leben in einer nicht

selbst gewählten, einer vormoralischen Bescheidenheit.«48

»In primitiven Gesellschaften verbindet sich ein komplexes, geschlossenes Welt-

bild mit einem nur gering ausgefächerten Bedürfnisniveau und einer konstanten

Wertestruktur.«49

Während das Leben von Sammlergesellschaften vermutlich (aber auch das ist nicht

gewiss, da es kaum verlässliche Quellen gibt) ein glückliches war in Hinsicht auf

Zeitwohlstand und sozialemMiteinander, sowaren zugleich die Risiken etwa durch

Krankheiten und Unfälle enorm sowie die Lebenserwartung deutlich geringer als

in modernen Industrieländern. Nicht zuletzt steht es in solchen Gemeinschaf-

ten schlecht um jene, die sich nicht in die enge Gemeinschaft einfinden oder die

schlicht nicht mithalten können, so werden teilweise auch in heute noch existie-

renden Jäger- und Sammler Gesellschaften alte oder behinderte Menschen, die das

46 Hermand (1991): S. 90.

47 Schaaff (1991): S. 122-140; Schumaker (2009): S. 62-66; Hermand (1991): S. 26, 102.

48 Höffe (1993): S. 166.

49 Schaaff (1991): S. 173.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008 - am 13.02.2026, 06:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit 169

Leben der Gruppe zu stark beeinträchtigen würden, ausgestoßen oder sogar getö-

tet.50 Allgemein sind indigene Bevölkerungen und religiöse Gemeinschaften nicht

unbedingt glücklicher als andere Menschen, wie eine Studie am Beispiel von Inuit

undMassai zeigt. Letztendlich steht hier dem empfundenenGlück auch der Aspekt

der Lebensqualität gegenüber, die sich etwa in der Lebenserwartung und ande-

ren klassischen Indikatoren der Entwicklungsökonomie gegenüber.51 Dies bedeu-

tet nicht, dass es den traditionellen Völkern und Gemeinschaften nicht ermöglicht

werden sollte, ihre Lebensweise beizubehalten.52 Da es in Mitteleuropa aber keine

solchen Gruppen mehr gibt, ist fraglich welche Übertragbarkeit einer indigenen

Lebensweise hier valide wäre für die durch Moderne und Aufklärung geprägten

und zunehmendmultikulturellen diversen Gesellschaft. Der Verweis auf Tradition,

Volk und Territorium findet sich in Europa gegenwärtig vor allem bei nationalis-

tisch-völkischen und anti-emanzipatorischem Protagonisten.

In der Debatte um Alternativen zu herkömmlichen Entwicklungsmodellen be-

steht oft eine Tendenz, prä-moderne Gesellschaftszustände und kulturelle Tradi-

tionen zu idealisieren. Als Gegenmodell zur westlichen Entwicklung wird dann die

dörfliche Subsistenzwirtschaft mit ihren traditionellen Strukturen angeführt. In

einem solchen kulturalistischen Blick kann jedoch schnell ein allzu harmonisches

Bild von traditionellen Gemeinschaften gezeichnet werden, etwa was die Natura-

lisierung von Geschlechterverhältnissen oder die Ignoranz von Macht und Herr-

schaftsverhältnissen angeht.53 Ein drastisches Beispiel für eine solche Romanti-

sierung von ländlicher Armut in Ländern des globalen Südens bietet der franzö-

sische Autor Pierre Rabhi in seinem Buch Glückliche Genügsamkeit, der durchaus

anerkennt, dass es früher mehr ökonomische Armut, autoritäre Familienstruktu-

ren und repressive Geschlechterverhältnisse gab, es aber dennoch eine gute Zeit

der natürliche, harmonischen Ordnung gewesen sei.54

Zugleich bestand auch immer die Möglichkeit des Scheiterns anderer Entwick-

lungsmodelle, wie Jared Diamond am Beispiel untergegangener Kulturen und Zi-

50 Harari (2011): S. 58ff. Harari berichtet diese Tötungen von den Aché in Paraguay, die bis in

die 1960 im Dschungel lebten. Ähnlich berichtet Diamond von Kindstötungen als bis ins 20.

Jahrhundert praktizierte traditionelle Methoden zur Bevölkerungskontrolle bei den Einwoh-

nerInnen der kleinen Pazifikinsel Tikopia. (Diamond 2005: S. 361ff.). Everett (2010) berichtet

von den Pirahã-Indigenen in Brasilien und ihrem glücklichen Leben, nennt aber zugleich die

geringe Lebenserwartung – auch hier ist das Glück also sehr relativ.

51 Biswas-Diener et al. (2005).

52 Siehe Gavorra (2018) für die Auseinandersetzungen die im globalen Süden, vor allem in Süd-

amerika, um die Erhaltung traditioneller Lebensweisen geführt werden.

53 Ziai (2014): S. 104-107.

54 Rabhi (2015). Pierre Rabhi ist in Frankreich populär und füllt bei seinemVorträgen große Säle.

Dies, so Kritiker, sei auch ein lukratives Geschäft für ihn. Seine Tätigkeiten als Entwicklungs-

berater wurde er nach Jahren enthoben, da seine Expertisemehr auf seinerWeltanschauung

denn auf fundierten Kenntnissen basierte. Malet (2018).

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008 - am 13.02.2026, 06:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Glück und Nachhaltigkeit

vilisationen aufzeigt.55 Seine Analyse belegt, dass auch früher Menschengruppen

nicht unbedingt in Harmonie mit der Natur lebten, sondern in vielen Fällen – von

den Osterinseln über die Anden bis zu Grönland – nicht nachhaltig mit der Natur

wirtschafteten, dadurch ihre eigene Lebensgrundlage verloren und dies letztend-

lich sogarmit ihrer Existenz bezahlten. Dem könnte nun vom Standpunkt der kon-

sequenten Öko-Askese entgegengehalten werden, dass eben jede zivilisatorische

Entwicklung bereits problematisch sei und den Mensch aus seiner natürlichen Po-

sition des archaischen Lebens heraushole. Die Konsequenz daraus wäre eine weit-

gehend auf Jägern und Sammlern basierende Menschheit, wie es oben beispielhaft

für den Ansatz von Bahro suggeriert wird. Zugleich zeigen Diamonds Analyse-

beispiele, was mithin als Konsens der Anthropologie gelten kann, dass Menschen

zur Bildung von Zivilisationen neigen und eben jene materielle und kulturelle Ent-

wicklung auchmeistens eher die individuelle Existenz schützt, indem sie gegen die

widrigen und wechselhaften Naturgegebenheiten Resilienz aufbaut. Eine entspre-

chende Selbstregulation, die eine Wirtschaft auf jener Entwicklungsstufe verhar-

ren lässt, erscheint also hochgradig unplausibel. Einzelne Praktiken traditioneller

Lebensweisen können sicherlich übernommenwerden, aber das Grundverständnis

moderner Gesellschaften ist ein fundamental anderes und nicht revidierbar.

7.2.3 Kritik der Naturverbundenheit und der Tiefenökologie

DasModell der Tiefenökologie basiert auf der Annahme eines ursprünglich harmo-

nischen Zusammenspiels von Mensch und Natur. Ein Problem dieses holistischen

Ansatzes ist, dass dieser Harmonismus nur bedingt empirisch begründbar ist und

somit eine normative Konzeption darstellt. Es bestehen realiter zahlreiche von der

Natur ausgehende Gefahren und Unbequemlichkeiten für das menschliche Leben,

von Naturkatastrophen wie Sturmfluten und Erdbeben zu tödlichen Viren von tro-

pischen Krankheiten oder AIDS.56 Ebenso ist die suggerierte Ehrfurcht vor einer

heiligen Natur problematisch, zwar ist die Natur menschlicher Lebensraum, aber

ihr liegt keine bislang nachweisbare Intention zugrunde.57

Der positive Naturbezug der Tiefenökologie ist daher für eine suffiziente Le-

bensweise als eine zuträgliche, aber keine hinreichende Bedingung anzusehen.

Grund dafür ist, dass die Frage der Nachhaltigkeit letztendlich nicht von einer

subjektiv erlebtenNatur abhängt, sondern sich auf die naturwissenschaftliche fun-

dierte Erkenntnis planetarer Grenzen bezieht. Schöne Landschaften zu genießen

oder gar erhalten zu wollen steht dabei nur bedingt in Zusammenhang mit Fra-

gen des globalen Ressourcenverbrauchs. Sie hilft der Legitimation des Natur- und

55 Diamond (2005).

56 Krebs (2012), (1997).

57 Gesang (2007): S. 114-123.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008 - am 13.02.2026, 06:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit 171

vor allem dem Wildnisschutz, erzeugt aber nicht automatisch einen substantiel-

len Beitrag zur nachhaltigen Entwicklung.58 In der konkreten Realisierung könnte

das Streben nach Erfahrungen in der Wildnis, wie sie oben beispielhaft von Kozl-

janic zitiert wurde, in den stark besiedelten Gebieten Mitteleuropas vielmehr so-

gar zu realen Konflikten mit dem Umwelt- und Naturschutz führen. Während die

Originalidee des Lebens im Freien (Friluftsliv) von Arne Naess in Norwegen ent-

wickelt wurde, wo das Verhältnis von Fläche und Besiedlung deutlich geringer ist

sowie der Aufenthalt in Wildnisgebieten mit dem Jedermannsrecht anders gere-

gelt ist, ist eine Übertragung etwa in den Alpenraum bedenklich.59 Studien des

Deutschen Alpenvereins zeigen die bereits bestehende Problematik der Naturbe-

lastungen aufgrund der positiven Naturbezogenheit der Menschen, die als Berg-

wanderInnen in den Alpen unterwegs sind.60 Global gesehen erscheint es teilweise

eher problematisch, dass der Wunsch nach dem Erleben möglichst unberührter

Natur eine Tourismusindustrie antreibt, die just jene Natur fortwährend für Men-

schen erschließt.61 Ebenso ist derWunsch nach Naturbezug in Hinsicht auf Raum-

strukturen ein Problem: Während Arbeitsplätze vor allem in Städten gegeben sind,

möchten viele Menschen gerne im Grünen leben und schätzen das Einfamilienhaus

am Stadtrand. Damit tragen sie aber genau zur Problematik der Zersiedelung, so-

wie dem zunehmenden Verkehrsaufkommen bei. Die wichtige Rolle von Natur für

das eigenen Wohlbefinden sowie die Wertschätzung von Natur an sich ist zudem

in Deutschland groß, wie Studien zum Naturbewusstsein zeigen, korrelieren aber

58 Hendlin (2016). Zu erwähnen ist auch, dass Naturschutz auch teils gegen Menschen gerich-

tet, wie etwa in der Geschichte der Nationalparks, insbesondere auf dem afrikanischen Kon-

tinent, zu erkennen ist. Radkau (2011): S. 113-117.

59 Eine einfache Skalierung desWildnisbezugs verdeutlicht die Problematik: angenommennur

1 % der erwachsenen Bevölkerung der BRDwürde der Aufforderung Kozljanic nachkommen,

so würden ca. 500.000 Menschen sich aufmachen, möglichst unberührte Naturgebiete zu

erleben. Seiner Empfehlung folgend würden sich schon bald viele Sinnsuchende in jenen Al-

pentälern aufhalten, die bis dato wenig berührt waren, – und damit vermutlich nicht nur die

Einsamkeit beenden, sondern auch gegenbestehendeNaturschutzverordnungen verstoßen.

In Hinsicht auf das Leitmotiv wäre zu bemerken, dass in Norwegen der Wildnisbezug zwar

als Kultur- und Freizeitelement etabliert ist, aber nicht als umfassender, basaler Lebensstil.

Menschen pflegen einen materielle Lebensweise und haben als Familie ein schlichtes Wo-

chenendhaus in der Natur. Die ökologische Gesamtbilanz der norwegischen Bevölkerung ist

ökologisch keineswegs vorbildlich.

60 So fahren viele Wanderer für Tagesausflüge in die Berge und legen dabei im Schnitt 145 Km

(Hin+Rückfahrt) zurück, oft per PKW. DAV (2014a).

61 Demmöglichen Einwand, dass es ja eben umWildniserfahrung ohne solche Infrastruktur ge-

he, wäre zumeinen der reale Trend der Outdoorbranche entgegenzusetzen, dass diemeisten

MenschenWildnis gerne in gewählten Settingmit Komfortmindestmaß erleben. Zum ande-

ren könnte im Stil philosophischer Gedankenexperimente gefragt werden, ob der Wildnis-

freund, so er denn bei einer Bergwanderung sich ein Bein bricht, nicht doch auch gerne die

Option hätte, per Bergrettung in das nächste Universitätsklinikum geflogen zu werden?

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008 - am 13.02.2026, 06:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Glück und Nachhaltigkeit

offenbar nicht mit dem Konzept nachhaltiger Entwicklung.62 Das positive Erleben

von Natur scheint also gar nicht als Gegensatz zur materialistischen Lebenswei-

se empfunden zu werden, sondern vielmehr als komplementäres Element: Erho-

lung in der Natur ist der Ausgleich für den Alltag in der urbanen Zivilisation. Da-

bei werden Grundlagen der materialistischen Lebensweise (Kommerzialisierung

und Kommodifizierung) durchaus in die Sphäre des Naturerlebens getragen, et-

wa durch Tourismusangebote und Ausrüstungsbedarf. Dass alleinig der Kontakt

zur Natur zu einer Besinnung in Richtung einer suffizienten – weil ganzheitlich

naturverbundenen – Lebensweise führt, lässt sich bislang nicht beobachten.

Nicht zu bestreiten ist jedoch der positive Bezug von Naturbeziehungen zum

Wohlbefinden, wie sie bereits in Kap 3 aufgezeigt wurden. Der Mensch hat als

Naturwesen offenbar das Grundbedürfnis nach (positiver) Naturbeziehung zu sei-

nem natürlichen Lebensraum. Somit ergibt sich die Maßgabe, Gelegenheiten für

den Naturbezug zu schaffen, das heißt etwa, durch Schutzgebiete solche Natur

verfügbar, gesichert und zugänglich zu machen.63 Das Landschaft und Naturräu-

me der Erholung und Gesundheit dienlich sind, gilt nämlich keinesfalls nur für

Wildnis, sondern auch für gestaltete Landschaft, etwa Parkanlagen oder andere

Naturorte mit guter Zugänglichkeit und ästhetischer Komponente.64 Hier eröffnet

sich die, oftmals in der Gesamtbilanz möglicherweise nachhaltigere, Möglichkeit,

Naturerfahrung von der aufwändigen Wildniserfahrung abzukoppeln und in per-

sönlich positiv wahrgenommenen Landschaften zu erleben.65

7.2.4 Überblick zur Plausibilität der eudaimonischen Modelle

Die Argumentation der angeführten Beispiele eudaimonisch begründeter Konzep-

te der Suffizienz, plädiert wie gezeigt oftmals für eine Rückkehr in dasReich derNot-

wendigkeit, wenn etwa die Arbeit zur Versorgung und Reproduktion (Gärtnern, Re-

parieren und anderes) als Ideal dargestellt werden. Dies ist zwar ökologisch plau-

sibel, steht aber im Spannungsverhältnis zur Idee menschlicher Entwicklung und

vor allem der Idee eines glücklichen und gelungenen Lebens, wie sie bisher in die-

ser Arbeit zusammengestellt wurde. Es finden sich eher wenig Bezüge zu jenen

Aspekten einer antiken Eudaimonia, die den Menschen als soziales und Kultur-

wesen (zum Beispiel Ergon oder Arete) beschreibt und erst recht wenig Bezüge zu

Ideen von Lebenskunst oder Hedonismus. Die zugrundeliegende Überzeugung,

das Selbstbegrenzung und Selbstversorgung das gute Leben ausmachen, scheint

62 Siehe BMU/BvN (2012). Siehe auch Kapitel 2.

63 Ott (2016b).

64 Eikmann (2016).

65 Krebs (2012) argumentiert etwa für eine spezifischeHeimatliebe, alsoVerbundenheitmit der

originären als heimatlich empfundenen Landschaft. Inwieweit dies auch urbane Orte sein

können erörtert Krebs leider nicht.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008 - am 13.02.2026, 06:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit 173

also bereits vorausgesetzt zu werden. Die Ansätze stehen dabei oft in spiritueller

oder religiöser Tradition einer Schöpfungsidee beziehungsweise einer entsprechen

pantheistischen Kosmologie:

»In solchen Schriften herrscht neben der Einsicht in die Ganzheit und der Erwar-

tung einer aufWendezeiten beruhenden Evolutionmanchmal ein geradezu heils-

geschichtlicher Glauben an religiöse Erweckungen oder Auferstehungen, der sich

– wie schon in Teilen der Lebensreformbewegung um 1900 – in Einzelfällen bis

zur Hoffnung auf ein neues Paradies, einen neuen Garten Eden steigerte.«66

In den romantischen Utopien der Idylle lösen sich alle Widersprüche an einem

imaginärem Ursprungsort auf, jedoch weniger durch logisches Denken, sondern

in einem visionären Akt.67 Prägnant ist auch die inhärent widersprüchliche Mi-

schung vonWissenschaftsgläubigkeit undWissenschaftsskepsis: Einerseits gilt die

Technik als die Ursache für jegliche Umweltbelastung und das technische Zeital-

ter gilt als der Sündenfall des Menschen, andererseits beruht die Argumentation

in Teilen just auf der Bewertung technischen Messungen zur Umweltqualität und

wissenschaftlichen Szenarien zur nachhaltigen oder nicht-nachhaltigen Entwick-

lung. Ein starkes Bedürfnis nach einer ganzheitlichen Philosophie in dermodernen

und komplexen Welt zeigt sich in der Idee einer Gesamtnatur, welche einen har-

monischen Urzustand ermöglicht, in der das Ich durch dasWir ersetzt wird.68 Der

Blick zurück in die vorindustriellen Zeiten wirft dabei durchaus berechtigte Fragen

auf, die die Entwicklung der modernen Gesellschaft und auch des Glücksverständ-

nisses kritisch herausfordern.

»Wer sich für Kulturgeschichte interessiert, hat sich sicher schon einmal gefragt,

warumsichdieMenschenbis zumBeginnderNeuzeitmit äußeren Lebensverhält-

nissen zufriedengaben, die für unsHeutige schlicht unerträglichwären. ZuBeginn

des Mittelalters setzte der Niedergang des alltäglichen Komforts ein, der zumin-

dest in den römischen Städten und Villen auf dem Lande seit Langem selbstver-

ständlich gewesen war. Warum also suchten unserer Vorfahren seitdem nicht wie

wir ihr Glück in dieser Welt durch technische Lebensverbesserung, anstatt in den

bíos theoreticós zu flüchtenoder alles auf die ewige Seligkeit zu vertagen?Viele Fak-

torenwären hier zu nennen, aber es lag offenbar auch an ihren Vorstellungen vom

66 Hermand (1991): S. 166.

67 Berlin (2009): S. 162f. Beispielhaft ist die Annahme einer Erweckung der Menschen stehe un-

mittelbar bevor, in der dann die Einheit von Mensch und Natur, sowie der Menschen unter-

einander alsMenschheit stattfindet. Z.B. in KenWilbers Buch »Eros, Kosmos, Logos.« (Wilber

1996) oder in modern-mythologischen Prophezeiungen, vgl. FR 2.7.2014: Die Erde wird sich

reinigen. Interview mit John Fire Lame Deer.

68 Becker (2016): S. 30ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008 - am 13.02.2026, 06:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Glück und Nachhaltigkeit

Glück, und es bedurfte offenbar einer fundamentalen Veränderung dieser Glücks-

vorstellungen, um das für uns Selbstverständliche herzuführen; so erscheint uns

die visio beatifica Dei als unendlich langweilig, und wer wird schon in der Theorie

glücklich?«69

Eine historische und anthropologische Perspektive zu Suffizienz und Konzepten

des einfachen guten Lebens, die sich mit der Frage befasst, welche Ideen und For-

men des guten Lebens es früher gegeben hat, als zumindest global gesehen noch

eine nachhaltige Lebensweise gegeben war, kann aber nur sehr bedingt als Weg-

weiser für die Gegenwart oder gar die Zukunft angesehen werden. Allgemein sollte

gelten: Der Notdurft, der potentiellen Schäbigkeit und der Exposition gegenüber

jeglicher Gewalt eines Naturzustandes zu entkommen, ist eine Errungenschaft der

menschlichen Entwicklung und gewissermaßen die Grundlage für das subjektive

Wohlbefinden. Solche Zivilisationsannehmlichkeiten sollten nicht willkürlich zur Dis-

position gestellt werden.70 Hans-Magnus Enzensberger benannte in seiner kriti-

schen Sicht auf die Umweltbewegung dieseWidersprüchlichkeit pointiert:Manwill

zurück zu einer präindustriellen (und imaginären) Romantik, ohne zu realisieren,

dass die entsprechend träumende bürgerliche Schicht jener nun verpönten Indus-

trie ihr Dasein und denWohlstand verdankt, der sie überhaupt träumen lässt.71 Die

Bezüge zu vormodernen Lebensweisen sind somit zwar in Hinsicht auf Suffizienz

plausibel, aber wohl kaum präferabel als Leitmotiv für subjektives Wohlbefinden.

Dies soll in den folgenden Abschnitten noch weiter verdeutlicht werden.

7.2.5 Kritik der Askese als Leitmotiv des guten Lebens

Die Idee und Praxis der Askese bietet ein konsequentes Vorbild für eine Lebens-

weise, die auf materiellen Wohlstand verzichtet und auch anderweitig potentiell

ressourcenintensive Bedürfnisbefriedigung zu reduzieren sucht. Entsprechend be-

steht hier ein vielversprechender Effekt für eine Ressourcen sparende Lebensweise,

wie er zum Beispiel von Stengel angeführt wird:

»Die These, Menschen sind zum Verzicht nicht bereit, ist folglich nicht haltbar.

Manmuss nur an buddhistische und andere klösterliche Gemeinschaften denken,

um dieses These zum Einsturz zu bringen. Was diese Gemeinschaften auszeich-

net, ist ihre weltabgewandteWeltschau, die eine auf Kontemplation ausgerichte-

te Lebensführung begründet.«72

69 Schnädelbach (2007): S. 55.

70 Strasser (2011): S. 76ff.

71 Enzensberger (1982): S. 205.

72 Stengel (2011): S. 296.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008 - am 13.02.2026, 06:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit 175

Die Argumentation erscheint an sich plausibel, allein es scheitert an empirischer

Evidenz ihrer Präferabilität – das Leben in klösterlichen Gemeinschaften scheint

nicht so attraktiv zu sein, wie es hier suggeriert wird. Während die Idee der Mä-

ßigung weiterhin im Christentum von großer Relevanz ist, hat ihre konsequente

Praxis weitgehend an Zuspruch verloren: »Askese als religiöser Dauerhabitus – das

heißt als lebenslanger Ausstieg aus Haus, Familie und Besitz, als Zölibat und ein

Leben hinter Klostermauern, war und ist nicht das Ziel der Mehrheit der Men-

schen.«73 Der Begriff Mehrheit ist dabei wohlwollend gewählt, wie ein Blick in die

Statistik zeigt: Ende 2018 gibt es in der BRD 14.257 Ordensfrauen und 3.511 Ordens-

männer, die Zahl nimmt kontinuierlich ab und hat sich allein zwischen 1997 und

2018 um mehr als die Hälfte reduziert.74 In den Kirchen zeugen derweil diverse

Skandale in Bezug auf die Lebensweise ihrer geistlichen Oberhäuptern von einem

inhärenten Problem des asketischen Ideals, das es nämlich in der Praxis weniger

leicht einzuhalten ist, weil es dem Menschen offenbar nicht entspricht.75

Die Geschichte der asketischen Tugendlehre, von der Mäßigung des Menschen

bei Platon, über die bürgerliche Mäßigung bei Erasmus definiert Selbstbeherr-

schung als Zeichen von Kultiviertheit und die Kontrolle über das leibliche Selbst

gilt als Zeichen von seelischer Unabhängigkeit. Askese ist jedoch nicht nur als phi-

losophische Praxis existent, sondern auch als Leitbild für die breite Masse. Hierbei

soll sich der einzelne Mensch im Sinne der Askese auch zurücknehmen, um ein

gutes Zusammenleben in Gemeinschaft, Gesellschaft zu ermöglichen.76 Es han-

delt sich also um einen Beitrag zum sozialen Regelwerk, der zunächst den Erhalt

des Systems zum Ziel hat, da er kein aktivierendes, transformatorisches Potential

enthält. In dieser Hinsicht handelt es sich vielmehr um eine Herrschaftslogik, die

zur Bescheidenheit und Ordnung ihrer Subjekte aufruft. Somit lässt sich analy-

tisch begründen, warum eine asketische Theorie des guten Lebens bevorzugt ver-

73 Michaels (2004): S. 118.

74 Siehe Deutsche Ordensobernkonferenz (2019). Siehe auch Dienberg/Eggensperger/Engel

(2014). Als modernes Extrem der religiös motivierten antimodernen Lebensweise können

die Amish people in den USA gelten. Empirische Studien zeigen, dass sie kein höheres Maß

an Lebenszufriedenheit zeigen als der Durchschnitt. Konträr dazu sind die Hutterer in Kana-

da als religiöse Gemeinschaft zu erwähnen, die sich jedoch in industrieller Landwirtschaft

undMassentierhaltung betätigt und somit kaumBezüge zu ökologischerNachhaltigkeit hat.

Stengels Aussage bezieht sich nun zunächst auf den Buddhismus, aber auch für jene Länder

ist keine signifikante Zunahme von entsprechenden Gemeinschaften bekannt, im Gegenteil

findet sich in Thailand und anderswo eine massive Ausbreitung der materiellen Lebenswei-

se.

75 Erinnert sei etwa an Margot Käßmann, die von der Polizei gestoppt wurde, als sie angetrun-

ken ihre Oberklassenlimousine steuerte oder an Bischof van Elbst, der seinen dienstlichen

Wohnsitz für mehrere Millionen Euro renovieren ließ. Deutlich schwerwiegender im Ver-

gleich sind jedoch die wohl unzähligen Fälle von sexuellem Missbrauch in der Kirche.

76 Hufnagel (2010).

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008 - am 13.02.2026, 06:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Glück und Nachhaltigkeit

breitet wurde – vor allem von den Mächtigen und Herrschenden (und damit meist

auch Einfluss auf Philosophie, zumindest die Verbreitung und Lehre). Vertretern

eines bestehendes Systems ging und geht es in der Regel eher um die Stabilität

des Systems, während die Selbstverwirklichung der Bevölkerung sekundär blieb

und bleibt. Gerade Tugendlehren stehen häufig für Mäßigung oder Tapferkeit und

damit in direktem Dienste von Interessen der Machthabenden: »Es ist leicht ein-

sehbar, dass sich eine Pflichtethik gut in die Staatsräson einfügt.«77 Die gesamte

Idee der Askese ist somit aus der Sicht eines aufgeklärten Individuums mehr als

skeptisch zu betrachten und taugt schlichtweg wenig als Leitmotiv. Bei Texten und

Anhängern des Lebensstil der freiwilligen Einfachheit (Lovos, lifestyle of voluntary sim-

plicity) findet sich immer wieder der Verweis auf lange und eklektische Reihe von

Anhängern der Askese, von der Stoa bis zu Gandhi. Dies entspricht einer norma-

tiven Plausibilität, sie mangelt aber an Belegen, dass jemals eine Gesellschaft nach

diesen Werten gelebt hat und die Menschen dies mehrheitlich es als gutes Leben

definiert haben.78

7.2.6 Die pessimistischen Narrative der eudaimonischen Suffizienz

In der bisherigen kritischen Perspektive der eudaimonischen Konzepte von Suf-

fizienz konnten deutliche Lücken bezüglich der Präferabilität aufgezeigt werden.

Im Folgenden soll erörtert werden, wie innerhalb der Ansätze dennoch eine Legi-

timation beziehungsweise Präferabilität generiert wird. Zwei Aspekte lassen sich

grundlegend benennen: Erstens eine bereits deutlich negative Bewertung des be-

stehenden Zustandes derWelt und zweitens eine noch drastisch pessimistische Zu-

kunftsperspektive. Bezüglich der Gegenwart werden die ökologischen und sozialen

Defizite der Moderne betont: die Menschen sind sauberer Natur, gesunder Ernäh-

rung, Freizeit, Freundschaft und einer sicheren Zukunft beraubt.79 Diese Einschät-

zungen mögen nur bedingt dem Eindruck der meisten Menschen entsprechen, die

ja zum Beispiel Teilnehmende inMobilität, Produktion, Konsum sind und auch die

Vorteile der modernen Güterwelt zu schätzen wissen. Bei der pessimistischen Zu-

kunftsperspektive handelt es sich oftmals um eine latente Katastrophenrhetorik: Es

77 Kanitscheider (2011): S. 59.

78 Alexander (2017), (2011).

79 Vgl. Stengel (2011a): S. 332. Deutlich drastischer finden sich entsprechende Szenarien in frü-

herer Literatur derUmweltbewegung: »Das unvermeidliche Ergebnis dieser Entwicklung,wie

wir es heute vor Augen haben, ist jene zerschnittene, zersiedelte, verdrahtete, von Straßen

durchzogene,mit Schildern verstellte, verlärmte, verhäßlichte, kurz: vergewaltigteNatur, die

jeden Eigenwert eingebüßt hat und lediglich im Dienste der hektisch angekurbelten mate-

riellen Produktion steht.« Hermand (1991): S. 9. »…um der Natur wieder eine Chance einer

allmählichen Regenerierung in einer vonMenschen vollgestopften, vergewaltigen, besudel-

ten Welt zu geben.« Hermand (1991): S. 197-198.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008 - am 13.02.2026, 06:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit 177

wird der Untergang der Menschheit und des Planeten durch eine ökologische Ka-

tastrophe beschworen und damit eine dystopische Zukunft projiziert. Furcht wird

geschürt mit der Angst vor dem Atomkrieg, einer Reaktorkatastrophe, dem Ozon-

loch oder aktuell dem Klimawandel.80Mit Blick auf dasWohlbefinden und die Fra-

ge der Präferenz ergibt sich dann eine eindeutige Perspektive, denn in einer bereits

schlimmen Situation, resultierend aus einer drastischen Fehlentwicklung, kann es

nur wieder besser werden. Für die Zukunftsperspektive gilt dies umso mehr: Im

Angesicht der drohenden Umweltkatastrophe spielt das subjektive Wohlbefinden

dann eine nur relative Rolle, es geht in Zeiten großer Krisen primär um das Über-

leben und die Sicherung der Grundbedürfnisse. Argumentativ ergibt sich hier ein

unmittelbarer Handlungsdruck, beziehungsweise Handlungszwang: Es droht eine

Umweltkatastrophe – es muss gehandelt werden. Das Handeln erscheint somit als

alternativlos und eine detaillierte Begründung im Sinne einesWollens ist gar nicht

mehr notwendig. Statt dessen wird ein Sollen beziehungsweise ein Müssen postu-

liert. Je stärker der aktuelle Zustand dabei dramatisiert wird, desto akzeptabler

erscheint fast jede Lösung ungeachtet ihrer Einschnitte.

In der Tradition der Askese folgt eine solche Argumentation oftmals der christ-

lichenTheologie,welchewestlichenGesellschaften prägend zugrunde liegt und sich

auch durch die Narrative der Umweltbewegung zieht. Dies gilt für die Problemana-

lyse ebenso wie in dem Hang zu prophetischen Lösungsansätzen.81 »Christliche

Warnungen vor weiteren Konsequenzen der Industrialisierung machten für die

Übel der »Moderne« vor allem den in der Aufklärung erfolgten »Abfall von Gott«

verantwortlich.«82 Die Idee von Sünde und Erbsünde aus der christlichen Glau-

benslehre ist auch im Umweltbewusstsein zu finden, wenn etwa von Klimasün-

dern die Rede ist: »Das archaische Grundmuster von Schuld und Sühne ist geblie-

80 Hermand (1991): S. 156, Skidelsky/Skidelsky (2013): S. 178ff.

81 Bhagwat/Economou/Thornton (2016). Auch Skidelsky/Skidelsky (2013: S. 172) kritisieren den

versteckt religiöser Charakter der grünen Bewegung. Enzensberger merkt zudem an, dass

die Position des ökologischen Propheten eine eigene Logik der Zufriedenheit innehat. »At a

deeper level one can identify a great number of sociopsychological needs, which are usually

aroused without those concerned being able to see through them. These include: hopes of

conversions and redemption, delight in the collapse of things, feelings of guilt and resigna-

tion, escapism, and hostility to civilization.« Enzensberger (1982): 193.

82 Hermand (1991): S. 118. So findet sich in der Literatur zu Suffizienz auch immer wieder christ-

liche Terminologie wie Umweltengel, Ökosünde, Gesundheitsapostel und andere.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008 - am 13.02.2026, 06:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Glück und Nachhaltigkeit

ben[…].«83 Askese als Element aus dem Fundus christlicher Tradition bietet dabei

den einzigen und wahren Ausweg in Form einer »Ethik des Genug«.84

Letztendlich ergeben sich aus dieser Argumentation der Alternativlosigkeit ei-

nes radikalen Wandels eminente politische Konsequenzen, da ein gesellschaftli-

cher Diskurs kaum vorgesehen ist und die Handlungsoptionen sehr beschränkt

erscheinen. Entsprechende Appelle, Szenarien oder Argumentationen, die eine Ret-

tung der Menschheit oder eine Rettung der Natur anvisieren und versprechen, eröff-

nen potentiell den Raum für autoritäre (Ökodiktatur) oder auch sozialdarwinis-

tische Lösungen, wenn der Wert der Natur über den des (einzelnen) Menschen

gestellt wird.85 Auch im oben angeführten Buch Bewusstseinswandel ist unklar, ob

die Askese zum Schutz der Natur demokratisch zu erreichen oder letztendlich nur mit

Gewalt durchzusetzen ist.86 Das gemeinhin unabdingbare Recht der persönlichen

Entscheidungsfreiheit und der freien Entfaltung, wird im Diskurs um die Gren-

zen des Wachstums immer wieder implizit und explizit zur Disposition gestellt.87

Ein markanter Ausspruch diesbezüglich findet sich in der Studie Zukunftsfähiges

Deutschland wenn es dort heißt: »Denn die Menschen möchten nicht nur müssen,

sie möchten auch wollen dürfen.«88 Das Zugeständnis an das Wollen-dürfen oder

doch zumindest die Erinnerung daran, dass dies ein relevanter Wert sei, zeugt von

der Tiefe der Problematik der latent autoritären Grundrichtung solcher Ansätze.

Es zeugt zugleich vom Modell eines Philosophenkönigs, wie sie im Natur- und Um-

weltschutz durchaus häufiger präsent ist.89 Damit werden nicht nur jene Werte in

Frage gestellt, die als ethischen und juristischen Verständnisses der modernen li-

beralen Gesellschaft gelten, sondern es wird auch Freiheit als Säule des subjektiven

Wohlbefindens missachtet.

83 Wuketits (2012): S. 12; Radkau (2011): S. 255-261. Ditchev (2011: S. 196) bemerkt zudem:"Ne-

ben der Sexualität waren christliche Kulturen stets in besonderer Weise auf den Konsum

fixiert«. Stanitzek (2011: S. 177) analysiert zudem, wie die Konsumkritik sich aus christlich-

asketischenMotiven speist: »Auffällig wirkt heute an der Kritik derWarenästhetik eineWie-

deraufführung bürgerlich-protestantischer Schemata der Literatur des 18. Jahrhundert.«.

84 Schneider (2013).

85 Apel (1990: 179-185) diskutiert dies kritisch am Beispiel von Jonas Prinzip Verantwortung.

Siehe dazu auch Höffe (2015): S. 34.

86 Hermand (1991): S. 179.

87 Z.B. bei Hermand (1991): S. 912. Zu den Positionen einer konservativ-nationalistischer Tra-

dition oder autoritär-zentralistischem Ansätzen der 1970er Jahre siehe Gronemeyer (1977):

S. 53.

88 BUND/Misereor (1996): S. 151.

89 Vgl. Reinsch (2011).

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008 - am 13.02.2026, 06:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit 179

7.2.7 Überblick zur Präferabilität der eudaimonischen Modelle

Dass Nachhaltigkeit ein elementarer Wert ist, der für das gute Leben konstitutiv

ist, ist als logisch gegeben anzuerkennen. Daraus lässt sich jedoch nicht die Um-

kehrung ableiten, dass jedes Leben innerhalb der ökologischen (planetaren) Gren-

zen auch das gute Leben sei. Genau hier liegt das problematische Element vieler

Ansätze der Suffizienz: sie bauen ihre Argumentation auf einem starken normati-

ven Wert der Genügsamkeit und erklären damit Lebensweisen, die genügsam und

nachhaltig sind, zum guten Leben. Wohlwollend wird dabei in die Vergangenheit

geschaut: früher war die Lebensweise nachhaltig, also ist es aus heutiger Perspek-

tive das gute – weil ökologisch tragfähige – Leben. Die Beschreibung eines Ideal-

zustandes in einfacher (primitiver) Lebensweise beziehungsweise einer (erzwun-

genermaßen) naturverbundenen Lebensweise unterliegt damit gewissermaßen ei-

nem naturalistischen Fehlschluss: dass der Mensch einst so lebte heißt nicht, dass er

so leben soll – und noch weniger, das dies einem zeitlosenModell des guten Lebens

entspräche. Die Idee, dass das Leben früher im Rahmen der planetaren Grenzen

verlief und daher eine Rückkehr zu dieser Lebensart nachhaltig wäre, ist zwar be-

dingt plausibel, entbehrt aber des Aspektes der Präferabilität,weil es zu Einwänden

geradezu herausfordert. Mithin ist die ganz grundlegende Idee der Rückkehr zum

rechten Maß unpräzise und provoziert die Frage: Das rechte Maß –was soll das sein?

Der naturalistische wird hier sozusagen zu einem eudaimonischen Fehlschluss und

die kritische Betrachtung zeigt dann wie schon im Bereich der Philosophie, dass

eine solche eudaimonische Ansicht nur bedingt dem heutigen Menschenbild ent-

spricht und die Ansprüche des modernen Individuums an ein gutes Leben nicht

adäquat zu erfüllen vermag.

»[…]denn obwohl menschliches Leben außerhalb von Traditionen gar nicht denk-

bar ist, ist der Umstand, daß etwas so und so überliefert ist, kein Grund, es für

richtig zu halten. Man kann sich leicht klarmachen, daß sowohl eine sich auf ei-

ne Tradition beziehende Begründung wie auch eine religiöse etwas absurdes an

sich haben. Sagt man, daß so und so zu leben gut ist, weil die Vorfahren so leb-

ten, stellt sich sofort die Frage: und warum haben die Vorfahren gedacht, das so

zu leben gut sei?«90

Der Verlust von Tugend und dem rechten Maß setzt zudem die Annahme voraus,

dass es ein Zeitalter gab, in dem beides vorhanden und solide etabliert war. Ein hei-

ler Urzustand, in dem Mensch und Natur in Harmonie miteinander lebten. Wann

und wo das gewesen sein soll bleibt unklar. Becker bemerkt in seiner kritischen

Rezeption von Bahro’s Werk, dass der dort beschriebene ökologische Sündenfall

90 Tugendhat (2007): S. 48. Zur Kritik an einem teleologischen und holistischen Weltverständ-

nis siehe auch Reinsch (2011): S. 70f.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008 - am 13.02.2026, 06:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Glück und Nachhaltigkeit

offenbar bereits in präadamitischen Zeiten geschehen sei, also lange vor den frü-

hen Kulturen des Mittelmeerraumes!91

Die Annahme eines guten und richtigen Urzustandes läuft dabei Gefahr, die

Vergangenheit zu verklären und die Bedeutung von gesellschaftlicher beziehungs-

weise zivilisatorischer Entwicklung zu verkennen. Grundlegend gilt, dass die For-

men des Fortschritts im Sinne von Wissenschaft und Technik dem Wohlbefinden

durchaus dienlich sind, da sie die Sicherung der Grundbedürfnisse vereinfachen

sowie zahlreiche Chancen der autonomen Lebensführung eröffnen.

»Fortschritt ist so überwältigend, dass, wer ihn leugnet, sich lächerlich macht.

Man muss weiter gehen. Getreu dem Wort »Wissenschaft und Technik sind das

Schlimmste, welches noch Schlimmeres verhütet«, liegt heute in deiner pauscha-

len Verhinderung vonWissenschaft und Technik nur eine andere Weise, die Welt

zugrundezurichten.«92

Im konkreten Rahmen einer Alltagspraxis zeigt sich die anachronistische Perspek-

tive eines zurück in die Vergangenheit damit als wenig tragfähig und mithin als Be-

schränkung des guten Lebens. Subsistenzwirtschaft ist in der Praxis schlichtweg

ein hartes Geschäft, und wenn Gartenarbeit keine Freizeitbeschäftigung mehr ist,

sondern eine Notwendig zur Selbstversorgungmit Lebensmitteln wird, ändert sich

auch die Wertschätzung dieser romantisierten Praktiken möglicherweise schnell.

Dazu kommen die Herausforderungen, dies (idealerweise) im kollektiven Setting

einer Gemeinschaftsvision zu unternehmen. Diese Problematik der idealtypisch

Suffizienzmodelle kondensiert sich an real bestehenden Projekten und Gemein-

schaften.Wie bereits erwähnt, sind von den im 19. Jahrhundert gegründeten Land-

kommunen und Lebensgemeinschaften die meisten schnell gescheitert.93 Die Re-

naissance von alternativen Projekten in den 1970er Jahren in der BRD in Form klei-

ner Genossenschaften, Landkommunen und anderen Initiativen hat ein Netzwerk

an vielfältigen Projekten geschaffen, die oft mit kommunitären Lebensformen ver-

bunden sind. Sie bilden bis heute sozusagen Inseln im Mainstream, aber ihre Ver-

breitung hin zu einer maßgeblichen Lebensweise ist bis dato nicht eingetreten.94

Der normativen Idee eines besseren Lebens stellt sich die Realität auf mehreren

Ebenen in den Weg. Die Notwendigkeit, nicht nur ökologisch, sondern auch öko-

nomisch nachhaltig zu wirtschaften stellt für viele Projekte eine Herausforderung

91 Becker (2016): S. 30.

92 Höffe (1993): S. 246. Höffe verweist zudem darauf, dass ein mechanistisches, cartesianisches

Naturverständnis ist letztendlich ein Verständnis der Natur, welches durchaus auch für die

Ökologie genutzt werden kann. Höffe (1993): S. 127ff.; 156.

93 Hermand (1991): S. 106.

94 Jungk/Müllert (1980); Habermann (2009). So bestehen nach eigenen Angaben der Netzwer-

ke aktuell bundesweit 15 Ökodörfer und 32 Kommunen. GEN (2019); Kommuja (2019).

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008 - am 13.02.2026, 06:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit 181

dar.95 Ebenso sind die organisatorisch-strukturellen Schwierigkeiten basisdemo-

kratischer Lebens-gemeinschaften zu benennen.96 Letztendlich besteht das Risiko,

dass die auf einem hohen moralischen Ideal gebauten Ansichten in der Umset-

zung in reale Produktions- und Lebensstrukturen in sich selber manchmal eher

altmodisch sein können statt visionär, etwa was autoritäre Führungsstrukturen

betrifft.97

Unter Rückbezug auf die in Kapitel 6 beschriebenen vier Elemente einer nicht-

materialistischen Lebensweise fällt auf, dass in vielen Beiträgen zur Debatte um

Suffizienz und Postwachstum der Bereich von Kunst und Kultur recht knapp aus-

fällt. Die Idee einer kreativen Selbstverwrklichung als Motiv des modernen Men-

schen wird entweder ignoriert oder auf den spirituellen Bereich verweisen oder

verbleibt im Rahmen der Reproduktivtätigkeiten, also etwa der Hand- und Haus-

arbeit. Auchwird in in den Schriften,welche Regionalisierung und Subsistenzwirt-

schaft anpreisen in der Regel nicht von jenen AspektenmittelalterlichenDorflebens

wie (extatische) Feste, Müßiggang etc. berichtet, die eine hedonistische Perspek-

tive auf diese Lebensweise eröffnen könnten. Hier zeigt sich, dass die Vertreter

der Suffizienz geneigt sind, Argumentationen zu übernehmen, die eine inhärente

Verbindung zur christlichen Askese beziehungsweise der protestantischen Ethik

(in kleinbäuerlicher Ausprägung) aufweisen. Ein Mensch der Muße genießt, der

sich Theorien widmet oder der Kunst oder Musik – und daher keinerlei Interesse

an Fragen von Produktion und Versorgungsstrukturen hat – kommt vergleichs-

weise selten vor. Dem Idealbild entspricht vielmehr ein mit hohem ökologischen

Bewusstsein ausgestatteter, hart arbeitender und dabei Subsistenzwirtschaft be-

treibende Mensch.

Die genannten Beiträge der Literatur zu Suffizienz bieten somit ein ökologi-

sches Leitmotiv, jedoch nicht unbedingt eines, welches aus der Sicht der gegen-

wärtigen Lebensweise an die positiven Aspekte des modernen Lebens anknüpft.

Bereits zur Studie Zukunftsfähiges Deutschland wurde kritisch angemerkt, dass le-

diglich die Mehrheitsfähigkeit bei Ökologen anvisiert wird, aber keine Brücken zu

anderen Gruppen der Gesellschaft gebaut werden, da deren bestehende Leitbilder

und ihre psychologischen Funktionen (Werte) nicht ausreichend respektiert wer-

den. Zur Disposition gestellt sehen die Kritiker gesellschaftliche Institutionen wie

Bundesliga, Oktoberfest und Silvesterfeuerwerk.98 Die Problematik des fehlenden

positivenNarrativs besteht auch heute,wie beispielsweiseHaraldWelzer attestiert:

95 So erwirtschaftet Pater Anselm Grün als Vermögensverwalter seines Ordens mit Börsenspe-

kulation 5-7 % Rendite. (Handelsblatt, 8.11.2017, S. 33). Das einst als Öko-Kommune initiierte

und heute von Maik Hosang mitgeleitete Projekt Lebensgut Pommritz ist letztendlich auf

das Mäzenatentum eines Unternehmers angewiesen, um zu bestehen. Molitor (2017).

96 Adler/Schachtschneider (2010): S. 105.

97 Schwendter (1986), (1986a).

98 Linz (1998): S. 40ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008 - am 13.02.2026, 06:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Glück und Nachhaltigkeit

»Die üblichen Argumente und Rhetoriken zur Nachhaltigkeit erzählen keine Ge-

schichte, oder allenfalls eine negative. Sie sagen immer nur, dass etwas furchtba-

res geschieht, wennman so weitermacht wie gewohnt – während sich zugleich in

der Lebenswelt der Menschen, in ihrer praktischen Erfahrung gar nichts furchtba-

res zeigt.«99

In Bezug auf die Ausgangsfrage der Arbeit, nach Leitmotiven für nachhaltige Ent-

wicklung, zeigt sich somit eine Schwäche der meisten bestehenden Modelle ei-

ner suffizienten Lebensweise. Sie haben nur eingeschränkten Bezug zu subjektiven

Wohlbefinden als legitimes Lebensziel der Menschen. Ein Modell der Öko-Askese ist

zwar plausibel, aber als Leitmotiv für die Mehrzahl der Menschen als nicht prä-

ferabel anzusehen. Natürlich besteht die Möglichkeit, einen solchen asketischen

Ansatz zu verfolgen, so Menschen den Grundannahmen verbunden sind. Verschie-

dene Formen der Askese wurden immer praktiziert und stellen einen wichtigen

Ansatz dar, sich mit der Frage nach dem guten Leben zu befassen. Für einige der

Akteure und ProtagonistInnen mag Askese auch ein glückliches oder gutes Leben

ermöglichen. Aus den bisherigen Erkenntnissen der vorliegenden Arbeit ist jedoch

zu betonen, dass das aufgeklärte Glücksverständnis als unhintergehbar anzuer-

kennen ist, und dass in Bezug auf ein aufgeklärtes Glücksstreben die bisherigen

Ansätze keine ausreichend attraktive Alternativen anbieten können, um als Leit-

motiv zu fungieren.

7.3 Die Perspektive eines postmaterialistischen, aufgeklärten
Hedonismus

Als Klassiker, der Ideen des Hedonismus mit Ansätzen von Suffizienz verbindet

kann der utopische Roman Ökotopia von 1978 gelten. Hier beschreibt der Autor

Ernest Callenbach ein auf das Jahr 1999 projektiertes Szenario für ein Bündnis

unabhängiger Staaten an der Westküste der USA. Das Szenario beinhaltet viele

hedonistische Elemente, zum Beispiel eine 20 Stunden Arbeitswoche, eine libe-

rale Politik bezüglich weicher Drogen, einen freizügigen Umgang mit Sexualität

und ein insgesamt aufgeklärt-emotionaler Umgang mit den Mitmenschen. Das

Gesellschaftssystem ist geprägt aus einer Mischung von Hochtechnologien (zum

Beispiel Magnetschwebebahnen als Transportmittel) und urtümlich anmutenden

Kulturelementen des Gesellschaftslebens (zum Beispiel archaisch-kriegerische Ge-

ländespiele und forstwirtschaftliche Arbeitsdienste).100

99 Welzer (2011): S. 12.

100 Callenbach (1990).

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008 - am 13.02.2026, 06:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit 183

In den Reihen der Literatur zu Suffizienz und Postwachstum wird ein hedo-

nistischer Ansatz in Teilen von Serge Latouche vertreten, der seien Position unter

Bezugnahme auf André Gorz (siehe Kapitel 5 in dieser Arbeit) entwickelt:

»Wir werden keine DeGrowth-Gesellschaft aufbauen können, wenn wir nicht die

unterdrückten Dimensionen des Lebens wiederentdecken: die Muße, seine Auf-

gaben als Bürger zu erfüllen, die Freude an frei gewählten, etwa künstlerischen

oder handwerklichen Tätigkeiten, das Gefühl, wieder Zeit fürs Spiel, für Kontem-

plation, Meditation und Gespräche zu haben – kurz, ganz einfach das Leben zu

genießen.«101

Latouche betont, dass Natur und Kultur mehr Wert verliehen werden sollte, und

dass der Kunst dabei eine unverzichtbare Rolle zukommt, da sie die Banalisierung

derDinge zurWarewiderspricht und andere Sichtweisen auf das Leben eröffnet.102

Latouches Buch enthält aber ebenso Referenzen zu Regionalismus und Subsistenz-

wirtschaft, sowie auf ein harmonisches Zusammenleben mit der Natur, also jenen

bereits kritisch betrachteten Ansätzen und Aspekten.

Hedonistische Elemente finden sich auch bei vielen anderen der bereits oben

genannten AutorInnen: Bei Juliett Schorr werden als Quellen des Glücks, denen

stärkere Aufmerksamkeit zukommen soll zum Beispiel genannt: »Familie, Freun-

deskreis, Kreativität, Musik und Kunst,Wissenschaft und anderes«103. In den Aus-

führungen zu seinem tiefenökologisch inspirierten Konzept bietet Kozljanic neben

demmagischen Erkennen der Natur auch sinnliches erkunden und erleben als Zu-

gang an, etwa auch mittels künstlerischer Reflektion, was somit starke hedonis-

tische Elemente hat.104 Als ein populäres Beispiel einer hedonistischen Praxis mit

Bezügen zur Suffizienz lässt sich die Slow Food Bewegung nennen, welche den Fokus

des Kulinarischen als Verbindung von Kultur, sozialem Miteinander und Nachhal-

tigkeit zelebriert.105

Als akademisch gerahmtes Konzept hat Kate Soper unter dem Begriff Alterna-

tive Hedonism einen Ansatz entwickelt, der die negativen Nebeneffekte des konsu-

mistischen Lebensstils benennt und dessen repressive Auswirkungen, die einem

Hedonismus entgegen stehen:

»It creates environments that blunt sensibility to sensual delights itself. It gen-

erates forms of alienated tolerance that ought to be more readily recognized as

sources of deprivation. People who live in cities and suburbs, for example, are

101 Latouche (2015): S. 68.

102 Latouche (2015): S. 158ff.

103 Schor (2016): S. 124.

104 Kozljanic (2008): S. 39ff. 91ff., 100ff.

105 Petrini/Supulveda (2014).

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008 - am 13.02.2026, 06:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Glück und Nachhaltigkeit

largely denied the experience of total silence; they are never enveloped in full

darkness nor offered a clear vision of the night sky.«106

Die Verwendung des Begriffs des Hedonismus bleibt bei Soper allerdings ohne de-

zidierten Bezug zur hedonistischen Theorie. Vielmehr werden im weiteren die he-

donistischen Aspekte des Wohlbefindens mit den altruistischen Motiven eines be-

wussten nachhaltigen Konsums, der sich um globale ökologische und soziale Aus-

wirkungen sorgt verbunden beziehungsweise vermischt. Das Wohlbefinden resul-

tiert dann letztendlich aus dem guten Gewissen, das richtige zu tun.107 Damit steht

Sopers Konzept jedoch wieder einer Tugendethik nahe, die sie lediglich als eine

alternative Form des Hedonismus benennt.

Eine ähnliche Mischform findet sich bei Wilhelm Schmid mit dem Modell der

Ökologischen Lebenskunst. Hier beschreibt Schmid eine Form von Lebenskunst, die

sich explizit auf die ökologische Herausforderung bezieht, nahe einer eudaimoni-

sche Umweltethik und dem Ansatz der ökologisch motivierten Askese steht und

daraus hervorgehend eine ressourcenschonende Lebensweise begründet.108 Die

Einsicht in die Notwendigkeit der Nachhaltigkeit führt hierbei zu einem Tugend-

katalog des umweltbewussten Handelns – und die Einhaltung dessen konstituiert

das Glück des der entsprechenden Lebenskunst folgendem. Hier wird also der

Begriff der Lebenskunst mit einem ökologisch-asketischen Ansatz verbunden.

Im Kontrast dazu sei abschließend als Beispiel auf die Schriften des Lebens-

künstlers und Müßiggängers Tom Hodgkinson verwiesen. Er plädiert für größt-

mögliche Freiheit und Autonomie der Person und setzt dem small is beautiful ein big

is boring zur Seite.109 Materiell bescheiden zu leben ist bei ihm primär eine Lebens-

kunst der Unabhängigkeit. Die damit verbundenen positiven ökologischen Aspekte

werden zwar benannt, sind aber nicht das treibendes Element der Lebensweise. In

seinemModell eines autonomen Lebensstil kommen Tätigkeiten wie Gartenarbeit,

Handwerk und Handarbeiten durchaus vor, aber weniger aus direktem Umwelt-

engagement, sondern aus dem Wunsch nach Autonomie gegenüber den großen

Unternehmen und Handelsketten.110 Beispielhaft zeigt sich die Ökobilanz bei sei-

nem Plädoyer für Müßiggang: »There is nothing less harmful to the environment

than doing nothing.«111

Der hier in ersten Zügen skizzierte eingeführte hedonistische Ansatz kann als

ergänzende Alternative zu den oben analysierten asketisch geprägten Ansätzen ge-

sehen werden. Der Ansatz des aufgeklärten Hedonismus ist zwar in der Literatur

106 Soper (2006): S. 221.

107 Soper (2006): S. 211.

108 Schmid (1998): S. 399-460; Schmid (2008).

109 Hodgkinson (2007): S. 30-31.

110 Hodgkinson (2007).

111 Hodgkinson/Kieran (2008): S. VII.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008 - am 13.02.2026, 06:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Leitmotive von Glück und Nachhaltigkeit 185

zu Suffizienz bereits verschiedentlich eingestreut, bleibt aber insgesamt margi-

nal. Gerade bezüglich der Frage der Präferabilität hätte ein hedonistischer Ansatz

jedoch ein großes Potential, da er sich Konsequent auf die Frage des Wohlbefin-

dens ausrichtet, welches als potentielle Grundlage für eine suffiziente Lebensweise

angesehen wird. Der Ansatz eines aufgeklärtenHedonismus bezieht sich auf das sub-

jektive Wohlbefinden ohne auf religiöse, spirituelle oder teleologische Ansätze zu

verweisen. Er bezieht sich auf die Idee der Lebenskunst und steht damit in unmit-

telbarer Verbindung zu den in Kapitel 6 genannten Elementen einer postmateri-

eller Lebensweise: Muße, Kunst, Spiel und Sozialem. Dieser Ansatz wäre auf ein

Mehr an Selbstentfaltung bezogen, statt ein Mehr an Selbstbegrenzung zu fordern.

Dies knüpft an den Aspekt eines positiven Narratives an, im Sinne einer Herange-

hensweise,

»[…] die davon erzählt, was die Potentiale auf dem Weg zu einer besseren Welt

als der heutigen sind. Die davon erzählt, dass es auch mit persönlichem Lustge-

winn und Spaß verbunden ist, wenn man beginnt, Dinge anders zu machen. […]

[Die sich] an einem neuen Paradigma, nämlich am physischen und psychischen

Wohlergehen, man könnte auch sagen, am Glück der Einzelnen, orientiert und

ein beträchtliches Mehr an Lebensqualität bietet.«112

Das Verständnis von Suffizienz als Verzicht könnte in so einem positiven Leit-

motiv neu formuliert werden. Dabei sollten die Annehmlichkeiten der materiellen

Lebensweise durchaus benannt und anerkannt werden, ohne die apokalyptischen

Szenarien der ökologischen Katastrophe zu bemühen oder auf einemoralische Ver-

dammnis angesichts der Abkehr der ursprünglichen Einfachheit zu bestehen. Die

materialistische Lebensweise der Spätmoderne sollte statt dessen einer möglichst

nüchternen Abwägung unterzogen werden: was von den Formen, wie wir heute

Zeit verbringen, Arbeiten, Konsumieren erscheint präferabel in Hinblick auf das

Ziel des subjektiven Wohlbefindens? Wovon wäre, mit etwas Abstand und prüfen-

demBlick, einmehr wünschenswert, wovon einweniger. Die Frage:Wie viel ist genug?

ist jenseits des existenziellen Kategorie ist letztendlich immer eine kulturelle Frage,

die entsprechend nicht im Verweis auf metaphysische Maßgaben zu beantworten

ist, sondern durch den gemeinsamen Diskurs bestimmt werden muss.113

Die Beiträge des aufgeklärten Hedonismus zu einer suffizienten Lebensweise er-

geben sich dabei voraussichtlich häufig eher auf indirektem Wege, da sie nicht

einer explizit ökologischen Gestaltung der Lebensweise folgen. Vielmehr finden

sie sich als unintendierte Nachhaltigkeit aus dem Maßgaben und Praxisformen der

Lebensweise wieder. Der aufgeklärte Hedonismus offenbart nach diesen ersten Er-

112 Welzer (2011): S. 12-13.

113 Gorz (2010): S. 178.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008 - am 13.02.2026, 06:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Glück und Nachhaltigkeit

örterungen ein großes Potential und soll daher im folgenden Kapitel intensiver

analysiert sowie als potentielles Leitmotiv entwickelt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008 - am 13.02.2026, 06:21:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452479-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

