AUFSATZ
Jiirgen Forster

Metakritische Reflexionen des Realismus

Hannah Arendt und das Problem der Ideologiekritik!

1. Einleitung

Raymond Geuss kritisiert in seiner Polemik Kritik der politischen Philosophie die
Vorherrschaft der Gerechtigkeitstheorien in der Nachfolge von Kant und John
Rawls.2 Im Kern ist seine Kritik ideologiekritisch motiviert.> Vor allem Rawls, aber
auch Habermas betreiben in den Augen Geuss’ letztlich eine Mystifizierung der
Wirklichkeit. Indem sie politische Philosophie vorrangig als eine normative Veran-
staltung betrachten und sich hauptsachlich mit der Begriindung von MafSstiben der
Kritik beschiftigten, lenken sie den Blick von der gesellschaftlichen Realitat der
Machtverhiltnisse ab. Sie machen sich so der ideologischen Verschleierung und
Zementierung der Herrschaftsverhiltnisse schuldig.# Der politische Kantianismus
verwandle Politik unter dem Leitbegriff der Gerechtigkeit in Ethik. Diese Engfiih-
rung von Politik und Ethik sei fur den politischen Aristotelismus ebenfalls kenn-
zeichnend, den Geuss deshalb ebenso als ideologisch ablehnt.

Ideologien verklaren die gesellschaftlichen Verhaltnisse zur unhinterfragbaren
Selbstverstandlichkeit, zur natiirlichen, alternativlosen Ordnung. Sie verschleiern
somit gesellschaftliche Gewalt, Herrschaft und Ausbeutung, betrachten sie als
natiirliche, unabanderliche Phinomene. Ideologien lihmen insofern die Fantasie,
sich die gesellschaftlichen Verhiltnisse als radikal anders vorzustellen. »Die Welt
der politischen Philosophie ist eine verkehrte Welt. Diese Verkehrung will Geuss
korrigieren. Es geht um den Riickgewinn der wirklichen Welt.«5 Um die wirkliche
Welt gedanklich zu erfassen, muss sich die Philosophie der Realitit stellen. Eine
politische Philosophie, die ernstgenommen werden mochte,® miisse die gegenwiir-
tigen Machtkonstellationen analysieren und sich der aufgeklarten Kritik des Beste-
henden verpflichtet fithlen. Aufgabe der Philosophie, die nicht ideologisch wirken
mochte, muss die Kritik gesellschaftlichen Unrechts, die Emanzipation aus Unter-
driickung und die gesellschaftliche Veranderung sein. »Das ist meine Ausgangspo-

1 Fur Anregungen und Kritik danke ich den Teilnehmerinnen und Teilnehmern des Hannah-
Arendt-Workshops an der RWTH Aachen und besonders Sabine Bausch, Annette Forster,
Paul Sorensen und Maike WeifSpflug.

Geuss 2011.

Vgl. Geuss, Prinz 2012, S. 95.
Vgl. Geuss 2011, S. 124.
Menke 2010, S. 445.

Vgl. Geuss 2010, S. 419.

AN L AW

Leviathan, 44. Jg., 3/2016, S. 447 — 475, DOI: 10.5771/0340-0425-2016-3-447

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtilch geschitzter Inhal k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447

448 Jiirgen Forster

sition. Also, dass es darauf ankommt, diese ideologische Sichtweise zu tiberwinden,
sie in Frage zu stellen und eine gewisse Distanz zu den alltdglichen Praktiken und
zu den normalen Vorstellungen zu gewinnen.«”

Geuss fordert dariiber hinaus eine realistische Wende der politischen Theorie, da
Politik nicht dem Muster einer disziplinierten und entscheidungsenthobenen, also
unverbindlichen Seminardiskussion entspricht.® In der Politik sei der »zwanglose
Zwang des besseren Arguments« (Habermas) selten ausschlaggebend. Politik sei
nicht primédr an Gerechtigkeit orientiert und diene nicht ausschliefSlich ihrer Ver-
wirklichung. Vielmehr ginge es in der Politik um die Erringung von Macht und um
»Entscheidungen, die notfalls mit direkter kollektiver Gewaltanwendung durchge-
fithrt werden«® miissen. Die Durchsetzung von Interessen sei durchaus ein legitimer
Bestandteil der Politik. Nicht Konsens, sondern Konflikt, Streit und Kampf seien
fur die Politik, in der immer mit Widerstand und Gegnerschaft gerechnet werden
miisse, wesentlich. Mochte man sich in der Politik behaupten und seine Ziele ver-
wirklichen, miisse man diesen Widerstand iberwinden. Bestenfalls sei ein Kompro-
miss erreichbar. In der Politik komme es also nicht vorrangig auf die Legitimitit der
Verfahren an, wie Rawls und Habermas annehmen. Legitimitat lasse sich in der
Politik nicht durch die Akzeptabilitit fiir alle definieren. Ganz im Sinne der Ver-
antwortungsethik Max Webers betont Geuss, dass es in der Politik tibliche und
vernuinftige Praxis sei, das Handeln durch gute Ergebnisse zu legitimieren. Gegen
die von Rawls und Habermas formulierte Legitimitat durch Verfahren hebt Geuss
die »teleologische, also zielbedingte, Legitimitat« hervor. »Eine politische Entschei-
dung kann eine gewisse politische Legitimitat beanspruchen, wenn gezeigt werden
kann, daf$ sie effektiv zu einem Ziel fiihrt, das allgemein anerkannte Vorteile ver-
spricht. [...] Die legitimierende Kraft liegt in dem durch die Handlung in Aussicht
gestellten Endzustand.«!0 Selbst wenn Geuss sich nicht explizit auf Machiavelli
bezieht, kniipft sein Realismus durchaus an ihn an. Geuss fordert in diesem Sinne,
die Menschen so zu nehmen, wie sie sind, und nicht, wie sein sollten. Dariiber hinaus
ist das teleologische Legitimitdtsverstindnis bei Machiavelli klassisch formuliert.
Letztlich zihlen fir Geuss und Machiavelli nur das Ergebnis und der Erfolg.!!

Der Geltungsanspruch der Kritik der analytischen Philosophie von Geuss soll hier
nicht gepriift werden. Es geht mir nicht um eine Verteidigung des politischen Kan-
tianismus. Ich mochte vielmehr die Kritik von Raymond Geuss einer Metakritik aus
der Perspektive Hannah Arendts unterziehen. Die Fragestellung lautet, ob und
inwieweit die Kritik von Geuss dem von ihm Kritisierten, also der politischen Phi-
losophie, verhaftet bleibt. Dabei ist zunidchst darauf hinzuweisen, dass die Kritik
von Geuss durchaus gewisse Gemeinsamkeiten mit der Kritik an der politischen
Philosophie, wie sie Arendt formuliert hat, aufweist. Beide wenden sich gegen den

7 Geuss, Prinz 2012, S. 95.
8 Vgl. Geuss 2004, S. 12.
9 Ebd.
10 Ebd., S.13.
11 Vgl. Machiavelli 1977 [1531], S. 36f.

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtilch geschitzter Inhal k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447

Metakritische Reflexionen des Realismus 449

Platonismus, der die politische Philosophie bis in die heutige Zeit pragt. Ich habe
jedoch den Verdacht, dass Geuss dem Platonismus nicht entkommt.

Dariiber hinaus geht es um das grundlegende Verhaltnis von Ideologiekritik und
Politik, denn Ideologiekritik in der Tradition von Marx bedingt ein prekires Politik-
und Handlungsverstindnis. Die ideologiekritischen Grundannahmen fiithren zu
einem teleologisch-strategischen Handlungsverstandnis, das das Handeln als einen
Herstellungsakt auffasst. Damit reproduziert Geuss genau das Politik- und Hand-
lungsverstiandnis der vorherrschenden politischen Philosophie, das Arendt kritisiert.
Geuss bleibt als Ideologiekritiker letztlich Philosoph in der Tradition Platons. Zuge-
spitzt formuliert: Das Hohlengleichnis ist die erste Darstellung der Ideologiekritik,
und Geuss bleibt Platoniker wider Willen.

Problematisch an der Ideologiekritik erscheint aus der Arendt’schen Perspektive
einerseits der objektive Wahrheitsanspruch, der zwingend mit einer Abwertung der
Meinungen und der Pluralitidt einhergeht. Der Ideologiekritiker vollzieht einen
Bruch mit der Teilnehmerperspektive der Biirger und begibt sich in eine privilegierte
Beobachterposition. Die Abwertung der Meinungen bedingt deshalb nicht selten
einen autoritiren Paternalismus.'? Der Ideologiekritiker kennt die wahren Interes-
sen und Bediirfnisse der Unterdriickten, da er nicht geblendet ist und den ideologi-
schen Schein durchschaut. Andererseits impliziert die Ideologiekritik einen Vorrang
der Theorie vor der Praxis, der dazu fithrt, dass das Handeln als Mittel zum Zweck
der Befreiung verstanden wird. Ideologiekritik ist an Befreiung und Emanzipation
interessiert und befordert ein teleologisches, strategisches Handlungsverstandnis,
das nach einer Zweck-Mittel-Rationalitdt funktioniert. Die Kritische Theorie ver-
wandelt somit Freiheit in Befreiung, Freiheit als gelebte, selbstbestimmte, solidari-
sche Praxis wird zu einem unerreichbaren Ziel. Eine Grundung der Freiheit, wie sie
Arendt in ihrem Revolutionsbuch fir die Amerikanische Revolution beschreibt,
kann es nur in einem klassen- und staatslosen Zustand geben. Mit dem Begriff der
Befreiung tritt die Gewalt auf den Plan. Sie ist in diesem Handlungsverstindnis ein
legitimes Mittel der Politik und letztlich mit Macht identisch. Wenn Geuss mit Recht
bemerkt, dass das Politische und die Politik sowohl im Marxismus als auch in der
Kritischen Theorie von Adorno, Horkheimer und Marcuse kaum beriicksichtigt

wurden,!3 ist das meines Erachtens durch die zentrale Stellung der Ideologiekritik
bedingt.14

2. Die Kritik an der politischen Philosophie als heimlicher Platonismus

Raymond Geuss betrachtet die politische Philosophie des 20. Jahrhunderts

»als einen langen Grabenkampf [...] zwischen den Anhingern der in der ein oder anderen
Weise — etwa durch Frege —>rehabilitierten< platonischen Tradition, welcher sich die meisten
Vertreter der »analytischen« Philosophie anschlieflen, und der bunten Gruppe von historisch
orientierten Philosophen, wie etwa Nietzsche, Dewey, Adorno oder dem spiaten Wittgen-

12 Vgl. Cooke 2009, S. 122 ff.
13 Vgl. Geuss 2013, S. 101; Dubiel 1994, S. 234.
14 Vgl. Heins 2011; Howard 2000.

Leviathan, 44. Jg., 3/2016

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtilch geschitzter Inhal k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447

450 Jirgen Forster

stein. Fir Denker dieser zweiten Gruppe gibt es kein zeitloses >Wesen« der Politik im plato-

nischen Sinne und keine von der Natur der Sache vorgeschriebene Begrifflichkeit; sie sind

also in diesem Sinne Anti-Essenzialisten«. !
Wenn man seine Kritik am politischen Kantianismus berticksichtigt, dann muss man
Geuss wohl in die bunte Gruppe von kontextualistisch denkenden Philosophen ein-
ordnen. In meinen Augen wire Arendt auch ein Mitglied dieser Gruppe, insofern
sie Platon fur die philosophische Verdrangung der Politik verantwortlich macht.
Geuss und Arendt teilen also die gleiche StofSrichtung der Kritik am Platonismus
der politischen Philosophie. Beide, Geuss und Arendt, kritisieren den Versuch, die
Politik an MafSstaben zu messen, die von aufSen an die Politik angelegt werden.
Sinnbild fiir diesen Versuch, die Politik durch die philosophische Wahrheit zu ban-
digen, ist fur Arendt das Hohlengleichnis Platons.

Der Philosoph, der sich durch die Liebe zur Wahrheit auszeichnet, muss sich von
der Schattenwelt der Hohlenbewohner befreien, die Welt der wandelbaren Mei-
nungen, Stimmungen und Affekte, der Manipulierbarkeit und Verfithrbarkeit, um
in der Einsamkeit die unwandelbare, ewige Wahrheit zu schauen. Die Entfremdung
von der Welt der Hohlenbewohner ist die Voraussetzung, um ein Philosoph werden
zu konnen. Die Erkenntnis der Wahrheit, das Wissen um die objektive Wirklichkeit
pradestiniert ihn, die dumme und vielstimmige Menge zu regieren. Der Philosoph
soll zum Konig werden, weil er das richtige MafS besitzt, um die Gesellschaft gemafs
der Idee der Gerechtigkeit einzurichten. Zudem hat der Philosoph im Prozess der
Befreiung von der Hohlenwelt gelernt, sich selbst zu beherrschen. Er herrscht nicht
aus Leidenschaft, Neigung oder personlichem Interesse, sondern aus Pflicht.

Der Ideologiekritiker bricht in einer dhnlichen Weise mit den Meinungen und
Werten der Gesellschaftsmitglieder, um die Gesellschaft so zu sehen, wie sie wirklich
ist. Er erhebt damit fur seine Gesellschaftstheorie den Anspruch auf objektive Wahr-
heit.’® Der Gesellschaftstheoretiker beansprucht ein Wissen, das das revolutionire
Handeln leiten soll und tiber das die Beherrschten als Akteure prinzipiell nicht ver-
fiigen konnen, weil sie als Akteure nicht das Ganze iiberschauen kénnen.!” Marx
hat es schon friih in seiner »Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie« ausgedriickt:
»Der Kopf dieser Emanzipation ist die Philosophie, ihr Herz das Proletariat. Die
Philosophie kann sich nicht verwirklichen ohne die Aufhebung des Proletariats, das
Proletariat kann sich nicht aufheben ohne die Verwirklichung der Philosophie«.!8
Max Horkheimer beschreibt die Beziehung zwischen dem Kritiker und dem Prole-
tariat in seinem programmatischen Aufsatz » Traditionelle und kritische Theorie«
folgendermafSen:

»Aber auch die Situation des Proletariats bildet in dieser Gesellschaft keine Garantie der
richtigen Erkenntnis. Wie sehr es die Sinnlosigkeit als Fortbestehen und VergrofSerung der
Not und des Unrechts an sich selbst erfihrt [...]. An der Oberfliche sieht vielmehr die Welt
auch fiir das Proletariat anders aus. Eine Haltung, welche seine wahren Interessen und damit

15 Geuss 2010, S. 420.

16 Vgl. Adorno 1997g, S. 465.
17 Vgl. Geuss 2010, S. 420.

18 Marx, Engels 2006, S. 391.

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtilch geschitzter Inhal k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447

Metakritische Reflexionen des Realismus 451

auch die der Gesellschaft im ganzen nicht auch ihm selbst entgegenzusetzen imstande wire,
sondern ihre Richtschnur von Gedanken und Stimmungen der Masse bezoge, geriete selbst
in sklavische Abhingigkeit vom Bestehenden. «!?
Hier wird der epistemologische Bruch mit der Akteursperspektive deutlich, wie er
fir die Ideologiekritik charakteristisch ist. »Der Theoretiker, dessen Geschaft darin
besteht, eine Entwicklung zu beschleunigen, die zur Gesellschaft ohne Unrecht fiih-
ren soll, kann sich, wie dargelegt, im Gegensatz zu Ansichten befinden, die beim
Proletariat gerade vorherrschen. Ohne die Moglichkeit dieses Konflikts bediirfte es
keiner Theorie.«20 Wie der Philosoph versucht der Ideologiekritiker, die Menschen
von den Schatten zu befreien, damit sie nun mit dem richtigen Bewusstsein die Ver-
hiltnisse so sehen konnen, wie sie sind. Um sich von illegitimer Herrschaft zu
befreien, miissen sie erst einmal erkennen, dass und warum sie leiden. Sie mussen
ein Bewusstsein ihrer Unfreiheit erlangen. Das ideologische Bewusstsein der
Beherrschten stabilisiert und festigt die eigenen Fesseln. Geuss charakterisiert diese
Haltung folgendermafien:
»Das ganze kritische Unternehmen fufSt auf der Annahme, daf§ die Adressaten der kritischen
Theorie ideologisch getiauscht sind, d.h. falschem BewufStsein unterliegen. Von diesem fal-
schen BewufStsein miissen sie befreit werden, indem sie zu der Einsicht gebracht werden,
dafs Teile ihrer BewufStseinsform reflexiv inakzeptabel sind. Will man fur reflexive Inak-
zeptabilitit argumentieren, so mufs man bezugnehmen auf die epistemischen Prinzipien der
Gesellschaftsmitglieder; was aber, wenn diese epistemischen Prinzipien selbst nur ein Teil
ihrer tradierten BewufStseinsform sind, wie konnen wir dann sicher sein, daf$ sie nicht selbst
»ideologisch verzerrt« sind? Je tiefsitzender das falsche BewufStsein der Gesellschaftsmitglie-
der ist, desto mehr bediirfen sie der Emanzipation, desto wahrscheinlicher ist es aber auch,
dafs ihre epistemischen Prinzipien selbst Teil des Problems sind und zu einer Losung nichts
beitragen konnen. [...] Wenn die Gesellschaftsmitglieder radikal >falsche< Ansichten dariiber
haben, was Zwang ist und worin Freiheit oder Autonomie bestehen, so konnen sie durch
die Aussonderung all derjenigen Teile ihrer BewufStseinsform, die sie nur erwerben konnten
unter Bedingungen, die sie fiir Zwangsverhaltnisse halten, leicht noch tiefer in die Tauschung
hinein geraten. «?!
Wenn die epistemischen Prinzipien der Akteure nichts zur Losung beitragen, weil
sie Ausdruck einer Verblendung sind, kann man sie getrost tibergehen beziehungs-
weise lediglich als Objekt der Analyse wahrnehmen. Damit formuliert Geuss die
Begrundung fur den Bruch mit der Teilnehmerperspektive und das asymmetrische
Verhiltnis zwischen den Wissenden und den ideologisch Verblendeten.22

19 Horkheimer 1988, S. 188.
20 Ebd., S.195.
21 Geuss 1983, S.77.

22 Diese Ubereinstimmung des Ideologickritikers mit der Haltung des platonischen Philo-
sophen hat Jacques Ranciére an Pierre Bourdieu kritisiert. Celikates fasst diese Kritik
folgendermafSen zusammen: Ranciére werfe Bourdieu vor, »die Position eines das Erbe
der Philosophie antretenden platonischen >Soziologenkonigs< einzunehmen, der die
Akteure auf ihre Plitze verweist, dafiir sorgt, dass jeder das Seine tut, und damit nicht
nur seine eigene epistemisch privilegierte Position absichert, sondern sich auch in die
lange Geschichte der politischen wie epistemiologischen Enteignung der Unterdrickten
einreiht« (Celikates 2009, S. 78, Fn. 67).

Leviathan, 44. Jg., 3/2016

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtilch geschitzter Inhal k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447

452 Jirgen Forster

3. Ideologiekritik und die Haltung zur Welt

Ideologien sind in der Tradition des Marxismus keine blofSen Irrtiimer, Fehlannah-
men oder Vorurteile. Sie kennzeichnen nicht nur irrtiimliche Annahmen iiber das,
was der Fall ist. Ideologien sind gesellschaftlich produziertes und deshalb notwendig
falsches Bewusstsein. Dieses falsche Bewusstsein nimmt nur den schénen Schein, die
Oberfliche der Gesellschaft wahr, ohne das wahre Wesen der Gesellschaft zu erfas-
sen. »Wer unter dem Einfluss einer Ideologie steht, ist nicht nur einem falschen
Zustand ausgeliefert, sondern auch >im Griff< einer falschen Deutung dieses
Zustands. Oder anders: Ideologien konstituieren unseren Weltbezug und damit den
Deutungshorizont, in dem wir uns und die gesellschaftlichen Verhiltnisse verstehen,
und die Art und Weise, in der wir uns in diesen bewegen.«?3 Ideologien verhindern
somit, die Gesellschaft in ihrer Widerspriichlichkeit und Ungerechtigkeit erkennen
zu konnen. Insofern sind Ideologien auch Herrschaftsinstrumente und wirken herr-
schaftsstabilisierend, indem sie Armut, Ausbeutung und schlechte Bildung als natiir-
lich, schicksalhaft, selbstverstindlich und alternativlos erscheinen lassen. Falsches
Bewusstsein fithrt auf Seiten der Beherrschten und Ausgebeuteten dazu, dass sie sich
mit ihrem Los und Leiden resignierend abfinden oder dieses als natiirlich akzeptie-
ren. Die Gewalt richten die Unterdriickten nicht gegen die Verursacher des Leids,
sondern gegen sich selbst. Die geheimen Bewegungsgesetze der Gesellschaft bleiben
dem Bewusstsein der Unterdriickten verborgen. Somit fehlt der Hebel, um die
beherrschenden Gesetze zu verdndern. Falsches Bewusstsein zeigt sich dartiber
hinaus in der Identifikation der Beherrschten mit der herrschenden Klasse. Ideolo-
gien verschleiern und verklaren die Wirklichkeit. Mit Jaeggi kann man Ideologien
als »Mechanismen der >Verselbstverstandlichung« oder >Selbstverstindlichungsma-
chung«bezeichnen «.2* Die Beherrschten rebellieren nicht, weil sie die WertmafSstibe
der Herrscher tibernehmen, sie fiir selbstverstiandlich, natiirlich und normal betrach-
ten. Sie verkennen dabei ihre eigenen Interessen.2’ In diesem Sinne »[ist] Ideologie-
kritik [...] Herrschaftskritik «.26 Ideologiekritik ist Jaeggi zufolge aktueller denn je.
»Die Vermutung, Herrschaft wirke heute direkt, also ohne ideologische Vermitt-
lung, halte ich fiir unhaltbar.«27 Angesichts der Harz IV-Reformen, der neoliberalen
Reformen und von » Wortschopfungen wie >Ich-AG««28 sei es geradezu offensicht-
lich, dass »[d]ie Verhiltnisse [...] nach Ideologiekritik [schreien]«.2®

In einem Interview umreifst Geuss die ideologiekritische Stof3richtung seiner Kritik
an Rawls:

»Was mich also in erster Linie gegen die analytische Philosophie aufbringt, ist deren Ver-
klarungsfunktion. Anders gesagt, die Analysen [...] sollen dazu dienen, die eigene Gesell-

23 Jaeggi 2009, S. 268 f.

24 Ebd., S.269.

25 Vgl. Adorno 1997g, S. 465.
26 Jaeggi 2009, S. 269.

27 Ebd., S.270.

28 Ebd.,S.271.

29 Ebd.

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtilch geschitzter Inhal k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447

Metakritische Reflexionen des Realismus 453

schaftsform in gewisser Weise zu verherrlichen [...]. Fiir Rawls ist es selbstverstandlich, dass
die nordatlantischen Gesellschaften die richtige Losung der politischen Probleme, das heifst
die optimale Grundform politischen Lebens, gefunden haben. Eine radikale Umwilzung der
Machtverhiltnisse oder eine Grundumverteilung der Giiter ist unnotig. «3°
Dieses Zitat offenbart die Verbundenheit mit der Kritischen Theorie, denn fiir Geuss
wie fur die Kritische Theorie ist nicht »das Gute, sondern das Schlechte Gegenstand
der Theorie«.3! Die Wahrheit im emphatischen Sinn driickt sich nie unmittelbar,
sondern nur in der Negation quasi spiegelschriftlich aus. Rawls ist apologetisch in
Bezug auf die eigene demokratische Gesellschaft und damit ideologisch.

Kritische Theorie ist radikal kritisch. Kritik ist fur sie die bestimmte Negation
gesellschaftlicher Zustande. Es geht ihr um die Kritik der Herrschaft und Ausbeu-
tung und um die revolutionire Umwilzung der Gesellschaft.32 Geuss bemerkt in
diesem Sinne ironisch, dass »das gesellschaftsverindernde Potenzial der Rawlsschen
Theorie [...] sich in einer Steuerreform [erschopfe]«.33 Und iiber Habermas bemerkt
Geuss, dass er sich immer mehr als » Durchschnittsliberaler« entpuppe, »der konkret
kaum mehr zu bieten [hat], als was man schon bei den Neukantianern der wilhel-
minischen Zeit hitte genauso gut finden«3* konnen. Dass es Habermas und Rawls
darum geht, den moralischen Mafsstab der Kritik auszuweisen und den Ort der
Kritik zu begriinden, der durch die radikale Vernunftkritik in der Nachfolge Nietz-
sches absolut in Ungewissheit gestoflen wurde, ist Geuss sicherlich bewusst. Thn
scheint allerdings diese radikale Vernunftkritik nicht zu beunruhigen. Vielmehr ver-
sucht er, die Genealogie Foucaults mit der Ideologiekritik zu vereinen. Er kritisiert
die liberale Trennung von »Sein« und »Sollen«, Empirie und Normativitit als eine
dogmatische Setzung und weist den Vorwurf eines naturalistischen Fehlschlusses als
unbegriindet zuriick.

Der Ideologiekritiker betrachtet jede affirmative Bezugnahme auf die eigene
Gesellschaft argwohnisch. Wenn keine Wahrnehmung und keine Uberzeugung der
Akteure und Mitglieder der Gesellschaft als sicher und verbiurgt gelten kann und
jeder positive Bezug auf die Gesellschaft dem Verdacht unterliegt, ideologisch zu
sein, kann jedes Engagement, beispielsweise fur Demokratie, die Menschenrechte,
den Sozialstaat, leicht der Ideologiekritik verfallen.3?

»Ideologiekritik beruht [...] immer auf einer Art sHermeneutik des Verdachts¢, wie Paul
Riceeur es nennt. Wo sie Verzerrungen im Selbst- und Weltverstandnis von Individuen wie
auch im Selbstverstandnis von sozialen Entititen aufdeckt, operiert sie mit einem Vorbehalt
gegen die Selbstauslegungen von sozialen Gebilden und Individuen und gegen die prima
facie Interessen der Individuen. «3¢

30 Geuss, Prinz 2012, S. 99.

31 Horkheimer 1987, S. 249.

32 Vgl. Jaeggi 2009, S. 287 f.

33 Geuss 2010, S. 429.

34 Geuss 2013, S.101.

35 Vgl. Geuss 2011, S. 84 ff., S. 123 ff.
36 Jaeggi 2009, S.270.

Leviathan, 44. Jg., 3/2016

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtilch geschitzter Inhal k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447

454 Jiirgen Forster

Diese zutiefst misstrauische Haltung des Ideologiekritikers bemerkt Helmut Konig
in Bezug auf Kurt Lenk, der sich in der Tradition Adornos und Horkheimers sehr
um die Erforschung der Ideologiekritik verdient gemacht hat: »Man darf dem libe-
ralen und demokratischen Frieden niemals trauen, er kann sich jederzeit als die
Vorstufe eines neuen faschistischen Triumphs entpuppen. Wir leben in der Bundes-
republik nach wie vor auf unsicherem Grund. Mit der ideologiekritischen Haltung
ist eine tiefe Skepsis gegeniiber der gesamten Sphire des Politischen verbunden«.37
Die Skepsis bezieht sich aber nicht nur auf die Politik, sondern insgesamt auf die
Welt. »Vor der Welt, wie sie ist, kann man sich gar nicht genug fiirchten.«3% In
diesem Satz druckt sich pragnant der grofle Unterschied in der Haltung zur Welt
aus, wie er zwischen den Vertretern der Kritischen Theorie und Hannah Arendt
besteht. Obwohl Arendt sich der Schwierigkeit, die Welt zu lieben, bewusst war3?
und oftmals am Zustand der Welt verzweifelte, steht dennoch im Zentrum ihres
Denkens die amor mundi, die Liebe zur Welt. Sie bestimmt Politik als die Sorge um
die Welt.40

Dieses Misstrauen ist ein Kernelement der Ideologiekritik und wird von Geuss in
Bezug auf Adorno als generelle Haltung der Kritik dargestellt. Im Gegensatz zu
Hegel, der die Wichtigkeit betont, »dass der Mensch in seiner Welt zu Hause ist,
und zur Kenntnis nimmt, dass er eigentlich zu Hause ist oder zumindest sein
kann«,*! sei es fiir Adorno geradezu ein moralisches Prinzip, sich nicht zu Hause zu
fiihlen.*2 »Nur Fremdheit ist das Gegengift gegen Entfremdung.«** Ahnlich
bestimme Foucault die ethische Haltung. Es gehe darum, »sich selbst als etwas
Fremdes an[zu]sehen; nur dadurch kann man den angemessenen Abstand zu sich
selbst und zur eigenen Welt bekommen, damit man dann die Pflege des Selbst und
die politische Titigkeit sinnvoll fortsetzen kann«.** Das Bediirfnis des In-der-Welt-
Seins steht fur die Kritische Theorie unter generellem Ideologieverdacht, weil die
Welt der Versohnung spottet. Auch das teilt Geuss mit der Kritischen Theorie. So
bemerkt er in Bezug auf Rawls, der die Versohnung als eine wesentliche Aufgabe
der Politischen Theorie bestimmt, dass dieser eine »groflere Ahnlichkeit mit Hegel
als mit Kant«* besitze. Diese Motivation verweise auf die religiosen Wurzeln des
Rawls’schen Denken und mache den ideologischen Charakter dieser Philosophie
aus.*® Geuss kommt zu dem vernichtenden Urteil: »In der wirklichen Politik sind

37 Konig 2012, S. 685.

38 Adorno 19974, S. 778.

39 Vgl. Arendt 2003 a, S. 522.
40 Vgl. Kohn 2007, S. 138.
41 Geuss, Prinz 2012, S. 100.
42 Vgl. ebd., S. 100.

43 Adorno 1997e,S.103.

44 Geuss 2012, S.101.

45 Geuss 2011, S.122.

46 Vgl. ebd., S.123.

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtilch geschitzter Inhal k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447

Metakritische Reflexionen des Realismus 455

Theorien wie die von Rawls Blindgédnger, es sei denn natiirlich als potenzielle ideo-
logische Interventionen«.*”

Fiir Arendt bedingt das Bediirfnis nach Versohnung mit der Welt eine verstehende
Haltung zur Welt. Ideologiekritik raumt demgegentiber dem wissenschaftlichen
Erkldren einen Vorrang vor dem hermeneutischen Verstehen ein; was wiederum nur
eine Konsequenz der eingenommenen Beobachterposition ist. Die Kritische Theorie
betrachtet das hermeneutische Verstehen als verklarend, weil es keine kritische Dis-
tanz zu diesem Uberlieferungsgeschehen einnehmen kann. Fiir die Kritische Theorie
ist die Geschichte als Vorgeschichte noch Teil einer sinnlosen Naturgeschichte. Her-
meneutik verkldre in ihrer Fixierung auf Sinn zwangsldufig das sinnlose menschliche
Leiden. Fur die Hermeneutik ist die Autoritdt der Tradition noch nicht gebro-
chen.* Die Freiheit des Individuums zur Reflexion, das heif$t zur Hinterfragung der
Autoritit, zerstore die Tradition und fihre zu Orientierungs- und Sinnverlust.
Anstatt der Emanzipation des Individuums diene das hermeneutische Verstehen der
Kritischen Theorie zufolge ausschlieflich dazu, das Individuum in den Uberliefe-
rungszusammenhang, das heifst in die Erinnerungs-, Sprach- und Erfahrungsge-
meinschaft, kurz: die Nation, einzugliedern. Mit dem hermeneutischen Verstehen
kommt man nicht dazu, dariber nachzudenken, inwieweit »das Einrticken« (Gada-
mer) durch Aneignung der Traditionen auch auf herrschaftlichem Zwang
beruhe.#® Selbst die Hegel’sche Versohnung ist ein Verrat an der kritischen, dialek-
tischen Vernunft, falscher Trost oder ein »personlicher Friedensschluss des Philo-
sophen mit einer unmenschlichen Welt«.%0 Aufgabe der Gesellschaftstheorie ist der
Aufweis, die Erklarung und die Kritik der systemischen Widerspriiche, Ausbeutun-
gen und Ungerechtigkeiten, keinesfalls das Verstehen im Arendt’schen und
Hegel’schen Sinne. Fiir Arendt steht der Prozess der Sinnstiftung nicht von vornhe-
rein unter Ideologieverdacht. Das Verstehen-Wollen ist fiir sie so etwas wie ein
menschliches Existential, das mit der Geburt beginnt und mit dem Tod endet. »Es
ist die spezifisch menschliche Weise, lebendig zu sein, denn jede einzelne Person
muss sich mit jener Welt versohnen, in die sie als Fremder hineingeboren wurde und
wo sie im MafSe ihrer klar bestimmbaren Einmaligkeit immer ein Fremder bleiben
wird.«>! In Abwandlung eines Arendt-Wortes konnte man sagen, dass die Kritische
Theorie an der Weltentfremdung mitwebe, die die moderne Welt Arendt zufolge
befallen hat.

Die Kritik der Gesellschaft, wie sie die Kritische Theorie formuliert, hat die Versoh-
nung zum Ziel. Versohnung ist der MafSstab der Kritik. Die gesellschaftliche Dialek-

47 Ebd., S.128.

48 Sicherlich vertritt Arendt keineswegs eine reine hermeneutische Philosophie im Sinne
Gadamers, dagegen spricht schon die Betonung des Traditionsbruchs. Gleichwohl nimmt
sie die Dimension des Sinns und die Wichtigkeit von Tradition und Kontinuitit ernst.
Fiir sie ist das Bediirfnis nach Versohnung nicht per se ideologisch, sondern letztlich der
Impuls des verstehenden Denkens.

49 Vgl. Habermas 1971 b.
50 Horkheimer 1988, S. 178.
51 Arendt 2000Db, S. 110.

Leviathan, 44. Jg., 3/2016

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtilch geschitzter Inhal k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447

456 Jirgen Forster

tik »hatte [...] ein Ende in der Versohnung. Diese giabe das Nicht-Identische frei, ent-
ledigte es noch des vergeistigten Zwanges, eroffnete erst die Vielheit des
Verschiedenen, tber die Dialektik keine Macht mehr hitte. Versohnung wire das
Eingedenken des nicht langer feindseligen Vielen, wie es subjektiver Vernunft ana-
thema ist. Der Versohnung dient Dialektik«.’2 Die Moglichkeit der Versohnung
beruhtaufeiner radikalen Veranderung aller gesellschaftlichen Verhaltnisse. Die Kri-
tik zielt auf die Uberwindung des gesellschaftlichen Zwangs- und Verblendungszu-
sammenhangs, der wie ein Bann auf der Gesellschaft liegt und alle Beziehungen ver-
hext. »Erkenntnis hat kein Licht, als das von der Erlosung her auf die Welt scheint:
alles andere erschopft sich in der Nachkonstruktion und bleibt ein Stiick Technik. «33
Allerdings versagt sich die Kritische Theorie, die Utopie des versohnten Zustands
positiv auszumalen, und hilt dem judischen Bilderverbot dadurch die Treue. Der ver-
sohnte Zustand ist lediglich spiegelschriftlich im negativen Zustand zu erahnen.>*

52 Adorno 19971, S. 18.
53 Adorno 1997e, S. 333.

54 Rahel Jaeggi betont in ihrer Aktualisierung der Ideologiekritik den konsequent immanen-
ten, negativistischen Ansatz der Ideologiekritik, der das Kritisierte nicht an einem externen
Maf3stab misst. Der Kritiker kritisiert nicht von auflen, sondern nimmt den Maf$stab aus
dem kritisierten Sachverhalt. Im Gegensatz zur internen Kritik Walzers, »die partikularis-
tisch an die bestehenden Normen einer Gemeinschaft (die sie noch dazu als in sich geschlos-
sen imaginiert) gebunden« bleibt (Jaeggi 2009, S.285), erhebt die Ideologiekritik als
immanente Kritik einen universalistischen Anspruch. Ideologiekritik »entwickelt dieses
Ideal aus dem widersprichlichen >Bewegungsmuster der Wirklichkeit< selbst« (ebd.,
S.286). Aus dem widerspriichlichen Alten soll das Neue entstehen, das sich als das Bessere
erweist. »Das Richtige entwickelt sich aus der >aufhebenden< Uberwindung des Falschen «
(ebd.,S. 283).In diesem Prozess verwandeln sich sowohl der Begriff, das heifSt die Normen,
als auch die Praxis. Dass dieser Standpunkt einer auf das Ganze zielenden Kritik, die rein
immanent verfahrt, nicht so einfach einzunehmen ist, macht der letzte Aphorismus der
Minima moralia deutlich. Die moralische Forderung an die Philosophie, die Adorno hier
erhebt, macht die Wichtigkeit der Transzendenz deutlich, auch wenn er sie in eine Para-
doxie uberfihrt. »Erkenntnis hat kein Licht, als das von der Erlosung her auf die Welt
scheint: alles andere [reine Immanenz; J.F.] erschopft sich in der Nachkonstruktion und
bleibt ein Stiick Technik. Perspektiven miifSten hergestellt werden, in denen die Welt ahn-
lich sich versetzt, verfremdet, ihre Risse und Schriinde offenbart, wie sie einmal als bediirf-
tig und entstellt im Messianischen Lichte daliegen wird. Ohne Willkiir und Gewalt, ganz
aus der Fihlung mit den Gegenstdnden heraus solche Perspektiven zu gewinnen, darauf
allein kommt es dem Denken an. [...] Aber es ist auch das ganz Unmogliche, weil es einen
Standort voraussetzt, der dem Bannkreis des Daseins, wire es nur um ein Winziges, ent-
riickt ist, wihrend doch jede mogliche Erkenntnis nicht blofs dem was ist erst abgetrotzt
werden muf$, um verbindlich zu geraten, sondern eben darum selber auch mit der gleichen
Entstelltheit und Bedirftigkeit geschlagen ist, der sie zu entrinnen vorhat« (Adorno
1997, S. 283). Kritik bedarf demnach immer auch des Blicks von aufSen, zumindest die
Ahnung von einer unentstellten, versohnten Welt. »In der Tat darf die dialektische Wen-
dung der Kulturkritik nicht die MafSstibe der Kultur hypostasieren. Sie halt sich dieser
gegeniiber beweglich, indem sie ihre Stellung im Ganzen einsieht. Ohne solche Freiheit,
ohne Hinausgehen des BewufStseins tiber die Immanenz der Kultur wiare immanente Kritik
selber nicht denkbar: der Selbstbewegung des Objekts vermag nur zu folgen, wer dieser
nicht durchaus angehort« (Adorno 1997¢, S. 23).

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtilch geschitzter Inhal k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447

Metakritische Reflexionen des Realismus 457

Mir scheint es jedoch fraglich, ob die Kritische Theorie ein Sensorium besitzt, um
das kritische Misstrauen iiberwinden zu konnen. Kann der Kritiker eine versohnte
Welt erkennen? Kann er sie wahrhaben wollen? Oder ist der Gedanke an eine rea-
lisierte Versohnung nicht per se ideologisch? Ist Versohnung dann fiir die Kritische
Theorie zwar eine utopische Vision, die sie aber nie zu verwirklichen hoffen darf?
Bedarf es zu einer Praxis, die sich dem Ziel der Versohnung verpflichtet fiihlt, nicht
gerade des Vertrauens in die Welt und die Bereitschaft, sich auf sie einzulassen? Der
Antrieb zur Ideologiekritik besteht darin, »sich gegen Enttduschungen zu immuni-
sieren: Es ist ratsam, stets mit dem Schlimmsten zu rechnen, auf nichts ist Verlass,
niemandem kann man wirklich trauen«.>

»Die eigentliche Politik der Kritischen Theorie griindete vor allem auf dem beharrlichen
Insistieren auf die Kraft der Negativitit. [...] Von der anfinglichen Weigerung gegeniiber
einer verdinglichten Geschichtsphilosophie, iiber die Kritik der verwalteten Welt, bis hin zu
der psychologisch angeleiteten Kritik der Anpassung der Individuen und bis zu Adornos
essayistischer Freiheit, der Slogan des Nicht-Mitmachens stelle einen Imperativ dar, der
Theorie vor moglicher Konformitit schiitze und der damit versuche, die Moglichkeit von
Kritik aufrechtzuerhalten. «’¢
Auf das Problem des Bruchs mit der Teilnehmerperspektive, den der Ideologiekri-
tiker vollzieht und vollziehen muss, weist auch Michael Walzer in seiner Replik auf
Axel Honneth hin. Walzer problematisiert den ideologiekritischen Blick von aufSen,
und er macht auf das Problem des Wahrheitsanspruchs und des Paternalismus auf-
merksam, der mit dem Begriff des objektiven Leids verbunden ist:
»[F]ir Honneth besteht der wahre Zweck einer guten Sozialtheorie gerade darin, diejenigen
Unterdriickungen aufzudecken, von denen keiner weif$ — selbst die Opfer nehmen ihr eigenes
Leiden noch nicht wahr. Wenn ihnen der Kritiker also seine Stimme leiht, sagt er nicht, was
sie wollen oder was sie wollen, dass er sagt. Er sagt, was er sagen will (in ihrem Interesse),
und driickt damit eine tiefe Einsicht in die soziale Wirklichkeit aus, die nur ihm zukommt.
Dieser Kritiker kann kein Mitleid fithlen, da er nicht >mit« seinen Mitmenschen fiihlt. Er
muss eher kaltherzig und sogar verbittert sein, wie Honneth sagt, weil er sich gezwungen
sieht, Verletzungen und Schmerzen zu artikulieren, die nur er erkennt. Hinter dieser Dar-
stellung des kritischen Unterfangens steht die marxistische Idee des falschen Bewusstseins.
[...] er [Honneth; J.F.] denkt, dass eine gute Gesellschaftstheorie Verletzungen aufdeckt, die
gewohnliche Menschen, Sie und ich, noch gar nicht erfahren haben, die uns noch nicht
bewusst sind. Wir sind intellektuell und emotional innerhalb dessen, >was 6ffentlich als sag-
bar und als unsagbar gilt, gefangen. Der Theoretiker/Kritiker hat sich befreit und sieht die
Welt, wie sie wirklich ist. Er ist ein echter Held, auch wenn Honneth mit wunderbarer
Offenheit zugibt, dass er eher ein negativer Held als ein positiver Held ist [...]: voller >Groll
und Verbitterung«|...].<%7
Mit Adorno und Foucault bestimmt auch Geuss sein theoretisches Motiv in der
Auflosung aller Selbstverstandlichkeiten und Naivitaten, wenn er das Fremdwerden
zum moralischen Prinzip der Kritik erhebt. Der Ideologiekritiker tritt wie der Phi-
losoph Platons aus der Hohle, muss sich von der Vertrautheit und Routine des All-
tags befreien, muss sich zu einem Fremden machen, um die Wirklichkeit moglichst
objektiv beobachten zu konnen.

55 Konig 2012, S. 680.
56 Howard 2000.
57 Walzer 2009, S. 602; Hervorhebung J.F.

Leviathan, 44. Jg., 3/2016

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtilch geschitzter Inhal k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447

458 Jirgen Forster

4. Philosophie, Ideologiekritik und das Gliick der Erkenntnis

Wie dem Philosophen bleibt dem Ideologiekritiker primdr nur das Glick der
Erkenntnis, zumal der Kritik der Adressat verlorengegangen und »Praxis, auf unab-
sehbare Zeit vertagt« ist, weil der Augenblick der Verwirklichung der Philosophie
»versiumt ward«.’8 Konig beschreibt diese weltabgewandte Haltung der Ideolo-
giekritik treffend in Bezug auf Kurt Lenk??:

»Das Unternehmen der Ideologiekritik, dem er [Lenk; J.F.] sich verschrieb, basierte nicht
auf Reisen und Anschauung, sondern auf der Anstrengung des Begriffs, und sein Ort war
nicht die Welt, sondern das Studierzimmer. Lenk suchte nicht die groffen Auftritte und die
Biihne der Medien, er publizierte nicht in Zeitungen, sondern vor allem in Fachzeitschriften
und in wissenschaftlichen Sammelbianden. Sein Metier war die mithsame, aber gewissen-
hafte Arbeit im Weinberg der politischen Ideengeschichte, er verkorperte den Typus des

58 Adorno 19971, S. 15. In seinen Marginalien zu Theorie und Praxis wendet sich Adorno
gegen die Theoriefeindschaft und den blinden Aktionismus der Studenten. Gegen die
rebellierenden Studenten betont er: »Heute wird abermals die Antithese von Theorie und
Praxis zur Denunziation der Theorie mifSbraucht« (Adorno 1997d, S. 763). »[S]olche
Theoriefeindschaft wird zur Schwiche der Praxis. DafS dieser die Theorie sich beugen
soll, 16st deren Wahrheitsgehalt auf und verurteilt Praxis zum Wahnhaften; das auszu-
sprechen ist praktisch an der Zeit« (ebd., S. 766). Gegen die Pseudo-Aktivitit und den
Vorrang der Praxis betont er, dass das Festhalten an der Theorie, als dem zweckfreien
Nachdenken, durchaus Widerstand gegen den universalen Verwertungszusammenhang
des Kapitalismus ist. Auffallend ist dabei, dass fir Adorno Praxis zunichst ganz undif-
ferenziert die Tatigkeit des Menschen bedeutet. Sie entspringt aus der Arbeit, und die in
ihr wirkende Dialektik ist die Dialektik von Subjekt und Objekt. Adorno bestimmt das
Ziel richtiger Praxis eigentiimlicherweise und nur schwer nachvollziehbar in ihrer eigenen
Abschaffung (vgl. ebd., S.769) und kommt damit dem Marx’schen Politikverstindnis
recht nahe, wonach die Politik in Form des Staates in einer klassenlosen Gesellschaft
abstirbt und sich in eine »Verwaltung von Sachen« verwandelt. Freiheit ist fur Adorno
auch ein Begriff, der seine wahre Bestimmung erst in einer wahrhaft freien Gesellschaft
erhilt. Solange wir noch in der verwalteten Welt leben, kann man Freiheit nur als den
Prozess der Befreiung fassen. Freiheit sei »die bestimmte Negation der jeweils konkreten
Gestalt der Unfreiheit« (Adorno 2006, S. 338).

59 Lenk hat nicht nur mit Ideologie, Ideologiekritik und Wissensoziologie (1961) den maf3-
gebenden Band mit klassischen Texten herausgegeben und mit einer problemgeschicht-
lichen Einleitung versehen, sondern mit seinen Buchern Volk und Staat. Zum Strukiur-
wandel politischer Ideologien im 19. und 20. Jabrbundert (1971) und Marx in der
Wissenssoziologie (1972) wichtige ideologiekritische Studien im Geiste der Kritischen
Theorie verfasst. Lenk teilt die Kritik Adornos und Horkheimers an der Wissenssozio-
logie und bemerkte bereits 1961: »Die deutsche Wissenssoziologie ist — auch in ihrer
Mannheimschen Version — alles andere als ein zum Soziologismus verdiinnter Semimar-
xismus. [...] Daf$ nach dem Erscheinen von Mannheims >Ideologie und Utopie« der Ver-
dacht aufkommen konnte, seine >radikale Wissenssoziologie«[...] sei die Marxsche Theo-
rie im Gewande biirgerlicher Wissenschaft, ist nur aus einer horrenden Unkenntnis des
Originals zu erkldren. Fir viele Geisteswissenschaftler bildete die Lektiire der Mann-
heimschen Schrift vermutlich die erste Berithrung mit der Begriffswelt des historischen
Materialismus; nur so ist die Schockwirkung zu begreifen, die davon ausging« (Lenk
1961, S. 51). Marx dem Zugriff der Wissenssoziologie zu entziehen bildet dann explizit
das Motiv der Studie von 1972. Sein hauptsichliches Forschungsinteresse richtet sich auf
den Rechtsextremismus und seine Vordenker, auch hier fiihrt er die Tradition der Kriti-
schen Theorie Adornos und Horkheimers weiter.

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtilch geschitzter Inhal k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447

Metakritische Reflexionen des Realismus 459

umfassend belesenen und gebildeten Gelehrten, der das stille Gliick der Erkenntnis geniefSt
und von ihm lebt und zehrt. «®°
Kurt Lenk verkorperte keineswegs den Typus des offentlichen Intellektuellen, hierin
unterschied er sich durchaus von seinen akademischen Lehrern Horkheimer und
Adorno, die nach ihrer Riickkehr aus dem Exil umfassend durch die Medien auf die
Offentlichkeit bildend einwirkten.

Der Ideologiekritiker beziehungsweise der kritische Gesellschaftstheoretiker ist
laut Honneth kein Intellektueller, der sich in die Offentlichkeit begibt. Honneth
trennt die Haltung des »normalisierten Intellektuellen« von der Haltung des ideo-
logiekritischen Gesellschaftstheoretikers. Der Gesellschaftskritiker berufe sich nicht
auf die Erfahrung als Teilnehmer einer gesellschaftlichen Praxis. Er sei nicht auf die
Zustimmung der politischen Offentlichkeit angewiesen. Vielmehr stiitze er sich auf
die Gesellschaftstheorie, um seine Aufgabe, nimlich die »Zerstorung aller mythi-
schen Michte um und in uns«,°! wie Honneth mit Siegfried Kracauer formuliert,
erfilllen zu konnen. Diese Aufgabe bringt den Gesellschaftskritiker in eine Span-
nung, wenn nicht gar in einen Widerspruch zur Offentlichkeit, da er die Grenzen
des offentlich Sagbaren und Unsagbaren als unsichtbare Zensur reflektiert, die er
»zu durchléchern und probeweise aufSer Kraft zu setzen«®2 versucht.

Der Bruch mit der Teilnehmerperspektive und die Verdringung alltiglicher Erfah-
rung bedingt die grofstmogliche Distanz zum politischen Handeln, da Handeln nie
ortlos sein kann. Handeln bedarf der Pluralitit, es kann nicht in der Isolation voll-
zogen werde. Handeln kann ausschliefSlich in der Teilnehmerperspektive vollzogen
werden. Ist fiir den Ideologiekritiker die Beobachterperspektive charakteristisch,
dann lasst sich seine Kritik nur im iibertragenden Sinne als Praxis verstehen. Geuss
betrachtet im Anschluss an Quentin Skinner und die Sprechakttheorie Austins
Theorie als ein praktisches Tun, als einen Eingriff. »Eine politische Theorie aufzu-
stellen, heif3t, in das politische Leben selbst einzugreifen. «¢3 Dies vollzieht die Theo-
rie vor allem durch die Erfindung neuer Begriffe: »Diese Begriffe sollen nicht nur
bestehende, wenn auch neuartige Sachverhalte nachtriglich abbilden, sondern sie
sollen auch eingreifend die Wirklichkeit gestalten«.®* Diese Wirkung koénnen
Begriffe aber nur erfiillen, wenn die Akteure und Mitglieder sie in ihre Diskussionen
und offentlichen Auseinandersetzungen tibernehmen. Dies wird gelingen, wenn die
Mitglieder einer Gesellschaft in den neuen Begriffen ihren eigenen Erfahrungsgehalt
erkennen.®® Wenn dem so ist, kann der Kritiker aber keineswegs seine privilegierte
Beobachterperspektive behalten, er wird automatisch zu einem Teilnehmer, zu
einem Gesprichspartner, zu einem unter vielen. Und er muss ertragen konnen, dass
sich die Menschen seine Gedanken so aneignen, wie er es nicht wollte, und sie inter-

60 Konig 2012, S. 684.
61 Honneth 2007, S.224.

62 Ebd.
63 Geuss 2010, S. 420.
64 Ebd., S.421.

65 Vgl. ebd., S.422.

Leviathan, 44. Jg., 3/2016

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtilch geschitzter Inhal k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447

460 Jirgen Forster

pretativ verwissern, ihn also kreativ missverstehen. Das, was dem Kritiker seine
hervorgehobene Erkenntnisposition sichert, bedingt jedoch ebenso einen »ganz
indirekten Handlungsbezug«,% wie ihn Geuss fiir die Philosophen kritisch betont.
Die Distanz zum Handeln, die der Ideologiekritiker ebenfalls mit dem Philosophen
gemein hat und die der Beobachterposition geschuldet ist, beinhaltet die Gefahr, das
Handeln in seiner Besonderheit zu verkennen und es im Sinne des Herstellens zu
verstehen.®”

Bei aller Betonung des Erfahrungsbegriffs in der Kritischen Theorie und bei Geuss
negiert die sozialwissenschaftliche Perspektive gerade die Erfahrung der Akteure.
Konsequenterweise muss diese Entwertung auch die Erfahrung des Ideologiekriti-
kers betreffen, der sich ja als Akteur auch in der Gefahr der ideologischen Verblen-
dung befindet. Wie bereits gesagt, wird die Erfahrung durch Theorie ersetzt. Wie
die Theorie die sinnliche Erfahrung prigt, aber auch verdringt und verzerren kann,
macht Walzer am Beispiel der Totalitarismustheorie und des Vietnamkriegs deut-
lich. Der Totalitarismustheorie sei es gelungen, die Wirklichkeit des Kriegs unsicht-
bar zu machen, weil man nur noch die Notwendigkeit sah, die totalitare Gefahr zu
bekdmpfen. Die Theorie rechtfertigte das Handeln der US-Armee und machte ihre
Verbrechen unsichtbar. Die Theorie vertritt letztlich das Allgemeine; sie kennt keine
Individuen, sondern nur Charaktermasken. Sie »sieht« keine brennenden Dorfer
und sterbenden Menschen, sondern nur den totalitiren Feind.68

Ob das Verharren in der Beobachterperspektive iiberhaupt Erfahrungen ermog-
licht, bleibt meines Erachtens eine offene Frage. Eins scheint mir aber unabweisbar,
dass diese wissenschaftliche Perspektive nach dem Modell der Zentralperspektive
modelliert ist, die nahezu automatisch die Pluralitdt der Anschauungen und Per-
spektiven als feindlich betrachten muss und ausloscht. Die Erfahrungen, das Selbst-
verstindnis und das Wissen der Akteure bleiben unberticksichtigt, da sie als naiv
und vorreflexiv gelten.

5. Ideologiekritik und die Abwertung der Meinung

Die von Platon vorgenommene Abwertung der Meinung findet ihr Pendant in der
Ideologiekritik. Geuss wendet sich sowohl gegen die aristotelische Methode, von
den alltdglichen Ansichten auszugehen, wie auch gegen die Rawls’sche Methode des
Uberlegungsgleichgewichts, die von den allgemein geteilten moralischen Intuitionen
ausgeht, ohne ihre Genese zu reflektieren.®® Die Mitglieder der Gesellschaft stehen
prinzipiell unter dem Verdacht des ideologischen Bewusstseins und miuissen befreit
werden. Der Ideologiekritiker muss wie der Philosoph Platons wieder in die Hohle
zurlick, wobei sich das Problem ergibt, wie der wissende Fremde von den Unwis-
senden verstanden werden kann. Die Hohlenbewohner kénnen sich als Hohlenbe-

66 Ebd., S.420.

67 Siehe unten.

68 Vgl. Walzer 2009, S. 604.
69 Vgl. Geuss 2011, S. 124.

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtilch geschitzter Inhal k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447

Metakritische Reflexionen des Realismus 461

wohner nicht befreien und ihre Illusionen, ihr scheinhaftes Wissen uberwinden.
Selbst der Philosoph Platons ist entfesselt und aus der Hohle gefiihrt worden. Dieser
Prozess der Aufklirung, der in schmerzhafter Ent-Tduschung und Desillusionierung
besteht, wird von Ressentiments und Konflikten begleitet. »In der Person des Theo-
retikers tritt das deutlich zutage; seine Kritik ist aggressiv nicht nur gegeniiber den
bewufSten Apologeten des Bestehenden, sondern ebensosehr gegeniiber ablenken-
den, konformistischen oder utopistischen Tendenzen in den eigenen Reihen.«”? Die
Wahrheit kann im Bereich der Politik nur despotisch wirken. So wenig wie der Phi-
losoph kann aber der Ideologiekritiker auf diesen Wahrheitsanspruch verzichten,
will er seine Kritik nicht als bloffe Meinung vorbringen.”! Im Fall der Ideologiekritik
kommt jedoch noch die Haltung des Entlarvens und die parternalistische Entmun-
digung und Entwertung der Menschen als gleichberechtigte Gespriachspartner
hinzu. Die Abwehr der Ideologiekritik seitens der Beherrschten ist dabei wiederum
ein Beleg dafiir, wie sehr man der Ideologie schon erlegen sei.”?

Wie sich die sozialwissenschaftliche Haltung der Ideologiekritik auf das 6ffentli-
che Gesprich und die Politik auswirkt, macht Arendt im Gesprach mit Arnold Geh-
len deutlich. Die von Gehlen charakterisierte soziologische Erkenntnishaltung”? teilt

70 Horkheimer 1988, S. 190.

71 Rahel Jaeggis Versuch, die »Schwierigkeiten mit der Ideologiekritik« (Jaeggi 2009,
S.293) zu l6sen, kann letztlich den Bruch und die asymmetrische Beziehung von Kritiker
und den ideologisch Verblendeten nicht vermeiden. Auch fur sie »bedarf es ganz offenbar
gerade des Bruchs mit der zur zweiten Natur gewordenen Selbst- und Weltwahrneh-
mung« (ebd., S.294). Wenn sie einerseits auf den »konstruktivistisch-performative[n]«
Charakter der Ideologiekritik hinweist, da fir sie »die Zusammenhinge wie die Wider-
spriiche, die das Bewegungsprinzip dieser Kritik ausmachen, [...] gleichzeitig >gegeben<
und >gemacht« [sind], und auf die Interpretationsabhingigkeit ihrer Ergebnisse hinweist,
stellt sich jedoch die Frage, ob sie den Geltungsanspruch nicht doch allzu sehr von der
Anerkennung durch die Gemeinschaft abhingig macht, die doch mehrheitlich mit einem
falschen Bewusstsein lebt. Wie geht man mit den Ungleichzeitigkeiten von Erkennenden
und Nicht-Erkennenden beziehungsweise sich der Erkenntnis Verweigernden um? Dieses
Problem miisste eine affirmative Bezugnahme auf die Ideologickritik reflektieren.

72 Vgl. Celikates 2009, S. 69 f.

73 Diese Abneigung gegen die Soziologie fand einen ersten Ausdruck in ihrer Rezension von
Karl Mannheims Buch Ideologie und Utopie aus dem Jahr 1930. Dort verteidigt sie noch
vehement das Recht der philosophischen Fragestellung, namentlich die ihrer Lehrer
Heidegger und Jaspers, gegen die Bedrohung durch die Soziologie (vgl. Young-Bruehl
1996, S.135-138). »Das Miftrauen gegen den Geist, das in der Soziologie und ihrem
Destruktionsversuch sichtbar ist, entspringt der Heimatlosigkeit, zu der der Geist in
unserer Gesellschaft verurteilt ist. Die Heimatlosigkeit und scheinbare Entwurzeltheit
(vfreischwebende Intelligenz<) macht alles Geistige von vornherein verddchtig; es wird
nach einer Realitit gesucht, die urspriinglicher ist als der Geist selbst, und auf sie hin
sollen alle geistigen Zeugnisse interpretiert bzw. destruiert werden. Destruktion meint
hier nicht Zerstorung schlechthin, sondern Reduktion des Geltungsanspruches auf die
jeweilige Situation, aus der er entsprungen ist.« (Arendt 1982, S. 519 f.) Arendt demons-
triert, wie der Versuch Mannheims, die Soziologie zu einer » Zentralwissenschaft« (ebd.,
S.524) zu machen, sich in unheilsame Widerspriiche verstrickt. »Da die Soziologie,
indem sie die Transzendenz des Geistes als Flucht auslegt, ganz bestimmten Moglichkei-
ten menschlichen Daseins nicht gerecht wird und sie nur scheinbar zu entlarven imstande

Leviathan, 44. Jg., 3/2016

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtilch geschitzter Inhal k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447

462 Jirgen Forster

mit der Ideologiekritik das detektivische Motiv oder das aufklarerische Bediirfnis
der Entlarvung. Geuss charakterisiert die Haltung in Bezug auf Lenin: »Lenin hat
in seiner Diagnose vollkommen Recht: Die immer wiederkehrende Frage in unserem
politischen Leben lautet >Wer wen?«, das heifSt, wer kann wen verhaften, entlassen,
iiberzeugen, beeinflussen, bestechen usw.«.”* Lenin stellt die Machtfrage, und
Macht ldsst sich hier im Sinne Max Webers verstehen. Wer kann befehlen und seinen
Willen durchsetzen? Gehlen beschreibt diese Haltung folgendermafSen: »[A]ls Sozio-
loge habe ich die Vorstellung, dass es weniger interessant ist, geistige Positionen
oder Ideen zu vertreten, wenn man Wissenschaft betreiben will, als zu fragen: Wer
steht dahinter, wer ist an dieser Position interessiert, wer vertritt sie und warum
vertritt er sie?«”3

Hier wird sichtbar, dass man nicht mehr auf den Gehalt des Gesagten eingeht,
sondern immer das verborgene, wahre Motiv, das partikulare Interesse, den Klas-
senstandpunkt herauszulesen versucht. Ideologiekritik versucht, den Schein zu zer-
storen und dem Ideologen die Maske herunterzureiflen. Arendt antwortet Gehlen
sehr erhellend. Thre Antwort macht die Schwierigkeit deutlich, das Arendt’sche
Denken mit der Ideologiekritik zu versohnen und sie fir die Kritische Theorie zu
vereinnahmen:

»Sie haben natiirlich als Soziologe gesprochen, und ich bin kein Soziologe. Meine Auffas-
sung ist, dass dieses methodische Misstrauen, das stets stindig fragt: Was oder wer steht
denn dahinter?, jede ernste Diskussion unméglich macht. Wir miissen doch davon ausgehen,
dass wir irgendwie gemeinsame Sorgen um die Welt haben und dass wir nicht bei jedem
Gesprich, das wir fithren, im Hintergrund Gruppeninteressen argwohnen konnen. Ich kann
Ihnen versichern, hinter mir stehen 0,0 Prozent Gruppeninteressen. Den Realismus, den Sie
predigen, den teile ich durchaus. Aber dieses Misstrauen — ich sage es noch einmal — ist jeder
Diskussion todlich. Wenn ich nicht voraussetze, dass der Mensch, mit dem ich spreche,
genausowenig Interessen vertritt in dem Moment, wo er mit mir spricht, wie ich selber, dann
hat es ja gar keinen Sinn, dass ich mich mit ihm unterhalte. Wenn ich aber anfange nach-
zuforschen, welche Interessen er vertritt, dann werde ich ja schon zu einer Art von Spitzel.
Auf einer solchen Grundlage gibt es keine Diskussionsmoglichkeit, keinen freien Meinungs-
austausch. Sie werden sagen, wir gehen alle von dieser Fiktion aus, aber dann trifft es auch
auf uns zu. Dann ist uns eben unser Gruppeninteresse unbewusst. Wenn es uns unbewusst
ist, warum soll es dann den anderen bewusst sein? Das ist wieder eine Frage, die mir noch
niemand beantwortet hat [Es handelt sich um die Frage, warum der Ideologiekritiker nicht
auch dem Verblendungszusammenhang erliegt; J.F.] In dieser Hinsicht habe ich sehr viel
einzuwenden, sowohl gegen die Soziologen als auch gegen die Psychoanalytiker. Das Miss-
trauen allein macht den Kohl nicht fett, und er bringt uns der Sache, tiber die wir reden,
nicht niher, sondern wir verschieben das Problem dadurch, dass wir irgendwelche Selbste

ist, bleiben Residua der Destruktion, auf die sie im Destruieren nicht gefafSt war und die
sie deshalb in eine viel radikalere Transzendenz riickt, als sie der Geist von sich aus
beansprucht. Aus dem NichtgefafStsein auf das mogliche Prius des Geistigen, also schon
aus der Destruktion selbst, die die Grenzen ihrer Kompetenz nicht von vornherein
absteckt [...], entsteht diese eigentiimliche Verschiebung: dafS als letztes Residuum doch
noch Geist bleibt, dieser aber transzendent und ahistorisch wird, weil die Realitit der
Geschichte so verstanden ist, daf$ fiir ihn in ihr eigentlich kein Platz bleibt. Damit wird
nun aber ein Phianomen als unerklarbare und nicht weiter aufhellbare Voraussetzung
angesprochen, das fiir die Philosophie keineswegs in dieser Unbestimmtheit und Nega-
tivitat zu verbleiben braucht.« (Ebd., S. 525)

74 Geuss 2010, S. 422.
75 Gehlen, zitiert in Arendt 1976, S. 99.

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtilch geschitzter Inhal k.
prlaia o0ies. @ o

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447

Metakritische Reflexionen des Realismus 463

und unser eigenes Selbst dazwischenschalten. Es gibt schon so etwas wie Sachlichkeit — dieses
Wort ist ja in Deutschland furchtbar missbraucht worden, das will ich gern zugeben, aber
erlauben Sie mir, es hier zu benutzen, ich habe im Moment kein anderes zur Verfiigung — es
gibt also so etwas wie Sachlichkeit, und es gibt auch so etwas wie die Moglichkeit, einen
Menschen durch Argumente zu iiberzeugen.«”®
Arendt macht deutlich, dass die Ideologiekritik sich des Misstrauens nicht entschla-
gen kann. Aber das Dilemma der Ideologiekritik liegt gerade darin, dass dieses
Misstrauen das verhindert, was es eigentlich bewirken mochte: Emanzipation und
Reflexion.””

Die Ideologiekritik des Bruchs teilt »[d]as elitire Pathos der traditionellen Philo-
sophie«,”8 weil sie in der gleichen asymmetrischen Beziehung gedacht ist und eher
uber die Menschen als mit ihnen spricht. Diese Asymmetrie produziert Abwehr,
wenn der Kritiker von auflen in der Haltung des Besserwissers auftritt, der die
Bewegungsgesetze der Gesellschaft durchschaut und der deshalb weifs, was zu tun
ist. Die Lenin’sche Konzeption der Avantgarde-Partei entspringt genau dieser ideo-
logiekritischen Haltung. Hier wird die Gefahr deutlich, dass die Ideologiekritik
durch den Bruch und die eingenommene Beobachterposition die Verobjektivierung,
wenn nicht gar die Verdinglichung der Beherrschten im Sinn der » Anerkennungs-
vergessenheit« (Honneth) reproduziert.”

6. Ideologiekritik und der Vorrang der Theorie

Misstrauen, Zweifel und radikale Kritik an der Welt sind letztlich nur in der theo-
retischen Einstellung zu vollziehen. Als Handelnde sind wir immer schon in der
Welt, auf die wir uns einlassen miissen. Ohne ein gewisses Maf$ an Vertrauen in die
Welt und die Mitmenschen gibe es keine Initiative und kein Anfangen. Handeln
kann nicht in der Negativitat der Kritik verharren, sondern vollzieht sich immer im
Hier und Jetzt; im positiven Vollzug.

Bei aller Betonung der Praxis vertritt die Kritische Theorie, bedingt durch ihren
ideologiekritischen Ansatz, einen Vorrang der Theorie.80

»Kein Zweifel und unbestritten, daf die verniinftige Analyse der Situation die Vorausset-
zung zumindest von politischer Praxis ist: sogar in der militarischen Sphare, der des kruden
Vorrangs von Praxis, wird so verfahren. Analyse der Situation erschopft sich nicht in der
Anpassung an diese. Indem sie dariiber reflektiert, hebt sie Momente hervor, welche tiber
die Situationszwinge hinausfiihren mogen [...] Durch ihre Differenz von dieser als dem

76 Arendt 1976, S.991.

77 Vgl. Celikates 2009, S. 75 ff.
78 Geuss 2004, S. 30.

79 Vgl. Honneth 20085, S. 101.
80 Vgl. Howard 2000.

Leviathan, 44. Jg., 3/2016

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtilch geschitzter Inhal k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447

464 Jiirgen Forster

unmittelbaren, situationsgebundenen Handeln, durch Verselbstindigung also, wird Theorie
zur Verandernden, praktischen Produktivkraft. 5!

Oder wie es Herbert Marcuse Anfang der 70er Jahre des vorherigen Jahrhunderts

in seinem Essay Die Linke angesichts der Konterrevolution pointiert formulierte:

»Die Marxsche Theorie bleibt die Richtschnur der Praxis, selbst in einer nicht-revo-

lutiondren Situation«.8? Im gleichen Sinn bemerkt Geuss aktuell:
»Unser abschitzendes Verhalten wollen wir nicht als blof§ expressive Titigkeit auffassen,
in der wir gedankenlos unsere affektiven Zustinde nach auflen projizieren, sondern wir
mochten unsere Umwelt auch >korrekt< beurteilen und einschitzen, das heifst in Uberein-
stimmung mit der Wirklichkeit, und das Streben nach Wissen richtet sich darauf festzustel-
len, wie die Welt wirklich beschaffen ist. Lenin empfiehlt ausdriicklich (und ganz richtig)
diesen Gedankengang, wenn er erklart, dass revolutionire Praxis revolutiondre Theorie
erfordert.«%3

Und am Ende seines Buchs formuliert er erneut seine Forderung eines neo-leninis-

tischen Theorie- und Politikverstandnisses:
»Wenn die politische Philosophie tiberhaupt mit einem ernsthaften Politikverstandnis ver-
bunden sein will und auf diese Weise zu einer wirksamen Orientierungsquelle oder einem
Leitfaden fiir das Handeln werden will, muss sie meiner Ansicht nach von den heutigen
reaktiondren Formen des Neo-Kantianismus zu einer srealistischen«< Sicht zuriickkehren
oder, um es etwas anders auszudriicken, zum Neo-Leninismus. «3*

Wie verhilt es sich nun mit dem Handlungsverstindnis von Geuss und der Kriti-

schen Theorie?

7. Utopie und politisches Handeln

Neben die Ideologiekritik tritt in der Kritischen Theorie und bei Geuss ein wie auch
immer vermitteltes Festhalten am utopischen Denken. Kritische Theorie lasst sich
den Gedanken an das ganz andere, an die Versohnung nicht ausreden. Das Offen-
halten der Moglichkeit radikaler Umwilzung, die vollkommene Umgestaltung aller
Beziehungen ist das Telos der Kritik. Geuss kniipft in diesem Punkt wiederum an

81 Adorno 1997d,S. 765. Dies wird auch aktuell von Rahel Jaeggi vertreten. Gegen Walzers
Version der internen Kritik, die nicht in der Lage sei, eine transzendierende Kritik von
Lebensformen zu formulieren, und im Ganzen eher konservativ bleibt, vertritt sie den
Anspruch der immanenten Kritik, die kontextiibergreifend und kontexttranszendierend
ist. »[[Jmmanente Kritik [ist] theoriegeleitet.« (Jaeggi 2014, S. 178) Eine gute Kritikerin
benotigt notwendig eine gute Gesellschaftstheorie. » Die erst analytisch aufzuschliefSende
normative Grundlage einer Gemeinschaft und der erst auf diese Weise aufzudeckende
Verstof$§ dagegen sind mit dem >guten Auge« des Kritikers allein nicht zu sehen.« (Ebd.,
5.178, Fn. 22)

82 Marcuse 1973, S. 43.
83 Geuss 2011, S. 59 1.

84 Ebd., S. 134; Hervorhebung J.F. Was das konkret heifdt und was und wie etwas zu tun
ist, bleibt bei Geuss dann doch im Dunkeln. Sein Nominalismus ist kokett, denn er hat
keine inhaltlichen Konsequenzen. Auf die Identifikation folgt prompt die Distanzierung.
Als Neo-Leninist sei man keineswegs auf die Ansichten oder Theorien verpflichtet, die
der historische Lenin vertrat.

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtilch geschitzter Inhal k.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447

Metakritische Reflexionen des Realismus 465

Marx an. Er ist der Ansicht, dass die Gesellschaft so lange von hierarchischen und
ausbeutenden Macht- und Herrschaftsbeziehungen bestimmt wird, »bis das
marx’sche Konzept der >Aneignung« vorstellbar wird«.85 Die Antworten auf die
Fragen, wie der Umschlag vollzogen werden soll, wer das Subjekt der Verdnderung
ist und ob es eine Revolution oder ein langsamer kultureller Wandel ist, bleibt Geuss
schuldig. Aber auch die weiterfithrenden und dridngenden Fragen bleiben bei ihm
unbeantwortet. Muss nicht schon die emanzipatorische Praxis das antizipieren, was
erst in der Zukunft moglich sein soll? Muss der Prozess der Befreiung nicht so voll-
zogen werden, dass sich in ihm Freiheit des Miteinander-Handelns entfaltet, und so,
dass die Pluralitit anerkannt, geachtet und bewahrt wird? Kann die Uberwindung
von Herrschaft mit den Mitteln der Herrschaft vollzogen werden? Geuss sieht hier
in seiner Konzeption die Spannung zwischen der Pragmatik seines Realismus und
der utopischen Dimension, die einen Zustand imaginiert, der radikal von diesem
Realismus unterschieden ist.
Arendt ist sowohl in Bezug auf den Realismus als auch in Bezug auf die Utopie
aullerst skeptisch, weil sie das teleologische Handlungsverstindnis und die Zweck-
rationalitdt befordern, die die Bedingung des Politischen bedrohen: die Pluralitat.
»Denkt man erst einmal das Handeln in den Mittel-Zweck-Kategorien und die poli-
tische Grundsituation in der Kategorie von Teil — Ganzen (Individuum — Gesell-
schaft etc.), so kann man gar nicht mehr vermeiden, einen Menschen als Mittel zu
benutzen und ihn als Teil einem Ganzen zu opfern. «8¢
Im ersten Band ihres Denktagebuchs findet sich eine Einsicht, die darauf hinweist,
dass die politische Urteilskraft nicht mit der hier skizzierten Form der Ideologiekritik
des Bruchs vereinbar ist, sodass diese Form der Kritik dem Politischen im
Arendt’schen Verstindnis unangemessen ist. Es zeigt auch die Skepsis Arendts in
Bezug auf das utopische Denken, das sie eng an die Zweckrationalitdt bindet:
»Politisches Denken ist das Einzige, was sich 7 >common sense« bewegen muss, also nicht
nur in ihm grindet und dann in eine andere Dimension wichst. Es verbleibt stindig in der
gemeinsamen Welt. Die Utopie ist die Form, in der wissenschaftliches Denken in die Politik
eindringt. Darum ist sie so zerstorerisch. [...] Das Pradiktament des Politischen ist, dass es
immer im Miteinander #nd im Hier und Jetzt verbleiben muss, weder in die philosophische
Einsamkeit fallen darf, noch in die wissenschaftliche Zukunft.«8”

Fuir Arendt ist Objektivitat nicht in einer isolierten Beobachterposition zu erreichen.

Objektivitdt entsteht im 6ffentlichen Meinungsaustausch, im Besprechen der Welt,

die zwischen den Menschen entsteht, wenn sie miteinander reden.
»Worum es hier vielmehr geht, war die Erfahrung, dafl niemand all das, was objektiv ist,
von sich her und ohne seinesgleichen adaquat in seiner vollen Wirklichkeit erfassen kann,
weil es sich ihm immer nur in einer Perspektive zeigt und offenbart, die seinem Standort in
der Welt gemafS und inharent ist. Will er die Welt, so wie sie >wirklich« ist, sehen und erfah-
ren, so kann er es nur, indem er sie als etwas versteht, was Vielen gemeinsam ist, zwischen
ihnen liegt, sie trennt und verbindet, sich jedem anders zeigt und daher nur in dem Maf3

verstandlich wird, als Viele miteinander #iber sie reden und ihre Meinungen, ihre Perspek-
tiven miteinander und gegeneinander austauschen. Erst in der Freiheit des Miteinander-

85 Geuss 2012, S. 105.
86 Arendt 2003 a, S.125.
87 Ebd., S.591.

Leviathan, 44. Jg., 3/2016

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtilch geschitzter Inhal k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447

466 Jirgen Forster

Redens ersteht tiberhaupt die Welt als das, woriiber gesprochen wird, in ihrer von allen

Seiten her sichtbaren Objektivitit. «58
Das bedeutet aber, dass die Vorstellung von Objektivitiat aus der Beobachterper-
spektive eine irreleitende Vorstellung ist, die letztlich auf Platon zuriickgeht. Der
Philosoph schaut die Wahrheit, seine Haltung ist kontemplativ. Das Arendt’sche
Verstandnis von Politik steht diametral zu der oben entwickelten Form der Ideolo-
giekritik. Sie kniipft an den 6ffentlichen Vernunftgebrauch an, wie er von Kant in
seiner Aufklarungsschrift formuliert wurde. Denken ist vom Sprechen, vom 6ffent-
lichen Gesprach und Meinungsaustausch abhingig. Im freien 6ffentlichen Gesprich
erblickt Kant die Moglichkeit der Selbstaufkliarung des Volkes.$?

Dieser erkenntnistheoretischen Einsicht entspricht die Ansicht Arendts, dass Frei-
heit kein zukiinftiger Zustand, kein zu erstrebender Zweck sei, sondern nur im
Vollzug des Handelns existiert. Handeln zeichnet sich fiir Arendt in der Virtuositat
aus, wie sie mit Machiavelli betont. Auch Geuss beschreibt das politische Handeln
als eine Kunst, in der es um Virtuositit geht. Politische Praxis kann nicht einfach
als »traditionelle[.] >Theorieanwendung«« verstanden werden. »Sie verlangt den
Einsatz von Kompetenzen und von Urteilsformen, die nicht so leicht durch einfaches
Reden vermittelt werden, nicht verlisslich kodifiziert oder routinisiert werden kon-
nen und nicht automatisch mit der Meisterung bestimmter Theorien einherge-
hen.«?% Dem wiirde Arendt wohl zustimmen. Wenn Geuss jedoch bemerkt, dass
Politik »Ahnlichkeit mit der Ausiibung eines Handwerks oder einer Kunst«®!
besitzt, dann wird deutlich, dass der entscheidende Begriff in Arendts Handlungs-
verstandnis, namlich Pluralitdt, bei ihm keine Rolle spielt. Deshalb achtet Geuss
auch keineswegs auf den Unterschied zwischen bildenden Kiinsten und Kiinsten, die
kein Werk hinterlassen, sondern nur im Hier und Jetzt des aktuellen Vollzugs

88 Arendt 2003 b, S. 51f.
89 Vgl. Arendt 2000 b, S.217.
90 Geuss 2011, S. 31.

91 Ebd. Auch an dieser Stelle gibt es eine gewisse Parallele zu Adorno. Bei Adorno gibt es
einen »Vorrang der Komposition tiber das Musizieren« (Adorno 1997 b, S.277), das
heiflt des verdinglichten Werks eines Komponisten vor der ausfithrenden und auffiih-
renden Interpretation des Musikers. In Adornos musikphilosophischen Schriften geht es,
soweit ich es tiberblicken kann, ausschliefSlich um die herstellende, schaffende Tatigkeit
des Komponisten. In ideologiekritisch verdichteter Form driickt er den Affekt gegen das
Musizieren in seinem Aufsatz »Kritik des Musikanten« (vgl. ebd., S. 67-107) aus. »Der
Begriff des Musikanten aber meint insgeheim bereits den Vorrang des Musizierens iiber
die Musik; daf$ einer fidelt soll wichtiger sein, als was er geigt. Man malt sich insgeheim
wohl einen Zustand diesseits der Kodifizierung musikalischer Texte aus; von ihm erwar-
tet man retrospektiv Hilfe gegen die Verdinglichung, [...]. Stillschweigend wird instru-
mentale oder vokale Tatigkeit dem Dargestellten vorgezogen im Namen sich selbst genti-
gender Spontaneitit, [...] ohne Riicksicht darauf, dafl der Tatigkeitsdrang selber ein
blofSes Derivat ist, die nach innen gewandte Notwendigkeit, zu arbeiten.« (Ebd., S. 75)
Noch in der Asthetischen Theorie formuliert Adorno: »Partituren sind nicht nur fast stets
besser als die Auffihrungen, sondern mehr als nur Anweisungen zu diesen; mehr die
Sache selbst« (Adorno 1997 a, S. 153). Insgesamt erscheint mir, dass Adorno Kunst eher
im Sinne der bildenden Kunst versteht und sie materialistisch aus dem Kunsthandwerk
ableitet. Deshalb kann er sie auch dem Begriff der Arbeit subsumieren.

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtilch geschitzter Inhal k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447

Metakritische Reflexionen des Realismus 467

erfahrbar sind, wie Musik, Tanz, Schauspiel. Es scheint fir Geuss anders als fir
Arendt keinen kategorialen Unterschied zwischen poiesis und praxis zu geben. Die-
ser Eindruck wird durch sein spezifisches Verstiandnis des politischen Realismus
verstarkt. Im Interview duflert sich Geuss genauer zur Rolle der Philosphie fiir die
Praxis, und auch hier weisen die gewahlten Begriffe eher in die Richtung eines Her-
stellungsbegriffs und eines »technokratischen« Verstindnisses von Politik. In seinen
Ausfiithrungen wird ebenfalls der Bezug von Wissenschaft und Utopie erkennbar,
den Arendt oben kritisch betont:
»Es gibt eben die zwei verschiedenen Vorstellungen, die hegel’sche und die, sagen wir,
brecht’sche Vorstellung. Bei Hegel ist die Philosophie immer retrospektiv, die eigentliche
Arbeit wird von anderen Kriften gefiihrt. Das heifst, wir miissen offen sein fiir neue Stro-
mungen in der Literatur, neue Stromungen in der Kunst, neue Stromungen in der Politik [...]
im weitesten Sinne, also fiir Familienpolitik zum Beispiel. Die andere ist die Vorstellung, die
sich bei Dewey manchmal und auch bei Brecht findet und besagt, dass der Philosoph eigent-
lich eine Art Ingenieur ist, und dass es darauf ankommt, dass er begriffliche Strukturen
schafft, die sich als Werkzeuge einsetzen lassen. Man kann es nicht als Aufgabe des Inge-
nieurs bezeichnen, immer zu spat zu kommen. Der Ingenieur muss immer rechtzeitig ankom-
men. Das ist einfach eine Spannung in meinem eigenen Denken; ich schwanke zwischen
diesen zwei Vorstellungen hin und her. Ich mochte die beiden miteinander verbinden, aber
ich weifd nicht, wie man das machen soll. Es kann sein, dass sich das gar nicht machen lisst,
weil die zwei Einstellungen einfach miteinander unvertriglich sind.«*?
Der Ingenieur ist derjenige, der Pline, Bauanleitungen und Maschinen entwirft; der,
wie es bei Marx im Kapital heifSt, bereits vorher die Arbeit im Kopf vollzieht. Dieses
Planvolle unterscheidet ja die menschliche Arbeit von dem Tun der Biene.”? Aller-
dings ist der Ingenieur nicht der eigentlich Ausfiihrende; er handelt nicht, sondern
gibt im Wesentlichen Anweisungen, wie »gehandelt« werden soll. Der Ingenieur ist
in der modernen Techno- und Expertokratie das Pendant zum Philosophen-Konig
Platons.

Dass Geuss vorrangig an einem strategisch teleologischen Handlungsverstandnis
orientiert ist, wird nicht zuletzt an seiner Auffassung von Legitimitit deutlich. Geuss
unterscheidet prinzipiell zwischen zwei moglichen Wegen, Handlungen und Ent-
scheidungen zu legitimieren: einerseits die Legitimitdt des Verfahrens und anderer-
seits die Legitimitdt durch den Zweck beziehungsweise das Ergebnis. Die Verfah-
renslegitimitat ist die von Rawls und Habermas favorisierte Form. Sie wird von
Geuss als leerer Formalismus und ideologische Verschleierung kritisiert. Geuss neigt
wie alle Realisten seit Machiavelli zur teleologischen Legitimationsform. »Die legi-
timierende Kraft liegt in dem durch die Handlung in Aussicht gestellten Endzu-
stand.«* Dabei spielt die Weber’sche Unterscheidung von Zweck- und Wertratio-
nalitit keine Rolle. Entscheidend ist der Umstand, dass der zu erstrebende
Endzustand auflerhalb des Handelns liegt und das Handeln zu einem Mittel wird,
um den Zustand zu erreichen. Das einzige Kriterium zur Bewertung des Handelns
ist die Effizienz.”> Die Einstellung zur Welt ist strategisch, instrumentalisierend und

92 Geuss, Prinz 2012, S. 100.

93 Vgl. Marx 1974 [1867], S. 193.
94 Geuss 2004, S. 13.

95 Vgl. ebd.

Leviathan, 44. Jg., 3/2016

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtilch geschitzter Inhal k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447

468 Jirgen Forster

kalkulierend. Alles wird danach gemustert, ob es dem Erreichen des Ziels hinderlich
oder forderlich ist. Letztlich entspricht die teleologische Legitimierung dem, was
man die Heiligung der Mittel durch den Zweck nennt. Diese Form verkniipft sie eng
mit dem Sprichwort: »Wo gehobelt wird, fallen Spiane« oder, wie Arendt in ihrem
Text The eggs speak up schreibt: »Wer ein gutes Omelett bereiten mochte, muss
Eier zerschlagen«.%¢
Arendt diskutiert das Problem der Gewalt, die im Herstellen enthalten ist, in Bezug
auf die revolutionire Griindung,”” und sie zeigt die Konsequenzen auf, wenn sich
die Griinder im Sinne des Herstellens als Architekten oder Baumeister verstehen. In
diesem Verstandnis ist Gewalt eine schopferische Kraft, die sich durch den erstreb-
ten Zweck legitimiert. Dieses Handeln ist nicht mehr nach dem Modell des Mitein-
ander-Handelns der Vielen verstanden, sondern wie im Herstellungs- und Arbeits-
begriff bediene ich mich der anderen nur als Werkzeug der Arbeitserleichterung oder
als blofles » Menschenmaterial«, das mein Wille nach Belieben formen kann.”$
»Der Kardinalirrtum [...] ist, zu glauben, dafd man Geschichte >machen<kann, wie man einen
Tisch herstellt. Die Verwechslung von Handeln und Herstellen ist uralt, aber die Identifi-
zierung von Politik mit dem Machen von Geschichte geht auf Marx zuriick. Nachdem Hegel
die Geschichte der Menschheit interpretiert hatte, hoffte Marx, dafl man von nun an die
>Welt veranderns, das heifdt die kiinftige Geschichte >machen< konne. Dafl man aus Marx
eine totalitdre Ideologie entwickeln konnte — diese wirkliche Tragodie des Marxismus —, hat
letztlich seinen Grund in diesem Grundmif$verstindnis, das Marx, sofern er Handeln und
Herstellen identifizierte, groflenteils aus einer bereits populdr gewordenen Tradition des
Denkens iibernahm und intensivierte. [...] In beiden Fillen [Nazismus und Kommunismus;
J.E.] ist das eigentlich Totalitdre die Vorstellung, dafs man Geschichte machen kénne und
daf$ Politik in dieser kuriosen Titigkeit bestehe. «*?
Im »Ingenieursmodell« des Politischen ist Pluralitit nicht vorgesehen, schlimmer
noch, sie ist der Sand im Getriebe und muss deshalb ausgemerzt werden, soll die
Maschine reibungslos laufen. Die Ausfithrenden und Unterstiitzer miissen sich ihrer
Spontaneitit entschlagen. Diese Trennung von Befehlenden und Ausfithrenden,
archein und prattein, arbeitet Arendt am Handlungsverstindnis der Philosophen
seit Platon heraus.1%® Wenn das Ingenieursmodell das Handlungsmodell ist, das
Geuss favorisiert, dann folgt das nur konsequent aus der Haltung der Ideologiekri-

96 Arendt 2005, S. 275 ff.; vgl. Berlin 1995, S. 31 1.
97 Vgl. Arendt 1986, S. 266 ff.

98 Wenn Machiavelli betont, dass nur einer ein politisches Gemeinwesen griinden kann,
weil Griindung auf einem eindeutigen Willen und diktatorischen Entscheidungen und
Befehlen beruht, dann folgt er auch der Logik des Baumeisters. Dem entspricht, dass
er an verschiedenen Stellen das Bild von Stoff und Form (vgl. Machiavelli 1986 [1532],
S. 43) benutzt und den uomo virtuoso mit dem Bildhauer vergleicht (vgl. Machiavelli
1977 [1531], S. 45). Dies erhellt dann die Unterscheidung im Gebrauch der Gewalt.
»Denn nur wer Gewalt braucht, um zu zerstoren, und nicht, wer sie braucht, um auf-
zubauen, verdient Tadel.« (Ebd., S. 37) Die Wahl der Mittel richtet sich bei Machiavelli
nicht nach der Moral oder der Legitimitdt und auch nicht nach der Freiheit, sondern
nach der Notwendigkeit, und diese griindet letztlich in der Selbsterhaltung des Akteurs
oder in der Erhaltung der politischen Ordnung.

99 Arendt 20004, S.232f.
100 Vgl. Arendt 2003 b, S. 58.

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtilch geschitzter Inhal k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447

Metakritische Reflexionen des Realismus 469

tik. Ist der Beobachter in Besitz des Wissens, dann erscheint es nur verniinftig, wenn
er den Nichtwissenden den Weg weist, sie instruiert und anleitet. Das Ingenieurs-
modell impliziert in gewisser Weise den Vorrang der Theorie vor der Praxis, wie ihn
oben Marcuse fiir die Linke proklamiert hat. Geuss selbst scheint diese Konsequenz
nicht ziehen zu wollen. Angesprochen auf die eher erntichternde Geschichte der
Revolutionen und die Rolle der Kritik in diesen Umwalzungsprozessen, bezieht er
sich durchaus Gberraschend auf die Habermas’sche Idee des Bildungsprozesses.
»Wir kommen immer wieder auf den gleichen Punkt zuriick, nimlich auf die Unterscheidung
zwischen Pragmatismus und Utopie: Sie weisen immer wieder zu Recht auf die Zwiespail-
tigkeit meiner Einstellung hin. So gibt es einerseits die Vorstellung, die man bei Habermas
findet, namlich, dass die Kritik ein Teil des Bildungsprozesses einer Gruppe sein muss; in
Prozessen der Aufklirung gibt es aber nur Beteiligte, keine getrennten Klassen der Erzie-
henden und der Zoglinge. Es gibt Aufklarungsprozesse an der Universitit, es gibt gesell-
schaftliche Aufklirungsprozesse, es gab die Studenten-, Frauen-, und Arbeiterbewegung.
jlzlift?ge Eﬁwegungen waren gleichzeitig Handlungsprojekte und auch gedankliche Pro-
Sollte dieser wechselseitige Aufklarungsprozess gelingen, dann kénnen die Anschau-
ungen der Akteure und Mitglieder der Gesellschaft aber nicht unberticksichtigt blei-
ben. Er kann nicht gelingen, wenn sich der Kritiker in eine reine Beobachterposition
begibt und die anderen objektiviert. Es kann nur gelingen, wenn man sein Gegen-
uber als frei und gleich anerkennt und ihm bereits am Anfang und nicht erst am
Ende Autonomie zuerkennt.!02 Befreiung setzt damit Freiheit voraus. Ich muss
bereits frei sein, um mich befreien zu konnen. Die Praxis muss in ihrem Vollzug das
Ziel bereits verwirklichen. Wenn aber allen Akteuren Autonomie und die Freiheit,
die eigene Kreativitit und Spontaneitit in den Prozess des Handelns einzubringen,
zugestanden wird, dann kann politisches Handeln nicht mehr als Verwirklichung
von Zwecken verstanden werde, dann ist das Erreichen des Intendierten vollig
ungewiss. Das Kennzeichen des Handelns besteht fiir Arendt nicht in der Erreichung
irgendwelcher Zwecke, sondern in der Stiftung von Beziehungen. Thre Aufmerk-
sambkeit richtet sich nicht auf das Handeln als einem Mittel, sondern sie schaut auf
den Zwischenraum, der entsteht, wenn Menschen miteinander handeln. Wenn dem
so ist, dann spielen Theorien keine Rolle fur den Vollzug des Handelns. Hand-
lungswissen lasst sich nicht theoretisch, sondern nur durch die Erfahrung des Han-
delns selbst erwerben. Das macht Arendt in einem Vergleich der franzosischen und
amerikanischen Revolutionire deutlich. Hier betont sie auch, dass der Versuch,
politische Probleme mithilfe der Philosophie zu l6sen, zum Scheitern verurteilt ist.
Fir Arendt klafft zwischen Theorie und Praxis eine Liicke. Die Rechenschaft, die
die amerikanischen Revolutionire ablegten, zeugt davon, dass sie selbst die Bedeu-
tung ihres Handelns nicht wirklich fassen konnten und dass das, was sie griindeten,
tiberhaupt nicht dem entsprach, was sie intendierten. Theorien sind prinzipiell nicht
in der Lage, das Neue, das Ereignis zu denken. Nur im Handeln ereignet sich der
wirkliche Anfang, und der ist unvorhersehbar, unberechenbar und unplanbar, aber
vor allem kann keine Ideologie ihn aus der Welt schaffen. Solange es Menschen gibt,

101 Geuss, Prinz 2012, S. 106.
102 Vgl. Castoriadis 1990, S. 129.

Leviathan, 44. Jg., 3/2016

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtilch geschitzter Inhal k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447

470 Jirgen Forster

ist er in der Welt moglich. Keine Tradition hat so viel Macht, dass sie »wie ein Alp
auf dem Gehirne der Lebenden« (Marx) die Moglichkeit des Neuen, die in der
Natalitat gegeben ist, ausloscht.

Wie diese Idee des Bildungsprozesses, die Habermas meines Erachtens dazu
gebracht hat, sich von der Ideologiekritik zu distanzieren und sich der Transzen-
dentalphilosophie!® zuzuwenden, mit der oben herausgearbeiteten Idee des Bruchs
vereinbar ist, bleibt bei Geuss im Dunkeln. Geuss gibt lediglich einen vagen Hinwesis,
indem er auf den Begriff der Emanzipation im Verstindnis der ersten Generation
der Kritischen Theorie rekurriert und ihr Verstindnis der Beziehung von Kritiker
und Proletariat erldutert. Gleichzeitig bezieht er sich auf die psychoanalytische Pra-
xis, um die Habermas’sche Idee des Bildungsprozesses weiter zu konkretisieren:

»Wenn ich sie recht verstanden haben [sic!], war das die urspriingliche Absicht der Kriti-
schen Theorie. Die Arbeiterbewegung war weder eine blinde Reaktion, sie war weder ein
blofler Ausdruck blinder aktivistischer Handlungswut, noch stellte sie selbst eine kogniti-
vistische Kritik verschiedener biirgerlicher Ideologien dar. Sie war sowohl das eine als auch
das andere. Sie standen in einem Engelskreis. Das eine hat das andere geférdert und sollte
auf das andere bezogen sein. Man hatte damals vermutet, dass es in einer guten Psycho-
analyse dhnlich bestellt ist: dass die Anderung des Verhaltens der/des Patientin_en mit der
Veranderung der Selbstwahrnehmung zusammenhingt und das eine das andere fordert. [...]

Die Kritik, so wie in der Psychoanalyse, lduft leer, wenn sie nicht mit dem, was sich faktisch
abspielt, in Verbindung gebracht werden kann.«!04

Dieses wechselseitige Lernen mag zwar von der dlteren Generation der Kritischen
Theorie beabsichtigt gewesen sein, aber meines Wissens wurde dieser »Engelskreis«
nie praktiziert, seit Horkheimer das Institut iibernommen hatte. Und wenn ich es
recht sehe, gibt es nur eine kurze Stelle in den Werken der Hauptvertreter der Kri-
tischen Theorie, die explizit auf das Verhiltnis von Kritiker und Proletariat reflek-
tiert. Diese Stelle findet sich in Horkheimers bereits zitiertem programmatischen
Aufsatz »Traditionelle und kritische Theorie«'9 aus dem Jahr 1937. Nachdem aus
der Kritischen Theorie eine »Flaschenpost«1%¢ geworden ist, erschien die Reflexion

dieses Verhiltnisses eher obsolet. Uber die Geschichte der Arbeiter- und Soldaten-

103 Vgl. zur Entwicklung der Ideologiekritik im Werk von Habermas Sonderegger 2009.
104 Geuss, Prinz 2012, S. 106.
105 Vgl. Horkheimer 1988, S. 188 ff.

106 Im Fragment »Propaganda« formulieren Adorno und Horkheimer resignierend tiber
den Zustand der Welt: »Freilich: suspekt ist nicht die Darstellung der Wirklichkeit als
Holle, sondern die routinierte Aufforderung, aus ihr auszubrechen. Wenn die Rede
heute an einen sich wenden kann, so sind es weder die sogenannten Massen, noch der
Einzelne, der ohnmaichtig ist, sondern eher ein eingebildeter Zeuge, dem wir es hinter-
lassen, damit es doch nicht mit uns untergeht« (Horkheimer 1987, S. 288). Fiir dieses
Bild, wie es die Kritische Theorie von sich selbst und ihren Rezeptionschancen zeichnet,
hat sich die Metapher der »Flaschenpost« eingeburgert (Reijen/Schmid Noer 1987,
S. 8). Der Kritischen Theorie ist der Adressat, das handelnde Subjekt der Befreiung
abhanden gekommen. Wie jemand, der eine Flaschenpost sendet, nicht weif3, wer sie
findet und bewahrt, wissen die Autoren der Dialektik der Aufklirung nicht mehr, an
wen sie ihre Botschaft, ihre Einsichten tibermitteln sollen. Das Proletariat hat vor seiner
welthistorischen Aufgabe versagt. Im Westen in den Kapitalismus vollkommen inte-
griert, im Osten zur totalitaren Herrschaft verkommen, liegt die Hoffnung nur noch
im Bewahren der Erkenntnis und nicht mehr im revolutionierenden Handeln.

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtilch geschitzter Inhal k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447

Metakritische Reflexionen des Realismus 471

rdte und ihr Verhéltnis zur kommunistischen Partei nicht nur in der Oktoberrevo-
lution kann man bei Arendt einiges finden, was cher zur Skepsis veranlasst. Auch
die Versuche der Studenten der Achtundsechziger-Bewegung, in die Betriebe zu
gehen und sich mit den Arbeitern zu solidarisieren, miissen meines Erachtens als
klaglich gescheitert angesehen werden. Vergegenwirtigt man sich die Bedeutung der
Analyse Herbert Marcuses Der eindimensionale Mensch fur die Studentenbewe-
gung, dann wird erklarlich, warum die Versuche der Solidarisierung mit dem Pro-
letariat sich so schwierig gestalteten. Fiir Marcuse war das kritische Potenzial in den
»fortgeschrittenen Industriegesellschaften« (Marcuse) ganzlich von der technologi-
schen Vernunft aufgesogen worden, sodass die einzige Hoffnung auf revolutionire
Verdnderung von aufSen durch die Entrechteten und Ausgegrenzten der eigenen
Gesellschaft, aber vor allem durch die antiimperialistischen Befreiungsbewegungen
in Vietnam, China, Nordafrika, Lateinamerika usw. lag.!%7 Und was die psycho-
analytische Praxis anbelangt, so stand sie doch bei allem positiven Bezug auf die
Freud’sche Theorie zumindest bei Adorno immer auch unter Ideologieverdacht.108

Wie dem aber auch sei, um diesen »Engelskreis« der wechselseitigen Aufklarung
zu initiieren, bedarf es wohl eines zusitzlichen praktischen Wissens und eines Ver-
trauens in die Kompetenzen und Fahigkeit der Akteure, wozu die hier skizzierte
Haltung der Ideologiekritik kaum in der Lage wire. Weiterhin 16st dieses Verstiand-
nis der Befreiung des Bewusstseins noch nicht das Problem des teleologischen,
strategischen Handlungsverstdndnisses, denn dieser Bildungsprozess ist nur eine
Vorstufe der sozialistischen Praxis, er soll erst zur Revolution fithren. Der Bildungs-
prozess dient der Bewusstseinsbildung, und das richtige Bewusstsein ist die not-
wendige Bedingung fiir die richtige revolutionire Praxis. Der Bildungsprozess macht
zum einen die Ausbeutung und Ungerechtigkeit und zum anderen die Verianderbar-
keit bewusst. Nur dieser Bewusstwerdungsprozess allein verandert nicht die Gesell-
schaft. Er fithrt einzig zu einer anderen Interpretation der Welt. Geuss selbst for-
muliert die »Einsicht, dass gedankliche Revisionen unseres Vorstellungssystems
allein nur sehr wenig ausrichten werden und eine Uberwindung des Ethos der
Moderne nur durch eine faktische Verdnderung unseres Wirtschafts- und Gesell-

107 Arendt bemerkt zu diesem Problem siiffisant: »Wer kann im Ernst eine Ideologie mar-
xistisch nennen, die ihre Hoffnung >auf die Erwerbslosen und Deklassiertenc« setzt, die
meint, dafs »der Aufstand seine stadtische Vorhut im Lumpenproletariat« finden werde,
und darauf baut, daf§ >die Gangster ... dem Volk die Leuchtfeuer, die Aktionspldne und
die >Helden« liefern< werden?« (Arendt 2000 a, S. 158). Diese Entwicklung ist eher
Ausdruck der Krise des Marxismus, dem das revolutionire Subjekt abhandengekom-
men ist. Adorno kommt das Verdienst zu, diese Krise schonungslos realisiert zu haben
(vgl. Adorno 1997g, S. 373-391).

108 Adorno kritisiert an der Psychoanalyse Freuds, dass sie die Triebfeindschaft der biir-
gerlichen Gesellschaft bewusstlos ibernimmt und letztlich ein Advokat des Triebver-
zichts im Namen des Realititsprinzips bleibt (vgl. Adorno 1997 e, S. 68). Ahnlich wie
Hegel haben fiir Adorno »die Psychoanalytiker selbst jenen Zustinden lingst den
Treueeid geleistet« (ebd., S. 65). Adornos Kritik zielt dabei nicht nur auf theoretische
Einsichten, sondern vor allem auf die therapeutische Praxis, die das individuelle Leiden
behandelt und letztlich das Individuum wieder in die Gesellschaft eingliedert und funk-
tionstiichtig macht (vgl. ebd., S. 76; Adorno 1997 g, S. 60).

Leviathan, 44. Jg., 3/2016

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtilch geschitzter Inhal k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447

472 Jiirgen Forster

schaftssystems moglich ist«.19? Um sie revolutionir zu verindern, muss man stra-
tegisch und planvoll versuchen, den Willen durchzusetzen und den Widerstand der
Konterrevolution und der Feinde der Freiheit notfalls mit revolutionirer Gewalt zu
brechen. Auch hier ist die Pluralitit eher ein zu tiberwindendes Hindernis. Es geht
in der Praxis darum, das, was die Theorie als geschichtlich notwendig erkannt hat,
moglichst genau umzusetzen. Damit stellt sich aber die Frage nach dem revolutio-
niren Subjekt. Wer sollte diese Verdnderung vollbringen? Wer hat nichts zu verlie-
ren als seine Ketten? Wer versptirt so viel Leidensdruck, um alles aufs Spiel zu set-
zen? Und wie soll es gelingen, das System der Ausbeutung, der Herrschaft und der
Zerstorung zu tiberwinden und es nicht nur durch ein neues zu ersetzen? Was tritt
bei Geuss an die Stelle der Diktatur des Proletariats, die die notige Umerziehung
und Erschaffung des neuen Menschen gewihrleisten sollte? Eine emanzipatorische
Praxis und Politik im Sinne Geuss’ lasst sich nicht als diffuser und vager Prozess des
kulturellen Wandels verstehen. Ein solches Verstindnis wiirde mit dem Ingenieurs-
verstandnis konfligieren.

Mit seiner realistischen Wende in der politischen Philosophie reiht sich Geuss in
die breite Tradition ein, die Politik mit Herrschaft und Gewalt identifiziert. Also in
die Tradition, die Arendt in Macht und Gewalt reflektiert und kritisiert. Allein das
zeigt, dass Geuss das neuzeitliche Politikverstdndnis seit Bodin und Hobbes, in des-
sen Mittelpunkt die Souveranitit steht, bei aller Kritik tibernimmt, sodass vollkom-
men im Unklaren bleibt, wie es moglich sein soll, dass sich diese Form der Politik
selbst iberwindet. Letztlich erscheint es so, als ob der Realismus lediglich zur Feind-
bestimmung dient. Uber den Sinn von Politik und iiber den Sinn von Freiheit, kurz:
uber das politische Handeln, erfihrt man bei Geuss leider nichts.

Literatur

Adorno, Theodor W. 1997 a. Asthetische Theorie. Gesammelte Schriften 7, hrsg. v. Tiedemann,
Rolf. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. 1997 b. Dissonanzen. Einleitung in die Musiksoziologie. Gesammelte
Schriften 14, hrsg. v. Tiedemann, Rolf. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. 1997 c. Kulturkritik und Gesellschaft I. Gesammelte Schriften 10.1, hrsg. v.
Tiedemann, Rolf. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. 1997 d. Kulturkritik und Gesellschaft I1. Gesammelte Schriften 10.2, hrsg.
v. Tiedemann, Rolf. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. 1997 e. Minima moralia. Reflexionen aus dem beschddigten Leben.
Gesammelte Schriften 4, hrsg. v. Tiedemann, Rolf. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. 1997 f. Negative Dialektik. Gesammelte Schriften 6, hrsg. v. Tiedemann,
Rolf. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. 1997 g. Soziologische Schriften 1. Gesammelte Schriften 8, hrsg. v.
Tiedemann, Rolf. Frankfurt a. M.: Suhrkamp .

Adorno, Theodor W. 2006. Zur Lebre von der Geschichte und von der Freibeit, hrsg. v.
Tiedemann, Rolf. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Arendt, Hannah 1976. Gesprdache mit Hannah Arendt, hrsg. v. Reif, Adelbert. Miinchen: Piper.

Arendt, Hannah 1982. »Philosophie und Soziologie«, in Der Streit um die Wissenssoziologie,
Band 2, hrsg. v. Meja, Volker; Stehr, Nico, S. 515-531. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Arendt, Hannah 1986. Uber die Revolution. 3. Auflage. Miinchen: Piper.

109 Geuss 2013, S. 106.

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtilch geschitzter Inhal k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447

Metakritische Reflexionen des Realismus 473

Arendt, Hannah 2000 a. In der Gegenwart. Ubungen im politischen Denken I1I. Miinchen: Piper.

Arendt, Hannah 2000 b. Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Ubungen im politischen Denken
I. 2., durchgesehene Auflage. Miinchen: Piper.

Arendt, Hannah 2003 a. Denktagebuch. 1950 bis 1973. 2. Auflage, hrsg. v. Ludtz, Ursula;
Nordmann, Ingeborg. Miinchen: Piper.

Arendt, Hannah 2003 b. Was ist Politik? Fragmente aus dem NachlafS, hrsg. v. Ludtz, Ursula.
Miinchen: Piper.

Arendt, Hannah 2005. Essays in understanding, 1930-1954: formation, exile, and totalitaria-
nism, hrsg. v. Kohn, Jerome. New York: Schocken Books.

Berlin, Isaiah 1995. Das krumme Holz der Humanitdit. Kapitel der Ideengeschichte. Ungekiirzte
Ausgabe. Frankfurt a. M.: Fischer.

Castoriadis, Cornelius 1990. Gesellschaft als imagindre Institution. Entwurf einer politischen
Philosophie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Celikates, Robin 2009. Kritik als soziale Praxis. Gesellschaftliche Selbstverstandigung und kri-
tische Theorie. Frankfurt a. M.: Campus.

Cooke, Maeve 2009. » Zur Rationalitit der Gesellschaftskritik «, in Was ist Kritik?, hrsg. v. Jaeggi,
Rahel; Wesche, Tilo, S. 117-133. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Dubiel, Helmut 1994. Ungewissheit und Politik. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Geuss, Raymond 1983. Die Idee einer Kritischen Theorie. Konigsstein: Hain.

Geuss, Raymond 2004. Gliick und Politik. Potsdamer Vorlesungen, hrsg. v. Kern, Andrea;
Menke, Christoph. Berlin: Berliner Wissenschaftsverlag.

Geuss, Raymond 2010. »Realismus, Wunschdenken, Utopie«, in Deutsche Zeitschrift fiir Phi-
losophie 58, 3, S.419-429.

Geuss, Raymond 2011. Kritik der politischen Philosophie. Eine Streitschrift. Hamburg: Ham-
burger Edition.

Geuss, Raymond 2013. »Marxismus und das Ethos der Moderne«, in Nach Marx. Philosophie,
Kritik, Praxis, hrsg. v. Jaeggi, Rahel; Loick, Daniel, S. 89-106. Berlin: Suhrkamp.

Geuss, Raymond; Prinz, Janosch 2012. » Zwischen kritischer Reflexion und Handlungsorientie-
rung. Gesprach mit Raymond Geuss zu seinem Ansatz in der politischen Philosophie«, in
Zeitschrift fiir Politische Theorie 3, 1, S. 95-108.

Habermas, Jirgen 1971 a. »Der Universalititsanspruch der Hermeneutik«, in Hermeneutik und
Ideologiekritik, hrsg. v. Apel, Karl-Otto et al., S. 120-159. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Habermas, Jurgen 1971b. »Zu Gadamers >Wahrheit und Methode««, in Hermeneutik und Ideo-

logiekritik, hrsg. v. Apel, Karl-Otto et al., S. 45-56. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Heins, Volker 2011. Beyond friend and foe. The politics of critical theory. Boston: Brill.

Honneth, Axel 2005. Verdinglichung. Eine anerkennungstheoretische Studie. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Honneth, Axel 2007. »Idiosynkrasie als Erkenntnismittel. Gesellschaftskritik im Zeitalter des
normalisierten Intellektuellen«, in Axel Honneth: Pathologien der Vernunft. Geschichte und
Gegenwart der Kritischen Theorie, S. 219-234. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Horkheir;er, Max 1987. » Dialektik der Aufklirung« und Schriften 1940-1950. Frankfurt a. M.:
Fischer.

Horkheirﬁler, Max 1988. Gesammelte Schriften, Band 4. Schriften 1936-1941. Frankfurt a. M.
Fischer.

Howard, Dick 2000. »Politische Theorie, Kritische Theorie und der Ort der Frankfurter Schule.
Wirdigung und Aussicht«, in Kommune. Forum fiir Politik, Okonomie, Kultur 18, 12.
www.oeko-net.de/kommune/kommune12-00/dhoward.htm (Zugriff vom 27.07.2016).

Jaeggi, Rahel 2009. »Was ist Ideologiekritik? «, in Was ist Kritik?, hrsg. v. Jaeggi, Rahel; Wesche,
Tilo, S.266-295. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Jaeggi, Rahel 2014. Kritik von Lebensformen. 2. Auflage. Berlin: Suhrkamp.

Kohn, Jerome 2007. »Urteilen und eine gemeinsame Welt«, in Dichterisch Denken. Hannah
Arendt und die Kiinste, hrsg. v. Heuer, Wolfgang; Liihe, Irmela von der, S. 136-161. Got-
tingen: Wallstein.

Konig, Helmut 2012, »Die Bundesrepublik — eine Philosophiegeschichte«, in Merkur. Deutsche
Zeitschrift fiir europdisches Denken 66,759, S. 679-690.

Lenk}; Klért. Hrsg. 1961. Ideologie, Ideologiekritik und Wissenssoziologie. Neuwied: Luchter-

and.

Leviathan, 44. Jg., 3/2016

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtilch geschitzter Inhal k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447

474 Jiirgen Forster

Lenk, Kurt 1971. Volk und Staat. Zum Strukturwandel politischer Ideologien im 19. und 20.
Jahrbundert. Stuttgart: Kohlhammer.

Lenk, Kurt 1972. Marx in der Wissenssoziologie. Studien zur Rezeption der Marxschen Ideolo-
giekritik. Neuwied, Berlin: Luchterhand.

Machiavelli, Niccolo 1977 [1531]. Discorsi. Gedanken iiber Politik und Staatsfiibrung. 2., ver-
besserte Auflage, hrsg. v. Zorn, Rudolf. Stuttgart: Kroner.

Machiavlelli, Niccold 1986 [1532]. Der Fiirst/Il Principe, hrsg. v. Rippel, Philipp. Stuttgart:
Reclam.

Marcuse, Herbert 1973. Konterrevolution und Revolte. 2. Auflage. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Marx, Karl 1974 [1867]. Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie. Band 1. Berlin: Dietz.

Marx, Karl; Engels, Friedrich 2006. Werke. Band 1. Berlin: Dietz.

Menke, Christoph 2010. »Weder Rawls noch Adorno? Raymond Geuss’ Programm einer >rea-
listischen< Philosophie«, in Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 58, 3, S. 445-455.

Reijen, Willem van; Schmid Noer, Gunzelin 1987. »Vorwort«, in Vierzig Jahre Flaschenpost:
»Dialektik der Aufklirung«, 1947-1987, hrsg. von Reijen, Willem van; Schmid Noerr,
Gunzelin, S. 7-10. Frankfurt a. M.: Fischer.

Sonderegger, Ruth 2009. »Wie diszipliniert ist (Ideologie-)Kritik? Zwischen Philosophie, Sozio-
logie und Kunst«, in Was ist Kritik?, hrsg. v. Jaeggi, Rahel; Wesche, Tilo, S. 55-80. Frankfurt
a. M.: Suhrkamp.

Walzer, Michael 2009. »Gesellschaftskritik und Gesellschaftstheorie«, in Sozialphilosophie und
Kritik, hrsg. v. Forst, Rainer et al., S. 588-607. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Young—Bﬁuehl, Elisabeth 1996. Hannah Arendt. Leben, Werk und Zeit. Frankfurt a. M.:
Fischer.

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtilch geschitzter Inhal k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447

Metakritische Reflexionen des Realismus 475

Zusammenfassung: Die Kritik der politischen Philosophie, die Raymond Geuss im Jahr 2011
formulierte, ist im Kern ideologiekritisch motiviert. Der vorliegende Essay liest Geuss als
Vertreter der Kritischen Theorie von Adorno und Horkheimer und versucht zu zeigen, dass
die Ideologiekritik letztlich zu einem Ingenieursmodell der Politik fithrt. Dieses Modell
beinhaltet ein teleologisch-strategisches Handlungsverstindnis, das von einer Zweck-Mittel-
Rationalitit gepragt ist. Aus der Perspektive des politischen Denkens Hannah Arendts
bedingt die Ideologiekritik zwangslaufig, dass das Handeln als ein Akt des Herstellens auf-
gefasst wird. In dieser Verwandlung findet die Zerstorung menschlicher Pluralitit statt. Plu-
ralitdt ist jedoch Arendt zufolge nicht nur sine qua non, sondern vielmehr conditio per
quam der Politik. Die Zerstorung der Pluralitit ist demnach die Zerstorung der Politik. Damit
reproduziert Geuss genau das Politik- und Handlungsverstindnis der vorherrschenden poli-
tischen Philosophie, das Arendt kritisiert. Geuss bleibt als Ideologiekritiker letztlich Philo-
soph in der Tradition Platons. Zugespitzt formuliert: Das Hohlengleichnis ist die erste Dar-
stellung der Ideologiekritik, und Geuss bleibt Platoniker wider Willen.

Stichworte: Weltentfremdung, Ideologiekritik, Zweckrationalitit, Pluralitit, Macht, Gewalt,
Freiheit, Emanzipation

Meta-critical reflections of realism. Hannah Arendt and the problem of ideological
critique

Summary: Raymond Geuss’ critique of political philosophy, which was published in 2011,
is motivated at its core by ideological critique. The essay treats Geuss as a representative of
Adorno’s and Horkheimer’s critical theory and aims to substantiate that his ideological cri-
tique ultimately leads to an understanding of politics as an engineering model. This model
includes a teleological-strategic understanding of action, characterized by a means-end ratio-
nality. From the perspective of Hannah Arendt’s political thought, ideological critique nec-
essarily implies that action is understood as work activity. In this transformation, human
plurality is destroyed. For Arendt, however, plurality is not only a sine qua non of politics,
but rather a conditio per quam. The destruction of plurality thus corresponds to a destruction
of politics. Geuss thus reproduces exactly the understanding of politics and of action that
Arendt criticizes. With his ideological critique, Geuss ultimately remains a philosopher in
Plato’s tradition. Formulated pointedly: Plato's »allegory of the cave« is the first account of
ideological critique and Geuss is a Platonist against his will.

Keywords: world alienation, critique of ideology, means-end rationality, pluralism, power,
violence, freedom, emancipation

Autor

Dr. Jiirgen Forster

Institut fiir Politische Wissenschaft der RWTH Aachen University
Mies-van-der-Rohe-Str. 10

52074 Aachen

Juergen.Foerster@ipw.rwth-aachen.de

Leviathan, 44. Jg., 3/2016

IP 216.73.216:147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtilch geschitzter Inhal k.
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447

