
AUFSATZ

Jürgen Förster

Metakritische Reflexionen des Realismus

Hannah Arendt und das Problem der Ideologiekritik1

Einleitung

Raymond Geuss kritisiert in seiner Polemik Kritik der politischen Philosophie die
Vorherrschaft der Gerechtigkeitstheorien in der Nachfolge von Kant und John
Rawls.2 Im Kern ist seine Kritik ideologiekritisch motiviert.3 Vor allem Rawls, aber
auch Habermas betreiben in den Augen Geuss’ letztlich eine Mystifizierung der
Wirklichkeit. Indem sie politische Philosophie vorrangig als eine normative Veran-
staltung betrachten und sich hauptsächlich mit der Begründung von Maßstäben der
Kritik beschäftigten, lenken sie den Blick von der gesellschaftlichen Realität der
Machtverhältnisse ab. Sie machen sich so der ideologischen Verschleierung und
Zementierung der Herrschaftsverhältnisse schuldig.4 Der politische Kantianismus
verwandle Politik unter dem Leitbegriff der Gerechtigkeit in Ethik. Diese Engfüh-
rung von Politik und Ethik sei für den politischen Aristotelismus ebenfalls kenn-
zeichnend, den Geuss deshalb ebenso als ideologisch ablehnt.

Ideologien verklären die gesellschaftlichen Verhältnisse zur unhinterfragbaren
Selbstverständlichkeit, zur natürlichen, alternativlosen Ordnung. Sie verschleiern
somit gesellschaftliche Gewalt, Herrschaft und Ausbeutung, betrachten sie als
natürliche, unabänderliche Phänomene. Ideologien lähmen insofern die Fantasie,
sich die gesellschaftlichen Verhältnisse als radikal anders vorzustellen. »Die Welt
der politischen Philosophie ist eine verkehrte Welt. Diese Verkehrung will Geuss
korrigieren. Es geht um den Rückgewinn der wirklichen Welt.«5 Um die wirkliche
Welt gedanklich zu erfassen, muss sich die Philosophie der Realität stellen. Eine
politische Philosophie, die ernstgenommen werden möchte,6 müsse die gegenwär-
tigen Machtkonstellationen analysieren und sich der aufgeklärten Kritik des Beste-
henden verpflichtet fühlen. Aufgabe der Philosophie, die nicht ideologisch wirken
möchte, muss die Kritik gesellschaftlichen Unrechts, die Emanzipation aus Unter-
drückung und die gesellschaftliche Veränderung sein. »Das ist meine Ausgangspo-

1.

 
1 Für Anregungen und Kritik danke ich den Teilnehmerinnen und Teilnehmern des Hannah-

Arendt-Workshops an der RWTH Aachen und besonders Sabine Bausch, Annette Förster,
Paul Sörensen und Maike Weißpflug.

2 Geuss 2011.
3 Vgl. Geuss, Prinz 2012, S. 95.
4 Vgl. Geuss 2011, S. 124.
5 Menke 2010, S. 445.
6 Vgl. Geuss 2010, S. 419.

Leviathan, 44. Jg., 3/2016, S. 447 – 475, DOI: 10.5771/0340-0425-2016-3-447

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447


sition. Also, dass es darauf ankommt, diese ideologische Sichtweise zu überwinden,
sie in Frage zu stellen und eine gewisse Distanz zu den alltäglichen Praktiken und
zu den normalen Vorstellungen zu gewinnen.«7

Geuss fordert darüber hinaus eine realistische Wende der politischen Theorie, da
Politik nicht dem Muster einer disziplinierten und entscheidungsenthobenen, also
unverbindlichen Seminardiskussion entspricht.8 In der Politik sei der »zwanglose
Zwang des besseren Arguments« (Habermas) selten ausschlaggebend. Politik sei
nicht primär an Gerechtigkeit orientiert und diene nicht ausschließlich ihrer Ver-
wirklichung. Vielmehr ginge es in der Politik um die Erringung von Macht und um
»Entscheidungen, die notfalls mit direkter kollektiver Gewaltanwendung durchge-
führt werden«9 müssen. Die Durchsetzung von Interessen sei durchaus ein legitimer
Bestandteil der Politik. Nicht Konsens, sondern Konflikt, Streit und Kampf seien
für die Politik, in der immer mit Widerstand und Gegnerschaft gerechnet werden
müsse, wesentlich. Möchte man sich in der Politik behaupten und seine Ziele ver-
wirklichen, müsse man diesen Widerstand überwinden. Bestenfalls sei ein Kompro-
miss erreichbar. In der Politik komme es also nicht vorrangig auf die Legitimität der
Verfahren an, wie Rawls und Habermas annehmen. Legitimität lasse sich in der
Politik nicht durch die Akzeptabilität für alle definieren. Ganz im Sinne der Ver-
antwortungsethik Max Webers betont Geuss, dass es in der Politik übliche und
vernünftige Praxis sei, das Handeln durch gute Ergebnisse zu legitimieren. Gegen
die von Rawls und Habermas formulierte Legitimität durch Verfahren hebt Geuss
die »teleologische, also zielbedingte, Legitimität« hervor. »Eine politische Entschei-
dung kann eine gewisse politische Legitimität beanspruchen, wenn gezeigt werden
kann, daß sie effektiv zu einem Ziel führt, das allgemein anerkannte Vorteile ver-
spricht. […] Die legitimierende Kraft liegt in dem durch die Handlung in Aussicht
gestellten Endzustand.«10 Selbst wenn Geuss sich nicht explizit auf Machiavelli
bezieht, knüpft sein Realismus durchaus an ihn an. Geuss fordert in diesem Sinne,
die Menschen so zu nehmen, wie sie sind, und nicht, wie sein sollten. Darüber hinaus
ist das teleologische Legitimitätsverständnis bei Machiavelli klassisch formuliert.
Letztlich zählen für Geuss und Machiavelli nur das Ergebnis und der Erfolg.11

Der Geltungsanspruch der Kritik der analytischen Philosophie von Geuss soll hier
nicht geprüft werden. Es geht mir nicht um eine Verteidigung des politischen Kan-
tianismus. Ich möchte vielmehr die Kritik von Raymond Geuss einer Metakritik aus
der Perspektive Hannah Arendts unterziehen. Die Fragestellung lautet, ob und
inwieweit die Kritik von Geuss dem von ihm Kritisierten, also der politischen Phi-
losophie, verhaftet bleibt. Dabei ist zunächst darauf hinzuweisen, dass die Kritik
von Geuss durchaus gewisse Gemeinsamkeiten mit der Kritik an der politischen
Philosophie, wie sie Arendt formuliert hat, aufweist. Beide wenden sich gegen den

 
7 Geuss, Prinz 2012, S. 95.
8 Vgl. Geuss 2004, S. 12.
9 Ebd.

10 Ebd., S. 13.
11 Vgl. Machiavelli 1977 [1531], S. 36 f.

448 Jürgen Förster

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447


Platonismus, der die politische Philosophie bis in die heutige Zeit prägt. Ich habe
jedoch den Verdacht, dass Geuss dem Platonismus nicht entkommt.

Darüber hinaus geht es um das grundlegende Verhältnis von Ideologiekritik und
Politik, denn Ideologiekritik in der Tradition von Marx bedingt ein prekäres Politik-
und Handlungsverständnis. Die ideologiekritischen Grundannahmen führen zu
einem teleologisch-strategischen Handlungsverständnis, das das Handeln als einen
Herstellungsakt auffasst. Damit reproduziert Geuss genau das Politik- und Hand-
lungsverständnis der vorherrschenden politischen Philosophie, das Arendt kritisiert.
Geuss bleibt als Ideologiekritiker letztlich Philosoph in der Tradition Platons. Zuge-
spitzt formuliert: Das Höhlengleichnis ist die erste Darstellung der Ideologiekritik,
und Geuss bleibt Platoniker wider Willen.

Problematisch an der Ideologiekritik erscheint aus der Arendt’schen Perspektive
einerseits der objektive Wahrheitsanspruch, der zwingend mit einer Abwertung der
Meinungen und der Pluralität einhergeht. Der Ideologiekritiker vollzieht einen
Bruch mit der Teilnehmerperspektive der Bürger und begibt sich in eine privilegierte
Beobachterposition. Die Abwertung der Meinungen bedingt deshalb nicht selten
einen autoritären Paternalismus.12 Der Ideologiekritiker kennt die wahren Interes-
sen und Bedürfnisse der Unterdrückten, da er nicht geblendet ist und den ideologi-
schen Schein durchschaut. Andererseits impliziert die Ideologiekritik einen Vorrang
der Theorie vor der Praxis, der dazu führt, dass das Handeln als Mittel zum Zweck
der Befreiung verstanden wird. Ideologiekritik ist an Befreiung und Emanzipation
interessiert und befördert ein teleologisches, strategisches Handlungsverständnis,
das nach einer Zweck-Mittel-Rationalität funktioniert. Die Kritische Theorie ver-
wandelt somit Freiheit in Befreiung, Freiheit als gelebte, selbstbestimmte, solidari-
sche Praxis wird zu einem unerreichbaren Ziel. Eine Gründung der Freiheit, wie sie
Arendt in ihrem Revolutionsbuch für die Amerikanische Revolution beschreibt,
kann es nur in einem klassen- und staatslosen Zustand geben. Mit dem Begriff der
Befreiung tritt die Gewalt auf den Plan. Sie ist in diesem Handlungsverständnis ein
legitimes Mittel der Politik und letztlich mit Macht identisch. Wenn Geuss mit Recht
bemerkt, dass das Politische und die Politik sowohl im Marxismus als auch in der
Kritischen Theorie von Adorno, Horkheimer und Marcuse kaum berücksichtigt
wurden,13 ist das meines Erachtens durch die zentrale Stellung der Ideologiekritik
bedingt.14

Die Kritik an der politischen Philosophie als heimlicher Platonismus

Raymond Geuss betrachtet die politische Philosophie des 20. Jahrhunderts
»als einen langen Grabenkampf […] zwischen den Anhängern der in der ein oder anderen
Weise – etwa durch Frege – ›rehabilitierten‹ platonischen Tradition, welcher sich die meisten
Vertreter der ›analytischen‹ Philosophie anschließen, und der bunten Gruppe von historisch
orientierten Philosophen, wie etwa Nietzsche, Dewey, Adorno oder dem späten Wittgen-

2.

 
12 Vgl. Cooke 2009, S. 122 ff.
13 Vgl. Geuss 2013, S. 101; Dubiel 1994, S. 234.
14 Vgl. Heins 2011; Howard 2000.

Metakritische Reflexionen des Realismus 449

Leviathan, 44. Jg., 3/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447


stein. Für Denker dieser zweiten Gruppe gibt es kein zeitloses ›Wesen‹ der Politik im plato-
nischen Sinne und keine von der Natur der Sache vorgeschriebene Begrifflichkeit; sie sind
also in diesem Sinne Anti-Essenzialisten«.15

Wenn man seine Kritik am politischen Kantianismus berücksichtigt, dann muss man
Geuss wohl in die bunte Gruppe von kontextualistisch denkenden Philosophen ein-
ordnen. In meinen Augen wäre Arendt auch ein Mitglied dieser Gruppe, insofern
sie Platon für die philosophische Verdrängung der Politik verantwortlich macht.
Geuss und Arendt teilen also die gleiche Stoßrichtung der Kritik am Platonismus
der politischen Philosophie. Beide, Geuss und Arendt, kritisieren den Versuch, die
Politik an Maßstäben zu messen, die von außen an die Politik angelegt werden.
Sinnbild für diesen Versuch, die Politik durch die philosophische Wahrheit zu bän-
digen, ist für Arendt das Höhlengleichnis Platons.

Der Philosoph, der sich durch die Liebe zur Wahrheit auszeichnet, muss sich von
der Schattenwelt der Höhlenbewohner befreien, die Welt der wandelbaren Mei-
nungen, Stimmungen und Affekte, der Manipulierbarkeit und Verführbarkeit, um
in der Einsamkeit die unwandelbare, ewige Wahrheit zu schauen. Die Entfremdung
von der Welt der Höhlenbewohner ist die Voraussetzung, um ein Philosoph werden
zu können. Die Erkenntnis der Wahrheit, das Wissen um die objektive Wirklichkeit
prädestiniert ihn, die dumme und vielstimmige Menge zu regieren. Der Philosoph
soll zum König werden, weil er das richtige Maß besitzt, um die Gesellschaft gemäß
der Idee der Gerechtigkeit einzurichten. Zudem hat der Philosoph im Prozess der
Befreiung von der Höhlenwelt gelernt, sich selbst zu beherrschen. Er herrscht nicht
aus Leidenschaft, Neigung oder persönlichem Interesse, sondern aus Pflicht.

Der Ideologiekritiker bricht in einer ähnlichen Weise mit den Meinungen und
Werten der Gesellschaftsmitglieder, um die Gesellschaft so zu sehen, wie sie wirklich
ist. Er erhebt damit für seine Gesellschaftstheorie den Anspruch auf objektive Wahr-
heit.16 Der Gesellschaftstheoretiker beansprucht ein Wissen, das das revolutionäre
Handeln leiten soll und über das die Beherrschten als Akteure prinzipiell nicht ver-
fügen können, weil sie als Akteure nicht das Ganze überschauen können.17 Marx
hat es schon früh in seiner »Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie« ausgedrückt:
»Der Kopf dieser Emanzipation ist die Philosophie, ihr Herz das Proletariat. Die
Philosophie kann sich nicht verwirklichen ohne die Aufhebung des Proletariats, das
Proletariat kann sich nicht aufheben ohne die Verwirklichung der Philosophie«.18

Max Horkheimer beschreibt die Beziehung zwischen dem Kritiker und dem Prole-
tariat in seinem programmatischen Aufsatz »Traditionelle und kritische Theorie«
folgendermaßen:

»Aber auch die Situation des Proletariats bildet in dieser Gesellschaft keine Garantie der
richtigen Erkenntnis. Wie sehr es die Sinnlosigkeit als Fortbestehen und Vergrößerung der
Not und des Unrechts an sich selbst erfährt […]. An der Oberfläche sieht vielmehr die Welt
auch für das Proletariat anders aus. Eine Haltung, welche seine wahren Interessen und damit

 
15 Geuss 2010, S. 420.
16 Vgl. Adorno 1997 g, S. 465.
17 Vgl. Geuss 2010, S. 420.
18 Marx, Engels 2006, S. 391.

450 Jürgen Förster

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447


auch die der Gesellschaft im ganzen nicht auch ihm selbst entgegenzusetzen imstande wäre,
sondern ihre Richtschnur von Gedanken und Stimmungen der Masse bezöge, geriete selbst
in sklavische Abhängigkeit vom Bestehenden.«19

Hier wird der epistemologische Bruch mit der Akteursperspektive deutlich, wie er
für die Ideologiekritik charakteristisch ist. »Der Theoretiker, dessen Geschäft darin
besteht, eine Entwicklung zu beschleunigen, die zur Gesellschaft ohne Unrecht füh-
ren soll, kann sich, wie dargelegt, im Gegensatz zu Ansichten befinden, die beim
Proletariat gerade vorherrschen. Ohne die Möglichkeit dieses Konflikts bedürfte es
keiner Theorie.«20 Wie der Philosoph versucht der Ideologiekritiker, die Menschen
von den Schatten zu befreien, damit sie nun mit dem richtigen Bewusstsein die Ver-
hältnisse so sehen können, wie sie sind. Um sich von illegitimer Herrschaft zu
befreien, müssen sie erst einmal erkennen, dass und warum sie leiden. Sie müssen
ein Bewusstsein ihrer Unfreiheit erlangen. Das ideologische Bewusstsein der
Beherrschten stabilisiert und festigt die eigenen Fesseln. Geuss charakterisiert diese
Haltung folgendermaßen:

»Das ganze kritische Unternehmen fußt auf der Annahme, daß die Adressaten der kritischen
Theorie ideologisch getäuscht sind, d.h. falschem Bewußtsein unterliegen. Von diesem fal-
schen Bewußtsein müssen sie befreit werden, indem sie zu der Einsicht gebracht werden,
daß Teile ihrer Bewußtseinsform reflexiv inakzeptabel sind. Will man für reflexive Inak-
zeptabilität argumentieren, so muß man bezugnehmen auf die epistemischen Prinzipien der
Gesellschaftsmitglieder; was aber, wenn diese epistemischen Prinzipien selbst nur ein Teil
ihrer tradierten Bewußtseinsform sind, wie können wir dann sicher sein, daß sie nicht selbst
›ideologisch verzerrt‹ sind? Je tiefsitzender das falsche Bewußtsein der Gesellschaftsmitglie-
der ist, desto mehr bedürfen sie der Emanzipation, desto wahrscheinlicher ist es aber auch,
daß ihre epistemischen Prinzipien selbst Teil des Problems sind und zu einer Lösung nichts
beitragen können. […] Wenn die Gesellschaftsmitglieder radikal ›falsche‹ Ansichten darüber
haben, was Zwang ist und worin Freiheit oder Autonomie bestehen, so können sie durch
die Aussonderung all derjenigen Teile ihrer Bewußtseinsform, die sie nur erwerben konnten
unter Bedingungen, die sie für Zwangsverhältnisse halten, leicht noch tiefer in die Täuschung
hinein geraten.«21

Wenn die epistemischen Prinzipien der Akteure nichts zur Lösung beitragen, weil
sie Ausdruck einer Verblendung sind, kann man sie getrost übergehen beziehungs-
weise lediglich als Objekt der Analyse wahrnehmen. Damit formuliert Geuss die
Begründung für den Bruch mit der Teilnehmerperspektive und das asymmetrische
Verhältnis zwischen den Wissenden und den ideologisch Verblendeten.22

 
19 Horkheimer 1988, S. 188.
20 Ebd., S. 195.
21 Geuss 1983, S. 77.
22 Diese Übereinstimmung des Ideologiekritikers mit der Haltung des platonischen Philo-

sophen hat Jacques Ranciére an Pierre Bourdieu kritisiert. Celikates fasst diese Kritik
folgendermaßen zusammen: Ranciére werfe Bourdieu vor, »die Position eines das Erbe
der Philosophie antretenden platonischen ›Soziologenkönigs‹ einzunehmen, der die
Akteure auf ihre Plätze verweist, dafür sorgt, dass jeder das Seine tut, und damit nicht
nur seine eigene epistemisch privilegierte Position absichert, sondern sich auch in die
lange Geschichte der politischen wie epistemiologischen Enteignung der Unterdrückten
einreiht« (Celikates 2009, S. 78, Fn. 67).

Metakritische Reflexionen des Realismus 451

Leviathan, 44. Jg., 3/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447


Ideologiekritik und die Haltung zur Welt

Ideologien sind in der Tradition des Marxismus keine bloßen Irrtümer, Fehlannah-
men oder Vorurteile. Sie kennzeichnen nicht nur irrtümliche Annahmen über das,
was der Fall ist. Ideologien sind gesellschaftlich produziertes und deshalb notwendig
falsches Bewusstsein. Dieses falsche Bewusstsein nimmt nur den schönen Schein, die
Oberfläche der Gesellschaft wahr, ohne das wahre Wesen der Gesellschaft zu erfas-
sen. »Wer unter dem Einfluss einer Ideologie steht, ist nicht nur einem falschen
Zustand ausgeliefert, sondern auch ›im Griff‹ einer falschen Deutung dieses
Zustands. Oder anders: Ideologien konstituieren unseren Weltbezug und damit den
Deutungshorizont, in dem wir uns und die gesellschaftlichen Verhältnisse verstehen,
und die Art und Weise, in der wir uns in diesen bewegen.«23 Ideologien verhindern
somit, die Gesellschaft in ihrer Widersprüchlichkeit und Ungerechtigkeit erkennen
zu können. Insofern sind Ideologien auch Herrschaftsinstrumente und wirken herr-
schaftsstabilisierend, indem sie Armut, Ausbeutung und schlechte Bildung als natür-
lich, schicksalhaft, selbstverständlich und alternativlos erscheinen lassen. Falsches
Bewusstsein führt auf Seiten der Beherrschten und Ausgebeuteten dazu, dass sie sich
mit ihrem Los und Leiden resignierend abfinden oder dieses als natürlich akzeptie-
ren. Die Gewalt richten die Unterdrückten nicht gegen die Verursacher des Leids,
sondern gegen sich selbst. Die geheimen Bewegungsgesetze der Gesellschaft bleiben
dem Bewusstsein der Unterdrückten verborgen. Somit fehlt der Hebel, um die
beherrschenden Gesetze zu verändern. Falsches Bewusstsein zeigt sich darüber
hinaus in der Identifikation der Beherrschten mit der herrschenden Klasse. Ideolo-
gien verschleiern und verklären die Wirklichkeit. Mit Jaeggi kann man Ideologien
als »Mechanismen der ›Verselbstverständlichung‹ oder ›Selbstverständlichungsma-
chung‹ bezeichnen«.24 Die Beherrschten rebellieren nicht, weil sie die Wertmaßstäbe
der Herrscher übernehmen, sie für selbstverständlich, natürlich und normal betrach-
ten. Sie verkennen dabei ihre eigenen Interessen.25 In diesem Sinne »[ist] Ideologie-
kritik […] Herrschaftskritik«.26 Ideologiekritik ist Jaeggi zufolge aktueller denn je.
»Die Vermutung, Herrschaft wirke heute direkt, also ohne ideologische Vermitt-
lung, halte ich für unhaltbar.«27 Angesichts der Harz IV-Reformen, der neoliberalen
Reformen und von »Wortschöpfungen wie ›Ich-AG‹«28 sei es geradezu offensicht-
lich, dass »[d]ie Verhältnisse […] nach Ideologiekritik [schreien]«.29

In einem Interview umreißt Geuss die ideologiekritische Stoßrichtung seiner Kritik
an Rawls:

»Was mich also in erster Linie gegen die analytische Philosophie aufbringt, ist deren Ver-
klärungsfunktion. Anders gesagt, die Analysen [...] sollen dazu dienen, die eigene Gesell-

3.

 
23 Jaeggi 2009, S. 268 f.
24 Ebd., S. 269.
25 Vgl. Adorno 1997 g, S. 465.
26 Jaeggi 2009, S. 269.
27 Ebd., S. 270.
28 Ebd., S. 271.
29 Ebd.

452 Jürgen Förster

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447


schaftsform in gewisser Weise zu verherrlichen [...]. Für Rawls ist es selbstverständlich, dass
die nordatlantischen Gesellschaften die richtige Lösung der politischen Probleme, das heißt
die optimale Grundform politischen Lebens, gefunden haben. Eine radikale Umwälzung der
Machtverhältnisse oder eine Grundumverteilung der Güter ist unnötig.«30

Dieses Zitat offenbart die Verbundenheit mit der Kritischen Theorie, denn für Geuss
wie für die Kritische Theorie ist nicht »das Gute, sondern das Schlechte Gegenstand
der Theorie«.31 Die Wahrheit im emphatischen Sinn drückt sich nie unmittelbar,
sondern nur in der Negation quasi spiegelschriftlich aus. Rawls ist apologetisch in
Bezug auf die eigene demokratische Gesellschaft und damit ideologisch.

Kritische Theorie ist radikal kritisch. Kritik ist für sie die bestimmte Negation
gesellschaftlicher Zustände. Es geht ihr um die Kritik der Herrschaft und Ausbeu-
tung und um die revolutionäre Umwälzung der Gesellschaft.32 Geuss bemerkt in
diesem Sinne ironisch, dass »das gesellschaftsverändernde Potenzial der Rawlsschen
Theorie [...] sich in einer Steuerreform [erschöpfe]«.33 Und über Habermas bemerkt
Geuss, dass er sich immer mehr als »Durchschnittsliberaler« entpuppe, »der konkret
kaum mehr zu bieten [hat], als was man schon bei den Neukantianern der wilhel-
minischen Zeit hätte genauso gut finden«34 können. Dass es Habermas und Rawls
darum geht, den moralischen Maßstab der Kritik auszuweisen und den Ort der
Kritik zu begründen, der durch die radikale Vernunftkritik in der Nachfolge Nietz-
sches absolut in Ungewissheit gestoßen wurde, ist Geuss sicherlich bewusst. Ihn
scheint allerdings diese radikale Vernunftkritik nicht zu beunruhigen. Vielmehr ver-
sucht er, die Genealogie Foucaults mit der Ideologiekritik zu vereinen. Er kritisiert
die liberale Trennung von »Sein« und »Sollen«, Empirie und Normativität als eine
dogmatische Setzung und weist den Vorwurf eines naturalistischen Fehlschlusses als
unbegründet zurück.

Der Ideologiekritiker betrachtet jede affirmative Bezugnahme auf die eigene
Gesellschaft argwöhnisch. Wenn keine Wahrnehmung und keine Überzeugung der
Akteure und Mitglieder der Gesellschaft als sicher und verbürgt gelten kann und
jeder positive Bezug auf die Gesellschaft dem Verdacht unterliegt, ideologisch zu
sein, kann jedes Engagement, beispielsweise für Demokratie, die Menschenrechte,
den Sozialstaat, leicht der Ideologiekritik verfallen.35

»Ideologiekritik beruht […] immer auf einer Art ›Hermeneutik des Verdachts‹, wie Paul
Ricœur es nennt. Wo sie Verzerrungen im Selbst- und Weltverständnis von Individuen wie
auch im Selbstverständnis von sozialen Entitäten aufdeckt, operiert sie mit einem Vorbehalt
gegen die Selbstauslegungen von sozialen Gebilden und Individuen und gegen die prima
facie Interessen der Individuen.«36

 
30 Geuss, Prinz 2012, S. 99.
31 Horkheimer 1987, S. 249.
32 Vgl. Jaeggi 2009, S. 287 f.
33 Geuss 2010, S. 429.
34 Geuss 2013, S. 101.
35 Vgl. Geuss 2011, S. 84 ff., S. 123 ff.
36 Jaeggi 2009, S. 270.

Metakritische Reflexionen des Realismus 453

Leviathan, 44. Jg., 3/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447


Diese zutiefst misstrauische Haltung des Ideologiekritikers bemerkt Helmut König
in Bezug auf Kurt Lenk, der sich in der Tradition Adornos und Horkheimers sehr
um die Erforschung der Ideologiekritik verdient gemacht hat: »Man darf dem libe-
ralen und demokratischen Frieden niemals trauen, er kann sich jederzeit als die
Vorstufe eines neuen faschistischen Triumphs entpuppen. Wir leben in der Bundes-
republik nach wie vor auf unsicherem Grund. Mit der ideologiekritischen Haltung
ist eine tiefe Skepsis gegenüber der gesamten Sphäre des Politischen verbunden«.37

Die Skepsis bezieht sich aber nicht nur auf die Politik, sondern insgesamt auf die
Welt. »Vor der Welt, wie sie ist, kann man sich gar nicht genug fürchten.«38 In
diesem Satz drückt sich prägnant der große Unterschied in der Haltung zur Welt
aus, wie er zwischen den Vertretern der Kritischen Theorie und Hannah Arendt
besteht. Obwohl Arendt sich der Schwierigkeit, die Welt zu lieben, bewusst war39

und oftmals am Zustand der Welt verzweifelte, steht dennoch im Zentrum ihres
Denkens die amor mundi, die Liebe zur Welt. Sie bestimmt Politik als die Sorge um
die Welt.40

Dieses Misstrauen ist ein Kernelement der Ideologiekritik und wird von Geuss in
Bezug auf Adorno als generelle Haltung der Kritik dargestellt. Im Gegensatz zu
Hegel, der die Wichtigkeit betont, »dass der Mensch in seiner Welt zu Hause ist,
und zur Kenntnis nimmt, dass er eigentlich zu Hause ist oder zumindest sein
kann«,41 sei es für Adorno geradezu ein moralisches Prinzip, sich nicht zu Hause zu
fühlen.42 »Nur Fremdheit ist das Gegengift gegen Entfremdung.«43 Ähnlich
bestimme Foucault die ethische Haltung. Es gehe darum, »sich selbst als etwas
Fremdes an[zu]sehen; nur dadurch kann man den angemessenen Abstand zu sich
selbst und zur eigenen Welt bekommen, damit man dann die Pflege des Selbst und
die politische Tätigkeit sinnvoll fortsetzen kann«.44 Das Bedürfnis des In-der-Welt-
Seins steht für die Kritische Theorie unter generellem Ideologieverdacht, weil die
Welt der Versöhnung spottet. Auch das teilt Geuss mit der Kritischen Theorie. So
bemerkt er in Bezug auf Rawls, der die Versöhnung als eine wesentliche Aufgabe
der Politischen Theorie bestimmt, dass dieser eine »größere Ähnlichkeit mit Hegel
als mit Kant«45 besitze. Diese Motivation verweise auf die religiösen Wurzeln des
Rawls’schen Denken und mache den ideologischen Charakter dieser Philosophie
aus.46 Geuss kommt zu dem vernichtenden Urteil: »In der wirklichen Politik sind

 
37 König 2012, S. 685.
38 Adorno 1997 d, S. 778.
39 Vgl. Arendt 2003 a, S. 522.
40 Vgl. Kohn 2007, S. 138.
41 Geuss, Prinz 2012, S. 100.
42 Vgl. ebd., S. 100.
43 Adorno 1997 e, S. 103.
44 Geuss 2012, S. 101.
45 Geuss 2011, S. 122.
46 Vgl. ebd., S. 123.

454 Jürgen Förster

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447


Theorien wie die von Rawls Blindgänger, es sei denn natürlich als potenzielle ideo-
logische Interventionen«.47

Für Arendt bedingt das Bedürfnis nach Versöhnung mit der Welt eine verstehende
Haltung zur Welt. Ideologiekritik räumt demgegenüber dem wissenschaftlichen
Erklären einen Vorrang vor dem hermeneutischen Verstehen ein; was wiederum nur
eine Konsequenz der eingenommenen Beobachterposition ist. Die Kritische Theorie
betrachtet das hermeneutische Verstehen als verklärend, weil es keine kritische Dis-
tanz zu diesem Überlieferungsgeschehen einnehmen kann. Für die Kritische Theorie
ist die Geschichte als Vorgeschichte noch Teil einer sinnlosen Naturgeschichte. Her-
meneutik verkläre in ihrer Fixierung auf Sinn zwangsläufig das sinnlose menschliche
Leiden. Für die Hermeneutik ist die Autorität der Tradition noch nicht gebro-
chen.48 Die Freiheit des Individuums zur Reflexion, das heißt zur Hinterfragung der
Autorität, zerstöre die Tradition und führe zu Orientierungs- und Sinnverlust.
Anstatt der Emanzipation des Individuums diene das hermeneutische Verstehen der
Kritischen Theorie zufolge ausschließlich dazu, das Individuum in den Überliefe-
rungszusammenhang, das heißt in die Erinnerungs-, Sprach- und Erfahrungsge-
meinschaft, kurz: die Nation, einzugliedern. Mit dem hermeneutischen Verstehen
kommt man nicht dazu, darüber nachzudenken, inwieweit »das Einrücken« (Gada-
mer) durch Aneignung der Traditionen auch auf herrschaftlichem Zwang
beruhe.49 Selbst die Hegel’sche Versöhnung ist ein Verrat an der kritischen, dialek-
tischen Vernunft, falscher Trost oder ein »persönlicher Friedensschluss des Philo-
sophen mit einer unmenschlichen Welt«.50 Aufgabe der Gesellschaftstheorie ist der
Aufweis, die Erklärung und die Kritik der systemischen Widersprüche, Ausbeutun-
gen und Ungerechtigkeiten, keinesfalls das Verstehen im Arendt’schen und
Hegel’schen Sinne. Für Arendt steht der Prozess der Sinnstiftung nicht von vornhe-
rein unter Ideologieverdacht. Das Verstehen-Wollen ist für sie so etwas wie ein
menschliches Existential, das mit der Geburt beginnt und mit dem Tod endet. »Es
ist die spezifisch menschliche Weise, lebendig zu sein, denn jede einzelne Person
muss sich mit jener Welt versöhnen, in die sie als Fremder hineingeboren wurde und
wo sie im Maße ihrer klar bestimmbaren Einmaligkeit immer ein Fremder bleiben
wird.«51 In Abwandlung eines Arendt-Wortes könnte man sagen, dass die Kritische
Theorie an der Weltentfremdung mitwebe, die die moderne Welt Arendt zufolge
befallen hat.

Die Kritik der Gesellschaft, wie sie die Kritische Theorie formuliert, hat die Versöh-
nung zum Ziel. Versöhnung ist der Maßstab der Kritik. Die gesellschaftliche Dialek-

 
47 Ebd., S. 128.
48 Sicherlich vertritt Arendt keineswegs eine reine hermeneutische Philosophie im Sinne

Gadamers, dagegen spricht schon die Betonung des Traditionsbruchs. Gleichwohl nimmt
sie die Dimension des Sinns und die Wichtigkeit von Tradition und Kontinuität ernst.
Für sie ist das Bedürfnis nach Versöhnung nicht per se ideologisch, sondern letztlich der
Impuls des verstehenden Denkens.

49 Vgl. Habermas 1971 b.
50 Horkheimer 1988, S. 178.
51 Arendt 2000 b, S. 110.

Metakritische Reflexionen des Realismus 455

Leviathan, 44. Jg., 3/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447


tik »hätte [...] ein Ende in der Versöhnung. Diese gäbe das Nicht-Identische frei, ent-
ledigte  es  noch  des  vergeistigten  Zwanges,  eröffnete  erst  die  Vielheit  des
Verschiedenen, über die Dialektik keine Macht mehr hätte. Versöhnung wäre das
Eingedenken des nicht länger feindseligen Vielen, wie es subjektiver Vernunft ana-
thema ist. Der Versöhnung dient Dialektik«.52 Die Möglichkeit der Versöhnung
beruht auf einer radikalen Veränderung aller gesellschaftlichen Verhältnisse. Die Kri-
tik zielt auf die Überwindung des gesellschaftlichen Zwangs- und Verblendungszu-
sammenhangs, der wie ein Bann auf der Gesellschaft liegt und alle Beziehungen ver-
hext. »Erkenntnis hat kein Licht, als das von der Erlösung her auf die Welt scheint:
alles andere erschöpft sich in der Nachkonstruktion und bleibt ein Stück Technik.«53

Allerdings versagt sich die Kritische Theorie, die Utopie des versöhnten Zustands
positiv auszumalen, und hält dem jüdischen Bilderverbot dadurch die Treue. Der ver-
söhnte Zustand ist lediglich spiegelschriftlich im negativen Zustand zu erahnen.54

 
52 Adorno 1997 f, S. 18.
53 Adorno 1997 e, S. 333.
54 Rahel Jaeggi betont in ihrer Aktualisierung der Ideologiekritik den konsequent immanen-

ten, negativistischen Ansatz der Ideologiekritik, der das Kritisierte nicht an einem externen
Maßstab misst. Der Kritiker kritisiert nicht von außen, sondern nimmt den Maßstab aus
dem kritisierten Sachverhalt. Im Gegensatz zur internen Kritik Walzers, »die partikularis-
tisch an die bestehenden Normen einer Gemeinschaft (die sie noch dazu als in sich geschlos-
sen imaginiert) gebunden« bleibt (Jaeggi 2009, S. 285), erhebt die Ideologiekritik als
immanente Kritik einen universalistischen Anspruch. Ideologiekritik »entwickelt dieses
Ideal  aus dem widersprüchlichen ›Bewegungsmuster der Wirklichkeit‹  selbst« (ebd.,
S. 286). Aus dem widersprüchlichen Alten soll das Neue entstehen, das sich als das Bessere
erweist. »Das Richtige entwickelt sich aus der ›aufhebenden‹ Überwindung des Falschen«
(ebd., S. 283). In diesem Prozess verwandeln sich sowohl der Begriff, das heißt die Normen,
als auch die Praxis. Dass dieser Standpunkt einer auf das Ganze zielenden Kritik, die rein
immanent verfährt, nicht so einfach einzunehmen ist, macht der letzte Aphorismus der
Minima moralia deutlich. Die moralische Forderung an die Philosophie, die Adorno hier
erhebt, macht die Wichtigkeit der Transzendenz deutlich, auch wenn er sie in eine Para-
doxie überführt. »Erkenntnis hat kein Licht, als das von der Erlösung her auf die Welt
scheint: alles andere [reine Immanenz; J.F.] erschöpft sich in der Nachkonstruktion und
bleibt ein Stück Technik. Perspektiven müßten hergestellt werden, in denen die Welt ähn-
lich sich versetzt, verfremdet, ihre Risse und Schründe offenbart, wie sie einmal als bedürf-
tig und entstellt im Messianischen Lichte daliegen wird. Ohne Willkür und Gewalt, ganz
aus der Fühlung mit den Gegenständen heraus solche Perspektiven zu gewinnen, darauf
allein kommt es dem Denken an. [...] Aber es ist auch das ganz Unmögliche, weil es einen
Standort voraussetzt, der dem Bannkreis des Daseins, wäre es nur um ein Winziges, ent-
rückt ist, während doch jede mögliche Erkenntnis nicht bloß dem was ist erst abgetrotzt
werden muß, um verbindlich zu geraten, sondern eben darum selber auch mit der gleichen
Entstelltheit und Bedürftigkeit geschlagen ist,  der sie zu entrinnen vorhat« (Adorno
1997 e, S. 283). Kritik bedarf demnach immer auch des Blicks von außen, zumindest die
Ahnung von einer unentstellten, versöhnten Welt. »In der Tat darf die dialektische Wen-
dung der Kulturkritik nicht die Maßstäbe der Kultur hypostasieren. Sie hält sich dieser
gegenüber beweglich, indem sie ihre Stellung im Ganzen einsieht. Ohne solche Freiheit,
ohne Hinausgehen des Bewußtseins über die Immanenz der Kultur wäre immanente Kritik
selber nicht denkbar: der Selbstbewegung des Objekts vermag nur zu folgen, wer dieser
nicht durchaus angehört« (Adorno 1997 c, S. 23).

456 Jürgen Förster

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447


Mir scheint es jedoch fraglich, ob die Kritische Theorie ein Sensorium besitzt, um
das kritische Misstrauen überwinden zu können. Kann der Kritiker eine versöhnte
Welt erkennen? Kann er sie wahrhaben wollen? Oder ist der Gedanke an eine rea-
lisierte Versöhnung nicht per se ideologisch? Ist Versöhnung dann für die Kritische
Theorie zwar eine utopische Vision, die sie aber nie zu verwirklichen hoffen darf?
Bedarf es zu einer Praxis, die sich dem Ziel der Versöhnung verpflichtet fühlt, nicht
gerade des Vertrauens in die Welt und die Bereitschaft, sich auf sie einzulassen? Der
Antrieb zur Ideologiekritik besteht darin, »sich gegen Enttäuschungen zu immuni-
sieren: Es ist ratsam, stets mit dem Schlimmsten zu rechnen, auf nichts ist Verlass,
niemandem kann man wirklich trauen«.55

»Die eigentliche Politik der Kritischen Theorie gründete vor allem auf dem beharrlichen
Insistieren auf die Kraft der Negativität. […] Von der anfänglichen Weigerung gegenüber
einer verdinglichten Geschichtsphilosophie, über die Kritik der verwalteten Welt, bis hin zu
der psychologisch angeleiteten Kritik der Anpassung der Individuen und bis zu Adornos
essayistischer Freiheit, der Slogan des Nicht-Mitmachens stelle einen Imperativ dar, der
Theorie vor möglicher Konformität schütze und der damit versuche, die Möglichkeit von
Kritik aufrechtzuerhalten.«56

Auf das Problem des Bruchs mit der Teilnehmerperspektive, den der Ideologiekri-
tiker vollzieht und vollziehen muss, weist auch Michael Walzer in seiner Replik auf
Axel Honneth hin. Walzer problematisiert den ideologiekritischen Blick von außen,
und er macht auf das Problem des Wahrheitsanspruchs und des Paternalismus auf-
merksam, der mit dem Begriff des objektiven Leids verbunden ist:

»[F]ür Honneth besteht der wahre Zweck einer guten Sozialtheorie gerade darin, diejenigen
Unterdrückungen aufzudecken, von denen keiner weiß – selbst die Opfer nehmen ihr eigenes
Leiden noch nicht wahr. Wenn ihnen der Kritiker also seine Stimme leiht, sagt er nicht, was
sie wollen oder was sie wollen, dass er sagt. Er sagt, was er sagen will (in ihrem Interesse),
und drückt damit eine tiefe Einsicht in die soziale Wirklichkeit aus, die nur ihm zukommt.
Dieser Kritiker kann kein Mitleid fühlen, da er nicht ›mit‹ seinen Mitmenschen fühlt. Er
muss eher kaltherzig und sogar verbittert sein, wie Honneth sagt, weil er sich gezwungen
sieht, Verletzungen und Schmerzen zu artikulieren, die nur er erkennt. Hinter dieser Dar-
stellung des kritischen Unterfangens steht die marxistische Idee des falschen Bewusstseins.
[…] er [Honneth; J.F.] denkt, dass eine gute Gesellschaftstheorie Verletzungen aufdeckt, die
gewöhnliche Menschen, Sie und ich, noch gar nicht erfahren haben, die uns noch nicht
bewusst sind. Wir sind intellektuell und emotional innerhalb dessen, ›was öffentlich als sag-
bar und als unsagbar gilt‹, gefangen. Der Theoretiker/Kritiker hat sich befreit und sieht die
Welt, wie sie wirklich ist. Er ist ein echter Held, auch wenn Honneth mit wunderbarer
Offenheit zugibt, dass er eher ein negativer Held als ein positiver Held ist [...]: voller ›Groll
und Verbitterung‹ [...].«57

Mit Adorno und Foucault bestimmt auch Geuss sein theoretisches Motiv in der
Auflösung aller Selbstverständlichkeiten und Naivitäten, wenn er das Fremdwerden
zum moralischen Prinzip der Kritik erhebt. Der Ideologiekritiker tritt wie der Phi-
losoph Platons aus der Höhle, muss sich von der Vertrautheit und Routine des All-
tags befreien, muss sich zu einem Fremden machen, um die Wirklichkeit möglichst
objektiv beobachten zu können.

 
55 König 2012, S. 680.
56 Howard 2000.
57 Walzer 2009, S. 602; Hervorhebung J.F.

Metakritische Reflexionen des Realismus 457

Leviathan, 44. Jg., 3/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447


Philosophie, Ideologiekritik und das Glück der Erkenntnis

Wie dem Philosophen bleibt dem Ideologiekritiker primär nur das Glück der
Erkenntnis, zumal der Kritik der Adressat verlorengegangen und »Praxis, auf unab-
sehbare Zeit vertagt« ist, weil der Augenblick der Verwirklichung der Philosophie
»versäumt ward«.58 König beschreibt diese weltabgewandte Haltung der Ideolo-
giekritik treffend in Bezug auf Kurt Lenk59:

»Das Unternehmen der Ideologiekritik, dem er [Lenk; J.F.] sich verschrieb, basierte nicht
auf Reisen und Anschauung, sondern auf der Anstrengung des Begriffs, und sein Ort war
nicht die Welt, sondern das Studierzimmer. Lenk suchte nicht die großen Auftritte und die
Bühne der Medien, er publizierte nicht in Zeitungen, sondern vor allem in Fachzeitschriften
und in wissenschaftlichen Sammelbänden. Sein Metier war die mühsame, aber gewissen-
hafte Arbeit im Weinberg der politischen Ideengeschichte, er verkörperte den Typus des

4.

 
58 Adorno 1997 f, S. 15. In seinen Marginalien zu Theorie und Praxis wendet sich Adorno

gegen die Theoriefeindschaft und den blinden Aktionismus der Studenten. Gegen die
rebellierenden Studenten betont er: »Heute wird abermals die Antithese von Theorie und
Praxis zur Denunziation der Theorie mißbraucht« (Adorno 1997 d, S. 763). »[S]olche
Theoriefeindschaft wird zur Schwäche der Praxis. Daß dieser die Theorie sich beugen
soll, löst deren Wahrheitsgehalt auf und verurteilt Praxis zum Wahnhaften; das auszu-
sprechen ist praktisch an der Zeit« (ebd., S. 766). Gegen die Pseudo-Aktivität und den
Vorrang der Praxis betont er, dass das Festhalten an der Theorie, als dem zweckfreien
Nachdenken, durchaus Widerstand gegen den universalen Verwertungszusammenhang
des Kapitalismus ist. Auffallend ist dabei, dass für Adorno Praxis zunächst ganz undif-
ferenziert die Tätigkeit des Menschen bedeutet. Sie entspringt aus der Arbeit, und die in
ihr wirkende Dialektik ist die Dialektik von Subjekt und Objekt. Adorno bestimmt das
Ziel richtiger Praxis eigentümlicherweise und nur schwer nachvollziehbar in ihrer eigenen
Abschaffung (vgl. ebd., S. 769) und kommt damit dem Marx’schen Politikverständnis
recht nahe, wonach die Politik in Form des Staates in einer klassenlosen Gesellschaft
abstirbt und sich in eine »Verwaltung von Sachen« verwandelt. Freiheit ist für Adorno
auch ein Begriff, der seine wahre Bestimmung erst in einer wahrhaft freien Gesellschaft
erhält. Solange wir noch in der verwalteten Welt leben, kann man Freiheit nur als den
Prozess der Befreiung fassen. Freiheit sei »die bestimmte Negation der jeweils konkreten
Gestalt der Unfreiheit« (Adorno 2006, S. 338).

59 Lenk hat nicht nur mit Ideologie, Ideologiekritik und Wissensoziologie (1961) den maß-
gebenden Band mit klassischen Texten herausgegeben und mit einer problemgeschicht-
lichen Einleitung versehen, sondern mit seinen Büchern Volk und Staat. Zum Struktur-
wandel politischer Ideologien im 19. und 20. Jahrhundert (1971) und Marx in der
Wissenssoziologie (1972) wichtige ideologiekritische Studien im Geiste der Kritischen
Theorie verfasst. Lenk teilt die Kritik Adornos und Horkheimers an der Wissenssozio-
logie und bemerkte bereits 1961: »Die deutsche Wissenssoziologie ist – auch in ihrer
Mannheimschen Version – alles andere als ein zum Soziologismus verdünnter Semimar-
xismus. […] Daß nach dem Erscheinen von Mannheims ›Ideologie und Utopie‹ der Ver-
dacht aufkommen konnte, seine ›radikale Wissenssoziologie‹ […] sei die Marxsche Theo-
rie im Gewande bürgerlicher Wissenschaft, ist nur aus einer horrenden Unkenntnis des
Originals zu erklären. Für viele Geisteswissenschaftler bildete die Lektüre der Mann-
heimschen Schrift vermutlich die erste Berührung mit der Begriffswelt des historischen
Materialismus; nur so ist die Schockwirkung zu begreifen, die davon ausging« (Lenk
1961, S. 51). Marx dem Zugriff der Wissenssoziologie zu entziehen bildet dann explizit
das Motiv der Studie von 1972. Sein hauptsächliches Forschungsinteresse richtet sich auf
den Rechtsextremismus und seine Vordenker, auch hier führt er die Tradition der Kriti-
schen Theorie Adornos und Horkheimers weiter.

458 Jürgen Förster

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447


umfassend belesenen und gebildeten Gelehrten, der das stille Glück der Erkenntnis genießt
und von ihm lebt und zehrt.«60

Kurt Lenk verkörperte keineswegs den Typus des öffentlichen Intellektuellen, hierin
unterschied er sich durchaus von seinen akademischen Lehrern Horkheimer und
Adorno, die nach ihrer Rückkehr aus dem Exil umfassend durch die Medien auf die
Öffentlichkeit bildend einwirkten.

Der Ideologiekritiker beziehungsweise der kritische Gesellschaftstheoretiker ist
laut Honneth kein Intellektueller, der sich in die Öffentlichkeit begibt. Honneth
trennt die Haltung des »normalisierten Intellektuellen« von der Haltung des ideo-
logiekritischen Gesellschaftstheoretikers. Der Gesellschaftskritiker berufe sich nicht
auf die Erfahrung als Teilnehmer einer gesellschaftlichen Praxis. Er sei nicht auf die
Zustimmung der politischen Öffentlichkeit angewiesen. Vielmehr stütze er sich auf
die Gesellschaftstheorie, um seine Aufgabe, nämlich die »Zerstörung aller mythi-
schen Mächte um und in uns«,61 wie Honneth mit Siegfried Kracauer formuliert,
erfüllen zu können. Diese Aufgabe bringt den Gesellschaftskritiker in eine Span-
nung, wenn nicht gar in einen Widerspruch zur Öffentlichkeit, da er die Grenzen
des öffentlich Sagbaren und Unsagbaren als unsichtbare Zensur reflektiert, die er
»zu durchlöchern und probeweise außer Kraft zu setzen«62 versucht.

Der Bruch mit der Teilnehmerperspektive und die Verdrängung alltäglicher Erfah-
rung bedingt die größtmögliche Distanz zum politischen Handeln, da Handeln nie
ortlos sein kann. Handeln bedarf der Pluralität, es kann nicht in der Isolation voll-
zogen werde. Handeln kann ausschließlich in der Teilnehmerperspektive vollzogen
werden. Ist für den Ideologiekritiker die Beobachterperspektive charakteristisch,
dann lässt sich seine Kritik nur im übertragenden Sinne als Praxis verstehen. Geuss
betrachtet im Anschluss an Quentin Skinner und die Sprechakttheorie Austins
Theorie als ein praktisches Tun, als einen Eingriff. »Eine politische Theorie aufzu-
stellen, heißt, in das politische Leben selbst einzugreifen.«63 Dies vollzieht die Theo-
rie vor allem durch die Erfindung neuer Begriffe: »Diese Begriffe sollen nicht nur
bestehende, wenn auch neuartige Sachverhalte nachträglich abbilden, sondern sie
sollen auch eingreifend die Wirklichkeit gestalten«.64 Diese Wirkung können
Begriffe aber nur erfüllen, wenn die Akteure und Mitglieder sie in ihre Diskussionen
und öffentlichen Auseinandersetzungen übernehmen. Dies wird gelingen, wenn die
Mitglieder einer Gesellschaft in den neuen Begriffen ihren eigenen Erfahrungsgehalt
erkennen.65 Wenn dem so ist, kann der Kritiker aber keineswegs seine privilegierte
Beobachterperspektive behalten, er wird automatisch zu einem Teilnehmer, zu
einem Gesprächspartner, zu einem unter vielen. Und er muss ertragen können, dass
sich die Menschen seine Gedanken so aneignen, wie er es nicht wollte, und sie inter-

 
60 König 2012, S. 684.
61 Honneth 2007, S. 224.
62 Ebd.
63 Geuss 2010, S. 420.
64 Ebd., S. 421.
65 Vgl. ebd., S. 422.

Metakritische Reflexionen des Realismus 459

Leviathan, 44. Jg., 3/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447


pretativ verwässern, ihn also kreativ missverstehen. Das, was dem Kritiker seine
hervorgehobene Erkenntnisposition sichert, bedingt jedoch ebenso einen »ganz
indirekten Handlungsbezug«,66 wie ihn Geuss für die Philosophen kritisch betont.
Die Distanz zum Handeln, die der Ideologiekritiker ebenfalls mit dem Philosophen
gemein hat und die der Beobachterposition geschuldet ist, beinhaltet die Gefahr, das
Handeln in seiner Besonderheit zu verkennen und es im Sinne des Herstellens zu
verstehen.67

Bei aller Betonung des Erfahrungsbegriffs in der Kritischen Theorie und bei Geuss
negiert die sozialwissenschaftliche Perspektive gerade die Erfahrung der Akteure.
Konsequenterweise muss diese Entwertung auch die Erfahrung des Ideologiekriti-
kers betreffen, der sich ja als Akteur auch in der Gefahr der ideologischen Verblen-
dung befindet. Wie bereits gesagt, wird die Erfahrung durch Theorie ersetzt. Wie
die Theorie die sinnliche Erfahrung prägt, aber auch verdrängt und verzerren kann,
macht Walzer am Beispiel der Totalitarismustheorie und des Vietnamkriegs deut-
lich. Der Totalitarismustheorie sei es gelungen, die Wirklichkeit des Kriegs unsicht-
bar zu machen, weil man nur noch die Notwendigkeit sah, die totalitäre Gefahr zu
bekämpfen. Die Theorie rechtfertigte das Handeln der US-Armee und machte ihre
Verbrechen unsichtbar. Die Theorie vertritt letztlich das Allgemeine; sie kennt keine
Individuen, sondern nur Charaktermasken. Sie »sieht« keine brennenden Dörfer
und sterbenden Menschen, sondern nur den totalitären Feind.68

Ob das Verharren in der Beobachterperspektive überhaupt Erfahrungen ermög-
licht, bleibt meines Erachtens eine offene Frage. Eins scheint mir aber unabweisbar,
dass diese wissenschaftliche Perspektive nach dem Modell der Zentralperspektive
modelliert ist, die nahezu automatisch die Pluralität der Anschauungen und Per-
spektiven als feindlich betrachten muss und auslöscht. Die Erfahrungen, das Selbst-
verständnis und das Wissen der Akteure bleiben unberücksichtigt, da sie als naiv
und vorreflexiv gelten.

Ideologiekritik und die Abwertung der Meinung

Die von Platon vorgenommene Abwertung der Meinung findet ihr Pendant in der
Ideologiekritik. Geuss wendet sich sowohl gegen die aristotelische Methode, von
den alltäglichen Ansichten auszugehen, wie auch gegen die Rawls’sche Methode des
Überlegungsgleichgewichts, die von den allgemein geteilten moralischen Intuitionen
ausgeht, ohne ihre Genese zu reflektieren.69 Die Mitglieder der Gesellschaft stehen
prinzipiell unter dem Verdacht des ideologischen Bewusstseins und müssen befreit
werden. Der Ideologiekritiker muss wie der Philosoph Platons wieder in die Höhle
zurück, wobei sich das Problem ergibt, wie der wissende Fremde von den Unwis-
senden verstanden werden kann. Die Höhlenbewohner können sich als Höhlenbe-

5.

 
66 Ebd., S. 420.
67 Siehe unten.
68 Vgl. Walzer 2009, S. 604.
69 Vgl. Geuss 2011, S. 124.

460 Jürgen Förster

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447


wohner nicht befreien und ihre Illusionen, ihr scheinhaftes Wissen überwinden.
Selbst der Philosoph Platons ist entfesselt und aus der Höhle geführt worden. Dieser
Prozess der Aufklärung, der in schmerzhafter Ent-Täuschung und Desillusionierung
besteht, wird von Ressentiments und Konflikten begleitet. »In der Person des Theo-
retikers tritt das deutlich zutage; seine Kritik ist aggressiv nicht nur gegenüber den
bewußten Apologeten des Bestehenden, sondern ebensosehr gegenüber ablenken-
den, konformistischen oder utopistischen Tendenzen in den eigenen Reihen.«70 Die
Wahrheit kann im Bereich der Politik nur despotisch wirken. So wenig wie der Phi-
losoph kann aber der Ideologiekritiker auf diesen Wahrheitsanspruch verzichten,
will er seine Kritik nicht als bloße Meinung vorbringen.71 Im Fall der Ideologiekritik
kommt jedoch noch die Haltung des Entlarvens und die parternalistische Entmün-
digung und Entwertung der Menschen als gleichberechtigte Gesprächspartner
hinzu. Die Abwehr der Ideologiekritik seitens der Beherrschten ist dabei wiederum
ein Beleg dafür, wie sehr man der Ideologie schon erlegen sei.72

Wie sich die sozialwissenschaftliche Haltung der Ideologiekritik auf das öffentli-
che Gespräch und die Politik auswirkt, macht Arendt im Gespräch mit Arnold Geh-
len deutlich. Die von Gehlen charakterisierte soziologische Erkenntnishaltung73 teilt

 
70 Horkheimer 1988, S. 190.
71 Rahel Jaeggis Versuch, die »Schwierigkeiten mit der Ideologiekritik« (Jaeggi 2009,

S. 293) zu lösen, kann letztlich den Bruch und die asymmetrische Beziehung von Kritiker
und den ideologisch Verblendeten nicht vermeiden. Auch für sie »bedarf es ganz offenbar
gerade des Bruchs mit der zur zweiten Natur gewordenen Selbst- und Weltwahrneh-
mung« (ebd., S. 294). Wenn sie einerseits auf den »konstruktivistisch-performative[n]«
Charakter der Ideologiekritik hinweist, da für sie »die Zusammenhänge wie die Wider-
sprüche, die das Bewegungsprinzip dieser Kritik ausmachen, [...] gleichzeitig ›gegeben‹
und ›gemacht‹ [sind], und auf die Interpretationsabhängigkeit ihrer Ergebnisse hinweist,
stellt sich jedoch die Frage, ob sie den Geltungsanspruch nicht doch allzu sehr von der
Anerkennung durch die Gemeinschaft abhängig macht, die doch mehrheitlich mit einem
falschen Bewusstsein lebt. Wie geht man mit den Ungleichzeitigkeiten von Erkennenden
und Nicht-Erkennenden beziehungsweise sich der Erkenntnis Verweigernden um? Dieses
Problem müsste eine affirmative Bezugnahme auf die Ideologiekritik reflektieren.

72 Vgl. Celikates 2009, S. 69 f.
73 Diese Abneigung gegen die Soziologie fand einen ersten Ausdruck in ihrer Rezension von

Karl Mannheims Buch Ideologie und Utopie aus dem Jahr 1930. Dort verteidigt sie noch
vehement das Recht der philosophischen Fragestellung, namentlich die ihrer Lehrer
Heidegger und Jaspers, gegen die Bedrohung durch die Soziologie (vgl. Young-Bruehl
1996, S. 135-138). »Das Mißtrauen gegen den Geist, das in der Soziologie und ihrem
Destruktionsversuch sichtbar ist, entspringt der Heimatlosigkeit, zu der der Geist in
unserer Gesellschaft verurteilt ist. Die Heimatlosigkeit und scheinbare Entwurzeltheit
(›freischwebende Intelligenz‹) macht alles Geistige von vornherein verdächtig; es wird
nach einer Realität gesucht, die ursprünglicher ist als der Geist selbst, und auf sie hin
sollen alle geistigen Zeugnisse interpretiert bzw. destruiert werden. Destruktion meint
hier nicht Zerstörung schlechthin, sondern Reduktion des Geltungsanspruches auf die
jeweilige Situation, aus der er entsprungen ist.« (Arendt 1982, S. 519 f.) Arendt demons-
triert, wie der Versuch Mannheims, die Soziologie zu einer »Zentralwissenschaft« (ebd.,
S. 524) zu machen, sich in unheilsame Widersprüche verstrickt. »Da die Soziologie,
indem sie die Transzendenz des Geistes als Flucht auslegt, ganz bestimmten Möglichkei-
ten menschlichen Daseins nicht gerecht wird und sie nur scheinbar zu entlarven imstande

Metakritische Reflexionen des Realismus 461

Leviathan, 44. Jg., 3/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447


mit der Ideologiekritik das detektivische Motiv oder das aufklärerische Bedürfnis
der Entlarvung. Geuss charakterisiert die Haltung in Bezug auf Lenin: »Lenin hat
in seiner Diagnose vollkommen Recht: Die immer wiederkehrende Frage in unserem
politischen Leben lautet ›Wer wen?‹, das heißt, wer kann wen verhaften, entlassen,
überzeugen, beeinflussen, bestechen usw.«.74 Lenin stellt die Machtfrage, und
Macht lässt sich hier im Sinne Max Webers verstehen. Wer kann befehlen und seinen
Willen durchsetzen? Gehlen beschreibt diese Haltung folgendermaßen: »[A]ls Sozio-
loge habe ich die Vorstellung, dass es weniger interessant ist, geistige Positionen
oder Ideen zu vertreten, wenn man Wissenschaft betreiben will, als zu fragen: Wer
steht dahinter, wer ist an dieser Position interessiert, wer vertritt sie und warum
vertritt er sie?«75

Hier wird sichtbar, dass man nicht mehr auf den Gehalt des Gesagten eingeht,
sondern immer das verborgene, wahre Motiv, das partikulare Interesse, den Klas-
senstandpunkt herauszulesen versucht. Ideologiekritik versucht, den Schein zu zer-
stören und dem Ideologen die Maske herunterzureißen. Arendt antwortet Gehlen
sehr erhellend. Ihre Antwort macht die Schwierigkeit deutlich, das Arendt’sche
Denken mit der Ideologiekritik zu versöhnen und sie für die Kritische Theorie zu
vereinnahmen:

»Sie haben natürlich als Soziologe gesprochen, und ich bin kein Soziologe. Meine Auffas-
sung ist, dass dieses methodische Misstrauen, das stets ständig fragt: Was oder wer steht
denn dahinter?, jede ernste Diskussion unmöglich macht. Wir müssen doch davon ausgehen,
dass wir irgendwie gemeinsame Sorgen um die Welt haben und dass wir nicht bei jedem
Gespräch, das wir führen, im Hintergrund Gruppeninteressen argwöhnen können. Ich kann
Ihnen versichern, hinter mir stehen 0,0 Prozent Gruppeninteressen. Den Realismus, den Sie
predigen, den teile ich durchaus. Aber dieses Misstrauen – ich sage es noch einmal – ist jeder
Diskussion tödlich. Wenn ich nicht voraussetze, dass der Mensch, mit dem ich spreche,
genausowenig Interessen vertritt in dem Moment, wo er mit mir spricht, wie ich selber, dann
hat es ja gar keinen Sinn, dass ich mich mit ihm unterhalte. Wenn ich aber anfange nach-
zuforschen, welche Interessen er vertritt, dann werde ich ja schon zu einer Art von Spitzel.
Auf einer solchen Grundlage gibt es keine Diskussionsmöglichkeit, keinen freien Meinungs-
austausch. Sie werden sagen, wir gehen alle von dieser Fiktion aus, aber dann trifft es auch
auf uns zu. Dann ist uns eben unser Gruppeninteresse unbewusst. Wenn es uns unbewusst
ist, warum soll es dann den anderen bewusst sein? Das ist wieder eine Frage, die mir noch
niemand beantwortet hat [Es handelt sich um die Frage, warum der Ideologiekritiker nicht
auch dem Verblendungszusammenhang erliegt; J.F.] In dieser Hinsicht habe ich sehr viel
einzuwenden, sowohl gegen die Soziologen als auch gegen die Psychoanalytiker. Das Miss-
trauen allein macht den Kohl nicht fett, und er bringt uns der Sache, über die wir reden,
nicht näher, sondern wir verschieben das Problem dadurch, dass wir irgendwelche Selbste

 
ist, bleiben Residua der Destruktion, auf die sie im Destruieren nicht gefaßt war und die
sie deshalb in eine viel radikalere Transzendenz rückt, als sie der Geist von sich aus
beansprucht. Aus dem Nichtgefaßtsein auf das mögliche Prius des Geistigen, also schon
aus der Destruktion selbst, die die Grenzen ihrer Kompetenz nicht von vornherein
absteckt […], entsteht diese eigentümliche Verschiebung: daß als letztes Residuum doch
noch Geist bleibt, dieser aber transzendent und ahistorisch wird, weil die Realität der
Geschichte so verstanden ist, daß für ihn in ihr eigentlich kein Platz bleibt. Damit wird
nun aber ein Phänomen als unerklärbare und nicht weiter aufhellbare Voraussetzung
angesprochen, das für die Philosophie keineswegs in dieser Unbestimmtheit und Nega-
tivität zu verbleiben braucht.« (Ebd., S. 525)

74 Geuss 2010, S. 422.
75 Gehlen, zitiert in Arendt 1976, S. 99.

462 Jürgen Förster

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447


und unser eigenes Selbst dazwischenschalten. Es gibt schon so etwas wie Sachlichkeit – dieses
Wort ist ja in Deutschland furchtbar missbraucht worden, das will ich gern zugeben, aber
erlauben Sie mir, es hier zu benutzen, ich habe im Moment kein anderes zur Verfügung – es
gibt also so etwas wie Sachlichkeit, und es gibt auch so etwas wie die Möglichkeit, einen
Menschen durch Argumente zu überzeugen.«76

Arendt macht deutlich, dass die Ideologiekritik sich des Misstrauens nicht entschla-
gen kann. Aber das Dilemma der Ideologiekritik liegt gerade darin, dass dieses
Misstrauen das verhindert, was es eigentlich bewirken möchte: Emanzipation und
Reflexion.77

Die Ideologiekritik des Bruchs teilt »[d]as elitäre Pathos der traditionellen Philo-
sophie«,78 weil sie in der gleichen asymmetrischen Beziehung gedacht ist und eher
über die Menschen als mit ihnen spricht. Diese Asymmetrie produziert Abwehr,
wenn der Kritiker von außen in der Haltung des Besserwissers auftritt, der die
Bewegungsgesetze der Gesellschaft durchschaut und der deshalb weiß, was zu tun
ist. Die Lenin’sche Konzeption der Avantgarde-Partei entspringt genau dieser ideo-
logiekritischen Haltung. Hier wird die Gefahr deutlich, dass die Ideologiekritik
durch den Bruch und die eingenommene Beobachterposition die Verobjektivierung,
wenn nicht gar die Verdinglichung der Beherrschten im Sinn der »Anerkennungs-
vergessenheit« (Honneth) reproduziert.79

Ideologiekritik und der Vorrang der Theorie

Misstrauen, Zweifel und radikale Kritik an der Welt sind letztlich nur in der theo-
retischen Einstellung zu vollziehen. Als Handelnde sind wir immer schon in der
Welt, auf die wir uns einlassen müssen. Ohne ein gewisses Maß an Vertrauen in die
Welt und die Mitmenschen gäbe es keine Initiative und kein Anfangen. Handeln
kann nicht in der Negativität der Kritik verharren, sondern vollzieht sich immer im
Hier und Jetzt; im positiven Vollzug.

Bei aller Betonung der Praxis vertritt die Kritische Theorie, bedingt durch ihren
ideologiekritischen Ansatz, einen Vorrang der Theorie.80

»Kein Zweifel und unbestritten, daß die vernünftige Analyse der Situation die Vorausset-
zung zumindest von politischer Praxis ist: sogar in der militärischen Sphäre, der des kruden
Vorrangs von Praxis, wird so verfahren. Analyse der Situation erschöpft sich nicht in der
Anpassung an diese. Indem sie darüber reflektiert, hebt sie Momente hervor, welche über
die Situationszwänge hinausführen mögen [...] Durch ihre Differenz von dieser als dem

6.

 
76 Arendt 1976, S. 99 f.
77 Vgl. Celikates 2009, S. 75 ff.
78 Geuss 2004, S. 30.
79 Vgl. Honneth 2005, S. 101.
80 Vgl. Howard 2000.

Metakritische Reflexionen des Realismus 463

Leviathan, 44. Jg., 3/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447


unmittelbaren, situationsgebundenen Handeln, durch Verselbständigung also, wird Theorie
zur verändernden, praktischen Produktivkraft.«81

Oder wie es Herbert Marcuse Anfang der 70er Jahre des vorherigen Jahrhunderts
in seinem Essay Die Linke angesichts der Konterrevolution pointiert formulierte:
»Die Marxsche Theorie bleibt die Richtschnur der Praxis, selbst in einer nicht-revo-
lutionären Situation«.82 Im gleichen Sinn bemerkt Geuss aktuell:

»Unser abschätzendes Verhalten wollen wir nicht als bloß expressive Tätigkeit auffassen,
in der wir gedankenlos unsere affektiven Zustände nach außen projizieren, sondern wir
möchten unsere Umwelt auch ›korrekt‹ beurteilen und einschätzen, das heißt in Überein-
stimmung mit der Wirklichkeit, und das Streben nach Wissen richtet sich darauf festzustel-
len, wie die Welt wirklich beschaffen ist. Lenin empfiehlt ausdrücklich (und ganz richtig)
diesen Gedankengang, wenn er erklärt, dass revolutionäre Praxis revolutionäre Theorie
erfordert.«83

Und am Ende seines Buchs formuliert er erneut seine Forderung eines neo-leninis-
tischen Theorie- und Politikverständnisses:

»Wenn die politische Philosophie überhaupt mit einem ernsthaften Politikverständnis ver-
bunden sein will und auf diese Weise zu einer wirksamen Orientierungsquelle oder einem
Leitfaden für das Handeln werden will, muss sie meiner Ansicht nach von den heutigen
reaktionären Formen des Neo-Kantianismus zu einer ›realistischen‹ Sicht zurückkehren
oder, um es etwas anders auszudrücken, zum Neo-Leninismus.«84

Wie verhält es sich nun mit dem Handlungsverständnis von Geuss und der Kriti-
schen Theorie?

Utopie und politisches Handeln

Neben die Ideologiekritik tritt in der Kritischen Theorie und bei Geuss ein wie auch
immer vermitteltes Festhalten am utopischen Denken. Kritische Theorie lässt sich
den Gedanken an das ganz andere, an die Versöhnung nicht ausreden. Das Offen-
halten der Möglichkeit radikaler Umwälzung, die vollkommene Umgestaltung aller
Beziehungen ist das Telos der Kritik. Geuss knüpft in diesem Punkt wiederum an

7.

 
81 Adorno 1997 d, S. 765. Dies wird auch aktuell von Rahel Jaeggi vertreten. Gegen Walzers

Version der internen Kritik, die nicht in der Lage sei, eine transzendierende Kritik von
Lebensformen zu formulieren, und im Ganzen eher konservativ bleibt, vertritt sie den
Anspruch der immanenten Kritik, die kontextübergreifend und kontexttranszendierend
ist. »[I]mmanente Kritik [ist] theoriegeleitet.« (Jaeggi 2014, S. 178) Eine gute Kritikerin
benötigt notwendig eine gute Gesellschaftstheorie. »Die erst analytisch aufzuschließende
normative Grundlage einer Gemeinschaft und der erst auf diese Weise aufzudeckende
Verstoß dagegen sind mit dem ›guten Auge‹ des Kritikers allein nicht zu sehen.« (Ebd.,
S. 178, Fn. 22)

82 Marcuse 1973, S. 43.
83 Geuss 2011, S. 59 f.
84 Ebd., S. 134; Hervorhebung J.F. Was das konkret heißt und was und wie etwas zu tun

ist, bleibt bei Geuss dann doch im Dunkeln. Sein Nominalismus ist kokett, denn er hat
keine inhaltlichen Konsequenzen. Auf die Identifikation folgt prompt die Distanzierung.
Als Neo-Leninist sei man keineswegs auf die Ansichten oder Theorien verpflichtet, die
der historische Lenin vertrat.

464 Jürgen Förster

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447


Marx an. Er ist der Ansicht, dass die Gesellschaft so lange von hierarchischen und
ausbeutenden Macht- und Herrschaftsbeziehungen bestimmt wird, »bis das
marx’sche Konzept der ›Aneignung‹ vorstellbar wird«.85 Die Antworten auf die
Fragen, wie der Umschlag vollzogen werden soll, wer das Subjekt der Veränderung
ist und ob es eine Revolution oder ein langsamer kultureller Wandel ist, bleibt Geuss
schuldig. Aber auch die weiterführenden und drängenden Fragen bleiben bei ihm
unbeantwortet. Muss nicht schon die emanzipatorische Praxis das antizipieren, was
erst in der Zukunft möglich sein soll? Muss der Prozess der Befreiung nicht so voll-
zogen werden, dass sich in ihm Freiheit des Miteinander-Handelns entfaltet, und so,
dass die Pluralität anerkannt, geachtet und bewahrt wird? Kann die Überwindung
von Herrschaft mit den Mitteln der Herrschaft vollzogen werden? Geuss sieht hier
in seiner Konzeption die Spannung zwischen der Pragmatik seines Realismus und
der utopischen Dimension, die einen Zustand imaginiert, der radikal von diesem
Realismus unterschieden ist.

Arendt ist sowohl in Bezug auf den Realismus als auch in Bezug auf die Utopie
äußerst skeptisch, weil sie das teleologische Handlungsverständnis und die Zweck-
rationalität befördern, die die Bedingung des Politischen bedrohen: die Pluralität.
»Denkt man erst einmal das Handeln in den Mittel-Zweck-Kategorien und die poli-
tische Grundsituation in der Kategorie von Teil – Ganzen (Individuum – Gesell-
schaft etc.), so kann man gar nicht mehr vermeiden, einen Menschen als Mittel zu
benutzen und ihn als Teil einem Ganzen zu opfern.«86

Im ersten Band ihres Denktagebuchs findet sich eine Einsicht, die darauf hinweist,
dass die politische Urteilskraft nicht mit der hier skizzierten Form der Ideologiekritik
des Bruchs vereinbar ist, sodass diese Form der Kritik dem Politischen im
Arendt’schen Verständnis unangemessen ist. Es zeigt auch die Skepsis Arendts in
Bezug auf das utopische Denken, das sie eng an die Zweckrationalität bindet:

»Politisches Denken ist das Einzige, was sich im ›common sense‹ bewegen muss, also nicht
nur in ihm gründet und dann in eine andere Dimension wächst. Es verbleibt ständig in der
gemeinsamen Welt. Die Utopie ist die Form, in der wissenschaftliches Denken in die Politik
eindringt. Darum ist sie so zerstörerisch. [...] Das Prädiktament des Politischen ist, dass es
immer im Miteinander und im Hier und Jetzt verbleiben muss, weder in die philosophische
Einsamkeit fallen darf, noch in die wissenschaftliche Zukunft.«87

Für Arendt ist Objektivität nicht in einer isolierten Beobachterposition zu erreichen.
Objektivität entsteht im öffentlichen Meinungsaustausch, im Besprechen der Welt,
die zwischen den Menschen entsteht, wenn sie miteinander reden.

»Worum es hier vielmehr geht, war die Erfahrung, daß niemand all das, was objektiv ist,
von sich her und ohne seinesgleichen adäquat in seiner vollen Wirklichkeit erfassen kann,
weil es sich ihm immer nur in einer Perspektive zeigt und offenbart, die seinem Standort in
der Welt gemäß und inhärent ist. Will er die Welt, so wie sie ›wirklich‹ ist, sehen und erfah-
ren, so kann er es nur, indem er sie als etwas versteht, was Vielen gemeinsam ist, zwischen
ihnen liegt, sie trennt und verbindet, sich jedem anders zeigt und daher nur in dem Maß
verständlich wird, als Viele miteinander über sie reden und ihre Meinungen, ihre Perspek-
tiven miteinander und gegeneinander austauschen. Erst in der Freiheit des Miteinander-

 
85 Geuss 2012, S. 105.
86 Arendt 2003 a, S. 125.
87 Ebd., S. 591.

Metakritische Reflexionen des Realismus 465

Leviathan, 44. Jg., 3/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447


Redens ersteht überhaupt die Welt als das, worüber gesprochen wird, in ihrer von allen
Seiten her sichtbaren Objektivität.«88

Das bedeutet aber, dass die Vorstellung von Objektivität aus der Beobachterper-
spektive eine irreleitende Vorstellung ist, die letztlich auf Platon zurückgeht. Der
Philosoph schaut die Wahrheit, seine Haltung ist kontemplativ. Das Arendt’sche
Verständnis von Politik steht diametral zu der oben entwickelten Form der Ideolo-
giekritik. Sie knüpft an den öffentlichen Vernunftgebrauch an, wie er von Kant in
seiner Aufklärungsschrift formuliert wurde. Denken ist vom Sprechen, vom öffent-
lichen Gespräch und Meinungsaustausch abhängig. Im freien öffentlichen Gespräch
erblickt Kant die Möglichkeit der Selbstaufklärung des Volkes.89

Dieser erkenntnistheoretischen Einsicht entspricht die Ansicht Arendts, dass Frei-
heit kein zukünftiger Zustand, kein zu erstrebender Zweck sei, sondern nur im
Vollzug des Handelns existiert. Handeln zeichnet sich für Arendt in der Virtuosität
aus, wie sie mit Machiavelli betont. Auch Geuss beschreibt das politische Handeln
als eine Kunst, in der es um Virtuosität geht. Politische Praxis kann nicht einfach
als »traditionelle[.] ›Theorieanwendung‹« verstanden werden. »Sie verlangt den
Einsatz von Kompetenzen und von Urteilsformen, die nicht so leicht durch einfaches
Reden vermittelt werden, nicht verlässlich kodifiziert oder routinisiert werden kön-
nen und nicht automatisch mit der Meisterung bestimmter Theorien einherge-
hen.«90 Dem würde Arendt wohl zustimmen. Wenn Geuss jedoch bemerkt, dass
Politik »Ähnlichkeit mit der Ausübung eines Handwerks oder einer Kunst«91

besitzt, dann wird deutlich, dass der entscheidende Begriff in Arendts Handlungs-
verständnis, nämlich Pluralität, bei ihm keine Rolle spielt. Deshalb achtet Geuss
auch keineswegs auf den Unterschied zwischen bildenden Künsten und Künsten, die
kein Werk hinterlassen, sondern nur im Hier und Jetzt des aktuellen Vollzugs
 
88 Arendt 2003 b, S. 51 f.
89 Vgl. Arendt 2000 b, S. 217.
90 Geuss 2011, S. 31.
91 Ebd. Auch an dieser Stelle gibt es eine gewisse Parallele zu Adorno. Bei Adorno gibt es

einen »Vorrang der Komposition über das Musizieren« (Adorno 1997 b, S. 277), das
heißt des verdinglichten Werks eines Komponisten vor der ausführenden und auffüh-
renden Interpretation des Musikers. In Adornos musikphilosophischen Schriften geht es,
soweit ich es überblicken kann, ausschließlich um die herstellende, schaffende Tätigkeit
des Komponisten. In ideologiekritisch verdichteter Form drückt er den Affekt gegen das
Musizieren in seinem Aufsatz »Kritik des Musikanten« (vgl. ebd., S. 67-107) aus. »Der
Begriff des Musikanten aber meint insgeheim bereits den Vorrang des Musizierens über
die Musik; daß einer fidelt soll wichtiger sein, als was er geigt. Man malt sich insgeheim
wohl einen Zustand diesseits der Kodifizierung musikalischer Texte aus; von ihm erwar-
tet man retrospektiv Hilfe gegen die Verdinglichung, [...]. Stillschweigend wird instru-
mentale oder vokale Tätigkeit dem Dargestellten vorgezogen im Namen sich selbst genü-
gender Spontaneität, [...] ohne Rücksicht darauf, daß der Tätigkeitsdrang selber ein
bloßes Derivat ist, die nach innen gewandte Notwendigkeit, zu arbeiten.« (Ebd., S. 75)
Noch in der Ästhetischen Theorie formuliert Adorno: »Partituren sind nicht nur fast stets
besser als die Aufführungen, sondern mehr als nur Anweisungen zu diesen; mehr die
Sache selbst« (Adorno 1997 a, S. 153). Insgesamt erscheint mir, dass Adorno Kunst eher
im Sinne der bildenden Kunst versteht und sie materialistisch aus dem Kunsthandwerk
ableitet. Deshalb kann er sie auch dem Begriff der Arbeit subsumieren.

466 Jürgen Förster

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447


erfahrbar sind, wie Musik, Tanz, Schauspiel. Es scheint für Geuss anders als für
Arendt keinen kategorialen Unterschied zwischen poiesis und praxis zu geben. Die-
ser Eindruck wird durch sein spezifisches Verständnis des politischen Realismus
verstärkt. Im Interview äußert sich Geuss genauer zur Rolle der Philosphie für die
Praxis, und auch hier weisen die gewählten Begriffe eher in die Richtung eines Her-
stellungsbegriffs und eines »technokratischen« Verständnisses von Politik. In seinen
Ausführungen wird ebenfalls der Bezug von Wissenschaft und Utopie erkennbar,
den Arendt oben kritisch betont:

»Es gibt eben die zwei verschiedenen Vorstellungen, die hegel’sche und die, sagen wir,
brecht’sche Vorstellung. Bei Hegel ist die Philosophie immer retrospektiv, die eigentliche
Arbeit wird von anderen Kräften geführt. Das heißt, wir müssen offen sein für neue Strö-
mungen in der Literatur, neue Strömungen in der Kunst, neue Strömungen in der Politik [...]
im weitesten Sinne, also für Familienpolitik zum Beispiel. Die andere ist die Vorstellung, die
sich bei Dewey manchmal und auch bei Brecht findet und besagt, dass der Philosoph eigent-
lich eine Art Ingenieur ist, und dass es darauf ankommt, dass er begriffliche Strukturen
schafft, die sich als Werkzeuge einsetzen lassen. Man kann es nicht als Aufgabe des Inge-
nieurs bezeichnen, immer zu spät zu kommen. Der Ingenieur muss immer rechtzeitig ankom-
men. Das ist einfach eine Spannung in meinem eigenen Denken; ich schwanke zwischen
diesen zwei Vorstellungen hin und her. Ich möchte die beiden miteinander verbinden, aber
ich weiß nicht, wie man das machen soll. Es kann sein, dass sich das gar nicht machen lässt,
weil die zwei Einstellungen einfach miteinander unverträglich sind.«92

Der Ingenieur ist derjenige, der Pläne, Bauanleitungen und Maschinen entwirft; der,
wie es bei Marx im Kapital heißt, bereits vorher die Arbeit im Kopf vollzieht. Dieses
Planvolle unterscheidet ja die menschliche Arbeit von dem Tun der Biene.93 Aller-
dings ist der Ingenieur nicht der eigentlich Ausführende; er handelt nicht, sondern
gibt im Wesentlichen Anweisungen, wie »gehandelt« werden soll. Der Ingenieur ist
in der modernen Techno- und Expertokratie das Pendant zum Philosophen-König
Platons.

Dass Geuss vorrangig an einem strategisch teleologischen Handlungsverständnis
orientiert ist, wird nicht zuletzt an seiner Auffassung von Legitimität deutlich. Geuss
unterscheidet prinzipiell zwischen zwei möglichen Wegen, Handlungen und Ent-
scheidungen zu legitimieren: einerseits die Legitimität des Verfahrens und anderer-
seits die Legitimität durch den Zweck beziehungsweise das Ergebnis. Die Verfah-
renslegitimität ist die von Rawls und Habermas favorisierte Form. Sie wird von
Geuss als leerer Formalismus und ideologische Verschleierung kritisiert. Geuss neigt
wie alle Realisten seit Machiavelli zur teleologischen Legitimationsform. »Die legi-
timierende Kraft liegt in dem durch die Handlung in Aussicht gestellten Endzu-
stand.«94 Dabei spielt die Weber’sche Unterscheidung von Zweck- und Wertratio-
nalität keine Rolle. Entscheidend ist der Umstand, dass der zu erstrebende
Endzustand außerhalb des Handelns liegt und das Handeln zu einem Mittel wird,
um den Zustand zu erreichen. Das einzige Kriterium zur Bewertung des Handelns
ist die Effizienz.95 Die Einstellung zur Welt ist strategisch, instrumentalisierend und

 
92 Geuss, Prinz 2012, S. 100.
93 Vgl. Marx 1974 [1867], S. 193.
94 Geuss 2004, S. 13.
95 Vgl. ebd.

Metakritische Reflexionen des Realismus 467

Leviathan, 44. Jg., 3/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447


kalkulierend. Alles wird danach gemustert, ob es dem Erreichen des Ziels hinderlich
oder förderlich ist. Letztlich entspricht die teleologische Legitimierung dem, was
man die Heiligung der Mittel durch den Zweck nennt. Diese Form verknüpft sie eng
mit dem Sprichwort: »Wo gehobelt wird, fallen Späne« oder, wie Arendt in ihrem
Text The eggs speak up schreibt: »Wer ein gutes Omelett bereiten möchte, muss
Eier zerschlagen«.96

Arendt diskutiert das Problem der Gewalt, die im Herstellen enthalten ist, in Bezug
auf die revolutionäre Gründung,97 und sie zeigt die Konsequenzen auf, wenn sich
die Gründer im Sinne des Herstellens als Architekten oder Baumeister verstehen. In
diesem Verständnis ist Gewalt eine schöpferische Kraft, die sich durch den erstreb-
ten Zweck legitimiert. Dieses Handeln ist nicht mehr nach dem Modell des Mitein-
ander-Handelns der Vielen verstanden, sondern wie im Herstellungs- und Arbeits-
begriff bediene ich mich der anderen nur als Werkzeug der Arbeitserleichterung oder
als bloßes »Menschenmaterial«, das mein Wille nach Belieben formen kann.98

»Der Kardinalirrtum […] ist, zu glauben, daß man Geschichte ›machen‹ kann, wie man einen
Tisch herstellt. Die Verwechslung von Handeln und Herstellen ist uralt, aber die Identifi-
zierung von Politik mit dem Machen von Geschichte geht auf Marx zurück. Nachdem Hegel
die Geschichte der Menschheit interpretiert hatte, hoffte Marx, daß man von nun an die
›Welt verändern‹, das heißt die künftige Geschichte ›machen‹ könne. Daß man aus Marx
eine totalitäre Ideologie entwickeln konnte – diese wirkliche Tragödie des Marxismus –, hat
letztlich seinen Grund in diesem Grundmißverständnis, das Marx, sofern er Handeln und
Herstellen identifizierte, großenteils aus einer bereits populär gewordenen Tradition des
Denkens übernahm und intensivierte. […] In beiden Fällen [Nazismus und Kommunismus;
J.F.] ist das eigentlich Totalitäre die Vorstellung, daß man Geschichte machen könne und
daß Politik in dieser kuriosen Tätigkeit bestehe.«99

Im »Ingenieursmodell« des Politischen ist Pluralität nicht vorgesehen, schlimmer
noch, sie ist der Sand im Getriebe und muss deshalb ausgemerzt werden, soll die
Maschine reibungslos laufen. Die Ausführenden und Unterstützer müssen sich ihrer
Spontaneität entschlagen. Diese Trennung von Befehlenden und Ausführenden,
archein und prattein, arbeitet Arendt am Handlungsverständnis der Philosophen
seit Platon heraus.100 Wenn das Ingenieursmodell das Handlungsmodell ist, das
Geuss favorisiert, dann folgt das nur konsequent aus der Haltung der Ideologiekri-

 
96 Arendt 2005, S. 275 ff.; vgl. Berlin 1995, S. 31 f.
97 Vgl. Arendt 1986, S. 266 ff.
98 Wenn Machiavelli betont, dass nur einer ein politisches Gemeinwesen gründen kann,

weil Gründung auf einem eindeutigen Willen und diktatorischen Entscheidungen und
Befehlen beruht, dann folgt er auch der Logik des Baumeisters. Dem entspricht, dass
er an verschiedenen Stellen das Bild von Stoff und Form (vgl. Machiavelli 1986 [1532],
S. 43) benutzt und den uomo virtuoso mit dem Bildhauer vergleicht (vgl. Machiavelli
1977 [1531], S. 45). Dies erhellt dann die Unterscheidung im Gebrauch der Gewalt.
»Denn nur wer Gewalt braucht, um zu zerstören, und nicht, wer sie braucht, um auf-
zubauen, verdient Tadel.« (Ebd., S. 37) Die Wahl der Mittel richtet sich bei Machiavelli
nicht nach der Moral oder der Legitimität und auch nicht nach der Freiheit, sondern
nach der Notwendigkeit, und diese gründet letztlich in der Selbsterhaltung des Akteurs
oder in der Erhaltung der politischen Ordnung.

99 Arendt 2000 a, S. 232 f.
100 Vgl. Arendt 2003 b, S. 58.

468 Jürgen Förster

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447


tik. Ist der Beobachter in Besitz des Wissens, dann erscheint es nur vernünftig, wenn
er den Nichtwissenden den Weg weist, sie instruiert und anleitet. Das Ingenieurs-
modell impliziert in gewisser Weise den Vorrang der Theorie vor der Praxis, wie ihn
oben Marcuse für die Linke proklamiert hat. Geuss selbst scheint diese Konsequenz
nicht ziehen zu wollen. Angesprochen auf die eher ernüchternde Geschichte der
Revolutionen und die Rolle der Kritik in diesen Umwälzungsprozessen, bezieht er
sich durchaus überraschend auf die Habermas’sche Idee des Bildungsprozesses.

»Wir kommen immer wieder auf den gleichen Punkt zurück, nämlich auf die Unterscheidung
zwischen Pragmatismus und Utopie: Sie weisen immer wieder zu Recht auf die Zwiespäl-
tigkeit meiner Einstellung hin. So gibt es einerseits die Vorstellung, die man bei Habermas
findet, nämlich, dass die Kritik ein Teil des Bildungsprozesses einer Gruppe sein muss; in
Prozessen der Aufklärung gibt es aber nur Beteiligte, keine getrennten Klassen der Erzie-
henden und der Zöglinge. Es gibt Aufklärungsprozesse an der Universität, es gibt gesell-
schaftliche Aufklärungsprozesse, es gab die Studenten-, Frauen-, und Arbeiterbewegung.
Diese Bewegungen waren gleichzeitig Handlungsprojekte und auch gedankliche Pro-
jekte.«101

Sollte dieser wechselseitige Aufklärungsprozess gelingen, dann können die Anschau-
ungen der Akteure und Mitglieder der Gesellschaft aber nicht unberücksichtigt blei-
ben. Er kann nicht gelingen, wenn sich der Kritiker in eine reine Beobachterposition
begibt und die anderen objektiviert. Es kann nur gelingen, wenn man sein Gegen-
über als frei und gleich anerkennt und ihm bereits am Anfang und nicht erst am
Ende Autonomie zuerkennt.102 Befreiung setzt damit Freiheit voraus. Ich muss
bereits frei sein, um mich befreien zu können. Die Praxis muss in ihrem Vollzug das
Ziel bereits verwirklichen. Wenn aber allen Akteuren Autonomie und die Freiheit,
die eigene Kreativität und Spontaneität in den Prozess des Handelns einzubringen,
zugestanden wird, dann kann politisches Handeln nicht mehr als Verwirklichung
von Zwecken verstanden werde, dann ist das Erreichen des Intendierten völlig
ungewiss. Das Kennzeichen des Handelns besteht für Arendt nicht in der Erreichung
irgendwelcher Zwecke, sondern in der Stiftung von Beziehungen. Ihre Aufmerk-
samkeit richtet sich nicht auf das Handeln als einem Mittel, sondern sie schaut auf
den Zwischenraum, der entsteht, wenn Menschen miteinander handeln. Wenn dem
so ist, dann spielen Theorien keine Rolle für den Vollzug des Handelns. Hand-
lungswissen lässt sich nicht theoretisch, sondern nur durch die Erfahrung des Han-
delns selbst erwerben. Das macht Arendt in einem Vergleich der französischen und
amerikanischen Revolutionäre deutlich. Hier betont sie auch, dass der Versuch,
politische Probleme mithilfe der Philosophie zu lösen, zum Scheitern verurteilt ist.
Für Arendt klafft zwischen Theorie und Praxis eine Lücke. Die Rechenschaft, die
die amerikanischen Revolutionäre ablegten, zeugt davon, dass sie selbst die Bedeu-
tung ihres Handelns nicht wirklich fassen konnten und dass das, was sie gründeten,
überhaupt nicht dem entsprach, was sie intendierten. Theorien sind prinzipiell nicht
in der Lage, das Neue, das Ereignis zu denken. Nur im Handeln ereignet sich der
wirkliche Anfang, und der ist unvorhersehbar, unberechenbar und unplanbar, aber
vor allem kann keine Ideologie ihn aus der Welt schaffen. Solange es Menschen gibt,

 
101 Geuss, Prinz 2012, S. 106.
102 Vgl. Castoriadis 1990, S. 129.

Metakritische Reflexionen des Realismus 469

Leviathan, 44. Jg., 3/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447


ist er in der Welt möglich. Keine Tradition hat so viel Macht, dass sie »wie ein Alp
auf dem Gehirne der Lebenden« (Marx) die Möglichkeit des Neuen, die in der
Natalität gegeben ist, auslöscht.

Wie diese Idee des Bildungsprozesses, die Habermas meines Erachtens dazu
gebracht hat, sich von der Ideologiekritik zu distanzieren und sich der Transzen-
dentalphilosophie103 zuzuwenden, mit der oben herausgearbeiteten Idee des Bruchs
vereinbar ist, bleibt bei Geuss im Dunkeln. Geuss gibt lediglich einen vagen Hinweis,
indem er auf den Begriff der Emanzipation im Verständnis der ersten Generation
der Kritischen Theorie rekurriert und ihr Verständnis der Beziehung von Kritiker
und Proletariat erläutert. Gleichzeitig bezieht er sich auf die psychoanalytische Pra-
xis, um die Habermas’sche Idee des Bildungsprozesses weiter zu konkretisieren:

»Wenn ich sie recht verstanden haben [sic!], war das die ursprüngliche Absicht der Kriti-
schen Theorie. Die Arbeiterbewegung war weder eine blinde Reaktion, sie war weder ein
bloßer Ausdruck blinder aktivistischer Handlungswut, noch stellte sie selbst eine kogniti-
vistische Kritik verschiedener bürgerlicher Ideologien dar. Sie war sowohl das eine als auch
das andere. Sie standen in einem Engelskreis. Das eine hat das andere gefördert und sollte
auf das andere bezogen sein. Man hatte damals vermutet, dass es in einer guten Psycho-
analyse ähnlich bestellt ist: dass die Änderung des Verhaltens der/des Patientin_en mit der
Veränderung der Selbstwahrnehmung zusammenhängt und das eine das andere fördert. [...]
Die Kritik, so wie in der Psychoanalyse, läuft leer, wenn sie nicht mit dem, was sich faktisch
abspielt, in Verbindung gebracht werden kann.«104

Dieses wechselseitige Lernen mag zwar von der älteren Generation der Kritischen
Theorie beabsichtigt gewesen sein, aber meines Wissens wurde dieser »Engelskreis«
nie praktiziert, seit Horkheimer das Institut übernommen hatte. Und wenn ich es
recht sehe, gibt es nur eine kurze Stelle in den Werken der Hauptvertreter der Kri-
tischen Theorie, die explizit auf das Verhältnis von Kritiker und Proletariat reflek-
tiert. Diese Stelle findet sich in Horkheimers bereits zitiertem programmatischen
Aufsatz »Traditionelle und kritische Theorie«105 aus dem Jahr 1937. Nachdem aus
der Kritischen Theorie eine »Flaschenpost«106 geworden ist, erschien die Reflexion
dieses Verhältnisses eher obsolet. Über die Geschichte der Arbeiter- und Soldaten-
 
103 Vgl. zur Entwicklung der Ideologiekritik im Werk von Habermas Sonderegger 2009.
104 Geuss, Prinz 2012, S. 106.
105 Vgl. Horkheimer 1988, S. 188 ff.
106 Im Fragment »Propaganda« formulieren Adorno und Horkheimer resignierend über

den Zustand der Welt: »Freilich: suspekt ist nicht die Darstellung der Wirklichkeit als
Hölle, sondern die routinierte Aufforderung, aus ihr auszubrechen. Wenn die Rede
heute an einen sich wenden kann, so sind es weder die sogenannten Massen, noch der
Einzelne, der ohnmächtig ist, sondern eher ein eingebildeter Zeuge, dem wir es hinter-
lassen, damit es doch nicht mit uns untergeht« (Horkheimer 1987, S. 288). Für dieses
Bild, wie es die Kritische Theorie von sich selbst und ihren Rezeptionschancen zeichnet,
hat sich die Metapher der »Flaschenpost« eingebürgert (Reijen/Schmid Noer 1987,
S. 8). Der Kritischen Theorie ist der Adressat, das handelnde Subjekt der Befreiung
abhanden gekommen. Wie jemand, der eine Flaschenpost sendet, nicht weiß, wer sie
findet und bewahrt, wissen die Autoren der Dialektik der Aufklärung nicht mehr, an
wen sie ihre Botschaft, ihre Einsichten übermitteln sollen. Das Proletariat hat vor seiner
welthistorischen Aufgabe versagt. Im Westen in den Kapitalismus vollkommen inte-
griert, im Osten zur totalitären Herrschaft verkommen, liegt die Hoffnung nur noch
im Bewahren der Erkenntnis und nicht mehr im revolutionierenden Handeln.

470 Jürgen Förster

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447


räte und ihr Verhältnis zur kommunistischen Partei nicht nur in der Oktoberrevo-
lution kann man bei Arendt einiges finden, was eher zur Skepsis veranlasst. Auch
die Versuche der Studenten der Achtundsechziger-Bewegung, in die Betriebe zu
gehen und sich mit den Arbeitern zu solidarisieren, müssen meines Erachtens als
kläglich gescheitert angesehen werden. Vergegenwärtigt man sich die Bedeutung der
Analyse Herbert Marcuses Der eindimensionale Mensch für die Studentenbewe-
gung, dann wird erklärlich, warum die Versuche der Solidarisierung mit dem Pro-
letariat sich so schwierig gestalteten. Für Marcuse war das kritische Potenzial in den
»fortgeschrittenen Industriegesellschaften« (Marcuse) gänzlich von der technologi-
schen Vernunft aufgesogen worden, sodass die einzige Hoffnung auf revolutionäre
Veränderung von außen durch die Entrechteten und Ausgegrenzten der eigenen
Gesellschaft, aber vor allem durch die antiimperialistischen Befreiungsbewegungen
in Vietnam, China, Nordafrika, Lateinamerika usw. lag.107 Und was die psycho-
analytische Praxis anbelangt, so stand sie doch bei allem positiven Bezug auf die
Freud’sche Theorie zumindest bei Adorno immer auch unter Ideologieverdacht.108

Wie dem aber auch sei, um diesen »Engelskreis« der wechselseitigen Aufklärung
zu initiieren, bedarf es wohl eines zusätzlichen praktischen Wissens und eines Ver-
trauens in die Kompetenzen und Fähigkeit der Akteure, wozu die hier skizzierte
Haltung der Ideologiekritik kaum in der Lage wäre. Weiterhin löst dieses Verständ-
nis der Befreiung des Bewusstseins noch nicht das Problem des teleologischen,
strategischen Handlungsverständnisses, denn dieser Bildungsprozess ist nur eine
Vorstufe der sozialistischen Praxis, er soll erst zur Revolution führen. Der Bildungs-
prozess dient der Bewusstseinsbildung, und das richtige Bewusstsein ist die not-
wendige Bedingung für die richtige revolutionäre Praxis. Der Bildungsprozess macht
zum einen die Ausbeutung und Ungerechtigkeit und zum anderen die Veränderbar-
keit bewusst. Nur dieser Bewusstwerdungsprozess allein verändert nicht die Gesell-
schaft. Er führt einzig zu einer anderen Interpretation der Welt. Geuss selbst for-
muliert die »Einsicht, dass gedankliche Revisionen unseres Vorstellungssystems
allein nur sehr wenig ausrichten werden und eine Überwindung des Ethos der
Moderne nur durch eine faktische Veränderung unseres Wirtschafts- und Gesell-

 
107 Arendt bemerkt zu diesem Problem süffisant: »Wer kann im Ernst eine Ideologie mar-

xistisch nennen, die ihre Hoffnung ›auf die Erwerbslosen und Deklassierten‹ setzt, die
meint, daß ›der Aufstand seine städtische Vorhut im Lumpenproletariat‹ finden werde,
und darauf baut, daß ›die Gangster ... dem Volk die Leuchtfeuer, die Aktionspläne und
die ›Helden‹ liefern‹ werden?« (Arendt 2000 a, S. 158). Diese Entwicklung ist eher
Ausdruck der Krise des Marxismus, dem das revolutionäre Subjekt abhandengekom-
men ist. Adorno kommt das Verdienst zu, diese Krise schonungslos realisiert zu haben
(vgl. Adorno 1997 g, S. 373-391).

108 Adorno kritisiert an der Psychoanalyse Freuds, dass sie die Triebfeindschaft der bür-
gerlichen Gesellschaft bewusstlos übernimmt und letztlich ein Advokat des Triebver-
zichts im Namen des Realitätsprinzips bleibt (vgl. Adorno 1997 e, S. 68). Ähnlich wie
Hegel haben für Adorno »die Psychoanalytiker selbst jenen Zuständen längst den
Treueeid geleistet« (ebd., S. 65). Adornos Kritik zielt dabei nicht nur auf theoretische
Einsichten, sondern vor allem auf die therapeutische Praxis, die das individuelle Leiden
behandelt und letztlich das Individuum wieder in die Gesellschaft eingliedert und funk-
tionstüchtig macht (vgl. ebd., S. 76; Adorno 1997 g, S. 60).

Metakritische Reflexionen des Realismus 471

Leviathan, 44. Jg., 3/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447


schaftssystems möglich ist«.109 Um sie revolutionär zu verändern, muss man stra-
tegisch und planvoll versuchen, den Willen durchzusetzen und den Widerstand der
Konterrevolution und der Feinde der Freiheit notfalls mit revolutionärer Gewalt zu
brechen. Auch hier ist die Pluralität eher ein zu überwindendes Hindernis. Es geht
in der Praxis darum, das, was die Theorie als geschichtlich notwendig erkannt hat,
möglichst genau umzusetzen. Damit stellt sich aber die Frage nach dem revolutio-
nären Subjekt. Wer sollte diese Veränderung vollbringen? Wer hat nichts zu verlie-
ren als seine Ketten? Wer verspürt so viel Leidensdruck, um alles aufs Spiel zu set-
zen? Und wie soll es gelingen, das System der Ausbeutung, der Herrschaft und der
Zerstörung zu überwinden und es nicht nur durch ein neues zu ersetzen? Was tritt
bei Geuss an die Stelle der Diktatur des Proletariats, die die nötige Umerziehung
und Erschaffung des neuen Menschen gewährleisten sollte? Eine emanzipatorische
Praxis und Politik im Sinne Geuss’ lässt sich nicht als diffuser und vager Prozess des
kulturellen Wandels verstehen. Ein solches Verständnis würde mit dem Ingenieurs-
verständnis konfligieren.

Mit seiner realistischen Wende in der politischen Philosophie reiht sich Geuss in
die breite Tradition ein, die Politik mit Herrschaft und Gewalt identifiziert. Also in
die Tradition, die Arendt in Macht und Gewalt reflektiert und kritisiert. Allein das
zeigt, dass Geuss das neuzeitliche Politikverständnis seit Bodin und Hobbes, in des-
sen Mittelpunkt die Souveränität steht, bei aller Kritik übernimmt, sodass vollkom-
men im Unklaren bleibt, wie es möglich sein soll, dass sich diese Form der Politik
selbst überwindet. Letztlich erscheint es so, als ob der Realismus lediglich zur Feind-
bestimmung dient. Über den Sinn von Politik und über den Sinn von Freiheit, kurz:
über das politische Handeln, erfährt man bei Geuss leider nichts.

Literatur

Adorno, Theodor W. 1997 a. Ästhetische Theorie. Gesammelte Schriften 7, hrsg. v. Tiedemann,
Rolf. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. 1997 b. Dissonanzen. Einleitung in die Musiksoziologie. Gesammelte
Schriften 14, hrsg. v. Tiedemann, Rolf. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. 1997 c. Kulturkritik und Gesellschaft I. Gesammelte Schriften 10.1, hrsg. v.
Tiedemann, Rolf. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. 1997 d. Kulturkritik und Gesellschaft II. Gesammelte Schriften 10.2, hrsg.
v. Tiedemann, Rolf. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. 1997 e. Minima moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben.
Gesammelte Schriften 4, hrsg. v. Tiedemann, Rolf. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. 1997 f. Negative Dialektik. Gesammelte Schriften 6, hrsg. v. Tiedemann,
Rolf. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Adorno, Theodor W. 1997 g. Soziologische Schriften I. Gesammelte Schriften 8, hrsg. v.
Tiedemann, Rolf. Frankfurt a. M.: Suhrkamp .

Adorno, Theodor W. 2006. Zur Lehre von der Geschichte und von der Freiheit, hrsg. v.
Tiedemann, Rolf. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Arendt, Hannah 1976. Gespräche mit Hannah Arendt, hrsg. v. Reif, Adelbert. München: Piper.
Arendt, Hannah 1982. »Philosophie und Soziologie«, in Der Streit um die Wissenssoziologie,

Band 2, hrsg. v. Meja, Volker; Stehr, Nico, S. 515-531. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Arendt, Hannah 1986. Über die Revolution. 3. Auflage. München: Piper.

 
109 Geuss 2013, S. 106.

472 Jürgen Förster

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447


Arendt, Hannah 2000 a. In der Gegenwart. Übungen im politischen Denken II. München: Piper.
Arendt, Hannah 2000 b. Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Übungen im politischen Denken

I. 2., durchgesehene Auflage. München: Piper.
Arendt, Hannah 2003 a. Denktagebuch. 1950 bis 1973. 2. Auflage, hrsg. v. Ludtz, Ursula;

Nordmann, Ingeborg. München: Piper.
Arendt, Hannah 2003 b. Was ist Politik? Fragmente aus dem Nachlaß, hrsg. v. Ludtz, Ursula.

München: Piper.
Arendt, Hannah 2005. Essays in understanding, 1930-1954: formation, exile, and totalitaria-

nism, hrsg. v. Kohn, Jerome. New York: Schocken Books.
Berlin, Isaiah 1995. Das krumme Holz der Humanität. Kapitel der Ideengeschichte. Ungekürzte

Ausgabe. Frankfurt a. M.: Fischer.
Castoriadis, Cornelius 1990. Gesellschaft als imaginäre Institution. Entwurf einer politischen

Philosophie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Celikates, Robin 2009. Kritik als soziale Praxis. Gesellschaftliche Selbstverständigung und kri-

tische Theorie. Frankfurt a. M.: Campus.
Cooke, Maeve 2009. »Zur Rationalität der Gesellschaftskritik«, in Was ist Kritik?, hrsg. v. Jaeggi,

Rahel; Wesche, Tilo, S. 117-133. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Dubiel, Helmut 1994. Ungewissheit und Politik. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Geuss, Raymond 1983. Die Idee einer Kritischen Theorie. Königsstein: Hain.
Geuss, Raymond 2004. Glück und Politik. Potsdamer Vorlesungen, hrsg. v. Kern, Andrea;

Menke, Christoph. Berlin: Berliner Wissenschaftsverlag.
Geuss, Raymond 2010. »Realismus, Wunschdenken, Utopie«, in Deutsche Zeitschrift für Phi-

losophie 58, 3, S. 419-429.
Geuss, Raymond 2011. Kritik der politischen Philosophie. Eine Streitschrift. Hamburg: Ham-

burger Edition.
Geuss, Raymond 2013. »Marxismus und das Ethos der Moderne«, in Nach Marx. Philosophie,

Kritik, Praxis, hrsg. v. Jaeggi, Rahel; Loick, Daniel, S. 89-106. Berlin: Suhrkamp.
Geuss, Raymond; Prinz, Janosch 2012. »Zwischen kritischer Reflexion und Handlungsorientie-

rung. Gespräch mit Raymond Geuss zu seinem Ansatz in der politischen Philosophie«, in
Zeitschrift für Politische Theorie 3, 1, S. 95-108.

Habermas, Jürgen 1971 a. »Der Universalitätsanspruch der Hermeneutik«, in Hermeneutik und
Ideologiekritik, hrsg. v. Apel, Karl-Otto et al., S. 120-159. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Habermas, Jürgen 1971 b. »Zu Gadamers ›Wahrheit und Methode‹«, in Hermeneutik und Ideo-
logiekritik, hrsg. v. Apel, Karl-Otto et al., S. 45-56. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Heins, Volker 2011. Beyond friend and foe. The politics of critical theory. Boston: Brill.
Honneth, Axel 2005. Verdinglichung. Eine anerkennungstheoretische Studie. Frankfurt a. M.:

Suhrkamp.
Honneth, Axel 2007. »Idiosynkrasie als Erkenntnismittel. Gesellschaftskritik im Zeitalter des

normalisierten Intellektuellen«, in Axel Honneth: Pathologien der Vernunft. Geschichte und
Gegenwart der Kritischen Theorie, S. 219-234. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Horkheimer, Max 1987. »Dialektik der Aufklärung« und Schriften 1940-1950. Frankfurt a. M.:
Fischer.

Horkheimer, Max 1988. Gesammelte Schriften, Band 4. Schriften 1936-1941. Frankfurt a. M.:
Fischer.

Howard, Dick 2000. »Politische Theorie, Kritische Theorie und der Ort der Frankfurter Schule.
Würdigung und Aussicht«, in Kommune. Forum für Politik, Ökonomie, Kultur 18, 12.
www.oeko-net.de/kommune/kommune12-00/dhoward.htm (Zugriff vom 27.07.2016).

Jaeggi, Rahel 2009. »Was ist Ideologiekritik?«, in Was ist Kritik?, hrsg. v. Jaeggi, Rahel; Wesche,
Tilo, S. 266-295. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Jaeggi, Rahel 2014. Kritik von Lebensformen. 2. Auflage. Berlin: Suhrkamp.
Kohn, Jerome 2007. »Urteilen und eine gemeinsame Welt«, in Dichterisch Denken. Hannah

Arendt und die Künste, hrsg. v. Heuer, Wolfgang; Lühe, Irmela von der, S. 136-161. Göt-
tingen: Wallstein.

König, Helmut 2012. »Die Bundesrepublik – eine Philosophiegeschichte«, in Merkur. Deutsche
Zeitschrift für europäisches Denken 66, 759, S. 679-690.

Lenk, Kurt. Hrsg. 1961. Ideologie, Ideologiekritik und Wissenssoziologie. Neuwied: Luchter-
hand.

Metakritische Reflexionen des Realismus 473

Leviathan, 44. Jg., 3/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447


Lenk, Kurt 1971. Volk und Staat. Zum Strukturwandel politischer Ideologien im 19. und 20.
Jahrhundert. Stuttgart: Kohlhammer.

Lenk, Kurt 1972. Marx in der Wissenssoziologie. Studien zur Rezeption der Marxschen Ideolo-
giekritik. Neuwied, Berlin: Luchterhand.

Machiavelli, Niccolò 1977 [1531]. Discorsi. Gedanken über Politik und Staatsführung. 2., ver-
besserte Auflage, hrsg. v. Zorn, Rudolf. Stuttgart: Kröner.

Machiavelli, Niccolò 1986 [1532]. Der Fürst/Il Principe, hrsg. v. Rippel, Philipp. Stuttgart:
Reclam.

Marcuse, Herbert 1973. Konterrevolution und Revolte. 2. Auflage. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Marx, Karl 1974 [1867]. Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Band 1. Berlin: Dietz.
Marx, Karl; Engels, Friedrich 2006. Werke. Band 1. Berlin: Dietz.
Menke, Christoph 2010. »Weder Rawls noch Adorno? Raymond Geuss’ Programm einer ›rea-

listischen‹ Philosophie«, in Deutsche Zeitschrift für Philosophie 58, 3, S. 445-455.
Reijen, Willem van; Schmid Noer, Gunzelin 1987. »Vorwort«, in Vierzig Jahre Flaschenpost:

»Dialektik der Aufklärung«, 1947-1987, hrsg. von Reijen, Willem van; Schmid Noerr,
Gunzelin, S. 7-10. Frankfurt a. M.: Fischer.

Sonderegger, Ruth 2009. »Wie diszipliniert ist (Ideologie-)Kritik? Zwischen Philosophie, Sozio-
logie und Kunst«, in Was ist Kritik?, hrsg. v. Jaeggi, Rahel; Wesche, Tilo, S. 55-80. Frankfurt
a. M.: Suhrkamp.

Walzer, Michael 2009. »Gesellschaftskritik und Gesellschaftstheorie«, in Sozialphilosophie und
Kritik, hrsg. v. Forst, Rainer et al., S. 588-607. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Young-Bruehl, Elisabeth 1996. Hannah Arendt. Leben, Werk und Zeit. Frankfurt a. M.:
Fischer.

474 Jürgen Förster

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447


Zusammenfassung: Die Kritik der politischen Philosophie, die Raymond Geuss im Jahr 2011
formulierte, ist im Kern ideologiekritisch motiviert. Der vorliegende Essay liest Geuss als
Vertreter der Kritischen Theorie von Adorno und Horkheimer und versucht zu zeigen, dass
die Ideologiekritik letztlich zu einem Ingenieursmodell der Politik führt. Dieses Modell
beinhaltet ein teleologisch-strategisches Handlungsverständnis, das von einer Zweck-Mittel-
Rationalität geprägt ist. Aus der Perspektive des politischen Denkens Hannah Arendts
bedingt die Ideologiekritik zwangsläufig, dass das Handeln als ein Akt des Herstellens auf-
gefasst wird. In dieser Verwandlung findet die Zerstörung menschlicher Pluralität statt. Plu-
ralität ist jedoch Arendt zufolge nicht nur sine qua non, sondern vielmehr conditio per
quam der Politik. Die Zerstörung der Pluralität ist demnach die Zerstörung der Politik. Damit
reproduziert Geuss genau das Politik- und Handlungsverständnis der vorherrschenden poli-
tischen Philosophie, das Arendt kritisiert. Geuss bleibt als Ideologiekritiker letztlich Philo-
soph in der Tradition Platons. Zugespitzt formuliert: Das Höhlengleichnis ist die erste Dar-
stellung der Ideologiekritik, und Geuss bleibt Platoniker wider Willen.

Stichworte: Weltentfremdung, Ideologiekritik, Zweckrationalität, Pluralität, Macht, Gewalt,
Freiheit, Emanzipation

Meta-critical reflections of realism. Hannah Arendt and the problem of ideological
critique

Summary: Raymond Geuss’ critique of political philosophy, which was published in 2011,
is motivated at its core by ideological critique. The essay treats Geuss as a representative of
Adorno’s and Horkheimer’s critical theory and aims to substantiate that his ideological cri-
tique ultimately leads to an understanding of politics as an engineering model. This model
includes a teleological-strategic understanding of action, characterized by a means-end ratio-
nality. From the perspective of Hannah Arendt’s political thought, ideological critique nec-
essarily implies that action is understood as work activity. In this transformation, human
plurality is destroyed. For Arendt, however, plurality is not only a sine qua non of politics,
but rather a conditio per quam. The destruction of plurality thus corresponds to a destruction
of politics. Geuss thus reproduces exactly the understanding of politics and of action that
Arendt criticizes. With his ideological critique, Geuss ultimately remains a philosopher in
Plato’s tradition. Formulated pointedly: Plato's »allegory of the cave« is the first account of
ideological critique and Geuss is a Platonist against his will.

Keywords: world alienation, critique of ideology, means-end rationality, pluralism, power,
violence, freedom, emancipation

Autor

Dr. Jürgen Förster
Institut für Politische Wissenschaft der RWTH Aachen University
Mies-van-der-Rohe-Str. 10
52074 Aachen
Juergen.Foerster@ipw.rwth-aachen.de

Metakritische Reflexionen des Realismus 475

Leviathan, 44. Jg., 3/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:55:33. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-3-447

