
Maksat Kachkeev  

Die Menschenrechtslehre der Russischen Orthodoxen 
Kirche 

I. Einführung

Die Russische Orthodoxe Kirche (im Folgenden: ROK) ist untrennbar mit der Geschich-
te Russlands verbunden und hat diese sehr stark beeinflusst. Nach den Worten von
Efraim Briem ist die ROK „nicht nur ein Zweig der orthodoxen Christenheit, (…), son-
dern auch ein Produkt des russischen Volkes und der russischen Erde, so wie sie ihrer-
seits selbst einen starken Einfluss auf den Charakter des russischen Volkes ausgeübt 
hat“

1
. Als Teil der orthodoxen Kirchengemeinschaft gehörte die ROK in ihrer Anfangs-

phase in Russland, die im Jahr 899 unter Fürst Vladimir begonnen hat, zunächst zum 
griechischen Patriarchat

2
. Nach dem Fall von Konstantinopel im Jahr 1453 erhielt die 

ROK einen eigenen Patriarchen
3
. Das Amt des Patriarchen wurde zwar im Jahr 1721 im 

Rahmen der Kirchenreformen Peters des Großen abgeschafft; in rechtlicher Hinsicht 
blieb die ROK aber Staatskirche

4
. Dies änderte sich erst nach der Oktoberrevolution von 

1917, als die bolschewistische Regierung durch ein Dekret vom 19. Januar 1918 die 
strikte Trennung von Staat und Kirche anordnete

5
. Die ROK zählt zu den Organisationen, 

die am meisten unter der kommunistischen Diktatur gelitten haben; treu dem marxisti-
schen Motto „Religion ist Opium für das Volk“

6
 wurde eine äußerst restriktive Religi-

onspolitik verfolgt
7
. Zahlreiche Kirchen und Klöster wurden ausgeplündert und geschlos-

sen. Geistliche wurden ermordet oder verbannt. Die Praktizierung des Glaubens war 
zwar nicht verboten; sie war aber in den Augen der kommunistischen Führung ein 
Zeichnen von Illoyalität und wurde politisch verfolgt. Nichtsdestotrotz blieb die Religion 
bzw. die Orthodoxie als einzige Alternative zum Kommunismus in Russland erhalten

8
.

Nach dem Zusammenbruch des Sowjetregimes nahm die Bedeutung der Kirche in der 
russischen Gesellschaft wieder zu; die ROK erlebt derzeit eine neue Blütezeit. Am 16. 
August 2000 wurde das Kirchenstatut auf der Bischofsversammlung (Archierejskij So-
bor) verabschiedet

9
. Gemäß dem Kirchenstatut ist die Bischofsversammlung  neben der 

Kirchenversammlung (Pomestnyj Sobor)
10
 und der Heiligen Synode (Svjaš ennyj Si-

nod)
11
 das höchste Organ der Kirche

12
. Die Bischofsversammlung besteht, wie es sich 

schon aus dem Begriff herleiten lässt, aus den Bischöfen; sie ist hauptsächlich für die 

1
Efraim Briem, Kommunismus und Religion in der Sowjetunion, Basel 1966, S. 112. 

2
Efraim Briem, Kommunismus und Religion in der Sowjetunion, Basel 1966, S. 97. 

3
 Ebenda. 

4
Walter Kolarz, Die Religionen in der Sowjetunion, Freiburg/Basel/Wien 1963, S. 38. 

5
 Ebenda. 

6
Karl Marx, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, in:  Karl Marx/Friedrich Engels, Werke, Bd. 

1. Berlin/DDR 1976, S. 378 f.  
7

Efraim Briem, Kommunismus und Religion in der Sowjetunion, Basel 1966, S. 197. 
8

Walter Kolarz, Die Religionen in der Sowjetunion, Freiburg/Basel/Wien 1963, S. 1. 
9
 Mit Änderungen vom 24.-29.6.2008 (http://www.mospat.ru/index.php?mid=88). 

10
 Kap. II des Kirchenstatuts vom 16.8.2000. 

11
 Kap. V des Kirchenstatuts vom 16.8.2000. 

12
 Art. III.1  des Kirchenstatuts vom 16.8.2000. 

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2008-6-407 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:53:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2008-6-407


Maksat Kachkeev 408

globalen Fragen der Kirchenpolitik zuständig. Laut Kirchenstatut ist die Kirchenver-
sammlung das höchste Organ in der hierarchischen Verwaltung der Kirche und umfasst 
solche Funktionen wie beispielsweise „die Beibehaltung der Reinheit und der Integrität 
der orthodoxen Glaubenslehre und der Normen der christlichen Moral“

13
 oder „die Be-

kundung der Sorge des Hirtens um die Probleme der Gegenwart“
14
. Weitere Aufgaben 

der Kirchenversammlung betreffen die Verabschiedung, Änderung und Ergänzung  des 
Kirchenstatuts

15
 sowie die Entscheidung über theologische Grundsatzfragen, kanonisches 

Recht, Kultangelegenheiten oder Gottesdienste sowohl kirchenintern als auch im äußeren 
Wirken der Kirche

16
. In den letzten zehn Jahren wurde die Kirchenversammlung viermal  

einberufen. Die letzte Kirchenversammlung, die vom 24. bis 29. Juni 2008 in der Chris-
tus-Erlöser-Kathedrale in Moskau stattfand

17
, bestätigte „Die Grundlagen der Lehre der 

Russischen Orthodoxen Kirche über die Würde, die Freiheit und die Rechte des Men-
schen“

18
 (im Folgenden: Menschenrechtslehre). 

II. Inhalt der Menschenrechtslehre 

1. Wechselwirkung zwischen Recht und Moral 

Die Gliederung des Dokuments unterscheidet sich von den meisten Menschenrechtsdo-
kumenten dadurch, dass die Menschenrechte nicht nach bestimmten Bereichen der men-
schlichen Aktivitäten (wie z.B. politische, wirtschaftliche oder soziale Rechte) klassifi-
ziert, sondern durch das Prisma der kirchlichen Dogmatik betrachtet werden. Einführend 
wird in der Präambel der Gedanke hervorgehoben, dass sich in der modernen Welt die 
Überzeugung verbreitet habe, dass die Menschenrechte am besten zur Entwicklung des 
Einzelnen und der Gesellschaft beitragen können. Weiter wird ausgeführt: „Dabei wer-
den in der Praxis nicht selten in Bezug auf den Menschenrechtsschutz Weltanschauungen 
vertreten, die sich radikal von der christlichen Lehre unterscheiden“. Christen würden 
auf diese Weise von den gesellschaftlichen und staatlichen Strukturen genötigt, gegen 
die Gebote Gottes zu verstoßen. Dies hindere sie daran, das Hauptziel, die Befreiung von 
den Sünden und Erlösung zu finden. Die Menschenrechtslehre der Kirche, die auf der 
Heiligen Schrift und der Überlieferung gründet, sei daher aufgerufen, an die grundlegen-
de christliche Lehre über den Menschen zu erinnern und Stellung zur Menschenrechts-
theorie zu nehmen. 

Im ersten Kapitel, das mit dem Titel „Würde des Menschen als religiös-sittliche Kate-
gorie“ überschrieben ist,  werden die ontologischen Grundlagen der Menschenrechte 
dargestellt, die sich auch nicht von der gegenwärtigen Menschenrechtstheorie unter-
scheiden. Hier steht –  wie auch in der klassischen Rechtstradition – die Definition der 
Würde im Vordergrund. Die Unantastbarkeit der  Würde des Menschen habe ihren Ur-
sprung in der alttestamentarischen Beschreibung der Erschaffung des menschlichen 
Wesens durch Gott „zu seinem Bilde“ (1. Mose 1,26). Selbst nach dem Sündenfall habe 
die menschliche Natur die Würde nicht verloren, denn das unzerstörbare Bild Gottes –  

13
 Art. III.4.a. des Kirchenstatuts vom 16.8.2000. 

14
 Art. III.4. ž des Kirchenstatuts vom 16.8.2000. 

15
 Art. III. 4. b des Kirchenstatuts vom 16.8.2000. 

16
 Art. III. 4. g des Kirchenstatuts vom 16.8.2000. 

17
 Siehe ferner: http://sobor2008.ru.  

18
 Im Internet zugänglich auf: http://www.mospat.ru/index.php?mid=463. 

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2008-6-407 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:53:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2008-6-407


Die Menschenrechtslehre der ROK 409

so die Kirchenlehre und hiermit auch die Möglichkeit der Wiederherstellung des men-
schlichen Lebens in der Fülle seiner ursprünglichen Perfektion sei erhalten geblieben

19
.

Korreliert man die dem menschlichen Leben angemessene Würde mit dem  Begriff des 
Gottesbilde, sei dieses Ergebnis nur durch die Bekämpfung der Sünden und das Erlangen 
sittlicher Reinheit und Tugenden zu erreichen

20
. Folglich sei die Würde nicht das persön-

liche Verdienst des Menschen, sondern ein Geschenk Gottes. Der Begriff „Würde“ stelle 
mithin vor allem eine moralische Dimension dar; und die Vorstellung darüber, was wür-
dig und was unwürdig sei, hänge eng mit sittlichen und unsittlichen Handlungen zusam-
men. 

Das II. Kapitel „Freiheit der Wahl und Freiheit vom Übel“ ist dem existentialistischen  
Begriff „Freiheit“ und dessen Auswirkung auf die Menschenrechte gewidmet. Von der 
Selbstbestimmung des Individuums hänge es in erster Linie ab, ob die natürliche Würde 
mehr zum Vorschein komme oder aber von der Sünde ausgelöscht werde

21
. Die Freiheit 

sei zwar auch eine der Erscheinungen Gottes, zugleich aber kein endgültiger und absolu-
ter Selbstzweck; die Freiheit diene vielmehr nach dem Willen Gottes dem menschlichen 
Wohl. Das Böse und die Freiheit seien unvereinbar, weil letztere entschwinde, wenn die 
Wahl zugunsten des Bösen ausfällt. In der Geschichte der Menschheit habe diese Wahl 
stets zum Verlust der Freiheit und zu zahlreichen Menschenopfern geführt

22
. Die 

Menschheit könne diesen Weg antreten, wenn sündhafte Erscheinungen wie „Abtrei-
bung, Selbstmord, Unzucht, Perversionen, Zerstörung der Familie, Anbetung der Ge-
walt“ durch das verzerrte Verständnis der Freiheit des Menschen gerechtfertigt würden. 
Anschließend stellt die ROK fest: „Die Schwäche des Instituts der Menschenrechte 
besteht darin, dass die moralische Dimension des Lebens und die Freiheit von der Sünde 
beim Schutz der Freiheit immer weniger berücksichtigt wird. (…) Der freie Zustand in 
Gutem und in Wahrheit ist ohne Freiheit der Wahl unmöglich. Gleichwohl verliert die 
freie Wahl ihren Wert und Sinn, wenn sie sich an das Böse wendet.“

23

Im dritten Kapitel „Menschenrechte gemäß der christlichen Weltanschauung und im 
Gesellschaftsleben“ werden dann die Ansichten zu den Menschenrechten im Einzelnen 
vorgestellt. Schon in den vorausgegangenen Kapiteln dargelegte Ansichten werden zu-
sammengefasst und konkretisiert. Zunächst wird die Gesellschaft aber aufgefordert, die 
Mechanismen zu schaffen, die die Harmonie der menschlichen Würde und der Freiheit 
wiederherstellen

24
. Das Menschenrechtskonzept und die Moral müssten dem gleichen 

Ziel dienen. Die Moral gehe als Vorstellung von Sünde und Tugend dem Gesetz, das aus 
diesen Vorstellungen herrühre, voraus. Daher führe die Erosion der Moral  letztlich auch 
zum Verfall der Gesetzlichkeit. Die Vorstellungen über die Menschenrechte hätten eine 
lange historische Evolution hinter sich und dürften deswegen nicht  „in ihrer heutigen 
Auffassung verabsolutiert werden“. Es bedürfe mithin einer Definition der christlichen 
Werte, mit denen die Menschenrechte zu harmonisieren wären.  

Vertreten wird damit die These, dass den Menschenrechten kein Vorrang gegenüber 
den Werten der Ideenwelt gebühre: „Ein Christ stellt seinen Glauben an Gott und seine 
Gemeinschaft höher als sein eigenes irdisches Leben.“ Daher sei die Qualifikation der 
Menschenrechte als die höchste und universelle Grundlage des öffentlichen Lebens, der 

19
 Siehe I. 1. der Menschenrechtslehre der ROK. 

20
 Siehe I.2. der Menschenrechtslehre der ROK. 

21
 Siehe II.1. der Menschenrechtslehre der ROK. 

22
 Siehe II.1. der Menschenrechtslehre der ROK. 

23
 Ebenda. 

24
 III.1. der Menschenrechtslehre der ROK. 

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2008-6-407 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:53:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2008-6-407


Maksat Kachkeev 410

die Glaubensvorstellungen zu unterwerfen seien, unzulässig und gefährlich: „Unter Hin-
weis auf die Meinungsfreiheit und die Freiheit der Kunst dürfe nicht im öffentlichen 
Leben die Verhöhnung der Gegenstände, Symbole und Begriffe, die von den Gläubigen 
verehrt werden, gerechtfertigt werden “

25
. Als Grund wird in erster Linie angeführt, dass 

die Menschenrechte, die keine Gottesgebote darstellten, nicht in einen Konflikt mit der 
Offenbarung Gottes geraten dürften. In der gesamten christlichen Welt seien die Katego-
rien der moralischen Tradition, mit denen der Einzelne seine Freiheit in Einklang zu 
bringen habe, von nicht geringerer Bedeutung als die Ideen der persönlichen Freiheit. 
Die Institutionen des Menschen einschließlich der Formen und Mechanismen der gesell-
schaftlich-politischen Ordnung könnten nicht allein das Leben der Menschen sittlicher 
und vollkommener machen und das Böse und das Leiden ausrotten: „Die staatlichen und 
die gesellschaftlichen Kräfte haben die Fähigkeit und die Bestimmung, das Übel in sei-
nen sozialen Auswirkungen abzustellen; aber sie können nicht die Ursache besiegen – 
die Sündhaftigkeit“. 

Dann wird noch einmal das Problem der Sittlichkeit und der Moral unter dem Einfluss 
der Menschenrechte aufgegriffen: „Die Menschenrechte dürfen keine Grundlage für eine 
Nötigung der Christen zum Verstoß gegen die Gottesgebote bieten. Die Orthodoxe Kir-
che erachtet den Versuch, die Ansichten der Gläubiger bezüglich des Individuums, der 
Familie, des Gemeinschaftslebens und der Kirchenpraxis der areligiösen Auffassung der 
Menschenrechte zu unterwerfen, für unzulässig “

26
. Auch eine Einführung von Normen in 

die Menschenrechte, die sowohl die natürliche Moral als auch die Moral nach dem 
Evangelium wegspülten oder aufhöben, sei unannehmbar. Dies gelte z.B. für die sexuelle 
Haltlosigkeit und die Perversion, die Profitsucht und die Gewaltverherrlichung sowie für 
alle unmoralischen und unmenschlichen Handlungen gegenüber dem Menschen wie für 
die Abtreibung, die Euthanasie, die Nutzung menschlicher Embryonen in der Medizin 
oder Versuche, das Wesen des Menschen zu verändern. Bedauert wird, dass es Rechts-
vorschriften und politische Praktiken gibt, die derartige Handlungen nicht nur erlaubten, 
sondern mit Hilfe der Massenmedien, der Ausbildung, des Gesundheitssystems und der 
Werbung dem Menschen sogar aufdrängten. 

Eine weitere in diesem Dokument vertretene These ist, dass die Menschenrechte nicht 
der Liebe zum Vaterland und des Nächsten widersprechen dürfen

27
. Gleichwohl müsse 

die Anerkennung von Rechten des Individuums durch die gegenseitige Verantwortlich-
keit der Menschen ausgeglichen werden: „Die Extreme des Individualismus und des 
Kollektivismus sind nicht im Stande, einer harmonischen Ordnung des Gesellschaftsle-
bens zu dienen. Sie führen zum Verfall der Persönlichkeit sowie zum Sitten- und 
Rechtsnihilismus “. Die geistige Erfahrung der Kirche zeige, dass die Spannung zwi-
schen individuellen und gesellschaftlichen Interessen nur dann überwunden werden 
könne, wenn die Menschenrechte an die sittlichen Normen angepasst würden.  

Es folgt ein Gedankensprung in eine andere Richtung, und zwar zu den geistigen und 
kulturellen Besonderheiten des jeweiligen Landes, die nicht von den Menschenrechtsak-
tivitäten ignoriert werden dürften: „Unter dem Vorwand des Menschenrechtsschutzes 
dürfen einzelne Kulturen nicht anderen Kulturen ihren Lebensstil aufnötigen. Die Men-
schenrechtsaktivitäten dürfen zudem nicht den politischen Interessen einzelner Länder 
dienen.“ Zusammenfassend wird erneut beteuert, dass das Institut der Menschenrechte 
nur dann dem guten Zweck, die menschliche Würde zu schützen, dienen könne, wenn 

25
 III.2. der Menschenrechtslehre der ROK. 

26
 III.3. der Menschenrechtslehre der ROK. 

27
 III.4. der Menschenrechtslehre der ROK. 

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2008-6-407 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:53:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2008-6-407


Die Menschenrechtslehre der ROK 411

diese nicht den „gottbestimmten“ sittlichen Normen und der darauf basierenden traditio-
nellen Moral widerspreche. 

In diesem Dokument geht es folglich in erster Linie um die dogmatische Frage des 
Vorrangs des Rechts gegenüber der Moral oder umgekehrt sowie um die Beziehung 
zwischen beiden. Wie in der Menschenrechtslehre ausgeführt, dürfen die Moralnormen, 
die ihren Ursprung in der christlichen Tradition hätten, nicht dem egoistischen Individua-
lismus und dem Sittenverfall geopfert werden. Die Moral bildet folglich laut ROK die 
Basis für die Menschenrechte und das Recht;  jegliche „Ausspülung“ der Sittlichkeit 
durch die Menschenrechte wird abgelehnt.  

Damit ist ein Konflikt zwischen Recht und Moral nicht leicht zu überwinden. In der 
Rechtsgeschichte und der Philosophie gab es schon wiederholt Ansätze, die sich um eine 
Lösung dieses Problems bemühten. So regelt laut Immanuel Kant das Recht die äußeren 
Willensbeziehungen; es definiert die Regeln für die äußeren Handlungen. Die Moral 
ordne hingegen die inneren Impulse bzw. die innere Ordnung der menschlichen Seele

28
.

Arthur Schopenhauer definierte das Recht als ein ethisches Minimum, das „…seine 
Gültigkeit nicht auf das Leiden, auf die äußere Wirklichkeit, sondern nur auf das Tun 
und die aus dem Menschen erwachsende Selbsterkenntnis seines individuellen Willens, 
welche Gewissen heißt, (…) erstreckt“

29
. Georg Jellinek sieht das Recht ebenfalls als 

ethisches Minimum an, wobei  der Begriff der sozialen Ethik als Summe der Normen im 
Vordergrund steht, die sich aus den existenziellen Gegebenheiten und Gesellschaftsent-
wicklungen ergeben

30
. Die Moral sei fälschlicherweise der inneren Ordnung des Einzel-

nen zugeschrieben worden, woraus als Folge die Gegenüberstellung von Moral und 
Recht entstanden sei: Sowohl die erste als auch das zweite sei nicht aus der Idee der 
absoluten Pflicht entstanden, sondern nähme ihren/seinen Ursprung von den Sitten bzw. 
der ethischen Gewohnheit. Dabei stellt Jellinek die von Kant entwickelte Maxime bezüg-
lich der doppelseitigen Natur des Rechts und der Moral als zwei Seiten einer Medaille 
bzw. des Menschen in Frage. Rudolf von Jhering sieht die Problematik der Wechselwir-
kung des Rechts und der Moral durch das Prisma der psychologischen Besonderheiten 
des Menschen

31
. Nach seiner Ansicht ist eine strikte Trennung zwischen den Motiven des 

rechtlichen und des moralischen Handelns zu ziehen. Das erste werde durch den Egois-
mus und das zweite durch den Altruismus motiviert. 

Die Menschenrechte sind jedoch ihrem Wesen nach sehr spezifischer Natur.  Erste und 
wichtigste Funktion der Menschenrechte ist nicht die Verkündung grenzenloser sittlicher 
Freiheiten und moralischer Frivolitäten, sondern der Schutz des Einzelnen gegenüber 
dem Staat. Die Menschenrechte dienen darüber hinaus als universelles Instrument gegen 
die staatliche Willkür und Gewalt. Eine andere Besonderheit der Menschenrechte besteht 

28
 „Rechtslehre und Tugendlehre unterscheiden sich also nicht so sehr durch ihre verschiedenen Pflich-

ten, als vielmehr durch die Verschiedenheit der Gesetzgebung, welche die eine oder die andere Triebfeder 
mit dem Gesetz verbindet“ – zit. nach Christian Niebling, Das Staatsrecht in der Rechtslehre Kants, 
München 2005, S. 31. 

29
Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung, Bd. 1, Buch 4, München 2002, S. 443. 

30
Georg Jellinek, Die sozialethische Bedeutung von Recht, Unrecht und Strafe, Berlin 1908, S. 45; siehe 

dazu auch  Günther Patzig, Gesammelte Schriften, Bd. 1 Grundlage der Ethik, Göttingen 1994 S. 145; 
Jens Kersten, Georg Jellinek und die klassische Staatslehre, Tübingen 2000, S. 328 ff.  

31
Rudolph von Jhering, Geist des römischen Rechts auf verschieden Stufen seiner Entwicklung, Leipzig 

1866, S. 45 f.; siehe auch Fedor Taranobskij, Enziklopedia Prava, Trudy russkich u ennyh za grannizei, 
hrsg. v. A. Kaminka, Bd. 4, Berlin 1923, S. 91 f.; Peter Landau, Das substantielle Moment im Recht bei 
Rudolph Jhering, in: Claus Dierksmeier (Hrsg.), Die Ausnahmen denken, Festschrift zum 60. Geburtstag 
von Klaus-Michael Kodalle, Bd. 2, Würzburg 2003, S. 247 f. 

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2008-6-407 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:53:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2008-6-407


Maksat Kachkeev 412

darin, dass ihre erste universelle Verankerung in der Allgemeinen Erklärung der Men-
schenrechte im Jahr 1948  vor allem durch die schrecklichen Erfahrungen aus den beiden 
Weltkriegen veranlasst war. Dies kommt klar im zweiten Absatz der Präambel der All-
gemeinen Erklärung der Menschenrechte zum Ausdruck: „da die Verkennung und Miss-
achtung der Menschenrechte zu Akten der Barbarei führten, die das Gewissen der 
Menschheit tief verletzt haben, und da die Schaffung einer Welt, in der den Menschen, 
frei von Furcht und Not, Rede- und Glaubensfreiheit zuteil wird, als das höchste Bestre-
ben der Menschheit verkündet worden ist“. Damit gewinnen die Menschenrechte ihre 
Bedeutung als moralisches Recht

32
 oder als „moralisch-juridisches Hybridwesen“

33
. Zu 

dieser Zwiespältigkeit der Menschenrechte bzw. ihrer gleichzeitigen Begründung in 
Recht und Moral bemerkt Jürgen Habermas: „Die Menschenrechte tragen ein Janusge-
sicht, das gleichzeitig der Moral und dem Recht zugewandt ist. Ungeachtet eines morali-
schen Inhalts haben sie die Form juristischer Rechte. Sie beziehen sich wie moralische 
Normen auf alles, „was Menschenantlitz trägt“; aber als Rechtsnormen schützen sie ein-
zelne Personen nur insoweit, wie sie einer bestimmten Rechtsgemeinschaft angehören – 
in der Regel die Bürger eines Nationalstaates.“

34
 Die Besorgnis der Kirche über den 

wachsenden Atheismus und den damit verbundenen „Sittenverfall“  sowie über andere 
„gottlose Erscheinungen“ in der postmodernen Gesellschaft mag verständlich sein. Die 
Moral verliert unter solchen Umständen die fehlende göttliche Autorität; erodierte sittli-
che Ressourcen verlieren ihre Bedeutung

35
. Habermas erkennt diese Lücke und hebt 

unter anderem hervor: „Die Konstituierung der Rechtsform wird nötig, um die Defizite 
auszugleichen, die mit dem Zerfall der traditionellen Sittlichkeit entstehen.“

36
 Das Recht 

verfügt über diese Fähigkeit, die von dem Einzelnen akzeptiert wird und damit das Prob-
lem des moralischen Handelns lösen kann

37
.

2. Todesstrafe 

Im IV. Kapitel „Die Würde und die Freiheit im Menschenrechtssystem“ werden einzelne 
Menschenrechte erörtert. Aufmerksamkeit verdienen vor allem die kirchlichen Aussagen 
zum Recht auf Leben und zur Religionsfreiheit. Die Ausführungen zum Recht auf Leben 
werden mit der Prämisse eingeleitet, dass das Leben ein Geschenk Gottes sei und das 
Gebot, „nicht zu töten“, u.a. Moses von Gott auferlegt wurde

38
. Erscheinungen wie 

Selbstmord oder Euthanasie, die eine Mischung aus Mord und Selbstmord darstelle, 
seien unzulässig und sündhaft. Das Recht auf Leben beinhalte den Schutz des menschli-
chen Lebens ab dem Zeitpunkt der Empfängnis, womit indirekt die Abtreibung verurteilt 
wird. Zur Rechtfertigung der Todesstrafe wird hingegen darauf hingewiesen, dass diese 
auch in „alttestamentlichen Zeiten“ zulässig gewesen sei und ein Hinweis auf ihre Auf-

32
 Siehe Martin Borowski, Die Glaubens- und Gewissensfreiheit des Grundgesetzes, Tübingen 2006, S. 

85 f. 
33

Markus Stepanians, Menschenrechte als moralische Rechte und als juridisches Recht, in: Klaus M. 
Girardet / Ulrich Nortmann (Hrsg), Menschenrechte und europäische Identität. Die antiken Grundlagen, 
Stuttgart 2005, S. 284.  

34
Jürgen Habermas, Faktizität und  Geltung: Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des demokrati-

schen Rechtsstaates, Frankfurt am Main 1992, S. 137. 
35

Dirk Jörke, Demokratie als Erfahrung. John Dewey und politische Philosophie der Gegenwart, Wies-
baden 2003, S. 226.  

36
Habermas (Fn. 34), S. 145. 

37
Habermas (Fn. 34), S. 148. 

38
 IV.2. der Menschenrechtslehre der ROK. 

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2008-6-407 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:53:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2008-6-407


Die Menschenrechtslehre der ROK 413

hebung weder in der Heiligen Schrift des Neuen Testaments noch in der Heiligen Legen-
de noch anderswo im historischen Nachlass der Kirche aufzufinden sei. Im Übrigen 
erachtet sich die Kirche lediglich unabhängig von den gesellschaftlichen Ansichten ver-
pflichtet, über die zum Tode Verurteilten „zu trauern“ („ope alovanie“)

39
. Diese eher 

tolerierende Stellung der Kirche bezüglich der Todesstrafe steht allerdings im Wider-
spruch zur Europäischen Menschenrechtskonvention (EMRK), nach deren 6. und 13. 
Protokoll die Todesstrafe in ihrem Geltungsbereich aufgehoben ist

40
. Russland ist der 

EMRK zwar im Jahre 1996 beigetreten; beide Protokolle wurden aber  bisher noch nicht 
ratifiziert. Gemäß einem vom Staatspräsidenten angeordneten Moratorium wird die 
Todesstrafe in Russland allerdings derzeit nicht vollgestreckt

41
. Zudem untersagt ein 

Urteil des Verfassungsgerichts die Verhängung der Todesstrafe, solange nicht in allen 
Föderationssubjekten Geschworenengerichte bestehen

42
. Die ROK hat mit ihrer sehr 

zurückhaltenden Stellung zur Todesstrafe eher eine ausgleichende Position in der öffent-
lichen Diskussion gewählt, anstatt für die endgültige Abschaffung der Todesstrafe zu 
plädieren. 

3. Religionsfreiheit

Bemerkenswert sind auch die Ausführungen zur Religions- und Gewissensfreiheit im  
Menschenrechtskonzept:  

„Manche ideologische Interpreten der Religionsfreiheit bestehen auf der Anerkennung aller Glaubens-
richtungen als „gleich wahr“. Dies ist nicht akzeptabel für die Kirche, die in Respekt für die Freiheit 
der Wahl dazu berufen ist, die von ihr bewahrte Wahrheit zu verbreiten und den Irrglauben zu entlar-
ven “

43
.

Im Gegensatz zur ROK bekennt sich die Verfassung zur Religions- und Gewissens-
freiheit und garantiert jedermann das Recht,  

 „sich allein oder gemeinsam mit anderen zu einer beliebigen Religion zu bekennen oder sich zu keiner 
Religion zu bekennen, religiöse und andere Überzeugungen frei zu wählen, zu haben und zu verbreiten 
sowie nach diesen zu handeln“

44
.   

Das Gesetz „Über die Gewissensfreiheit und religiöse Vereinigungen“
45
 der Russischen 

Föderation wiederholt das Recht 

39
 Siehe dazu auch  die Grundlagen der Sozialdoktrin der ROK (Kapitel IV.), zugänglich auf: 

http://www.mospat.ru/index.php?mid=90. 
40

 Siehe dazu Christoph Grabenwarter, Europäische Menschenrechtskonvention, München 2003, § 20 
Rdnr. 8. 

41
 Präsidialerlass  vom 16.5.1996 „Über die stufenweise Verringerung der Anwendung der Todesstrafe 

anlässlich des Beitritts Russlands in den Europarat“, siehe dazu auch den Beschluss des Verfassungsge-
richts der Russischen Föderation Nr. 3-P vom 2.2.1999. 

42
 Siehe Angelika Nußberger / Dmitry Marenkov, Das „Jein“ zur Todesstrafe in Russland, Osteuropa-

Recht 2007, S. 9-20. 
43

 IV. 3. der Menschenrechtslehre der ROK. 
44

 Art. 28 Verfassung vom 12.12.1993. 
45

 Gesetz der Russischen Föderation „Über die Gewissensfreiheit und religiösen Vereinigungen“ Nr. 
125-FZ vom 26.9.1997. 

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2008-6-407 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:53:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2008-6-407


Maksat Kachkeev 414

„individuell oder gemeinsam mit anderen, jegliche Religion auszuüben oder sich zu keiner Religion zu 
bekennen, freiwillig die religiösen oder andere Ansichten zu wählen, zu ändern oder zu verbreiten und 
in Übereinstimmung mit diesen zu handeln.“

46

Der Widerstand der Kirchen gegenüber einem weiten Schutzbereich der Religionsfrei-
heit ist nicht neu. Auch Papst Pius IX. äußerte in seiner Enzyklika „Syllabus errorum“
aus dem Jahre 1864 die Befürchtung, dass die Religionsfreiheit zur religiösen Gleichgül-
tigkeit, zum sittlichen Verfall und zum Atheismus führen würde

47
. Eine Wende erfolgte 

indes nach dem Zweiten Weltkrieg und den schlimmen Erfahrungen aus der Zeit des 
Nationalsozialismus sowie der kommunistischen Diktatur. Es wurde anerkannt, dass die 
Religionsfreiheit auch eine wichtige Schutzfunktion u.a. zugunsten der Gläubigen ge-
währleisten muss

48
. Dieser Wandel fand seinen Ausdruck in der Konzilserklärung „Dig-

nitatis humanae“ vom 7. Dezember 1965, in der die Katholische Kirche die Religions-
freiheit ausdrücklich anerkannt hat

49
. Dieser Schritt wurde von der ROK bisher nicht 

vollzogen. 

4. Die kritische Position der ROK in sonstigen Bereichen 

Die kritische Haltung der ROK gegenüber den Menschenrechten überrascht nicht. Sie ist 
offensichtlich durch die Ängste und Befürchtungen der Geistlichkeit angesichts der 
explosionsartigen „Verwestlichung“ des Landes, wovon vor allem Jugendliche betroffen 
sind, und der hiermit verbundenen Flucht der Gläubigen aus der Kirche zu erklären. 
Diese Ängste kommen auch in Ziff. III.4 der Menschenrechtslehre zum Ausdruck:  

„Einzelne Kulturen dürfen nicht unter dem Vorwand des Menschenrechtsschutzes anderen Kulturen 
ihren Lebensstil aufnötigen. Auch dürfen Menschenrechtsaktivitäten nicht politischen Interessen ein-
zelner Länder dienen.“  

Abzulehnen ist auch die These, wonach der Liebe zum Vaterland ein höherer Wert als 
den Menschenrechten einzuräumen ist. Übersehen wird dabei, dass der Staat bzw. „das 
Vaterland“ grundsätzlich und seinem Wesen nach dem Einzelnen dienen soll und nicht 
umgekehrt. Auch der Meinungsfreiheit wird in diesem Konzept eine einseitige Bedeu-
tung beigemessen; sie darf nicht „zur Verbreitung der Sünden“ beitragen oder „religiöse 
und nationale Gefühle“ verletzen.  

In dieser Richtung wird nicht nur hier und auch nicht zum ersten Mal argumentiert. Im 
IV. Kapitel der sog. Sozialdoktrin aus dem Jahr 2000

50
, in dem die Beziehungen zwi-

schen christlicher Ethik und weltlichem Recht dargelegt sind, wird ebenfalls die Bedro-
hung durch die „Individualisierung“ der Gesellschaft in Zusammenhang mit den Men-
schenrechten hervorgehoben:  

46
 Siehe Art. 3 Abs. 1  S. 1 des Gesetzes Nr. 125-FZ 26.9.1997 der Russischen Föderation „Über die 

Gewissensfreiheit und religiösen Vereinigungen“. 
47

Heiner Bielefeldt, Religionsfreiheit als Menschenrecht. Ein klassisches Menschenrecht  in der Kontro-
verse, in: Religionsfreiheit. Jahrbuch für Menschenrechte 2009,  Wien/Köln/Weimar 2008, S. 59. 

48
Bielefeldt (Fn. 47), S. 60. 

49
 Ebenda. 

50
 Sozialdoktrin der ROK vom 11.-13.8.2000 (http://www.mospat.ru/index.php? mid=90); siehe dazu 

auch Joachim Willems, Die Russische Orthodoxe Kirche und die Menschenrechte, in: Religionsfreiheit. 
Jahrbuch für Menschenrechte 2009,  Wien/Köln/Weimar 2008, S. 154 f.  

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2008-6-407 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:53:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2008-6-407


Die Menschenrechtslehre der ROK 415

„Im Zuge der Säkularisierung wandelten sich die erhabenen Prinzipien der unveräußerlichen Men-
schenrechte zum Begriff der Rechte des Individuums außerhalb seiner Beziehung zu Gott“

51
.

Metropolit Kirill, dem grundsätzlich die Ausarbeitung des Menschenrechtskonzepts 
seiner Kirche obliegt, schlägt in seinen öffentlichen Bekundungen noch kritischere Töne 
an und lehnt die Übernahme des „westlichen“ Menschenrechtskonzepts in Russland 
ausdrücklich ab. 

„Russland mit seiner tausendjährigen geistigen und geistlichen, kulturellen, theologischen und intel-
lektuellen Tradition darf nicht unkritisch Ideen übernehmen, die im Kontext der westeuropäischen 
Kultur in der Epoche der Aufklärung entstanden sind (…)“

52
.

 Nach dem Metropoliten stellt sich letztendlich die russische Kultur als orthodoxe Kul-
tur dar, und was orthodox ist, wird wiederum alleine von der ROK bestimmt. Damit 
erhebt die ROK den Anspruch, nicht nur alleinige „legitime Interpretin der „russischen 
Kultur“, sondern auch der Menschenrechte in Russland zu sein

53

.

III. Schlussbemerkung

Der Nationalsozialismus und der Kommunismus hatten die Gemeinsamkeit, dass nach 
Verwirklichung ihrer politischen Konzepte auf das Recht verzichtet wird, indem es von 
den Nationalsozialisten als Ausdruck des bürgerlichen Verfalls und von den Marxisten 
als Überbau-Phänomen angesehen wird

54
. Die strikte Moralisierung der Politik und die 

enge Verknüpfung staatlichen Handelns mit moralischen Prinzipien, wofür die ROK in 
ihrer Menschenrechtslehre plädiert, oder gar die Entwicklung paralleler Moralvorstellun-
gen (z.B. „die Moral des Erbauers des Kommunismus“ bzw. „die kommunistische Mo-
ral“ in der UdSSR) kann aber zerstörerische Kraft haben. Gerd Irrlitz wies im Hinblick 
auf die Verflechtung von Politik und Moral in der DDR auf Folgendes hin, was auch 
gegenüber der Sowjetunion gelten kann: „Politik und beanspruchte moralische Sendung 
der Gesellschaft wurden unvermittelt aneinander geschlossen“

55
. Im nationalsozialisti-

schen Deutschland wurde die Politik  "als Vollstreckung des moralischen Urteils über 
eine Entartung der bürgerlichen Zivilisation“ angesehen, wobei ebenfalls versucht wur-
de, eine parallele Moralwelt zu schaffen

56
. Dieselbe Tendenz zeigte sich in Russland 

anlässlich der Ausstellung „Vorsicht, Religion!“ am 14. Januar 2003 im Moskauer Sa-
charow-Zentrum für Menschenrechte

57
. Ausgestellte Kunstwerke (z.B. Jesus Christus auf 

einem Werbeplakat mit Coca-Cola  und Aufschrift „This is my blood“) verletzten nach 
Auffassung orthodoxer Gläubiger deren religiöse Gefühle. Am 18. Januar 2003 wurde 
daraufhin die Ausstellung von religiösen Eiferern verwüstet; mehrere Kunstwerke wur-

51
 Zitiert nach Willems (Fn. 50), S. 154.  

52
 „Die russische Kirche und die christliche Dimension des Problems der Rechte und Freiheiten des 

Menschen“, in: Izvestia vom 5.4.2006 (http://www.mospat.ru/ index.php?page=30714&Ing=0%3E); 
zitiert  nach: Willems (Fn. 50), S. 156. 

53
 Willems (Fn. 50), S. 162. 

54
Detlef Horster, Recht und Moral: Analogie, Komplementaritäten und Differenzen, in: Zeitschrift für 

philosophische Forschung, 1997, S. 367. 
55

Horster (Fn. 54), S. 367. 
56

 Ebenda. 
57

Willems (Fn. 50) S. 162; siehe dazu auch die Materialen auf der Seite des Sacharow-Zentrums: 
http://www.sakharovcenter.ru/museum/exhibitionhall/ religion_notabene; dazu auch „Organisierte Hetz“ 
von Boris Schumatzky, in: Neue Züricher Zeitung von 15.4.2005 (http://www.nzz.ch/2005/04/15/fe/ 
articleCPK5Z.html). 

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2008-6-407 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:53:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2008-6-407


Maksat Kachkeev 416

den dabei zerstört. Anklage wurde von der Staatsanwaltschaft aber nicht gegen diese 
religiösen Eiferer, sondern gegen die Organisatoren der Ausstellung erhoben. Letztere

58

wurden vom Taganskij Gericht der Stadt Moskau wegen Entfachung des Völker-, Ras-
sen- und religiösen Hasses gemäß Art. 282 Abs. 2 des Strafgesetzbuches der Russischen 
Föderation zu Geldstrafen in Höhe von 200.000 bzw. 100.000 Rubel verurteilt. Die reli-
giösen Eiferer wurden nicht bestraft, womit die Meinungsfreiheit und die Freiheit der 
Künste der religiösen Empfindlichkeit geopfert wurden. 

Diese Versuche, das Menschenrechtskonzept zu relativieren, sind nicht neu. Schon 
1954 wurde von Martin Heidegger die universelle Grundlage der Menschenrechte an-
gezweifelt und ausgeführt, dass die Menschenrechte spezifischen europäischen Ur-
sprungs  der alten griechischen Philosophie entstammend  seien; für unrealistisch 
erachtet wurde aber auch das Ziel, die gesamte Welt unter den Schirm der Menschen-
rechte zu bringen

59
. Die Menschenrechtsproblematik sollte jedoch nicht im Hinblick auf 

die kulturellen Differenzen betrachtet werden. Es sollte vielmehr der Versuch unter-
nommen werden, einen gemeinsamen Wertekonsens oder – wie von Hans Küng vorge-
schlagen – den sog. „Weltethos“  zu erarbeiten und damit einheitliche Prinzipien der 
Moral für alle Weltreligionen zu schaffen

60
.

58
 Der Direktor und die Mitarbeiterin des Sacharov-Zentrums Jurij Samodurov und Ljudmila Vasilovska-

ja,
59

 Dazu Andreas Grossmann, Überspielen des Politischen?, in:  Heiner Bielefeldt / Winfried Brugger / 
Klaus Dicke (Hrsg.), Würzburg 1997, S. 72-72; ferner: Volker Lehnart, Pädagogik der Menschenrechte, 
Wiesbaden  2006, 2. Aufl., S. 16. 

60
Hans Küng, Projekt Weltethos, München 1990. 

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2008-6-407 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 05:53:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2008-6-407

