CHRISTA KARPENSTEIN-ESSBACH

Marrakesch als Identitatsform

Zusammenfassung

Vorstellungen von >Identitét< haben Affinitaten zur Erfahrung von Raumlichkeit, sind
relational und werden bei Ortswechseln besonders virulent. Der Beitrag untersucht
die Literarisierung von Identititsspielen und Fremdheitserfahrungen am Beispiel der
immer wieder von Schriftstellern aufgesuchten Stadt Marrakesch in Werken von
Elias Canetti, Hubert Fichte und Christoph Leisten. Die topologisch unterschiedlich
motivierten Selbstbeziige, Wahrnehmungen und Beschreibungen der Stadt werden
einem Strukturprinzip folgend aufgefaltet, das um drei Fragen zentriert ist: nach der
Konturierung des Ortes selbst; nach der Selbstrelationierung des Ich im Horizont
von Fremdheitserfahrungen; nach der Leistungskraft der literarischen Form fiir ein
topologisch motiviertes Erzédhlen und Schreiben. Mit der Identitatsform Marrakesch
kommunizieren spezifische Weisen, in denen die Autoren ihr erzéhltes Ich in den
Ansichten dieser Stadt erfahrbar machen.

Résumé : Marrakech en tant que forme d’identité

Les représentations de « I'identité » ont des affinités avec I'expérience de 'espace, elles
sont relationnelles et deviennent particulicrement virulentes lors des changements
de lieux. Larticle examine la mise en prose des jeux identitaires et des expériences
de I'étrangeté dans les ceuvres d’Elias Canetti, d’Hubert Fichte et de Christoph
Leisten, a travers I'exemple de cette ville sans cesse fréquentée par les écrivains
qu’est Marrakech. Les autoréférences, les perceptions et les descriptions de la ville,
toujours justifiées différemment au niveau topologique, se déploient selon le prin-
cipe structurel suivant, centré autour de trois questions : le tracé des contours du
lieu lui-méme ; la maniére dont le « moi » se met lui-méme en relation a ’horizon
d’expériences de I'étrangeté ; la performance de la forme littéraire pour un récit
et une écriture motivée par la topologie. A la forme d’identité de Marrakech cor-
respondent différentes manieres par lesquelles les auteurs rendent perceptibles — a
travers les différentes vues de la ville - leur « je narré ».

- am 26.01.2026, 23:51:26. [ —


https://doi.org/10.5771/9783988580917-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98 Christa Karpenstein-Effbach

Das Wort >Identitit< provoziert ein paar kurze Uberlegungen vorab - und
ich werde mich bemtihen, den Komplex >Identitit« auf eine Frage der Form,
in diesem Fall der literarischen, zulaufen zu lassen. Zunichst meint Iden-
titit, in der philosophischen Logik, >Diesselbigkeit, wonach eben ein Be-
griff mit einer Sache tibereinstimmt. Also nicht: Analogie oder Ahnlichkeit.
Mathematisch gedacht ist Identitit eine Formel der Gleichheit: 1=1, 3=3,
aber auch: 1=3-2 oder 3=100-97. Identitit lauft hier sofort aus dem Ruder,
weil sie sich relational vervielfiltigt und das Ergebnis einer Operation ist.
Metaphorisch gesprochen, meint Identitét so etwas wie >Wesensgleichheits,
also eine Mischung zwischen Ubereinstimmung in einer Diesselbigkeit und
den unendlich variierbaren Gleichheitsformeln der Mathematik. Anthropo-
logisch gedacht, sind alle drei Konzepte mehr oder minder unmdéglich: die
Diesselbigkeit, die Formeln der Gleichheit und die Vorstellung der Wesens-
gleichheit; und dies deshalb, weil es unter den unterschiedlichen Fahigkeiten
des Menschen eine gibt, die ihm die Distanz zu den Prinzipien von Selbigkeit,
Gleichheit und Wesen erméglicht; mit den Worten der Philosophischen
Anthropologie Helmuth Plessners gesagt: seine exzentrische Positionalitat.!
Der Mensch kann sich neben sich stellen, aus seiner Haut fahren, sich
perspektivieren. Was Identitit genannt wird, hat eine Affinitit zu Begriffen
von Raumlichkeiten, doch dies nicht allein in Bezug auf das Ich, sondern
ebenso auf den Anderen. Die Spiele der und um Identititen sind immer
relational. Unter den Bedingungen von Ortswechseln, seien sie freiwillig
oder erzwungen, treten sie besonders zutage.

Hier interessiert ein konkreter Ortsbezug der Literarisierung von Identitits-
spielen und Fremdheitserfahrungen: Marrakesch, eine Stadt, die einen eige-
nen Traditionsraum schriftstellerischen Interesses eréffnet hat. Ich méchte
mich auf drei1 Werke beziehen, in der Reihenfolge ihres Erscheinens: Die
Stimmen von Marrakesch von Elias Canetti, Der Plat: der Gehenkten von Hubert
Fichte und Marrakesch, Djemaa el Fna von Christoph Leisten — eine Auswahl,
die sich nicht zuletzt dem Umstand verdankt, dass sich Fichte und Leisten
auf die ihnen vorangegangenen beziehen, sich somit eine Literarisierung
von Marrakesch tiber einer anderen mit Verschiebungen oder Korrekturen
weiterschreibt. Fiir die Analyse mochte ich nun nicht der Sequenz der Wer-
ke folgen, sondern mich an einem Strukturprinzip orientieren, das um drei
Problemzonen kreist: die Ortsfrage, die Ichfrage und die Formfrage.

1 Vgl. Helmuth Plessner, Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die philosophische
Anthropologie, in: Gesammelte Schriffen, Bd. 4, hg. von Giinter Dux, Frankfurt a. M., Suhrkamp,
1981, S. 360fF.

- am 26.01.2026, 23:51:26. [ —


https://doi.org/10.5771/9783988580917-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marrakesch als Identitatsform 99

1 Ort

Marrakesch ist ein Ort, der von vielen Literaten aufgesucht und dann auch
mehr oder minder literarisiert wurde. Zu den Besuchern gehoren, um nur
einige zu nennen: André Gide, Hugo von Hofmannsthal, George Orwell,
Colette, Simone de Beauvoir und Jean-Paul Sartre, William S. Burroughs,
Roland Barthes, Arthur Koestler und Ernst Jiinger. Die Faszinationskraft
dieser Stadt mit ihrer fiir den Nordeuropéer eigentiimlichen Andersartigkeit
hat sich seit Orwells frithem Essay tiber Marrakesch aus dem Jahre 1939 bis
heute als ausgepragter Bedarf an Fremdem gehalten. Dass auch diese Stadt
sich zunehmend fiir den Tourismus hergerichtet und damit auch ihre Fremd-
heit zum Ausstellungsobjekt gemacht haben mag, dndert daran nichts.?

In Canettis Reisebericht Die Stimmen von Marrakesch, geschrieben 1954, er-
schienen erstmals 1968, fihrt der erste Weg zu einem Markt, und zwar fiir
die Transportmittel der Wiiste: die Kamele. Canettis »Erwartung, Hunderte
von diesen sanften, kurvenreichen Tieren zu sehen«,? wird enttiuscht, denn
diese die Imagination befliigelnden Schiffe der Wiiste werden gebracht, um
sie ins Schlachthaus zu schaffen, wihrend die tatsdchlichen Lasttriger die
Esel sind. Ihnen gilt Canettis Zuneigung und Mitleid: »Léngst hatte ich die
Esel dieser Stadt ins Herz geschlossen. Auf Schritt und Tritt hatte ich Gele-
genheit, tber ihre Behandlung Empérung zu empfinden, und war doch ganz
hilflos«.* Aber noch am elendesten Esel entdeckt Canetti das uniibersehbare
Zeichen seiner Lust. Hubert Fichte wird spiter auf diesen Abschnitt iiber
»Die Lust des Esels« referieren. Fur Canetti verkorpert sich in den Eseln
als den Tragern von Lasten, Liisten und Gefiihlen das, was alle Orte dieser
Stadt miteinander verbindet.

Die konkreten Orte, die Canetti aufsucht, lassen sich zwischen den beiden
Polen von Unterschied, Distanz, Fremdheit auf der einen und Ahnlichkeit,
Nihe, Teilnahme auf der anderen Seite skalieren. Die Suks, d.h. die Markt-
platze mit ihren Héndlern und Handwerkern, bilden den Unterschied »zur
Ver6dung unseres modernen Lebens« und zu den »Landern der Preismoral,
in denen »es tiberhaupt keine Kunst [ist], etwas einzukaufen«.® Fir den
»hiufigsten und eindringlichsten, [...] nachhaltigsten Teil« der Marrakesch-

2 Vgl. Ingrid Thurner, »Die Ruinen von Marrakesch«, in: Wiener Zeitung (30.01.2009).

3 Elias Ganetti, Die Stimmen von Marrakesch. Aufzeichnungen nach einer Reise, Miinchen/Wien,
Hanser, 1988, S. 8.

+ Ebd, S. 100.

5 Ebd.,, S. 18, 20.

- am 26.01.2026, 23:51:26. [ —


https://doi.org/10.5771/9783988580917-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100 Christa Karpenstein-Effbach

Erfahrung stehen die »fremdartigen Rufe« der blinden Bettler, von deren
»Kraft« nichts verloren gehen soll.5 Die Erfahrung dessen, was hier »so
fremdc« ist, ist keine optische oder hermeneutische Angelegenheit, sondern
eine semantikfreie, rein akustische Situation, was in der Passage »Die Frau
am Gitter« tiber den endlosen Monolog einer wahnsinnigen Frau am Fenster
thres Hauses thematisch variiert wird.

Ahnlichkeiten, Nihe und Teilnahme hingegen finden sich an anderen Orten,
die der Hermeneutik eine Chance geben: auf einem Platz im jidischen Vier-
tel, in einer dort gelegenen Schule, auf dem Friedhof, wo Canetti bemerkt,
dass thm »noch nie [...] Menschen leiblich so nahe gekommen [waren]«,” und
schliefilich mit dem Eintritt in das Haus einer jidischen Familie. Die Begeg-
nungen und Gespriche mit dieser Familie bilden das umfangreichste Kapitel
der Stimmen von Marrakesch, gefolgt von einem weiteren, einer zwischen Ehe
und Prostitution angesiedelten Familiengeschichte, von der Canetti in einer
von thm haufig besuchten franzosischen Bar erfahrt. Canettis Aufzeichnun-
gen thematisieren Rdume des Innen und Auflen gleichermafien, dies aber
versechen mit unterschiedlich intensivierten Fremdheitsgraden. Dabei liegt
am duflersten Pol des hermeneutisch nicht mehr Einholbaren das Moment
der Unsichtbarkeit, weshalb der Bereich des Akustischen ein prominenter
Erfahrungsmodus von Fremdheit wird. Canetti berichtet, dass der Blick von
der Hohe der Décher auf die Stadt und andere Décher dem Tabu unter-
liegt, weil damit die Grenzen erlaubter Sichtbarkeit tiberschritten werden.
Das Unsichtbare hat seinen Ort auch am Boden des gréfiten Platzes von
Marrakesch, der Djemma el Fna,® in Gestalt eines unter schmutzigem Stoff
verborgenen Geschépfes, das Canetti immer wieder, ohne es zu entbergen,
aufsucht, um »seinen einzigen Laut«, den »Laut, der alle anderen Laute tiber-
lebte«, zu horen.? Canetti verkntipft die Orte ausgepragter und belassener
Fremdheit denn auch mit rein akustischen Situationen, wahrend andere einer
hermeneutischen Nahe Raum geben.

Wihrend Canettis Bericht sogleich in die volle Gegenwirtigkeit von Marra-
kesch fiihrt, beginnt Fichtes Roman Der Platz der Gehenkten aus einer doppel-

6 Fbd., S. 23.

7 Ebd., S. 56.
Die Schreibweise des Namens dieses Platzes ist unterschiedlich; ebenso ist seine angemes-
sene Ubersetzung umstritten. Hubert Fichte nennt ihn, zugleich auf die Fraglichkeit der
Ubersetzung hinweisend, »Der Platz der Gehenkten«. »Fna« lieBe sich aber auch, dem
Mystizismus der Sufi-Philosophie folgend, mit »Entwerdung« oder »Auflésung des Ich im
Ganzen« tibersetzen, so die Mitteilung von Christoph Leisten an die Verfasserin.
9 Elias Canetti, Die Stimmen von Marrakesch, S. 118.

- am 26.01.2026, 23:51:26. [ —


https://doi.org/10.5771/9783988580917-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marrakesch als Identititsform 101

ten Distanz heraus. Sie liegt einmal im deutlich gemachten zeitlichen Abstand
zwischen dem Reisejahr 1970 und dem Schreibjahr 1984 und zum anderen
darin, dass ein damaliger Angsttraum vom Flugzeugabsturz von Fichtes
Lebensgefahrtin von Neuem getrdumt wird — also die Thematisierung des
Unterschieds zwischen Traum und Realitit aller Hinwendung zum konkre-
ten Ort vorausgeht. Von Anfang an wird deutlich, dass es sich hier um eine
erinnerte Beschreibung handelt oder, wie es spiter heifit, um eine »doppelte
Verdopplung«.!? Nach dem traumhaften Entree des Romans wird der Ort
benannt: »Djemma el Fna«,'! doch sein Name wird mit dem Versuch der
Ubersetzung problematisch und dementiert geradezu den Titel des Romans.

Djemma el Fna heifit gar nicht Der Platz der Gehenkten. / Djemma heifit Die
Moschee, Die Versammlung. / Also vielleicht Der Platz. / Fna heifit Das Fenster /
Das Beendete. / Der Tod. / Der Platz der Toten. / Nicht Der Platz der Gehenkten.
/ Oder: / Djemma el Fitnah. / Die Versammlung des Volkes, das Angst hat. / Das
einen schrecklichen Augenblick erlebt.!?

Mit der Ubersetzung aus der fremden Sprache wird die Vorstellung der
philosophischen Logik von Identitit, wonach ein Begriff mit einer Sache
libereinstimmt, mindestens distanziert, weshalb der Platz, wie es heifit, auch
»kein Platz« ist, sondern als »offene Geometrien« bezeichnet wird.13

Beschrieben werden keine konkreten Orte im Sinne ihrer architektonischen
Beschaffenheit oder funktionalen Bestimmung, sondern tiber den gesamten
Roman hinweg Verhaltensweisen und Begegnungen der Menschen auf der
Djemma el Fna. In einzelnen szenischen Einheiten wird aneinandergefiigt,
was zu sehen, zu riechen, zu héren oder zu schmecken ist, z.B.: »Mittags am
groflen Stand - Fleischbéllchen in roter Sofie. / Abends Lungenwiirste. / Ge-
hirn, kalt, mit scharfer Sof3e. / Gebratene Auberginen sind zu empfehlen!«!*
Oder: »Zur Wahrsagerin mit dem Ei kommt eine junge Frau. / Mit weiflem
frithzerknitterten Gesicht. / Kohlgrau rahmt die funkelnden Augen ein«.!
Notiert wird auch, mit Spiegelstrichen versehen, was auf dem Platz zu héren
ist, wobei die Zuordnung der Aussagen zu ihren Sprechern nicht immer

10" Hubert Fichte, Der Platz der Gehenkten. Roman. Die Geschichte der Empfindlichkeit, Bd. 6, Frank-
furt a.M., Fischer, 1989, S. 109.

1L gpd., s. 17

12 Ebd., S. 108. Fichtes Roman ist nicht als Flietext geschrieben, sondern, der Lyrik ange-
lehnt, in gegliederten Zeilen.

13 Ebd., S. 197.

14 gphd., S. 37.

15 Ebd., S.131.

- am 26.01.2026, 23:51:26. [ —


https://doi.org/10.5771/9783988580917-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102 Christa Karpenstein-Effbach

eindeutig moglich ist. Es gibt Personen, die dem Leser wiederkehrend be-
gegnen, so der Bratspiefichenverkiufer, ein Negerjunge, eine Wahrsagerin,
die Gnaua,'® touristische Hippies und Homosexuelle oder die Erzihler und
Schreiber. Der Platz erscheint als Ort des Zusammentreffens von kulturellen
Praxen und Riten, die alle mit gleichbleibender Aufmerksamkeit in einer
Art flachiger Koexistenz dargestellt werden und keine Abstufungen zwischen
Nihe und Fremdheit kennen. Dies gilt auch fiir die Passagen des Romans, in
denen Fichte von seinen homosexuellen Begegnungen schreibt. Es gibt hier
keine ausgezeichneten Zonen der Erfahrung, sondern ein Tableau mensch-
licher Verhaltensweisen und Lebenspraxen mit all thren Geniissen, Gewalt-
férmigkeiten, Selbstdarstellungen, Elend, Gliick, Gewohnheiten und Riten,
die in ihrer sinnlichen Materialitdt anschaulich gemacht werden.

Christoph Leistens Prosatext Marrakesch, Djemaa el Fna von 2005 nihert sich
tiber Flugzeug und Taxi allmdhlich dem Platz, auf dem er als erstes »eine
Coca-Cola-Reklame in arabischer Schrift« wahrnimmt, die thm »als einzig
Altvertrautes inmitten der Fremdheit dieser Menschenwoge« erscheint.!”
Was hier zu sehen ist, »schien zu viel zu sein. So war ich gebunden an das,
was mir vertraut erschien, auch wenn es mir noch nie begegnet war«.!8 Die
Anniherungen an den Platz sind geprigt von Langsamkeit und dem Be-
streben, sich »Gewissheit [zu] verschaffen, dass es diese Stadt noch gibt«.!?
Ihr Raum erschlieit sich immer wieder tiber Gerdusche verschiedenster
Quellen, iiber Namen auf Schildern und Markennamen, die Aufzihlung
einzelner Gebiude, die bei Rundgingen gesehenen Waren. Menschen er-
scheinen als »humane Chiffren in einer Landschaft«, die nichts mit den
Stadtplanen der Reisefiihrer gemein hat, denn: »Nie wirst du den Grundriss
auch nur annihrend dhnlich eingezeichnet finden [...] und immer wieder
wirst du einen anderen Platz vorfinden«.?? In ihrer Unfixierbarkeit wird
die Djemma el Fna zum Objekt eines »neuerliche[n] Versuch[s], den Platz
nunmehr wahrzunehmen«,?! mal als »Schauspiel« ohne ein »Zentrum des
Biithnengeschehens«,?? mal mit dem Gehorsinn oder dem Geruchssinn, ver-

16 Fine ethnische Minderheit in Marokko, Nachfahren von Sklaven aus dem westlichen
Afrika stidlich der Sahara. Ihre rhythmusbetonte Musik hat z.B. Jimi Hendrix und die
Weltmusik der Band Grawa Diffusion aus Grenoble beeinflusst.

17 Christoph Leisten, Marrakesch, Djemaa el Fna, Aachen, Rimbaud-Verlag, 2005, S. 9.

18 Ebd.

19 Fpd., S. 12.

20 Ebd., S. 34, 30.

21 Fbd,, S. 55.

22 Fbd., S. 53; vgl. auch S. 14.

- am 26.01.2026, 23:51:26. [ —


https://doi.org/10.5771/9783988580917-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marrakesch als Identititsform 103

mittelt tiber die Spiele des Lichts und der Farben?? oder tiber die Ordnungen
bzw. das Nebeneinander von Dingen.?* Anders als bei Canetti und Fichte
werden hier kaum einzelne Menschen oder ihre Tatigkeiten beschrieben. Das
topologische Faszinosum bleibt »jene Woge untiberschaubarer Vielfalt«, ein
»Gewoge« in einem »Miteinander, das nicht photographierbar ist«, sondern
als »ein Gedicht« bezeichnet wird.?> Indem der reale Platz mit Begriffen fiir
literarische Artefakte belegt wird, wird seine >natiirliche« Realitit distanziert.
Zwar sorgt die >Synisthesie« der Ortswahrnehmung dafiir, die »Dinge neh-
men [zu konnen), wie sie sind«, die Stadt »zuginglich, erlebbar« zu machen.?6
Doch zielt dieser Modus des Erlebens darauf, sich »das Erstaunen [zu] be-
wahren iiber das Befremdliche, das Befremden tiber das Erstaunliche«.2”
Man darf in diesen Beschreibungen des Platzes das Bemiithen um den Er-
halt der Fremdheit sehen. Gegen Ende seines Textes zitiert Leisten den
Schlusssatz von Canettis Reisebericht: »Der Laut, der alle anderen Laute
tiberlebte.«?8 Die Referenz auf die Fliichtigkeit und gleichzeitige Ewigkeit des
Lautes weist die Fixierbarkeit des Platzes in seiner sichtbaren Materialitat
und lokalisierbaren Zugénglichkeit zurtick.

Zusammengefasst: Marrakesch ist der Ort fiir drei Fremdheitsbegegnungen
von unterschiedlicher Qualitit: Im Falle von Canetti sind sie erfahrbar; fiir
Fichte sind sie erforschbar; fiir Leisten sollen sie befremdlich sein.

2 lIch

Dem korrespondieren verschiedene Positionierungen des Ich. An einer Stelle
heifit es in Canettis Reisebericht: »Ich war dieser Platz [...]. Ich glaube, ich bin
immer dieser Platz.« An einer anderen wird er als »das Herz« bezeichnet.?
Bei Fichte ist zu lesen: »Die Djemma el Fna geht durch mich hindurch«3°
Christoph Leisten notiert, sich an sich selbst wendend: »Es ist, als miisstest
du dir Gewissheit verschaffen, dass es diese Stadt noch gibt«.3! Unterschied-

23 Vgl. ebd., S. 41.

24 Vgl. ebd., S. 26, 38.

25 Ebd., S. 23, 34f.

26 Ebd., S. 72.

27 Ebd., S. 25f.

28 Ebd., S. 71.

29 Elias Canetti, Die Stimmen von Marrakesch, S. 49, 59.
30" Hubert Fichte, Der Platz der Gehenkten, S. 85.

31 Christoph Leisten, Marrakesch, Djemaa el Fna, S. 12.

- am 26.01.2026, 23:51:26. [ —


https://doi.org/10.5771/9783988580917-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104 Christa Karpenstein-Effbach

liche Beziehungen auf den Ort konturieren ein jeweils anderes Ich und damit
auch verschiedene Modalititen der Erfahrung des Anderen oder Fremden.
Canettis Uiberaus starke Identifikation mit seinem Platz erlaubt es ithm, all
die dort gegenwirtige Vielfalt des Lebens und der Phénomene in sich aufzu-
nehmen und als Bestandteile einer erfiillten Subjektivitit, die dieses Aufien
in sich zentriert, zu empfinden. Man kénnte diesen Modus der Verbindung
zwischen Ort und Subjekt als Heimatgefiihl bezeichnen. Es handelt sich hier
jedoch um eine Heimat des Migranten, denn dieser kleine Platz des Herzens
liegt im judischen Viertel von Marrakesch. Fir den Emigranten Canetti,
Sohn einer aus Spanien vertriebenen jiidischen Familie, bedeutet dieser Platz
nicht Heimat im Sinne einer dauerhaften Ansassigkeit, sondern stellt den
Ort einer Heimkehr dar, an dem sich die Gemeinschaft mit denjenigen
emstellt, deren Anséssigkeit seit Jahrhunderten fragil, instabil und bedroht
ist. Auf diesem Platz gelingt geradezu paradigmatisch die Aufthebung der
Fremdheit unter den Bedingungen von Fremdheit. Canettis Bericht ist aus
der Perspektive eines qua Identifikation teilnehmenden Ich geschrieben, das
sich das Fremde als Eigenes zu assimilieren vermag;, seine Subjektivitit tiber
Nihe und Empathie entfaltet und Vertrautheit erzeugt.

In Fichtes Text findet sich weder eine solche Kohérenz des Ich noch eine von
thm ausgehende Aktion des Zugangs zum Fremden. Wenn der Platz, wie es
heifit, durch das Ich hindurchgeht, liegt alle Aktivitit auf Seiten des Auflen,
nicht in der Innerlichkeit des Subjekts. Fremdes bahnt sich »von selbst in der
Immanenz des ego an [...], ohne dass ego etwas dazu tut«.>? Fichte fragt: »Wo
bin ich?«, »Wo befinde ich mich, wenn ich schreibe?«3? — er fragt nicht: Wer
bin ich?, und notiert an anderer Stelle: »Der Autor und seine Doubles«.3*
Phianomenologisch formuliert, werden ego und alter eingeklammert, wobei
sich diese Einklammerung dem dezidierten ethnologischen Interesse Fichtes
verdankt. Fichtes Literatur ist die eines Reisenden; neben Marokko sind
u.a. Haiti, Venezuela, Brasilien, Togo oder Senegal zu nennen. Aber auch
Hamburg-Lokstedt oder ein Hamburger Szenelokal sind Gegenstinde der
umfangreichen literarischen Ethnographie des Gesamtwerkes Die Geschichte
der Empfindlichkeit, die anfangs den Titel Die touristische Entwicklung in der zweiten
Hiilfle des zwanzigsten Jahrhunderts tragen sollte.3?

32 Jochen K. Schiitze, Vom Fremden, Wien, Passagen-Verlag, 2000, S. 73.

33 Hubert Fichte, Der Platz der Gehenkten, S. 107, 215.

34 Fbd, S. 138.

35 Hubert Fichte, Explosion, Roman der Ethnologie. Die Geschichte der Empfindlichkeit, Bd. 7, Frank-
furt a.M., Fischer, 1993, S. 219. Vgl. auch meinen Aufsatz: »Kulturtopographie in der Er-
fahrung von Massentourismus und erzwungener Migration: Zur Literatur Hubert Fichtes«,

- am 26.01.2026, 23:51:26. [ —


https://doi.org/10.5771/9783988580917-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marrakesch als Identititsform 105

Empfindlichkeit als Mittel gesteigerter Wahrnehmung setzt sich von der
Ich-Zentriertheit der Empfindsamkeit als Selbstgefiihl ab. Es gibt im Mar-
rakesch-Roman Fichtes keine Passagen, die, psychologisch grundiert, das
mnnere Erleben, weder des Ich noch des Anderen, zur Sprache bringen. Fichte
hat kein Interesse daran, Emotionen darzustellen. Der Unterschied in der
Stellung, die das Ich hier im Vergleich zu Canetti einnimmt, wird deutlich
in einer Passage, die sich auf eben jenen Abschnitt bezieht, in dem Canetti
von seiner hilflosen Emp6rung tiber das Elend der Esel schreibt. Die Szene
bei Fichte lautet:

Der Esel bockt. / Der Mann schlégt auf ihn ein. / Der Esel rithrt sich nicht. / Der
Mann schlagt weiter. / Der Esel lasst einen riesigen violetten Dédel bis auf die
Erde hingen. / Und pisst. / Der untersetzte Ausldnder [damit ist Elias Canetti
gemeint, CKE], mit einem Gesicht wie Strindberg, macht sich eine Notiz ins Le-
derbandchen. / Der Eselstreiber springt auf den Riicken des Esels und zieht ihn am
Schwanz. / Der Esel legt sich hin. / Der Eselstreiber schligt weiter auf ihn ein.36

Das Fichte’sche Ich verzichtet auf jede Identifikation und damit auch auf den
damit einhergehenden Identititsgewinn. Fiir die Erfahrung des Fremden hat
dies zur Folge, dass der oder das Fremde nicht als solches qualifiziert wird.
Das Werk des literarischen Ethnologen lauft darauf hinaus, diese Zuschrei-
bungen zu unterlaufen oder auszusetzen und den Dualismus von Identitit
und Alteritit in dem Sinne seinerseits zu verfremden, dass es heifien kann:
»Der Skribe ist bi«,3” was zudem auf Fichtes Bisexualitit verweist.

So unterschiedlich die Ortsbeziige und Identititskonzepte bei Canetti und
Fichte auch ausfallen, so wenig stellen sie deren Problematisierung ins Zen-
trum. Wenn Leisten hingegen von dem doch etwas befremdlichen Wunsch,
Gewissheit tiber die Existenz der Stadt zu erlangen, schreibt, so korrespon-
diert diesem diffundierenden Ortsbezug eine Diffundierung des Ich-Bezuges.
Abgesehen von sehr wenigen Stellen des Textes redet sich das Ich hier mit
»duc an und schafft sich damit ein imaginares Gegeniiber, das ein abwesendes
Ich konstituiert. Vor dem Spiegel im Hotelzimmer stehend, fallt der »Blick
in dein Ich«.?8 Dieses >duc ist »verwobens, »eingebunden«, »Ego unter den
vielen« und wird gefragt: »Gehorst du schon dazu?«.3? Leistens Prosatext,

in: Hartmut Béhme (Hg.), Topographien der Literatur. Deutsche Literatur im transnationalen Kontext,
DFG-Symposion 2004, Stuttgart/Weimar, Metzler, 2005, S. 698-723.

36 Hubert Fichte, Der Platz der Gehenkten, S. 94.

37 Ebd., S. 107.

38 Christoph Leisten, Marrakesch, Djemaa el Fna, S. 11.

39 Ebd., S. 34f.

- am 26.01.2026, 23:51:26. [ —


https://doi.org/10.5771/9783988580917-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106 Christa Karpenstein-Effbach

der wie ein Brief an ein Du adressiert ist, kennt kein Ich, das diese Stadt
wahrnehmen kann. Rimbauds vielzitierter Satz »Ich ist ein anderer« findet
sich auch hier.*

Dieses Subjektivititsmodell stellt zugleich das Konzept der Fremdheitserfah-
rung bereit. Fremdheit ist nichts, das aufierhalb des Subjekts liegt, sondern ist
im Subjekt selbst anzutreffen. Nicht die Anderen sind ihm, es ist sich selbst
fremd. Wenn die Position des Fremden im Ich immer schon vom Anderen
besetzt ist, haben, so ldsst sich mit Jochen K. Schiitze feststellen, »Diskri-
minierungen keinen Sinn mehr, allerdings hort dann auch das Fremde auf,
fremd zu sein«.*! Insofern wire Leistens Marrakesch-Buch als Zeugnis einer
»tiberlebten Fremde«!? zu lesen. Der Verlust der Differenz, die es erlaubt,
etwas als etwas wahrnehmen und benennen zu kénnen, die Fraglichkeit
des Platzes selbst erscheint als eine Art Restschrift, als, wie es heifdt, »unles-
barer werdende Textur, die in der Mitte des Platzes in sich selbst versinkt,
sich selbst ausldscht«.*® Thm korrespondiert das Bemiihen, sich nach dem
Anachronismus von Orientalismus und Okzidentalismus dennoch das »Be-
fremden iiber das Erstaunliche«** zu erhalten.

3 Form

Mit Blick auf die literarische Form wird die Gespaltenheit des Ich und die
Diffundierung des Ortes in Leistens Prosa buchstéblich ansichtig gemacht.
Der Text besteht aus 88 Prosastiicken, von denen drei kursiv gesetzt sind.
Die anderen 85 normal gesetzten beginnen mit kursiv gesetzten Satzanfan-
gen, und in einigen gibt es zudem kursivierte Zitate von Autoren, z.B. von
Fichte, Canetti, Rimbaud oder Adorno, deren Namen im Anhang genannt
werden. Bei den zumeist halbseitigen Passagen im Normalsatz handelt es
sich um essayistische Verschriankungen von Selbstreflexionen und Wahrneh-
mungen. Ein Beispiel: »Uber Jahre bildeten die zwei Reihen der Orangen-
saftstinde aus der Perspektive der Terrassen ein langgezogenes V, als stiinde
irgendetwas auf dem Platz fiir irgendeinen Sieg. Auf alten Postkarten siehst
du eine Sinuskurve, den Halbkreis oder eine Zick-Zack-Linie«.4®

40 Fbd., S. 14.

41 Jochen K. Schiitze, Vom Fremden, S. 93.

2 Ebd.

43 Christoph Leisten, Marrakesch, Djemaa el Fna, S. 25.
44 Fhd., S. 26.

45 Epd.

- am 26.01.2026, 23:51:26. [ —


https://doi.org/10.5771/9783988580917-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marrakesch als Identititsform 107

Wihrend dieser maandernde Essayismus jede Orientierung an Figuren des
Erzéhlens vermeidet, ndhern sich die drei deutlich ldngeren kursiven Pas-
sagen den Moglichkeiten und Gesten des Erzdhlens. In der ersten, in der
der Reisende sich wie gewohnt mit >du« anspricht, geht es um die auf der
Djemma el Fna anwesenden Geschichtenerzihler, um die sich die Horer
versammeln. Der zweite kursive Text setzt dieses Thema fort, indem er
in der dritten Person von einem einzelnen Erzihler berichtet, der »seine
Gesten, seine Worte aus [streut], bis sich die Sprache mehr und mehr verdichiet«.
Doch es heiflt weiter: »Diese Geschichte wird nicht geschrieben werden.*6 Der
Schreiber des vorliegenden Textes hat so wenig wie der Leser etwas zu er-
warten, was dem Erzdhlen, das dort auf dem Platz seinen Ort hat, ahnlich
wire. Der dritte kursive Textteil berichtet vom letzten, Abschied nehmenden
Gang tiber den Platz: »Nock einmal gehst du auf die Rénder zu, auf die Rénder des
Platzes.#7 Angesichts der zielstrebig anvisierten Rénder ist das Zentrum des
Platzes kein erzihlerischer Ort, auf sein »Durcheinander der Bewegungen«
antwortet stattdessen »eine écriture automatique«.*8 Wenn die Rinder der
Welt frither von der Fremdheit des Monstrésen besiedelt waren, so findet
sich bei Leisten heute dort ein Er-Ich, das sich in einer textuell inszenierten
Spaltung endlos selbst umkreist. Gdbe es nicht wenigstens noch die fiir den
Platz so charakteristischen Erzahler als Gegenbild zum modernen Autor, hier
in der Spaltung von Kursiv- und Normalschrift, so hitte sich dieser Text
in weiten Strecken auch auf jeden anderen Ort der Welt beziehen kénnen.
In Canettis Reisebericht finden sich solche Artefizierungen formaler Ele-
mente nicht. Dabei wird die eigene schriftstellerische Tatigkeit durchaus
auch thematisiert, gerade angesichts der »Macht des Erzdhlens«, die die
Erzéhler der Djemma el Fna »tiber ihre Sprachgenossen ausiibten«.*? Doch
der Modus, in dem Canetti davon berichtet, hat hier, wie im gesamten Text,
eine eigene narrative Dynamik, weshalb sich an dieser Passage Canettis
Erzahlweise beispielhaft verdeutlichen ldsst. Zunéchst stellt Canetti den Un-
terschied zwischen sich und diesen Erzahlern heraus. »Aber statt von Ort zu
Ort zu ziehen, nie wissend, wen ich finden, wessen Ohren sich mir 6ffnen
wiirden, statt im reinen Vertrauen auf meine Erzahlung selbst zu leben, habe
ich mich dem Papier verschrieben.« Ein Wohlgefiihl stellt sich ein, das es
unter den Bedingungen des europdischen Literaturmarktes nicht gab, denn:

46 Ehd., S. 48.
47 Ebd., S. 70.
48 Ehd., S. 13.
49 Elias Canetti, Die Stimmen von Marrakesch, S. 86.

- am 26.01.2026, 23:51:26. [ —


https://doi.org/10.5771/9783988580917-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108 Christa Karpenstein-Effbach

»Hier fand ich mich plétzlich unter Dichtern, zu denen ich aufsehen konn-
te, weil es nie ein Wort von ihnen zu /lesen gab.« Der folgende Satz nimmt
dieses Urteil jedoch zurtick: »Aber in der nichsten Nahe, auf demselben
Platze, musste ich erkennen, wie sehr ich mich am Papier verstindigt hatte.
Wenige Schritte von den Erzihlern hatten die Schreiber ihren Ort. Es war
sehr still bei thnen, der stillste Teil der Djemma el Fna«.%? Beides, Erzihlen
und Schreiben, Schrift und Stimme, ist gegeben. Die kleinste Bewegung,
eine Richtungsédnderung des Blicks »in der nédchsten Néhe« gentigt, um die
Narrativitit des Textes zu dynamisieren.

Im Verzicht auf ausgepragte formale Experimente hat Canettis Erzahlweise
einen durchaus konventionellen Charakter. Doch es gelingt in diesen Auf-
zeichnungen, das Problem der Statik eines Platzes, der nichts mit einem
dem Erzihlen entgegenkommenden Raum der grofien Fahrt und seinen
Ortswechseln zu tun hat, in erzahlerische Bewegtheit zu tibersetzen. Die
literarische Qualitit liegt denn auch vor allem in der Sprache selbst, ihrem
Reichtum an Metaphern, thematischen Beziigen oder tiberraschenden kunst-
vollen Formulierungen.

Dagegen gibt es in Fichtes Roman fast nur einfache Hauptsitze, haufig auch
nur Reihungen von nominalen Nennungen, aber keine Metaphern, die auf
weitere oder tiefere Sinnschichten verweisen wiirden. Uberhaupt ist Fichte,
der forschende literarische Ethnologe, ein Feind der Metaphern. Der aus-
geprigte Kunstcharakter des Romans findet sich woanders. Sein formaler
Aufbau bezieht sich auf den zentralen Text der arabischen Welt, den Koran.
Fichte erlautert: »Die Texte des Koran werden kiirzer von Sure zu Sure. /
Die Texte des Platzes der Gehenkten werden langer«.>! Der religiosen Ver-
knappung wird als literarisches Prinzip die Ausdehnung, das Anschwellen
des Textes gegentibergestellt. »Ich mochte das Gesetz der schrumpfenden
Glieder durch das / Gesetz der wachsenden Glieder ausgleichen«.%? Die
auch mitschwingenden erotischen Anklinge an die intimsten Weisen von
Begegnungen wird man kaum iiberhéren kénnen.

Von der Ordnung der literarischen Gattungen her gesehen, riickt der Roman
in die Nihe des Gedichts. Nach dem traumbezogenen Beginn und der Uber-
setzung der Sure 17 beginnt die strenge Komposition nach Langenmafien,
im Inhaltsverzeichnis ohne Seitenangaben aufgefiihrt: »Siebzehn mal eine
Zeile /| Zwei mal zwei Zeilen / Drei mal drei Zeilen / Vier mal vier Zeilen«

50 Fbd., S. 86f.
51 Hubert Fichte, Der Platz der Gehenkten, S. 13.
52 Fbd.

- am 26.01.2026, 23:51:26. [ —


https://doi.org/10.5771/9783988580917-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marrakesch als Identititsform 109

usw., der Maxime folgend, dass »Wiederholung [...] das poetische Prinzip«
sel.53 Die unbegrenzte Fiille der Empirizitdten des Platzes findet hier ihre
kompositorische Ordnung, aber diese Weltaufzeichnung ist, wie die Zah-
lenreihe, aus sich heraus nicht beendbar. Die Losung liegt auch hier in der
Form. Da mit Sure 17 begonnen wurde, endet der Text mit »Siebzehn mal
siebzehn Zeilen und langer«, woran sich noch eine Koda anschliefit, die die
Anfiange des Romans noch einmal aufnimmt.

Man kann diese literarische Darstellungsweise als rituelle Praxis der Wie-
derholung und Variation verstehen und damit als eine Schreibpraxis, die an
sich selbst vollzieht, was sie im fremden Land mit seinen in Form gebrachten
Lebensweisen und Gewohnheiten erforschen will. Es gibt hier keine indivi-
duellen Biographien im Zeichen von Fremdheiten, von denen so leicht zu
erzihlen ist, weil sie vom Strom der Zeitlichkeit getragen werden. Es gibt
ebenso wenig ausgezeichnete Besonderheiten des Fremden oder eine Pro-
blematik des Ich. Die »Verworterung der Welt«,>* wie es an anderer Stelle
bei Fichte heifit, findet gemaf} einer Aufzeichnungsweise statt, die sie in der
Flachigkeit mathematisch-geometrischer Muster, nicht aber in der Ausstel-
lung essentialisierbarer Fremdheiten anschaulich macht. Gegeniiber den
beiden anderen Texten iiber Marrakesch liegt die herausragende literarische
Qualitit von Fichtes poetischem Roman genau in dieser formalen Resonanz
zum Objekt seiner Beschreibung.

skeksk

Zweifellos ist Marrakesch fiir europdische Schriftsteller ein Ort besonde-
rer Faszination. Aus freien Stiicken aufgesucht, sind hier Erfahrungen von
Fremdheiten zu finden, die auch die Bilder der Tourismusindustrie immer
wieder und tiberall versprechen. Zumal unter den Bedingungen zunehmen-
der Globalisierungen, die zu der Vermutung Anlass geben, dass »die Dimen-
sion des Fremden endgiiltig ausstirbt«,%> kénnte der Bedarf an Fremdheit
und nach dem Anderen, der oder das dann vom Verschwinden bedroht
wire, noch einmal anwachsen. Wie die hier vorgestellten literarischen Werke

53 Ebd.

54 Hubert Fichte, »Mein Freund Herodot« und »Exkurs: Mittelmeer und Golf von Benin. Die
Beschreibung afrikanischer und afroamerikanischer Riten bei Herodot«, in: Homosexualitéit
und Literatur 1. Polemiken. Die Geschichte der Empfindlichkeit, Bd. 10/1, Frankfurt a.M., Fischer,
1987, S. 381-421, hier S. 419.

55 Jochen K. Schiitze, Vom Fremden, S. 93.

- am 26.01.2026, 23:51:26. [ —


https://doi.org/10.5771/9783988580917-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110 Christa Karpenstein-Effbach

zeigen, fallen aber die Beziige auf >Marrakesch« h6chst unterschiedlich aus
und folgen nicht kurzerhand emer allein touristischen Imago des Ortes im
Sinne einer mehr oder minder essentialisierbaren >Kultur< des Fremden.
Ein kurzer abschlieflender Blick auf zwei weitere literarische Werke mag dies
verdeutlichen. In Juan Goytisolos Engel und Faria, einer exzessiv fabulieren-
den, mit verschiedenen Erzihlerstimmen und -rollen versehenen Geschichte
einer unmdoglichen Liebe zwischen einer verelendeten européischen Frau
und einem nicht minder verelendeten Tuareg-Mann, findet sich als letztes
Kapitel eine »Raumlektiire des Djamaa el-Fna«. In ihm wird der Platz als
»offener und pluraler Raum, Weideland der Ideen« dargestellt, der dem
»herrschenden Regelmafl entgegensteht«.56 Wie die anderen Romane refe-
riert auch dieser auf die vielstimmigen und besonderen erzdhlerischen Po-
tenzen, die sich auf der Djemma el Fna versammeln, aber anders als in jenen
wird er als ein Ort der Opposition ausgezeichnet und zum Gegenpol eines
steril und repressiv gewordenen Europa stilisiert. Die Marrakesch-Referenz
gewinnt bei Goytisolo den Charakter emer sich zunehmend verschirfenden
Politisierung, die die Wertigkeit des Ortes positiv auszeichnet.

Ein Stiick weit vergleichbar hiermit ist Hans Werner Geerdts yahia marrakesch!
es lebe marrakesch!, eme Komposition kleiner Geschichten, in denen der Autor,
ein Schiler Willi Baumeisters, von seinem Leben als Maler in Marrakesch
erzahlt. Auch hier gilt der Ort als Gegenpol europiischen Lebensstils. »ich
wollte gerettet werden von dem >du sollst« westlicher pragung. um des lebens
willen, im glauben an die verginglichkeit von sorgen und kiimmernis, um
gewdrmt zu werden von auflen und innen«. Dabei kommt dem baulichen
Charakter Marrakeschs eine besondere Bedeutung zu: »zentrum sein und
teil des alls, fiille und leere. das ist das geheimnis, das die hduser von mar-
rakesch verbergen.«®” Die dem Buch beigegebenen Radierungen zeigen auf
ornamentihnliche Weise Menschen in Massen oder Gruppen, deren Muster
und Geometrien den Eindruck von Gebaudeanordnungen mit einer eigenen
Dynamik hervorrufen. Diese Affinitit zu geometrischen Strukturen erinnert
an das formale Kompositionsprinzip von Fichtes Roman, aber anders als bei
Fichte ist Marrakesch hier kein Objekt literarischer Ethnologie, sondern ein
Heimatort geworden. Es heif3t nicht: »Die Djemma el Fna geht durch mich
hindurch«, sondern: »ich wurde teil von marrakesch.«>8 Die Subjektpositio-

56 Juan Goytisolo, Engel und Faria, ibers. Thomas Brovot, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1995,
S. 165, 181 (Orig.: Makbara, Barcelona, Seix Barral, 1980).

57 Hans Werner Geerdts, yahia marrakesch! es lebe marrakesch!, Pfullingen, Neske, 1984, S. 37f.

58 Fbd., S. 38.

- am 26.01.2026, 23:51:26. [ —


https://doi.org/10.5771/9783988580917-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marrakesch als Identitatsform 111

nen sind in beiden Sitzen tiberaus verschieden: Ist es im einen Fall der Ort,
der mit einer Aktionsmacht ausgezeichnet wird, ist es im anderen Fall das
Ich, das sich im Gewirr der Hiuser der Stadt ansiedelt.

Es gibt, bei allen Unterschieden in der Literarisierung der Fremdheit von
Marrakesch, ein Ensemble von Qualititen dieses Ortes, die die literarischen
Werke durchziehen. Es sind die Intensititen sinnlichen Erlebens, die Fille
und Unubersichtlichkeit des Platzes, der Momentanismus der Anwesenheit
und nicht zuletzt die mannigfaltige Prasenz miindlicher Erzahlungen. Diese
Identitdtsform« von Marrakesch ist anschlussfihig fiir die verschiedensten
»Identitdten« derjenigen, die diesen Ort aufgesucht haben. Das Schreiben
iber thn erméglicht es den untersuchten Autoren, ihr erzihltes Ich in den
Ansichten dieser Stadt erfahrbar zu machen. Das literarische Faszinosum
von Marrakesch lag lange und liegt noch immer in den Formen und Vari-
ationen topologisch motivierter Selbstbeziige. Herkiinfte oder substantielle
Zugehorigkeiten etwa zu einer Kultur oder Nation spielen dabei offenbar
keine Rolle. Der Platz der Stadt scheint auf besondere Weise offen zu sein.
Mit den Worten von Hans Werner Geerdts: »jeder x-beliebige auf dem
platz, der auch der platz der gekopften genannt wird, kann hier sein blaues
wunder erleben«.>?

Zitierte Literatur

Elias Canetti, Die Stimmen von Marrakesch. Aufaeichnungen nach emer Reise, Miinchen/
Wien, Hanser, 1988.

Hubert Fichte, »Mein Freund Herodot«, und »Exkurs: Mittelmeer und Golf
von Benin. Die Beschreibung afrikanischer und afroamerikanischer Riten
bei Herodot«, in: Homosexualitit und Literatur 1. Polemiken. Die Geschichte der
Empfindlichkeit, Bd. 10/1, Frankfurt a.M., Fischer, 1987, S. 381-421.

Hubert Fichte, Der Platz der Gehenkten. Roman. Die Geschichte der Empfindlichkett,
Bd. 6, Frankfurt a.M., Fischer, 1989.

Hubert Fichte, Explosion. Roman der Ethnologie. Die Geschichte der Empfindlichkett,
Bd. 7, Frankfurt a.M., Fischer, 1993.

Hans Werner Geerdts, yahia marrakesch! es lebe marrakesch!, Pfullingen, Neske,
1984.

Juan Goytisolo, Engel und Paria, ibers. Thomas Brovot, Frankfurt a.M., Suhr-
kamp, 1995 (Orig.: Makbara, Barcelona, Seix Barral, 1980).

59 Ebd., S. 10.

- am 26.01.2026, 23:51:26. [ —


https://doi.org/10.5771/9783988580917-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

112 Christa Karpenstein-Effbach

Christa Karpenstein-Effbach, »Kulturtopographie in der Erfahrung von Massen-
tourismus und erzwungener Migration: Zur Literatur Hubert Fichtes«, in:
Hartmut Bohme (Hg.), Topographien der Literatur. Deutsche Literatur im trans-
nationalen Kontext, DFG-Symposion 2004, Stuttgart/Weimar, Metzler, 2005,
S. 698-723.

Christoph Leisten, Marrakesch, Djemaa el Fna, Aachen, Rimbaud-Verlag, 2005.

Helmuth Plessner, Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die phi-
losophische Anthropologie, in: Gesammelte Schrifien, Bd. 4, hg. von Giinter Dux,
Frankfurt a.M., Suhrkamp, 1981.

Jochen K. Schiitze, Vom Fremden, Wien, Passagen-Verlag, 2000.

Ingrid Thurner, »Die Ruinen von Marrakesch«, in: Wiener Zeitung (30.01.2009).

- am 26.01.2026, 23:51:26.


https://doi.org/10.5771/9783988580917-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

