
Einen Ort in der Welt haben 
Orientierungsversuche mit Heidegger und Arendt 

RENÉ TORKLER 
 
 
 
›Rechts ist da, wo der Daumen links ist‹ – es liegt gewissermaßen auf der Hand, 
dass uns diese Redewendung, die zumeist scherzhaft und dann vorgebracht wird, 
wenn jemand dazu neigt, rechts und links zu verwechseln, in Wirklichkeit wenig 
Orientierung verstattet. Es zeigt sich nämlich, dass uns die Unterscheidung von 
rechts und links tatsächlich schwerfiele, wo rechts und links bloß aufeinander 
verweisen würden, ohne an einem dritten festgemacht werden zu können. 

Auch wenn Kant in seiner Schrift »Was heißt: Sich im Denken orientieren?« 
es weniger auf eine Orientierung im Raum als eben vielmehr auf eine Orientie-
rung im Denken angelegt hat, so stellt für ihn doch die ›geographische‹ Orientie-
rung das Grundmodell dar, auf dem im Weiteren aufgebaut werden soll und das 
er an folgende Voraussetzung geknüpft sieht: »Zu diesem Behuf bedarf ich aber 
durchaus Gefühl eines Unterschiedes an meinem eigenen Subjekt, nämlich der 
rechten und linken Hand.«1 

Nun kann man sich fragen, ob es denn tatsächlich Subjekte sind, die nach 
rechts und links zu unterscheidende Hände verfügen, oder ob dies nicht eher 
leiblichen Wesen ansteht.2 Und wenn dies freilich etwas polemisch gesprochen 

                                                           
1 Kant, Immanuel: Was heißt: sich im Denken orientieren. Werkausgabe, hg. v. Wil-

helm Weischedel, Bd. V, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1968, A 308. 
2 Dass dieses Problem in Wirklichkeit schon der junge Kant klar gesehen hat, zeigt be-

reits eine seiner vorkritischen Schriften: »Da wir alles, was außer uns ist, durch die 
Sinnen nur insoferne kennen, als es in Beziehung auf uns selbst stehet, so ist kein 
Wunder, daß wir von der Verhältnis dieser Durchschnittsflächen zu unserem Körper 
den ersten Grund hernehmen, den Begriff der Gegenden im Raume zu erzeugen.« 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 | RENÉ TORKLER 

sein mag, so ist es doch nicht zuletzt der Kantische Subjektbegriff, den Heideg-
ger – der »nach Kant die umfassendste und gründlichste Analyse des Sich-
Orientierens vorlegt«3 – in Sein und Zeit einer Generalkritik unterziehen möchte. 
Aus einem »weltlosen Subjekt«4 (SuZ, S. 110) heraus ist Orientierung nämlich 
Heidegger zufolge gerade nicht zu gewinnen, weshalb Kant notwendigerweise 
»den vollen Zusammenhang der Konstitution einer möglichen Orientierung 
[verkennt].« (SuZ, S. 109) Heidegger illustriert dies an einem einfachen Gedan-
kenexperiment: 
 
»Angenommen, ich trete in ein bekanntes, aber dunkles Zimmer, das während meiner 
Abwesenheit so umgeräumt wurde, daß alles, was rechts stand, nunmehr links steht. Soll 
ich mich orientieren, dann hilft mir das ›bloße Gefühl des Unterschieds‹ meiner zwei Sei-
ten gar nichts, solange nicht ein bestimmter Gegenstand erfaßt ist, von dem Kant beiläufig 
sagt, ›dessen Stelle ich im Gedächtnis habe‹. Was bedeutet das aber anderes als: ich orien-
tiere mich notwendig in und aus einem je schon sein bei einer ›bekannten‹ Welt.« (SuZ, 
S. 109) 
 
Um sich orientieren zu können, muss man offenbar nicht nur rechts und links un-
terscheiden können, man muss auch klar zuordnen, was von beiden rechts und 
was links ist – und das wird mir ganz ohne eine Bezugnahme auf die Welt kaum 
gelingen können. Ich muss – und das ist Heideggers Punkt – bereits in der Welt 
sein, damit dieses Anliegen zu realisieren ist. (SuZ, S. 108f.) 

Der von Heidegger in Sein und Zeit entwickelte Begriff des In-der-Welt-
seins wird von Arendt aufgenommen und modifiziert. Welt und Weltlichkeit 
sind Begriffe, deren Bedeutung auch für Arendts Werk kaum zu überschätzen ist 
– und bei aller Verschiedenheit ihres Denkens und Wirkens von demjenigen 
Heideggers ist immer wieder auf die starken Konvergenzen zwischen den Welt-
begriffen der beiden hingewiesen worden.5 

                                                           
Kant, Immanuel: Von dem ersten Grunde des Unterschiedes der Gegenden im Raume. 
Werkausgabe, hg. v. Wilhelm Weischedel, Bd. II, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1978, 
S. 995. 

3 Stegmaier, Werner: Philosophie der Orientierung, Berlin: De Gruyter 2008, S. 134. 
4 Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tübingen: Mohr Siebeck 2006, in Folgenden zitiert 

als SuZ, hier S. 110. 
5 Benhabib, Seyla: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne, Frank-

furt a. M.: Suhrkamp 2006, S. 96ff.; Belardinelli, Sergio: Martin Heidegger und Han-
nah Arendts Begriff der »Welt« und »Praxis«. In: Papenfuss, Dietrich; Pöggeler, Otto 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 47 

Die These, die wir im Verlauf dieses Textes entwickeln wollen, zielt darauf 
ab, dass Arendt letztlich da an Heidegger anschließt, wo es darum gehen müsste, 
sich in einer Welt zu orientieren, die von menschlicher Pluralität geprägt ist, und 
sein Konzept der Mitwelt in einer Weise sozialphilosophisch weiterentwickelt, 
die in Sein und Zeit nicht voll erschlossen wird. Auf dieser Grundlage lassen sich 
Überlegungen zum Zusammenhang von Örtlichkeit und Weltorientierung entwi-
ckeln, die bei beiden noch nicht in vollem Maße eingelöst sind. 

Wir werden in dieser Absicht zunächst ausgehend von Heideggers frühem 
Hauptwerk skizzieren, welche Rolle räumliche Orientierung und das Mitsein mit 
Anderen in seinem frühen Denken spielen (I.). Von da aus soll Arendts von Plu-
ralität geprägter Weltbegriff entfaltet werden, um zeigen zu können, inwiefern 
sich das Problem der Orientierung für sie in einer gänzlich anderen Art und Wei-
se stellt als für Heidegger – die gleichwohl geeignet ist, Aspekte von Heideggers 
Denken zusammenzuführen, die dieser selbst unverbunden ließ (II.). 

Heideggers Spuren reichen weit in Arendts Werk hinein. Dies offenbart sich 
besonders da, wo die räumlichen Strukturen von Heideggers Denken in den 
Blick genommen werden, die sich am Begriff der Orientierung explizieren las-
sen. Wie sich zeigt, sind diese Spuren auch in Arendts Begriff der politischen 
Welt wiederzufinden, in dem sich eine durchaus strukturähnliche, wesentlich 
räumliche Charakteristik aufweisen lässt. Hierzu werden wir im letzten Teil des 
Textes auch spätere Texte Heideggers einbeziehen, welche unseren leitenden 
Gedanken zu plausibilisieren geeignet sind (III.). 

Doch machen wir uns zunächst an den Räumlichkeitsparagraphen von Sein 
und Zeit klar, was in unserem Zusammenhang überhaupt mit Räumlichkeit ge-
meint sein kann. 
 
 
HEIDEGGER UND DIE RÄUMLICHE DIMENSION  
DES WELTLICHEN 
 
Die Räumlichkeit des In-der-Welt-seins 
 
In Heideggers Denken ist es für das Phänomen, das er Weltlichkeit nennt, von 
zentraler Bedeutung, dass alles innerhalb der Welt Begegnende in einer ganz ur-
sprünglichen Beziehung zum menschlichen Dasein steht – und diese Beziehung 
unterscheidet sich von allem, was in einer naturwissenschaftlich objektivieren-

                                                           
(Hg.): Zur philosophischen Aktualität Martin Heideggers, Frankfurt a. M.: Kloster-
mann 1990, S. 128-141. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 | RENÉ TORKLER 

den Perspektive auf Weltdinge ausgesagt werden könnte, in einer sehr grundsätz-
lichen Art und Weise. Verstehen wir die Dinge aus ihrem phänomenalen Welt-
zusammenhang heraus – und das müssen wir, wenn wir mit Blick auf den Um-
gang mit ihnen nicht einem cartesisch geprägten Reduktionismus erliegen wollen 
– so zeigt sich, dass diese Weltdinge in einer von Heidegger als ontologisch ver-
standenen Weise stets bereits aufeinander bezogen oder verwiesen sind, die je-
dem naturwissenschaftlichen Objektivismus vorher- und daher entgeht. Dieser 
Blick auf die Welt ist für ihn nichts, was sich erst auf Grundlage »objektiver« 
Verhältnisse der Dinge zueinander ergäbe, sondern bildet umgekehrt vielmehr 
erst die eigentliche Basis für jeden möglichen wissenschaftlich-objektivierenden 
Zugriff auf alles in der Welt Begegnende.6  

Im Grunde genommen handelt es sich eigentlich auch nicht um einen Blick 
»auf die Welt«, da es kein Blick von außen ist, sondern auch das menschliche 
Dasein selbst in so ursprünglicher Art und Weise in den weltlichen Zusammen-
hang eingesponnen ist, dass Heidegger das »In-der-Welt-Sein« als Grundverfas-
sung des Daseins (SuZ, S. 52ff.) bestimmt: 
 
»In-der-Welt-sein besagt nach der bisherigen Interpretation: das unthematische, umsichti-
ge Aufgehen in den für die Zuhandenheit des Zeugganzen konstitutiven Verweisungen. 
Das Besorgen ist je schon, wie es ist, auf dem Grunde einer Vertrautheit mit der Welt.« 
(SuZ, S. 76) 
 
Als räumlich versteht Heidegger diesen weltlichen Zusammenhang nun nicht 
primär in dem Sinne, dass die Welt als eine Art Behältnis oder Container ge-
dacht werden müsste, in dem jedem Weltding bestimmte Koordinaten zugeord-
net wären, mittels derer sich ihre Lage zueinander beschreiben ließe. »Es ist nie 
zunächst eine dreidimensionale Mannigfaltigkeit möglicher Stellen gegeben, die 
mit vorhandenen Dingen ausgefüllt wird.« (SuZ, S. 103) Ein solcher, cartesisch-
mathematisch geprägter Zugriff erwiese sich für ihn als völlig ungeeignet, um 
das grundlegend räumliche Verhältnis der Weltdinge zueinander einsehen zu 
können. »Die objektiven Abstände vorhandener Dinge decken sich nicht mit 
Entferntheit und Nähe des innerweltlich Zuhandenen.« (SuZ, S. 106) 

Alles in der Welt »Zuhandene« ist vielmehr durch eine Form der Nähe be-
stimmt, die sich durch das Ausmessen eines bestimmten Abstands gar nicht be-
ziffern lässt. Das zuhandene »Zeug« hat nicht nur irgendeine Stelle im Raum, 

                                                           
6 Vgl. Dreyfus, Hubert L.: »In-der-Welt-sein und Weltlichkeit. Heideggers Kritik des 

Cartesianismus«, in: Thomas Rentsch (Hg.): Martin Heidegger. Sein und Zeit, Berlin: 
Akademie Verlag 2001, S. 69-87, hier S. 73ff., S. 85. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 49 

sondern einen Platz, an den es gehört und der sich aus dem innerweltlich begeg-
nenden Zeugzusammenhang heraus bestimmt: »Hingehörigkeit entspricht dem 
Zeugcharakter des Zuhandenen«. (SuZ, S. 102) Diese Hingehörigkeit des Platzes 
markiert den Umstand, dass der Platz nicht bloß einen zwar konkreten, aber für 
sich beliebigen Raumpunkt bezeichnet, sondern innerhalb eines Rahmens eine 
Bewandtnis gewinnt – und diesen Rahmen fasst Heidegger im Begriff der Ge-
gend. Für die Gegend ist es nun charakteristisch, dass sie »zuvor entdeckt« sein 
soll, das heißt, sie gehört zu den Bedingungen, unter denen wir die Räumlichkeit 
der Weltdinge überhaupt erfahren. Räumlichkeit meint dabei nicht, dass diese 
Weltdinge unverbunden innerhalb eines charakterlosen Raumes vorzufinden wä-
ren, sondern in einer Verbindung stehen, welche ebenfalls mit der spezifischen 
Struktur des weltlichen Zusammenhangs korrespondiert, die Heidegger als 
ein Um-zu-Verhältnis beschreibt. Eben diese Struktur nennt Heidegger den 
»Zeugcharakter« des innerweltlich Zuhandenen. 

Dass etwas nicht am Platz ist oder möglicherweise sogar fehlt, lässt sich nur 
auf Grundlage eines Verständnisses von Räumlichkeit verstehen, das die örtliche 
Situiertheit innerhalb der Welt nicht auf eine über Koordinaten zu beschreiben-
de, letztlich aber kontingente Lage reduziert, sondern in den von Heidegger als 
Bewandtniszusammenhang charakterisierten Weltkontext einbettet. 

Zu dieser Welt, in der er ist, verhält sich der Mensch nun auf dem Wege der 
Sorge, die für die Konstitution des Daseins die insgesamt zentrale Schlüsselrolle 
spielt. »Dasein […] [ist] ontologisch verstanden Sorge […]. Weil zu Dasein we-
senhaft das In-der-Welt-sein gehört, ist sein Sein zur Welt wesenhaft Besorgen.« 
(SuZ, S. 57) Da aller Umgang mit innerweltlich Begegnendem für Heidegger in 
diesem Sinne besorgend ist, schließt dies auch das Verhältnis des menschlichen 
Daseins zur räumlichen Dimension seiner Umwelt mit ein und auch der Begriff 
der Gegend steht vor dem Hintergrund eines von der Sorge geprägten Weltver-
hältnisses: »Dieses im besorgenden Umgang umsichtig vorweg im Blick gehal-
tene Wohin des möglichen Zeughaften Hingehörens nennen wir die Gegend.« 
(SuZ, S. 103) 

Diese hier nur grob skizzierte Konstitution des weltlichen Zusammenhangs 
trägt also – auf die für Heideggers Denken spezifische Art und Weise – unver-
kennbar räumliche Züge. Die Frage, was es für eine Bewandtnis mit etwas hat, 
ist in der Analyse der Weltlichkeit immer auch räumlich geprägt, denn die Be-
wandtnisganzheit des innerweltlichen Zeugzusammenhangs konstituiert sich 
nicht primär intentional oder teleologisch, wie es in Heideggers Beispiel, mit 
dem Hammer habe es seine Bewandtnis beim Hämmern, zunächst nahezulegen 
scheint, sondern es ist stets auch wesentlich, dass wir es mit einer räumlichen 
Struktur zu tun haben. »Zur Bewandtnisganzheit, die das Sein des umweltlich 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 | RENÉ TORKLER 

Zuhandenen ausmacht, gehört gegendhafte Raumbewandtnis.« (SuZ, S. 111, 
kursiv R.T.) 

Raum ist damit ein zentrales Konstituens von Welt, die ihrerseits offenkun-
dig ein Strukturmoment des In-der-Welt-Seins darstellt. Heidegger will hier 
nicht zuletzt zeigen, dass »das Umhafte der Umwelt, die spezifische Räumlich-
keit des in der Umwelt begegnenden Seienden selbst durch die Weltlichkeit der 
Welt fundiert ist und nicht umgekehrt die Welt ihrerseits im Raum vorhanden 
ist.« (SuZ, S. 101f.) 
 
(Welt-)Orientierung als besorgende Umsicht 
 
Sich in der Welt zu orientieren ist für Heidegger nun offenbar ein Vorgang, bei 
dem von der Gegend und damit von eben derjenigen Struktur ausgegangen wer-
den muss, die wesentlich von dem als Zeugzusammenhang charakterisierten 
Verweisungsganzen bestimmt wird. 

»Diese gegendhafte Orientierung […] macht das Umhafte, das Um-uns-
herum des umweltlich nächstbegegnenden Seienden aus.« (SuZ, S. 103) Da Ori-
entierung in dieser Weise mit der Umwelt korrespondiert, deren Binnenverhält-
nisse von einem »um-zu« geprägt sind, nennt Heidegger sie auch umsichtig: 
»Der Umgang mit Zeug unterstellt sich der Verweisungsmannigfaltigkeit des 
»Um-zu«. Die Sicht eines solchen Sichfügens ist die Umsicht.« (SuZ, S. 69) 
Diese Umsicht ist die spezifische Umgangsweise des Daseins mit innerweltlich 
Begegnendem, welche dieses nicht verdinglicht, sondern aus seinem weltlichen 
Zusammenhang heraus begreift. 

Für dieses Verständnis gegendhafter Orientierung, in der eine Gegend den 
Platz eines Hingehörens zuweist, ist es charakteristisch, dass Orientierung kei-
nen aktiven Prozess darstellt, sondern vor allem in einem passivisch zu fassen-
den Orientiertsein besteht. Diese passivische Formulierung zeigt abermals Hei-
deggers Absetzung von einem aktiv sich orientiernden Subjekt; ein Subjekt-
Objekt-Dualismus soll mit Blick auf das Verhältnis des Sich-orientierenden und 
der Welt, innerhalb derer diese Orientierung vonstatten geht, ja gerade vermie-
den werden. 
 
»Es ist nicht das Ich, nicht das Subjekt, das sich orientiert, […] kein ›weltloses Subjekt‹, 
das sich durch Orientierung eine Welt erschließt, sondern das Dasein findet sich ›immer 
schon‹ in vertrauten Gegenden, auf die es sich ausrichtet, weil es in ihnen schon eingerich-
tet ist.«7 

                                                           
7 W. Stegmaier: Philosophie der Orientierung, S. 139. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 51 

Die Welt ist also nicht das Problem, innerhalb und aufgrund derer ein Subjekt 
mit einer Orientierungsnotwendigkeit konfrontiert würde, welches dieses aus 
sich heraus bewältigen könnte oder müsste. Vielmehr ist die Welt selbst der Zu-
sammenhang, der ein Orientiertsein gewährleistet. Diese Überlegung korrespon-
diert mit vielen Stellen in Sein und Zeit, in denen ein aus sich heraus die Welt 
konstruierendes Subjekt einer eingehenden Kritik unterzogen wird. Auch die 
Überlegung zum Verhältnis von Welt und Raum gehören in diesen Zusammen-
hang, da hier deutlich wird, wie wenig das Verhältnis von Mensch und Welt an-
gemessen gefasst ist, wenn wir es als Gegenüberstellung von Subjekt und Objekt 
denken. 

»Der Raum ist weder im Subjekt, noch ist die Welt im Raum. Der Raum ist 
vielmehr ›in‹ der Welt, sofern das für das Dasein konstitutive In-der-Welt-sein 
Raum erschlossen hat.« (SuZ, S. 111) Raum ist hier nicht in dem Sinne aprio-
risch gemeint, dass es die Anschauungsform eines weltlosen Subjektes wäre, 
»das einen Raum aus sich hinauswirft. Apriorität besagt hier: Vorgängigkeit des 
Begegnens von Raum (als Gegend) im jeweiligen umweltlichen Begegnen des 
Zuhandenen.« (SuZ, S. 111) 

Es zeigt sich, dass diese Analyse der Orientierung innerhalb der Räumlich-
keitsparagraphen (§§ 22-24) in direktem Zusammenhang mit dem vorausgegan-
genen Zeichenkapitel von Sein und Zeit steht, da die Zeichen im Zeugzusam-
menhang als orientierunggebendes »Zeigzeug« (SuZ, S. 78) fungieren. Dabei 
sind sie mit dem Zuhandenen so stark verwoben, dass sie von diesem bisweilen 
kaum zu unterscheiden sind: Zeichen und Zuhandenes verweisen aufeinander – 
ebenso Zeichen auf Zeichen und Zuhandenes auf Zuhandenes – sodass Orientie-
rung »immer auch eine Orientierung in Zeichen«8 bedeutet. Dennoch bleibt das 
Zeichen insofern qualitativ aus dem Zeugganzen klar herausgehoben, als es sich 
an die Umsicht des besorgenden Umgangs wendet und so Zuhandenheit, Ver-
weisungsganzheit und Weltlichkeit anzeigt. (Vgl. SuZ, S. 79, S. 81) An den Zei-
chen wird der weltliche Charakter gegenseitiger Verwiesenheit also in besonde-
rem Maße deutlich, sie bilden gewissermaßen die »›Innenbeleuchtung‹ des Ver-
weisungszusammenhanges der Welt«9, welche deren Binnenstruktur sichtbar 
macht. »Das Zeichen erschließt auf direkte Weise den Horizont, innerhalb des-
sen es wirksam ist.«10 Dabei adressiert das Zeichen ein spezifisch räumliches In-

                                                           
8 W. Stegmaier: Philosophie der Orientierung, S. 138. 
9 Luckner, Andreas: Martin Heidegger »Sein und Zeit«, Paderborn: Schöningh 1997, 

S. 44. 
10 Pocai, Romano: Die Weltlichkeit der Welt und ihre abgedrängte Faktizität, in: Rent-

sch: Martin Heidegger. Sein und Zeit, S. 51-67, hier S. 59. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 | RENÉ TORKLER 

der-Welt-Sein und spielt auf diese Weise eine ausgezeichnete Rolle bei der Ori-
entierung innerhalb einer Umwelt. Im Ergebnis stellt solche Orientierung we-
sentlich einen raumerschließenden Vorgang vor dem Hintergrund menschlicher 
Sorge dar; sie entsteht für Heidegger also aus dem weltlichen Zusammenhang 
heraus, indem »der besorgende Umgang sich eine Orientierung gibt und si-
chert.« (SuZ, S. 79, kursiv R.T.) Nicht das Dasein orientiert sich selbst, es ist 
vielmehr der besorgende Umgang im und aus dem weltlichen Verweisungszu-
sammenhang heraus, der Orientierung stiftet. 
 
Dasein als Mitsein 
 
Das In-der-Welt-sein des Daseins impliziert nicht nur, dass dieses in einem ur-
sprünglichen Zusammenhang mit allen innerweltlich begegnenden Entitäten, 
dem Zuhandenen, steht. Die Welt hält für den Menschen mehr bereit als solches 
Zeug, nämlich andere Menschen, und das Dasein ist auf diese Anderen immer 
schon in nicht minder ursprünglicher Wese bezogen, als es bis hier für nicht-
menschliches innerweltlich begegnendes Seiendes aufgewiesen worden war. 

Das Verhältnis zu diesen Anderen muss allerdings ganz anders gedacht wer-
den als dasjenige zu allem zuhandenen Zeug, da diese ebenfalls als Dasein ver-
standen werden müssen: 

»Die Welt gibt nicht nur das Zuhandene als innerweltlich begegnendes Sei-
endes frei, sondern auch Dasein, die Anderen in ihrem Mitdasein.« (SuZ, S. 123) 
Es ist hier klar ersichtlich, dass es gewissermaßen zwei sich voneinander unter-
scheidende Ebenen des innerweltlichen Zusammenhangs gibt: Zum einen das 
Verhältnis zu nicht-daseinsmäßigem, also nicht menschlichem Seienden, das an-
ders als begegnende Andere bloß zuhanden ist. Hier geht es also um alles 
Nichtmenschliche, das Zeug in seiner Zuhandenheit, das in dieser Weise auf das 
Dasein bezogen ist. Demgegenüber stehen die daseinsmäßigen Anderen, die 
ebenfalls von der Welt »freigegeben« werden wie das Zuhandene auch. Aller-
dings muss das Verhältnis zu diesen Anderen, die ebenfalls Dasein sind, ganz 
anders gedacht werden als dasjenige zu nichtmenschlichem Seienden. 

Gleichzeitig darf die Untersuchung auch dann, wenn sich das Verhältnis zu 
anderen Menschen sich freilich anders gestaltet als dasjenige zu Dingen, nicht 
die bereits erreichte Analyse des Weltverhältnisses unterschreiten, in der ein 
Subjekt-Objekt-Dualismus bislang erfolgreich vermieden worden war. Wir tun 
also gut daran, das Verhältnis zu Anderen nicht als Intersubjektivität misszuver-
stehen. Heidegger steht hier vor der Aufgabe, auch das zwischenmenschliche 
Verhältnis in einer Weise zu denken, die einen Rückfall in ein subjekthaftes Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 53 

ständnis des Menschen vermeidet – da sich ansonsten die bis hierhin erarbeitete 
Weltkonstitution wieder aufhöbe: 
 
»Die Klärung des In-der-Welt-seins zeigte, daß nicht zunächst »ist« und auch nie gewesen 
ist ein bloßes Subjekt ohne Welt. Und so ist am Ende ebensowenig zunächst ein isoliertes 
Ich gegeben ohne die Anderen. Wenn aber ›die Anderen‹ je schon im In-der-Welt-sein mit 
da sind, dann darf auch diese phänomenale Feststellung nicht dazu verleiten, die ontologi-
sche Struktur des so »Gegebenen« für selbstverständlich und einer Untersuchung unbe-
dürftig zu halten. Die Aufgabe ist, die Art dieses Mitdaseins in der nächsten Alltäglichkeit 
phänomenal sichtbar zu machen und ontologisch angemessen zu interpretieren.« (SuZ, 
S. 116) 
 
Diese ontologisch angemessene Interpretation verlangt nicht zuletzt, dass diese 
im Weltzusammenhang nicht einfach als ›neben‹ dem jeweils eigenen Dasein 
vorhandene Seiende begriffen werden, sondern dass der weltliche Zusammen-
hang gegenseitiger Verwiesenheit sich auch auf Seiendes erstreckt, das die 
Seinsart des Daseins hat, also: auch auf andere Menschen. 
 
»In der Struktur der Weltlichkeit der Welt liegt es, daß die Anderen nicht zunächst als 
freischwebende Subjekte vorhanden sind neben anderen Dingen, sondern in ihrem um-
weltlichen besorgenden Sein in der Welt aus dem in dieser Zuhandenen her sich zeigen.« 
(SuZ, S. 123) 
 
Dennoch müssen sich zwischen dem »Mitsein« anderer Menschen und der Bin-
nenstruktur des Zeugzusammenhanges natürlich signifikante Unterschiede erge-
ben, da die Anderen als Dasein auf eine ganz andere Weise gegeben sind als zu-
handenes Zeug. Da Dasein »sich in seinem Sein verstehend zu diesem Sein ver-
hält« (SuZ, S. 52f.), ist es offensichtlich auf ganz andere Art und Weise in der 
Welt als nicht-daseinsmäßiges Seiendes. Das Mitsein ist also notwendigerweise 
von ganz anderer Art als das Verhältnis zu nicht-daseinsmäßigem Seienden. Es 
ist ja nicht weniger als offensichtlich, dass wir uns zu anderen Menschen ganz 
anders verhalten und ganz anders auf diese beziehen als auf nicht menschliche 
Entitäten.  

Heidegger trägt diesem Unterschied nicht zuletzt dadurch Rechnung, dass er 
zwar für die für den innerweltlichen Zusammenhang angenommene Sorge-
Struktur nicht nur auf das Zeug, sondern auch auf die Anderen bezieht, dabei je-
doch terminologisch noch einmal zwischen Besorgen und Fürsorge differenziert. 
Er wählt hier also für das aktive Verhältnis der Bezogenheit auf anderes, mir in 
der Welt Begegnendes einen anderen Begriff und spricht nicht wie beim Zeug 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 | RENÉ TORKLER 

vom Besorgen, sondern drückt das innerweltliche Verhältnis zu mitseiendem 
Dasein durch den Begriff der Fürsorge aus: »Dieses Seiende wird nicht besorgt, 
sondern steht in der Fürsorge. […] Die Fürsorge als faktische soziale Einrich-
tung […] gründet in der Seinsverfassung des Daseins als Mitsein.« (SuZ, S. 121) 

Wir hatten den Zusammenhang der Bewandtnis als einen räumlichen Zu-
sammenhang, als »Raumbewandtnis« kennengelernt. Da Heidegger die Räum-
lichkeit des Daseins in den Kapiteln vor der Analyse der Mitwelt behandelt, dür-
fen wir davon ausgehen, dass die Überlegungen zur Räumlichkeit die Grundlage 
seiner Analyse von Mitweltlichkeit bilden und für die Begegnung mit Anderen 
in ähnlicher Weise bestimmend sind wie für seine Analyse der Zuhandenheit und 
des innerweltlich begegnenden Zeugs. Zwar haben wir es beim Mitsein mit ei-
nem wechselseitigen Verhältnis zu tun, weshalb der Begriff der »Bewandtnis« 
nicht ohne weiteres auf das Verhältnis zum Anderen übertragbar ist, »aber die 
Sache, um die es geht ist doch vergleichbar.«11 Es ist daher überraschend, dass 
der Gedanke der Orientierung in der Welt mit Blick auf die Mitwelt nicht wieder 
aufgegriffen wird. Diese Beschränkung des Orientierungsbegriffs auf nicht-
daseinsmäßige Sorgeverhältnisse ist nicht ohne weiteres nachzuvollziehen, da 
das Mitsein mit der Weltlichkeit des Daseins ansonsten fest verbunden gedacht 
wird und ebenfalls eine unverkennbar räumliche Dimension besitzt: 
 
»Die Weltlichkeit wurde interpretiert (§ 18) als das Verweisungsganze der Bedeutsamkeit. 
[…] Nach der jetzt durchgeführten Analyse gehört aber zum Sein des Daseins […] das 
Mitsein mit Anderen. Als Mitsein ›ist‹ daher Dasein wesenhaft umwillen Anderer. Das 
muß als existenziale Wesensaussage verstanden werden. […] Diese mit dem Mitsein vor-
gängig konstituierte Erschlossenheit der Anderen macht […] die Weltlichkeit mit aus.« 
(SuZ, S. 123) 
 
Nehmen wir dies ernst, so muss das Mitsein genau wie Dasein und Weltlichkeit 
auch räumlich gedacht werden, da die »mit dem Mitsein vorgängig konstituierte 
Erschlossenheit der Anderen […] die Weltlichkeit mit aus[macht]« (SuZ, S. 
123). Schon von daher muss – auch wenn der Begriff der Orientierung im Kon-
text der Analyse des Mitseins nicht wieder aufgegriffen wird – dem Mitsein eine 
räumliche Dimension eingeschrieben sein, da Heidegger es als etwas themati-
siert, das mit dem Dasein in untrennbarer Weise verbunden ist. »Die Welt ist nie 

                                                           
11 Figal, Günter: Martin Heidegger. Phänomenologie der Freiheit, Frankfurt a. M.: Beltz 

Athenäum 1988, S. 143. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 55 

nur eine Umwelt, sie ist immer auch eine Mitwelt«12 – und andersherum gilt hier 
ebenso, dass auch die Mitwelt immer als insofern auch in dem Sinne als eine 
Umwelt zu denken ist, dass sie räumlichen Charakter aufweist. 
 
Freiheit und Fürsorge 
 
Das Mitsein kommt zum Dasein also nicht bloß als ein möglicher Programm-
punkt im Gesamtgeschehen innerhalb einer Welt hinzu, in der das Dasein an-
sonsten auch als solipsistisches Subjekt sein Leben hätte gestalten können. Da-
sein ist vielmehr von vornherein auf das Miteinandersein mit Anderen hin ange-
legt. Es gibt kein Dasein, das ohne diese grundlegende Verwiesenheit auf Ande-
re auskäme. Selbst in vollständiger Einsamkeit ist solche Vereinsamung erst 
dadurch überhaupt konstatierbar, dass Dasein wesentlich Mitsein bedeuten wür-
de. Auch wenn Andere im konkreten Fall fehlen sollten, ließe sich dieses Fehlen 
ja nur unter Annahme einer grundsätzlichen Verwiesenheit auf solche Anderen 
konstatieren.  
 
»Auf dem Grunde dieses mithaften In-der-Welt-seins ist die Welt je schon immer die, die 
ich mit anderen teile. Die Welt des Daseins ist Mitwelt. Das In-sein ist Mitsein mit ande-
ren. Das innerweltliche Ansichsein dieser ist Mitdasein.« (SuZ, S. 118) 
 
Wir tun gut daran, das »schon immer« in dieser Passage so grundsätzlich als ir-
gend möglich zu verstehen. Das Dasein, so will uns Heidegger klar machen, ist 
schon Mitsein, bevor und auch ohne dass ein Anderer überhaupt thematisch 
wird; und in diesem Sinne ist Mitsein existenzial, da es vom Dasein gar nicht ab-
zutrennen ist: Der Begriff drückt weniger das zufällige Konfrontiertsein eines 
Einzelnen mit ihm in der Welt gegenüberstehenden Anderen aus, als vielmehr 
eine eigentümliche »Haltung«13 des Daseins »selbst«. Im Mitsein steht also ei-
gentlich nicht ein Dasein einem anderen gegenüber, sondern es handelt sich um 
eine Beziehung innerhalb des Daseins, nämlich zwischen dem Dasein, das je 
meines ist, zum je anderen Dasein. Da Heidegger auch das Mitsein nicht auf sub-
jektphilosophischer Grundlage denkt, geht es hier eben nicht um eine herzustel-
lende Intersubjektivität, die zwischen ansonsten freischwebenden Subjekten erst 
gestiftet werden müsste. Dasein und Mitsein sind in solch enger Weise aufeinan-

                                                           
12 Benhabib, Seyla: Der öffentliche Raum – bei Martin Heidegger und Hannah Arendt, 

in: Mittelweg 36, 6/1994, S. 74-83, hier S. 77. 
13 A. Luckner: Sein und Zeit, S. 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 | RENÉ TORKLER 

der bezogen, dass auch das, was wir üblicherweise Fremdverstehen nennen, 
nicht als Überbrückung einer Kluft zwischen Selbst und Anderem zu denken ist. 
Im Verstehen des Daseins sind Selbst- und Fremdverständnis immer bereits un-
trennbar miteinander verknüpft: »Im Seinsverständnis des Daseins liegt schon 
[…] das Verständnis Anderer.« (SuZ, S. 123) Es sei an dieser Stelle daran erin-
nert, dass Heidegger das mitweltliche Verhältnis zu den Anderen im Kontext der 
Analyse der Mitwelt mit der Frage nach dem »Wer des Daseins« (§ 25) themati-
siert – und es wird deutlich, dass sich diese Frage eben aufgrund der ursprüngli-
chen Bezogenheit auf Andere, die Heidegger im Begriff des Mitseins zu fassen 
versucht, gar nicht unabhängig vom mitweltlichen Kontext beantworten lässt: 
Das Dasein, das je meines ist, gibt möglicherweise ebenso Aufschluss über das 
je andere wie dieses über das jemeinige. 

Fremdverstehen soll im Kontext des Mitseins nicht als emotionales Verhält-
nis zu Anderen thematisiert werden, weshalb Heidegger betont, dass es sich da-
bei um ein »nicht eben glücklich als ›Einfühlung‹ bezeichnete[s] Phänomen« 
handelt (SuZ, S. 124). Auch die Einfühlung würde ja ein Subjekt oder ein von 
Anderen zunächst unabhängiges Selbst voraussetzen, welches diesen Akt des 
Fühlens vollzieht. Heidegger denkt das Mitsein weit ursprünglicher, nämlich als 
etwas, das dem Dasein bereits vor allem Aktvollzug aneignet. »Das Mitsein ist 
ein existenziales Konstituens des In-der-Welt-seins. […] Sofern Dasein über-
haupt ist, hat es die Seinsart des Miteinanderdaseins.« (SuZ, S. 125)  

Es ist für unseren Gedankengang wichtig zu bemerken, dass in eben diesem 
Kontext des Miteinanderseins daseinsmäßiger Seiender eine menschliche Frei-
heitsfähigkeit thematisierbar wird. Dies wird in der Gegenüberstellung der zwei 
verschiedenen Arten der Fürsorge deutlich, die Heidegger unterscheidet: So 
markiert die einspringende Fürsorge eine Haltung zu in der Welt begegnenden 
Anderen, in der die Stelle des Anderen eingenommen werden soll, wodurch die-
ser »zum Abhängigen und Beherrschten werden« (SuZ, S. 122) kann. In dieser 
Form zwischenmenschlichen Umgangs wird der Andere also in einer Art und 
Weise überformt, dass von einem freiheitlichen Verhältnis hier offenkundig 
kaum die Rede sein kann. Dieser extreme Modus der Fürsorge bildet das Gegen-
stück zu der anderen Form der Fürsorge, die nicht ein- sondern »vorausspringt« 
(ebd.). Auf diese Weise bleibt ein Verhältnis wechselseitiger Fürsorge erhalten, 
da es hier nicht darum geht, dem Anderen »die ›Sorge‹ abzunehmen, sondern ei-
gentlich erst als solche zurückzugeben.« (ebd.) Damit werden dem Anderen 
nicht eigene Zwecksetzungen aufgedrängt, sondern die eigene Offenheit ermög-
licht es ihm vielmehr, selbst zum Zuge zu kommen.14 Diese mit dem Begriff der 

                                                           
14 Vgl. G. Figal: Phänomenologie der Freiheit, S. 143f. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 57 

vorausspringenden Fürsorge bezeichnete Haltung »verhilft dem Anderen dazu 
[…] frei zu werden.« (SuZ, S. 122) Hier zeichnet sich also eine Form menschli-
chen Miteinander-Agierens ab, die in einem sehr spezifischen Sinne freiheits-
konstitutiv ist und damit eine eminent praktische Perspektive beinhaltet.15 »Die 
Offenheit füreinander ist die Voraussetzung dafür, miteinander handeln zu kön-
nen oder sich von Anderen auf sein Handeln verweisen zu lassen, und erst recht 
dafür, sich ausdrücklich auf sie zu beziehen.«16 Es wird sich im weiteren Verlauf 
unserer Überlegungen zeigen, das Arendt genau diese praktische Perspektive der 
Mitwelt als Heideggers größte Entdeckung und »fundamentalste Einsicht«17 be-
griff. 

In Sein und Zeit jedoch gelangt die Gedankenführung an dieser Stelle an eine 
Wegscheide, an der Arendts Denkweg gewissermaßen von Heideggers Argu-
mentationsrichtung abzweigt und wo Heidegger die Analyse des Man hinführt 
zu den problematischen Tendenzen des Mitseins, die in seiner bekannten Ein-
schätzung der Öffentlichkeit gipfeln.18 Dabei wird der gemeinsame Boden offen-
sichtlich verlassen. 

                                                           
15 Dies gilt auch dann, wenn man gleichzeitig zugestehen muss, dass in der Art und 

Weise, wie Heidegger und Arendt Freiheit thematisieren, eine »abgrundtiefe Distanz« 
deutlich wird – obwohl sich beide dabei auf Kant beziehen. S. Belardinelli: Martin 
Heidegger und Hannah Arendts Begriff von »Welt« und »Praxis«, S. 139. 

16 G. Figal: Phänomenologie der Freiheit, S. 146; kursiv R.T. 
17 S. Benhabib: Der öffentliche Raum, S. 77. 
18 In der Analyse des ›Man‹ kommt eine Tendenz des Mitseins zum Ausdruck, welche 

ein authentisches Sein des Daseins eher gefährdet und die als Zug in Heideggers Werk 
sicher eine prinzipielle Grenze zu Arendts Denken darstellt. Das zeigt sich besonders 
da, wo das Man in Verbindung gebracht wird mit dem Urteilen, denn »wir lesen, se-
hen und urteilen über Literatur und Kunst, wie man sieht und urteilt« (SuZ, S. 143). 
Eine solche Einschätzung des Urteilens erweist sich als schwer kompatibel mit 
Arendts Werk, in dem das Urteilen den wesentlichen Zielpunkt ihrer Auseinanderset-
zung mit der vita contemplativa bildet. 

 Zwar treffen Heideggers Überlegungen zur Durchschnittlichkeit sicher nicht das, was 
Arendt mit der Verbindung von Pluralität und Urteilskraft im Blick hat und in der der 
Urteilende durchaus er selbst bleibt: »Ich spreche immer noch mit meiner eigenen 
Stimme und zähle nicht Stimmen ab, um zu dem zu kommen, was ich für richtig hal-
te.« (Arendt, Hannah: Über das Böse. Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik, München 
2006, S.142) Um die Beschaffenheit dieser Grenze sachgerecht auszuloten, wäre es an 
dieser Stelle sicher von Interesse, die Verbindung zwischen dem »Man« als einer 
Tendenz des Mitseins und der Form der Gedankenlosigkeit herauszuarbeiten, die 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 | RENÉ TORKLER 

Auf der anderen Seite es ist ebenso deutlich geworden, dass die Anderen im 
Rahmen der Analyse einer stark von räumlichen Charakteristika geprägten Vor-
stellung der Weltlichkeit in Heideggers Denken eine Rolle spielen, die Arendts 
Fortführung wenn nicht nahelegt, so doch mindestens ermöglicht. 
 

 
WELT UND WIRKLICHKEIT BEI ARENDT 
 
Zweimal »Welt« 
 
Wir hatten einleitend bereits bemerkt, dass Arendt an Heideggers Begriff der 
Welt anschließt, wobei sie den Aspekt des Mitseins stark akzentuiert. Vor dem 
Hintergrund ihrer Totalitarismusanalyse, in welcher das Thema der Weltlosigkeit 
als fundierende Negativfolie von Arendts Werk bereits sichtbar wird, entwickelt 
Arendt ihren Weltbegriff vor allem in ihrem frühen Hauptwerk Vita activa oder 
Vom tätigen Leben, von dem sie Heidegger gegenüber äußerte, es sei »unmittel-
bar aus den ersten Freiburger Tagen entstanden und schuldet Dir in jeder Hin-
sicht so ziemlich alles.«19 

Es scheint offensichtlich, dass damit weniger die im deutschen Titel ins 
Zentrum gerückte Vita activa gemeint ist als vielmehr die »menschliche Be-
dingtheit«, welche im englischen Originaltitel The Human Condition einen zent-
ralen Gegenstand des Werkes ankündigt. Der ursprünglich von Arendt ins Auge 
gefasste und nur auf Betreiben des Verlages modifizierte Titel Amor mundi ver-
deutlicht zudem, dass sowohl Aktivität als auch Bedingtheit im Kontext eines für 
Arendts Werk spezifischen Weltbegriffes thematisiert werden sollen – und in der 

                                                           
Arendt im Zusammenhang mit dem Bösen so stark beschäftigte – doch das kann hier 
nur als Perspektive angedeutet werden, da es uns vom eigentlichen Gegenstand unse-
rer Untersuchung zu weit entfernen würde. Offensichtlich besteht aber eine Spannung 
zwischen den Passagen in § 27 und Arendts emphatischer Einschätzung der Öffent-
lichkeit, die ihr Denken sehr deutlich von demjenigen Heideggers trennt: »Abständig-
keit, Durchschnittlichkeit, Einebnung konstituieren als Seinsweisen des Man das, was 
wir als ›die Öffentlichkeit‹ kennen. Sie […] behält in allem Recht […], weil die 
unempfindlich ist gegen alle Unterschiede des Niveaus und der Echtheit. Die Öffent-
lichkeit verdunkelt alles und gibt das Verdeckte als das Bekannte und jedem Zugäng-
liche aus.« (SuZ, S. 127) 

19 Arendt, Hannah/Heidegger, Martin: Briefe 1925-1975, Frankfurt a. M.: Klostermann 
2003, Brief 89 vom 28.10.1960, S. 149. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 59 

Tat wird die Beziehung zwischen menschlicher Bedingtheit und Weltlichkeit in-
nerhalb des Werkes recht schnell deutlich. 

Wie Heidegger auch ging es Arendt darum, den Menschen auf eine Art und 
Weise zu thematisieren, die ihn nicht als solipsistisches Subjekt missversteht und 
verdinglicht. Der Ansatz, Menschen als bedingte Lebewesen zu verstehen, ver-
dankte sich auch in Vita activa ganz wesentlich dem Anliegen, bei der Themati-
sierung des Menschlichen eine Wer-Frage statt einer Was-Frage zu stellen. 
Arendts Kritik der naturwissenschaftlichen Erkenntnis speist sich ganz unver-
kennbar aus einer von Heidegger inspirierten Quelle: »Die Formen menschlicher 
Erkenntnis […] versagen, sobald wir nicht mehr fragen: Was sind wir, sondern: 
Wer sind wir.«20 

Auch wenn Arendt Heideggers Terminologie insgesamt nicht in jeder Hin-
sicht folgt, so lässt sich doch bemerken, dass auch sie den Begriff der Existenz in 
Vita activa nur im Kontext menschlichen Existierens verwendet. Es wäre freilich 
zu kurz gesprungen, hierin bereits einen Anklang an Heideggers Diktum, »das 
Wesen des Daseins liegt in seiner Existenz« (SuZ, S. 42), sehen zu wollen. 
Arendt hielt »das Problem des Wesens des Menschen« auf einer sehr grundsätz-
lichen Ebene für »unlösbar« (VA, S. 20). Ihre Skepsis speiste sich dabei nicht 
nur aus der »Tatsache, daß Versuche, das Wesen des Menschen zu bestimmen, 
so leicht zu Vorstellungen führen, die uns nur deshalb als ›göttlich‹ anmuten, 
weil sie offenbar Übersteigerungen eines Menschlichen beinhalten« (VA, S. 21). 

Gegenüber der Unmöglichkeit, ein solches Wesen des Menschen zu bestim-
men, erschien ihr die Strategie vielversprechender, eben die »Bedingungen 
menschlicher Existenz« einer genaueren Klärung zuzuführen. Es wird dabei 
schnell deutlich, dass Arendt hier in einer Heideggers Denken sehr ähnlichen Art 
und Weise davon ausgeht, dass ein wechselseitiger Bezug von Weltlichkeit und 
menschlicher Existenz besteht. So wie Weltlichkeit für Heidegger ohne eine be-
wandtnisstiftende Dimension gar nicht gedacht werden kann, ist Welt auch für 
Arendt offensichtlich nicht ein Container, in dem sich Menschen und Dinge 
schlicht vorfinden. Welt stellt für sie ebenfalls einen Zusammenhang dar, der 
über diese reduktionistische Vorstellung von Räumlichkeit eines bloßen Vor-
handenseins von Entitäten in einem containerhaften Raum hinausgeht: »Weil 
menschliche Existenz bedingt ist, bedarf sie der Dinge, und die Dinge wären ein 
Haufen zusammenhangloser Gegenstände, eine Nicht-Welt, wenn nicht jedes 
Ding für sich und alle zusammen menschliche Existenz bedingen würden.« (VA, 
S. 19) 

                                                           
20 Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom tätigen Leben, München: Piper 2003, im Fol-

genden zitiert als VA, hier S. 20f.; vgl. SuZ, S. 114ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 | RENÉ TORKLER 

Wie ursprünglich die wechselseitige Verwiesenheit aller weltkonstituieren-
den Elemente auch in Arendts Werk gedacht wird, zeigt sich daran, dass offen-
sichtlich nichts aus dieser Menge der die menschliche Existenz bedingenden En-
titäten ausgenommen werden kann: 
 
»Was immer menschliches Leben berührt, was immer in es eingeht, verwandelt sich sofort 
in eine Bedingung menschlicher Existenz. Darum sind Menschen […] stets bedingte We-
sen. Was immer in ihrer Welt erscheint, wird sofort ein Bestandteil der menschlichen Be-
dingtheit.« (VA, S. 19) 
 
Dass etwas dadurch zu einer Bedingung menschlicher Existenz wird, dass es 
menschliches Leben berührt, muss in einem nicht-wörtlichen Sinne aufgefasst 
werden, der wiederum durch den Heideggerschen Begriff der Nähe explizierbar 
wird: Das Kunstwerk, das ich betrachte, kann mir durchaus näher sein, mich 
mehr berühren, als die Brille, durch die ich dieses Kunstwerk betrachte und die 
mir in einem messbaren Sinne weitaus näher ist, da sie mich auch im wörtlichen 
Sinne berührt. 

Was wir an der zitierten Passage hingegen durchaus wörtlich verstehen dür-
fen, ist die Bedeutung des Erscheinens als einer weltbildenden Voraussetzung. 
Die bei Heidegger getroffene Unterscheidung zwischen Erscheinung und Phä-
nomen spielt in Arendts Denken in dieser Form keine besondere Rolle.21 Dem 
ersten Band ihres Spätwerks Vom Leben des Geistes stellt sie in recht thetischer 
Art und Weise die Vorstellung voran, dass die Welt wesentlich Erscheinung ist: 
 
»Die Welt, in die die Menschen hineingeboren werden, enthält viele Gegenstände […] 
und alle haben gemeinsam, daß sie erscheinen, daß sie also gesehen, gefühlt, geschmeckt, 
gerochen werden sollen von empfindenden Wesen mit entsprechenden Sinnesorganen. 
[…] In dieser Welt […] ist Sein und Erscheinen dasselbe.«22 
 
Diese Vorstellung wird in der Arendtforschung seither mit der Einschätzung in 
Verbindung gebracht, Arendt sei es mit der Thematisierung der Weltlichkeit 
stets um die Phänomenalität des Weltzusammenhanges gegangen.23 Auch wenn 

                                                           
21 Vgl. A. Luckner: Sein und Zeit, S. 24. 
22 Arendt, Hannah: Vom Leben des Geistes, Bd. I. Das Denken, München: Piper 1979, 

im Folgenden zitiert als D, hier S. 29. 
23 Den Phänomencharakter alles Weltlichen in Arendts Denken hat in eben diesem Sinne 

besonders Ernst Vollrath in seinem Werk immer wieder hervorgehoben: »Der Verlust 
der Sichtbarkeit dieses Bereiches gehört zu seinem Schwund, weil er durch Sichtbar-

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 61 

Arendt Erscheinung und Phänomen dabei nicht schlicht gleichsetzt, so können 
wir doch konstatieren, dass beides in Arendts Denken keineswegs auch nur an-
nähernd so deutlich voneinander unterschieden wird, wie es in Sein und Zeit der 
Fall ist.  

Der Begriff der Weltlichkeit taucht in Vita activa schließlich als eine der Be-
dingungen auf, unter denen sich menschliches Leben ereignet. Arendt kennt 
sechs dieser Bedingungen, »das Leben selbst und die Erde, Natalität und Morta-
lität, Weltlichkeit und Pluralität« (VA, S. 21). Für menschliche Existenz ist es 
also offenbar charakteristisch, dass es sich um eine lebendige Form der Existenz 
handelt, die sich (nach allem, was wir bisher wissen – nicht umsonst widmet 
Arendt auch der Mondlandung eine heute nur noch schwer verständliche Auf-
merksamkeit) auf der Erde ereignet und durch Geburt in die Welt zunächst 
ebenso hineintritt, wie sie durch den Tod wieder aus ihr ausscheidet. Die ersten 
vier der von Arendt genannten Bedingungen sind offensichtlich weitgehend 
selbstexplizierend. 

Doch wie steht es mit der Weltlichkeit? Mit Blick auf dasjenige, was diese 
ausmacht und innerhalb dieser Welt nun erscheint, ruhen Arendts Überlegungen 
erneut auf einem Fundament, das in seiner Grundstruktur immer wieder an Sein 
und Zeit erinnert. Wie Heidegger thematisiert Arendt zunächst die nicht-
menschlichen Entitäten, welche die materiale Grundlage der Welt bilden, ohne 
als Material schon mit Welt gleichbedeutend zu sein: »Die Welt […] besteht im 
wesentlichen aus Dingen, die Gebilde von Menschenhand sind« (VA, S. 18). Mit 
Blick auf die für Arendts Anthropologie insgesamt grundlegende Unterschei-
dung der drei Tätigkeiten Arbeiten, Herstellen und Handeln lässt sich also sagen: 
Welt entsteht in einem ersten Schritt durch herstellendes Tätigsein. Während Ar-
beiten als bloß lebenserhaltendes Tätigsein überhaupt keine direkt weltkonstitu-
ierende Funktion zukommt, entsteht durch Herstellen eine feste, bleibende Um-
gebung von einer Beständigkeit, die für menschliche Existenz ganz unabdingbar 
ist und »ohne die sich das sterblich-unbeständige Wesen der Menschen auf der 
Erde nicht einzurichten wüßte; sie sind die eigentlich menschliche Heimat des 
Menschen.« (VA, S. 161) In diesem ersten Schritt meint Welt also auch bei 
Arendt einen Zusammenhang sorgsam hergestellter Gegenstände, welche durch 

                                                           
keit (Phänomenalität) bestimmt ist.« Vollrath, Ernst: Die Rekonstruktion der politi-
schen Urteilskraft, Stuttgart 1977, S. 23. In ähnlicher Weise versteht auch Benhabib 
Arendts Denken als phänomenologisch: »Arendt ist ihr Leben lang Phänomenologin 
geblieben, aber eine Phänomenologin, die die Welt der Erscheinungen, wie sie sich in 
der bescheidenen Alltäglichkeit der menschlichen Geschichte entfalten, ernst nahm.« 
S. Benhabib: Der öffentliche Raum, S. 80. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 | RENÉ TORKLER 

ihre Beziehung zueinander und auf die Menschen zu Welt werden und auf diese 
Weise die Heimat der Menschen bilden. 

All diese Gegenstände in ihrer Gesamtheit nennt Arendt auch Kultur. Die so-
zialphilosophisch interessantere Dimension ihres Weltbegriffs besteht demge-
genüber jedoch darin, dass Arendt neben der material-kulturellen Bedeutung des 
Begriffs, einer Welt hergestellter Dinge, auch noch den Begriff einer politischen 
Welt kennt. Der weltliche Zusammenhang, den Arendt hier meint, ist nicht der-
jenige hergestellter und öffentlich erscheinender Dinge, sondern diese politische 
Welt konstituiert sich vollständig immateriell, bloß durch Handeln und Spre-
chen: »Sprechend und handelnd schalten wir uns in die Welt der Menschen ein, 
die existierte, bevor wir in sie geborgen wurden« (VA, S. 215). 

Wir müssen mit Blick auf Arendts Weltbegriff also eigentlich zwei Begriffe 
der Welt auseinanderhalten, die sich durch ihre Genese voneinander unterschei-
den: Die eine entsteht durch Herstellen, die andere durch Handeln. Wie in Sein 
und Zeit wird in Vita activa zuerst die Beziehung zu nicht-menschlichen Welt-
konstanten geklärt, bevor das Kapitel über das Handeln dann auf die Begegnung 
mit Anderen führt. Wie wir sehen werden, wird dieser Bereich der Begegnung 
mit Anderen jedoch nicht wie in Heideggers Analyse der Mitwelt ein Nebenas-
pekt bleiben, sondern es bildet bei Arendt das eigentliche Zentrum ihres Werkes 
überhaupt. Damit rückt auch der Zusammenhang der Weltlichkeit mit der letzten 
von Arendt genannten Bedingung menschlicher Existenz in den Blick: der Plura-
lität.  
 
Pluralität als Konstituens der Welt 
 
Der Aspekt des Mitseins, welcher für Heideggers Werk eher eine Nebenrolle ge-
spielt hatte, bildet den zentralen Gedanken von Arendts meist impliziter Heideg-
gerrezeption. Dies zeigt auch eine der wenigen Äußerungen, die Heideggers 
Werk explizit thematisieren. So stellt sie als besondere Leistung von Sein und 
Zeit heraus, dass Heidegger hier begonnen habe, »das menschliche Dasein durch 
eine ausgedehnte phänomenologische Beschreibung des Alltagslebens zu analy-
sieren, wobei dieses Leben die Einsamkeit nicht kennt, sondern ständig im und 
unter dem Bann von Anderen steht.«24 Anders als bei Heidegger, der mit dem 
Dasein zur Beschreibung des Menschlichen einen Begriff wählt, bei dem eine 
Pluralbildung von vornherein schon grammatisch ausgeschlossen ist, stellt 

                                                           
24 Arendt, Hannah: Concern with Politics in Recent European Philosophical Thought. 

Unveröffentlichter Nachlass, zit. nach: Young-Bruehl, Elisabeth: Hannah Arendt. Le-
ben, Werk und Zeit, Frankfurt a. M.: Fischer 1986, S. 419. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 63 

Arendt den Begriff der Pluralität ins Zentrum ihrer Auseinandersetzung mit der 
Welt. Welt bezeichnet für sie im Kern einen Zusammenhang, der von menschli-
cher Pluralität gekennzeichnet ist. Schon in der Totalitarismusschrift geht es 
Arendt um eine Analyse des Vorgangs, bei dem die »gemeinsam bewohnte Welt 
auseinanderbricht und die miteinander verbundenen Menschen plötzlich auf sich 
selbst zurückwirft.«25 Der Weltverlust, den die politisch-historischen Ereignisse 
des 20. Jahrhunderts auf diese Weise erzeugten, bildete von da an eine Art nega-
tiven Fluchtpunkt ihres Werkes. Dieser droht immer da, wo Pluralität gefährdet 
ist und das Individuum isoliert und auf sich selbst zurückgeworfen wird. In einer 
solchen Situation der Verlassenheit ist nicht nur kein politisches Handeln in 
Arendts Sinne möglich, sondern eigentlich gar keine menschliche Existenz im 
vollen Sinne des Begriffs, da hierfür Pluralität eine ausschlaggebende Voraus-
setzung wäre – ebenso wie Geborensein, Lebendigkeit oder Sterblichkeit auch. 

Den Zusammenhang dieser Aspekte menschlicher Existenz fasst Arendt immer 
wieder in der Metapher des Fadens, der ebenfalls Anfang und Ende kennt und 
der sich in der menschlichen Lebendigkeit weiterspinnt. Die Metapher eines sich 
fortspinnenden Fadens fasst menschliche Existenz damit in einem Bild, das den 
Zusammenhang zwischen der narrativ-zeitlichen Struktur der einzelnen mensch-
lichen Existenz mit dem weltlichen Zusammenhang eines politischen Hand-
lungsraumes sichtbar macht. Ihre plastische Gestalt gewinnt diese Metapher 
nämlich erst vor dem Hintergrund der Vorstellung, dass Welt eine Textur dar-
stellt, in welcher die Fäden einzelner Existenzen in einem pluralen Zusammen-
hang verwoben vorliegen. Die einzelnen Lebensgeschichten sind darin »wie Fä-
den […], die in ein bereits vorgewebtes Muster geschlagen werden und das Ge-
webe so verändern, wie sie ihrerseits alle Lebensfäden, mit denen sie innerhalb 
des Gewebes in Berührung kommen, auf einmalige Weise affizieren.« (VA, S. 
226) 

Erst in diesem Kontext einer plural konstituierten Welt, die Arendt immer 
wieder als »Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten« (VA, S. 222) be-
zeichnet, erhalten die Fäden den Kontext, der Position, Stellung und Verlauf in-
nerhalb dieses Weltganzen bedingt und bestimmt. Sie will auf diese Weise zum 
Ausdruck bringen, dass Welt und Person in einem konstitutiven Wechselverhält-
nis stehen. Die Pluralität der Menschen konstituiert erst das, was Welt in ihrem 
Kern ausmacht. So ist die einzelne menschliche Existenz nie unabhängig von 
diesem Weltzusammenhang zu denken, der sie bedingt, formt und konstituiert. 

                                                           
25 Arendt, Hannah: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperi-

alismus, totale Herrschaft, München: Piper 2006, im Folgenden zitiert als EuU, hier 
S. 977. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 | RENÉ TORKLER 

Eine menschliche Existenz außerhalb einer so gedachten Mitwelt gibt es für 
Arendt ebensowenig wie für Heidegger: »Kein Seiendes, sofern es erscheint, 
existiert für sich allein; jedes Seiende soll von jemandem wahrgenommen wer-
den. Nicht der Mensch bewohnt diesen Planeten, sondern Menschen. Die Mehr-
zahl ist das Gesetz der Erde.« (D, S. 29) 

Pluralität erweist sich hier als unhintergehbares Konstituens des Weltzu-
sammenhanges insgesamt, da Sinn, Bedeutung oder spezifische Identität eines 
einzelnen Seienden niemals verständlich werden können, wo dieses in isolierter 
Form für sich allein betrachtet wird, sondern nur im Verweisungszusammenhang 
der Welt explizierbar sind. 

Dies gilt für Menschen in ausgezeichneter Weise, weil die Entwicklung eines 
Selbst Arendt zufolge als ein Vorgang der Offenbarung verstanden werden muss, 
bei dem wir nicht eine bereits in der Innerlichkeit vorhandene Person in die Welt 
entlassen, sondern in der Interaktion mit Anderen zur Person werden. Auch hier 
sind es also keine freischwebenden Subjekte, die bereits vor ihrem Zusammen-
treffen existieren würden, und sodann die Wahl hätten, innerhalb der Welt die 
Option einer gegenseitigen Interaktion wahrzunehmen – oder auch nicht. 

»Handelnd und sprechend offenbaren die Menschen jeweils, wer sie sind, 
zeigen aktiv die personale Einzigartigkeit ihres Wesens, treten gleichsam auf die 
Bühne der Welt« (VA, S. 219). Pluralität erweist sich in diesem Zusammenhang 
nicht nur als Konstituens der Welt, sondern auch eines jeden individuellen 
Selbst, das seine Unverwechselbarkeit erst aus der Relation zu sich von ihm un-
terscheidenden Anderen bezieht und aus der Interaktion mit ihnen heraus entwi-
ckelt. Die Bildung einer Person darf daher nicht so sehr verstanden werden als 
»das Manifestwerden des Inneren«, sondern als ein Sich-Ereignen im Zusam-
menhang der Welt, in dem sich die Antwort auf die Frage, »wer-einer-ist«, ent-
hüllt.26 Man darf sich diesen Vorgang nicht so sehr als das Aufdecken eines be-
reits Vorhandenen vorstellen, sondern vielmehr als eine Art Kreation, die erst 
durch diese Enthüllung in der Auseinandersetzung mit Anderen entsteht.27 Da 
Handeln und Sprechen an Pluralität gebundene, interpersonelle Vorgänge sind, 
bedeutet dies, dass »die Bildung einer Person […] an die Anderen gebunden 
[ist]. […] Das heißt, dass Wer jemand ist zeigt sich nur im gemeinsamen Han-
deln der Vielen, in der Pluralität. […] Die Person ist ein Effekt der Begegnung 

                                                           
26 Meints, Waltraud: Partei ergreifen im Interesse der Welt. Eine Studie zur politischen 

Urteilskraft im Denken Hannah Arendts, Bielefeld: Transcript 2011, S. 232. 
27 Vgl. Jaeggi, Rahel: Welt und Person. Zum anthropologischen Hintergrund der Gesell-

schaftskritik Hannah Arendts, Berlin: Lukas 1997, S. 73ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 65 

mit Anderen.«28 Weltlichkeit ist damit in ebenso unvermeidlicher Form eine Be-
dingung menschlicher Existenz, wie jeder einzelne Mensch innerhalb des plura-
len Verweisungszusammenhanges der Welt an deren Konstitution mitbeteiligt 
ist. 
 
Wirklichkeit und Gemeinsinn 
 
Es liegt im Wesen dieser sich auf Grundlage menschlicher Pluralität konstituie-
renden Welt, dass ihre Wirklichkeit etwas ist, das niemals in einer Form von 
Allgemeinheit zugänglich wäre, die sich von den einzelnen für diese Welt kon-
stitutiven, immer jeweiligen Einzelperspektiven lossagen könnte. Das heißt frei-
lich nicht, dass Wirklichkeit etwas rein Subjektives und damit völlig beliebig 
wäre. Auch Heidegger spricht in Sein und Zeit von einer »›Subjektivität‹, die 
vielleicht das Realste der ›Realität‹ der Welt entdeckt, die mit ›subjektiver‹ 
Willkür und subjektivistischen ›Auffassungen‹ eines ›an sich‹ anders seienden 
nichts zu tun hat.« (SuZ, S. 106) 

Die Wirklichkeit der Welt muss die Pluralität subjektiver Perspektiven be-
rücksichtigen, wenn sie nicht nur ein bloß partikularer Ausschnitt der Wirklich-
keit sein will. Doch wie lässt sich in der Vielzahl von Sichtweisen und Blick-
winkeln auf die Welt entscheiden, worin die Wirklichkeit der Welt nun eigent-
lich besteht, wenn doch jeder seine jeweils andere Weltsicht hat? 

Arendts Antwort besteht darin, dass Wirklichkeit als eine Form der Gemein-
samkeit gedacht werden muss. Diese Form des Gemeinsamen versteht sie nun 
ausdrücklich nicht in dem Sinne, dass als wirklich nur dasjenige gelten könnte, 
was als Durchschnittswert oder kleinster gemeinsamer Nenner von jedermann 
notwendigerweise akzeptiert werden muss. Die Wirklichkeit der Welt erschließt 
sich für sie vielmehr auf einem Wege, bei dem die pluralen Einzelperspektiven 
in ihrer Jeweiligkeit gerade erhalten bleiben sollen. Dies ist auch notwendig, da 
wir ja andernfalls einer allgemeinen Zustimmungsfähigkeit zuliebe nur allzu 
schnell einem reduktionistischen Blick auf Wirklichkeit verfallen würden – bei 
dem es letztlich nicht mehr die Welt wäre, die wir als wirklich annehmen. »Eine 
gemeinsame Welt verschwindet, wenn sie nur noch unter einem Aspekt gesehen 
wird; sie existiert überhaupt nur in der Vielheit ihrer Perspektiven.« (VA, S. 73) 

Diese Wirklichkeit der Welt erschließt uns Arendt zufolge der Gemeinsinn 
als dasjenige menschliche Vermögen, das uns erlaubt, auf der einen Seite eine 
reduktionistische Weltsicht zu vermeiden und die Pluralität der Welt zu bewälti-
gen, ohne auf der anderen Seite in einen Relativismus zu verfallen: 

                                                           
28 W. Meints: Partei ergreifen im Interesse der Welt, S. 233f. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 | RENÉ TORKLER 

»Das einzige, woran wir die Realität der Welt erkennen und messen können, ist, daß sie 
uns allen gemeinsam ist, und der Gemeinsinn steht so hoch an Rang und Ansehen in der 
Hierarchie politischer Qualitäten, weil er derjenige Sinn ist, der […] die radikale Subjekti-
vität des sinnlich Gegebenen in ein objektiv Gemeinsames und darum eben Wirkliches 
fügt.« (VA, S. 264f.) 
 
Da wir als individuelle menschliche Existenzen zunächst nichts anderes zur Ver-
fügung haben als unsere jeweilige Perspektive auf die Welt, ist unsere Sicht zu-
nächst ›radikal‹ subjektiv. Was wir auf diese Weise haben, kann daher kaum als 
Wirklichkeit gelten: Der Begriff der Wirklichkeit wird für Arendt überhaupt erst 
da sinnvoll oder notwendig, wo ich nicht alleine auf der Welt bin, sondern ver-
schiedene Blickwinkel die Frage aufwerfen, inwiefern die Subjektivität einer 
bloßen Einzelperspektive durch etwas transzendiert werden kann, was dann 
Wirklichkeit genannt wird. 
 
»Nur wo Dinge, ohne ihre Identität zu verlieren, von Vielen in einer Vielfalt von Perspek-
tiven erblickt werden, so daß die um sie Versammelten wissen, daß ein Selbes sich ihnen 
in äußerster Verschiedenheit darbietet, kann weltliche Wirklichkeit eigentlich und zuver-
lässig in Erscheinung treten.« (D, S. 72) 
 
Eine einzelne Perspektive für sich allein wäre nicht nur nicht die ganze Wirk-
lichkeit, sondern überhaupt keine Wirklichkeit, da erst der Abgleich einer rein 
subjektiven Perspektive mit möglichen alternativen, von dieser verschiedenen 
Perspektiven es möglich macht, sinnvoll von Wirklichkeit zu sprechen.29 Wirk-
lichkeit ist das, was ich mit Anderen teile, denn »Realität entsteht erst im ›com-
mon‹« (DTB, S. 360) – und damit enthält der Begriff einer Wirklichkeit ohne 
Pluralität für Arendt ähnlich viel Überzeugungskraft wie der eines Verteilungs-
schlüssels für nur eine Person oder einer Collage, die nur aus einem einzigen 
Bild bestehen sollte. 

 

                                                           
29 Arendts Denktagebuch gibt einen Eindruck davon, wie stark Wirklichkeit für sie an 

das öffentliche Erscheinen in der Welt und die sprachliche Interaktion mit Anderen 
gebunden war: »Das Sprechen lernen wir in dem Masse, in dem wir erfahren, dass al-
les Nicht-Gesagte eigentümlich realitätslos bleibt, also in dem Masse, in dem wir 
hungrig sind nach Wirklichkeit. Es gibt keine stumme Wirklichkeit.« (Arendt, Han-
nah: Denktagebuch, 2 Bde., München/Zürich: Piper 2003, im Folgenden zitiert als 
DTB, hier S. 134). 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 67 

Die Perspektive Anderer mit zu berücksichtigen meint für Arendt dabei kei-
nesfalls eine emotionale Form des Fremdverstehens. Auch wenn der Begriff ei-
nes »Sinns« dies nahelegen mag, ist sie gegenüber einer gefühlsmäßigen Ver-
mittlung ähnlich skeptisch wie Heidegger gegenüber der »Einfühlung« (vgl. 
SuZ, S. 124). Es geht ihr um einen Akt der Reflexion, den man auch als repräsen-
tierendes Denken beschreiben kann: 
 
»Das ist nicht Empathie: Es wird nicht von einem erwartet so zu fühlen, wie sie gefühlt 
haben, sondern sich durch das Kennenlernen ihrer ›Gefühle‹, ›Denken‹ etc., vorzustellen, 
wie man selber gefühlt, gedacht, etc. hätte. Man denkt seine eigenen Gedanken, aber an 
der Stelle von jemand anderem. Nur wenn man seine eigenen Gedanken denkt, kann man 
eigentlich erfahren, wenn auch auf eine vermittelte Weise, repräsentierend. Diese Art der 
Einbildungskraft zu üben, ist die Bedingung des Urteilens«30 (PE, S. 218). 
 
Auf diese Weise ermöglichen es uns Gemeinsinn und Einbildungskraft, die Per-
spektiven Anderer mit zu berücksichtigen, ohne die jeweils eigene Perspektive 
aufgeben zu müssen und ebnen uns damit gleichzeitig den Weg, auf dem sich 
uns die Welt erschließt. Die Partikularität des eigenen Standpunktes ist dabei 
nicht aufgehoben, aber die eigene Sichtweise wird im gleichen Maße allgemei-
ner, wie ich die ebenfalls partikularen Perspektiven Anderer in meinem Urteil 
berücksichtige – ein Vorgang, den Arendt unter Rückgriff auf Kant auch als 
»erweiterte Denkungsart« umschreibt.31 Da der Gemeinsinn das menschliche 
Vermögen ist, mit der auf einer Pluralität von Perspektiven sich gründenden 
Wirklichkeit fertig zu werden, spricht Arendt auch von einem »Sinn für die 
Wirklichkeit« (DTB, S. 595), den man darum »auch einfach Weltsinn nennen 
könnte.«32 

Es ist genau dieses Verständnis weltlicher Wirklichkeit, das in Arendts Den-
ken untrennbar mit der Vorstellung von Ortsgebundenheit verbunden ist. Denn 
um von einer so verstandenen Wirklichkeit sinnvoll sprechen zu können,  

                                                           
30 Arendt, Hannah: Politische Erfahrungen im 20. Jahrhundert. Seminarnotizen 1955 und 

1968, in: Heuer, Wolfgang und von der Lühe, Irmela (Hg.): Dichterisch denken, Göt-
tingen: Wallstein 2007, S. 213–223, im Folgenden zitiert als PE, hier S. 218. 

31 Arendt, Hannah: Das Urteilen. Texte zu Kants politischer Philosophie, München: 
Piper 1985, S. 94ff.; vgl. Kant, Immanuel: Die Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe, 
hg. v. Wilhelm Weischedel, Bd. X, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1996, B 158f. 

32 Arendt, Hannah: Kultur und Politik, in: Dies: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. 
Übungen im politischen Denken I, hg. v. Ursula Ludz, München: Piper 2000, S. 277-
302, hier S. 299, kursiv R.T. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 | RENÉ TORKLER 

 
»bedarf es immer einer Pluralität von Menschen oder Völkern und einer Pluralität von 
Standorten, um Wirklichkeit überhaupt erst möglich zu machen und ihren Fortbestand zu 
garantieren. Welt, mit anderen Worten, entsteht nur dadurch, daß es Perspektiven gibt, sie 
ist nur jeweilig, als die so oder anders gesichtete Ordnung von Weltdingen.«33 
 
Die Welt ist uns also immer nur als etwas Perspektivisches zugänglich; über-
haupt ist sie außerhalb dieser immer partikularen Einzelperspektiven nicht ei-
gentlich real. So dürfen wir wohl auch Arendts Überlegungen des Denktagebu-
ches deuten, wo sie schreibt, »das Individuelle […] [sei] also eigentlich die 
Wirklichkeit, wie sie wirklich ist« (DTB, S. 19). Da Welt immer nur jeweilig ist, 
ist sie uns immer nur über plurale Perspektiven zugänglich, die jeweils individu-
elle Standorte voraussetzen. Der allgemeine Zusammenhang der Welt erschließt 
sich also immer von einem individuellen Ort aus. Hier zeigt sich bei Arendt eine 
deutliche Konvergenz zu Strömungen in der aktuellen Phänomenologie, welche 
die starke Bedeutung des Verortet-seins für den Weltzugang herausstellen: »Wir 
kommen zur Welt – wir kommen in sie hinein und immer wieder zu ihr zurück – 
als immer schon an einem Ort befindlich.«34 

Dieser Zug in Arendts Denken wird auch da deutlich, wo sie den Gemeinsinn 
beschreibt als »Sinn, durch den wir Wirklichkeit qua Wirkliches erfassen, als 
derjenige, durch den wir uns im Wirklichen orientieren.« (DTB, S. 595; kursiv 
R.T.) Erst und nur indem wir uns von einem Ort aus und mit einer konkret-
individuellen Perspektive – »qua Wirkliches« – zu Anderen, ihren Standtorten 
und Perspektiven, ins Verhältnis setzen, erschließen wir uns die Wirklichkeit der 
Welt. In einem letzten Schritt wird sich nun zeigen, dass weder der Begriff des 
Orientierens noch der des Standorts für Arendt rein metaphorisch gemeint sind, 
sondern dass beide innerhalb von Arendts Denken vielmehr eine ganz konkret 
räumliche Bedeutungsdimension aufweisen. 
 

 
ORT UND ORIENTIERUNG 
 
Kommen wir nun zurück zu unserer eingangs gestellten Frage, was es eigentlich 
heißt, sich zu orientieren. Wir hatten die Orientierung bei Heidegger in Sein und 
Zeit als etwas kennengelernt, das aus dem Verweisungszusammenhang der Welt 

                                                           
33 Arendt, Hannah: Was ist Politik? München: Piper 1993, S. 105. 
34 Casey, Edward S.: »Vom Raum zum Ort in kürzester Zeit. Phänomenologische Prole-

gomena«, in: Phänomenologische Forschungen 2003, S. 55-95, hier S. 60. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 69 

heraus zu denken ist und dabei eher als eine Form passiven Orientiertseins ver-
standen werden muss, das auf der ursprünglichen Ausrichtung des Daseins auf 
seine Umwelt beruht. Dabei handelte es sich um einen Vorgang, der unverkenn-
bar räumliche Züge der Weltlichkeit betrifft: Das Dasein, das je meines ist, er-
fährt sich dabei in seiner Ausrichtung auf Zuhandenes. »Wenn Dasein ist, hat es 
als ausrichtend-entfernendes je schon seine entdeckte Gegend.« (SuZ, S. 108) 
Diese grundlegenden Überlegungen zur Räumlichkeit des Daseins finden in 
Heideggers Analyse der Mitwelt zwar keine explizite Aufnahme; im mitweltli-
chen Zusammenhang scheint kein der Orientierung entsprechender Zusammen-
hang mitgedacht zu sein. Wir waren jedoch davon ausgegangen, dass diese 
Räumlichkeitsanalyse auch als Fundierung seiner Analyse der Mitweltlichkeit 
verstanden werden kann. 

Mit Blick auf spätere Schriften wird zudem deutlich, dass der Zusammen-
hang von Räumlichkeit und Mitsein schon in Heideggers Denken eine weit tra-
gendere Rolle spielen könnte, als viele Interpreten lange angenommen haben. So 
lässt sich nicht nur zeigen, dass das Dasein »wesentlich einen Ort bedeutet«, 
sondern »dass es auch eigentliches Mitsein bei Heidegger gibt, d.h. die Eigent-
lichkeit des Daseins […] auch durch ein räumliches Verhältnis zu Anderen zu 
gewinnen ist.«35 

Man muss allerdings klar sehen, dass sich dieser Zusammenhang bei Hei-
degger nur sehr schemenhaft abzeichnet. Das Dasein als »Ortschaft«36 zu verste-
hen ist ein Gedanke, den Heidegger erst ab den späten 40er Jahren ausarbeitet. 
Mit dem Begriff des Ortes setzt er sich besonders in seinem Vortrag über »Bau-
en Wohnen Denken« auseinander, in dem er allerdings nahelegt, dass vor allem 
Dinge als Orte zu denken sind:37 »Dinge sind Orte«38; wobei »der Bezug des 
Menschen zu Orten und durch Orte zu Räumen […] im Wohnen [beruht]« 
(BWD, S. 152). Wohnen ist hier seinsgeschichtlich als »Grundzug des Seins, 
demgemäß die Sterblichen sind« (BWD, S. 155) zu verstehen; und wenngleich 

                                                           
35 He, Nian: »Sein« und »Sinn von Sein«. Untersuchung zu einem Kernproblem Martin 

Heideggers, Eichstätt (Univ.-Diss.) 2016, S. 62, S. 170. 
36 Heidegger, Martin: Einleitung zu: »Was ist Metaphysik?« (1949), in: Ders: Wegmar-

ken, GA 9, Frankfurt a. M.: Klostermann 2004, S. 365-383, hier S. 373. 
37 Vgl. Biella, Burkhard: Eine Spur ins Wohnen legen. Entwurf einer Philosophie des 

Wohnens mit Heidegger und über Heidegger hinaus, Düsseldorf: Parerga 1998, 
S. 150. 

38 Heidegger, Martin: Bauen, Wohnen, Denken, in: Ders: Vorträge und Aufsätze, GA 
Bd. 7, Frankfurt a. M.: Klostermann 2000, S. 145-164, im Folgenden zitiert als BWD, 
hier S. 149. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 | RENÉ TORKLER 

er von den »Sterblichen« an dieser Stelle im Plural spricht, so wird ein Bezug 
zum Mitsein jedenfalls nicht explizit gemacht. Auch Heideggers spätestens seit 
Adorno39 vielproblematisierter Begriff der Heimat (vgl. ebd.), der in seinem 
Denken dieser Zeit zunehmend eine bedeutende Rolle gewinnt, wird von ihm 
wesentlich vor dem Hintergrund zu bauender und bewohnter Orte entwickelt. 
Das Verhältnis zu Anderen wiederum scheint für die Konstitution einer Heimat 
nur eine nachgeordnete Rolle zu spielen; eine Verbindung von Mitsein, Örtlich-
keit und Heimat wird von Heidegger weder in Sein und Zeit noch in Texten der 
Nachkriegszeit besonders herausgestellt. 

Hier können wir Arendts Anknüpfen an Heidegger durchaus als den Versuch 
einer sozialphilosophischen Weiterentwicklung seines In-der-Welt-seins begrei-
fen, bei der der Aspekt des Mitseins ins Zentrum der Auseinandersetzung rückt 
und gleichzeitig mit Aspekten der Ortsgebundenheit menschlichen Daseins ver-
knüpft wird. 

Auch der Heimatbegriff weist bei Arendt in weit höherem Maße als bei Hei-
degger einen zwischenmenschlichen Bedeutungsaspekt auf. Im Interview mit 
Günter Gaus sagt sie dazu: »Wenn andere Menschen verstehen – im selben Sin-
ne, wie ich verstanden habe – dann gibt mir das eine Befriedigung wie ein Hei-
matgefühl.«40 Wieder steht der Abgleich mit dem Verständnis Anderer im Zent-
rum, der auch für ihr Verständnis von Heimat konstitutiv ist. 

Diese gemeinsinnsbasierte Form des Verstehens, welche die Perspektiven 
anderer stets einzubinden sucht, ist darum auch sehr plastisch als »Ansiedlungs-
versuche«41 in einer gemeinsamen Welt gedeutet worden und Arendt selbst stell-
te sie explizit in den Kontext des Anliegens, »in der Welt zu Hause zu sein«42. 
Der zwischenmenschliche Aspekt ist ein Arendts Werk in seiner Gänze prägen-
des Charakteristikum und so können wir auch das Sich-orientieren als einen 
Vorgang der Verortung in der Welt verstehen, bei der den Anderen eine konsti-
tutive Rolle zukommt. 

                                                           
39 Adorno, Theodor W.: Jargon der Eigentlichkeit, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1964, S. 

47. 
40 Arendt, Hannah: Fernsehgespräch mit Günter Gaus, in: Dies: Ich will verstehen. 

Selbstauskünfte zu Leben und Werk, S. 46-72, München: Piper 2007, hier S. 49. 
41 Thürmer-Rohr, Christina: Verstehen, in: Heuer, Wolfgang; Heiter, Bernd und Rosen-

müller, Stefanie (Hg.): Arendt Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stutt-
gart/Weimar: Metzler 2011, S. 328–330, hier S. 329. 

42 Arendt, Hannah: Verstehen in Politik. In: Dies: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, 
S. 110-128, im Folgenden zitiert als VuP, hier S. 110. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 71 

Sich-orientieren heißt dabei zuallererst – für mich wie für Andere –, an ei-
nem Ort zu sein, von dem aus sich die Welt in meiner jeweiligen Perspektive er-
schließt. Eine solche, stets standortgebundene Perspektive ist es, die wir alle in 
die Welt einbringen. Die Welt konstituiert sich auf der Grundlage menschlicher 
Pluralität; sie setzt die Pluralität der (immer ortsgebundenen) Perspektiven not-
wendig voraus, die in der Gesamtheit ihrer Vielfalt die Welt erst als solche 
sichtbar werden lassen. Die Verwendung des Ortsbegriffs ist bei Arendt in die-
sem Zusammenhang durchaus nicht nur metaphorisch zu verstehen, es handelt 
sich keineswegs um eine bloße façon de parler. Dies wird besonders in Veran-
staltungsnotizen Arendts greifbar, in denen sie ihren Studierenden den Zusam-
menhang von Verstehen und Einbildungskraft erläuterte: 
 
»Wenn wir sagen, der Standpunkt des anderen Zeitgenossen, so liegt die Betonung zuerst 
auf Punkt, auf etwas Räumlichem. […] Der Punkt ist nicht, wie man sich fühlt oder wie 
die andere Person sich fühlt, sondern WIE DIE WELT AUSSIEHT. […] Wenn ich je-
manden […] verstehen will, muss ich zuerst wissen, von welchem Standpunkt aus er die 
Dinge betrachtet, und das heißt, wo in der Welt er sich befindet. Ich muss mir die Welt 
von seinem Standpunkt aus vorstellen. […] 
Die Annahme ist: es ist die gemeinsame Welt von uns allen, und das, was zwischen mir 
und diesem anderen Ort liegt […], trennt und verbindet einen zugleich mit ihm. Das ist die 
Bedeutung von EINER Welt.« (PE, S. 215) 
 
Wie Heidegger sah Arendt im Vermögen der Einbildungskraft eine von Kants 
größten Entdeckungen – wenngleich beide sich in ihrer Interpretation deutlich 
vom Kantischen Original entfernten. An anderer Stelle beschreibt Arendt die 
Einbildungskraft auch als den »einzige[n] innere[n] Kompass«, der es den Men-
schen erlaube, sich »in der Welt zu orientieren.« (VuP, S. 127) Auch in dieser 
Formulierung wird die räumliche Charakteristik der aus einer Pluralität von Per-
spektiven konstituieren Welt von Arendt klar herausgestellt. Dabei werden diese 
Perspektiven explizit als Orte verstanden, von denen aus jeder Zugang zur Welt 
seinen Anfang nehmen muss.  

Wie konkret dieser Gedanke der Ortsgebundenheit des Weltzugangs sich für 
sie darstellte, zeigt sich nicht zuletzt an ihrer Diskussion des ortsgebundenen, 
»unbeweglichen Eigentums«, das sie in der Vita activa vom »beweglichen Be-
sitz« (VA, S. 84) klar unterscheidet:  

Sie schreibt dem Eigentum hier als einem »immer begrenzten, dafür aber 
greifbaren und handhabbaren Stück Welt« (VA, S. 85) eine genuin politische 
Bedeutung zu, weil es den Menschen verortet und damit weltlichen Charakter 
aufweist: »Kein Teil der uns gemeinsamen Welt wird so dringend und vordring-

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 | RENÉ TORKLER 

lich von uns benötigt wie das kleine Stück Welt, das uns gehört zum täglichen 
Gebrauch und Verbrauch.« (VA, S. 86) Die Bedeutung des Eigentums offenbart 
sich damit als die eines Ortes, der unsere Verbindung zur Welt garantiert, »gera-
de weil es selbst so sicher in der Welt verankert ist.« (VA, S. 135) Dabei geht es 
nicht um eine Form materiellen Vermögens, die als Voraussetzung dafür gedacht 
würde, zu politischer Partizipation berechtigt zu sein. Es geht vielmehr um die 
Möglichkeit eines ganz konkret gedachten Standpunktnehmens in der Welt, ei-
ner Verortung, die meine Perspektive sowohl festlegt als auch ermöglicht und 
von der aus sich mir die Welt erschließt. 

Ein letzter Punkt gehört in diesen Kontext, wenngleich er nur noch angedeu-
tet werden kann. Zwar ließe es sich auch biographisch deuten, dass Heimat und 
vor allem Heimatlosigkeit bei Arendt einen sich durch ihr gesamtes Werk zie-
hendes Thema darstellt – und auf ihre langjährige Staatenlosigkeit ist in diesem 
Zusammenhang mit einigem Recht immer wieder hingewiesen worden. Aber 
genau wie Arendts Diskussion der »displaced persons« auch verdankt sich dieser 
Zug in ihrem Denken ganz wesentlich der Einsicht, dass es eben eines Ortes be-
darf, an dem man ist, um in der Welt sein zu können. Ort- und Weltlosigkeit ge-
hen in ihrem Werk miteinander einher. 

Der auf Heideggers Gedanken des Mitseins gegründete Vorstellung einer 
von Pluralität geprägten Welt erweist sich als der Rahmen, in dem weltliches 
Verortetsein möglich wird.43 Nur in einer mit anderen geteilten Welt, in der ich 
mich zunächst verorte, um mich sodann zu den Anderen ins Verhältnis setzen zu 
können, ist Orientierung in einem umfassenden Sinne überhaupt möglich.44 

Tatsächlich benötigt man also für Orientierung weit mehr, als die bei Kant 
angenommene Unterscheidung von rechts und links: Es ist dafür zu allererst ent-
scheidend und unumgänglich, einen Ort in der Welt zu haben. 

                                                           
43 Wie Benhabib zeigt, ist es auch mit Blick auf die räumliche Charakteristik dieser plu-

ral konstituierten Welt auch wieder der Totalitarismus, der als ›eisernes Band‹ die Ne-
gativfolie von Arendts Denken darstellt, weil er alle Zwischenräume zwischen den 
Menschen und so menschliche Pluralität zerstört: »Der Totalitarismus hat überhaupt 
keine räumliche Topologie«. S. Benhabib: Der öffentliche Raum, S. 81. 

44 Vgl. Torkler, René: Philosophische Bildung und politische Urteilskraft. Hannah 
Arendts Kant-Rezeption und ihre didaktische Bedeutung, Freiburg: Alber 2015, 
S. 116. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004 - am 14.02.2026, 11:42:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

