
B. Systematisch-geschichtlicher Vorlauf

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wie jedes philosophische Themenfeld und jede philosophische Kon-
zeption so hat auch die »Interkulturelle Philosophie« ihre geschicht-
liche Herkunft und ihren systematischen Vorlauf. Gewiß, gerade
hinsichtlich Interkultureller Philosophie mögen sich diese Hinter-
gründe ganz verschieden ausnehmen, an einer methodischen und
systematischen Herleitung wird kein ernstzunehmender Ansatz vor-
beikommen können. So neu und virulent das Problemfeld der Inter-
kulturellen Philosophie auch sein mag, ihre mögliche innovative
Sprengkraft wird sie allein aus der Aufnahme und Berücksichtigung
denkerischer Gesetzmäßigkeiten und philosophischer Entwicklungs-
stadien erhalten. Daß hierbei eine stetige Neu- und Uminterpreta-
tion einstmals überzeugender Evidenzen notwendig einhergeht, liegt
auf der Hand. Nichts ist zeitkontingenter als das Verkünden ewiger
Wahrheiten. Und doch scheint es das Privileg philosophischer Be-
mühungen immer gewesen zu sein, über alle zeit- und situations-
bedingten Entwürfe hinaus einen diese überschreitenden Wahrheits-
anspruch zu vertreten.

»Interkulturelle Philosophie« hat vornehmlich mit zwei Grund-
schwierigkeiten zu rechnen. Entweder man treibt Philosophie im
Sinne des Allgemeinheits–, Formal- und Universalaspektes – dann
vermögen kulturelle Varianten nichts Wesentliches beizusteuern –,
oder man orientiert sich an den Differenzen und Kontexten der Kul-
turen und versucht von dort aus zu argumentieren – dann gerät man
in einen heillosen Relativismus, der stets ein erstes Anzeichen un-
oder vorphilosophischer Praxis darstellt. Als Folge sieht man sich
dem Widerspruch gegenüber, wonach zum einen Philosophie betreffs
ihrer Grundfesten keine interkulturelle Fragestellung sein kann, zum
anderen aber genau diese Feststellung ihren beanspruchten Univer-
salcharakter verliert, berücksichtigt man die mit der kulturellen und
geistesgeschichtlichen Herkunft aufs Engste verbundenen Grund-
begriffe und Kategorien dessen, was unter Philosophie gewöhnlich
verstanden wird. Der mit Verve vorgetragene Universalaspekt
scheint sich der Hypostasierung seiner Partikularität nicht bewußt
zu sein. Ein zweiter, diesmal philosophischer Sündenfall? Einerseits.
Andererseits, helfen Relativierung und Pluralisierung wirklich wei-
ter, wenn man dabei Gefahr läuft, die mit der Philosophie einher-
gehenden Grundlegungs- und Geltungsfragen preiszugeben?

Nun, man könnte sich dahingehend behilflich sein, daß man
eine Arbeitsteilung der Wissenschaften vorschlägt, so daß sich – ein
Beispiel – Ethnologe und Philosoph nicht ins Gehege kommen; eine

67

Systematisch-geschichtlicher Vorlauf

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Art Neuauflage der Unterscheidung von Einzel- und Universalwis-
senschaft. Geht das? Ist nicht jeder Ethnologe schon ein Philosoph,
insofern er sich beständig seiner Grundbegriffe und Methodenfragen
zu vergewissern hat, denen stets auch Universalkriterien innewoh-
nen? Die Ethnologie der letzten Jahrzehnte hat sich, nimmt man den
Fortschritt des Faches hinsichtlich seiner Selbstklärung und Selbst-
reflexion zum Maßstab, mehr ihrer Grundlegungsfragen und metho-
dischen Problemstellungen angenommen denn dem Erforschen von
Inhalten.1 Umgekehrt, ist nicht jeder Philosoph auch ein Ethnologe
seiner selbst und seines eigenen Faches, insofern darin das jeweilige
Begriffsinventar das Selbstverständnis der entsprechenden Kultur
widerzuspiegeln scheint? Die alten Grenzziehungen jedenfalls sehen
sich angesichts der zunehmenden Herausforderung der Interkul-
turalität in Frage gestellt, wenn sie nicht schon obsolet geworden
sind.

Wenn also der Topos »Interkulturelle Philosophie« beibehalten
werden soll, dann gilt es zweierlei zu beachten: Zum einen wird sich
das philosophische Paradigma auf die vielen anderen Kulturwelten
hin öffnen müssen, zum anderen – und dies scheint der weitaus
schwierigere Weg zu sein – wird es sich bezüglich seiner Grundlagen
einer erneuten Selbstkritik zu unterziehen haben.

Wenn nun im folgenden mit Kant, Husserl und Heidegger drei
Denkschritte der Philosophie skizziert werden, dann geschieht dies
genau in der Absicht dieser selbstkritischen Schrittfolge des philoso-
phischen Denkens. Es mag dabei manchen verwundern, daß genau
diese drei als Vorläufer interkulturellen Denkens herhalten sollen,
gelten sie doch mutatis mutandis als Prototypen europäisch-abend-
ländischer Denkkultur. Daß bezüglich dieser Einschätzung zudem
formidable Formulierungen zu finden sind, tut hierbei ein übriges.2

Aber, unter philosophischen Kriterien geht es vordergründig

68

Systematisch-geschichtlicher Vorlauf

1 Vgl. den nach wie vor gültigen Band von E. Berg/M. Fuchs 1999; insbes. die Einlei-
tung von M. Fuchs/E. Berg, Phänomenologie der Differenz. Reflexionsstufen ethnogra-
phischer Repräsentation, 11–108.
2 Vgl. R. A. Mall 1995; H. Kimmerle 1996, 20–25, passim. Insonderheit die diversen
Einzel- und Kulturwissenschaften scheuen hierbei keine Mühe, die entsprechenden
»Stellen« aus der philosophischen Literatur als Belege anti-interkulturellen Denkens
aufzusuchen. Wenn hierin auch etwas Richtiges gesehen ist, so gälte es doch mit Kant
darauf hinzuweisen, daß eine Erhebung »ex datis« stets mit einer Selbstklärung »ex
principiis« einhergehen muß, ja daß erstere nur Sinn auf der Grundlage der letzteren
machen kann.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nicht so sehr um empirische Darlegungen der einzelnen Denker hin-
sichtlich anderer Kulturen, die aufgrund der Zeitbedingtheiten zu-
meist bestimmten Vorurteilen aufsitzen, sondern um die Grundlagen
denkerischer Notwendigkeiten. Daher macht es einigen Sinn, im Ge-
folge der drei Genannten zunächst auf den dimensionalen Unter-
schied zwischen transzendentaler Begründungs- und empirischer
Gegebenheitsebene abzuheben. Zieht man einmal, bei allen nuan-
cenreichen Differenzen, das Anliegen transzendentaler Betrach-
tungsweise auf einen Nenner zusammen, so ließe sich folgendes fest-
halten: Der transzendentale Gesichtspunkt steht nicht einfach gegen
empirische Befunde, er fragt vielmehr nach den Voraussetzungen
und Bedingungen der Möglichkeit von Erscheinung, von Empirie,
von Gegebenheit. Für unseren Fragekomplex bedeutet dies, daß alles,
was unter Realität, Empirizität, Faktizität firmiert, selber seiner Be-
gründung und Geltung bedarf und also nicht für bare Münze genom-
men werden kann. Das Votum für die transzendentale Dimension
versteht sich demnach nicht als Gegeninstanz zu empirischen Befun-
den, schon gar nicht als Neuaufwasch alter Prinzipienstreitigkeiten à
la Geist vs. Materie, Bewußtsein vs. Sein, usf. Sein Anliegen gilt zu-
vörderst dem Bemühen, die jeweiligen Bedingungen der Möglichkeit
von Erscheinenkönnen überhaupt, also von »Realität« freizulegen.
Kant kommt wie keinem anderen das Verdienst zu, hierfür die not-
wendigen denkerischen Einteilungen und Unterscheidungen darge-
legt zu haben. Allerdings geht diesem Unterfangen die Vorentschei-
dung voraus, wonach Philosophie die »Realität« so hinnehme, wie sie
sei, nur daß sie deren Bedingungskriterien aller Erkenntnis und Er-
fahrung aufzeige. Daß nun mit der »Entdeckung« der transzendenta-
len Bedingungsfolien zugleich auch die Gegebenheitsweise und der
Sinn von Realität in Frage steht, dies konnte Kant noch nicht sehen.
Auch blieb diese Einsicht den Folgeprogrammen des Deutschen Idea-
lismus verborgen, insofern es in diesen stets um die Reflexionsgestalt
der transzendentalen Subjektivität selber ging, für die alles reale Ge-
schehen mehr oder weniger Anlaß, Verifikation oder eben bloße »Er-
scheinung« dieser Reflexivität sein konnte (Sh. Fichte, Schelling, He-
gel). Erst mit dem Auftreten der Phänomenologie, so eine unserer
wichtigen Thesen, gelingt es, die konstitutive Bezüglichkeit von Sub-
jekt und Objekt so aufzuzeigen, daß darin deutlich wird, inwiefern
über Sinn und Geltung von Realität und Vernunft je neu zu verhan-
deln ist. Hat man einmal gesehen, daß alle Realitätserfassung am
Modus, also am »Wie« des Erfassens hängt, so relativiert sich der

69

Systematisch-geschichtlicher Vorlauf

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sogenannte Realitätsblick auf einen bestimmten Sinn von Realität,
der vielleicht der gewohnte oder gewöhnliche sein mag, der aber des-
halb nicht mehr »Realität« beanspruchen kann als andere. Es geht
aber auch gar nicht um eine Relativität verschiedener Realitäts-
ansichten, sondern dem voraus um die Konstitutionsbedingungen
von Realität. Anders gesagt: Die Realität bleibt nicht diejenige, für
die man sie hält, sie erweist sich als weitaus lebendiger, sinnträchtiger
und vielschichtiger. Zugespitzt formuliert hieße dies zugleich, das in
allem »Realen« liegende »Mögliche« so hervorzuarbeiten, daß deut-
lich wird, inwieweit »alle Realität« weit hinter ihren Möglichkeiten
zurückbleibt und auch bleiben muß. Anders gesagt bedeutete dies,
daß nichts auch schon es selbst ist, so wenig wie es ein solches
»Selbst« als zu erreichende Zielgestalt gibt.3

Es ginge daher vielmehr um die Einsicht in ein unvorwegnehm-
bares Prozeßgeschehen, um ein Unterwegssein, aus dem sich die Be-
dingungs- und Prinzipienebenen gemeinsam mit den Erfahrungs-
und Erscheinungsebenen auseinander hervorarbeiten. Die Realität
ist nicht die Realität und sie ist immer schon über sich hinaus. Wer
dies für Idealismus hält, verkennt, daß es hier um einen Realitäts-
begriff zu tun ist, der sich aus einem Konstitutionsgeschehen heraus
allererst er-möglicht, der also seine Möglichkeitsbedingungen mit
dem Konstitutionsgeschehen allererst er-wirkt sieht. (Die Idealis-
mus-Realismus-Kontroverse greift hier nicht mehr, zumal darin stets
die eine Seite von der anderen zehrt, also auf diese zurückverwiesen
wird.) In diesem Sinn ist die Möglichkeit in der Tat die höhere Wirk-
lichkeit.

70

Systematisch-geschichtlicher Vorlauf

3 Auch schon Kants Unterscheidung zwischen phänomenalem und noumenalem Be-
reich verweist im Grunde darauf, daß alles »Reale« dem Aufweis seiner Bedingungs-
strukturen bedarf, wodurch die Bereiche als dimensional verschiedene erst möglich und
einsichtig gemacht werden können. Ja für Kants praktische Philosophie zeigt sich die
Differenz zwischen »Sein« und »Sollen« als conditio sine qua non. Es geht Kant nicht
darum, »Gründe anzunehmen von dem, was geschieht, sondern Gesetze von dem, was
geschehen soll, ob es gleich niemals geschieht, d. i. objektiv-praktische Gesetze.« (Kant
WA VII, BA 62) Allerdings bleibt Kants Sittengesetz notwendig formal bestimmt, so
daß sowohl der Realitäts- als auch der Erfahrungsbegriff als material getränkte keine
Hilfe für ein Handeln »aus Pflicht« sein können, im Gegenteil, sie tendieren aufgrund
ihrer Zielorientiertheit auf konkrete Zusammenhänge beständig dazu, die Postulate des
moralischen Gesetzes außer Kraft zu setzen. Von Kants Ansatz her ist dies völlig über-
zeugend, allein sein Konzept steht und fällt natürlich mit einem Begriff von Realität
und Erfahrung, die immer schon vorausgesetzt sind und die daher auch nur aposterio-
rischen Belang haben können.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hat Kant die gegenseitige Bedingungsfunktion von Begriff und
Anschauung, wenn man so will, auch von Denken und Erfahren auf-
gewiesen, womit der Schritt in die transzendentale Verfaßtheit von
Verstand und Vernunft getan ist, so übernimmt der mittlere Husserl
der transzendentalphilosophischen Wende dieses Paradigma mit der
Neuintonation, wonach alles Erscheinen nicht »bloße Erscheinung«
ist, sondern das In-Erscheinung-treten der transzendentalen Struk-
tur selber markiert. Mit Husserl hat sich dasjenige, was nach Kant
argumentativ zu begründen bleibt, ergo nach apriorischen Gesetz-
mäßigkeiten erkannt bzw. postuliert werden muß, zu erweisen und
zu zeigen. Das, was zur Erscheinung kommt, zeigt den Logos allen
Erscheinens, verleiht erst die Einsicht, sprich die Evidenz einer Sache.
Dies ist der eigentliche Sinn der Phänomenologie, daß sie weder nur
nach allgemeinen Geltungsprinzipien und Kategorien Ausschau hält,
noch sich in bloßer Deskription sogenannter Phänomene gefällt, son-
dern daß sie die Bedingungen der Möglichkeit von Erscheinen und
Erfahren, die nicht jenseits ihrer selbst zu finden sind, zu ihrem
Thema macht. Die Phänomenologie hebt, so könnte man sagen, die
Phänomene über ihre bloße Erscheinungsfunktion hinaus auf ihre
transzendentale Dimension, indem sie deren jeweilige Erscheinungs-
bereiche und Erscheinungsweisen, also die Bedingungen ihres mög-
lichen Gegebenseins (mit)analysiert. Erst dadurch werden Phänome-
ne überhaupt erst zu ›Phänomenen‹. Die Kantische Beweisstruktur
der »Gegebenheit« sieht sich in die diese begründende Erweisstruk-
tur der »Selbstgegebenheit« überführt. Husserls Transzendental-
begriff geht daher immer auch mit dem Erscheinenkönnen und der
Selbst-erfahrung der Phänomene schwanger, auch wenn dies nicht
immer in der zu wünschenden Klarheit geschehen ist.

Der Schritt Heideggers besteht, nur kurz angedeutet, darin, daß
er die Transzendentalität aus ihrem alleinigen Verhaftetsein im Be-
wußtsein befreit, indem er die tiefere, weil begründende Schicht der
Existenzialität des Daseins freilegt. Bewußtsein und Erkenntnis las-
sen sich so als nunmehr abgeleitete Modi jenes Daseins fassen, das
sich aus dem existentialen Vollzug seiner selbst heraus versteht, ja
das dadurch überhaupt erst diesen seinen »Seinssinn« versteht und
dadurch auch allererst versteht, was es mit ihm als erkennendem
Wesen auf sich hat. Auch hier wird der transzendentale Gesichts-
punkt beibehalten, auch wenn er eine Ebene tiefer die existenziale
Dimension aufnehmend ›ontologische‹ Qualität erhält. Mit Heideg-
ger, darauf wird zurückzukommen sein, verwandelt sich im ganzen

71

Systematisch-geschichtlicher Vorlauf

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der Sinn von Ontologie, so daß das, was erkenntnistheoretisch als
»Ontologie« bezeichnet wird, jetzt unter der Bezeichnung »ontisch«
firmiert.

Ich verstehe also unter ›transzendentaler Dimension‹ jenes phi-
losophische Vorgehen, das sich neben seiner Begründungsfunktion
zugleich seiner Zeige- und Erhellungsfunktion besinnt. Daher sind
Kant, Husserl und Heidegger wichtige Voraussetzungen für ein in-
terkulturelles Denken, das, will es nicht hinter seinen Herausforde-
rungen zurückbleiben, stets beiden Ansprüchen Genüge zu leisten
hat. Bei allen dreien ist dieser transzendentale Gestus unübersehbar,
auch wenn oder besser, gerade weil er jeweils einen neuen Schritt
vornimmt und dadurch neue Phänomenfelder und -ebenen zum Vor-
schein bringt.

Es macht einen entscheidenden Unterschied, ob man die Realität
so hinnimmt, wie sie einem scheinbar unmittelbar und ungebrochen
gegeben ist, als empirischen Befund und Faktenzusammenhang, die
es zu beschreiben und auszugliedern gilt, oder ob man sich der Be-
dingungs- und Grundstrukturen aller Vorausgesetztheit annimmt,
also die ›transzendentale‹ Dimension berücksichtigt. Der Unterschied
macht sich spätestens in der Konsequenz bemerkbar, daß bei erste-
rem nur das bestätigt wird, was eh’ schon vorausgesetzt war, nur eben
theoretisch ummantelt, hingegen bei letzterem die Konstitutions-
bedingungen so in die Analysate mit einfließen, daß diese dadurch
erst Erhellung finden. Der Graben verläuft sozusagen zwischen
schon Gewußtem, das als implizites Wissen nur explizit zu machen
ist, und einer Auf-klärung und Auf-hellung, in denen es immer um
ein Auf-gehen der Phänomene geht, also auch um ein Auf-gehen von
Erkenntnis und Erfahrung, und nicht zuletzt um ein Wissen um die-
ses Geschehen.

Gleichwohl, alle drei werden selber wiederum nur Vorläufer des
interkulturellen Paradigmas sein können. Mit ihren Analysaten ge-
langt man, wenn man so will, an die Pforten interkulturellen Den-
kens, allein der Übertritt in dieses wäre mit jüngeren Autoren zu
unternehmen, die denn auch in den verschiedenen Phänomenanaly-
sen diskutiert und zu Rate gezogen werden. Der Fragefokus der Inter-
kulturalität sprengt geläufige Denkkategorien wie Identität und/oder
Differenz, Selbigkeit und Andersheit, ja er scheint sich den gängigen
Unterscheidungen von Allgemeinheit und Besonderheit, Einheit und
Vielheit zu entziehen. Er findet sich vielmehr wieder in der Erfah-
rung des Anderen und Fremden, sieht sich mit Differenzerfahrungen

72

Systematisch-geschichtlicher Vorlauf

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


konfrontiert, die schließlich auf eine »Differenz der Welten« zulau-
fen, die weder überbrückt noch nicht überbrückt werden kann. An-
gesichts des Anspruchs und der Forderung einer Pluralität der Wel-
ten, jenseits von Essentialismus und Phänomenalismus, nehmen sich
die drei Konzepte denn doch noch als »logozentristisch« und »euro-
zentristisch« aus, insofern ihnen diese Problemstellung – bei Heideg-
ger wären hier durchaus Einschränkungen zu machen – verschlossen
geblieben ist und auch aus denkerischer Notwendigkeit verschlossen
bleiben mußte. Die Philosophie, und sie galt zunächst als abendlän-
disch-europäische Philosophie – eine »Tautologie«, wie Husserl und
auch Heidegger noch betonten –, scheitert gewissermaßen an sich
selbst, insoweit sie an ihren alten Paradigmen festhält und nicht in
der Lage ist, sich jener Themenstellung, jener Herausforderung und
jenem Anspruch, wie sie mit der Interkulturellen Philosophie auf den
Plan treten, zu öffnen. Aber, und dies bliebe hier schon festzuhalten,
über Europa und den Westen hinaus gelangt man nur, indem man
durch diese hindurch gegangen ist.4 Im folgenden sollen in der gebo-
tenen Kürze jene wichtigen Grundzüge von Kant, Husserl und Hei-
degger erläutert werden, die als eine Art Prolegomena interkulturel-
len Denkens gelten können.5

73

Systematisch-geschichtlicher Vorlauf

4 Gehen Kant und Husserl sozusagen noch als »die guten Europäer« durch, so kündigt
sich bei Heidegger schon ein eigentümliches Brüchigwerden an. Er hat die Grundlagen
des »Logos« aus seiner Verhaftetheit in Bewußtsein und Vorstellung gelöst, was bei-
spielsweise vornehmlich die japanischen Denker aufforderte, aufgrund ihrer Heidegger-
Rezeption sich ihrer eigenen Denkkultur neu zu besinnen. Im Verhältnis dazu nimmt
sich die angelsächsische und amerikanische Tradition der Analytischen Philosophie als
ein Teilproblem des Logozentrismus aus, insofern dort cum grano salis ein Begriff von
Realität vorausgesetzt ist, der allererst in Frage steht.
5 Der Rückgriff auf diese Autoren sieht sich auch darin bestärkt, daß alle drei – gewiß
aus unterschiedlichen Intentionen und auch in unterschiedlicher Gewichtung – als me-
thodologische Grundpfeiler interkultureller Diskurse aufzufinden sind. Kant etwa be-
dient die Anliegen vornehmlich der Universal- und Globalisierungstheoretiker, ebenso
wie mit ihm die Phänomenbereiche der Moralität, der Ethik, bis hin zu den Menschen-
rechtsdebatten Verdeutlichung finden. Husserl wird insbesondere hinsichtlich der Fra-
gen der Intersubjektivität, der Fremderfahrung und der Lebenswelt fruchtbar gemacht.
Vornehmlich von japanischer und auch koreanischer Seite aus erfährt Heideggers Den-
ken große Resonanz, kommt doch sein Konzept in seiner subjektkritischen Pointe den
asiatischen Denkansätzen um einiges näher.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Die transzendentalphilosophische
Grundierung (I. Kant)

1. Der neue Schritt der Philosophie

1.1 Transzendentale Dimension und Metaphysik

Gegenüber den Vorläufern Locke und Hume, aber auch gegenüber
Descartes, Spinoza und Leibniz, die, wenn man so will, von einem
»absoluten« Standpunkt aus ihre Begründungsarbeit führten, kam
es Kant darauf an, die tatsächliche Leistung von Verstand und Ver-
nunft zu untersuchen. Es sprang dabei der Aspekt der Endlichkeit
aller Erkenntnis und Handlung heraus, was zu begründen kein ein-
faches Unterfangen darstellte, galt es doch, die Systematik der Ver-
nunft selber in ihrer Gänze nicht preiszugeben. Ja, verläßt man dieses
Gesamtsystem der Vernunft, so stellt man sich außerhalb vernünfti-
ger, sprich systematischer Notwendigkeit. Vernunft, so lautet die im-
plizite Forderung, muß sich in ihrem grundsätzlichen Systemcharak-
ter erweisen, muß als Wissenschaft auftreten können, und hat
zugleich die Grundfragen der Metaphysik zu beantworten. Dieser
gewaltigen Aufgabe wollte sich Kant mit seinem Programm tran-
szendentalphilosophischer Begründung stellen, was er selber ja nicht
weniger als eine »Revolution der Denkart« (KrV, B XI) bezeichnete.1

Die langanhaltende Tradition transzendentalen Denkens wird

74

1 Der Rückbezug auf Kopernikus mag erstaunen, aber er zeigt das Selbstbewußtsein
Kants, der nach dem Modell naturwissenschaftlicher Denkart das philosophische Den-
ken neu begründen wollte. »In jenem Versuche, das bisherige Verfahren der Metaphysik
umzuändern, und dadurch, daß wir nach dem Beispiele der Geometer und Naturforscher
eine gänzliche Revolution mit derselben vornehmen, besteht nun das Geschäfte dieser
Kritik der reinen spekulativen Vernunft. Sie ist ein Traktat von der Methode, nicht ein
System der Wissenschaft selbst; aber sie verzeichnet gleichwohl den ganzen Umriß
derselben, so wohl in Ansehung ihrer Grenzen, als auch den ganzen inneren Gliederbau
derselben.« (KrV, WA Bd. III; B XXII f.) [Soweit nicht anders angegeben beziehen sich
die Stellenangaben im laufenden Text auf die »Kritik der reinen Vernunft« (KrV), WA
Bde. III/IV]

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


durch Kant auf eine neue Stufe ihrer selbst gehoben. Der Schritt über
alle Erfahrung hinaus wird getan allein um der Bedingungen und
Begründung der Erfahrung willen, nicht aber um der Erfahrung in
all ihren Zufälligkeiten und »Subjektivismen« abzuschwören. Das
»Transcendere« (Überstieg) aller Erfahrung erweist sich als erfah-
rungskonstitutiv, gerade dadurch, daß es auf die Bedingungen aller
Erkenntnisprinzipien zurückgeführt wird. Die Möglichkeit jeglicher
Erfahrung hängt schlicht an den apriorischen Bedingung unserer Er-
kenntnis. »Ich nenne« – so lautet eine prominente Stelle aus der
»Kritik der reinen Vernunft« – »alle Erkenntnis transzendental, die
sich nicht so wohl mit Gegenständen, sondern mit unserer Erkennt-
nisart von Gegenständen, so fern diese a priori möglich sein soll,
überhaupt beschäftigt. Ein System solcher Begriffe würde Transzen-
dental-Philosophie heißen.« (KrV, B 25) Da Erfahrung nach Kant
immer gegenstandsbezogen sein muß und auch empirisch verfaßt ist,
geht es dem transzendentalen Projekt um die Leistungsbedingungen
von Gegenständlichkeit als solcher, die selber nicht empirisch verfaßt
sein kann. Es bedarf hierzu der höheren Erkenntnisvermögen von
Verstand und Vernunft, die eine gänzlich andere Herkunft haben
müssen als die an die Sinnlichkeit gebundene Empirie. Die Leistung
dieser höheren Vermögen besteht nun bekanntlich darin, vor aller
Erfahrung für die apriorische Grundstruktur allen Erfassenkönnens
und aller Erkenntnis zu sorgen. Und diese ist unmittelbar mit jener
Grundleistung verbunden, die Kant das »Radikalvermögen all un-
serer Erkenntnis«, die »transzendentale Apperzeption« (A 104 ff.)
nennt. An diese sind vor allem zwei Aspekte notwendig geknüpft:
Jener der Gegenstandssetzung (1) und jener der Einheitsstiftung (2),
die nicht unabhängig voneinander bestehen können.

Ad 1) Mit »Gegenstand« meint Kant im Unterschied zum empi-
rischen Befund jenen »transzendentalen Gegenstand«, den er auch
transzendentales »X« nennt, mit dem deutlich gemacht werden soll,
daß alles Denken und Vorstellen als der Leistung des Verstandes in
nichts anderem besteht als in dem Rückbezug auf die formale Bedin-
gungsstruktur der Synthesisleistung, der das formale X als transzen-
dentalem Gegenstand korrespondiert. Der Gegenstand ist also vor
aller inhaltlichen Bedeutung in seinem formalen Grundcharakter er-
wiesen, der inhaltlich völlig leer bleibt und bleiben muß, da hiermit
überhaupt erst das Entgegenstehen des Gegen-standes deutlich wer-
den kann. Auf der Ebene des Verstandes korrespondiert diesem
»Gegenstand« die Vorstellung, auf der Ebene der Vernunft die Idee,

75

Der neue Schritt der Philosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wobei die Verstandesebene auf die Anschauungsformen und die
Gegebenheit des sinnlichen Materials angewiesen ist. Der entschei-
dende Schritt besteht aber darin, »Objektivität« – eine andere Be-
zeichnung für »Gegenstand« – als Korrelat jenes Subjektes gewon-
nen zu haben, das sich als das Allgemeine von Subjektivität
überhaupt, also als das transzendentale Subjekt erweist. Objektivität
kann es nur geben aufgrund der Tätigkeit des transzendentalen Sub-
jektes, die in nichts anderem als der »Synthesisleistung« besteht,
Synthesisleistung seiner selbst, was zugleich Gegenstandsbezug
(Objektivität) als solchen bedeutet. Dieser Grundbezug – der Grund
und die Begründung allen Bezugs – erweist sich zugleich als die Be-
dingungsform und Möglichkeit aller Erfahrung. Kants transzenden-
taler Hauptsatz lautet daher: »Die Bedingungen a priori einer mög-
lichen Erfahrung überhaupt sind zugleich die Bedingungen der
Möglichkeit der Gegenstände der Erfahrung.« (A 111) Kant ging es
also um die Klärung der Bedingungen der Möglichkeit von Erfah-
rung überhaupt, jener Grundbedingung, die den Menschen allererst
als Menschen zum Vorschein kommen läßt, in seinen epistemologi-
schen, kognitiven, sensitiven, anthropologischen wie moralisch-sitt-
lichen Komponenten. Es ist bekanntlich die Aufgabe des gesamten
Kategorienfeldes einschließlich der »Grundsätze«, diese Bedingun-
gen anhand ihrer transzendentalen Analyse zu elaborieren.2

Ad 2) Der Gegenstandssetzung korrespondiert die »Einheit des
Bewußtseins« (A 108), jener transzendentalen Apperzeption, deren
Leistung aller Erfahrung vorausliegt. Das Vermögen der Synthesis
beruht neben ihrer Kraft des Zusammenziehens des Mannigfaltigen
auf die jeweilig höherstufige Einheitsform in der Leistung, ein »Au-
ßerhalb« aller Erfahrung und allen Gegebenseins anzusetzen. Diese
»Ex-position«, als die Bedingung aller Erscheinung, ist der notwen-
dige Gegenhalt des Bewußsteins, ohne welchen Bewußtsein kein Be-
wußt-sein sein könnte. Daher besteht die Leistung von Bewußtsein
und Verstand in nichts anderem als in der »Vor-stellung«, welche
zugleich Vorstellung seiner selbst und Vorstellung von etwas ist.
»Das Ich denke, muß alle meine Vorstellungen begleiten können;
denn sonst würde etwas in mir vorgestellt, was gar nicht gedacht

76

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

2 Vgl. §10, »Von den reinen Verstandesbegriffen oder Kategorien, WA Bd. III, B 102ff.;
»Transzendentale Deduktion (A)«, A 115ff.; zum Zusammenhang von Apperzeption
und Kategorie siehe »Transzendentale Dialektik, Von den Paralogismen«, WA Bd. IV,
A 402f.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


werden könnte, welches eben so viel heißt, als die Vorstellung würde
entweder unmöglich, oder wenigstens für mich nichts sein.«
(B 132 f.)3 Der transzendentalphilosophische Gesichtspunkt unter-
fängt demnach jede metaphysische Seinssetzung, indem er nach
deren Bedingungsstruktur fragt. Die bislang auf Kategorien und Ur-
teilsform zurückgehende, weil sich bewährt habende, logische Denk-
weise wird hinsichtlich ihrer Bedingungsebene erweitert, indem
Kant nach den Möglichkeiten von Urteilen überhaupt fragt. Die Fra-
ge, »wie denn synthetische Urteile a priori möglich sein sollen« (Prol.
§5), benennt daher das eigentliche Hauptanliegen transzendentaler
Fragestellung. Es geht hierin um die Bedingungsstruktur von Subjekt
und Objekt, wobei als grundlegende Erkenntnisfunktion das Urteil
beibehalten wird. Die Grundstruktur des Urteils trägt sich in aller
Erkenntnis und allem Denken durch.4 Das oft zitierte, das Verhältnis
von Vernunft und Natur repräsentierende Bild des »bestallten Rich-
ters, der die Zeugen nötigt, auf die Fragen zu antworten, die er ihnen
vorlegt« (B XIII), ist nicht zufällig von Kant gewählt, soll es doch die
grundsätzliche Urteilsstruktur, die schon dem naturwissenschaftli-
chen Paradigma von Hypothese und Experiment zugrunde liegt, für
jeglichen Belang der Vernunft geltend machen. Gleichwohl, genau
dieser Grundvoraussetzung wird sich die später auf den Plan tretende
Phänomenologie kritisch zuwenden, indem sie wiederum die Bedin-
gungsstruktur dieser Axiomatik untersucht.5

77

Der neue Schritt der Philosophie

3 »Nicht dadurch, daß ich bloß denke, erkenne ich irgendein Objekt, sondern nur da-
durch, daß ich eine gegebene Anschauung in Absicht auf die Einheit des Bewußtseins,
darin alles Denken besteht, bestimme, kann ich irgend einen Gegenstand erkennen.« (B
407) Vgl. auch B 126ff.
4 Ich verweise auf die augenscheinliche Analogsetzung von Urteilstafel (vgl. B 95) und
Kategorientafel (vgl. B 106), die gewissermaßen Kants schematischen Ausgangspunkt
bildet.
5 Vgl. Husserls von L. Landgrebe redigierte und herausgegebene Schrift »Erfahrung
und Urteil« (61986), worin ja versucht wird, über die bloße Geltungsinstanz der Logik
hinaus eine »Genealogie der Logik« zu exponieren. Husserl wird wie selbstverständlich
von einer »transzendentalen Erfahrung« sprechen, worauf sich wiederum die Arbeiten
von Fink und Merleau-Ponty beziehen werden. Heidegger wird in seiner Kantrezeption
vor allem auf jene mit dem Urteilsbegriff einhergehende »Seinsthese« Bezug nehmen,
die im »Dingbegriff« kulminiert. (Vgl. Heidegger 1987) Die dortigen Ausführungen zu
den »Grundsätzen«, die Heidegger bekanntlich als den »entscheidenden Schritt im Gan-
zen der Aufgabe der Kritik der reinen Vernunft« (ebd., 99) angesehen hatte und die die
Kategorien gewissermaßen unterlagern, können geradezu als Nahtstellen zwischen Er-
fahrung auf der einen und Urteil auf der anderen Seite gelesen werden. »Das ›System
aller Grundsätze des reinen Verstandes‹ ist nichts anderes als der Aufriß des Wesens und

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einheitsstiftung des Bewußtseins und Gegenstandssetzung der
Welt, beide besagen ein und dasselbe, bilden eine gemeinsame Struk-
tur. Der Begriff »Welt« taucht hier aber erstmals in seiner transzen-
dentalen Notwendigkeit auf, insofern mit ihm die Totalität und die
Allheit aller möglichen Erscheinung und Gegenstände Thema wer-
den können, ohne selber Gegenstand der Erfahrung zu sein. (Vgl. B
435 f.) Der Weltbegriff fungiert nunmehr als Idee, als »kosmologi-
sche Idee«, weshalb er in den Zuständigkeitsbereich der Vernunft
fällt. Diese steht für das Unbedingte und Unendliche ein, die für den
Weltbegriff reserviert sind, der auf dieser Ebene wiederum als »Sy-
stem« in seinem exakt wissenschaftlichen Sinn hervortritt. Erst
durch die Grundleistung dieser weltbildenden Vernunft vermag der
Verstand zu erkennen, insofern immer nur innerhalb der Welt, d. h.
etwas erkannt werden kann.

Diesem naturwissenschaftlich grundierten Vernunft- und Welt-
begriff, der die Welt im ganzen in ein funktionalistisches und rela-
tionales Gesamtgefüge überführt, in dem es keine letzten Entitäten
oder Substanzen mehr gibt, wird auf der anderen Seite ein Vernunft-
und Weltbegriff antworten, der das gesamte Feld der Freiheit gleich-
sam als Gegeninstanz zum Bereich der Notwendigkeit hervortreten
läßt. Der Bereich der Freiheit benennt aber nichts anderes als den
Bereich der Metaphysik, der jetzt gleichsam als notwendiges Residu-
um aus der Selbstklärung, und wenn man so will, Selbstreinigung
von Vernunft und Verstand hervorspringt. Diese »regulative Idee«
der Freiheit vermag einen transzendentalen Weltbegriff zum Vor-
schein kommen zu lassen, der als intelligible Welt in die ethischen
Dimensionen von Sittengesetz und moralischer Handlung mündet.
Daß diese schlechterdings nur unter den Kriterien des Postulats auf-
treten können, liegt, folgt man der Kantischen Gedankenführung,
auf der Hand und läßt zugleich den Aufgabenbereich der praktischen
Philosophie offenkundig werden. (Vgl. B 593 f.)

Die Selbstklärung transzendentalphilosophischen Denkens
stellt also keineswegs das Ende der Metaphysik dar, im Gegenteil,

78

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

des Wesensbaues der Erfahrung.« (Ebd., 98); vgl. ebenso Heidegger 1978, 439–473;
ders., Kant und das Problem der Metaphysik (GA 3). Heideggers Schritt in die existen-
tiale Ontologie besteht gerade darin zu zeigen, daß das Feld der Kategorien selber nicht
eine fundierende, sondern abgeleitete Schicht des Denkens darstellt. Schon die Einlei-
tungskapitel von »Sein und Zeit« (Heidegger 1979 bze. GA 2) laufen auf diese Differenz
von Kategorialität und Existenzialität hinaus, die so dann im ersten Kapitel der Abhand-
lung (§ 9) eigens zur Sprache kommt.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


durch die Unterscheidungskriterien, wie sie die »Kritiken« Kants an
die Hand geben, wird erst klar, daß beide Bereiche, Notwendigkeits-
und Freiheitsbereich, gerade dadurch daß jeder aus seinem eigenen
Bereich heraus Erhellung findet, zusammen das Wesen Mensch aus-
machen. Der Mensch stellt sich so dar als das »Doppelwesen«, in dem
Natur- und Freiheitsgesetze zugleich auftreten. Erst die Berücksich-
tigung beider Bereiche, die, wie die Antinomienlehre zeigt, im Grun-
de nicht aufeinander zurückführbar sind, macht den Menschen zum
Menschen, auch und vor allem hinsichtlich seines humanen Selbst-
verständnisses. Theoretische Erkenntnis und moralisch-sittliche Pra-
xis machen den Menschen zu einem menschlichen Wesen. Gemein-
sam ist beiden Bereichen aber die oben skizzierte Grundstruktur von
Einheitsstiftung und Gegenstandssetzung. Für den Notwendigkeits-
bereich der Wissenschaftswelt bekundet sich dies darin, daß unter der
Voraussetzung der Phänomenalität der Natur das Gegenstandskrite-
rium als Gegenstand der Sinne und des Verstandes für die Erfahrung
fungiert. Für den Freiheitsbereich der moralisch-sittlichen Welt, die
als bloß gedachte unter die Maximenstruktur der Postulate gestellt
ist, »erscheint« das Gegenstandskriterium als die Substanzialität der
Vernunft.6 Im Unterschied zu den einzelwissenschaftlichen For-
schungsparadigmen, die stets nach »richtig« oder »falsch«, nach »zu-
treffend« oder »nicht zutreffend«, nach »Effektivität« oder »Ineffik-
tivität« usf. fragen und also ihren Forschungsgegenstand als
Gegenstand stets schon haben und voraussetzen, geht es dem tran-
szendentalen Bestreben Kants um die Bedingungen, Voraussetzun-
gen und Möglichkeiten von Gegenstandsbezug überhaupt. Es geht
um nicht weniger als um die Frage, ob und wie es eine objektive und
wahre Beziehung auf Gegenstände geben könne, also um die grund-
sätzliche Frage nach der Wahrheit aller Gegenstandserkenntnis in
ihrer notwendigen und allgemein verbindlichen Denkmöglichkeit.
Der »Gegenstand als solcher« wird von Kant nicht in Frage gestellt,
insofern dieser mit der Anwendung der Kategorien- und Urteils-
struktur implizit schon mitgesetzt ist. Kant übernimmt bekanntlich

79

Der neue Schritt der Philosophie

6 »Ich habe aus der Kritik der reinen Vernunft gelernet, daß Philosophie nicht etwa eine
Wissenschaft der Vorstellungen, Begriffe und Ideen, oder eine Wissenschaft aller Wis-
senschaften, oder sonst etwas ähnliches sei; sondern eine Wissenschaft des Menschen,
seines Vorstellens, Denkens und Handelns; – sie soll den Menschen nach all seinen
Bestandteilen darstellen, wie er ist und sein soll, d.h., sowohl nach seinen Naturbestim-
mungen, als auch nach seinem Moralitäts- und Freiheitsverhältnis.« (Kant, Der Streit
der Fakultäten, WA Bd. XI, A 115)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


– etwas modifiziert – die auf Aristoteles zurückreichende Kategori-
entafel, aber er untersucht sie auf ihre transzendentalen Bedingungs-
strukturen. Er nimmt also einerseits die philosophische Tradition auf,
übernimmt sie aber nicht einfach, sondern stellt sie auf eine neue
Stufe ihrer selbst, was soviel heißt, daß er die bisherigen Begrün-
dungsleistungen auf ihre tieferliegenden Selbstbegründungen hin
öffnet; ein Beispiel für seriöse Philosophie, jenseits von unkritisch
adaptierter Schulphilosophie und sich völlig frei wähnenden, unge-
schichtlich bleibenden Entwürfen.7

Kant ist nicht der »Zertrümmerer der Metaphysik«, als der er
betrachtet wurde, im Gegenteil, er gibt der Metaphysik das zurück,
was der Metaphysik ist, indem diese als »Reich der Freiheit« vom
»Reich der Notwendigkeit« unterschieden wird und also überhaupt
erst »befreit« wird. Andererseits aber bleiben Fragen offen, wie etwa
diejenige, ob der Erfahrungsbegriff, da auf naturgesetzliche Kausali-
tät und Kategorialität eingeschränkt, überhaupt den Kriterien
menschlicher Erfahrung gerecht wird. Was hieße etwa religiöse Er-
fahrung, die keineswegs im Denken einer Idee aufgeht? Oder, wie ist
es um die leibliche Erfahrung bestellt, wenn sie allein unter die kau-
salen Bedingungskriterien des Notwendigkeitszusammenhangs
fällt? Pointiert gefragt: Widersprechen sich Freiheit (Metaphysik)
und Erfahrung, wie Kant vermutete?

Das Erinnern kantischer Essentials soll zunächst auf zwei grund-
sätzliche Aspekte aufmerksam machen: 1) Die kantische Philosophie
gilt gegenwärtig grosso modo als die Grundlage philosophischer
Denkbemühungen, ganz gleich, welcher philosophischen Tradition
oder Schule man sich zurechnet. Dies trifft für erkenntnistheoreti-
sche und -kritische Befunde ebenso zu wie für moralphilosophische
und ethische Intentionen, ja die Kantischen »Ergebnisse« scheinen
mehr oder weniger in der politischen, gesellschaftlichen und recht-
lichen Praxis angekommen zu sein. Hinter die mit Kant eröffneten
Grundlagen kann sozusagen nicht mehr zurückgegangen werden,
was wiederum nicht heißt, daß man nicht darüber hinausgehen müs-
se. »Kant«, ein Grundpfeiler für den Brückenbau interkulturellen

80

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

7 Mir geht es hier um bestimmte, für das interkulturelle Denken wichtige Aspekte,
keineswegs um eine umfassende Darstellung der Kantischen Philosophie. So wäre etwa
über den Zusammenhang der drei Kritiken Wichtiges zu sagen, auch darüber, daß und
wie Kant in der Urteilskraft die Klammer zwischen theoretischer und praktischer Phi-
losophie sieht. (Kant, Kritik der Urteilskraft, WA Bd. X, B LIV ff.)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Denkens, nicht aber die Planche aller philosophischen Denkbemü-
hungen. 2) Ein solch weiterführender Schritt, der natürlich schon
von der nachkantischen Philosophie bis zur Gegenwartsphilosophie
in vielen kleinen Schritten vorbereitet ist, sieht sich offenen Fragen
gegenüber, die für ein interkulturelles Denken unabdingbar zu wer-
den scheinen, die aber für Kant noch die unhintergehbaren Grund-
voraussetzungen allen Denkens bildeten: Zum einen das ungebro-
chene einheitsstiftende Moment des Bewußtseins, das alle Differenz
letztlich als zu überwindende ansieht.8 Zum anderen das damit ver-
bundene Grundverständnis von Subjekt und Ich mit ihren Gegensei-
ten Objekt und Welt, das sich bei näherer Analyse hinsichtlich seiner
Prinzipialität vermutlich nicht durchhalten läßt.

1.2 Die Unterscheidung zwischen Dingwissen und Weltwissen

Die transzendentalphilosophische Konzeption Kants besticht vor al-
lem darin, daß sie die vormals sich widersprechenden Philosophien
von Rationalismus auf der einen und Empirismus resp. Sensualismus
auf der anderen Seite so zusammenführte, daß sie sich in ihrer ge-
genseitigen Bedingungsstruktur, also auf einer neuen Stufe ihrer
selbst, erkennen konnten.9 Hinter Kant kann man schlechterdings
nicht mehr zurückgehen, will man nicht in ältere Aporien und Ein-
seitigkeiten zurückfallen. Mit der transzendentalen Engführung
tauchte aber zugleich auch eine neue Schwierigkeit auf, die nur zu
lösen war durch eine dimensionale Unterscheidung, wie sie in der
transzendentalen Differenz von Dingwissen und Weltwissen zum
Vorschein kommt. Ich will diese Differenz auf zwei Aspekte fokus-
sieren:

81

Der neue Schritt der Philosophie

8 Für Hegel stellt sich dies im Ergebnis nicht wirklich anders dar, arbeitet doch auch der
Widerspruch an seiner eigenen Überwindung und Befriedung.
9 »Mit einem Worte: Leibniz intellektuierte die Erscheinungen, so wie Locke die Ver-
standesbegriffe nach seinem System der Noogonie (wenn es mir erlaubt ist, mich dieser
Ausdrücke zu bedienen) insgesamt sensifiziert, d. i. für nichts, als empirische, oder abge-
sonderte Reflexionsbegriffe ausgegeben hatte. Anstatt im Verstande und der Sinnlich-
keit zwei ganz verschiedene Quellen von Vorstellungen zu suchen, die aber nur in Ver-
knüpfung objektivgültig von Dingen urteilen könnten, hielt sich ein jeder dieser großen
Männer nur an eine von beiden, die sich ihrer Meinung nach unmittelbar auf Dinge an
sich selbst bezöge, indessen daß die andere nichts tat, als die Vorstellungen der ersteren
zu verwirren oder zu ordnen.« (Kant, KrV, WA Bd. III, B 327)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1) Der Weltbegriff streift im Grunde jegliche Dingkategorie ab,
was erst ersichtlich wird aufgrund der Abhebung von binnenwelt-
licher Gegebenheit und dem Begriff der Welt als einem Weltganzen
in seiner Unendlichkeit und Unbedingtheit. Es gibt gute Gründe zu
behaupten, hierin Kants Hauptanliegen zu sehen. Schon die frühen
programmatischen Schriften, insbesondere »De mundi sensibilis at-
que intelligibilis forma et principiis«10, scheinen dem einzigen Ver-
such zu gelten, zeigen zu können, was »Welt« nicht sein kann. Dem
metaphysischen Weltbegriff wird der transzendentale entgegen-
gestellt, was erlaubt, entgegen dem »transzendentalen Schein« auf
die Differenz der Welt als Phaenomena (Erscheinung, Zeit/Raum)
und als Noumena (Idee) zu verweisen. Allerdings scheint dieser den-
kerische und sachliche Gewinn mit einer neuerlichen Problematik
erkauft. Diese hat sich in die bis heute anhaltende, ja verschärft ha-
bende Problemstellung ausgeweitet und darin geradezu zementiert,
wonach der Mensch einerseits nach Systemkriterien (Notwendig-
keitszusammenhang, physische und physikalische Bedingungen)
und andererseits nach Substanzkriterien (Freiheitszusammenhang,
moralische und sittliche Bedingungen) zu beurteilen ist. Aus dem
»Doppelwesen« Mensch wird so unter der Hand eine Art Wider-
spruchsfigur, da von jeder der beiden Seiten aus der Mensch als gan-
zer und das jeweils zugehörige Weltverständnis anders aussehen und
die Frage ihrer Vermittlung nicht zu lösen ist. Dem Doppelwesen
Mensch entspricht ein Dualismus der Welten, den es auszuhalten
gilt. Eugen Fink, der in seiner Spätphilosophie gerade im Hinblick
auf das »Weltproblem« sehr stark Bezug auf Kant nimmt, sieht dies
ähnlich: »Kant denkt zum erstem Male ausdrücklich die Welt als den
allbefangenden Horizont des Seienden und seiner Auslegung. Das
Seiende hat über alle ihm eigenen Bestimmungen hinaus den grund-
sätzlichen Charakter von Binnenweltlichem. Diese Binnenweltlich-
keit ist etwas, was die traditionelle Metaphysik vergißt, sie ist des-
wegen unkritisch, ›dogmatisch‹. Sie handelt schlechthin und direkt
vom Seienden. Sie behandelt es, als ob es ›weltlos‹ wäre; Welt wird
höchstens dazu-gedacht, eben als die Summe oder der vorhandene
Rahmen; aber die Weltzugehörigkeit bestimmt nicht das Seiende in
seinem Sein. Die Ontologie der vorkantischen Metaphysik ist ›kos-
mologisch‹ [meint hier ›welthaft‹, G. S.] indifferent. Kant aber zeigt,

82

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

10 Kant, WA. Bd. V, 7–107, insbes. 1. Absch. »Vom Weltbegriff überhaupt« (ebd. 12–
27); siehe hierzu auch die »Prolegomena« (ebd., 109–264).

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


daß alles Seiende, von dem wir als endliche Wesen wissen, über allen
Eigengehalt hinaus grundsätzlich bestimmt ist durch den Charakter
der Weltzugehörigkeit. Die Kosmologie überholt kritisch die Onto-
logie. Allerdings geschieht dies bei Kant so, daß das ›Seiende‹ als
›Erscheinung‹ und die Erscheinung im Rückbezug zum endlichen
Subjekt interpretiert wird. Welt als die Dimension des Seienden be-
trifft nur Erscheinungen, nicht Dinge an sich. (…) Der ›Ort‹ der Welt
ist das ideenhafte Vorstellen der endlichen reinen Vernunft. Diese
Lösung aus dem ›Lehrbegriff des transcendentalen Idealismus‹ be-
zeichneten wir als unannehmbar. Sie erschien uns als eine Ausflucht,
mehr eine Verlegenheit als eine wirkliche Bewältigung des Problems.
Mit der Subjektivierung wird Kant alle Schwierigkeiten los, aber
auch die schwierige Sache selbst. Das All des Seienden ist nur noch
eine ›regulative Idee‹.«11 Die transzendentale Differenz, so wäre zu
resümieren, macht auf den grundsätzlichen Unterschied von »Ding«
und »Welt« aufmerksam, öffnet dadurch aber noch nicht Sinn und
Bedeutung dessen, was »Welt« heißen kann, und was diese vor allem
als »Phänomen« zeigen könnte. Dies hängt damit zusammen, daß
Kant das Weltproblem nur auf die Subjektseite verschiebt, wodurch
es prädikativ und, man mag es wenden wie man will, »dinghaft«,
vorstellbar und aussagbar bleibt. Genau dies aber hatte Kant ja kri-
tisch unterlaufen wollen. Die beständige Grundtendenz der Versub-
stanzialisierung und Verdinglichung hatte ja jegliche Metaphysik
über Jahrhunderte hinweg an der Sichtung und Ausarbeitung ihrer
eigenen Phänomenologie gehindert. Der Weltbegriff bietet hierfür
das weithin sichtbare Zeugnis und an ihm hat sich diese Grundpro-
blematik denn auch entzündet.12

83

Der neue Schritt der Philosophie

11 E. Fink 1990, 185. Fink, so scheint mir, ist bislang, jedenfalls im Verhältnis zu Husserl
und Heidegger, in der philosophischen und phänomenologischen Forschung unterreprä-
sentiert geblieben. Dies erstaunt einerseits, besagt aber vermutlich andererseits, daß
man über den systematisch-methodischen Fragestellungen hinaus »die Sache selbst«,
sprich die Erhellung der Phänomene vergessen, oder jedenfalls vernachlässigt hat. Bei-
des ist ja in der Tat nicht voneinander zu trennen. Fink, darauf müßte nicht eigens
hingewiesen werden, ist ein genuiner Phänomenologe, der stets beide Seiten, die kon-
krete Anschauung und Erfahrung und den jeweils entsprechenden methodischen Zu-
gang, im Auge behält. Ich verweise nur auf die beiden Schriften »Spiel als Weltsymbol«
(1960) und »Grundphänomene des menschlichen Daseins« (1979). Weiter unten bin ich
im Zusammenhang der Thematik von ›Welt‹ und ›Grundphänomen‹ näher darauf ein-
gegangen.
12 Mit Cusanus, dem wohl entscheidenden philosophischen Initiator des Schrittes in die
Neuzeit, erfährt der Weltbegriff in der Tat eine Renaissance, allerdings jetzt unter den

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2) Ebenso wäre mit Kant auf die Differenz von Schulbegriff und
Weltbegriff hinzuweisen, die im Grunde das Selbstverständnis von
Philosophie anspricht. Ohne auf Kants Bestimmungen hierzu näher
einzugehen,13 zieht die Nichtbeachtung dieser Differenz doch weit-
reichende Konsequenzen nach sich. »Weltbegriff heißt hier derjeni-
ge, der das betrifft, was jedermann notwendig interessiert; mithin
bestimme ich die Absicht einer Wissenschaft nach Schulbegriffen,
wenn sie nur als eine von den Geschicklichkeiten zu gewissen belie-
bigen Zwecken angesehen wird.« (KrV, B 868) Nun, das was inter-
essiert, meint nicht die »Philosophie (…) als das System der philoso-
phischen Erkenntnisse oder der Vernunfterkenntnisse aus Begriffen.
Das ist der Schulbegriff von dieser Wissenschaft.« (Logik, A 23) Son-
dern: »Nach dem Weltbegriffe ist sie [die Philosophie] die Wissen-
schaft von den letzten Zwecken der menschlichen Vernunft. Dieser
hohe Begriff gibt der Philosophie Würde, d. i. einen absoluten Wert.
Und wirklich ist sie es auch, die allein nur innern Wert hat, und allen
andern Erkenntnissen erst einen Wert gibt.« (Ebd.) Ich verstehe diese
Kantische Unterscheidung auch als einen Fingerzeig für das Selbst-
verständnis von Philosophie und Forschung überhaupt. Diese tritt
nach Kant bspw. auch in der Unterscheidung von »cognitio ex datis«
(historische Erkenntnis) und »cognitio ex principiis (rationale Er-
kenntnis) auf, was zu erwähnen nicht unerheblich ist, da gerade im
interkulturellen Diskurs diese dimensionale Unterscheidung meist
kaum Beachtung findet. Ich zitiere hierzu die eindrucksvolle Passage
aus Kants Transzendentaler Methodenlehre, mit der zugleich die
grundsätzliche Differenz zwischen philosophischer und philologi-
scher Erkenntnis deutlich wird. »Wenn ich von allem Inhalte der Er-
kenntnis, objektiv betrachtet, abstrahiere, so ist alles Erkenntnis, sub-
jektiv, entweder historisch oder rational. Die historische Erkenntnis
ist cognitio ex datis, die rationale aber cognitio ex principiis. (…)
(D)as nachbildende Vermögen [Kant meint hier die historische resp.
philologische Erkenntnis, G. S.] ist nicht das erzeugende, d. i. das Er-
kenntnis entsprang bei ihm [dem Menschen] nicht aus Vernunft,

84

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

Bedingungen einer völlig neuen Ontologie. Sein »mediante universo« ist nurmehr un-
ter funktionalem und relationalem Gesichtspunkt zu verstehen, will man sich nicht in
denkerische Ungereimtheiten und Aporien verstricken. Bei Descartes scheint er wieder-
um als »Ding« Bestand haben zu können, als res extensa, die der res cogitans gegen-
übersteht. Hier beginnt das sog. Subjekt-Objekt-Schema, das schließlich von Kant –
endgültig, so scheint es – aus seiner dinglichen Denkstruktur befreit wird.
13 Siehe KrV, B 867ff. sowie Logik, WA Bd. VI, Einleitung, A 20ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


und, ob es gleich, objektiv, allerdings ein Vernunfterkenntnis war, so
ist es doch, subjektiv, bloß historisch. Er hat gut gefaßt und behalten,
d. i. gelernet, und ist ein Gipsabdruck von einem lebenden Men-
schen.« (KrV, B 863 f.) Was hier anklingt ist nicht weniger als die
dimensionale Unterscheidung zwischen einem Denken, das aus der
Sache spricht, ergo philosophiert, und einem Denken, das über die
Sache spricht, ergo mit übernommenen philosophischen Begrifflich-
keiten hantiert. Man kann, so die Lehre, nur philosophierend lernen
und erfassen, was Philosophie heißt. (Vgl. KrV, B 866)

Daß es hier gleichwohl nie ein Ende geben kann, auch nicht –
dies wäre gegen Kant einzuwenden – bezüglich der apriorischen
Strukturen, hat der Ansatz der Phänomenologie zu zeigen versucht,
der bestimmte Voraussetzungen und also Adaptionen Kants auf ihre
vorausliegenden Konstitutionsbedingungen hin befragt. So ist es bei-
spielsweise eine durchaus offene Frage, inwieweit Kant selber die
weiterführenden Konsequenzen seiner transzendentalen Unterschei-
dung zwischen Dingwissen und Weltwissen deutlich geworden wa-
ren. H. Rombach hat hier auf »Überschneidungen« zwischen dem
Erscheinungsfeld der »Phänomene« und dem Substanzfeld der »Ver-
nunft« aufmerksam gemacht, die Kant schon als einen frühen, an-
satzweisen »Strukturdenker« ausweisen.14 Kant blieb indes bei einer
Art »Phänomenologie der Natur« stehen, wiewohl seine denkeri-
schen Intentionen durchaus auf weiterführende Phänomenbereiche
wie etwa jene kultureller, sozialer, geschichtlicher, künstlerischer
und noch anderer Welten vorweisen.15

1.3 Kritizismus

Jede veritable Philosophie zeichnet sich dadurch aus, daß jede ihrer
Bestimmungsgrößen aus dem Ganzen ihrer Systematik spricht. Jeder
Einzelpunkt steht somit in einer methodischen und sachlichen Ent-
sprechung zu allen anderen. Was ihn im einzelnen unterscheidet, ist
das jeweils Spezifische, gewissermaßen eine bestimmte Anfrage an
das Gesamtsystem, wodurch dieses wiederum analysiert und expli-

85

Der neue Schritt der Philosophie

14 Vgl. H. Rombach 1981, Bd. 2, 444–468.
15 Ich erinnere nur an Diltheys Konzept einer »Kritik der historischen Vernunft«, an
kulturphilosophische Erweiterungen seitens des Neukantianismus wie an die Klassiker
der philosophischen Anthropologie. Alle nahmen sie ihren Ausgangspunkt bei Kant!

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ziert wird. Dieses Kriterium hat kaum eine Philosophie so stringent
eingelöst wie die Kantische. Hauptmerkmal ist ihr innerer wie äuße-
rer Kritizismus. »Kritik« in diesem Sinne bedeutet stets Selbstkritik
der Vernunft, also dessen, wer oder was da kritisiert. Nach innen hin
sorgt sie für Unterscheidungen und Differenzierungen, indem sie
den Bedingungen ihrer eigenen Möglichkeiten nachgehend ihre
wahren Leistungen und Vermögen freilegt. Theoretische und prakti-
sche Vernunft sehen sich ebenso wie die Urteilskraft ihrer wirklichen
Leistungsmöglichkeiten zugeführt, was sie zugleich hinsichtlich
ihrer Grenzen bestimmt. Nach außen hin fordert die Vernunft Ein-
sichten ein, indem sie auf Argumente und Ansprüche, Systematik
und Horizonterschließung setzt. Die Selbstkritik der Vernunft, wie
man die »Kritik der Vernunft« auch nennen könnte, hat eine doppel-
te Funktion: sie hat Geltungs- und zugleich Aufweischarakter.

Einschneidender aber als die Bereichszuordnungen erweist sich
die Unterscheidung von Freiheit, d. h. Innenverfaßtheit und Notwen-
digkeit, d. h. Außenverfaßtheit. Beider Gesetzmäßigkeiten sind nicht
ineinander überführbar, sind weder voneinander ableitbar, machen
aber doch gemeinsam das Vernunftwesen Mensch aus. Die Vernunft
operiert gewissermaßen auf verschiedenen Dimensionen, die in einer
inneren, nicht aufzulösenden Dialektik stehen, die es aber gleichwohl
aufrecht zu erhalten gilt. Der Kritizismus besagt demnach horizon-
tale, bereichsspezifische Unterscheidung und er besagt vertikale, di-
mensionale Unterscheidung. Dies wird besonders augenfällig in der
eigentümlichen »Mittellage« des Kritizismus zwischen Dogmatis-
mus auf der einen und Skeptizismus auf der anderen Seite. Diese
auf Pascal16 zurückgehende Unterscheidung grundiert noch einmal

86

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

16 Pascal unterscheidet drei Grundordnungen, die sich nicht ineinander überführen las-
sen. Der Alltäglichkeit steht die Wissenschaft ebenso diametral gegenüber wie diese der
Ordnung des Glaubens. Jede hat, so Pascal, ihre eigenen Gründe. Eine jede Ordnung
wird wiederum durch eine Mittellage (médiocrité), welche die beiden Extrempunkte in
ihrer gegenseitigen Abhängigkeit erweist, in der Schwebe gehalten. Das zunächst aus
der Wissenschaftsordnung eruierte Theorem (vgl. B. Pascal 1978, 41–50), wonach die
»Hypothese« als die wahre Wissenschaftlichkeit die Mittellage zwischen »Dogmatis-
mus« und »Skeptizismus« bildet, findet sich Pascal gemäß ebenso in der Alltagsordnung
als »Gelassenheit«, die zwischen »Borniertheit« und dem »honnête homme« vermittelt,
wie in der Glaubensordnung, in der die »Frömmigkeit« den wahren Glauben zwischen
»Aberglauben« und »Vernunftreligion« markiert. – Pascal war vermutlich der erste
Denker, der mit großer Entschiedenheit die »dimensionale Differenz« zwischen »Ord-
nungen« und »Regionen« aufzeigte und gegen jede Vereinnahmung seitens einer be-
stimmten Ordnung argumentierte. Mag sein, daß genau dieses Auge für Differenz und

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


den Denkschritt des transzendentalen Bewußtseins. Der Dogmatis-
mus beruht auf der Annahme einer allem zugrunde liegenden Wahr-
heit, die unumstößlich sein muß, wenn sie denn als Wahrheit Gel-
tung haben soll, auch und gerade dann, wenn gegen diese opponiert
wird. Insofern ist er vollkommen im Recht. Aber er identifiziert die
Wahrheit stets mit einem bestimmten Wahrheitsgehalt, was ihn, wie
man in Anlehnung an Husserls Wahrnehmungs- und Realitätsglau-
ben sagen könnte, einem bestimmten »Wahrheitsglauben« aufsitzen
läßt. Nun, der Dogmatismus ist sozusagen immer schon in jedem
Erkenntnisvorgang tätig, insofern dieser nach Wahrheit strebt, er
wird aber in dem Maße »dogmatisch«, in dem er diese Voraussetzung
ungeprüft übernimmt. Erscheinungsweisen dieses Vorgangs gibt es
auf allen Gebieten, sie reichen von Rechthaberei über Borniertheit
bis hin zum Fundamentalismus. Gerade letzterer wiegt besonders
schwer, da seine Bezugsgrößen vor allem in den umspannenden Fel-
dern der Religionen liegen, die den Einzelnen weit übersteigen. Der
Fundamentalismus macht sozusagen mit der Wahrheit ernst, bier-
ernst, und dies in einer Weise, daß er darüber nicht zu streiten gewillt
ist. Was auf dem Spiele steht, ist für ihn die Wahrheit, und diese ist
nicht einmal mit dem eigenen Tod zu bezahlen. Der auf den Dogma-
tismus antwortende Skeptizismus erfaßt schließlich dessen Naivität,
indem er auf das grundsätzliche Entzogensein jeglicher Wahrheit
aufmerksam macht. Jede Wahrheitsthese ist immer einem grund-
sätzlichen Zweifel zu unterziehen, ja der Zweifel gehört zur Grund-
ausstattung des Skeptikers. Jede These ist stets von einer anderen zu

87

Der neue Schritt der Philosophie

Unterscheidung dafür verantwortlich zeichnet, daß Pascal nicht zur ersten Phalanx der
westlichen Denkgeschichte gezählt wird, die ja durchgehend das Einheitsdenken über
den Differenzgedanken stellt. (Zu diesen denkerischen Grundlagen und dem geschicht-
lichen Ort des Pascal’schen Denkens vgl. H. Rombach 1981, Bd. 2, 99–297)

Gewiß, Pascal kennt noch nicht jene »kritizistische Note« der Vernunft, wie sie
Kant vorschwebt; sein Programm galt zudem einem anders gelagerten Grundinteresse,
das ja im Unterschied zu Kant die Religion nicht innerhalb der Grenzen der Vernunft,
sondern über die »Vernunftreligion« hinausgehend ansetzt. Stellt sich für Pascal der
Offenbarungsglaube des Christentums als das allumfassende Prinzip, auch betreffs der
Wissenschaft und der Vernunft, dar (vgl. das bekannte »Mémorial«; Pascal, Pensées
1978, 248f.)), so übernimmt bei Kant diese Stelle die »Vernunftreligion«. »(U)nd dieser
Vernunftglaube ist es auch, der jedem anderen Glauben, ja jeder Offenbarung, zum
Grunde gelegt werden muß.« (Kant, Was heißt: Sich im Denken orientieren?, WA Bd.
V, A 320f.) Man mag über die Vorgeordnetheit des jeweiligen Grundprinzips streiten,
die strukturellen Verwandtschaften beider Denker sind in vielen Bereichen (dimensio-
nale Differenz, Endlichkeit, u. a. ) unverkennbar.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


relativieren, gerade auch dann, wenn eine jede gute Gründe für sich
anzugeben weiß. Dem Skeptizismus ist sozusagen nichts heilig, aber
dies aus wissenschaftlicher und erkenntnistheoretischer Notwendig-
keit. Alles könnte auch immer anders sein. Ihm eignet die Einsicht in
die grundsätzliche Vorläufigkeit und Hypothetik aller Erkenntnis, so
daß ihm alle Wahrheit als bloß gegebene und übernommene nichts
ist. Darin hat er ebenfalls völlig Recht. Was ihn aber schließlich doch
als die bloße Kehrseite zum Dogmatismus entlarvt, ist eine umge-
kehrte Identifizierung. Die grundsätzlich entzogene Wahrheit wird
selber zur »Wahrheit« stilisiert. Daß es keine Wahrheit gibt, ist seine
Wahrheit. Der dogmatischen Borniertheit begegnet – nahezu auf
Augenhöhe – die skeptische Aufgeklärtheit, an die Stelle des Reali-
tätsglaubens tritt eine Art virtueller Dominanz, dem Absolutismus
antwortet der Relativismus, der Fundamentalismus sieht sich durch
die postmoderne Attitüde des »anything goes« herausgefordert.
Gleichviel, der Skeptizismus hat ebenfalls einen Anspruch auf Wahr-
heit, ersichtlich schon in der Grundbedingung seiner Skepsis, die
ohne »Wahrheit« ihren skeptischen Movens verlieren würde. Worin
er sich vom Dogmatismus vornehmlich unterscheidet, ist seine Ein-
sicht in die Notwendigkeit, alles Gegebene und Fürwahrgehaltene
einer steten Prüfung auf dessen Gründe und Geltungen zu unter-
ziehen.

Weder der Dogmatismus noch der Skeptizismus können befrie-
digen. Beide Positionen stellen Vereinseitigungen und Verkürzungen
der Wahrheitsfrage dar, von der sie zehren. Der Kritizismus nun als
die Mittellage von beiden sorgt zum einen für die notwendigen Un-
terscheidungen und zum anderen löst er die Blockadestellung beider
Widersacher. Seine Aktualität im Umgang mit Selbstverabsolutie-
rungen, Dogmatismen und Fundamentalismen, wie sie weltweit in
kulturellen, religiösen, ethnischen und nationalen Streitigkeiten
überhand nehmen, liegt ebenso auf der Hand wie sein Einfordern
von Wahrheitsansprüchen dieser Bereiche gegenüber relativieren-
den, zu Vermischung und Nivellierung neigenden Positionen. Der
Fundamentalismus entpuppt sich als die Kehrseite eines die Grenzen
und Unterschiede einebnenden Globalismus. Diese Lehre wäre schon
mit Kants Konzept einer »kritischen Vernunft« zu ziehen.17 Inwie-

88

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

17 Kant zieht bekanntlich die »skeptische Methode« dem »dogmatischen Schlummer«
vor, insofern erstere für eine »sorgfältigere Prüfung« ansonsten ungeprüft bleibender
Voraussetzung einsteht. Sie führt die »Schranken« vor Augen, allerdings vermag sie

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


weit dieser Kritizismus selber noch »kritisch« zu unterlaufen sein
wird, werden die weiteren Ausführungen zeigen müssen. Die mit
Kant gefundene kritizistische Inspiration der Vernunft aber wird
nicht mehr preisgegeben werden können.18

1.4 Endlichkeit und Sinnlichkeitscharakter

Die obligatorische Trennung der beiden menschlichen Erkenntnis-
stämme Sinnlichkeit und Verstand markieren für Kant erst in ihrer
gegenseitigen Angewiesenheit die Grundtypik der Endlichkeit. Der
Spontaneität des Verstandes als dem Vermögen, die Mannigfaltigkeit
des anschaulich Gegebenen auf den Begriff zu bringen, d. h. zu den-
ken und zu bestimmen, korrespondiert die Rezeptivität der Sinnlich-
keit als dem Vermögen, sich durch Affizierung des Gemüts den Ge-
genstand geben zu lassen, d. h. zu empfinden, zur Anschauung
kommen und als Erscheinung aufnehmen zu können. Das bekannte
Diktum Kants zu Beginn der »transzendentalen Logik« lautet daher:
»Ohne Sinnlichkeit würde uns kein Gegenstand gegeben und ohne
Verstand keiner gedacht werden. Gedanken ohne Inhalt sind leer,
Anschauungen ohne Begriffe sind blind.« (KrV, B 75) Dies alles ist
bekannt und bildet die Grundlage jeden Kantverständnisses. Gemäß
der transzendentalen Kriterien (s. o.) gehen die apriorischen Be-
dingungen der Verstandesbegriffe und Anschauungsformen den em-
pirischen, a posteriorischen Gegebenheiten voraus. Auch die Sinn-
lichkeit fußt auf der Apriorität ihrer Anschauungsformen. Für
gewöhnlich folgt man diesem Konzept der reinen formalen Bedin-
gungen aller Erkenntnis und der daraus gewonnen Postulatsstruktur

89

Der neue Schritt der Philosophie

nicht die »Grenzen« der Vernunftvermögen zu erfassen, was erst durch die antino-
mische Struktur der Vernunft deutlich wird. (Vgl. »Transzendentale Methodenlehre,
KrV. B 733ff.) Dem Selbstzweifel der Vernunft angesichts ihrer scheinbaren Selbst-
widersprüchlichkeit in den Antinomien vermag nur der Kritizismus in seiner Qualität
als Unterscheidungslehre adäquat zu begegnen.
18 »Ich merke nur an, daß es gar nichts Ungewöhnliches sei, sowohl im gemeinen Ge-
spräche, als in Schriften, durch die Vergleichung der Gedanken, welche ein Verfasser
über seinen Gegenstand äußert, ihn sogar besser zu verstehen, als er sich selbst ver-
stand, indem er seinen Begriff nicht genugsam bestimmte, und dadurch bisweilen seiner
eigenen Absicht entgegen redete, oder auch dachte.« (Kant, KrV, B 371) Die nachkanti-
sche Philosophie hat von dieser Einsicht des »Besser-« und »Andersverstehens« mehr als
nur Gebrauch gemacht, wie der Weg über Schelling und Nietzsche zur Hermeneutik
Gadamers und weiterführender Gegenwartsphilosophien zeigt.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


aller Handlung. Bei näherem Hinsehen fällt indessen auf, daß die
Formalbedingungen über ihre Formalstruktur hinaus auf das Gege-
bene des sinnlichen Materials angewiesen sind. Ja, ohne das Affi-
ziertwerden durch die sinnlich-materiellen Strukturen könnte man
weder empfinden noch erkennen, es sei denn, man brächte, dem in-
tellectus archetypus gleich, alles aus sich selber hervor.19 Genau ge-
gen diese Möglichkeit setzt Kant den intellectus ectypus an, der auf
Gegebenes, überhaupt auf Gegebenheit angewiesen ist und der des-
halb durch und durch endlichen Charakters ist. Die Endlichkeit des
menschlichen Daseins ist also nicht einfach zu konstatieren und zu
postulieren, sie ergibt sich vielmehr notwendig aus den inneren Kri-
terien der Vernunft selber, wenn man sie auf ihre Möglichkeitsbedin-
gungen von Verstand und Sinnlichkeit hin untersucht. Nicht allein
die sinnlich konnotierte Außenbezogenheit, auch schon der innen-
bezogene Formcharakter ist auf Gebung und zwar auf Gebung von
Inhalten angewiesen. Diese durchgängige Gebungsstruktur und An-
gewiesenheit zeichnet für den Grundaspekt der Endlichkeit verant-
wortlich. Es lohnt daher, sich den mit der Sinnlichkeit aufs engste
verbundenen Gebungssinn etwas näher anzuschauen.20 So hat etwa

90

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

19 Hier wäre eine der Einstiegsstellen für eine Kritik des in Mode gekommenen Kon-
struktivismus, der die nicht hintergehbare Angewiesenheit auf die Gebungsstruktur zu
ignorieren scheint. Nicht von ungefähr, daß seine Begriffe mehr oder weniger »leer«
bleiben bzw., was dasselbe ist, die Anschauungen konstruieren, wie dies die Tendenz zu
»virtuellen Welten« augenscheinlich vor Augen führt. Deren Anschauungsmaterial hat
nämlich immer schon Anleihen an einer vorgängigen Gegebenheit genommen, berück-
sichtigt aber nicht dieses entscheidende Kriterium. Der Rückzug auf einen subjektiv
geprägten Weltbegriff, wonach jeder der Konstrukteur seiner Welt sei, geht hier eine
unheilige Allianz ein. Die Virtualität amerikanischer Luftangriffe auf den Irak zu Be-
ginn der 90er Jahre bleibt ja nicht virtuell, sie offenbart eine Realität, die sich als bloßes
Spiegelbild konstruktivistischer Weltentwürfe decouvriert. Man hat, um es so zu sagen,
sich nichts oder jedenfalls beinahe nichts von den kulturellen, religiösen und lebens-
weltlichen Hintergründen arabischer Welten geben lassen, was in der Konsequenz
heißt, daß man seine Handlungen aus den mitgebrachten Vorurteilen deduziert. Das
augenfällige Fehlen moralisch-ethischer Belange auf der theoretischen Landkarte des
Konstruktivismus macht hier auf Konsequenzen aufmerksam, die dieser nicht wollen
kann. Gewiß, ich will nicht den Konstruktivismus – er hat ja mehrere Varianten und
Niveaus – mit Bombenangriffen kurzschließen, aber seine unkritische Identifikation
von transzendentalem und empirischem Subjekt, welche die Möglichkeit eines freien
Weltentwurfs suggeriert, läßt doch gewisse methodische Verwandtschaften erahnen.
20 Kant vermochte die Gegebenheit der beiden Stämme nicht weiter zu begründen, er
sieht sie nur durch die Urteilskraft als dem Vermögen unter Regeln zu subsumieren
miteinander vermittelt. Bekanntlich hat Heidegger in seiner Kantinterpretation die
»transzendentale Einbildungskraft« als die Wurzel der beiden Erkenntnisstämme und

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rombach auf den bei Kant vornehmlich in den »Grundsätzen« an-
gelegten Sinn von »Gegebenheit« aufmerksam gemacht. »Diese vier-
fache Gliederung [der Grundsätze], die sich auf die schematische
Anlage der Kategorientafel stützt, wird von uns verstanden als er-
zwungen durch die Konzeption der ›Gegebenheit‹. Denn Gegeben-
heit ist die Grundverfassung des Seins aller in die Erfahrung gelan-
genden Objekte, ist die Seinsidee Kants.«21

Es geht nun keineswegs um die Vorgeordnetheit sinnlicher Ge-
gebenheit, sondern um die mit den Sinnlichkeitsfeldern auftretenden
Phänomene einer vor-gegenständlichen und vor-prädikativen Ebene.
Der von Kant anvisierte unhintergehbare Endlichkeitscharakter er-
weist sich schon vor aller Denkoperation als leiblich verankert. Ge-
wiß, eine solche Konstellation ist mit Kant nicht möglich, gleichwohl
liegt sie im Focus nachkantischer und nachmetaphysischer Philoso-
phie. So zeigt sich die Leiblichkeit nicht als empirische Gegebenheit,
die erfahrungsgetränkt noch zum Gegenstandsdenken hinzukäme.
Mit dem »Leib« öffnet sich vielmehr ein Phänomenfeld, das sich
nicht einfach auf ein physisch-psychologisches Erscheinungsbild re-

91

Der neue Schritt der Philosophie

als den eigentlichen Motor der Endlichkeit herausgestellt, indem er die Einbildungskraft
auf ihren sie begründenden zeitlichen Charakter hin analysierte. (Vgl. Heidegger GA
Bd. 3, 126–203) Dadurch wird es möglich, so Heideggers Intention, alle Metaphysik auf
ihren zeitlichen Horizont des menschlichen Daseins, und damit auf Endlichkeit über-
haupt, zurückzubinden. Das im Umfeld von »Sein und Zeit« entstandene Kantbuch
hatte sich zur Aufgabe gemacht, alle mit der Metaphysik einhergehende Setzung und
»Position« von »Sein« und »Seiendem« als abgeleitete Erkenntnisform in das diesen
vorausliegende »Seinsverständnis« des menschlichen Daseins zurückzustellen. Die Da-
seinsanalyse der »Fundamentalontologie« läuft daher, wie immer man das Projekt als
eingelöst beurteilen mag, auf ihren äußersten »Horizont der Zeit« hinaus. (Vgl. a. a.O.,
204–246) »Die Ausarbeitung des Grundfrage der Metaphysica generalis, des tí tò ón,
wurde auf die ursprünglichere Idee nach dem inneren Wesen des Seinsverständnisses
zurückgeworfen, das allererst das ausdrückliche Fragen nach dem Begriff des Seins trägt,
treibt und lenkt. Die ursprünglichere Fassung des Grundproblems der Metaphysik wur-
de aber in der Absicht angestrebt, den Zusammenhang des Grundlegungsproblems mit
der Frage nach der Endlichkeit im Menschen sichtbar zu machen. Jetzt zeigt sich: wir
brauchen gar nicht erst nach einem Bezug des Seinsverständnisses zur Endlichkeit im
Menschen zu fragen, es selbst ist das innerste Wesen der Endlichkeit. Damit haben wir
aber denjenigen Begriff der Endlichkeit gewonnen, der einer Problematik der Grund-
legung der Metaphysik zugrunde liegt.« (Ebd. 229)

Die Gegenstandssetzung als solche steht also hinsichtlich ihrer Vorausgesetztheit
in Frage! Man ist nicht gehalten eine mögliche Antwort darauf wie Heidegger in einer
»Hermeneutik der Faktizität« zu geben, die auf der Horizontstruktur der Zeitlichkeit
fußt, aber eine veritable Möglichkeit stellt dies allemal dar.
21 Rombach, 1981, Bd. 2, 407ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


duzieren läßt. Es etabliert im Gegenteil selber schon eine Art »tran-
szendentaler Sinnlichkeit«, die den Menschen schon vor aller Set-
zungsmöglichkeit angeht. Wir sind stets schon eingenommen, ausge-
liefert, ausgesetzt, verletzt, betroffen, berührt, noch bevor wir dazu
Stellung nehmen können. Genau dies besagt »Leib«, weshalb er als
empfindender, spürender und fühlender auftritt. Die Leiblichkeit des
Leibes meint die leib-seelische Grundverfaßtheit, kurz: die Sinnlich-
keit des Menschen, die nicht selbst etwas Sinnliches ist im Sinne
bloßer Leibgegebenheit. Sie stellt das Bedingungsfeld des Sinnlichs-
einkönnens des Menschen dar, durch das hindurch der Mensch sich
und seine räumliche Umwelt erfährt.22 Merleau-Ponty spricht vom
Leib als einem »Zur-Welt-sein«, was ich in diesem Zusammenhang
so verstehen möchte, daß mit »Leib« einerseits die Öffnung und Of-
fenheit zur Welt Thema wird, insofern dieser über alle Gegenständ-
lichkeit hinaus die Welt als ganze23 fühlt, spürt und atmet, anderer-
seits, daß die Leibstruktur darin besteht, all dies aufnehmen und
hinnehmen zu müssen, so daß die Offenheit des Leibes ihn gleichsam
festschnallt als einen allem ausgesetzten und ausgelieferten. Erst auf-
grund dieser Konstellation sind wir uns leiblich gegeben und können
auf unseren Leib als Leib zurückkommen. »Leib« besagt daher, daß
wir uns gegeben sind, weil wir dem zuvor auf Gegebenheit überhaupt
angewiesen sind. Wir werden uns qua Leib erst gegeben, wir besitzen
ihn nicht, schon eher besitzt er uns. In diesem grundsätzlichen An-
gewiesensein bekundet sich auf elementare Weise die Endlichkeit, die
ja immer auch eine Endlichkeit des Leibes ist.

Das Phänomen des Leibes macht deutlich, daß Gebung nicht
einfach Gebung bloßer Erscheinung auf der Voraussetzung apriori-
scher Vernunft- resp. Verstandesleistung ist, wie dies im Anschluß an
Kant, der klassisch »Erscheinung« mit »Phänomenalität« identifi-
ziert, noch behauptet werden müßte. So hat die phänomenologische
und anthropologische Forschung des 20. Jahrhunderts gezeigt, daß
Ebenen wie bspw. jene der Sinnlichkeit ihre eigenen Erscheinungs-
weisen, Seinsweisen und Bewegungsweisen haben, also ihre Weisen
von Gegebenheit. Die jeweilige ›Gegebenheitsweise‹ gibt mir die Sa-

92

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

22 Näheres zum Phänomen des Leibes siehe weiter unten (C.I.8).
23 Insbesondere von Heideggers Vorlesung vom Wintersemester 1929/30 »Die Grund-
begriffe der Metaphysik. Welt – Endlichkeit – Einsamkeit« (GA Bd. 29/30) inspiriert hat
Eugen Fink den Zusammenhang von Endlichkeit und Welt herausgearbeitet, indem er
auf den »Bewegungscharakter« ihres gegenseitigen »Gebens« aufmerksam macht.
(E. Fink 1990, 184ff., insbes. 206ff.)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


che, macht sie sprechend und verleiht ihr ihren spezifischen Sinn-
und Überzeugungsgehalt. So müßte man von da aus der Vorgängig-
keit formaler apriorischer Strukturen nunmehr eine Nachgängigkeit
attestieren, die in der bloßen Abstraktionsleistung von Gegebenheit
und Gegebenheitsweisen liegt. Die vieldimensionierten Sinnlich-
keits- und Leiblichkeitsfelder werden auf ein statisches Erschei-
nungsbild ihrer selbst reduziert – der »Leib« wird »Körperding« –,
sie verlieren das, was sie im Grunde auszeichnet, ihre Lebendigkeit,
überhaupt das »Leben«. Die bloße Gegebenheit via »Erscheinung«
wird in die diese begründende Gegebenheitsweise als die Bedingung
des Erscheinenkönnens überführt. Wir werden uns darin selber erst
gegeben, was schon Husserl dazu legitimierte, anstatt von »Gegeben-
heit« von »Selbstgegebenheit« zu sprechen.24 Der Grundcharakter
der ›Gebung‹ indes bleibt erhalten und mit ihm drängt sich der
Schritt zur Erfahrung der Endlichkeit auf. Gebung ist daher nicht
mehr und nicht weniger als Erfahrung, insofern darin Angewiesen-
sein und Hinnehmenmüssen konstitutiv sind, d. h. konkret erfahren
werden. Dies hat natürlich zur Folge – und hier verläuft eine der
Bruchlinien zwischen kantischem und phänomenologischem Den-
ken –, daß zwischen Form und Inhalt gar nicht mehr unterschieden
werden kann, vermögen sie doch erst aneinander ansichtig und evi-
dent zu werden. Erst die konstitutive Verbindung von Formalstruk-
tur und Inhaltsstruktur, das gegenseitige Angewiesensein von Ver-
stand und Sinnlichkeit läßt uns erfassen und zugleich erfaß- und
betreffbar sein, beides Kriterien dafür, daß wir überhaupt etwas in
seinem Sinn wahrzunehmen vermögen und erfahren können. Schon
die Befähigung der Gegenstandssetzung, was ja immer heißt, daß
»Seiendes« aus sich hervorgebracht wird, verlangt ein vorgängiges
Sich-geben-lassen und Angewiesensein auf Gebung. Wir müssen,
um es am Beispiel zu demonstrieren, eine Landschaft erfahren haben,
gleichsam in die Landschaft hineingegangen sein, sie ›sehen‹ und
spüren, um sie sodann als Landschaftsding erfassen und begreifen
zu können, sei dies cartesianisch durch Entwurf am Reißbrett oder
allgemeiner, durch kategoriale Zurüstung. Werden letztere zur prima
causa, zeigt sich als Ergebnis nicht die Landschaft als das Phänomen
der Landschaft, sondern als über diese hinweggegangene Abstrakti-
on. Cartesianisch gibt es Landschaft nur als quantitatives Ausdeh-
nungsverhältnis (Höhenlinien, geometrischen Raum, etc.), kantia-

93

Der neue Schritt der Philosophie

24 Vgl. Husserl, Hua III/1, 11; Hua I, 133.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nisch, da Sinnlichkeit auf Außenbezüglichkeit beschränkt bleibt, nur
als kausale Gesetzmäßigkeit. ›Landschaft‹ indes kommt hierbei nicht
als Landschaft zur Gegebenheit, man hat sie sich nicht geben lassen,
da man die entsprechende Gegebenheitsweise nicht aufzublenden in
der Lage war.

Kant zeigt die Stellung des Menschen als endliches Wesen, so-
wohl hinsichtlich des Gesamtsystems der Vernunft, ihrer Möglich-
keiten und Grenzen, als auch hinsichtlich der sinnlichen Außenbezo-
genheit aller Erkenntnis. Daß aber gerade die Sinnlichkeit sich über
alle Außenbezogenheit hinaus erweitert und öffnet und selber zum
Einfallstor von Sinn und Sinngebung avanciert, so daß man – nicht
metaphorisch – von einem »Leibbewußtsein« sprechen kann, dies
konnte Kant noch nicht sehen. Gleichwohl hat er insbesondere in
seiner Analyse der Grundsätze (vor allem des dritten und vierten)
Spuren einer (phänomenologischen) Verschwisterung von Sinnlich-
keit und Endlichkeit gelegt.

1.5 Erkenntnis und Ethik

Die systematische Selbstunterscheidung der Vernunft hinsichtlich
ihrer Erkenntnis- und Erfahrungsbedingungen, in der Kant die Auf-
gabe der »Kritik der reinen Vernunft« sah, hatte vor allem auch die
Bewandtnis, Platz zu machen für den Bereich der Freiheit, der nur
dann »frei« , also »unbedingt« sein kann, wenn er auf völlig anderen
Voraussetzungen fußt als der Bereich der Notwendigkeit, der unter
den Kriterien der Bedingtheit und Endlichkeit steht. Dem transzen-
dentalphilosophischen Begründungskonzept von Verstand und Sinn-
lichkeit und der darin gewonnenen Selbstbegrenzung der Vernunft
antwortet somit das von altersher bekannte Signum der Vernunft als
unendlicher und vor allem unbedingter. ›Vernunft‹ kann es nur eine
geben, aber ihr werden sozusagen verschiedene Aufgaben zuge-
schrieben. In ihrem theoretischen Gebrauch hat sie sich um die Er-
kenntnis zu kümmern, in ihrem praktischen Gebrauch um das Han-
deln. Interessant hierbei ist der Umstand – hierin unterscheidet sich
Kant von nahezu allen seinen Vorgängern –, daß das »Denkenkön-
nen« allumfassender Vernunft erst durch den harten Erkenntnisweg
der »Kritik der reinen Vernunft« möglich wird, »Ethik« also in ge-
wisser Weise vorausgehender »Erkenntnis« bedarf. Gleichwohl, das
so als Desiderat auftauchende Unbedingte der Vernunft, das mit

94

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Nachdruck die Notwendigkeit einer intelligiblen Welt fordert, bekun-
det sich im Menschen als dem vernunftbegabten Wesen als Freiheit.
Freiheit, dies wissen wir seit Kant, stellt sich als »transzendentale
Freiheit« dar, aus deren Begriff sich alle weiteren für die praktische
Philosophie notwendigen Grundzüge ergeben. Moral, Sittlichkeit,
Pflicht, Recht entspringen dieser Grundvoraussetzung der Auto-
nomie, die nichts anderes als »Selbstgesetzgebung« meint. (Vgl. Kant
KpV, WA Bd. VII, A 58 f., passim) Genau hierin liegt nun der Angel-
punkt der kantischen Ethik: Selbstgesetzgebung bezieht sich zum
einen auf den subjekt-relativen Ausgangspunkt, der nicht nur die
Stelle einer Zuschreibung verlangt, sondern der dem Aufklärungs-
diktum gemäß von jeder Einsicht verlangt, daß man »aus freien
Stücken«, d. h. als autonome Person zustimmen können muß. Es wä-
re ansonsten keine Einsicht aus Vernunftgründen. Es ist der Wille als
»freier Wille«, der jenen Ort besetzt hält, an dem sich die Unbedingt-
heit der Vernunft mit der Freiheit der Person trifft. Zum anderen ist
die Selbstgesetzgebung auf das Gute schlechthin gerichtet, das unter
den Kriterien von Notwendigkeit und Allgemeinheit in der Form der
Gesetzmäßigkeit auftritt. Die Gesetzmäßigkeit beansprucht Wahr-
heit und darin eine eigene Weise von »Objektivität«, wie dies sich
im das Einzelsubjekt übersteigenden Sittengesetz bekundet. Der For-
malstruktur des reinen Sittengesetzes antwortet so der ebenfalls for-
mal bleibende freie Wille. Dementsprechend lautet der erste und
»allgemeinste« kategorische Imperativ: »Handle nur nach derjenigen
Maxime, durch die du zugleich wollen kannst, daß sie ein allgemei-
nes Gesetz werde.« (Kant GMS, WA Bd. VII, BA 52; vgl. KpV, A 54)
Die transzendentale Klammer von subjektivem Prinzip der Maxime
und objektivem Prinzip des Sittengesetzes fokussiert daher im »gu-
ten Willen«, in dem sich Freiheit und moralisches Gesetz als mit sich
identisch erfahren. Nicht von ungefähr, daß die »Grundlegung der
Metaphysik der Sitten« (GMS), sozusagen der Katechismus der Mo-
ralität, mit der Inthronisation des »guten Willens« (GMS, BA 1)
anhebt. Er ist gleichsam die erste und letzte Instanz praktischer Phi-
losophie.

Gleichwohl, Kant hat wie in der theoretischen Vernunft ganz
deutlich die Angewiesenheit der formalen Bedingungsstruktur auf
die inhaltlich getränkten Erfahrungen und Gegebenheiten gesehen,
und es ist gerade der »gute Wille«, der als »Prinzip des Willens«
(GMS, BA 14), ungeachtet jeglicher auf Handlungen zurückgeführ-
ten Abzweckung, für diese »Erfahrung« einsteht: »denn der Wille ist

95

Der neue Schritt der Philosophie

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


mitten inne zwischen seinem Prinzip a priori, welches formell ist,
und zwischen seiner Triebfeder a posteriori, welche materiell ist,
gleichsam auf dem Scheidewege, und, da er doch irgend wodurch
muß bestimmt werden, so wird er durch das formelle Prinzip des
Wollens überhaupt bestimmt werden müssen …« (Ebd.). Mögliche
und weiterführende Konsequenzen dieses Gedankens hat Kant indes
nicht gezogen. Diese bestünden etwa darin, daß sich moralische
Handlungen und sittliches Leben nicht nur in der Konkretion zu be-
währen haben, sie vermögen dadurch in ihrem moralischen An-
spruch überhaupt erst ansichtig und erfahrbar zu werden.25 »Gedach-
te« Moralität verkennt die ihr vorausliegende und sie erst moralisch
werden lassende intrinsische Erfahrung ihrer selbst. So aber bleibt
man mit Kant an der »Wollen-Sollen-Struktur« haften – der Wille
will das Pflichtgesetz, das ihm wiederum als Sollen gebietet; der Wil-
le will das Sollen –, mit der Konsequenz des »negativen Freiheits-
begriffs«. (Vgl. KpV, A 84 f.) Kantisch gesehen erweist sich dieser
aber als denknotwendig, insofern die Vernunft ja nie als ganze ein-
sichtig gemacht, sondern nur als »Regulativ« verstanden werden
kann. Ihr Regel gebender negativer Freiheitsbegriff zeigt sich umso
eindringlicher, je mehr ihm Erfahrungsbeispiele zum Experiment
vorgehalten werden. Der Topos »aus Pflicht« betont daher die ande-
re, die moralisch-sittliche Ebene gegenüber jener »pflichtgemäßen«
Handlung, welche obzwar auf Legalität hin ausgerichtet auf Neigung
und Bedürfnissen fußt. Das Sittengesetz hat daher in der Tat den
Charakter der »Nötigung«, was den Menschen hinsichtlich seiner
Moralität gerade nicht einschränkt, sondern freisetzt. Das Sollen als
Gebot der Sittlichkeit, welches niemals konkret und de facto auch nur
annähernd eingelöst werden kann, offenbart gerade deshalb seine
Realität. Dieser formale Grundcharakter von Pflichtgesetz und Wil-
len ist einerseits gegen Ethiken des Utilitarismus wie gegen Glücks-
ethiken aufrecht zu erhalten, nicht etwa, weil man etwas gegen ein
Zweckdenken oder einen Eudaimonismus einzuwenden hätte, son-
dern weil jene, und damit auch ihre Erscheinungsformen, einer tran-

96

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

25 Gewiß, Kant wird nicht müde zu betonen, daß es gerade »nicht auf die Handlungen
ankommt, die man sieht, sondern auf jene innere Prinzipien derselben, die man nicht
sieht.« (GMS, BA 26) Dem ist zuzustimmen, allerdings nur unter der Prämisse der von
Kant nicht für überschreitbar gehaltenen Aposteriorität aller Erfahrung, sprich aller
»Außengegebenheit« von Erscheinung und Erfahrung. Daß ›Erfahrung‹ keineswegs in
dieser Zuschreibung aufgeht, ja daß sie schon vor der Begriffsdichotomie von Apriori –
Aposteriori ansetzt, dies zu zeigen ist eines der Hauptanliegen dieser Arbeit.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


szendentalen Begründung entbehren. Andererseits aber erhellt die
Notwendigkeit des ethischen Formalismus’ nur, wenn er aus der er-
kenntniskritischen Fragestellung deduziert wird. Bekanntlich hatte
hier aber schon Schiller große Einwände zu machen, sowohl hinsicht-
lich der Konstellation von Stoff und Form in der Erkenntnis als auch
hinsichtlich des Zusammenhanges von Schönheit (Ästhetik) und
Freiheit (Ethik) in der Handlung.26 Ebenso wendet sich Schopenhau-
ers »Mitleidsethik« gegen diesen ethischen Formalismus und Rigo-
rismus, was aber nur möglich ist, indem der »Wille« aus seiner blo-
ßen Formalität gelöst wird.27 So erweist sich der Gewinn des reinen
Formalismus’ doch mit dem Verlust konkreter Inhalte und konkreter
Personen erkauft. Ethik hätte sich aber gerade hierin zu bewähren.

Gleichwohl macht Kants Ethik den großen Schritt in die tran-
szendentale Bedingungsstruktur der Freiheit, was vor empirischen
und psychologischen Verkürzungen bewahrt.28 Dieser Schritt ist un-
abdingbar für die daran anknüpfende phänomenologische Forschung,
die, das vergißt man allzu oft, die transzendentalphilosophische Tra-
dition aufnimmt, diese weitertreibt und auch über sie hinausführt.
Ohne den Durchgang durch den transzendentalen Grundgedanken
allerdings fällt jede Phänomenologie hinter ihr eigens Maß der Eröff-
nung von Phänomenen zurück, d. h. sie betreibt eine Psychologisie-
rung und Vergegenständlichung ihrer selbst. Man beschreibt etwas,
ohne die Bedingungen des Beschreiben- und Erscheinenkönnens zu
berücksichtigen. Das philosophische Anliegen der Phänomenologie
droht hierbei auf der Strecke zu bleiben. Daß indes die ethische Di-
mension in der phänomenologischen Forschung unterbelichtet ge-
blieben ist, ist nicht von der Hand zu weisen. Schelers Konzept einer
»materialen Wertethik«29 tendiert, trotz der Versuche die Einschrän-
kung der Kantischen Formalethik aufzuweisen, zu einem statischen
und überzeitlichen Werte- und Wesenskosmos, der hinter die tran-
szendentale Ebene Kants zum Teil zurückzufallen droht. Ein Rück-
griff auf Husserls »genetische Phänomenologie«, die »Analysen zur
passiven Synthesis« im Verbund mit dem phänomenologischen In-
tersubjektivitätskonzept scheint hier hilfreicher zu sein, insofern

97

Der neue Schritt der Philosophie

26 F. Schiller 1958/59a; ders. 1958/59b.
27 A. Schopenhauer 1988, Bd. III, 323–631.
28 Dies wird besonders signifikant für die an die praktische Philosophie anschließende
Rechtsphilosophie, die, wie nicht nur der Diskurs um die Menschenrechte zeigt, immer
größere Relevanz gewinnt. Siehe unten Kap. »Menschenrechte« (C.IV.2.3.)
29 Vgl. M. Scheler, GW 2, GW 10.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dort die Konstitutionsarbeit und nicht metaphysische Vorentwürfe
im Vordergrund stehen.30

Weitaus stärkere Resonanz hat das Ethikkonzept von Levinas
hervorgerufen. Ohne an dieser Stelle näher darauf eingehen zu kön-
nen, will ich doch zwei Aspekte hervorheben: Levinas’ Erfahrung der
irreduziblen Andersheit des Anderen führt auf einen neuen Weg, der
sich zum einen von erkenntnistheoretischen Grundlegungen im An-
schluß an Kant mit all den Folgen geltungsbedingter und normativer
Fragestellungen verabschiedet, aber nur um einer tieferen ethischen
Einstellung und Dimension willen. Zum anderen arbeitet Levinas
seine Ethik gerade gegen eine intentional grundiert bleibende tran-
szendentale Phänomenologie à la Husserl sowie gegen eine auf
»Sein« fußende ontologische Phänomenologie á la Heidegger aus,
indem er beider Grenzen in der Nichtberücksichtigung und Vorgän-
gigkeit ethischer Grunddisposition liegen sieht.31 Die daraus zu zie-
henden Konsequenzen sind nun nicht nur methodischer und phäno-
menologischer32 Natur, sie stellen darüber hinaus die ethische
Dimension als die schlechthinnige Bedingung der Möglichkeit von
Erkenntnis und Erfahrung dar. Was auf den ersten Blick anmutet,
als stünde das Anliegen Levinas’ dem Kantischen diametral gegen-
über, erweist sich bei näherer Betrachtung in einer eigentümlichen
Weise als verwandt. Beiden ist es um die ethisch-moralische Dimen-
sion als Ziel- und Angelpunkt von allem zu tun, was u.a. am Topos
der »Unendlichkeit« deutlich wird, der für beide unabdingbar ist, ge-
rade weil darin das Unverfügbare und die universale Würde des
Menschen zum Austrag kommen.33 Natürlich bestehen auch gravie-

98

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

30 Vgl. K.-H. Lembeck 1994, 129–146. Interessanterweise beschließt Lembeck seine
Darstellungen der Phänomenologischen Tradition mit dem Hinweis auf das Desiderat
einer »Phänomenologie des Sittlichen«, die trotz mancher wenngleich folgenloser Ver-
suche (vgl. D. v. Hildebrand, A. Reinach) noch ihrer detaillierten Ausarbeitung harren.
31 Vgl. E. Levinas 1993; 1998; 1989; 1992.
32 Levinas Phänomenologie-Kritik hebelt meines Erachtens entgegen seiner Selbstein-
schätzung keineswegs die Phänomenologie als ganze aus. Auch daß sich »der Andere«
entzieht, im Grunde mich schon vor aller Erscheinung anspricht und mich einer unhin-
tergehbaren Verantwortung anheimstellt, ist ein ›Phänomen‹, ein Phänomen allerdings
vor jeglicher intentionalen Struktur. »Phänomenologie«, dies wird sich vielfach zeigen,
geht und ging ja weiter, so daß sich der intentionale Gegenstandsbezug nur als eine von
mehreren Zugangsweisen darstellt. Ich lese Levinas daher unter dem Zeichen einer
»Phänomenologie der Ander(s)heit)«. (Sh. unter Kap. C.I.5.) Zu einer an Levinas ge-
schulten phänomenologischen Ethik jenseits klassischer Phänomenologiekonzepte vgl.
B. Waldenfels/I. Därmann 1998.
33 Daß »Gott« und damit auch die Religion(en) bei beiden eine erhöhte Bedeutung

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


rende Differenzen zwischen beiden, die nicht eingeebnet werden sol-
len. Bleibt Kant aufgrund der transzendentalen Bedingungsstruktur
des kategorischen Imperativs jeglicher ethischen Erfahrung und Be-
gegnung gegenüber indifferent, so wird für Levinas gerade diese
Erfahrung der Andersheit des Anderen zur Einschlagstelle des Ethi-
schen überhaupt. Aus der »Achtung vor dem Gesetz« wird die »Ver-
antwortung für den Anderen«.34 Wieweit allerdings eine im An-
schluß an Levinas auszuarbeitende Ethik zu tragen vermag, muß
hier offen bleiben.

Der »gute Wille«, so hat sich gezeigt, stellt sich als das schlecht-
hinnige Prinzip der Freiheit in ihrer Formalstruktur dar. Gleichzeitig
aber kündigte sich schon an, daß diese Ethik des guten Willens im-
mer schon aufruht und eingebunden ist in kulturelle und lebenswelt-
liche Sinnstrukturen und sich in weit stärkerem Maße von tradierten
Gepflogenheiten, Gewohnheiten und Habitualitäten her versteht.
Diese sind so selbstverständlich geworden, daß sie gar nicht mehr in
ihren notwendigen Bedingungsweisen auftauchen. Gleichwohl ha-
ben sie höchste Leitfunktion, indem sie das jeweilige Selbstverständ-
nis bestimmen. Sitte, Anstand, Ethos und Habitus stehen für diese
»Selbstverständlichkeiten« ein, die für jegliches Verständnis einer

99

Der neue Schritt der Philosophie

erhalten, liegt auf der Hand. Auch unter diesem Aspekt sind beider Konzepte für die
interkulturelle Forschung wichtig, insofern interkulturelle und interreligiöse Motive
sich an vielen Stellen berühren.
34 Hat die Kantische Ethik formalen und universalistischen Zuschnitt, der es an kon-
stitutiver und generativer Konkretion mangelt, so läuft die Ethik Levinas‹ umgekehrt
Gefahr, die Ethik der Andersheit zu universalisieren. Daß bei beiden jeweils die Mittel-
lagen und Zwischenbereiche unterbestimmt bleiben, wenn nicht gänzlich fehlen, darauf
hat B. Liebsch (ders. 1999) aufmerksam gemacht: »Was bei Kant (…) weitgehend unbe-
dacht bleibt, sind die zwischen den »Nächsten« und den »Fernsten« vermittelnden so-
zialen, kulturellen, ethnischen und geschichtlichen Ordnungen, die mannigfaltigen und
vielfältig miteinander verschränkten, teils widersprüchlichen Zugehörigkeiten zu Ge-
meinschaften und sozietären Systemen, die auf selektive und exklusive Weise ein kon-
kretes oder auch hochabstraktes ›Wir‹ stiften. (59) .. Levinas möchte zwar die Existenz
sozialer Kategorisierungen und gewisser kultureller, ethnischer und rassischer Grenzen,
die Zugehörigkeiten und Unzugehörigkeiten implizieren, keineswegs leugnen, doch
überspringt er das soziale und politische Phänomen abgegrenzter Verwandtschaften
und lokaler ethnischer Genealogien. Zwischen der ethischen Andersheit des Anderen
und dem menschheitlichen Horizont aller Anderen fallen die realen Vermittlungen stets
begrenzter, selektiver und exklusiver Zugehörigkeiten und Unzugehörigkeiten hin-
durch.«(67) Liebsch spitzt das Ganze zu: »Schlägt so der ›Mythos vom allgemeinen
Menschen‹ in den Mythos vom schlechterdings singulären Anderen um? Wird nicht
auf die eine oder andere Weise die ›partikulare‹ Identität eines jeden zugunsten der
›Menschheit‹ beseitigt?« (68)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kulturwelt unhintergehbar sind. Diese benennen aber keineswegs
erst die kulturellen Besonderungen, sondern bilden dem zuvor eine
Gesamtstruktur aus, die nicht nur spezifischen und jeweiligen Cha-
rakter hat, sondern darin auch über den Sinn und das Selbstverständ-
nis des guten Willens mitentscheidet. Als Abstraktum ist der gute
Wille eigentlich erst ex post möglich, und, dies gilt es zu bedenken,
es entzieht ihm seine konkrete und vielfältige, in Kultur und Sprache,
Religion und Lebenswelt eingelagerte Sinngeschichte und sein Le-
bensverständnis.

Kurz und gut, die Sachlage verschärft sich: Die Forderung des
guten Willens scheitert daran, daß jeder diesen zwar hat, daß dieser
aber jeweils anders aussieht. So erweisen sich denn auch die gegen-
wärtigen weltweiten Konflikte kultureller, zivilisatorischer, religiöser
und lebensweltlicher Art darin, daß ein jeder sich im Namen des
guten Willens gegen den Anderen behauptet. Das Paradox könnte
nicht größer sein: Der gute Wille entzweit die Völker und Kulturen
in dem Maße, in dem er als Formalprinzip zwischen diese tritt, ohne
die jeweilig gewachsenen Gesamtstrukturen, denen ja immer auch
ein guter Wille innewohnt, ja von denen her er immer eingelöst wird,
zu berücksichtigen. Der gute Wille, so wäre vorläufig zu resümieren,
kann niemals seiner konstitutiven inhaltlichen Ebenen enthoben
werden. Er taucht stets als eingebunden in kulturelle und soziale
Strukturen auf, erfaßt sich darin überhaupt erst als bestätigt, als ein-
gesehener und als fordernder. So tritt er zwar immer mit dem An-
spruch des guten Willens überhaupt auf, vermag dies aber nur auf-
grund der sozial-kulturellen Tiefenstrukturen. Hebt man ihn in
seiner Abstraktivität von diesen Bedingungen seiner eigenen Mög-
lichkeiten ab, verkennt man seine realpraktische und lebensmächtige
Relevanz. Seine für das Menschliche eintretende ethisch-moralische
Signatur verliert sowohl ihren Aufforderungs- wie ihren Einlösung-
scharakter. Ethos, Sitte, Anstand, Habitus legieren jegliche Ethik, und
man sollte das »Fleisch« dieser Phänomene nicht ihrem Knochenge-
rüst und ihrer bloßen Außenhaut opfern.

100

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Kritische Anfragen

2.1 Denken versus Erfahrung?

Kants gesamtes Bestreben war daraufhin ausgerichtet, die Möglich-
keiten, aber auch die Begrenzungen von Vernunft und Verstand auf-
zuweisen. Was zunächst als reine Erkenntnisfrage auftritt, spezifi-
ziert sich bei näherem Hinsehen dahingehend, daß Kants Analysen
allein unter der Hinsicht möglicher Erfahrung Sinn machen. Auch
wenn er die Nachgeordnetheit aller Erfahrung aufwies, so geschah
dies doch stets unter der Rücksicht auf diese Erfahrung. So konnten
wir sehen, daß der Endlichkeitsaspekt nicht in erster Linie durch die
kategoriale Struktur des Verstandes erwirkt ist – denn auch diese hat
ein Woher ihrer Bedingungen –, sondern aufgrund ihres Angewie-
senseins auf die Gebung sinnlicher Qualitäten, was wiederum die
Erfahrung erst erfahrbar werden läßt. Kants Philosophie basiert,
mehr als dies den Kantianern lieb sein mag oder kann, in ihrer
Grundintention auf einer Philosophie der Selbsterfahrung der Ver-
nunft, deren Signum die Endlichkeit von Erkenntnis und Denken zu
Tage fördert. Dennoch bleiben bei Kant natürlich Erkenntnis und
Denken die Bedingungsmöglichkeiten jeglicher Erfahrung, ja damit
Erfahrung Erfahrung sein kann, bedarf es transzendentaler, also
nicht-empirischer Voraussetzungen.

Genau dieser Ansatz steht nun aber in Frage. Es sind vor allem
Hegel und Nietzsche, die in ihrer Kantkritik einen Erfahrungsbegriff
ausarbeiten, der jenseits der Differenz von Erkenntnis und Erfahrung
ansetzt, ohne dabei den transzendentalen Gesichtspunkt zu opfern.35

Bei aller grundsätzlichen Differenz, beide übernehmen die Fragestel-
lung Kants in Hinsicht auf einen Begriff von Erfahrung, der sich als
»Bewegung«, genauer, aus der Bewegung heraus versteht. Bei Hegel
bekundet sich dies im Sinne eines Werdens des Begriffs, dessen Be-
greifen nichts anderes als die Selbsterfahrung des Begriffs beschreibt,
bei Nietzsche tritt das Werden im Sinne der Selbstübersteigung und

101

Kritische Anfragen

35 Natürlich müßten hier noch weitere Autoren genannt werden, allen voran Dilthey.
Gleichwohl scheint mir Dilthey, auch wenn er mit dem Erlebnis- und Verstehensbegriff
gegen das naturwissenschaftlich orientierte Paradigma Kants eine geisteswissenschaft-
liche Grundierung einfordert, methodisch und systematisch noch ganz im Einzugs-
bereich Kants zu stecken. Dies bekundet sich bei Dilthey so, daß sein eher transzenden-
tal-hermeneutisch angesetzter Verstehensbegriff beständig mit dem eher psychologisch
legierten Erlebnisbegriff in Konflikt gerät. Vgl. W: Dilthey 1990; 1979.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


eines transformativen Geschehens an die Stelle metaphysischer
Grundbegriffe wie Sein, Substanz oder auch Subjekt. Hegel fordert
gegen Kant entschieden die Selbsterfahrung von Vernunft und Be-
wußtsein ein, indem er auf eine bei Kant ungeprüfte Voraussetzung
aufmerksam macht. Kant, so Hegel, habe schon im vorhinein darüber
entschieden, daß es ein Erkenntnisvermögen gibt, dem wiederum
Objektität und Wahrheit korrelieren. Was es dem voraus aber mit
der Erkenntnis als Leistung und, wenn man so will, als Erfahrung
ihrer selbst, auf sich hat, diese Frage stellt Kant nicht. Er macht eben
nur die als real wahrgenommenen, erfahrenen, erkannten und ge-
dachten »Dinge« hinsichtlich ihrer implizit und selbstverständlich
vorausgesetzten Erkenntnisbedingungen explizit. Er sucht nach et-
was, das er immer schon vorausgesetzt hat: »Das Erkenntnisver-
mögen untersuchen heißt, es erkennen. Die Forderung ist also diese:
man soll das Erkenntnisvermögen erkennen, ehe man erkennt; es ist
dasselbe wie mit dem Schwimmenwollen, ehe man ins Wasser geht.
Die Untersuchung des Erkenntnisvermögens ist selbst erkennend,
kann nicht zu dem kommen, zu was es kommen will, weil es selbst
dies ist, – nicht zu sich kommen, weil es bei sich ist.«36 Mit dieser
griffigen und anschaulichen Darstellung möchte Hegel gegen die
gleichsam unkritische Übernahme metaphysischer Selbstverständ-
lichkeiten seitens Kant die Selbsterfahrung der Vernunft einfordern,
die sich nur geschichtlich als dialektischer Prozeß tun kann. Hegel
insistiert also auf der Erfahrung, aber er biegt diese wiederum ein-
seitig auf die begriffene Erfahrung ab. Dies hat bekanntlich jene Kon-
sequenzen, die zum absoluten Idealismus führen, dem die Endlich-
keit kein Kriterium des Denkens und Erfahrens ist, es sei denn in
Gestalt notwendiger für das Fortschreiten der Allmacht der Vernunft
zu erbringender Opfer. Hegel, und das ist die andere Seite, bringt,
indem er die Erfahrung auf den Begriff bringt, die Erfahrung als Er-
fahrung zum Schweigen. Der Begriff ist die stillgestellte Erfahrung,
»begreift« ihre Nachgeordnetheit; letztlich ist der Begriff der Tod der
Erfahrung. Die Allmacht des (Begriff)Denkens hat die Erfahrung
nicht nur eingeholt, sie hat sie heimgesucht und überholt. Und den-
noch beginnt mit Hegel, jedenfalls für den abendländischen Kontext
und auch unter transzendentalen Bedingungen, die Vernunft, sich

102

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

36 Hegel 1969, Bd. 20, 334.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ihrer vorgängigen Erfahrungswege zu besinnen. Jedenfalls taucht
dieser Aspekt bei Hegel als Desiderat der Vernunft auf.

Ähnlich wie bei Hegel bildet auch für Nietzsche die Philosophie
Kants so etwas wie den Abstoßungshintergrund für die eigene Kon-
zeption. Das heißt, daß Nietzsches Werde- und Erfahrungsdenken
sich an der kritischen Übersteigung der kantischen Grundbegriffe
erprobt. Wenn der Leib als die größere Vernunft in Erscheinung tritt,
dann ist damit auch die mit der Erkenntnis- und Denkstruktur ver-
knüpfte »Dingstruktur« in Frage gestellt. Die »Erkenntnis« kommt
sozusagen nicht an die leibliche Verfaßtheit heran, die gerade nicht
auf apriorische Bedingungen reduziert werden kann, sondern sich als
einen durchgängigen schöpferischen Werdeprozeß versteht, der über
sich hinausführt. Die Unterscheidung von Wahrheit und Schein er-
weist sich ebenso wie jene von »Ding an sich« und »Erscheinung« als
der größte »Schein«,37 Urteile und Geltung finden sich wieder als
formalisierte und abstrahierte Ergebnisse und bestenfalls Zwischen-
resultate eines Werdeprozesses, der selber niemals festgestellt und
»auf den Begriff gebracht« werden kann, soll dieser Prozeß nicht sei-
ner Werdeprinzipien verlustig gehen. Perspektivität, Wertschätzung,
Historizität, Individualität treten als Gestaltungsparameter an die
Stelle überzeitlicher Geltungsinstanzen. Kurzum, Philosophie ver-
steht sich als durch und durch erfahrungsgetränkt, so daß auch der
Erkennende und Denkende selber nur als an bestimmte Perspektiven
und Einschätzungen gebundene zu verstehen sind. Nietzsches teil-
weise fulminanten, teilweise hybriden Passagen zur Philosophie
Kants, die ihm ja als Gewährsinstanz der philosophischen Tradition
überhaupt gilt, erhalten ihr philosophisches Gewicht in dem Maße,
in dem die Erkenntnisfrage und die in ihr enthaltenen Prämissen auf
ihren sie konstituierenden Erfahrungsweg zurückverpflichtet wer-
den. Damit einher geht natürlich ein anderer Denktypus, der nicht
mehr nur analysiert und deskribiert, was schon ist, sondern der mit

103

Kritische Anfragen

37 »Der faule Fleck des Kantischen Kriticismus ist allmählich auch den gröberen Augen
sichtbar geworden: Kant hatte kein Recht mehr zu seiner Unterscheidung ›Erscheinung‹
und ›Ding an sich‹ – er hatte sich selbst das Recht abgeschnitten, noch fernerhin in dieser
alten üblichen Weise zu unterscheiden, insofern er den Schluß von der Erscheinung auf
eine Ursache der Erscheinung als unerlaubt ablehnte – gemäß seiner Fassung des Cau-
salitätsbegriffs und dessen rein-intraphänomenaler Gültigkeit: welche Fassung anderer-
seits jene Unterscheidung schon vorwegnimmt, wie als ob das ›Ding an sich‹ nicht nur
erschlossen, sondern gegeben sei.« (F: Nietzsche, KSA 12, 185f.; vgl. ebd. 135f.)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


seinen Analysen den Voraussetzungsboden allererst miterstellt.
Nietzsches Philosophie versteht sich daher durch und durch als ein
schöpferischer Vorgang, und sobald man ihn nicht unter diesem Vor-
zeichen angeht, findet man sich in Widersprüchlichkeiten, unsachli-
chen Polemiken und »Psychologien« wieder.38 Wer auf den mit dem
»Begriff« einhergehenden Grundlagen wie Wahrheit, Sein, Urteil,
Kategorien, Geltung etc. bestehen zu müssen glaubt, für den ist
Nietzsche der Beginn irrationaler und selbstwidersprüchlicher Aus-
sagen, die bis in den Poststrukturalismus und in die Postmoderne
hinein ihre Ausläufer haben. Wer ein allem Sein vorausgehendes
»Werden« favorisiert, das sich auf Perspektivität, Wertschätzung,
leibliche Dimensionen, Individualität etc. als konstitutive Grundzüge
des Werdens bezieht, dem gerinnt das Begriffsdenken zum Signum
der Moderne, deren Ende – natürlich nicht für die Begriffsdenker –
schon seit einiger Zeit proklamiert wird. Was Nietzsche nun Hegel
und auch Kant zweifellos voraus hat, ist sein Eintreten für den schöp-
ferischen Aspekt, in dem an die Stelle von Geltung Gestaltung und
Hervorbringung tritt, wodurch wiederum die von Kant gleichsam
entdeckte »Endlichkeitsverfassung« neu belebt wird, jenseits der
kantischen Alternative von »intellectus archetypus« und »intellectus
ectypus«. Gewiß, mit Nietzsche ersteht die keineswegs zu unter-
schätzende Gefahr einer Psychologisierung (der Vernunft), was aber
den Kerngehalt seines Ansinnens nicht schmälert, der Vernunft auf
die Sprünge ihrer leiblichen und erkenntnismäßigen Erfahrungs-
wege geholfen zu haben.

104

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

38 »Er [der Glaube an die »reine Vernunft«, G. S.] setzt bereits voraus, daß es nicht nur
›data a posteriori‹ giebt, sondern auch data apriori, ›vor der Erfahrung‹. Nothwendigkeit
und Allgemeinheit können nie durch Erfahrung gegeben werden: womit ist denn nun
klar, daß sie ohne Erfahrung überhaupt da sind? (…) Die Grundsätze der Logik, der Satz
der Identität und des Widerspruchs, sind reine Erkenntnisse, weil sie aller Erfahrung
vorausgehen. – Aber das sind gar keine Erkenntnisse! sondern regulative Glaubensarti-
kel! (Nietzsche, KSA 12, 265f.) »Kant meinte, mit seiner Kategorientafel in der Hand,
das ist das Schwerste was jemals zum Behufe der Metaphysik unternommen werden
konnte‹ – man mißverstehe doch ja nicht, wo er seinen Stolz hatte.« (KSA 11, 444)
»Kant: ein geringer Psycholog und Menschenkenner. (…) ein Verzögerer und Vermitt-
ler, nichts Originelles.« (KSA 12, 340) »Man ist um den Preis Künstler, daß man das, was
alle Nichtkünstler ›Form‹ nennen, als Inhalt, als ›die Sache selbst‹ empfindet. Damit
gehört man freilich in eine verkehrte Welt: denn nunmehr wird einem der Inhalt zu
etwas bloß Formalem, – unser Leben eingerechnet.« (KSA 13, 9 f.) Vgl. auch KSA 11,
613f.; KSA 6, Götzen-Dämmerung, 76 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


In der Frage eines erfahrungsabhängigen Denkens würde sich,
so könnte man annehmen, ein Rückgriff auf den Pragmatismus
anbieten. Mir scheint indes, ohne dies hier näher diskutieren zu kön-
nen, daß dem Pragmatismus bei allen Vorzügen genau der transzen-
dentale Boden fehlt. Dieser aber kann schon deshalb nicht preisgege-
ben werden, weil er sich gerade auch in sog. außertranszendentalen
Konzepten als implizite Forderung beständig meldet. Das Grundpro-
blem des Pragmatismus besteht m. E. darin, daß er zwar ein geschärf-
tes Auge für »reales Geschehen« und »konkreten Handlungssinn«
ausgebildet hat, daß er aber die hierin waltenden Grundbegriffe wie
etwa »Ich«, »Subjekt«, »Intersubjektivität«, »Welt«, »Objektivität«
u.a. als schon gegeben voraussetzt und cum grano salis verdinglicht.
Der Wert philosophischer Erfahrungsgrundierung wird dadurch na-
türlich immens eingeschränkt.39 Es zeichnet sich in der nachkanti-
schen Philosophie genau die Entwicklung des Denkens ab, die ein
»Erfahrungsverstehen« stark machen wird, das jenseits des Unter-
schieds von Erkenntnis resp. Denken und Erfahrung angesiedelt ist.
Pragmatismus auf der einen und Hermeneutik auf der anderen Seite
sind beredte Zeugen hierfür.

Wie immer sich die einzelnen Schritte eines erfahrenden Den-
kens gerieren, einen entscheidenden Punkt scheinen alle als Focus zu
haben: Erfahrung steht nicht, wie noch bei Kant, unter den Bedin-
gungen kausaler Denkgesetze, was sie als »von außen« kommend
stigmatisiert, sie wird vielmehr erst durch das inhaltliche Moment
ihrer selbst zu dem, was man Erfahrung nennen kann. Hierzu gehö-
ren Anschauung ebenso wie Angegangensein, Hingabe ebenso wie
Ausgesetztsein. So geht etwa Freiheit keineswegs darin auf, gedacht
oder ideiert zu werden, ihre Innenbestimmtheit wird konkret nach
innen wie nach außen in Erfahrung gebracht. Dem Spontanen und
Unbedingten einer Handlung korrespondiert daher stets eine Erfah-
rung von Freiheit, ja ohne diese gäbe es keine Handlung, die ja im-
mer eine Freiheitshandlung sein muß. Ansonsten rutscht die Hand-
lung auf die Ebene des Verhaltens, was ihr ihr Handeln und damit die
Freiheit nimmt. Max Scheler, dessen Kantkritik sich bekannter-
maßen genau in diesem Spannungsfeld aufhält, hat dieses Phänomen

105

Kritische Anfragen

39 Dies wären auch Bedenken, die ich gegenüber ansonsten sehr verwandten Anliegen
vorzubringen hätte. So etwa bei H. Joas’ intersubjektiv, kreativ und wertorientiert an-
gesetzter Soziologie (vgl. H. Jonas 1996; ders. 1999) wie bei F. Fellmanns phänomenolo-
gisch-hermeneutisch legiertem Pragmatismus (vgl. F. Fellmann 1991; ders. 1993, 15 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sehr plastisch im Bild der »offenen Hand« festgehalten. Gegen den
Kantischen Formalismus macht er den »materialen« Gesichtspunkt
geltend, der gerade auch für interkulturelle Analysen bedeutsam
wird, insofern es dort immer auch um den Aufweis konkreter und
materialer Bedingungen zu tun ist. Eine bekannte Sequenz lautet:
»Wir bedürfen einer Philosophie, die nicht wie die kantische einer
geschlossenen Form, sondern einer offenen Hand gleicht.«40 Nicht
nur das Geschlossene und Offene bilden hier den Gegensatz, sondern
auch die Faust und die Hand. Die Hand verstanden als das sich Öff-
nen einer Welt, das den Menschen als ein »weltoffenes Wesen« zur
Erfahrung kommen läßt, ja ihn diese Weltoffenheit und Freiheit als
die Bedingungen seiner selbst erfahren läßt. Dagegen nimmt sich
Kants epistemische Fragestellung (Sh. die Geste des »Richter-
spruchs«) doch einigermaßen reduktionistisch aus. Die Hand erfährt
nichts mehr, sie urteilt und verkündet, und in ihrer reduzierten und
gleichsam verkrampften Form kann sie gar zur Faust gerinnen, deren
Handlungsweise nicht ohne Grund von einem gewaltsamen Getrie-
bensein bestimmt ist. Die Erfahrung als Freiheitserfahrung rutscht
einmal mehr in die Fremdbestimmtheit außenbestimmten Verhal-
tens ab.

Bloß »gedachte« Freiheit kommt über ihren metaphysischen
Status nicht hinaus, der deshalb in eine »Phänomenologie der Frei-
heit«41 überführt werden muß, die Freiheit als erfahrende und zur
Erscheinung kommende aufzeigen kann. Wir können zwar, um mit
Merleau-Ponty zu sprechen, eine Landschaft denken, aber die »ge-
dachte Landschaft« wird weit hinter der »erfahrenen Landschaft« zu-
rückbleiben.42 Dasselbe hätte für Fragen der Moral wie für Fragen der
Wahrnehmung, des Leibes, der Religion, des Rechts und schließlich
der Kulturen zu gelten.

2.2 Sprache als Denkerfahrung

Der im 20. Jahrhundert wegweisend werdende linguistic turn der
Philosophie nahm seinen Ausgangspunkt im Sprachdenken Ha-

106

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

40 M. Scheler, GW Bd. 5, 434.
41 Sh. H. Rombach 1988b.
42 Vgl. M. Merleau-Ponty 1966, 5.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


manns, Herders und W. v. Humboldts, das sich in Auseinanderset-
zung mit den Kantischen Grundbegriffen bildete und das daher auch
zu dezidierten »Kantkritiken« führte. Allen drei ist gemeinsam der
Versuch, das transzendentalphilosophische und verstandestheoreti-
sche Paradigma an seine Selbsterfahrung und wenn man so will
Selbstverlautung der Sprache zu binden. Die transzendentale Bedin-
gungsstruktur von Denken und Sprache schien aufgewiesen, ja ein-
gelöst werden zu können. Daß es hierbei zu Verkürzungen, denkeri-
schen Gewaltsamkeiten und Mißverständnissen kommen mußte,
liegt auf der Hand, geht es doch um die grundsätzliche Infragestel-
lung der Unterscheidung von »Ding an sich« und »Erscheinung« wie
von »a priori« und »a posteriori«, also zuletzt um Verschiebungen,
aber auch Verwechslungen zwischen transzendentalem und empiri-
schem Denken. Schon damals kündigte sich der bis heute anhaltende
Streit zwischen Geltung und Genesis an.

Es war Herders Anliegen, jeglichem Geltungsaprioi zuvor die
für alles Denken konstitutive Leistung der Sprache herauszustellen.
Diese bestand für Herder und seine Mitstreiter darin, über die bloße
Gegenstandskonstitution und die Repräsentationsmodelle der Spra-
che hinaus deren transzendentale Sinnebene hervorzuheben. Spra-
che fungiert nicht nur als Ausdruck der Vernunft, sie hat nicht nur
Urteilsfunktion und dergleichen, mit ihr und in ihr erstellt sich erst
der Sinn, ohne welchen weder Ausdruck noch Urteil möglich wären,
d. h. »Sinn machen« würden. Ja, diese Sinnerfahrung der Sprache
läßt den Menschen erst seiner Welt ansichtig werden und diese ver-
stehen lernen. Sofern jeder Sprache ein bestimmtes Weltbild kor-
reliert, erhält dieses Weltbild seinen Sinn als eine bestimmte Kultur-
gestalt. Jeder Sprache eignet daher – bei aller Vergleichsmöglichkeit
und Sprachfamilienzugehörigkeit – eine nur sie auszeichnende Be-
sonderheit, die sich grammatikalisch, syntaktisch und semantisch
durchträgt.43 Von besonderer Bedeutung ist für Herder die Sprache
als anthropologische Konstituente, insofern hierin auch die Felder
der Sinnlichkeit zur Sinnbildung der Sprache beitragen.44 Sprache
wird gehört, empfunden, gefühlt, Ton und Tonlagen erweisen sich
ebenso konstitutiv für das Sprachverstehen wie die spezifische Ver-
teilung der Vokale und Konsonanten in einer Sprache. Dies führt

107

Kritische Anfragen

43 Vgl. J. G. Herder 1975, 103ff.
44 Herder, a. a.O. 38 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


schließlich zu der bekannten Herderschen These einer Entsprechung
zwischen Sprache, Volk und Nationalsprache, die er durch spezifische
Gegebenheiten wie klimatische Verhältnisse, Wasserressourcen,
Speise und Trank u. a. bestärkt findet. (Vgl. ebd. 74 ff.) Sprache ver-
steht sich so als die »tätige Vernunft«, ein Ausdruck, den Herder
schon für die Humanitätsbildung und Friedensfrage reserviert hat.45

Ohne Sprache gäbe es schlechterdings keine Vernunft, sie wäre sich
selber nicht faßlich. Daß das eine nicht ohne das andere Bestand ha-
ben kann und wie vor allem die Begründungsrichtungen hierüber
laufen, dies wird vortrefflich in der Auseinandersetzung zwischen
Kant und Herder ersichtlich, in der es hinsichtlich ihres Grundanlie-
gens um die Frage der Stellung zwischen Natur und Freiheit, Erschei-
nung und Ding an sich, oder eben um Erfahrung und Denken geht.46

Eine gewisse Problematik wiederum in Herders Vorgehen besteht
neben seinem romantisch inspirierten Holismus’47 in einer sinnes-
physiologisch-empiristischen Tendenz, die den transzendentalen Ge-
sichtspunkt ab und an außer Acht zu lassen scheint. Gleichwohl hat
Herder den Erfahrungswert von Sprache als die Selbsterfahrung des
Denkens erfaßt und nicht die Sprache als nachgeordnetes Erschei-
nungsbild gedachter Voraussetzung qualifiziert. Herder zeigte die
transzendentale Bedingungsstruktur der Sprache hinsichtlich ihrer
phänomenalen Befunde. So gehört zum Menschsein konstitutiv Kul-
tur und Sprache, Humanität und Bildung, da erst hierin der Mensch
sich als vernünftiges Wesen erkennt und erfährt.

W. v. Humboldt hat weitaus stärker und auch bewußter als Her-
der die von Kant erwiesene transzendentale Dimension im Blick, die

108

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

45 Vgl. Herder 1991, 719.
46 Sh. Herder 1975, 181–227, sowie Kants Rezensionen zu Herders »Ideen zur Philoso-
phie der Geschichte der Menschheit«, in: Kant, WA Bd. 12, 779–806.
47 Sh. etwa das Vollkommenheit und Glückseligkeit anzeigende Bild der in ihrem eige-
nen Schwerpunkt »ruhenden Kugel« (Herder SW, Bd. 5, 509f.), welches Herder vor
allem für die einzelnen Kulturen in Anschlag bringt. Seine Auffassung der Kulturen
als poetischer Hervorbringungen konfligiert damit, dass die Selbstklärung der Kulturen
auf dem Rücken der Feindschaft gegenüber jeweils anderen Kulturen vonstatten geht
und somit auf gegenseitiger Herabsetzung basiert. Die Gefahr eines Kultur- und dem-
entsprechend eines Sprachessentialismus ist nicht von der Hand zu weisen. Kulturelle
Ausschließlichkeit und Absolutsetzung in ihren negativen Formen wären mögliche Fol-
gen. Auch das explizite Einstehen Herders für Grundpfeiler der Aufklärung wie Huma-
nität, Bildung, republikanisches Staatswesen etc. schützen vor der Möglichkeit solcher
Konsequenzen keineswegs.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


er aber über die bloße verstandestheoretische Geltungsinstanz hin-
aus auf die konstitutive Erfahrungsebene der Sprache verlagert.
Sprache fungiert nicht nur als Medium, sie tritt dem zuvor als das
Tätigsein der Vernunft in die transzendentale Bedingungsstruktur
ein, indem beide, Vernunft und Sprache erst aneinander ansichtig
werden. Die klassische Differenz zwischen Subjekt und Objekt, Be-
wußtsein und Sein, Ich und Welt wird nicht erst via Sprache vermit-
telt, Humboldt zeigt dem zuvor, wie in der Sprache und durch die
Sprache Welt als Welt ansichtig wird und zugleich Ich als Individua-
lität hervorgeht. Der bei Kant gleichsam übrig gebliebene metaphy-
sische Rest der »Gegebenheit« wird von Humboldt in der Struktur
»Geben und Aufnehmen« bzw. »Zeugen und Empfangen« überwun-
den, indem darin die transzendental gedachte Wechselwirkung bei-
der Seiten Thema wird.48 Diese Struktur ist für Humboldt wegwei-
send, weshalb sie auch für alle nur erdenklichen Bereiche gilt, sei es
in der Frage des »Geschlechtsunterschieds« (ebd. 268–295) oder des
Verhältnisses von Sprechen und Sprache, Individuum (Ich) und Indi-
viduum (Du), Individuum, Welt und Sprache (Humboldt Bd. III),
Mensch und Bildung (Bd. I, 234–240), Künstler und Werk (Bd. II,
125–356), Bürger und Staat (Bd. I, 56–233), Mensch und Geschichte
(Bd. I, 567–606). Mit Humboldt wird der Schritt von einer reinen
Transzendental- und Bewußtseinsphilosophie in das sprachphilo-
sophische Paradigma der Tätigkeit und Kraft der Vernunft getan. Be-
kanntlich unterscheidet Humboldt hier zwischen »Werk (Ergon)«
und »Thätigkeit (Energia)« der Sprache. (Vgl. Bd. III, 418) Die Ver-
nunft erscheint und sie erscheint als die Realität der Sprache. Es geht
Humboldt also nicht nur um die Konstatierung allgemeiner, von al-
lem lebendigen Geschehen abstrahierter Denkgesetze, sondern um
die Belebung der »Wirklichkeit«, ein Wort, das unter veränderten
Vorzeichen die Stelle des Gegensatzpaares »Ding an sich/Erschei-
nung« übernimmt.

Den inneren Zusammenhang von Sprachbau und Denkbau, auf
den später Heidegger verstärkt hinweisen wird,49 sieht Humboldt in

109

Kritische Anfragen

48 Humboldt, Werke in fünf Bänden, Bd. I, 1980, 279ff.
49 War Heidegger aufgrund der Vergegenständlichungs- und Substanzialisierungs-
gefahr der Sprache zunächst sprachskeptisch orientiert, so sollte sich dies im Ausgang
einer erneuten Beschäftigung mit dem aristotelischen Logosbegriff zu Beginn der 30er
Jahre wandeln. (Vgl. Heidegger, Aristoteles, Metaphysik Q 1–3, GA 33; sowie GA 38)
Die Welterschließungskraft der Sprache, die in immer entschieden werdenderer Weise
über den »Kunstwerkaufsatz«, die Hölderlininterpretationen, den »Humanismusbrief«

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der grammatischen Bedeutsamkeit des »Verbums« und des »Pro-
nomens« unterstützt.50 Entgegen der Kopula »ist« mit ihrer »S (ist)
P«-Struktur, in der die logische Form des Urteils zum Ausdruck
kommt, verweist das Verbum in seiner Leitfunktion als grammati-
sche Satzverbindung auf einen nicht zu unterlaufenden Wirklich-
keitsbezug der Sprache. Pointiert formuliert bringt die Sprache die
Welt hervor, indem sie diese aktiv realisiert. Das Verbum spricht un-
mittelbar das transzendentale Geschehen von Sprache und Welt aus,
und es ist insofern Bedingung von Sprache überhaupt. Humboldt
wird nicht müde, auf die philosophische Dimension der Grammatik
hinzuweisen, die im Unterschied zur Logik (Urteilsfunktion) der
Sprache eigentümlich unterbelichtet geblieben ist. Damit zusammen
hängt aber nicht weniger als die Erfahrungsdimension der Sprache
und damit des Denkens, die als rein logischer Satz- und Urteilsbegriff
angesetzt die Sprache ihres Sprechens und damit ihrer »Weltansicht«
und Weltinterpretation beraubt. Die Urteilskategorie von Sprache
resp. Denken vermag Welt als Welt nicht zu fassen, reduziert damit
die Welterfahrungs- und Welterschließungskraft der Sprache, was
wiederum die Identifizierung von Wahrheitsbegriff und Urteils-
begriff überhaupt erst möglich macht. Abstraktive Wahrheit kommt
bestenfalls zur »Idee« von Wahrheit, vermag aber nicht die damit
verbundene »Erfahrung« von Wahrheit zu fassen. Die philosophi-
sche Nichtberücksichtigung der Grammatik hat, so Humboldt, »zum
Nachtheil der Einsicht in die Lebendigkeit und Selbstthätigkeit der
Sprache«51 geführt. Damit verbunden ist das saloppe Übergehen und
Übersehen der satzkonstitutiven Pronomina, deren philosophische
Relevanz in der Sprecherrelation liegt, die nicht nur die Sprache per-
sonal und individuell verortet, sondern darüber hinaus die Intersub-
jektivität aller Spracherfahrung benennt.52 In den beiden Abhand-

110

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

bis zur Vortragssammlung »Unterwegs zur Sprache« führt, übernimmt gewissermaßen
die aus der Daseinsanalytik bekannte Existenzialienstruktur des »In-der-Welt-seins«.
Von hier aus gesehen erweitert sich das Heideggersche Denken in Richtung geschicht-
licher Daseinsentwürfe, die im Umkreis von »Sein und Zeit« gewissermaßen noch un-
historisch, aber mit dem Anspruch der Überzeitlichkeit, angelegt sind. Daß dieses Vor-
haben wiederum auf Kosten dezidierter historisch-geschichtlicher Daseinsanalysen
geht, was auch mit einer Hypostasierung der Sprache – die eigentliche Sprache sei die
»dichterische« – zu tun hat, steht noch einmal auf einem anderen Blatt.
50 Vgl. hierzu T. Borsche 1990, 144ff.
51 Humboldt, GS Bd. V, 1968, 452.
52 »Die Grammatik, vermöge der Eigenthümlichkeit der Sprache, den Gedanken aus
sich hinaus- und an einen Andren gerichtet sich gegenüberzustellen, bringt das existen-

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


lungen »Ueber den Dualis« und »Ueber die Verschiedenheiten des
menschlichen Sprachbaues«53 geht es vornehmlich um dieses sprach-
lich sich konstituierende Geschehen von »Ich« und »Du«, ebenso
aber auch um jenes zwischen Individuum und Nationalsprache. Daß
darin wiederum verschiedene kulturelle »Weltansichten« und auch
»Weltbilder« zum Vorschein kommen, verbindet Humboldt mit Her-
der.

Der bei beiden offenkundige Vorrang der Sprachformen vor den
reinen Denkformen macht auf das konstitutive Angewiesensein des
Denkens auf seine sprachliche Verlautung aufmerksam. Das heißt
dann auch, daß die Bewegung und die Genese der Sprache, des Spre-
chens, der Spracherfahrung entscheidend werden. Die Substanzkate-
gorie als alleiniges Substrat, welches auch für die Kategorie der Be-
deutung herzuhalten hat, vermag nicht das Geschehen der Sprache,
nicht das Kommunikationsapriori der Sprache und auch nicht die
unterschiedlichen und manchmal auch sich widersprechenden Ver-
stehensweisen etwa ein und desselben Wortes oder Satzes zu erklä-
ren. Es bedarf daher der Einsicht in das Phänomen der Sprache als
einem lebendigen Sprachgeschehen, in welchem die Sprache und der
jeweilige Sprecher (Individuum) sich beständig über Bedeutung,
Sinn und Ausdruck gleichsam verständigen. Mit jedem Wort, so
Humboldt, wird das gesamte Gewebe einer Sprache aufgeblendet, so
daß erst dadurch dieses Wort seine Bedeutung und seinen Sinn er-
hält.54 Sprache tut sich also als ständiges Modifikations- und Trans-

111

Kritische Anfragen

zielle Setzen, und das Darstellen des Subjects, als eines Selbstthätigen, das Prädicat
handelnd mit sich Verbindenden, so wie den Begriff der in Wechselwirkung stehenden
Persönlichkeit, das Ich und das Du, hinzu.« (Humboldt, a. a. O.)
53 Humboldt, Werke in fünf Bänden, Bd. III, 1994, 113–143; 144–367.
54 »Die Aufgabe der Untersuchung jeder Sprache ist also das Erkennen des Charakteri-
stischen in der Gleichartigkeit. Denn da die Sprache immer Eins ist, das heisst, da jedes
in Sprache Gedachte immer aus der ganzen Sprache (oder wenn dies deitlicher scheint,
der ganzen Sprachfertigkeit) des Individuum in dem jedesmaligen Augenblick hervor-
geht, und mithin die ganze Sprache sich in dieser einzelnen Aeusserung ausprägt, so
besteht nicht etwa das Gleichartige neben dem Charakteristischen, sondern geht in das-
selbe über, das heisst die allgemeine dem ganzen Menschengeschlecht innewohnende
Kraft bestimmt sich individuell. (…) Ich wünschte nicht, dass, was ich soeben vom Er-
scheinen der ganzen Sprache an jedem einzelnen Gesprochenen sagte, möchte für eine
der Uebertreibungen gehalten werden (…). Es soll damit ausgedrückt werden, dass in
der Sprache Alles durch Jedes und Jedes durch Alles bestimmt wird, und dies ist buch-
stäblich wahr.« (Humboldt 1968, 394)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


formationsgeschehen, als dessen Pole die jeweilige »Individualität«
und die ihr entsprechende »Weltansicht« hervorgehen.55 56

Kritisch bleibt allerdings bei Humboldt die Frage, woher denn

112

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

55 »Die Sprache besteht daher, neben den schon geformten Elementen, ganz vorzüglich
auch aus Methoden, die Arbeit des Geistes, welcher sie die Bahn und die Form vorzeich-
net, weiter fortzusetzen. Die einmal fest geformten Elemente bilden zwar eine gewis-
sermassen todte Masse, diese Masse trägt aber den lebendigen Kern nie endender Be-
stimmbarkeit in sich. Auf jedem einzelnen Punkt und in jeder einzelnen Epoche
erscheint daher die Sprache, gerade wie die Natur selbst, dem Menschen, im Gegensatze
mit allem ihm schon Bekannten und von ihm gedachten, als eine unerschöpfliche Fund-
grube, in welcher der Geist immer noch Unbekanntes entdecken und die Empfindung
noch nicht auf diese Weise Gefühltes wahrnehmen kann. In jeder Behandlung der Spra-
che durch eine wahrhaft neue und grosse Genialität zeigt sich diese Erscheinung in der
Wirklichkeit; ..« (Humboldt 1994, 436)
56 Interessanterweise macht J. Habermas Humboldt wieder stark, wenn er entgegen der
Vereinseitigungstendenzen der auf Repräsentation und Bedeutung von Tatsachen ge-
henden analytischen Philosophie auf der einen und der auf den weltbildenden Charak-
ter der Sprache setzenden Hermeneutik auf der anderen Seite die dritte Sprachebene
pragmatischer Verständigungspraxis einfordert. (Habermas 1999b, 65–101) Mit Hum-
boldts dreiteilig angelegter Sprachphilosophie, so Habermas, ließe sich gar eine Gesell-
schaftstheorie verbinden, welche das Ziel kommunikativer Handlungstheorie einlöst.
(Ebd. 101) Habermas sieht in Humboldt den Vorreiter dieses dreiteilig angelegten
Sprachverständnisses, wodurch natürlich auch die Sicherung des Universal- und Wahr-
heitsaspektes der Vernunft gewährleistet sein soll, die ansonsten in die Partikularismen
kultureller und sprachlicher Weltbilder mit der Konsequenz eines kulturellen Relativis-
mus’ abzudriften droht. Nun, ich will hier nicht die Habermas’sche Argumentations-
figur diskutieren, es bleibt aber doch die grundsätzliche Frage, inwiefern drei so völlig
unterschiedliche Sprachphilosophien wie die analytische, hermeneutische und pragma-
tische auf einen gemeinsamen Sprachbegriff zusammengezogen werden können, ohne
daß jeder Seite Entscheidendes genommen wird? Beispielweise würde in dieser Reihung
bei Heideggers Sprachverständnis der dritte Aspekt fehlen – und darauf macht Haber-
mas auch zurecht aufmerksam –, indessen hat doch gerade ein Sprachkonzept wie jenes
der analytischen Philosophie einen Heidegger auf den Plan gerufen, um deren Voraus-
setzungen (Subjektbegriff, Realitätsbegriff, Metaphysikverdacht etc.) als abgeleitet und
nachgängig zu entlarven. Gewiß, durch Heideggers Nichtberücksichtigung analytischer
Sprachphilosophie geriet ihm der mit dem propositionalen Gehalt der Sprache verbun-
dene Geltungs- und Wahrheitsanspruch außer Sichtweite. Auf der anderen Seite erklärt
sich diese Nichtrezeption aber wohl daher, daß Heidegger in der sprachanalytischen
Denkweise genau jenes »ontologische« Grundmodell von »Seiendheit« wieder findet,
das er ja gerade kritisch zu überwinden trachtete. Bis heute scheint denn auch in der
analytischen Sprachtheorie an diesem »ontologischen« Modell festgehalten zu werden,
was, öffnet sich dieses nicht den sprachpragmatischen und –hermeneutischen Zugangs-
weisen, in der Tat einer Art Sprachpositivismus Vorschub leistet. Die unterschiedlichen
Sprachkonzepte indes gleichsam wie Perspektivenansichten der Sprache zu handhaben,
scheint mir deren grundsätzlich differente Sprachverständnisse außer Acht zu lassen.
Nicht allein deren äußerst divergierendes Methodenbewußtsein, auch die so weit aus-
einander liegenden Formen des Sprachgestus’, des Sprachstils und –habitus erforderten

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die Individualität und auch die Welt, der man ansichtig werden soll,
kommen, wenn ich sie nicht schon ungeprüft voraussetzen soll. Nun,
genau hier setzen die Anschlußfragen von Heidegger ein. Humboldts
Sprachdenken hat schon vieles vorbereitet, worauf auch Heidegger
Bezug nehmen wird. Es ist vor allem die Einsicht, daß Sprache stets
eine Sprachwelt eröffnet, ja daß in jeder Sprache eine eigene Welt-
ansicht zu Tage tritt. Gleichwohl sind es vor allem zwei Aspekte,
durch die sich Humboldt und Heidegger gravierend unterscheiden.
Für Humboldt stellt ja die Individualität das sine qua non aller Be-
mühungen dar, so daß jede sprachlich verankerte Weltansicht unmit-
telbar nur an das menschliche Individuum gebunden sein kann.57

Heidegger indes sucht nach einem epochal grundierten, seins-
geschichtlichen Verständnis von Sprache, das jedes Individuum als
Individuum, d. h. im Sinne einer letzten Geltungsinstanz transzen-
diert. Zum Zweiten hängt für Humboldt im Unterschied zur Vorstel-
lung von Sprache als »Werk« alles an der aktiven »Thätigkeit« des
Sprechens selber, wodurch die Sprache allererst ihr »wirkliches We-
sen« gewinnt. (Vgl. ebd. 418 ff.) Heidegger sieht bei aller Schätzung
des Humboldt’schen Sprachdenkens dieses doch noch »metaphy-
sisch« bestimmt, insofern dort immer schon ein Begriff von Sprache,
von Denken, von Individuum usf. vorausgesetzt ist, was es allererst
philosophisch zu thematisieren gelte. Humboldt, so Heidegger, biegt
gewissermaßen von seinem Weg zur Sprache auf jenen der Tätigkeit
des Subjekts ab, wodurch Sprache von woandersher, nämlich von der
»geistigen Entwicklung des Menschengeschlechtes« erklärt wird. Da-
mit dies aber möglich ist, muß zuvor schon Klarheit darüber herr-
schen, daß und wie Menschsein und Sprache zueinander gehören,
was Sprache und was Subjekt respektive Individuum heißen.58 Hei-
degger öffnet also nicht nur wie Humboldt das Denken hinsichtlich
seiner transzendentalen Sprachbedingung, er zeigt auch die Bedin-
gung der Möglichkeit von »Distanz«, die als Distanz zwischen Sub-
jekt und Weltobjekt unter sprachtheoretischer Hinsicht immer schon
vorausgesetzt ist. Sein sprachphilosophisches Programm hat sich, so
könnte man sagen, gerade zum Ziel gesetzt, die Bedingungen der

113

Kritische Anfragen

m.E. eine gegenseitig stärkere, die jeweiligen philosophischen Voraussetzungen betref-
fende kritische Diskussion. Ein Komplementaritätsmodell, wie es Habermas wohl vor-
schwebt, scheint mir den mit den unterschiedlichen Sprachphilosophien auftauchenden
Problemstand kaum beantworten zu können.
57 Vgl. Humboldt 1994, 19 ff., 135 ff., 223 ff.
58 Vgl. M. Heidegger 1986, 246ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Möglichkeit von Distanzgewinn, also auch von Reflexion und Besin-
nung aufzuzeigen.

Die erst mit Heidegger deutlich werdende welteröffnende und
welterschließende Bedeutung der Sprache unterstreicht noch einmal
die für alle Wahrheitsgeltung der Sprache notwendige und dieser
vorausgehenden Spracherfahrung, aus der allererst eine Welt als
Welt erschlossen werden und aufgehen kann. Dies wird insbesondere
dann deutlich, wenn man Sprachvergleiche hinsichtlich ihrer sprach-
lichen Grundlagen unternimmt. Dies hatte ja schon Humboldt als
konstitutiv für Sprachverstehen eingefordert und auch eingelöst,59

er konnte aber aufgrund seiner ontologischen Vorfestlegung auf In-
dividualität mögliche kulturelle Weltendifferenzen nicht erfassen,
insofern u. a. gerade am Individualbegriff diese Differenzen signifi-
kant werden. Asiatischen Sprachen wie dem Chinesischen oder Japa-
nischen fehlt schlechterdings der für die Person resp. das Individuum
vorgesehene Platzhalter. Die dortige Grammatik, verstanden als phi-
losophische Aussage, kennt keine Pronomina, so wenig wie die strik-
te Entgegensetzung von Passiv und Aktiv. F. Jullien, der sich in dieser
Hinsicht um die grundsätzlichen Differenzen zwischen griechischem
und chinesischem Denken, insonderheit in Bezug der grammatischen
Strukturen verdient gemacht hat, schreibt: »Nun können wir fest-
halten, daß die chinesische Sprache das Aktiv und das Passiv einander
nicht kategorisch entgegensetzt (es gibt dafür keinen Laut), sie läßt
den Unterschied meistens unentschieden, und sie beschreibt Hand-
lungen auch nicht unter dem Aspekt des Ausführenden, sondern des
›Funktionierens‹ (dem des yong im Verhältnis zum ti). (…) Die Spal-
tung aktiv/passiv, wie sie sich in unserer [westlichen, G. S.] Gramma-
tik findet, ist zu eng, (…). Denn was mich auf diese Weise ›trägt‹, ist
weder mir zu verdanken, noch wird es von mir erlitten, es ist weder
Ich noch Nicht-Ich, sondern geht vielmehr durch ›mich‹ hindurch.
Wenn das Handeln persönlich ist und sich auf ein Subjekt bezieht,
ist diese Transformation transindividuell; und ihre indirekte Wirk-
samkeit löst das Subjekt auf. Allerdings zu Gunsten der Kategorie
des Prozesses.«60 Die mit der westlichen Grammatik verbundene
und beschworene Distanzstellung als Bedingung der Möglichkeit
für Erkenntnis und Sprachaussage verstellt unter der Hand die Mög-
lichkeit sprachlicher Welteröffnung und -erschließung, wenn man

114

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

59 Vgl. Humboldt 1968, insbes. 1–30, 158–232, 309–363.
60 F. Jullien 1999, 78.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sich der Differenzen der Welten annimmt, die eben bis in die gram-
matischen, syntaktisch-semantischen, logischen und rhetorischen
Sprachfunktionen hinein ihre Auswirkungen haben. Geht man da-
von aus – und die auf den Bedeutungs- und Repräsentationsbegriff
eingeschworene Sprachphilosophie zieht daraus ihr Argument –, daß
Sprachbau und Denkstruktur korrelativ zueinander stehen, so müßte
man konzedieren, daß die bis in die Grundlagen hinein reichenden
Differenzen des Sprachbaus entsprechend andere Denkstrukturen,
andere Argumentationsfiguren, andere Welten haben. Darüber sich
geltungstheoretisch verständigen zu wollen, hieße der Differenzen
der Welten als Welten nicht gerecht werden zu können.61 Auch des-
halb sehen wir in der »Phänomenologie« die Möglichkeit, sich dieser
Fragen auf adäquatere Weise zu nähern, jenseits von universaler Gel-
tung und kontextueller Relativierung.62

115

Kritische Anfragen

61 Ein für Sprachunterschiede so sensibler Übersetzer wie A. W. Schlegel bekennt im
Zusammenhang seiner Bhagavad-Gita-Übersetzung ins Lateinische die Grundschwie-
rigkeit im Umgang mit bestimmten Grundworten der Kulturen: »Man nehme z. B. das
Wort dharma. Es bedeutet in stätiger Reihenfolge: lex, jus, justitia, officium, pietas, sanc-
titas; auch mos bedeutet es, auch eine bloße Anordnung der Natur. (…) Diese Vieldeutig-
keit läßt sich aus dem Indischen System ganz gut begreifen, und rechtfertigen. Welches
Lateinische Wort würde sich aber wohl bequemen, nach dem Bedürfnisse der jedesmali-
gen Verbindung diese Stufenleiter auf- und abzusteigen? / Das Wort yôga ist ein wahrer
Proteus: es gehört schlaue Gewalt dazu, es unter seinen geistigen Verwandlungen zu
fesseln, damit es uns Rede stehe und seine Orakel verkünde. Ich habe nach allen Seiten
herumgesonnen und nichts unversucht gelassen. Ich gerieth sogar auf den Gedanken, auf
die Ableitung zurück zu gehen, und wo es den mystischen Sinn hat, etwa conjugium mit
einem Beiworte dafür zu setzen. Doch erschien mir dieß als gar zu befremdlich und
störend.« (zit. n. H. J. Störig 1963, 100) – Vgl. auch K. Lorenz 1998, 15–32.
62 Sh. hierzu auch die auf Derridas Sprach- und Schriftkonzept zurückgehende Inter-
pretation der chinesischen Schriftsprache von Y. Mao 1998, 1–17: »Die chinesische
Schrift folgt einem anderen Gefüge (als die logische Struktur der abendländischen
Schriftsprachen): verschiedene Linien – Tanzen der Linien (und eine daraus gestaltete
bildhafte Graphie) – vielfältiger Horizont – Vieldeutigkeit. So verschwindet die Sprache
nicht in der von ihr zu repräsentierenden Welt, sondern sie ist Selbst-Tätigkeit im Bil-
den der Zwischenräume und dem Aufzeigen von Differenzen (zwischen Linien und
Strichen) (5). In der chinesischen Sprache kann dasselbe Wort oder derselbe Satz in
verschiedenen Bedeutungen vorkommen. (…) Zum Beispiel bedeutet gongfu sowohl
›Zeit‹, ›Mühe‹, ›Arbeit‹ als auch ›Können‹, ›Fähigkeit‹, ja es kann sogar ›Boxen‹ heißen.
Da es weder ein bestimmtes Subjekt noch einen entsprechenden Artikel gibt, muß der
Sinn des Satzes aus dem Kontext und aus der jeweiligen Situation von Interpret und zu
Interpretierendem erschlossen werden. So sind in der chinesischen Sprache die Worte
weniger auf das Aussprechen von Sachverhalten bezogen als vielmehr auf Verhaltens-
anweisungen. Der Anspruch auf eine letzte abstrakte Bedeutung und eine absolute
Identität ist dabei unmöglich.«(9) Daß schließlich auch die Sprache ihre Grenzen hat,

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die transzendentale Bedingungsstruktur von Sprache und Den-
ken als konstitutive Sinnerfahrung öffnet erste interkulturell rele-
vante Felder, insofern damit die Verschiedenheit von Weltansichten
und, strenger formuliert, die Pluralität kultureller Welten thema-
tisch zu werden vermögen. Wer die Sprache nicht versteht – und
daran hängt vor allem auch die philosophische Thematisierung ihrer
jeweiligen grammatischen Grundstrukturen – versteht weder
Mensch noch Kulturwelt. Diese Erfahrung kann sich auch ein reines,
apriorisches Denken nicht sparen.63 Allerdings ist dazu nötig, Spra-
che als Phänomen anzugehen, d. h. ihre unterschiedlichen Dimen-
sionen voneinander abzuheben. Eine davon, für die interkulturelle
Fragestellung vermutlich entscheidende, wäre die Einsicht in das
Konstitutionsgeschehen von ›Sprache‹ und ›Welt‹, was wiederum
jeder Welt ihre Sprache und jeder Sprache ihre Welt zuweist. Daß
darüber hinaus Sprache nicht deckungsgleich mit ihrer Welt ist, son-
dern diese in der Sprache gewissermaßen nur »angesprochen« wird,
so daß zur Sprache auch ihr Entzug und ihr Schweigen gehört, dar-
über ist in den Phänomenanalysen weiter unten näheres ausgeführt.

2.3 Anthropologischer Reduktionismus

Nicht erst Kants anthropologische Schriften nehmen sich der Frage
nach dem Menschen an. Seine »Kritiken« sind durch und durch sub

116

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

darüber wußte schon das altchinesische Yijing (I Ging) Bescheid: »Das Geschriebene
kann die Worte nicht erreichen; Worte können den Sinn nicht erreichen. (Yijing, Xici
zhuan)»(11).
63 Ich möchte hier auf eine wichtige, weil methodisch für diese Arbeit wegweisende Un-
terscheidung aufmerksam machen: Zumeist nimmt man historisch-systematische Unter-
suchungen unter dem Leitfaden der »Rekonstruktion« vor. Allein diese Kategorie unter-
stellt, als könne man auf ältere Theorien mehr oder weniger direkt und gleichsam
unkritisch zurückgreifen und sie einem woher auch immer legitimierten Notwendig-
keitsduktus des Denkens einschreiben. Als Voraussetzung dieser Kategorie dienen aber
z.B. schon Grundbegriffe wie Subjekt, Ich, Realität, Welt, Wahrheit und dergleichen,
deren Konstitutionsbedingungen und Herkommen mit jeder geschichtlich wirksam ge-
wordenen Philosophie aber gerade in Frage gestellt werden. Daß damit zugleich ein neuer,
bislang so nicht gesehener Schritt des Denkens selber verbunden ist, muß dem Rekon-
struktionsmodell verborgen bleiben. Gerade für die Frage des Zusammenhangs und Zu-
sammengehörens von Denken und Erfahrung unter den Bedingungen transzendentaler
Werdeprozesse scheint mir diese Einsicht unabdingbar zu sein, weshalb ich statt Rekon-
struktion »Rekonstitution« vorschlage. Deren Verhältnis entspräche in etwa jenem zwi-
schen Konstruktion und Konstitution. Näheres hierzu sh. Kap. »Rekonstitution«.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


specie hominis konzipiert. Ja, sie tragen allererst durch ihre Unter-
scheidungen, wie man die »Kritiken« auch nennen könnte, dazu bei,
die menschengemäßen Konstitutionsfelder von Sinnlichkeit, Ver-
stand und Vernunft hinsichtlich ihrer Leistungs- und Vermögens-
strukturen zu eruieren. Das Grundthema der Kantischen Philosophie
richtet sich auf die Frage des Zusammengehörens von »Physik« und
»Metaphysik«, von Natur und Freiheit, von funktionalem Notwen-
digkeitszusammenhang und substanzialem Autonomiebegriff, wobei
die Aufmerksamkeit der Untersuchung ganz entschieden dem Her-
ausarbeiten und Konstatieren beider Bereiche als eigenständigen Di-
mensionen gewidmet ist. Beide Dimensionen aber machen in ihrer
nicht zu überbrückenden Differenz das Wesen des Menschen aus.
Der Mensch ist dieses Doppelwesen von Natur und Freiheit und sein
ganzes Dasein gilt dem Versuch, diese Paradoxie zu leisten und zu
bestehen. In dieser Hinsicht, also in der wesensmäßigen Dopplung
seiner selbst, führt Kant das aus dem Mittelalter bekannte Paradigma
fort, wonach der Mensch die Klammer zwischen kosmos aisthetos
und kosmos noetos bildet, nur daß er deren gegenseitige Bedin-
gungsstrukturen aufzuweisen in der Lage ist, die zuvor metaphysisch
vorausgesetzt waren. Der Mensch ist das Anthropologicum schlecht-
hin, insofern er an beiden Bereichen in der Weise Anteil hat, als er
der Adressat beider hinsichtlich ihres konstitutiven Angewiesenseins
aufeinander ist. Einem reinen Geist (intellectus archetypus) fehlt
nichts, er ist weder auf etwas angewiesen (Gebungsstruktur der Sinn-
lichkeit) noch ist er auf etwas hin verpflichtet (Sollensstruktur der
Moralität). Der bloßen Naturwüchsigkeit (Pflanze, Tier) kann nicht
wirklich etwas gegeben werden, da ihr die hierfür notwendige Vor-
aussetzung der Distanzierung und Reflexion fehlt, überhaupt die
Vermögensstruktur von Verstand und Anschauung abgeht, so daß
sie nicht anders kann als dem Naturmechanismus zu gehorchen.
Ebenso kennt die reine Natur keine Moral, da ihr der Unterschied
zwischen Sein und Sollen verschlossen bleibt. Einzig der Mensch hat,
wenn man so will, beides zu bieten, und genau dies macht ihn zum
vernünftigen Wesen, dem Sinnlichkeit und Verstand nichts anderes
als Probiersteine der Vernunft sind, die ja zugleich seine Vernunft
ist.64

Dieses Konzept scheint noch mehr an Überzeugungskraft zu ge-

117

Kritische Anfragen

64 Kants »Anthropologie« unter Einbeziehung vor allem von M. Foucaults Denkansatz
als Grundlagentext Historischer Anthropologie auszuweisen sh. C. Wulf 2002.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


winnen, berücksichtigt man Kants Versuche, beide Bereiche gewis-
sermaßen durch das Medium der Kultur miteinander zu vermitteln.
»Die Hervorbringung der Tauglichkeit eines vernünftigen Wesens zu
beliebigen Zwecken überhaupt (folglich in seiner Freiheit) ist die Kul-
tur.65 Zugleich aber gibt es nicht Kultur überhaupt, also den Men-
schen, sondern Kulturen stellen sich nach Kant auf unterschiedlichen
Tableaus dar, die sich vor allem hinsichtlich der Rassen unterschei-
den.66 Was zunächst einmal ganz »selbstverständlich« anmutet, er-
weist sich als hochproblematisch. Es werden nicht unterschiedliche
Kulturen beschrieben, sondern unterschiedliche »Menschengattun-
gen«, die darin ihre Matrix haben, daß ihnen eine Art Kulturevolu-
tionismus klimatischer und biologischer Abzweckung eingeschrieben
wird, deren Zielgestalt wiederum eine bestimmte Kultur, jene der
»weißen Rasse« darstellen soll. Ich spare mir die diversen Zitate67 –
vornehmlich in Kants anthropologischen Schriften zu finden –, will
aber doch darauf verweisen, daß es eine Aussage von systematischem
und konzeptionellem Belang ist, was und wie Kant über die »Neger-
rasse« und über die »Indianer« spricht.68 Diese eigentümliche Wider-
sprüchlichkeit, die gleichwohl dem Kantischen Konzept inhärent ist,
liegt in der Universalisierung eines formalen Begriffs vom Men-
schen, der sich keineswegs um die geschichtlich und inhaltlich sich
ernötigenden Prägungen zu bekümmern braucht, der andererseits

118

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

65 Kant WA Bd. X, B 392.
66 Kant, WA Bd. XI. (»Von den verschiedenen Rassen der Menschen«, 9–29; »Idee zu
einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht«, 31–50; »Bestimmung des
Begriffs der Menschenrasse«, 63–82; »Mutmaßlicher Anfang der Menschengeschich-
te«, 83–102)
67 Vgl. A. Figl 1992.
68 Der »Bösartigkeit der menschlichen Natur, die sich im freien Verhältnis der Völker
unverhohlen blicken läßt« (Kant WA Bd. XI, B 33), und die Kant vor allem jenen »wil-
den« Völkern zuschreibt, die keinen Rechtsprinzipien gehorchen und dementsprechend
auch keine Rechtsinstitutionen haben, folgen Feststellungen, wonach die Hautfarbe als
Signifikat für vollgültiges Menschsein herhalten muß, was schließlich nur der »weißen
Race« zukommen kann. »Die Menschheit ist in ihrer größten Vollkommenheit in der
Race der Weißen. Die gelben Indianer haben schon ein geringeres Talent. Die Neger sind
weit tiefer, und am tiefsten steht ein Teil der amerikanischen Völkerschaften.« (Kant,
Physische Geographie, GW (AA), Bd. IX, 316) Daß aus bestimmten äußerlichen Be-
schreibungen wie: »es entspringt der Neger, der seinem Klima wohl angemessen, näm-
lich stark, fleischig, gelenk, aber unter der reichlichen Versorgung seines Mutterlandes
faul, weichlich und tändelnd ist«, (Kant WA Bd. XI, B 152) Erklärungen hinsichtlich der
Charaktereigenschaften abgeleitet werden, die die Sklaverei als gemäßes Handeln dar-
stellen, tut ein Übriges. (Vgl. Kimmerle 1996, 21f.)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


aber die näheren Bestimmungen seines Formalbegriffes gerade einer
bestimmten kulturalen und gesellschaftlichen, also inhaltlichen Prä-
gung entnimmt. Diese Vermischung führt einen kulturellen Evolu-
tionismus in ihrem Schlepptau, der für kulturelle Hierarchismen mit
all ihren Unterdrückungsmechanismen verantwortlich ist. Eine be-
sonders signifikante Stelle findet sich in Kants »Logik-Einleitung«,
wo er auf die Notwendigkeit der »zwiefachen Beziehung (all unsrer
Erkenntnis)« aufmerksam macht. Wie es eine zweifache Beziehung
aller Erkenntnis zu Objekt (Vorstellung) und Subjekt (Bewußtsein)
gibt, so »(muß) in jeder Erkenntnis unterschieden werden Materie,
d. i. der Gegensstand, und Form, d. i. die Art, wie wir den Gegenstand
erkennen«.69 Was sich zunächst als formale und allgemeingültige Er-
kenntnisbedingung darstellt, wird nun aber von Kant mit dem Ver-
weis auf kulturelle Unterschiede erläutert: »Sieht z. B. ein Wilder ein
Haus aus der Ferne, dessen Gebrauch er nicht kennt: so hat er zwar
dasselbe Objekt, wie ein anderer, der es bestimmt als eine für Men-
schen eingerichtete Wohnung kennt, in der Vorstellung vor sich.
Aber der Form nach ist dieses Erkenntnis eines und desselben Objek-
tes in beiden verschieden. Bei dem einen ist es bloße Anschauung, bei
dem andern Anschauung und Begriff zugleich.« (Ebd.) Was Kant als
»formal« angibt, nämlich einen »Begriff von Haus« zu haben, er-
weist sich als eine bestimmte kulturelle Erscheinung, die einmal
»Haus«, das andere Mal aber »Hütte« oder anderes heißt. Anders
gesagt: Kant interpretiert »seinen« Wilden vom »Haus« her, was aber
nur dem Selbstverständnis einer bestimmten Kultur entspricht, und
was aufgrund des Fehlens des Begriffes Haus auf das Fehlen von »Be-
griff überhaupt« schließt. Aber, wie Kant (mit diesem Beispiel) be-
tont, hängen Kenntnis und Erkenntnis aufs Engste zusammen, und
so hat natürlich »der Wilde« ebenso einen Begriff von Hütte wie »der
Zivilisierte« einen von Haus. »Dem Wilden« aber den Begriff als
solchen abzusprechen, zeigt nur den kulturellen Ausgangspunkt der
(für Kant) heimischen Kultur, was sich in signifikanter Weise im Bild
des Hauses niederschlägt.70

119

Kritische Anfragen

69 Kant, WA Bd. VI, A 41.
70 Vgl. hierzu M. Weinberg 1999, 165–186. Zur Eigentümlichkeit und Problematik des
»Gegenstandes des Hauses« in seiner Funktion als Träger der eigenen und heimischen
Kultur und damit als Ausgangslage für alles Verstehen und Erkennen des Fremden vgl.
R. Göring 1999, 269–284.

Wittgenstein wird später die Bedeutungsfähigkeit der Sprache aus ihrem Ge-
brauch herleiten und damit auf diese Kantische Schwachstelle antworten. Auch hier

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der gleichsam neutral, formal und allgemeingültig intendierte
Gedanke Kants erweist sich als zuhöchst kulturell grundiert. Dadurch
daß Kant aber alle kulturellen und geschichtlichen Ereignisse nur a
posteriori, also als nachgeordnet ausweisen kann, erfährt das Ver-
nunftwesen Mensch hinsichtlich seiner anthropologischen Dimensi-
on einen eklatanten Reduktionismus, der den Menschen nicht nur
einseitig, sprich »geistig« versus »natürlich« ansetzt, sondern der
auch Vorurteile und Stereotypien hinsichtlich anderer und fremder
Kulturen offenbart.71

Nun, die Kantische Philosophie ist deshalb keineswegs als ganze
in Frage gestellt, aber es werden Vereinseitigungen deutlich, die es zu
orten gilt. Kurz gesagt: Die westliche Spezies bildet den Maßstab der
Vernunft, und alles, was sich unter das Zeichen dieser Vernunft stellt,
übernimmt diesen Maßstab, ob gewollt oder nicht. Daher laufen Phi-
losophie und Wissenschaft, jene beiden Vorzeigeathleten der Ver-
nunft, nur deshalb um den gesamten Globus, weil sie zurückkehrend
darin überein kommen, daß »woanders« noch vieles im argen liegt,
was es aufzuklären gilt. Dieses Paradigma hatte, so könnte man un-
gefähr sagen, bis ins 20. Jahrhundert hinein nahezu unbestrittene
Geltung,72 es sieht sich aber angesichts der gewandelten Gesamt-
situation, wie sie mit dem Ende des 20. und dem Beginn des 21. Jahr-
hunderts anbricht, in Frage gestellt. Mit Kant werden einerseits die
Menschenrechte begründet,73 mit Kant können andererseits Rassen-
diskriminierungen legitimiert werden, ein Selbstwiderspruch, wie er

120

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

schon kündigt sich ein erfahrungsgetränkter Begriff von Erkenntnis an. (Vgl. Verf.
2002a, 93–122)
71 Weitere Desiderate wie etwa jene der Leiblichkeit, der konkreten Individualität, des
Anderen als konkretem Anderen im Unterschied zum Anderen als Allgemeinbegriff
von Andersheit, u. a. können kaum gegen Kant ins Feld geführt werden, da sie in seinem
Konzept noch gar nicht auftauchen können. Gleichwohl stellen sie wichtige Grundzüge
für ein interkulturelles Denken dar, was eben mit Kant nicht zu leisten ist. Vgl. hierzu
weiter unten das Kapitel »Erfahrung« (C.I.).
72 Daß dieses Paradigma in den meisten gegenwärtigen Wissenschaftsdomänen nach
wie vor vorherrschend ist, beweist deshalb noch nicht seine Richtigkeit. Es mag sich,
zieht man die Geschichte der Wissenschaftsentwicklungen als Kriterium heran, eher
umgekehrt darstellen, insofern man neuen Entdeckungen und Entwicklungen, die ja zu
Beginn immer von ganz Wenigen vertreten werden, zunächst einmal mit größter Skep-
sis, ja mit Unverständnis begegnet. Man übersieht dabei allerdings allzu leicht, daß die
älteren, mittlerweile zu Lehrinhalten geronnenen Paradigmen einstmals selber wissen-
schaftliche und denkerische Avantgarde darstellten. Eine Einsicht, die man schon mit
Kant selber gewinnen kann. (Vgl. Höffe, 1992, 35ff.)
73 Sh. hierzu Kap. »Die Menschenrechte« (C.IV.2.3)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


größer nicht sein kann. Letztlich bestätigt dies aber die Vermutung,
daß jegliches Denken nicht nur kontext- und kulturabhängig ist, es
macht umgekehrt auf die Problemstellung aufmerksam, wonach
jedes Denken, gerade weil sich mit ihm zugleich ein notwendiger
Allgemeinheits- und universaler Geltungsanspruch verbindet, sich
und damit seine Kultur selbst verabsolutiert.74

2.4 Philosophie und Poesie

Gerade weil Kant für die oben genannten Hamann, Herder und Hum-
boldt zeit ihres Lebens der »Lehrmeister« blieb, sind deren kritische
Einwände und Weiterführungen nicht hoch genug zu veranschlagen.
Dies trifft auch für F. Hölderlin zu. Dessen Selbstverständnis als
Dichter hatte nicht nur philosophiekritische Implikationen,75 er sah
in der Dichtung die eigentliche und »höhere Philosophie« behei-
matet, weil dort das Lebendige und Geistvolle der Philosophie im
direkten Sinne des Wortes zur Sprache kommt. »Dichten« um-
schreibt nicht etwa einen anderen Bereich als »Denken«, es bringt
das Denken vielmehr auf eine Weise zur Sprache, daß darin mehr
als die Logik des Begriffs aufscheint. Hölderlin dichtet, weil der phi-
losophische Begriff nicht zu fassen in der Lage ist, was mit der Dich-
tung dennoch »gesagt« werden kann.76 Dieser sprachkritische Aspekt

121

Kritische Anfragen

74 Der gesamte Neukantianismus, allen voran Cassirer, stellen durchaus ja schon den
Versuch dar, die erkenntniskritische Funktion des transzendentalen Gedankens in seine
kulturelle Bedingtheit hinein zu mediatisieren. (Vgl. E. W. Orth 1996) Die Desiderate
einer »Phänomenologie der Kultur(en)« und auch einer »Kulturanthropologie« bleiben
aber trotz der Bestrebungen einer »Erkenntnistheorie der Kultur« bestehen, ja die Aus-
arbeitung ihrer Möglichkeiten scheinen dringlicher denn je zu sein.
75 Hölderlin hat zeit seines Lebens (seiner aktiven Schaffensperiode) unter der Grund-
spannung zwischen Philosophie und Poesie gelitten. In der Poesie (Dichtung) sah er die
Möglichkeit einer zu sich selbst befreiten Philosophie, die sich in ihrer bloß begrifflichen
Selbsterfassung nur korsettieren kann. Gleichwohl würde ein bloßer Übergang zur Poe-
sie ohne eine damit einhergehende implizite Philosophiekritik die Differenz zwischen
Philosophie und Poesie geradezu zementieren. Es ging ihm also weder um bloße Phi-
losophie noch um bloße Dichtkunst. Dies kommt in einer Notiz aus dem Jahre 1796 zum
Ausdruck, worin er gegen Kant und Fichte gerichtet das Bild vom »Soldatenleben der
Philosophie« bemüht, das ihn selber gängelt: »Die Philosophie ist eine Tyrannin, und
ich dulde ihren Zwang mehr, als daß ich mich ihm freiwillig unterwerfe.« (Zit. nach
U. Häussermann 1978, 86)
76 »Ich bin nun überzeugt, daß der höchste Akt der Vernunft, der, indem sie alle Ideen
umfaßt, ein ästhetischer Akt ist, und daß Wahrheit und Güte, nur in der Schönheit

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


hat erkenntniskritische Funktion. Im Anhang »Wink für die Darstel-
lung und Sprache« seines Aufsatzes »Wenn der Dichter einmal des
Geistes mächtig ..« erläutert Hölderlin sein Vorhaben: »Wird nicht
alle Beurtheilung der Sprache sich darauf reducieren, daß man nach
den sichersten und möglich untrüglichsten Kennzeichen sie prüft, ob
sie die Sprache einer ächten schön beschriebenen Empfindung sei? /
So wie die Erkenntniß die Sprache ahndet, so erinnert sich die Spra-
che der Erkenntniß.«77 Hölderlin rekurriert auf eine Spracherfah-
rung, die nicht erst »auflösend und verallgemeinernd, vertheilend,
und abbildend« arbeitet, sondern dem zuvor den »Wiederklang der
ursprünglichen lebendigen Empfindung« und »Stimmung« auf-
nimmt. Die Sprache »ahndet« und sie »wird geahndet«.78 Ihr eignet,
wenn man so will, ein vorsprachliches Herkommen, in das Religion
und Natur, Philosophie und Bildung eingewoben sind, und was wie-
derum im verlauteten Wort der Sprache mitklingt und gleichsam
mitschwebt. Vor aller Bedeutungsebene ahnt sich in der Sprache der
»lebendigere Zusammenhang« allen Geschehens, so daß alle auf
Wahrheit und Geltung abzielende Begrifflichkeit überhaupt erst ver-
standen werden kann aufgrund dieses »Ahnens« der Sprache. Die
Evidenzen einer Sprache liegen viel mehr in dem, was man Sprach-

122

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

verschwistert sind. Der Philosoph muß eben so viel ästhetische Kraft besitzen, als der
Dichter. Die Menschen ohne ästhetischen Sinn sind unsre Buchstabenphilosophen. Die
Philosophie des Geistes ist eine ästhetische Philosophie. Man kann in nichts geistreich
raisonnieren – ohne ästhetischen Sinn. (…) Die Poesie bekömmt dadurch eine höhere
Würde, sie wird am Ende wieder, was sie am Anfang war – Lehrerin der Menschheit; (…)
Ehe wir die Ideen ästhetisch d.h. mythologisch machen, haben sie für das Volk kein
Interesse, und umgekehrt: ehe die Mythologie vernünftig ist, muß sich der Philosoph
ihrer schämen. So müssen endlich Aufgeklärte und Unaufgeklärte sich die Hand reichen,
die Mythologie muß philosophisch werden, um das Volk vernünftig, und die Philosophie
muß mythologisch werden, um die Philosophen sinnlich zu machen.« (Entwurf. Das
älteste Systemprogramm des deutschen Idealismus, in: Beißner/Schmidt 1969, Bd. 2,
648f.) Die Forschung ist sich nach wie vor uneinig über die tatsächliche Autorschaft
dieser programmatischen Kurzskizze. Es gibt gute Gründe, die für Schelling oder Hegel,
aber auch für Hölderlin sprechen. Mir erscheint diese Frage zweitrangig, da der Text in
einer Zeit abgefaßt wurde, wo sich diese drei als »Freundeskreis« verstanden, der aus
einem bestimmten Geist der Sache heraus philosophierte. Hält man sich den weiteren
philosophischen Entwicklungsgang der drei klar, so spricht doch vieles für Hölderlin als
dem hauptsächlichen Inspirator dieses Textes, auch wenn ihn Hegel verfaßt hat.
77 Hölderlin 1979, KTA Bd. 14, 157ff. [Die folgenden Zitate und in Anführungsstriche
gesetzten Topoi hieraus] Vgl. auch die Ausgabe Hölderlin 1969, Bd. 2, 624. Ebenso
J. Ch. F. Hölderlin, Theoretische Schriften, 1998, 58; empfehlenswert hier die sehr in-
struktive Einleitung des Herausgebers J. Kreuzer.
78 Vgl. hierzu W. Hogrebe 1996, insbes. 78 ff., 102 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


empfinden und Sprachgefühl nennt, die zwar nicht wie die gramma-
tikalische und semantische Ebene der Sprache unmittelbar feststell-
bar und »aussagbar« sind, die aber um so mehr jegliche Aussage- und
Verstehensmöglichkeit tragen. Dem Dichter gebührt darin ein gewis-
ser Vortritt, insofern er diese Sprachempfindung und Sprachahndung
in vortrefflicher Weise ins Wort bringt, weshalb »(d)as Product die-
ser schöpferischen Reflexion die Sprache (ist). Indem sich nemlich
der Dichter mit dem reinen Tone seiner ursprünglichen Empfindung,
in seinem ganzen innern und äußern Leben begriffen fühlt, und sich
umsieht in seiner Welt, ist ihm diese eben so neu und unbekannt, die
Summe aller seiner Erfahrungen, seines Wissens, seines Anschauens,
seines Denkens, Kunst und Natur, wie sie in ihm und außer ihm sich
darstellt, alles ist wie zum erstenmale, eben deßwegen unbegriffen,
unbestimmt, in lauter Stoff und Leben aufgelöst, ihm gegenwärtig,
und es ist vorzüglich wichtig, daß er in diesem Augenblike nichts als
gegeben annehme, von nichts positivem ausgehe, daß die Natur und
Kunst, so wie er sie kennen gelernt hat und sieht, nicht eher spreche,
ehe für ihn eine Sprache da ist, ..« (Ebd. 159 f.) Hölderlin beschreibt
hier das Hervorgehen der Sprache als Sprache, den Prozeß der
Sprachwerdung, der nicht deshalb künstlerischen Charakters ist, weil
dies ein Dichter sagt, sondern weil hier der Erfahrungs- und Bedeu-
tungsboden der Sprache miterstellt wird. Die Alltagssprache hat es da
leichter, insofern sie auf schon Bekanntem und »Verstandenem« sich
niederläßt und erst daraus ihr Bedeutungsverstehen zu ziehen in der
Lage ist. Darauf gründet der gängige Reflexionsbegriff, insofern er
immer schon etwas voraussetzt, das sodann Bedeutung annehmen
kann. Anders Hölderlin, der eine »poetische Reflexion« vorschlägt,
die dem Hervorgangsgeschehen der Sprache Rechnung trägt, indem
sie dem Einheitsgesichtspunkt des Begriffs den »Widerstreit von In-
dividuellem (Materialem), Allgemeinem (Formalem) und Reinem«
(KTA 14, 147) als »productive«, d. h. als hervorbringende Sprachwer-
dung entgegenstellt. Dieses »Harmonischentgegengesetzte« trägt
sich in die und in der Sprache vor, und insofern Sprache und Denken
eine transzendentale Struktur bilden, kann Hölderlin von einer
»transzendentalen Empfindung« (vgl. ebd. 156) sprechen, die so et-
was wie den Startschuß zu den nachkantischen Philosophien einer
»transzendentalen Erfahrung« gibt. Man hat zurecht von einer
»Transzendentalpoetologie«79 gesprochen, durch welche die Grenze

123

Kritische Anfragen

79 Vgl. H. Bothe 1994, 77ff.; sh. auch H. Bachmaier 1979.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


des Verstandes deutlich wird, insofern dieser nur nach im vorhinein
bereit liegenden Regeln zu schließen vermag. »In so fern aber«, so
Hölderlin, »ein höherer unendlicherer Zusammenhang zwischen
ihm [dem Menschen] und seinem Elemente ist in seinem wirklichen
Leben, kann dieser weder bloß in Gedanken, noch blos im Gedächt-
niß wiederholt werden, denn der blose Gedanke, so edel er ist, kann
doch nur den nothwendigen Zusammenhang, nur die unverbrüchli-
chen, allgültigen, unentbehrlichen Geseze des Lebens wiederholen,
und eben dem Grade, in welchem er sich über dieses ihm eigentüm-
liche Gebiet hinaus und den innigeren Zusammenhang des Lebens zu
denken wagt, verläugnet er auch seinen eigentümlichen Karakter, der
darin besteht, daß er ohne besondere Beispiele eingesehen und be-
wiesen werden kann. Jene unendlicheren mehr als nothwendigen Be-
ziehungen des Lebens können zwar auch gedacht, als nur nichts bloß
gedacht werden [meint: »aber nur nicht bloß gedacht werden«; Höl-
derlin 1969, 637]; der Gedanke erschöpft sie nicht.« (KTA, Bd. 14, 37)
Hier bahnt sich jener Schritt an, wie er im deutschen Idealismus zwi-
schen Vernunft und Geist unternommen worden ist.80 ›Geist‹ steht
keineswegs gegen ›Vernunft‹ – wie sollte er? –, aber er steigert diese
insofern, als er sie auf ihren umfassenderen und »innigeren Zusam-
menhang« hin anspricht. Dies hat nichts mit Mystik oder Irrationa-
lismus zu tun, wie dies des öfteren behauptet wurde, im Gegenteil, es
bindet den Formalcharakter der Vernunft an ihre materiale, welthafte
und endliche Erfahrungsdimension zurück. Eine »bloß« transzen-
dentale Ebene der Vernunft wird gewissermaßen dahingehend geer-
det, daß sie sich der Grundfrage gegenüber sieht, wie denn das Ver-
nunftwesen Mensch etwas denken können soll, was es aufgrund
seiner welthaften Konstitution gar nicht erfahren haben kann. Diese
Frage erweist sich fürderhin als Stachel der Vernunft, der sie nicht
zur Ruhe kommen lassen wird. ›Geist‹ meint bei Hölderlin vor allem
jene Denkerfahrung, die vor der Differenz von Subjekt und Objekt
eine Ebene ansetzt, die zeigen kann, daß und wie beide Seiten erst aus
dieser Ebene heraus ihr Bezogensein erhalten. »Weder aus sich selbst
allein, noch einzig aus den Gegenständen, die ihn umgeben, kann der
Mensch erfahren, daß mehr als Maschinengang, daß ein Geist, ein
Gott, ist in der Welt, aber wohl in einer lebendigeren, über die Noth-
durft erhabnen Beziehung, in der er stehet mit dem was ihn um-

124

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

80 Zu Hölderlin vgl. M. Röhrig 1985.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


giebt.« (Ebd. 35) Hölderlin nennt diese Ebene »Sphäre«, die gewis-
sermaßen das vorgängige »Zwischen« von Subjekt und Objekt, also
deren Konstitutionsbedingungen zum Thema macht. »Und jeder hät-
te demnach seinen eigenen Gott, in so ferne jeder seine eigene Sphäre
hat, in der er wirkt und die er erfährt, ..« (Ebd.) Die Sphäre ist deshalb
das lebendigere und innigere Prinzip, weil in ihr das Allgemeine und
Formale, das »Gesetz«, mit dem Besonderen und Materialen, der
»besonderen Welt«, eine jeweils spezifische Gestaltungsweise finden.
Beide Bereiche sind nicht zu trennen, insofern ihre ungeschiedene
und »innige Verbundenheit« sie als jene Sphäre ausweisen, als die
das Endliche und Unendliche einander erfahrbar werden, »und eben-
deswegen das Gesetz, wenn es auch gleich ein für gesittete Menschen
allgemeines wäre, doch niemals ohne einen besonderen Fall, niemals
abstrakt gedacht werden könnte, wenn man ihm nicht seine Eigen-
tümlichkeit, seine innige Verbundenheit mit der Sphäre, in der es
ausgeübt wird, nehmen wollte.« (Ebd. 37) Im Phänomen der ›Sphäre‹
kommen daher sowohl die endliche Verfaßtheit als auch das unend-
liche »Gesetz« zum Austrag. Inmitten des Individuums, inmitten ei-
ner Gemeinschaft, oder wo immer öffnet sich diese Sphäre, gestaltet
jene und führt sie über sich hinaus, in einer Weise, daß diese darin
allererst auf sich zurückkommen. Die Sphäre konkretisiert, situiert,
verendlicht und hebt darin zugleich in sich ab, universalisiert in dem
Maße, in dem aus ihr ein bestimmter ›Geist‹ hervorgeht. Aus kon-
kreten Umständen gebiert sich ein »mehr«, das trägt, indem es über
sich hinaus führt. Dieser ›Geist‹ bekundet sich in allem als jenes ge-
glückte Zusammenkommen von Endlichkeit und Unendlichkeit, als
gelungene Realisation und Erfahrung eines Geschehens. Es mag sich
dabei um das Einzelindividuum oder um eine Gruppe handeln, um
eine bestimmte Handlung oder ein Gespräch, jedesmal geht es um
diese konkrete Geisterfahrung, die in der Tat »begeistet« und daher
auch begeistert. Und noch die Sprache der Dichtung versteht sich so
als eine Geisterfahrung der Sprache, eine Begeisterung von Sprache
und Wort. Hölderlin nennt dieses »sphärische« Geschehen auch »re-
ligiöse Sphäre«, »Mythe«, »göttliche Sphäre«, »höhere Sphäre«,
»wirkliche Sphäre«, »lebendige Sphäre« usf., und er meint damit je-
nen Bereich, der nicht erst zwischen Kontingentem und Absolutem
vermittelt, sondern dem zuvor deren lebensmäßig eingebundene und
schöpferisch erbrachte Ungeschiedenheit zum Vorschein kommen
läßt. Die Sphäre »erscheint« ja nicht als sie selber, aber gerade darin
kommen die Tiefenerfahrungen von Religion und Mythos, von Na-

125

Kritische Anfragen

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


tur und Leben zu Wort.81 Dies meint jener Topos der »höheren Auf-
klärung«, der nicht nur die Verkürzungen der »bloßen Aufklärung«
anmahnt, sondern darüber hinaus auch deren apriorische Vernunft-
struktur in ein lebendiges Geistgeschehen überführt. Gegen das Kan-
tische »Pflichtdenken«, welches in allem einer unüberbrückbaren Di-
chotomie verhaftet bleibt, votiert Hölderlin für einen lebendigen und
Wirklichkeit werdenden Vernunft- und Geistbegriff: »Und diß ist
eben die höhere Aufklärung die uns größtentheils abgeht. Jene zar-
tern und unendlichern Verhältnisse müssen also aus dem Geiste be-
trachtet werden, der in der Sphäre herrscht, in der sie stattfinden.«
(KTA 14, 38) Und direkt gegen Kant gewendet fährt er fort: »Dieser
Geist aber, dieser unendlichere Zusammenhang, jene Verhältnisse
selbst, d. h. solche sind, wo die Menschen, die in ihnen stehen, inso-
fern wohl ohne einander isolirt bestehen können, und daß diese
Rechtverhältnisse erst durch ihre Störung positiv werden d. h. daß
diese Störung kein Unterlassen, sondern eine Gewaltthat ist, und
eben so wieder durch Gewalt und Zwang gehindert und beschränkt
wird, daß also auch die Geseze jener Verhältnisse an sich negativ, und
nur unter Voraussetzung ihrer Übertretung positiv sind, da hingegen
die freieren Verhältniss, so lange sie sind was sie sind und ungestört
bestehen, ..« (Ebd.).82 Man sieht unschwer die gegenüber Kant gänz-
lich andere Sichtweise und dementsprechend andere Zugangsweise
Hölderlins. Ersterer argumentiert aus einem den Verhältnissen und
dem Menschen gegenüber abwehrenden und zu sichernden Denken
heraus, das auf Pflichtgesetze, Moralinstanzen und Rechtsprinzipien
setzt, um der ansonsten drohenden Gefahr der Verrohung und Be-
stialisierung des Menschen entgegenzutreten. Ersterer hat ein weit-
aus positiveres Welt- und Menschenbild, und wenn man so will auch

126

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

81 Der Sphärenbegriff ist schon jenem Phänomen der Grunderfahrung auf der Spur, auf
das später näher eingegangen wird. Hölderlin selbst hat in diesem Zusammenhang
schon von »Grunderfahrung« gesprochen: »(…) die Alten (betrachteten) jene Verhält-
nisse als religiose das heißt, als solche Verhältnisse, die man nicht so wohl an und für
sich, als aus dem Geiste betrachten müsse, der in der Sphäre herrsche, in der jene Ver-
hältnisse stattfinden. Und die hatten darum recht, weil, wie wir schon gesehen haben, in
eben dem Grade, in welchem die Verhältnisse sich über das physisch und moralisch
nothwendige erheben, die Verfahrungsart und ihr Element auch unzertrennlicher ver-
bunden sind, die in der Form bestimmter Grunderfahrungen absolut gedacht werden
können.« (KTA 14, 38)
82 Der an dieser Stelle besonders inkohärente Satzbau erklärt sich aus der möglichst
textgetreuen Übernahme der sowieso nur als Bruchstücke erhaltenen oder vorgefunde-
nen Texte Hölderlins.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gottesbild. Er traut dem Menschen nicht nur mehr zu, er nimmt ihn
auch als ein Wesen ernst, das Neigung und Pflicht, Sinnlichkeit und
Vernunft so aufeinander zurückzuführen in der Lage ist, daß daraus
jenes hervorgeht, was Hölderlin ›Geist‹ nennt. Um es anders zu sa-
gen: Vernunft hat man, jedenfalls in principio, Geist entsteht und
geht hervor. Geist ist eine Frage der Gestaltung und Hervorbringung
seiner selbst, nicht erst ein Vermögen, das vernunfttheoretisch als
immer schon vorausgesetzt gilt. Insofern ist eigentlich der Geist die
konstitutive Bedingungsmöglichkeit der Vernunft; die »transzenden-
tale Empfindung« und »Erfahrung« setzt die »transzendentale Ap-
perzeption« auf ihr konstitutives Werdegeschehen, sprich auf ihre
Selbstgestaltung hin frei.83 Nicht zufällig nennt Hölderlin dies den
»Bildungstrieb«,84 den auszubilden und zu gestalten dem Menschen
als Aufgabe seiner »Menschwerdung« zukommt. Erst dies wird ihm
die »durchgängigere« und »unendlichere Befriedigung« (KTA 14, 36)
zuteil werden lassen.

Hölderlins philosophische Bedeutung liegt m. E. sowohl in der
Kritik an einer diskursiv angelegten Verstandes- und Bewußtseins-
philosophie als auch in einer Kritik an den idealistischen Konzep-
tionen eines Fichte, Schelling und Hegel. Sein Angebot gilt dem
Versuch einer »Realphilosophie«, die jenseits von begrifflicher All-
gemeinheit und phänomenaler Besonderheit arbeitet, und deren ei-
gentümliche Zwischenlage Hölderlin in den Topoi der »Sphäre« und
der »Mythe« zu fassen versucht hat. Gleichwohl schien der hierfür
einzig gangbare Weg jener der »Poesie« sein zu können, da nur in ihr
die »zarteren und innigeren Verhältnisse« zur Darstellung gebracht
werden können. Von der Sache her ist es daher kein Zufall, daß Höl-
derlins theoretische Schriften über den Status von Entwürfen und
Fragmenten nicht hinaus gekommen sind. Mögen diese sprachlich

127

Kritische Anfragen

83 In einem anderen Zusammenhang spricht Hölderlin auch vom »(transcendentale(n))
schöpferische(n) Akt (…), dessen Wesen es ist, idealindividuelles und realunendliches
zu vereinen, dessen Product also das mit idealindividuellem vereinigte realunendliche
ist, wo dann das Unendlichreale die Gestalt des individuellidealen, und dieses das Leben
des Unendlichrealen annimmt, ..« (Das untergehende Vaterland, KTA 14, 99; = Das
Werden im Vergehen, Hölderlin 1969, 2. Bd., 645) – »Hölderlin eröffnet das moderne
künstlerische Denken.« So M. Le Bot, der erst durch die künstlerische Erfahrung und
das künstlerische Denken die Erfahrung von Andersheit, überhaupt Differenzerfahrung
ermöglicht sieht. (M. Le Bot 1994, 207–216, hier 209)
84 Vgl. Hölderlin, KTA 14, 56–62.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


auch weit hinter dem hohen Niveau seiner Dichtung zurückbleiben,
sein Grundgedanke wird dennoch faßlich.

Hölderlin, so lautet eine meiner Thesen, ist durch die Konzepti-
on Hegels hindurchgegangen und – dies halte ich für einen entschei-
denden Gesichtspunkt – es ist ihm dabei die Rückeinlösung der end-
lichen Verfaßtheit des Daseins gelungen, also ein Denkansatz, der die
Ambivalenzen und Paradoxien, die zwischen einem Kantianismus
und einem Hegelianismus bestehen bleiben, überwinden hilft. Aller-
dings geschieht dies mit einer »poetischen Verfahrungsweise«, die,
philosophisch übersetzt, die Schritte vorbereitet hat, die in herme-
neutische, phänomenologische und narrative Denkstrukturen ge-
führt haben.85

2.5 ›Ewiger Friede‹ und/oder ›Friedensfeier‹ ?

Das vielleicht wichtigste Motiv aber, auf die Differenz zwischen Kant
und Hölderlin hinzuweisen, liegt in den Konsequenzen für ein trag-
fähiges Friedenskonzept! Es legt sich daher nahe, einen kurzen Blick
auf beider Friedenskonzepte zu werfen. Es handelt sich hierbei um
Kants Schrift »Zum ewigen Frieden«86 und um Hölderlins Gedicht
»Friedensfeier« Das Konzept Kants meint ja nicht bloß einen vertrag-
lich geschlossenen Frieden, sondern einen »transzendentalen Frie-
den«, einen »Frieden schlechthin«.87 Die These ist, kurz gesagt, daß
das Ziel der Menschheit im Erreichen eines politisch-rechtlich insti-
tutionalisierten »Weltfriedens« liegt. Im Prinzip, d. h. in der philoso-
phischen Konzeption Kants ist dieser Friede schon erreicht, allein es
braucht noch die Aufklärungsschritte aller Menschen und Völker,
um dieses Prinzip auch realiter einzulösen. Hierzu gehört im ent-
scheidenden Maß die Verrechtlichung als der eigentliche Garant des

128

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

85 Es ist überhaupt eines der bedauernswerten Kapitel der Philosophiegeschichtsschrei-
bung, daß sie die impliziten, aber auch expliziten Philosophien eines Herder, Humboldt
und Hölderlin nicht wirklich in ihren die Grundlagen revolutionierenden Entwicklungs-
gang aufgenommen hat. Als »Bildungsphilosophen« und »poetische Geister« hat man
sie mehr marginalisiert denn gewürdigt.
86 Kant, WA Bd. XI, 191–251. [EF; die folgenden Zitate hieraus]
87 Kants »Ewiger Friede« hat ja vor nicht allzu langer Zeit sein 200jähriges Bestehen
gefeiert, zu dessen Anlaß einige Publikationen erschienen sind. Aber wichtiger als jenes
Datum scheint die philosophisch-politische Aktualität dieser Schrift zu sein, mit der ja
nicht weniger beansprucht wird, als die bedrängenden Fragen einer zukünftigen Welt-
politik zu beantworten. Vgl. etwa O. Höffe 1995 und V. Gerhardt 1995.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Friedens. Dabei gilt es, die unterschiedlichen Ebenen, wie sie sich im
»Staatsbürgerrecht«, im »Völkerrecht« und im »Weltbürgerrecht«
darstellen, zu unterscheiden, zugleich aber diese so aufeinander zu-
rückzuführen, daß sie sich nicht widersprechen.88 Kants bürgerlich-
republikanisches Konzept scheint aufzugehen, wenn da nicht die Ei-
gentümlichkeit wäre, daß das Völkerrecht resp. der Völkerbund in
einer gewissen Entgegensetzung zum Bürger- resp. Staatsrecht und
Weltbürgerrecht stehen. (Sh. EF, BA 28 ff.) »Das Völkerrecht«, so
lautet der Zweite Definitivartikel, »soll auf einen Föderalism freier
Staaten gegründet sein«. (Ebd.) Nun kann es für den einzelnen Staat
nicht noch einmal ein über ihn bestimmendes Gesetz geben, welches
wie im Falle des Einzelbürgers und auch des Weltbürgers staatlicher-
seits als Zwangsgesetz fungiert, woraus nach transzendentaler Ein-
sicht ja wiederum die Freiheit des Bürgers resultiert. Kant votiert
daher entgegen einem »Friedensvertrag« zwischen den Staaten, der
immer bloß »einen Krieg« beenden kann, also nur »empirisch« zu
reagieren vermag, für einen »Friedensbund«, der »alle Kriege auf
immer zu endigen suchte. Dieser Bund geht auf keinen Erwerb ir-

129

Kritische Anfragen

88 Insgesamt geht es in den im Anschluß an Kant entwickelten Friedenskonzepten um
die Fragen politischer Gerechtigkeit, um Rechtsmoral, um einen normativen Begriff von
Volkssouveränität, an die sich das Modell demokratischer Verfassungsstaatlichkeit an-
bindet. Die transzendental begründeten Grundrechte stehen gewissermaßen Pate für
alle weiteren Rechtsinstitute bis hin zu der Frage einer möglichen, die nationalstaatli-
chen Befugnisse transzendierenden Institutionalisierung von Menschenrechten. Daß
die Optionen und Vorschläge hier unterschiedlich ausfallen, liegt auf der Hand. So
schlägt O. Höffe etwa einen »extrem minimalen Weltstaat« vor, der für »politische Ge-
rechtigkeit im supranationalen Maßstab« sorgen kann. »Dieser hat den Charakter eines
Sekundärstaates, während der Rang von Primärstaaten den Einzelstaaten gebührt.«
(O. Höffe, Die Vereinten Nationen im Lichte Kants (Höffe 1995, 245–272, 247)) Zum
Zusammenhang von Friedensethik und Völker- resp. Weltbürgerrecht sh. ebenfalls
O. Höffe 2001. V. Gerhardt votiert im Anschluß an die Friedensschrift für eine »Politik
der Selbstbestimmung«, in der jeglicher Anspruch, seien es der Rechtsanspruch, das
Öffentlichkeitsgebot, Völkerrechtsfragen oder die Menschenrechte, an das zustimmen-
de und diese Rechtsinstanzen einfordernde Individuum gebunden ist. (Vgl. V. Gerhardt
1995, insbes. 221ff.) J. Habermas plädiert unter Berücksichtigung klarer Differenzie-
rungen zwischen Recht und Moral für eine »weltbürgerrechtliche Transformation des
Naturzustandes zwischen den Staaten in einen Rechtszustand«, der die nationalstaatlich
verankerten Rechtsinstitute ablösen soll. (J. Habermas 1997b, 192–236, hier 236) Zum
weiteren Kontext der Friedensschrift sh. R. Merkel / R. Wittmann 1996. – Kritischer
hierzu, weil die strukturelle Verwobenheit von Krieg und Frieden, Gesetz und Macht
resp. Gewalt aufzeigend, sh. den sich auf W. Benjamins Aufsatz »Zur Kritik der Gewalt«
beziehenden II. Teil der Schrift »Gesetzeskraft« von J. Derrida 1996, 60–125, insbes.
78f., 85 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gend einer Macht des Staats, sondern lediglich auf Erhaltung und
Sicherung der Freiheit eines Staats, für sich selbst und zugleich ande-
rer verbündeter Staaten, ohne daß diese doch sich deshalb (wie Men-
schen im Naturzustande) öffentlichen Gesetzen, und einem Zwang
unter denselben, unterwerfen dürfen. – Die Ausführbarkeit (objekti-
ve Realität) dieser Idee der Föderalität, die sich allmählich auf alle
Staaten ausdehnen soll, und so zum ewigen Frieden hinführt, läßt
sich darstellen.« (BA 36) Nun, dieses Konzept steht und fällt natür-
lich mit der Voraussetzung überall »freier«, d. h. republikanisch ver-
faßter Staaten, die sich dieser föderativen Vereinigung anschließen.
Der Ausschluß aller anderen, nicht republikanisch verfaßten Staaten
ist Programm. Nicht nur, daß es diesen Zustand einer rechtlichen
Egalisierung aller Staaten nicht gibt und nicht geben kann, Kant sieht
auch keine »positive Idee« zur Begründung eines Rechtszustandes,
der sich aus dem friedlichen Zusammenleben der Völker und Staaten
selber herleiten ließe. Er greift daher auf das Staats- und Bürgerrecht
zurück und analogisiert den Einzelbürger mit den einzelnen Völkern
und Staaten. Kant sieht sofort den Widerspruch – Der Einzelne wird
ja erst durch Recht und Gesetz aus dem wilden, gesetzlosen Zustand
herausgeholt, indessen jeder Staat sich ja genau aufgrund seiner Ge-
setze und Rechtsinstitute konstituiert, also immer schon anzubieten
hat, was ihm ein Völker- und Staatenrecht nahebringen soll – und
stellt etwas resigniert fest: »Da sie [die Völker] dieses [einen mögli-
chen Völkerstaat] aber nach ihrer Idee vom Völkerrecht durchaus
nicht wollen, mithin, was in thesi richtig ist, in hypothesi verwerfen,
so kann an die Stelle der positiven Idee einer Weltrepublik (wenn
nicht alles verloren sein soll) nur das negative Surrogat eines den
Krieg abwehrenden, bestehenden, und sich immer ausbreitenden
Bundes den Strom der rechtscheuenden, feindseligen Neigungen
aufhalten, doch mit beständiger Gefahr ihres Ausbruchs.« (BA 39)
Die gegenwärtige Weltlage mit ihren kleineren und größeren Krie-
gen scheint diese Feststellung Kants mehr denn je zu bestätigen. We-
der ein Völkerbund noch ein Völkerrecht scheint transzendental be-
gründet werden zu können. Vermutlich hängt dies aber schlicht
daran, daß mit dem Kantischen Konzept keine wirkliche Pluralität
gedacht werden kann, wie sie sich in der Friedensfrage zwischen den
Völkern und Staaten anbahnt und wohl auch gefordert wäre. Es steht
zudem zu vermuten, daß die Frage eines »Völkerbundes« nicht allein
auf rechtlicher Ebene zu lösen sein wird. Dagegen stehen nicht nur
die unterschiedlichen Rechtsbegriffe und – vorstellungen, auch die

130

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


diese bedingenden Grundbegriffe wie des Subjekts, des Individuums,
des Eigentums, der Gemeinschaft etc. sträuben sich gegen vor-
schnelle für alle Menschen und Völker geltenden Identifikationen.

Bekanntlich hilft sich Kant über diese Schwierigkeit dadurch
hinweg, daß er »die große Künstlerin Natur« (BA 48 ff.) zum Garan-
ten des ewigen Friedens erhebt, die, um »zu ihrem (höheren) Zweck
zu gelangen, den Krieg gewählt« hat.89 Zuguterletzt kommt schließ-
lich der dem »wechselseitigen Eigennutz« entspringende »Handels-
geist« zuhilfe, »der mit dem Kriege nicht zusammen bestehen kann,
und der früher oder später sich jedes Volks bemächtigt.« (B 65 f.)
Ganz abgesehen davon, wohin dieser weltumspannende Handelsgeist
neben seinen zweifelsohne bestehenden Verdiensten auch führen
kann und welches kulturelle, menschliche und ökonomische Gefälle
er in seinem Schlepptau mit sich bringt, fällt auf, daß Kant gleichsam
naturale, sprich empirische Erfahrungen einführt, um die transzen-
dentale Kluft, die in den Rechtsebenen ja nur signifikant wird, zu
überbrücken.90 Das macht bei einem Denker wie Kant stutzig, würde
doch dadurch der ganze Ansatz hinsichtlich eines Weltfriedens unbe-
friedigend bleiben. Nun, die problematische Frage scheint darin zu
bestehen, daß Kant in potentia und idealiter mit dem Menschen rech-
nete, der in principio, d. h. aus Vernunftgründen immer und überall
derselbe ist. Aber dieses Projekt allumfassender Vernunft ist einer-

131

Kritische Anfragen

89 Für Kant klingt »der Gebrauch des Wortes Natur (…) bescheidener (…) als der Aus-
druck einer für uns erkennbaren Vorsehung« (BA 52), gleichwohl sorgt eben die Natur
durch ihren äußeren Zwang der Siedlungsmöglichkeiten und der Vertreibung durch
Kriege dafür, daß die Völker zu »gesetzlichen Verhältnissen .. genötigt« werden. Der
Natur, so Kant, wohnt eine »tiefliegende Weisheit« inne, insofern sie dafür sorgt,
»durch die Zwietracht der Menschen Eintracht selbst wider ihren Willen emporkommen
zu lassen.« (BA 48) Über ihren bloßen Mechanismus hinaus tritt die Natur als Mitstrei-
terin einer höheren »Zweckmäßigkeit« auf, was sie als friedensstiftend und in gewisser
Weise als vernünftig auszeichnet. Die Natur steht sozusagen im Dienste der Vernunft,
verfolgt also gleichsam »vorhersehend« deren Ziele. Eine Art »List der Natur«.
90 Die transzendentale Bedingungsfigur zwischen Grundrecht und Staatsrecht erscheint
für eine Ausweitung zum Weltbürgerrecht nur dann plausibel, wenn man die bislang in
Geltung befindlichen Zwischenglieder der Staaten und Nationen überspringt. Gesetzt,
dies wäre möglich, so bliebe doch die skeptische Frage, inwieweit die hinter den einzel-
nen staatlichen Rechtsbegriffen stehenden Volkswillen und Volkssouveränitäten dieser
»Kurzschließung« zustimmen würden und könnten. Das ungebrochene Hochrechnen
des Grund- und Staatsrechts auf das Weltbürgerrecht scheint an der Hürde des Völker-
rechts resp. Völkerbundes zu scheitern, insofern die Gleichsetzung zwischen Individuen
und Völkern resp. Staaten in der Tat – auch schon unter Rechtsgesichtpunkten – einem
Kurzschluß gleichkäme.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


seits auseinandergefallen in unversöhnlich sich gegenüberstehenden
Weltanschauungen, d. h. es wurde gleichsam von der Historie einge-
holt,91 andererseits zeigt dies, daß ein allgemeiner und formaler Ver-
nunftbegriff immer in Differenz zu den jeweiligen Inhalten und Er-
fahrungen steht, die bestenfalls als Beispiele taugen, in ihrem »Noch
nicht« das allgemein ideelle Ziel des »Immer schon« zu bestätigen.
Der »ewige Friede«, das ist der Friede der Vernunft als heuristisches
Prinzip, welches den Status einer Idee niemals wird verlassen kön-
nen. Ein realer Friede, im Sinne eines die Völker und Staaten unter-
einander erreichenden und erfassenden Friedens, ist mit diesem Kon-
zept nicht möglich. Damit zusammen mag auch hängen, daß Kants
transzendentaler Begründungsansatz des Rechts auf seiner empiri-
schen Kehrseite ein eigentümliches Menschenbild offenbart, das á la
Hobbes auf Neigungen, Böswilligkeiten etc. fußt, was den Menschen,
würde man ihn nicht der transzendentalen Notwendigkeit des Sit-
tengesetzes verpflichten, als einen Wilden, ja als ein Quasitier quali-
fiziert. Daher rührt u. a. wohl die Legitimierung und Notwendigkeit
negativer Moralgesetze, insofern diese sich nur melden, wenn gegen
sie verstoßen wird. Anders gesagt: Recht und Gesetz treten dann als
Regulativ auf, wenn Verstöße und Verbrechen vorliegen; die ande-
ren, die positiven und bejahenden, die selbstklärenden und selbststei-
gernden Aspekte des menschlichen Daseins, die für das Einzelleben
wie für ein gesamtes Kulturleben weitaus wichtiger und bedeutsamer
sind, tragen rechtlich eigentlich nichts aus. So ist es denn auch Sig-
num aller Rechtsordnungen, auch im interkulturellen Maßstab, daß
sie als Antworten auf Delikte und Zuwiderhandlungen konzipiert
sind. Der Friede, zumal der Friede unter den Völkern, bleibt, wird er

132

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

91 Die Spaltungen sind vielfältiger Natur: Angefangen vom Auseinanderdriften der
Wissenschaftskulturen in Natur- und Geisteswissenschaften, wie es seit Mitte des
19. Jhs. bis heute fast ungebrochen zu bestehen scheint. Auf politischer Ebene hat sich
nach dem 2. Weltkrieg der »kalte Krieg« zwischen den westlich-liberal-individualen und
östlich-kommunistisch-sozialen Blöcken eingerichtet, der ja nichts anderes als Philoso-
phien und Weltanschauungen gegeneinander auffahren ließ. Diese sozusagen noch in-
nerwestliche Spaltung hat nach dem Zusammenbruch der kommunistisch-sozialisti-
schen Weltanschauungen zu einer anderen, vermutlich noch viel tiefer gehenden
weltanschaulichen Spaltung geführt, die als kulturelle, gesellschaftliche, ethnische und
religiöse Grunddifferenzen auftreten. Der Wunsch nach Globalisierung, sprich nach der
einen Weltgesellschaft, hat in realitate gerade das Gegenteil, das Auseinanderbrechen
bislang als homogen geltender Entitäten und Identifikationen nach sich gezogen. Wie
damit in philosophisch verantworteter Weise umgegangen werden kann und wie mög-
liche Antworten zu finden sein könnten, ist eines der Hauptanliegen dieser Arbeit.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


allein unter rechtlichen, rechtsspolitischen und -philosophischen Ge-
sichtspunkten verhandelt, nicht nur unterbelichtet, er taucht nicht
wirklich als Friedensfrage zwischen den Völkern auf.

Diesen Anschlußfragen hat sich Hölderlin in seiner »Friedens-
feier«92 gewidmet. In dieser wird, vorweg gesagt, deutlich, daß ein
Friede niemals hergestellt und institutionalisiert werden kann, son-
dern daß er allein als Feier, als Fest sich ereignet. Das Gedicht beginnt
mit der Einladung der Gäste, zu denen nicht nur der Einzelne zählt,
sondern ganze Landstriche, Völker und Religionen. Die ganze Land-
schaft wird zum Festsaal (»der altgebaute, / Seliggewohnte Saal (…)
Zur Seite da und dort aufsteigend über dem geebneten Boden die
Tische. / Denn ferne kommend haben / Hieher, zur Abendstunde, /
Sich liebende Gäste beschieden.« (FF 163)), und alle kommen, um
den »Fürsten des Fests« zu feiern. Der entscheidende Gedanke Höl-
derlins liegt nun darin, daß die Gäste nicht einfach kommen und
wieder gehen, wie sie gekommen sind, sondern daß mit ihnen eine
Verwandlung geschieht. Der Fürst des Festes ist nämlich nicht dieser
oder jener, sondern ist die Erfahrung, daß ein jeder »Freundesgestalt
annimm(s)t« (ebd.), in dem Augenblick, in dem jeder als er weit über
sich hinausgehoben wird, um aus diesem gemeinsamen Geschehen
(des Festes) neu zu erstehen. Nur ein Gott kann sozusagen für ein
solches Geschehen stehen, übersteigt es doch scheinbar alles Men-
schenmögliche. »Denn schonend rührt des Maßes allzeit kundig /
Nur einen Augenblick die Wohnungen der Menschen / Ein Gott an,
unversehn, und keiner weiß es, wenn?« (FF 165) Derjenige oder die-
jenige, die daraus entstehen, sind Sohn und Tochter, d. h. sie sind
Geborene dieses Festes. Für Hölderlin ist dies zunächst die Christus-
gestalt, die aber zugleich alle anderen Götter einlädt, die griechischen
ebenso wie alle anderen auch. D.h. Christus wird ebenso wie die je-
weilige Religion, die jeweilige Kultur, der jeweilige Mensch erst zu
dem, was sie sind, genauer, was sie sein könnten, durch das gemein-
same, d. h. aber Eigenes und Fremdes gegenseitig steigernde Ge-
spräch. »Gleich Sterblichen und teilen alles Schicksal. / Schicksalge-
setz ist dies, daß Alle sich erfahren, / Daß, wenn die Stille kehrt, auch
eine Sprache sei. / Wo aber wirkt der Geist, sind wir auch mit, und
streiten, / Was wohl das Beste sei.« (Ebd.) Nicht dies oder jenes ist das
Beste, sondern der Streit selber, die Auseinandersetzung und Kon-

133

Kritische Anfragen

92 F. Hölderlin, Friedensfeier (und Entwürfe) (1969), Bd. 1, S. 156–167. [FF; die folgen-
den Zitate hieraus]

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


frontation, wobei gilt, daß nur jener Streit berechtigt ist, wo »der
Geist wirkt«. Eine solche Auseinandersetzung erst erbringt, man
müßte besser sagen, gebiert den Geist. Er ist, wenn man so will, Gabe
und Geschenk in einem, weshalb er auch alle darin Stehenden begabt
und beschenkt. »So dünkt mir jetzt das Beste, / Wenn nun vollendet
sein Bild und fertig ist der Meister, / Und selbst verklärt davon aus
seiner Werkstatt tritt, / Der stille Gott der Zeit und nur der Liebe
Gesetz, / Das schönausgleichende gilt von hier an bis zum Himmel.«
(FF 165 f.) »Meister« ist der, der verwandelt hervorgeht aus diesem
Geschehen, das sich nach innen wie nach außen hin in einer bestän-
digen Auseinandersetzung, Prüfung und Korrektur artikuliert. Der
Meister weiß selbst nicht, wie ihm geschieht, ebenso wie »der stille
Gott der Zeit« dies nicht weiß, womit die Zeitepochen gemeint sind,
deren Götter nicht mehr für sich allein und im Unterschied zu ande-
ren anwesend sind, sondern wo die realen Lebenswelten und gesell-
schaftlichen Strukturen sich in diesem Geist (»der Liebe Gesetz«)
begegnen. Dieses Gesetz gleicht nicht nur aus, sondern es gestaltet
jenen Ausgleich, was bedeutet, daß jeder anders, besser getroffen,
gleichsam »schöner« daraus hervorgeht. Dies meint »Gespräch«,
daß jeder, gerade erst durch die Konfrontation und den Streit in der
Sache so über sich hinaus geführt wird, daß er tiefer in sein eigenes
Selbstverständnis gelangt. Das Gespräch ebnet die Unterschiede
nicht ein, im Gegenteil, es nimmt die Teilnehmer mit und führt sie
so über sich hinaus, daß sie in der Bewahrung und Erfahrung eines
Gemeinsamen gerade ihr Eigenes und Besonderes finden. Das Ge-
spräch steht jenseits des Unterschieds von Einheit und Vielheit, da
diese Kategorien einer statischen Denkstruktur entstammen; das Ge-
spräch ensteht erst mit der Dynamik und aus dem Weg, den es geht.
Der Weg, das ist das Gespräch. »Viel hat von Morgen an, / Seit ein
Gespräch wir sind und hören voneinander, / Erfahren der Mensch(.)«
(166) Und wenn es gut geht, dann vermag sich das Gespräch noch
einmal zu verwandeln. So fährt das Gedicht fort: »bald sind wir aber
Gesang.«

Ich will hier abbrechen, aber nicht ohne auf diesen Fund93 Höl-

134

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

93 »Fund« bedeutet bei Hölderlin mehr als »Argument«. Im Fund wird ein neuer Zu-
sammenhang der Grundbegriffe entdeckt und zur Darstellung gebracht. Vgl. etwa:
»Aber das Beste, der Fund, der unter des heiligen Friedens / Bogen lieget, er ist Jungen
und Alten gespart. / Törig red ich. Es ist die Freude.« (Hölderlin, Heimkunft. An die
Verwandten (1969), Bd. 1, 122)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


derlins noch einmal hinzuweisen. Der Fund besteht darin, daß das
Allgemeine in keinerlei Differenz zum Besonderen steht, ja daß ge-
zeigt wird, daß beide auseinander erst hervorgehen und aneinander
wachsen. Dies meint Gespräch, das im Sinne Hölderlins natürlich
jede Auseinandersetzung und Kommunikationsform betrifft. Eigent-
lich, so will er wohl sagen, gibt es gar nichts anderes als dieses Ge-
spräch. »So komm! daß wir das Offene schauen, / Daß ein Eigenes
wir suchen, so weit es auch ist. / Fest bleibt Eins; es sei um Mittag
oder es gehe / Bis in die Mitternacht, immer bestehet ein Maß, /
Allen gemein, doch jeglichem auch ist eignes beschieden. / Dahin
gehet und kommet jeder, wohin er es kann.«94 Hölderlin steht nicht
gegen Kant, aber er zeigt den Weg, der das Eigentümliche hat, daß er,
indem er gegangen wird, erst entsteht. Der Weg hier heißt »Friede«,
aber weder als Idee noch als Selbstzweck gesetzt, auch nicht als Denk-
ergebnis postulierend, sondern als aus der Begegnung der großen
Menschheitsentwürfe hervorgehend. Die Kulturen und Völker ler-
nen sich darin gegenseitig kennen, verstehen sich besser und begin-
nen dadurch sich zu achten und zu schätzen. Hölderlin nennt dieses
Begegnungsgeschehen auch »Liebe«, wobei es vor allem um die Be-
gegnungen der Grunderfahrungen und Welten der Völker und Kul-
turen, um die Begegnung und das gegenseitige erhebende Gespräch
deren Religionen und »Götter«95, und zuletzt um das fruchtbare Ge-

135

Kritische Anfragen

94 Hölderlin, Brot und Wein (1969), Bd. 1, 115. Sh. hierzu auch H. Rombach 1991, 26–
32. Zu Hölderlins philosophischer Konzeption sh. auch ders. 1974. Zu Hölderlins Frie-
denskonzept vgl. ders. 1985, 41–75. – Das Friedenskonzept Hölderlins wurde nur kurze
Zeit Mitte der fünfziger Jahre nach Auffinden der »Friedensfeier« diskutiert und dies
auch weniger unter philosophischen Gesichtspunkten. M. W. wurde es bislang nirgends
in den größeren Zusammenhang der Friedensfrage zwischen den Religionen und Kul-
turen gestellt. Vgl. die umfassende Bibliografie zu Hölderlin, in: H. L. Arnold 1996,
268–292, hier 286.
95 Unter den Termini »Gott«, »Götter« und »Gottheit« versteht Hölderlin jene Grund-
erfahrungen, die ein Volk oder eine Kultur tragen und in sich höher und über sich
hinaus führen. Alle Gottesbilder und Gottesvorstellungen der Menschheitskulturen ge-
hen auf solche Höhenerfahrungen zurück, auch wenn diese sodann in personifizierter
und auch idolisierter Form dieses ihr ursprüngliches Anliegen einzubüßen drohen. Da-
her sind diese Termini mehr als »das Göttliche« im Sinne ihrer »geistigen Dimension«
zu verstehen, wie dies Hölderlin mit dem Begriff der »Sphäre« und des »Sphärengei-
stes« zu fassen sucht. Jegliches verdinglichte, substanziierte und auch personifizierte
Verständnis des Gottesbegriffs würde den Sinn des göttlichen Prinzips und den Grund-
gedanken Hölderlins verfehlen. Es geht ja um die Höherführung und das sich selbst-
klärende Erfahrungsgeschehen des Endlichen und gerade nicht um eine Absetzung des
Absoluten gegenüber dem Kontingenten.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


spräch zwischen Mensch und Natur geht. Erst dadurch kommt es zur
Selbstklärung einer jeden Welt, gerade in ihrer Besonderheit und,
wie Hölderlin auch sagt, »Beschränktheit«. Der Friede ist ein bestän-
dig zu gestaltender insofern, als er aus diesem Begegnungs- und Ge-
sprächsgeschehen als der »Geist des Friedens« hervortritt und auf-
geht. Er fährt gleichsam zwischen die Gesprächsteilnehmer, was
jeden einzelnen zugleich tiefer in sich hineinfinden läßt. Dieses sein
belebendes Prinzip ist gleichwohl nicht ohne Risiko und Mühe oder
gar ohne Scheitern zu haben, aber gerade darin, in seiner Endlichkeit
wird es als realer Friede erfahren. Dies ist die eigentliche »Friedens-
feier«, wo der Friede aus dem Gesprächsgeschehen geboren wird. Der
Friede schlummert sozusagen schon in jeder Kommunikation, aber
erst durch die im Gespräch sich klärende, nicht überspringbare welt-
hafte und sphärische Differenz wird er erzeugt und gestiftet. Gelingt
diese Gesprächsbegegnung nicht, so kommt es zu isolierenden Über-
zeichnungen und Selbstverabsolutierungen, zu jenen Typiken, die
Hölderlin »Tyrann« oder »Knecht« nennt. (KTA 14, 35) Daß der
Friede beständig und bis heute an diesen Selbstverabsolutierungen
scheitert, wie sie auf unterschiedliche Weise sowohl dem Tyrannen
wie dem Knecht eignen – wohlgemerkt, wir sprechen auch auf kultu-
reller, gesellschaftlicher und nationalstaatlicher Ebene –, bestätigt
um so mehr die Hölderlin’sche Position. Hölderlin, das ist der leben-
dige Kant, die »Friedensfeier« der lebendige, ja erst lebende »ewige
Friede«, gerade weil er das Ungeschiedene von Endlichem und Un-
endlichem als gestaltet zur Erfahrung bringt. Nach Hölderlin vermag
dies aber nur der »poetische Geist« zu bewerkstelligen, was man
nicht einfach nur auf die Dichtung als Literatur beziehen darf, son-
dern auf die poetische und schöpferische Kraft, die in allem realen
Geschehen wohnt, die aber erst ihr gestaltendes Moment in dem Be-
gegnungsgeschehen freisetzt, jenem »Gespräch« zwischen Mensch
und Kulturwelt, zwischen Religionen und zwischen Ethnien, zwi-
schen Mensch und Geschichte wie zwischen Mensch und Natur. Die-
ses Geistgeschehen ist die eigentliche Friedensfeier, mit der deutlich
wird, daß die Wirklichkeit selber poetischen, d. h. schöpferischen
Charakter hat, der sie allererst wirkmächtig und wirklich werden
läßt.

Hölderlins Votum, bis heute nicht wirklich aufgenommen und
gehört, sieht die einzig veritable Möglichkeit eines »Friedens« in der
geistvoll ausgetragenen Dialog- und Gesprächskultur, in denen es um
die geistigen Konzeptionen von Kulturen und Gesellschaften, vor al-

136

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


lem aber auch zwischen Religionen und Naturverständnissen geht,
die sich aus der Auseinandersetzung heraus erfahren. »Seit ein Ge-
spräch wir sind und hören können voneinander.« Wo diese »Ge-
sprächskultur« nicht gelingt, treten Dogmatisierungen und Fun-
damentalismen an ihre Stelle, die sich bis zum Terror steigern
können. So schließen sich Krieg und Frieden gar nicht, wie oft ange-
nommen, als Gegenbegriffe aus, ihr grundsätzlicher Unterschied er-
klärt sich vielmehr aus dem jeweiligen Niveau einer Auseinanderset-
zung. Auch wenn eine Position für Frieden und Freiheit eintritt – und
es gibt eigentlich keine, die dies nicht täte –, so vergeht sie sich in
dem Maße daran, wie sie allein ihre Wahrheit als die alleingültige
durchzusetzen beansprucht. Jede Position beansprucht Frieden, und
sie meint, dies sei auch schon der Friede und die Wahrheit. Genau
dies aber macht den Krieg zum Krieg, indem sich verschiedene Frie-
dens- und Wahrheitskonzeptionen in ihrer beanspruchten Alleingül-
tigkeit gegenüberstehen. In »Wurzel alles Übels« heißt es: »Einig zu
sein, ist göttlich und gut; woher ist die Sucht denn / Unter den Men-
schen, daß nur Einer und Eines nur sei?«96 Nach Hölderlin steht der
Frieden auf dem Spiel, er muß ebenso gewonnen werden wie er ver-
loren werden kann; und wie er gelingen kann, so kann er auch miß-
lingen. Aber genau dies zeigt seine eigentliche »Unendlichkeit«, die
deshalb unendlich ist, weil sie zuhöchst endlich ist. Dies besagt die
»Friedensfeier«, wo der Friede ein Fest darstellt, dem deshalb eine
innere Unendlichkeit zukommt, weil es vergänglich ist. »Feste« sind
daher die »endlichen«, stets wiederkehrenden Ereignisse, in denen
der Unendlichkeitsaspekt des Daseins, wenn auch nur kurz und au-
genblickshaft, aufleuchtet.

Der Friede ist so etwas wie die »Ereignisweise« eines kommuni-
kativen Geschehens zwischen den Kulturwelten, wenn diese sich
wahrhaft und wirklich begegnen. Durch den Sphärenbegriff vermag
Hölderlin nicht nur »Pluralität« als unhintergehbare Größe zu den-
ken, auch der jeweilige Zusammenhang von »Selbst« und »Welt«
wird als zu gestaltende Konstitutionsfrage erfaßt. An all dem hängt
nicht weniger als die mögliche Beantwortung der Friedensfrage. »Oft
ist uns, als wäre die Welt Alles und wir Nichts, oft aber auch, als
wären wir Alles und die Welt nichts. (…) Jenen ewigen Widerstreit
zwischen unserem Selbst und der Welt zu endigen, den Frieden alles
Friedens, der höher ist, denn alle Vernunft, den wiederzubringen, uns

137

Kritische Anfragen

96 Hölderlin 1969, Bd. 1, 36.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


mit der Natur zu vereinigen zu Einem unendlichen Ganzen, das ist
das Ziel all’ unseres Strebens, wir mögen uns darüber verstehen oder
nicht.«97 In diesem Aspekt erweist sich der Ansatz Hölderlins als
hochaktuell, auch wenn er zu seiner Zeit weder erkannt noch in sei-
ner Bedeutung erfaßt worden war. Man kannte sozusagen noch nicht,
oder man konnte sich dies nicht vorstellen, den dimensionalen Un-
terschied zwischen einem »gedachten« und »zu postulierenden« und
einem »hervorgehenden« und »zu erfahrenden Frieden«. In einer
Sequenz aus »Das untergehende Vaterland« kommt dies wie folgt
zum Ausdruck: »Denn die Welt aller Welten, welche immer ist und
seyn muß, deren Seyn als das Alles in Allen angesehen werden muß,
stellt sich nur in aller Zeit – oder im Untergange oder im Moment,
oder genetischer im Werden des Moments und Anfang von Zeit und
Welt dar, ..« (KTA 14, 96).

Die eingangs gestellte Frage »Ewiger Friede und/oder Friedens-
feier?« wäre nach all dem mit einem »und« zu beantworten. Für
einen tragfähigen Frieden wären Kant und Hölderlin als Gewährs-
leute zu befragen, wobei Hölderlin allerdings der wichtigere Part zu-
kommt. Kants »Ewiger Friede« ist deshalb nicht obsolet geworden, er
sorgt für die mit Recht, Gesetz und politischer Öffentlichkeit not-
wendig verbundenen Institutionalisierungen.98 Allein der gesuchte
Frieden der Völker und Kulturen muß ein solcher sein, der diese in
ihrer fruchtbaren und nicht zu überspringenden Differenz aufzuneh-
men in der Lage ist, wozu dann auch die jeweiligen Politiken und
Rechtsinterpretationen gehören. Deren Institute sind in das kultu-
rell-gesellschaftliche Weltengespräch so aufzunehmen, daß sie darin
und daraus ihre Überzeugung und Geltung erhalten. Im Maße ihrer
Universalisierung jenseits der Kulturwelten reduzieren sie diese
nicht nur auf ihr besondertes kulturelles Erscheinungsbild, sie ver-
gehen sich an deren umfassenden Selbstverständnissen und damit
auch an deren Rechtssphären.99 Ein »Weltfriede« wäre daher nicht

138

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

97 Hölderlin, Vorrede zu Hyperion, Segmente einer letzten Fassung, KTA 10, 163.
98 »Der ewige Friede ist das Ergebnis der Verrechtlichung aller konfliktträchtigen Be-
ziehungen in der Welt der äußeren Freiheit.« So W. Kersting in seinen instruktiven
Darlegungen zu Kants erstem Definitivartikel der Friedensschrift; sh. ders., ›Die bürger-
liche Verfassung in jedem Staate soll republikanisch sein‹, in: Höffe, 1995, 87–108, hier
90.
99 Zu diesem Spannungsfeld vgl. D. Senghaas 1997. Der Band beleuchtet die Friedens-
problematik aus unterschiedlichen Perspektiven, Sichtweisen und Disziplinen. Sein
Grundtenor verbleibt allerdings nahezu gänzlich im Einzugsbereich universalistischer

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nur zu wenig und im Ansatz zu schwach, er steht in Gefahr, jene
Geister zu rufen, die er zu bannen hoffte, wie jene der Kultur- und
Hemisphärenkriege und der religiös wie ethnisch motivierten Krie-
ge. Der Friede verlangt ein »Friede zwischen den Welten« zu sein, da
nur so die einzelnen Völker und Kulturen sich in ihrer Freiheit und
ihrem Selbstverständnis erfahren können. Daher ist es notwendig,
den Widerstreit zwischen den Völkern und Kulturen nicht nur zu
dulden, sondern als Signum fruchtbarer und gestaltender Ausein-
andersetzung auf die Agenda philosophischer Friedensgespräche zu
setzen. Hierzu ist allerdings die Einsicht notwendig, daß den politi-
schen oder gar militärischen Optionen immer die geistespolitischen
und kulturellen Dimensionen vorausgehen, jedenfalls in der Weise,
daß letztere erstere fundieren. Überall dort, wo nurmehr politische
oder militärische Optionen als ultima ratio übrig zu bleiben scheinen,
ganz zu schweigen von terroristischen Gewaltaktionen, überall dort
wird ein schon länger anhaltender Schrumpfungsprozeß kultureller,
religiöser, sozialer und geistespolitischer Ebenen offenkundig.100 Der
Friede ist deshalb eine Feier, weil es ihm um ein Geistgeschehen zu

139

Kritische Anfragen

Argumentation im Anschluß an Kant. – Im Unterschied dazu vgl. den mehr auf den
Friedensdialog als Argument setzenden Band von E. Laszlo / F. Schüre 1995.
100 Von hier aus betrachtet hat sich Kants Überzeugung, der Welthandel würde durch
seinen intern angelegten Globalismus gleichsam unter der Hand, geschehe dies bewußt
oder nicht, für den herbeigesehnten Weltfrieden sorgen, als frommer Wunsch erwiesen.
Ja, dieser scheint sich geradezu in sein Gegenteil pervertiert zu haben. Die jüngsten
Ereignisse um die terroristischen Angriffe auf Amerika scheinen, berücksichtigt man
die diversen Hintergründe und operativen Möglichkeiten der Anschläge, diese Einschät-
zung zu bestätigen. Ein Bin Laden hat uns die unheilige, ja lebenszerstörende Allianz
drastisch vor Augen geführt, die religiöser und politischer Fundamentalismus und Öko-
nomismus eingehen können. Die Ökonomie, so wäre zu schließen, bildet nicht den
grundlegenden Boden, auf dem sich alle anderen Sparten wie eben auch die kulturelle
und religiöse, einvernehmlich treffen würden. Umgekehrt kann aber auch nicht davon
ausgegangen werden, daß kulturelle und religiöse Strukturen die Ökonomie bestimm-
ten. Es ist wohl eher so, daß diese Ebenen in einer jeweils spezifischen Weise mitein-
ander konstellieren, woraus sich eine mehr oder weniger deutliche Gesamtstruktur bil-
det, von der her sie sich verstehen. Da nun diese Gesamtstrukturen jeweils verschiedene
sind und sich nicht aneinander abbilden, auch nicht ineinander übersetzen lassen,
kommt es zum Streit kultureller, religiöser und eben auch ökonomischer Welten. An-
stelle einer heillosen Blöckebildung böte sich indes als Focus an, für eine positive Streit-
und Dialogkultur zwischen plural verfaßten und aufgrund unterschiedlicher Gesamt-
rahmungen nicht vergleichbarer Welten einzutreten. Jedenfalls wäre dieser Focus im
Auge zu behalten, auch und gerade dann, wenn wir zunächst immer Vergleiche, Ver-
wandtschaften, Analogien und dergleichen mehr anstellen. Das von Hölderlin erstmals
aufgezeigte Desiderat einer Gesprächskultur zwischen Welten, worin es vornehmlich

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


tun ist. Dies markiert nicht nur die große Differenz zum Krieg, der
andere Völker, Kulturen und Menschen stets auf bestimmte Stereo-
typien hin interpretiert, objektiviert und verdinglicht, es relativiert
auch das gleichwohl notwendig bleibende politische Alltagsgeschäft
international agierender diplomatischer Zirkel, die gar nicht anders
können als in den engen Rahmen bestimmter Bündnisse, Interessen
und Abwägungsstrategien zu operieren. Der »ewige Friede« vermag
also nur als »Friedensfeier« lebendig und real zu werden. Der Friede
hängt fundamental an der Befriedung der Völker und Kulturen und
hierzu gehören auch die Rechtsinstitute und die verfassungsstaatli-
che Klärungsarbeit. Man kann weder auf diese verzichten – hierzu
neigt der Hölderlin’sche Idealismus –, noch sollte man ihnen – in
Anlehnung an den Kantischen Realismus – jenen vorrangigen Status
einräumen, den sie in den Friedensdiskursen gewöhnlich inne haben.

140

Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)

um die Thematisierung der jeweiligen Verstehensvoraussetzungen und Gesamtstruktu-
ren geht, liegt auf der Hand.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

1. Die Geburt der Ph�nomenologie

1.1 Cartesianismus und Erlebnissphäre

Wenn nun im folgenden das Konzept Husserls vorgestellt wird, so
hat dies mehrere Bezugspunkte, die ich kurz skizzieren möchte: Wir
verfolgen ja den Weg der Selbstklärung des philosophischen Den-
kens, der uns bis an die Tore einer interkulturellen Philosophie füh-
ren soll. Wir können heute nicht zu interkulturellen Motivlagen und
Diskussionen übergehen, ohne den Gang des philosophischen Den-
kens, wie er sich in der westlichen Hemisphäre herausgebildet hat,
hinsichtlich seiner Grundlagen und Grundbedingungen zu berück-
sichtigen. So wie sich Kant in dieser Frage als ein Eckpfeiler erweist,
so auch Husserl. Gerade weil Husserl die Wissenschaftlichkeit der
Philosophie in ihrer Strenge zum Thema macht, kann ihm die Kri-
sensituation des philosophischen wie wissenschaftlichen Selbstver-
ständnisses deutlich werden. Beide, Wissenschaft und Philosophie,
sind durch und durch kulturell imprägniert, so daß beide nicht ohne
ihre kulturelle Gesamtsituation, die abendländisch-europäische
Denkkultur, verstanden werden können. Für Husserl bedeutet dies,
daß der Mensch nicht nur als Erkenntniswesen zu untersuchen ist,
sondern auch als »Orientierungswesen«1 zu verstehen ist, insofern
er daraus erst seinen adäquaten Stand als Mensch zu gewinnen ver-
mag.

Zunächst kommt Husserl das unbestrittene Verdienst zu, den
beiden im Grunde entgegen laufenden wissenschaftlichen Selbstver-
ständnissen des ausgehenden 19. Jahrhunderts so zu begegnen, daß
er sie auf ihre gegenseitige Angewiesenheit zurückführt. Waren dies
auf der einen Seite die divergierenden Geistesströmungen des Natu-

141

1 Vgl. E. W. Orth 1999, 3, 84 ff., passim.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ralismus, Positivismus, Psychologismus und Historismus, die sich
jede auf ihre Weise zu verabsolutieren trachteten, so trat auf der
anderen Seite eine Art Philosophismus auf den Plan, der diesen Ent-
grenzungen mit formallogischen, allgemein gültigen Erkenntnis-
prinzipien zu antworten suchte. Ein Gespräch zwischen diesen beiden
Polen schien nicht mehr möglich, eine wissenschaftstheoretisch pa-
radoxe Konstellation, die bis zum heutigen Tag ihre Blüten treibt.
Was als Wissenschaft Geltung haben können soll, muß sich empi-
risch und datentechnisch verifizieren lassen, muß praktische Re-
levanz und Effizienz haben und ökonomisch erfolgreich sein. Was
Philosophie heißen darf, muß sich der Erforschung der Grundbedin-
gungen der Erkenntnis widmen, will sie nicht in Weltanschauungen
und Subjektivismen abdriften. Husserls Konzept, so könnte man sa-
gen, macht nun beide Seiten auf diese ihre Vereinseitigungen und
Naivitäten aufmerksam. Zum einen insistiert er mit dem Rekurs auf
den »Cartesianismus« auf der Unhintergehbarkeit der Vernunft, die
sich durch ihre mit der Neuzeit gewonnene Subjektivität und Ratio-
nalität auszeichnet, womit aus Vernunftgründen jeglicher Empirie
als vorausgesetzter das Wasser abgegraben wird. »Es bedarf eines
radikalen Neubaues, der die Idee der Philosophie als universaler Ein-
heit der Wissenschaften in der Einheit einer absolut rationalen Be-
gründung genugtut.«2 Zum anderen greift Husserl die mit den
Geistes- und Humanwissenschaften geforderte Einsicht auf, wonach
es nicht nur äußere und damit quantifizierbare und auf mathema-
tische Gesetzmäßigkeiten zu bringende Wahrnehmungen und Er-
lebnisse gibt, sondern vor allem auch Formen inneren Erlebens, wel-
ches ein »Bewußtseinsleben« entdeckt, das wesentlich weiter und vor
allem tiefer greift als es der Ratio-Begriff Descartes’ je vermöchte.
Entgegen der Dilthey’schen Prägung von Erleben hier und Verstehen
da, womit einer Frontstellung zwischen Psychologie auf der einen
und Transzendentalphilosophie auf der anderen Seite weiterhin Vor-
schub geleistet wird, sucht Husserl nun nach der Bedingungsstruktur
beider Seiten und findet sie im korrelativen Prinzip von Subjekt
(Ego) und Objekt (Cogitatum). Was auch immer wahrgenommen
werden kann, es hat seinen Gegenhalt im Wahrnehmenden selber,
so wie dieser nicht ohne das Wahrgenommene wahrnehmen könnte.

142

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

2 E. Husserl, Pariser Vorträge, Husserliana (Hua) I, 3. (Wenn nicht anders angegeben,
so werden im folgenden die Schriften Husserls nach der Ausgabe der »Husserliana«
[= Hua] zitiert.)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Um es anders zu sagen: Jenseits der Gegenstellung von »Ratio-
nalität« und »Psychologie« entwickelt Husserl so etwas wie einen
Forschungsblick, der Erlebnisqualitäten und -formen und Rationali-
tätsgründe und -formen hinsichtlich ihrer Bedingungsstruktur radi-
kalisiert. Als Ergebnis tritt die Phänomenologie auf, und ihr Marken-
zeichen wird sein, nicht mehr nur Forschung mit vorausgesetzter
Vernunft zu betreiben, sondern die Vernunft selber zum Forschungs-
thema zu erheben. Mir scheint hierin einer der wichtigsten Schritte
phänomenologischer Arbeit zu liegen, der die Phänomenologie weit
über ihr fachphilosophisches und disziplinäres Areal hinaus öffnet
und sie als die legitime Weiterführung der philosophischen Vernunft
begreift. »So begreift es sich, daß die Phänomenologie gleichsam die
geheime Sehnsucht der ganzen neuzeitlichen Philosophie ist. Zu ihr
drängt es schon in der wunderbar tiefsinnigen Cartesianischen Fun-
damentalbetrachtung hin; dann wieder im Psychologismus der Lok-
keschen Schule, Hume betritt fast schon ihre Domäne, aber mit ge-
blendeten Augen. Und erst recht erschaut sie Kant, dessen größte
Intuitionen uns erst ganz verständlich werden, wenn wir uns das Ei-
gentümliche des phänomenologischen Gebietes zur vollbewußten
Klarheit erarbeitet haben.«3

Sind im Gefolge des Kantischen transzendentalphilosophischen
Denkens die Bedingungsformen der Vernunft stets schon voraus-
gesetzt, weshalb sie auch geltungstheoretisch »unterstellt« werden
können, werden nun diese Formen selber zum Untersuchungsthema
gemacht. Alle Vorausgesetztheit, und gerade jene der Vernunftfor-
men, hat sich zu erweisen und zu zeigen, und nur im Maße dieses
Aufweisenkönnens erhalten sie allererst ihre Evidenz, aufgrund de-
rer erst Begründungen und Argumente möglich sind. »Alle Kritik
der logischen Erkenntnis, der Logik schaffenden, aber auch, durch
Logik schon vermittelt, die Kritik der Erkenntnis in allen Arten von
Wissenschaften, ist als phänomenologische Leistung Selbstaus-
legung der sich auf ihre transzendentalen Funktionen besinnenden
Subjektivität.«4 ›Phänomenologie‹ ist fürderhin als »Selbstaus-

143

Die Geburt der Ph�nomenologie

3 E. Husserl, Ideen I, Hua III/1, 133. – Daß Husserl die Bezeichnung »Phänomenolo-
gie« mehr als Forschungsterm verstand, der stets zur Debatte steht, mag schon daran
ersichtlich sein, daß er von einer »Phänomenologischen Psychologie« ebenso sprach wie
von einer »transzendentalen Phänomenologie« wie von einer »Phänomenologie der Le-
benswelt«. Sein Denkweg, der sich in diesen Benennungen widerspiegelt, galt gleich-
wohl stets der phänomenologischen Begründungsarbeit der Vernunft.
4 E. Husserl, Hua XVII, 280. An anderer Stelle präzisiert Husserl: »So führt die pure, in

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


legung« der Vernunft, und nicht erst als ihre »Anwendung« zu ver-
stehen. Diese ihre Selbstauslegung ist aber nichts anderes als der
Aufweis der Vernunft qua »Bewußtseinsleben«.5 Husserl schien
nicht nur die zwei großen, scheinbar sich widersprechenden Bereiche
der Vernunft und des Lebens in einer Bewußtseinsforschung zu-
sammenführen zu können, er sah darin die eigentliche Aufgabe der
Phänomenologie selber. Die große Selbstgewißheit dieses Ansatzes
kommt auch schon stilistisch und atmosphärisch an bekannter Stelle
zum Ausdruck: »In ihrer universalen Selbstbezogenheit erkennt die
Phänomenologie ihre eigene Funktion in einem möglichen transzen-
dentalen Menschheitsleben.«6 Die Erforschung des Bewußtseins-
lebens wird sich als dasjenige erweisen, was Husserl – vor aller Theo-
rie der Vernunft – »Vernunftpraxis« (ebd.) nennt. Phänomenologie
im Sinne Husserls versteht sich daher als implizite Vernunftpraxis,
als ein Tätigsein der Vernunft, die jedesmal in concreto zur Erschei-
nung kommt und darin aufzuzeigen ist.

Indem die Phänomenologie das Bewußtseinsleben zum Thema
hat, erforscht sie zugleich dessen Selbsterfahrung. ›Bewußtsein‹ und
›Erfahrung‹ rücken nun weit näher zusammen, insofern Erfahrung
immer bewußt gewordene oder bewußt gemachte Erfahrung ist, so
wie Bewußtsein immer erfahrungsgetränkt und erfahrungskontin-
gent ist. ›Bewußt-sein‹ versteht sich vor aller Urteilsstruktur als ›Be-
wußtseins-erfahrung‹, und dieses Erfahrungsmotiv übernimmt denn
auch die Leitfunktion in der weiteren Vernunftforschung. »Die Evi-
denz der Erfahrung wäre sonach die von uns gesuchte letztursprüng-
liche Evidenz und damit der Ausgangspunkt der Ursprungsklärung
des prädikativen Urteils.«7 Phänomenologie, so könnten wir sagen,

144

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

reiner Evidenz durchgeführte und dabei in Konkretion durchgeführte Selbstauslegung
des ego zu einem transzendentalen Idealismus, aber einem solchen grundwesentlich
neuen Sinnes; nicht eines psychologischen Idealismus, nicht eines Idealismus, der aus
sinnlosen sinnlichen Daten eine sinnvolle Welt ableiten will, nicht ein Kantischer Idea-
lismus, der mindestens als Grenzbegriff die Möglichkeit einer Welt von Dingen an sich
glaubt offen halten zu können – sondern ein Idealismus, der nichts weiter ist als in Form
systematischer egologischer Wissenschaft konsequent durchgeführte Selbstauslegung
jedweden Seinssinnes, der für mich, das ego, eben soll Sinn haben können.« (Hua I, 33)
5 Vgl. hierzu u.a. Hua XVII, 295, 242f., passim.
6 E. Husserl, Hua IX, 299.
7 E. Husserl 1986, 21. Natürlich bleibt für Husserl das »Urteil« in seiner Struktur er-
halten, gleichwohl ist er, wie der Untertitel »Untersuchungen zur Genealogie der Logik«
von »Erfahrung und Urteil« schon anmerkt, an der Konstitutionsfrage von Urteilen
interessiert, an deren Aufbauformen und -verhältnissen.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


stellt eine Art Rehabilitation der Erfahrung im Dienste der Selbst-
erfahrung der Vernunft und des Bewußtseins dar. Was auch immer
zur Erscheinung kommt oder auch nur kommen könnte, es erscheint
dem Bewußtsein und bringt dieses gewissermaßen vor seine eigene
Erfahrung. Aus der bloß empirischen Erfahrung wird der Schritt hin
zur »transzendentalen Erfahrung« gemacht: »Die Leistung der tota-
len Umstellung muß darin bestehen, daß sich die Unendlichkeit
wirklicher und möglicher Welterfahrung umwandelt in die Unend-
lichkeit wirklicher und möglicher ›transzendentalen Erfahrung‹, in
der als Erstes die Welt und ihre natürliche Erfahrung erfahren wird
als ›Phänomen‹.«8 ›Welt‹ als der weiteste Horizont erweist sich so als
die Sphäre des zur Erscheinung kommenden Bewußtseins, das ›Ego‹
des Bewußtseins entdeckt sich als welthaft gegeben und erfahren.
Mit den drei Begriffen des ›Ich‹ (Ego), der ›Erfahrung‹ und der ›Welt‹
treten mit Husserl schon drei Grundtopoi hervor, die unter interkul-
turellem Vorzeichen relevant werden und die für diese Arbeit leitend
sein werden. Auch und gerade dann, wenn diese Begrifflichkeiten
über Husserl hinaus einer Erweiterung und Verwandlung unterzo-
gen werden, so weisen sie eben doch auf die »Urstiftung« phänome-
nologischer Forschung zurück.9

Husserls Programm einer phänomenologischen Neuformulie-

145

Die Geburt der Ph�nomenologie

8 E. Husserl, Hua VI, 156. Vgl. hierzu ebd. 154f. sowie Hua I, Cartesianische Medita-
tionen, Med. III, § 28, 96 f.
9 Exemplarisch sei auf einige »Einführungen« zu Husserl bzw. zur Phänomenologie
verwiesen, die sich dadurch auszeichnen, daß sie jede auf ihre Weise bestimmte Schwer-
punkte setzen, die dem phänomenologischen Programm umfassender Geltung auf der
einen und konkreter Sachforschung hinsichtlich spezifischer Themenstellungen auf der
anderen Seite Rechnung tragen. Als gewissermaßen »klassisch« könnte man die Arbei-
ten von R. Bernet/I. Kern/E. Marbach 1996, W. Marx 1987 und von E. Ströker/P. Jans-
sen 1989 bezeichnen. Stärker auf die Verbindung von systematischer Fragestellung und
problemgeschichtlichem Hintergrund sowie deren Auswirkungen auf nachhusserlsche
Phänomenologiekonzepte hebt K.-H. Lembeck 1994 ab. B. Waldenfels 1992b, setzt den
Schwerpunkt auf die internationale, interdisziplinäre, regionale und auch interkulturel-
le Forschungsrelevanz der Phänomenologie, was die Breite der Phänomenologie ein-
drucksvoll dokumentiert. (Sh. dort auch Literaturteil, 133ff.). Unter mehr grundbegriff-
licher Hinsicht nehmen sich die beiden »Einleitungen« von K. Held 1985, Bd. 1, 5–51/
Bd. 2, 5–53, aus. Ähnlich H. Rombach 1980, 27–72, der Husserls Ansatz aber auf seine
implizit schon angelegten Weiterführungen und auch Selbstbegrenzungen hin analy-
siert. H. R. Sepp 1999 dokumentiert die Vielfältigkeit und auch Unterschiedlichkeit
phänomenologischer Konzepte, die von Husserl ausgehen, aber nicht bei Husserl stehen
bleiben. Unter interkulturellem Vorzeichen wären hervorzuheben Nitta Y. 1984; Hahn
J. S./Cho K. K. 2001.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


rung neuzeitlicher Philosophie führte ihn schließlich zu jener be-
kannten kulturkritischen Diagnose, wonach sich die gesamte
Menschheitskultur – und für Husserl bestand diese zuvörderst in
der Wissenschafts- und Bewußtseinskultur – in eine Krisensituation
manövriert hat, der sie allein mit einer neuen »Besinnung« und
»Haltung« bezüglich ihrer Grundlagen begegnen kann. Festmachen
konnte Husserl diese »Krisis« vornehmlich im Begriff der »Lebens-
welt«, insofern mit ihm Bewußtseinserleben und Welthorizont als
kulturelle und wissenschaftliche Sedimentierungen immer schon
eine unhintergehbare Verbindung eingegangen sind, die gleichwohl
übersehen worden bzw. in Vergessenheit geraten war. Die ›Lebens-
welt‹ meldet sich so als jenes Krankheitssymptom, das die für ein
aufgeklärtes und verbessertes »Menschentum« einmal angetretenen
Wissenschaften und Rationalitätskonzepte ihres ungebrochenen
Gesundheitsverständnisses, sprich ihres allgültigen Wahrheitsan-
spruches zeiht. Die Phänomenologie der Lebenswelt stellt also den
Versuch dar, die Krise neuzeitlichen Wissenschafts- und Vernunft-
verständnisses an ihren Wurzeln zu packen und sie ihrer Gesundung
zuzuführen.10 Deren eigentliche Krankheit bestand in dem doppelten
Sinnverlust – dem Reduktionismus von Sinn auf bloße Feststellung
und dem damit einhergehenden drohenden Weltverlust.11

Es hängt aufs Engste mit diesen angeführten Aspekten zusam-
men, daß sich die phänomenologische Forschungsarbeit im Ausgang
von Husserl als philosophische Bewegung verstanden hat. Damit soll
nicht weniger gesagt sein, als daß unter ›Phänomenologie‹ eigentlich
keine Theorie im klassischen Sinn mehr zu verstehen ist, sondern ein
Unterwegssein des Denkens selber, das sich zum einen in vielfältiger
Weise verzweigt, zum anderen aber auch für einen Philosophiestil
eintritt, dem es auf das Aufzeigen und Sehen, d. h. dem Mitgehen in
der Sache ankommt. Bloße Positionalität und Thetik wäre ihm
gleichsam zu wenig.12

146

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

10 Zur »Krisis« als Krankheitssymptom europäischer Vernunftkultur vgl. B. Waldenfels
1995b, 7–18. Vor allem unter der Hinsicht einer »europäischen Kulturidee«, die sich
dem konstitutiven Zusammenhang von »Vernunft und Kultur« widmet, hat E. W. Orth
(1999) die Krisis-Schrift interpretiert.
11 Vgl. Husserls lapidare Bemerkung: »Bloße Tatsachenwissenschaften machen bloße
Tatsachenmenschen.« (Hua VI, 4)
12 Nicht von ungefähr hat sich eine der ersten und nach wie vor gültigen Einführungen
in die Phänomenologie »Die Phänomenologische Bewegung« genannt. H. Spiegelberg
1982; sh. auch H. R. Sepp 1988.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Husserl ist uns deshalb wichtig, weil sein Ansatz zum einen die
Geltungsfrage des Denkens in Richtung der Sinnfrage öffnet, indem
nach den Konstitutionsbedingungen (von etwas) gefragt wird, zum
anderen weil dieser mit der Differenzierung regionaler und spezi-
fischer Erfassungsweisen die plurale Vielfalt phänomenologischer
Forschungen, wie sie sich im Laufe des 20. Jahrhunderts in vielfältig-
ster Weise entwickelt hat, inaugurierte. Mindestens in diesem Punkt
»pluraler Sachforschung« sollte sich Husserls Philosophie bis heute
durchhalten. Es ist denn auch unverkennbar, daß sich alle phänome-
nologischen Konzepte auf irgend eine Weise auf Husserl beziehen
bzw. für bestimmte Anfragen ihrerseits bei ihm fündig werden. Hus-
serl, so könnte man sagen, hat für das nicht nur phänomenologische
Denken den Stellenwert, den Cézanne als »Vater der Moderne« für
die Malerei inne hat.

1.2 Intentionalität und Sinnforschung

Husserl übernimmt in seiner transzendentalen Phänomenologie13 im
Grunde die Errungenschaften der neuzeitlichen Philosophie, aller-
dings mit der entscheidenden Blickwendung, daß er das, was dort
verstandesmäßig, bewußtseinstheoretisch und begrifflich vorausge-
setzt und verhandelt wird, in sein inneres Konstitutionsgeschehen
bringt. Er zeigt nicht nur die Leistungen des Bewußtseins, er zeigt
dem voraus, wie das Bewußtsein zum Bewußtsein kommt. Dazu ge-
hören aber zwei Seiten, das Ego und das Ding (Gegenstand), die Ver-
nunft und die Welt, und zwar in ihrer gegenseitigen Konstitutions-
arbeit. Das Apriori der Verstandesbegriffe und Anschauungsformen
wird in das dieses begründende »Korrelationsapriori« überführt. Dies

147

Die Geburt der Ph�nomenologie

13 Um dieses Konzept Husserls geht es mir in der Hauptsache, insofern dieses die me-
thodisch und systematisch geklärte Form der Phänomenologie zur Darstellung bringt.
Erst von hier aus lassen sich die Denklinien ausziehen, die, rückwärts betrachtet, die
transzendentale Denkstruktur aufnimmt und kritisch weiterführt, und die, nach vorne
orientiert, ein interkulturelles Denken hinsichtlich seiner Grundbedingungen vorberei-
tet. Ich rekonstruiere hier wichtige Parameter des Husserlschen Ansatzes im Hinblick
auf unser Gesamtanliegen interkultureller Phänomene und interkulturellen Denkens.
Daß dies nicht in jedem Falle mit Husserls eigenen Intentionen übereinstimmen muß,
wie dies viele Rezeptionen versuchen zu tun, liegt nicht nur auf der Hand, es scheint für
eine fruchtbare Auseinandersetzung mit Husserl geradezu geboten.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


hat Konsequenzen, deren Ausarbeitung sich die gesamte Husserlsche
Phänomenologie widmet.

»Die Grundeigenschaft der Bewußtseinsweisen, in denen ich als
Ich lebe, ist die sogenannte Intentionalität, ist jeweiliges Bewußtha-
ben von etwas.«14 Bewußtsein heißt immer »Bewußtsein-von-et-
was«, das heißt, daß alles Erfassen erst durch das Bezogensein auf
das Erfaßte zum Erfassenden wird. Dieses Bezogensein geschieht
aber keineswegs nachträglich, sondern ist die Weise, wie Bewußtsein
und Bewußthaben geschieht. Bewußtsein heißt eigentlich »Intentio-
nalität als solche«, von der her der jeweilige Subjekt- wie der dazuge-
hörige Objekttypus zur Erscheinung kommen. »Zum cogito selbst
gehört ein ihm immanenter ›Blick-auf‹ das Objekt, der andererseits
aus dem ›Ich‹ hervorquillt, das also nie fehlen kann. Dieser Ichblick
auf etwas ist, je nach dem Akte, in der Wahrnehmung wahrnehmen-
der, in der Fiktion fingierender, im Gefallen gefallender, im Wollen
wollender Blick-auf usw. Das sagt also, daß dieses zum Wesen des
cogito, des Aktes als solchen gehörige im Blick, im geistigen Auge
Haben, nicht selbst wieder ein eigener Akt ist und insbesondere nicht
mit einem Wahrnehmen (in einem noch so weiten Sinne) verwech-
selt werden darf und mit allen anderen, den Wahrnehmungen ver-
wandten Aktarten. Es ist zu beachten, daß intentionales Objekt eines
Bewußtseins (so genommen wie es dessen volles Korrelat ist) keines-
wegs dasselbe sagt wie erfaßtes Objekt.«15 Diese Schlüsselstelle aus
den Ideen I ist zugleich der Schlüssel zur Phänomenologie im Hus-
serlschen Sinne. Er zeigt, daß alle Trennung von Subjekt und Objekt
eine nachträgliche ist, so daß jene scheinbar beunruhigende Frage,
wie denn ein Bewußtseinsleben das Vordraußen der Realität jemals
(adäquat) erfassen könne, sich dadurch auflöst, daß in der Frage nach
dem Vordraußen dieses selber ja schon mitgesetzt und apperzipiert
ist. »Transzendenz ist ein immanenter, innerhalb des ego sich kon-
stituierender Seinscharakter. Jeder erdenkliche Sinn, jedes erdenk-
liche Sein, ob es immanent oder transzendent heißt, fällt in den

148

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

14 E. Husserl, Hua I, 13.
15 E. Husserl, Hua III/1, 75 f. Ich erachte die von Husserl schon so benannte »Phänome-
nologische Fundamentalbetrachtung« in der Tat als fundamental für das transzenden-
tal-phänomenologische Verständnis. Sh. insbesondere Hua III/1, §27–37, 56–77. Umso
mehr erstaunt es, daß man die dort für das gesamte philosophische Denken einschnei-
denden Denkschritte kaum – jedenfalls was die nichtphänomenologischen Theorien an-
belangt – aufgenommen hat.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bereich der transzendentalen Subjektivität.«16 Um dieses Grund-
geschehen des »reinen Ego«, wie Husserl die Leistungen der tran-
szendentalen Subjektivität auch nennt, nun aber methodisch näher
fassen zu können, bedarf es eines »Epoché übens«, bedarf es der
»phänomenologischen Reduktion«. Diese klammert die sogenannte
Realität ein, sieht also ab vom Gegebensein der Dinge, um aber nicht
weniger als deren Gegebenheitsweise und Gebungssinn zu erhal-
ten.17 Was also als »Welt« immer schon vorausgesetzt ist – Husserl
nennt dies den »Weltglauben« (Hua I, 74) –, gilt es allererst hinsicht-
lich seines jeweiligen »Welthorizontes« (Hua VI, 141, passim) ein-
sichtig zu machen, d. h. als evident zu erweisen. ›Welt‹ erscheint nie
als sie selber – siehe Kant –, aber sie ist gleichwohl horizonthaft,
abgeschattet, appräsentisch mitgegeben, und genau dieses ihr Mit-
gegebensein läßt sie als ›Sinnhorizont‹ auftreten, wodurch allererst
Evidenz und Überzeugung gewonnen werden kann. So gilt der an-
gesprochene Gebungssinn jeweilig, er eröffnet erst die jeweilige Re-
gion, innerhalb derer die jeweilige Sache nicht nur erscheint, sondern
in diesem Erscheinen der Sinn ihres Erscheinens allererst klar wird.

Um ein markantes Beispiel anzuführen: Der Künstler Joseph
Beuys hatte eine Kinderbadewanne18 als Kunstobjekt auf Schloß
Moisbroich ausgestellt, das von ortsansässigen Parteimitgliedern

149

Die Geburt der Ph�nomenologie

16 E. Husserl, Hua I, 32. Husserl fährt an dieser Stelle fort: »Ein Außerhalb derselben ist
ein Widersinn, sie ist universale, absolute Konkretion. Das Universum wahren Seins als
etwas außerhalb des Universums möglichen Bewußtseins, möglicher Erkenntnis, mög-
licher Evidenz fassen zu wollen, beides bloß äußerlich durch ein starres Gesetz aufein-
ander bezogen, ist ein Nonsens.« (Ebd.) Man erkennt unschwer die Speerspitzen Hus-
serls gegenüber einem rein naturwissenschaftlichen, auf formale Gesetzlichkeiten
reduzierten Denken, als auch gegenüber dessen Pendant empiristischer und positivisti-
scher Theoreme. Der ›Empirismus‹, der allenthalben eine wissenschaftliche Renaissance
zu erfahren scheint – man sehe sich einmal die mit gewaltigen Summen unterstützten
diversen Projekte gegenwärtiger Human- und Sozialwissenschaften an – ist, um mit
Husserl zu sprechen, ein »Widersinn« und »Nonsens«, und dies aus philosophischer
und denkerischer Notwendigkeit. Hätte man Husserl besser rezipiert und verstanden –
muß man sagen, hätte man ihn überhaupt gelesen? –, so wären bestimmte wissenschaft-
liche Naivitäten von vorneherein obsolet.
17 Man beachtet im Anschluß an Husserl m.E. zu wenig die mit der ›Reduktion‹
(epoché) einhergehende Konsequenz der »Urteilsenthaltung«, hieße dies doch nicht we-
niger, als daß eine Ebene freigelegt wird, welche die Voraussetzungen und Bedingungen
jeglicher Urteilsfunktion überhaupt aufzuzeigen in der Lage ist. Die ›Reduktion‹ stellt
die denkerische Primordialität des ›Urteils‹ in einer grundsätzlichen Weise in Frage.
Macht man diesen Schritt nicht mit, so bleiben einem die phänomenologischen Eröff-
nungen verschlossen.
18 J. Beuys, »Kinderbadewanne«, 1960, Sammlung Schirmer, München.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nicht als solches erkannt und somit anläßlich einer Feier als Spülbe-
hälter für Biergläser interpretiert wurde.19 Dies war nur möglich,
weil hier der Horizont für Kunst, gewiß ein ganz bestimmter Hori-
zont fehlte, wodurch erst dem »Ding« Badewanne der spezifische
Sinn »Kunstwerk« gegeben wird. Pointiert gesagt: Etwas, hier die
Badewanne, ist nur gegeben innerhalb der jeweiligen Region, wes-
halb dieses auch nur in dieser Region, diesem Horizont wahrgenom-
men und verstanden werden kann. »Kunst« und »Reinigung« sind
zwei unterschiedliche Gebungssinne, durch die ein »etwas« auf sein
»als etwas« zurückgeführt wird. »Badewanne« besagt als Rei-
nigungsobjekt etwas völlig anderes denn als Kunstobjekt und es be-
darf hierzu der jeweils entsprechenden Subjektverfaßtheit. Nun sind
gewöhnlich mehrere Gebungssinne ineinander gelagert, die alle zu-
sammen das Gegebene in seinem Gegebensein konstituieren. Erst so
vermag man über das bloße »Ding« Badewanne hinaus zum »Phäno-
men« Badewanne in seiner Vielschichtigkeit vorzustoßen. Im Beu-
ys’schen Fall etwa wären nicht nur Horizonte der Kunst vonnöten,
um sich das Phänomen Badewanne geben zu lassen, sprich dieses in
seinen Gegebenheitsweisen zu verstehen, es bedarf auch der Hori-
zonte der Sozialität und Solidarität (»Soziale Plastik«!), des politi-
schen Bewußtseins ebenso wie des gesellschaftlichen, des kulturellen
ebenso wie des geschichtlichen. Anders gesagt: Einen »Beuys« zu
verstehen und, um es phänomenologisch adäquater auszudrücken,
zu ›sehen‹, bedarf es der Ausbildung all dieser Gebungssinne und
Horizonte. In diesem spezifischen Fall hatte zudem der Gebungssinn
des »Rechts« (Versicherungsfrage) zwischen den beiden Horizonten
der Kunst und des alltäglichen Bewußstseins nicht nur zu vermitteln,
er machte auch den Sinn unterschiedlicher Gebungssinne offenkun-
dig. Bei Beuys keineswegs ein leichtes Unterfangen, insofern sein
erweiterter Kunstbegriff die Gegenstellung von Kunst und Alltag ja
gerade in Frage stellt.20

»Phänomen« meint also die Gegebenheitsweise, den Gebungs-
sinn und die Seinsregion von »etwas«, das man gewöhnlich mit
»Ding« assoziiert. So entspricht jeder Gegebenheitsweise, jeder
»Seinsregion« ein jeweiliges Sinnverständnis und ein jeweiliger

150

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

19 Vgl. H. Stachelhaus 1989, 186f.
20 Sh. etwa sein Projekt »7000 Eichen«, das diese unterschiedlichen Gebungssinne an
der minimalen Differenz eines Buchstabens unter dem Motto »Stadtverwaldung statt
Stadtverwaltung« offenkundig machte. (Vgl. Stachelhaus 1989, 182f.)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sinnentwurf. Die Konstitutionsforschung ist so vor allem Sinnfor-
schung. Der Sinn, genauer der Sinnhorizont gibt die Dinge, und zwar
in ihrer Gegebenheitsweise. Jeder Horizont steht dabei wiederum in
einem weiteren Verweisungszusammenhang von Horizontstruktu-
ren, die alle für die Sinngebung verantwortlich zeichnen.

Wichtig zu sehen ist, daß all diese methodischen Grundzüge wie
Intentionalität, Konstitution, Reduktion, Horizont usw. nicht etwa
Bausteine sind, die aufeinander aufbauen, sondern einen einzigen
Strukturzusammenhang bilden, der das Phänomen erst als Phäno-
men hervortreten läßt. Phänomen meint eigentlich Horizontphäno-
men, das heißt Sinnkonstitution. Ein entscheidendes Anliegen der
Husserlschen Phänomenologie besteht demnach darin, die Arbeit
der Vernunft auf ihre Sinnforschung hin geöffnet zu haben. Insofern
die Vernunfttätigkeit auf Sinn hin betrachtet wird und nicht mehr
nur auf ihr Vermögen und ihre Leistung, geht es ihr um Horizont-
eröffnung(en), wo ein allzu kruder Realitätsblick (»Geradeausein-
stellung«, »Verschossensein in die Dinge«) auf die Bedingungen sei-
nes Erfassenkönnens zurückgeführt wird. Diese erweisen sich als
jeweilige und spezifische Regionen, die erst sehen und zum Vor-
schein kommen lassen, was man gewöhnlich als Realum oder Gege-
benes, als »das, was schon immer ist«, vorausgesetzt hat. Um also
etwas überhaupt als dieses erfassen und wahrnehmen zu können,
bedarf es der »vorgängigen« Konstitutionsleistung so unterschied-
licher Horizonte wie der Personalität und Intersubjektivität, der So-
zialität und Geschichtlichkeit, usf. Gewiß, Husserl war es zunächst
vor allem um Wahrnehmungsphänomene zu tun, aber der Focus sei-
ner methodischen Überlegungen läuft auf diese Horizont- und Sinn-
forschung hinaus.21

Was ist nun mit Husserls methodischem Rüstzeug gewonnen?
Nun, alles Gegebene erweist sich als eingebettet in eine jeweilige
Gegebenheitsweise, die Wirklichkeit öffnet und differenziert sich in
regional bestimmte Wirklichkeitstypiken, denen eine jeweilige Sub-
jekt-Objekt-Korrelation entspricht, und, aus dem »Realum« wird das
»Phänomen«. Phänomenologie versteht sich als Selbstklärung der
Vernunft hinsichtlich ihrer als Regional-, Horizont- und Sinnfor-

151

Die Geburt der Ph�nomenologie

21 Von hier aus erklären sich auch die diversen hermeneutischen Fragestellungen, worin
es ja auch um das Verstehenkönnen von Horizonten geht. Nicht nur Heidegger und
Gadamer haben ihren Ausgang von der Methodik der phänomenologischen Sinnfor-
schung Husserls genommen.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


schung. Ja, es wird klar, daß die Vernunft selber nicht nur For-
schungssubjekt, sondern vor allem Forschungsobjekt ist, das heißt,
daß sie sich aus der konkreten Arbeit von Ding–, Horizont- und
Weltwahrnehmung heraus so erfährt, daß sie allererst als darin kon-
stituierte ersteht. Phänomenologie – in der Tat die zur Erscheinung
kommende Vernunft.22 Mit Husserl öffnet sich erst das gesamte in-
nere Feld der transzendentalen Subjektivität, die sich in »regionale
Ontologien« auffächert. Mit ihm kann gezeigt werden, daß dem je-
weiligen Subjekttypus eine jeweilige Objektverfaßtheit entspricht,
daß jede Erfassungsweise an eine bestimmte Horizontstruktur ge-
bunden ist, die alles Erscheinen erst in seinem Erscheinungssinn
zum Vorschein kommen läßt. Sein Erscheinen ist sozusagen Sinn-
bestätigung der Horizontstruktur.23 Bei Kant, um den Unterschied
festzuhalten, bleibt die gesamte Phänomenalität noch auf Naturkau-
salität beschränkt; diese kann zwar auch als Sinnhorizont verstanden
werden, aber nur als ein ganz spezieller und keineswegs als universal
gültiger Horizont allen Erscheinenkönnens. Kant hatte noch keine
Sinnfrage gestellt und auch noch nicht stellen können, was wiederum
am Fehlen der Paradigmen der Intentionalität und des Horizontbe-
wußtseins hängt.

Die Relevanz und Triftigkeit des Husserlschen Projekts für das

152

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

22 Es scheint hier eine gewisse Verwandtschaft mit Hegel zu bestehen, allein der Unter-
schied zwischen Hegel und der phänomenologischen Forschung besteht in der dimen-
sionalen Differenz von »Begriff« und »Phänomen«. Näheres hierzu vgl. Verf. 1996b,
84–106.
23 Die »transzendentale Reduktion« ermöglicht diese Blickwendung, die ja zugleich
eine andere »Einstellung« bedeutet. Man hat in diesem Zusammenhang des öfteren
von der »Künstlichkeit« der transzendentalen Reduktion gesprochen, insofern diese
jegliches Realum, ja jegliche Weltgeltung zunächst einmal einklammert, was eben unter
»realen« und »natürlichen« Bedingungen gar nicht statthaben kann. Mir scheint eine
solche Einschätzung indes noch auf dem Gegensatzmodell von transzendentalem und
empirischem Bewußtsein aufzuruhen, das für das transzendentale Subjekt einen Empi-
riebegriff zu benötigen scheint, den dieses gar nicht haben kann. Ist es nicht im Gegen-
zug gerade Husserls Anliegen gewesen, mit der transzendental-phänomenologischen
Denkstruktur die Ermöglichungsbedingungen aller Realität in ihrem Erscheinen auf-
zuzeigen, so daß durch die transzendentalen Strukturen allererst der Horizont und der
Sinn von Realität, also doch das Reale schlechthin klar wird? Indem die Sinnhorizonte
geöffnet und erfaßt werden, wird allererst Klarheit über die Realität erfaßt. Oder was
wäre letztere ohne erstere? Es ginge also darum, nicht nur »das, was ist«, hinsichtlich
seiner kategorialen Bedingungsstrukturen zu untersuchen, sondern zu sehen, daß durch
die phänomenologische Arbeit die jeweiligen Horizonte miteröffnet werden, wodurch
alles Gegebene erst in seinem Sinn hervortritt, d.h. real wird. Das macht einen fun-
damentalen Unterschied!

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


interkulturelle Denken liegt auf der Hand, und dies nicht erst auf-
grund späterer Fragestellungen nach der Intersubjektivität, der
Fremderfahrung und der Lebenswelt, sondern schon mit Beginn sei-
nes transzendental-phänomenologischen Methodenbewußtseins.
Nimmt man ernst, was es heißt, wenn das Wie der jeweiligen Zu-
gangsweise die ihm entsprechende Weltsicht als sein Gegenüber er-
hält, dann vermag man die Brisanz kultureller Wahrnehmungs- und
Erfahrungsformen zu ermessen, wenn diese über die jeweiligen kul-
turellen Grenzen hinaus reichen, also inter-kulturelle Kriteriologien
erfordern.24

1.3 Genesis und Geltung oder vom Sinn der transzendentalen
Erfahrung

Nach Kant wäre ein solcher Zusammenhang unsinnig und wider-
sprüchlich. Eine transzendentale Erfahrung widerspräche gerade
dem Begriff von transzendentaler Erkenntnis. Gleichwohl, Husserl
greift diesen Topos nicht von ungefähr auf, wird hier doch das ständig
begegnende Theorem von Geltung und/oder Genesis virulent. Was
sich bei Kant noch in den beiden nicht ineinander überführbaren
Ebenen von apriorischer Prinzipienfrage und historischer Gegeben-
heiten zeigt, wird sich bei Husserl als sich gegenseitig bedingend er-
weisen. Nicht länger läßt sich die klassische Unterscheidung von em-
pirischer Erfahrung hier und transzendentaler Geltung dort aufrecht
erhalten. ›Erfahrung‹ gewinnt eine neue grundlegende Auszeich-
nung, jenseits von Empirizität und Transzendentalität. Wie ist das
möglich? Nun allein dadurch, daß Husserl auch das ›Ich‹ in die Kon-
stitutionsfrage einbezieht, so daß dieses selber zum Analysat wird.
Die Konstitutionsforschung betrifft Ego und Welt, und dies auf eine

153

Die Geburt der Ph�nomenologie

24 Kant hatte diese transzendentale Einsicht der Identität von Methodik und Denken
schon gesehen, allein ihm blieb der Umstand verborgen, daß sein Denkzugang die Dif-
ferenz von »Ding an sich« und »Erscheinung« allererst hervorbringt und nicht schon
voraussetzt. Das »Ding an sich«, so konnten wir sehen, springt als notwendiges Residu-
um der Zugangsweise der theoretischen Vernunft heraus, ist sozusagen die implizite
Antwort der moralischen Welt auf die Fragen der Vernunft. Anders gesagt: Spätestens
seit Husserl kann nicht mehr von einem Realitätsbegriff ausgegangen werden, und sei
er als Idee oder wie sonst konzipiert, dem man sich dann noch rational, begrifflich,
hypothetisch und wie auch immer annähern könnte. Solche Naivitäten sind eigentlich
seit Husserl passé.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Weise, daß beide, auf den jeweiligen Ebenen und in den jeweiligen
Konstellationen, aneinander erst ansichtig werden. Hatte sich Hus-
serl zunächst auf der Ebene »statischer Konstitution« aufgehalten, so
wurde ihm zunehmend klarer, daß es mehrere Ebenen mit konstitu-
tiver Bedeutung gibt, die alle miteinander verknüpft werden müssen.
Zeit, Raum, Geschichte, um nur elementare Phänomenstrukturen zu
nennen, arbeiten an der »Ichgenese« ebenso mit wie an der dieser
entsprechenden »Weltgenese«. Was sich so im Subjekt als »Habitua-
litäten« niederschlägt, gerinnt auf der Objektseite zu »Sedimentie-
rungen«. Beide werden mit jeder Erfahrung nicht nur aufgerufen, sie
ermöglichen dadurch auch jede weitere Erfahrung. Bekanntlich such-
te sich Husserl hier mit der Differenzierung von »aktiver« und »pas-
siver Genesis«25 zu helfen, ruht doch alles »Werden« auf einem »Ge-
wordensein« auf, auf das einerseits stets zurückzukommen ist, das
andererseits aber dadurch verflüssigt, verlebendigt und auch in neuer
Weise erfahren wird. ›Erfahrung‹ gibt es nur als diesen »Motivati-
onszusammenhang« (vgl. Hua I, 162) von passiver und aktiver Ge-
nesis, und insofern diese Genesis die transzendentalen Bedingungs-
strukturen hinsichtlich ihres konstitutiven Geschehens angeht und
darin aufzeigt, kann Husserl mit vollem Recht von »transzendentaler
Erfahrung« 26 sprechen. Erfahrung ist so immer »ausweisende Erfah-
rung« (Hua III/1, 101) des Bewußtseinslebens selber, und damit
Selbsterfassung seines aktiven und passiven genetischen Geschehens.
»Erst durch die Phänomenologie der Genesis wird das Ego als ein
unendlicher, in der Einheit universaler Genesis verknüpfter Zusam-
menhang von synthetisch zusammengehörigen Leistungen ver-
ständlich – in Stufen, die sich durchaus der universalen verharrenden
Form der Zeitlichkeit fügen müssen, weil diese selbst sich in einer

154

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

25 Husserl, Hua I (IV. Med. § 38f., 111ff.)
26 Husserl, Hua I, 176ff., 66ff., passim. – Schon in den Ideen I formuliert Husserl wie
folgt: »Niemals ist ein an sich seiender Gegenstand ein solcher, den Beswußtsein und
Bewußtseins-Ich nichts anginge. Das Ding ist Ding der Umwelt, auch das nicht gesehe-
ne, auch das real mögliche, nicht erfahrene, sondern erfahrbare, bzw. vielleicht erfahr-
bare. Die Erfahrbarkeit besagt nie eine leere logische Möglichkeit, sondern eine im
Erfahrungszusammenhange motivierte. Dieser selbst ist durch und durch ein Zusam-
menhang der ›Motivation‹, immer neue Motivationen aufnehmend und schon gebildete
umbildend. Die Motivationen sind ihrem Auffassungs- bzw. Bestimmungsgehalte nach
verschiedene, reicher oder minder reich, inhaltlich mehr oder minder begrenzte oder
vage, je nachdem es sich um schon ›bekannte‹ Dinge oder ›völlig unbekannte‹, noch
›unentdeckte‹ handelt, bzw. bei dem gesehenen Ding um das von ihm Bekannte oder
noch Unbekannte.« (Hua III/1, 101)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


beständigen passiven und völlig universalen Genesis aufbaut, die we-
sensmäßig alles Neue mit umgreift.«27

Ich halte diesen Aspekt genetischer Phänomenologie für eine
entscheidende Entdeckung Husserls, da sie mit der Konstitutionsfra-
ge ernst macht, also – gemäß phänomenologischem Konsens – nichts
ungeprüft übernimmt oder gar voraussetzt. So wird auch das ›Ego‹
selber zum Konstituens eines Vollzugsgeschehens, eine Konsequenz,
die Husserl gleichwohl weder gezogen hat noch ziehen konnte. Dazu
stand die für ihn fundierende Entdeckung der Intentionalität im We-
ge, die immer schon Subjektität als solche voraussetzen muß. Aber,
Husserl sah durchaus die Notwendigkeit der Konstitutionsforschung
für beide Seiten, was eben nur als phänomenologische Genesisfor-
schung möglich wird. Sätze wie der folgende scheinen diese Weit-
sicht durchaus zu bestätigen: »Der Konstitution nachgehen ist nicht
der Genesis nachgehen, die eben Genesis der Konstitution ist …«28

Aktive wie passive Genesis in ihrem Zusammenspiel, überhaupt der
genetische Gesichtspunkt wird zum Motor weiterführender phäno-
menologischer Forschungen. Jeder Geltungsinstanz wird darin ihr
Konstitutionsweg aufgewiesen, und so wird es möglich, jegliche Gel-
tungsfrage als ein bestimmtes Ergebnis einer bestimmten Sinnebene
zu fassen, nur daß jene ein Abstraktionsergebnis eines vorausgehen-
den Erfahrungsprozesses darstellt und nicht, wie oft angenommen,
selber als Ausgangspunkt von Analysen dienen kann.

Insbesondere bezüglich des »Weltphänomens«, auf das sich un-
ser Augenmerk ja richtet, läßt sich die »Genesis der Konstitution«
gut studieren. Husserl spricht von einer »präsumptive(n) Evidenz
der Welterfahrung« (Hua I, III. Med. §28, 96 f.), und wenngleich die-
se bloß als »Korrelatidee« zur »Erfahrungsevidenz« angesetzt ist, so
möchte Husserl doch folgendes damit zeigen: In jedem Gegebensein
ist stets ein Verweisungszusammenhang innerer wie äußerer Hori-

155

Die Geburt der Ph�nomenologie

27 Husserl, Hua I, 114.
28 Husserl, Hua XIV, 41. (Vgl. hierzu Bernet u.a. 1996, 181ff.) Auch wenn Husserl in
der angeführten »Beilage I« einen anderen Themenschwerpunkt verfolgt, so zeigt sich
doch das grundsätzliche Moment der genetischen Phänomenologie. So fährt er etwas
später fort: »Indem die Phänomenologie der Genesis dem ursprünglichen Werden im
Zeitstrom, das selbst ein ursprünglich konstituierendes Werden ist, und den genetisch
fungierenden sogenannten ›Motivationen‹ nachgeht, zeigt sie, wie Bewusstsein aus Be-
wusstsein wird [sic!], wie dabei im Werden sich immerfort auch konstitutive Leistung
vollzieht, so der Bedingtheitszusammenhang zwischen Motivanten und Motivaten, …«
(Ebd.)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


zonte, die wiederum auf weiterführende Horizonte verweisen, mit-
gegeben. Gehen bei Kant transzendentales X (Substanz, Substrat)
und Erscheinung auseinander, so zeigt Husserl, daß im spezifischen,
aspektiven und abgeschatteten Gegebensein der Dinge unthematisch
deren weitere Horizontverweisungen angelegt sind, die auf ›Welt‹ als
Universalhorizont zulaufen.29 Der Verweisungszusammenhang, man
könnte auch sagen, das »transzendentale Und-so-weiter« läuft auf
›Welt‹ als Universalhorizont hinaus. Diese ist das eigentlich Angeziel-
te, das unthematisch und unsichtbar gleichsam im Hintergrund ihrer
Verweisungsunendlichkeiten schlummert, und das doch darin ir-
gendwie »gesehen« und »gewußt« ist. In diesem Sinne kommt auch
schon die Welt in einer bestimmten Weise zur Gegebenheit, aber nur
in einer bestimmten Perspektive, einer bestimmten Abschattung,
usw. Ja dies, daß etwas in meisten Teilen entzogen ist, ist genau die
Prägnanz und Profilation seines Gegebenseins. So kann man durch-
aus sagen, daß jede Dingwahrnehmung zugleich auch Weltwahrneh-
mung und Welterfahrung ist, und dies nicht etwa erst auf dem Weg
dorthin, sondern gerade in der Weise seiner jeweiligen konkreten
Gegebenheit. Der Hut eines Clowns ist nicht erst ein Hutding unter
anderen Hüten, sondern er zeigt, abgeschattet, schief, ironisch gebro-
chen und subversiv, melancholisch, doch letztlich zustimmend usw.
die ›Welt des Clowns«, die wiederum in einer bestimmten Brechung
die ›Welt des Menschen‹ vor Augen führt, in all ihrer Schönheit und
spielerischen Eleganz, ihrer stetigen Vorläufigkeit und ihrem anar-
chischen Experiment, aber auch in ihrer Selbsttäuschung, Aus-
gesetztheit und Verletzlichkeit. Der Hut des Clowns, er zeigt dem
Menschen seine Welt, auf eine ganz bestimmte Weise, genau darin
aber treffend und schlagend. Welt, so könnte man umgekehrt formu-
lieren, gibt es immer nur in dieser Zuspitzung, d. h. in Konkretion.
Anders ausgedrückt: In jeder Erfahrung wird Welt als ›Welt‹ ansich-
tig, erlebbar und fühlbar, gerade dadurch, daß Welt niemals als ganze
gegeben und zur Anschauung gebracht werden kann. Genau dies
macht die Erfahrung so einschlägig und unhintergehbar, daß mit ihr
›Welt‹ als Genesis und doch zugleich konkret auftaucht. Das Spezi-
fische einer Erfahrung gewinnt diese nicht dadurch, daß sie nur diese
und keine andere Erfahrung wäre, sondern dadurch, daß ihr eine Art

156

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

29 »Daß die Welt ein Zusammenhang von Sinnverweisungen ist, hat erst die Phänome-
nologie unseres Jahrhunderts erkannt und zum Thema philosophischer Analysen ge-
macht.« (K. Held 1995, 109)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Weltfokus innewohnt, dessen verweisungsbezogenes und dadurch
sich öffnendes Erfahren die Erfahrung allererst zur Erfahrung, und
das heißt immer zu dieser Erfahrung macht.

›Welt‹, so bliebe festzuhalten, taucht als phänomenaler Befund
erst dann auf, wenn der Schritt von der Geltungsfrage zu der diese
bedingenden und hervorbringenden Genesis gemacht wird. Direkt
damit einher geht das Grundmotiv der ›transzendentalen Erfahrung‹,
welche die transzendentalen Bedingungsstrukturen aus ihrem Erfah-
rungs- und Sinnzusammenhang heraus aufzeigt und dadurch auch
zu erklären weiß. Die transzendentale Erfahrung »arbeitet« vor den
Alternativen von Apriorität und Aposteriorität wie von Transzen-
dentalität und Empirizität. Husserl, so scheint mir, war diesen phä-
nomenologischen Einsichten auf der Spur, und die nachhusserlschen
Phänomenologiekonzepte sollten denn hier auf unterschiedliche
Weise ihren Ausgang nehmen.

1.4 Intersubjektivität und Fremderfahrung

Wie die Nachlaßbände zur Intersubjektivität30 eindrucksvoll zeigen,
hatte sich Husserl schon relativ früh, etwa ab 1905, mit der Frage der
Intersubjektivität beschäftigt. Subjekte erscheinen immer als andere
Subjekte, und sie unterscheiden sich darin dimensionaliter von jeg-
licher Form von Gegenständlichkeit. Was sich zunächst, von der in-
tentionalen Struktur her betrachtet, als universal gültige Erfassungs-
weise darstellt, wird nun angesichts der Erfahrung des Anderen
brüchig und fragwürdig. In seinen programmatischen Ausführungen
der »Pariser Vorträge« sieht Husserl denn auch im Aufweisenkönnen
des anderen Subjektes, allgemeiner, der Intersubjektivität, den Pro-
bierstein seines transzendental-subjektiven Ansatzes liegen, »das
einzige wirklich beunruhigende Bedenken.« (Hua I, 34) Bekanntlich
nähert sich Husserl dieser Fragestellung über das Moment einer leib-
lich verankerten ›Einfühlung‹. Ich selber habe mich immer schon als
›mich‹ apperzipiert, auch und gerade dann, wenn alle meine Wahr-
nehmungen von vorgegenständlichen kinästhetischen Bewegungen
meines Leibes, die orthaft und zeitlich gebunden sind, gleichsam fun-
dierend begleitet werden. Genau diese kinästhetische Genese meines
Leibes bietet einen Zugang zum Anderen als Anderen im Sinne eines

157

Die Geburt der Ph�nomenologie

30 Vgl. Hua XIII, XIV, XV.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


anderen Leibes und eines anderen Subjektes. Durch diesen Bezug
wird aber gerade deutlich, daß mir der Andere auf eine grundlegende
Weise zugleich entzogen ist. Dieser Entzug macht sich wiederum
merklich darin, daß ich den Anderen als appräsentisch apperzipiere,
daß er meiner Leibkonstitution als »ähnlich« erscheint, daß zwischen
ihm und mir eine Form der »Gleichheit«, der »Analogie« waltet, an
der wir uns beide, als leiblich verankerte Subjekte, zu bewähren ha-
ben. Ich schließe also nicht auf den Anderen, er unterliegt eigentlich
keinem Urteil, da »unsere« Intersubjektivität ja Voraussetzung jeg-
licher Urteilsbildung und Realität ist. So legt sich die weitere Kon-
sequenz nahe, daß das »Inter« der Subjekte sich als Vergemeinschaf-
tung monadischer Subjekte versteht, welche die Grundlage jeglichen
Wahrnehmen- und Verstehenkönnens bildet.31 »Eben damit erwei-
tert sich die transzendentale Subjektivität zur Intersubjektivität, zur
intersubjektiv-transzendentalen Sozialität, die der transzendentale
Boden ist für die intersubjektive Natur und Welt überhaupt und
nicht minder für das intersubjektive Sein aller idealen Gegenständ-
lichkeiten.« (Hua I, 35)32

Husserl wäre allerdings nicht Husserl, würde er sich damit be-
gnügen. Die Erfahrung des Anderen bleibt ein Anstoß, eine Be-
irrung, eine Herausforderung für alle transzendentale Phäno-
menologie, ja für alle Philosophie, insofern diese auf Selbstheit,
Selbstbewußtsein und Selbsterfahrung, auf Eigenheitssphäre und
originären Gegebenseins basieren. Eine Phänomenologie der »Fremd-
erfahrung« tritt daher als notwendiges Desiderat auf den Plan, dem
sich Husserl in seiner mittlerweile berühmten »V. Cartesianischen
Meditation« widmet.33 Auch wenn Husserl in seinen Analysen zur
Fremderfahrung vieles, vermutlich Entscheidendes schuldig bleibt –

158

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

31 Vgl. hierzu auch Hua XXIX, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die
transzendentale Phänomenologie. Ergänzungsband. Texte aus dem Nachlaß 1934–37,
197ff.
32 Daß das transzendental-intersubjektive Moment einen konstitutiven Wirkzusam-
menhang darstellt, erhellt folgende Stelle: »Im transzendentalen Sinn kann ich offenbar
von einem ›Äußeren‹, von Etwas, das meine abgeschlossene Eigenheit überschreitet, nur
bedingt sein, sofern es den Sinn ›Anderer‹ hat, der in durchaus verständlicher Weise in
mir die Seinsgeltung transzendental anderes Ego gewinnt und ausweist. Von da aus wird
die Möglichkeit und der Sinn nicht nur einer Vielheit koexistierender absoluter Sub-
jekte (›Monaden‹), sondern aufeinander transzendental-wirkender und in Gemein-
schaftsakten Gemeinschaftsgebilde als Werke konstituierender Subjekte klar.« (Hua
XVII, 282)
33 Hua, I, 121–183.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ich gehe in den beiden Kapiteln B.II.2.2 und C.I.6.3 näher darauf
ein –, so ist ihm gleichwohl das Gespür für diesen Fragekomplex
nicht abzusprechen. Auch in der Themenstellung – Stichwort
»Fremderfahrung, »Leibbewußtsein« u. a. –, und nicht nur in metho-
discher Absicht, erweist sich Husserl als wichtiger Weichensteller
kultureller und interkultureller Phänomene. Eine Schlüsselstelle
möchte ich hier gleichwohl zitieren, da sie zum einen Husserls
Fremderfahrungskonzept sehr klar hervortreten läßt, zum anderen
aber auch dessen Grenzen offenkundig macht: »In dieser Art bewähr-
barer Zugänglichkeit des original Unzugänglichen gründet der Cha-
rakter des seienden Fremden. Was je original präsentierbar und aus-
weisbar ist, das bin ich selbst, bzw. gehört zu mir selbst als Eigenes.
Was dadurch in jener fundierten Weise einer primordinal unerfüll-
baren Erfahrung, einer nicht original selbstgebenden, aber Indizier-
tes konsequent bewährenden, erfahren ist, ist Fremdes. Es ist also nur
denkbar als Analogon von Eigenheitlichem.« (Hua I, 144) Genau hier
wird eines deutlich: Der, das Fremde wird zwar als Fremdes erfahren,
aber die Erfahrungsvoraussetzung verbleibt in der Sphäre der Eigen-
heit.34 Die Frage ist dann, ob und inwieweit der Fremde so überhaupt
in seiner Fremdheit erfaßt und nicht nur bloße Spiegelung meiner
selbst ist. Desweiteren, ob, was Husserl in seiner Intersubjektivitäts-
these der Vergemeinschaftung implizit vorauszusetzen scheint, tat-
sächlich von einer Symmetrie zwischen mir und dem Anderen resp.
dem Fremden ausgegangen werden kann, oder ob nicht vielmehr eine
Asymmetrie besteht, in der deutlich wird, daß der Zugang von mir
zum Fremden nicht mit jenem des Fremden zu mir kompatibel oder
analogisierbar ist. Wir erscheinen uns nicht nur als Andere, auch sind
wir nicht nur Andere, wir sind auch anders, nehmen anders wahr,
fühlen und erkennen anders. Diese Differenz jedenfalls ist nicht so
ohne weiteres zu überbrücken, ja sie läßt erst die Erfahrung des
Fremden eigens hervortreten.35 Husserl spricht indes vom Anderen
als dem »alter ego«, also dem Anderen meines Ich, was letztlich nicht
nur darauf verweist, daß trotz aller leiblichen Anschauung und per-
sonaler Einfühlung der Andere und Fremde gedacht, nicht aber er-
fahren wird36; es bekunden sich darin auch erste Fundamentalkriti-

159

Die Geburt der Ph�nomenologie

34 Vgl. hierzu K. Held 1991a, 305–337; D. Lohmar 1997, 189–205.
35 Vgl. hierzu auch B. Waldenfels 1995a, 51–68.
36 Vgl. Waldenfels 1992b, 33 f.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ken an Husserls Paradigma der Intentionalität, die, wie Levinas zeigt,
der Erfahrung des Anderen und Fremden nicht gerecht zu werden
vermag.37

Gleichwohl, mit der Inter-subjektivität, und dieser Aspekt ist für
uns entscheidend, versucht Husserl nicht nur, auf Grundvorausset-
zungen von Realität überhaupt, von Objektivität und Welterfahrung
zurückzugehen, es wird darin deutlich, daß es um eine konstitutive
Geschehensfrage zwischen den Subjekten geht, wodurch diese sich
allererst als Subjekte begegnen können. Ebenso sieht sich durch die
Fremderfahrung die Selbstgewißheit des Subjektes in einer fun-
damentalen und konstitutiven Weise in Frage gestellt. Nicht nur,
daß hier eine innere Unruhe des Subjektes virulent wird, die es in
eine konstitutive Bewegung seiner selbst überführt, durch die Begeg-
nung mit Anderem und Fremdem wird allererst deutlich, wie be-
grenzt der Rekurs auf das Eigene bleiben muß. In diesem Sinne sind
die Inter-subjektivität und die Fremderfahrung Vorboten der Inter-
kulturalität, auch wenn, darauf ist zurückzukommen, Husserl hier
nur erste Schritte vornimmt.38

1.5 Eröffnungen der Lebenswelt und »Krisis«-Denken

Mit dem Terminus der »Lebenswelt« betritt Husserl ein Feld, das die
Phänomenologie fürderhin auf unabdingbare und in konstitutiver
Weise an die Erfahrung binden wird. Der Begriff mag zeitgenössisch
noch so sehr in Umlauf gewesen sein, er erhält durch seine transzen-
dentale Einbindung bei Husserl nicht nur philosophische Fundie-
rungsfunktion, er avanciert auch zu einer kritischen Instanz jeg-

160

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

37 Vgl. Levinas 1992, 65–141.
38 Husserl führt die intersubjektive Konstellation und die Fremderfahrung mehr oder
weniger aufeinander zurück. Dies verwundert keineswegs, insofern ja erst die Inter-
subjektivität Garant der Objektivität ist, ergo die Bedingung der Möglichkeit von Ob-
jektivität darstellt. In diesem Sinne ist immer schon »der Fremde« zur Erfahrung ge-
kommen, noch bevor er als dezidiert »Fremder« begegnet. In aller intersubjektiven
Kommunikation resp. aller Objektivität hat, wie Husserl sagt, »die Fremderfahrung
[schon] ihr Werk getan.« (Hua I, 150) Man sieht deutlich, daß die Fremderfahrung bei
Husserl zwar thematisiert ist, daß sie aber von den »Originalsphären« des jeweiligen
Subjektes aus interpretiert wird, so daß das Moment der Erfahrung des Fremden nicht
in seinem phänomenologischem Eigenbereich zum Thema werden kann. Fremderfah-
rung bleibt bei Husserl eine Analogerfahrung und damit bleibt sie nachgeordnet.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


lichen Denkens und jeglicher Erfahrung.39 Nun will ich hier nicht der
Entwicklung des Lebensweltbegriffs bei Husserl nachspüren, wenn-
gleich daraus ersichtlich werden würde, daß dieses Theorem eine lan-
ge Inkubationsphase in Husserls Denken aufzuweisen hat. Es kam
nicht erst mit seiner Spätphilosophie hinzu, es trat dort aber als
notwendige Konsequenz seines phänomenologischen Gesamtpro-
gramms mit aller Dringlichkeit hervor. Die Phänomenologie – und
ihr Name ist methodisch wie systematisch in erster Linie mit Husserl
verbunden – läuft auf die ›Lebenswelt‹ zu als die Entdeckung eines
bislang so nicht gesehenen Voraussetzungsbodens der Philosophie
selber.40 Fungierte ihr Begriff zunächst als »unthematischer An-
schauungsboden« (vgl. III/1, 10–38) und als »vorwissenschaftliche«
und »vorbegriffliche Erfahrung« (Hua IX, 55 ff.), so gewinnt er
schließlich Eingang in die philosophische Wissenschaftlichkeit, die
diese ihre lebensweltliche Voraussetzung mit in ihre Analysen und
Grundlagenforschungen, und zwar in methodischer und systemati-
scher Absicht, einzubeziehen hat.41

Die Lebenswelt taucht als Desiderat einer von der naturwissen-
schaftlichen Betrachtungsweise gleichsam vergessenen Sinnschicht
auf; ihre Aufsässigkeit macht sich insbesondere darin bemerkbar,
daß mit ihr ein Erfahrungswert und eine Erfahrungswelt eingeklagt
werden, auf denen die Wissenschaften zwar fußen, die sie aber nicht
in ihrer grundlegenden »Lebensbedeutsamkeit« (Hua VI, §2) erfas-
sen und ihrer »Einstellung« gemäß auch nicht fassen können. Ihr
unthematisches Mitfungieren blieb lange hin verborgen, ebenso wie
die für sie konstitutive Subjektrelativität gar nicht mehr in den For-
schungsblick zu rücken vermochte. Die Welt wird zum Arsenal ob-
jektiver Gegebenheiten, die mit dem Index »Unendlichkeit« ver-
sehen sind und daraufhin erforscht werden können. Der Fortschritt
der Wissenschaften legitimiert sich darin, daß die von ihr voraus-
gesetzte »Welt« nie endgültig erforscht werden kann, was den For-
schungsimpetus aber gerade erst am Laufen erhält. Eine für beide
Seiten »unbequeme Situation« (Hua VI, 133) wird ersichtlich, wel-
che sich der nicht bewältigten Beziehung zwischen »Lebenswelt und

161

Die Geburt der Ph�nomenologie

39 Zum Terminus Lebenswelt vgl. F. Fellmann 1983; R. Welter 1986; E. W. Orth 1999,
106ff.; speziell zu Husserl vgl. Bernet u.a. 1996, 201ff.
40 Vgl. hierzu auch K. Held 1991b, 79–113.
41 Vgl. hierzu die berühmt gewordenen Einleitungsparagraphen der Krisis-Schrift
(Hua VI, §1–7)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


objektiv-wissenschaftliche(r) Welt« (ebd.) gegenübersieht. »Der
Kontrast zwischen dem Subjektiven der Lebenswelt und der ›objek-
tiven‹, der ›wahren‹ Welt liegt nun darin, daß die letztere eine
theoretisch-logische Substruktion ist, die eines prinzipiell nicht
Wahrnehmbaren, prinzipiell in seinem eigenen Selbstsein nicht Er-
fahrbaren, während das lebensweltlich Subjektive in allem und jedem
eben durch seine wirkliche Erfahrbarkeit ausgezeichnet ist. Die Le-
benswelt ist ein Reich ursprünglicher Evidenzen.«42 Husserls Votum
lautet durchaus eindeutig: »Das Wissen von der objektiv-wissen-
schaftlichen (Welt) ›gründet‹ in der Evidenz der Lebenswelt. Sie ist
dem wissenschaftlichen Arbeiter bzw. der Arbeitsgemeinschaft vor-
gegeben als Boden, aber, auf diesem aufbauend, ist doch das Gebäude
ein neues, ein anderes. Hören wir auf, in unser wissenschaftliches
Denken versunken zu sein, werden wir dessen inne, daß wir Wissen-
schaftler doch Menschen und als das Mitbestände der Lebenswelt
sind, der immer für uns seienden, immerzu vorgegebenen, so rückt
mit uns die ganze Wissenschaft in die – bloß ›subjektiv-relative‹ –
Lebenswelt ein.«43 Im Aufmerksammachen auf die fehlende Lebens-
bedeutsamkeit wie die philosophischen Halbheiten und Naivitäten
der objektiven Wissenschaften liegt der kritische Stachel der Lebens-
welt. Bleibt deren Herausforderung aber unberücksichtigt, rutscht die
lebensweltliche Bedingtheit auf die Objektseite der wissenschaftli-
chen Erfaßbarkeit, aus der ›Lebenswelt‹ wird die ›objektive Welt‹. An-
statt nun daraus die Konsequenz einer wissenschaftlichen Relativie-
rung zu ziehen als einem Grundzug jeweiliger lebensweltlicher
Selbstverständigung (vgl. Hua VI, 133 f.), wird diese als allgemeiner
Voraussetzungsboden überhaupt verobjektiviert. Die entsprechende
Subjektrelativität gerät völlig außer Acht, der Objektivitätsglaube
der Wissenschaft scheint legitimiert. Wird indessen die Eingebunden-
heit der Wissenschaften in die jeweilige Lebenswelt gesehen – Le-
benswelt gibt es immer nur jeweilig, subjektiv und auch kulturell –,
so vermag der Schritt zur lebensweltlichen Grundierung allen wissen-
schaftlichen Erkennens plausibel zu werden, ja mehr noch, deren ge-
genseitige Eingebundenheit und Angewiesenheit wird zum gesuchten
phänomenologischen Thema. Der bekannte »Galilei-Paragraph«
(Hua VI, § 9) hat hierin denn auch sein eigentliches Bewenden.44

162

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

42 Hua VI, 130.
43 Hua VI, 133.
44 Merleau-Ponty hat dies in seiner Wahrnehmungsphänomenologie auf seine Weise

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Neben der Erfahrungsdimension zeichnet sich die »Lebenswelt«
insbesondere durch Husserls Unterscheidung von »Flächenleben«
und Tiefenleben« aus. Unter Flächenleben versteht Husserl die im
Anschluß an Kant konzipierte, naturwissenschaftlich imprägnierte
Denkstruktur, die alles Erscheinen als »Erscheinen von etwas«
nimmt, das selber nicht mehr erscheint. Was nicht mehr erscheint,
ist in apriorischer Kategorialität ein für allemal festgelegt und daher
als Selbstverständlichkeit und als nicht weiter befragbar voraus-
gesetzt.45 So blickt alle Forschung auf die Empirien und Erscheinun-
gen, und vermag nicht zu sehen, daß diese Sichtweise aufgrund ihrer
»Idealisierung« und ihrem auf »Unendlichkeit« bezogenen Fort-
schrittsglauben nur einem Flächenbewußtsein gleichkommt, welches
zwar ständig neue Ergebnisse und Inhalte zeitigt, in ihrer Grundaus-
richtung aber stets die selbe bleibt. Von Zeit zu Zeit auftretende An-
fragen seitens ethischer, moralischer oder sonstiger Bedenken mag
ein erstes Indiz dafür sein, die wissenschaftliche Einstellung tangiert
dies nicht wirklich. Das Flächenleben offenbart so eigentlich ein Ober-
flächenbewußtsein, das sich seiner »unendlich reicheren Tiefendi-
mension« (Hua VI, 122) nicht bewußt ist. Husserls ganze, wenngleich
späte Bestrebungen zielen darauf, dem »patenten Flächenleben« der
sog. objektiv-wissenschaftlichen Welt das »latente Tiefenleben« der
subjekt-relativ geprägten Lebenswelt entgegenzustellen, d. h. auf die
latenten »Tiefensphäre(n)« aller Erkenntnis aufmerksam zu ma-
chen.46 Husserl wäre aber völlig mißverstanden, wollte man ihn eines
›Irrationalismus‹ oder ›Mystizismus‹ zeihen. Im Gegenteil, die Or-
tung der Lebenswelt ernötigt sich gerade aus der Besinnung darauf,
daß die Wissenschaften um eines wachsenden Humanums willen auf

163

Die Geburt der Ph�nomenologie

verschärft: »Die Wahrnehmung ist nicht der Anfang der Wissenschaft; in Wahrheit ist
die klassische Wissenschaft eine Weise der Wahrnehmung, die ihren eigenen Ursprung
vergessen hat und sich für vollendet hält. Zur ersten Aufgabe der Philosophie wird so
der Rückgang auf die diesseits der objektiven Welt gelegene Lebenswelt, um aus ihr
Recht und Grenzen der Vorstellung einer objektiven Welt zu verstehen, den Dingen
ihre konkrete Physiognomie wiederzugeben, das eigentümliche Weltverhältnis eines
Organismus und die Geschichtlichkeit der Subjektivität zu begreifen; um Zugang zu
gewinnen zum phänomenalen Feld der lebendigen Erfahrung, in dem Andere und Dinge
uns anfänglich begegnen, zum Ursprung der Konstellation von Ich, Anderen und Din-
gen; ..« (M. Merleau-Ponty, 1966, 80)
45 Zum »Tiefenleben« der Lebenswelt bei Husserl als Kritik an Kants Schematismus-
und Kategorienlehre vgl. G. Semerari 1995, 169–190, insbes. 175–180.
46 Vgl., auch für das Folgende, Hua VI, §32 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


den Plan getreten sind, das in nichts anderem denn in der Selbstklä-
rung und Selbsterforschung der Vernunft, sprich der Erforschung der
eigenen Bedingungen liegt. Daher geht es Husserl auch, wie der für
die Lebenswelt wichtige Paragraph 34 der Krisis-Schrift ausführt, um
eine »Wissenschaft von der Lebenswelt«, also weder um bloße Wis-
senschaft und Wissenschaftlichkeit noch um einen wie auch immer
verstandenen außer- oder vorwissenschaftlichen Lebensweltbegriff.

Versuchsweise könnte man sagen, daß sich das Tiefenleben auf
der Subjektseite als Vernunft, personale Freiheit und Geschichtlich-
keit, auf der Objektseite als Sinn, als Wertestruktur kulturell-ge-
schichtlicher Hervorbringungen und als lebensweltlich verankertes,
kulturelles Leben darstellt. Deren Verklammerung, wenn man so
will, deren korrelative Struktur, kommt im Personsein, dem »Hori-
zont unserer Mitmenschheit«, wie »in jedem aktuellen Konnex mit
Anderen« zum Ausdruck. (Hua VI, 124). Das Tiefenleben – auf des-
sen geschichtliche Dimension gehen wir gleich etwas näher ein – legt
also nicht nur tiefere, d. h. dimensional voneinander abzuhebende
Schichten frei, es vermag dadurch auch die intentionalen, korrelati-
ven Grundstrukturen von Noesis und Noema in all ihren Vielfältig-
keiten aufzuzeigen, wie diese nicht nur hinsichtlich wahrnehmungs-
und erkenntnismäßiger, sondern auch hinsichtlich sinnlicher und
leiblicher, personaler und ethischer, kultureller und geschichtlicher
Ebenen auftreten. Mit dem Phänomen der Lebenswelt als »Tiefen-
leben« erwächst also nicht nur die implizit kritische Instanz aller
Philosophie und Wissenschaftlichkeit, es vermag auch zum Aufweis
deren Generierung und Genese beizutragen. Der philosophische
Wissenschaftsbegriff von Neuzeit und Moderne führt nicht nur seine
»Krisis« als implizites Moment mit sich, er läuft geradewegs auf die-
se zu, ja er erzeugt sie. Die Lebenswelt ist der kritische Aufschrei, der
»von unten« kommend gegen eine Idealisierung »von oben« hervor-
bricht.

Die Lebenswelt beordert also die scheinbar objektive Wissen-
schaftswelt auf ihre Erfahrungsvoraussetzungen (»Urstiftungen«)
zurück, zeigt ihr – in der Form der »Habitualitäten« (Subjektbezug)
und »Sedimentierungen« (Objektbezug) – ihre Voraussetzungs-
schichten, ohne welche sie gar nicht wissenschaftlich tätig sein könn-
te. Auch wenn der Lebensweltbegriff transzendental-subjektiv ge-
bunden bleibt, er überschreitet die transzendentale Denkstruktur
auf ihre Erfahrungsnotwendigkeit hin. Husserl hat diese Erfahrungs-
felder der Lebenswelt selber nun nicht mehr zum genuin phänome-

164

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nologischen Thema erhoben, aber er hat den Blick darauf gewen-
det.47 48

1.6 Kulturbegriff und Geschichte

Der Aufweis der Lebenswelt auf der einen und die intentionale
Struktur der transzendentalen Subjektivität auf der anderen Seite
lassen in ihrer vielschichtigen Verklammerung einen Kulturbegriff
hervortreten, der transzendentalen Geltungsfragen so wie den später
entstehenden kulturanthropologischen Interessen Rechnung zu tra-
gen sucht. Mit diesem Kulturbegriff lassen sich nach Husserl sowohl
die unterschiedlichen kulturellen Lebenswelten als auch der gleich-
sam hinter diesen aufscheinende universale Weltbegriff – Husserl
spricht von der »Ontologie der Lebenswelt« wie auch von den »aprio-
rischen Wesensformen« der Lebenswelt (vgl. Hua VI, 176 f.) – auf-
zeigen und verstehen. Die alles entscheidende Frage ist natürlich, wie
diese beiden Paradigmen aufeinander zurückzuführen sein sollen,
wenn man weder einem Relativismus der Kulturen noch einem kul-
turellen Universalismus das Wort reden möchte. Husserl sah m. E.
die Schwierigkeit, ob er sie auch einer Lösung zuführen konnte,
muß bezweifelt werden.49

165

Die Geburt der Ph�nomenologie

47 »Lebenswelt gab es also für die Menschheit immer schon vor der Wissenschaft, wie
sie denn ihre Seinsweise auch fortsetzt in der Epoche der Wissenschaft. Also man kann
das Problem der Seinsweise der Lebenswelt an und für sich vorlegen, man kann sich
ganz auf den Boden dieser anschaulichen Welt stellen, alle objektiv-wissenschaftlichen
Meinungen, Erkenntnisse außer Spiel lassen, um dann allgemein zu erwägen, was für
›wissenschaftliche‹, also allgemeingültig zu entscheidende Aufgaben sich hinsichtlich
ihrer eigenen Seinsweise erheben. Könnte das nicht ein großes Arbeitsthema abgeben?
Eröffnet sich mit dem, was zunächst als ein spezielles wissenschaftstheoretisches Thema
auftritt, nicht am Ende schon jene ›dritte Dimension‹, somit im voraus dazu berufen, das
ganze Thema objektive Wissenschaft (wie alle anderen Themen in der ›Fläche‹) zu ver-
schlingen?« (Hua VI, 125f.)
48 Eine systematisch-historische Analyse des Weltbegriffs, vom 18. über das 19. Jh. bis
Husserl führend, hat C. Bermes 2004 vorgelegt. Die Studie kann als eine Art Propädeu-
tik des Weltbegriffs von seinen metaphysischen bis natürlichen Implikationen gelesen
werden.
49 Vgl. Husserls vielzitierten Brief an Lévy-Bruhl in: Edmund Husserl, Briefwechsel
VII, 208–211. Dort honoriert Husserl das Anliegen Lévy-Bruhls, über eine bloß formal
angenommene kulturelle Zugehörigkeit des Menschen hinaus »uns in eine in lebendi-
ger generativer Sozialität abgeschlossen lebende Menschheit ›einzufühlen‹ und sie zu
verstehen als in ihrem sozial vereinheitlichten Leben und aus ihm die Welt habend, die

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Husserls Einsatz für eine »Philosophie als strenge(r) Wissen-
schaft« (Hua XXV, 3–62) hat sich über die sog. »Kaizo-Artikel« (Hua
XXVII, 3–43)50 bis hin zur »Krisis-Schrift« zunehmend den Erfah-
rungsschichten kultureller und lebensweltlicher Voraussetzungen
geöffnet, sein philosophie-wissenschaftliches Ansinnen mit dem Ver-
such, letzte und allgemeingültige Geltungskriterien zu eruieren,
blieb dabei unangetastet. Gleichwohl, gerade die Eröffnungen lebens-
weltlicher Erfahrung und der damit möglich gewordenen Krisendia-
gnose philosophischer Rationalität hat den Blick Husserls in ver-
stärktem Maße auf die ethischen und humanen Bedingungen bzw.
Konsequenzen von Wissenschaft, Philosophie und Kultur lenken las-
sen. Husserl wird nicht müde, in diesem Zusammenhang von einer
»Erneuerung«51 philosophischer und wissenschaftlicher Kultur zu
sprechen, wobei es immer zu beachten gilt, »daß ›philosophische
und wissenschaftliche Kultur‹ für uns hier die allgemeine Sinnes-
gestalt der Kultur und nicht die einzelne Kulturgestalt Philosophie

166

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

für sie nicht ›Weltvorstellung‹ [dies wäre der Formalbegriff, G. S.], sondern die für sie
wirklich seiende Welt ist.« (Ebd.) Andererseits mahnt er weiterführende, weil notwen-
dige Analysen an, die schließlich von einer transzendentalen Grundlegung nicht abse-
hen können: »Für eine geschichtliche Gemeinschaft hätten wir also wie für die Primiti-
ven das Problem als Korrelativproblem: die Einheit eines geschlossenen nationalen
Lebens und die darin für die Nation lebensvolle konkrete und für sie wirkliche Welt,
mit ihrer Strukturtypik. Ebenso einen Konnex von Nationen und die höhere Einheit
›Übernation‹ (Europa, oder z. B. andererseits China), dazu sozusagen die Logik, die On-
tologie der jeweiligen Menschheiten und Umwelten. Die Aufgaben sind zunächst kon-
kret geschichtliche für die faktisch bekannten Nationen und Übernationen, dann aber
auch allgemein psychologische – im Sinne einer reinen Innenpsychologie der Konkre-
tionen, zu der man die Methodik erst schaffen muß. [sic!] Aber einen ersten Anfang
sehe ich durch Ihre grundlegenden Werke eröffnet. / Für mich im gegenwärtigen Stande
meiner unaufhörlich fortgeführten Lebensarbeit hat diese Perspektive das größte Inter-
esse darum, weil ich das Korrelationsproblem Wir und Umwelt als ›transzendental-Phä-
nomenologisches‹ im Hinblick auf die möglichen mannigfaltigen ›wir‹ schon vor vielen
Jahren mir gestellt habe, und zwar letztlich zurückbezogen auf das Problem des absolu-
ten Ego. Denn in dessen Bewußtseinshorizont haben alle Sozialitäten und ihre relativen
Umwelten Sinn und Geltung aufgebaut und bauen diese im Wandel immer neu weiter.
Ich glaube gewiß sein zu dürfen, daß auf diesem Wege einer schon weit durchgearbeite-
ten Intentionalanalytik der historische Relativismus sein zweifelloses Recht behält – als
anthropologische Tatsache –, daß aber die Anthropologie wie alle positive Wissenschaft
und auch deren Universitas zwar das erste, aber nicht das letzte Wort der Erkenntnis –
der wissenschaftlichen Erkenntnis – ist.« (Ebd.)
50 Vgl. hierzu auch Orth 1999, 141ff.
51 Der gesamte Aufsatzband Hua XXVII (Aufsätze und Vorträge 1922–1937) ist von
diesem Pathos getragen.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


oder Wissenschaft selbst bezeichnet, auch nicht die bloße Charakte-
ristik einer Gesamtkultur durch die Bestimmung, daß sie auch diese
besondere Kulturform in sich trage.« (Hua XXVII, 108, vgl. ebd.
73 ff., passim) Gefordert ist die Selbstgestaltung eines »›echten und
wahren Menschen‹ oder des ›Vernunftmenschen‹ als der Lebensform
›echter Humanität‹.« (Ebd. 33)

Unter »Kultur« versteht Husserl die geistige Verfaßtheit der ge-
samten Menschheit, was sich nicht nur auf theoretischer Ebene ab-
spielen kann, sondern lebenspraktische Relevanz und entsprechende
Konsequenzen hat. Das »geistige Europa«, dessen Idealtypik die Ou-
vertüre der Krisis-Schrift skizziert, ist daher nicht auf das politische
und geografische Europa gemünzt, sondern auf ein Bewußtsein, dem
es gelungen ist, sich von den Fesseln abgeschlossener kultureller En-
klaven zu befreien, um auf das der Vernunft innewohnende Telos
eines universalen Weltbewußtseins zuzulaufen. Menschsein in die-
sem geistigen Sinne geht daher nicht erst die Fähigkeiten des Intel-
lekts an, es betrifft ebenso den Habitus, die Gesinnung und die ethi-
sche Dimension des Menschen. Hier wird auch deutlich, was Husserl
unter »Person« und »personaler Einstellung« versteht, und wie diese
in unmittelbarer Verbindung zu kulturellen Erzeugnissen und »Ob-
jekten« steht.52 Kulturobjekte treten nicht erst als »Objektivationen
(Dilthey) oder »Kristallisationen« (Gehlen) auf, sie weisen auf die
ihnen korrelierende personale Gemeinschaft zurück, die in den ein-
zelnen »Werkgebilden« gleichsam zutage tritt und die darin analy-
siert werden kann. (Vgl. Hua IX, 110 ff.) Eine »Waffe« verweist nicht
nur auf Gebrauch und Herstellungsart, auf die dazugehörige Berufs-
welt und die historisch-zeitlichen Bedingungen und Lebensumstän-
de, sie zeigt geradezu das personale Selbstverständnis und das dazu-
gehörige Seelenleben des sie produzierenden und gebrauchenden
Menschen. (Ebd. 113 f.) Ob eine Waffe zur Jagd oder zur Kriegsfüh-
rung dient, ob sie etwas über die japanische Samuraikultur erzählt
oder über das mongolische Reitervolk, über die Bauernkriege des
17. Jahrhunderts oder über den technisierten 1. Weltkrieg, sie zeigt
das ihr jeweils korrelierende Subjekt- und Personenverständnis.

Zugegeben, Husserls Waffenbeispiel mutet etwas martialisch
an, bedenkt man, welche Rolle Waffen und damit Kriege in der bis-
herigen Menschheitskultur gespielt haben. Nun, Husserl denkt hier
nicht an diesen Zusammenhang, obwohl dieser auch für die Entwick-

167

Die Geburt der Ph�nomenologie

52 Vgl. schon Hua IV, Ideen II, 180ff., 310 f., 320, 359ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


lungsgeschichte der verschiedenen Kultursinne steht. Kulturen ha-
ben sich stets aus Konfrontationen, Übernahmen und Eingemein-
dungen gebildet und höher entwickelt, mag dies unter friedlichem
oder feindlichem Vorzeichen gestanden haben. Und ihre Waffen wa-
ren hierbei stets auch »Kulturobjekte«, die gegen die »Kulturobjek-
te« der anderen Seite standen, und die mit der Überzeugung höheren
und humaneren Lebens zum Einsatz kamen. Diesen Aspekt hat Hus-
serl noch nicht sehen können, auch schon deshalb, weil für ihn jede
Kulturwelt stets nur eine bestimmte Ansicht, eine Sonderwelt der für
alle geltenden einen Welt darstellt. Daß dies sich aber nicht so einfach
verhält, wie Husserl vermeinte, wird noch zu zeigen sein, zumal
Husserl noch kaum ein Sensorium für grundsätzliche, die Lebens-
welten betreffenden Konflikte und Widerstreite hatte. Dort entzün-
det sich der Widerspruch ja gerade daran, daß jede Seite die eine Welt
für sich beansprucht und mit allen nur erdenklichen Mitteln vertei-
digt. Gleichwohl, es wäre mehr als töricht, diese Problemstellung an
Husserl heranzutragen, wenngleich mit ihr auch die Grenze des Hus-
serlschen Denkansatzes deutlich wird.

Wie gesagt, Husserl interpretiert »Waffe« ganz unschuldig als
»Kulturobjekt«, an dem sich ein bestimmtes Gemeinschaftsleben
wiedererkennt. Und in der Tat stellen ja auch die diversen Waffen-
funde bis heute für Archäologen und Anthropologen die besten
Zeugnisse dar, um eine bestimmte Kultur näher zu orten bzw. in
ihrem gelebten Selbstverständnis zu verstehen. Aber natürlich zei-
gen auch die Alltagsgegenstände, die Bauweisen, Ritualisierungen
und Lebensgewohnheiten u.a. mehr jenen korrelativen Zusammen-
hang, von dem Husserl spricht. Erst dieser Konnex zwischen kultu-
reller und gesellschaftlicher Subjektivität und kulturellen Gebilden
läßt den »Kultursinn« deutlich werden, so daß die jeweilige Kultur-
welt auch verstanden werden kann. »Kultursinn, objektivierte Gei-
stigkeit jeder Art, wird einerseits (…) objektiv erfahren, nämlich er-
fahren als gewissen Dingen zukommender, ihnen ausdrucksmäßig
einwohnender, sie vergeistigender Sinn. Anderseits sagten wir schon,
und die enthüllende Klärung des Ausdrucks führt uns ohne weiteres
darauf hin, daß jeder ausgedrückte Sinn und das ganz mit Sinn aus-
gestattete Objekt in dem sich enthüllenden Erfahrungsgehalt selbst
zurückweist auf eine psychische Subjektivität, allgemein zu reden:
auf einen Menschen oder eine Menschengemeinschaft, aus deren
personaler Leistung es entsprungen ist.« (Hua IX, 114) Jedes Kultur-
objekt weist auf ein personales Gemeinschaftsleben zurück, welches

168

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


natürlich nie stehen bleibt, sondern beständig in diesem seinem »Ge-
meinschaftsleben« und Gemeinschaftserleben unterwegs ist. Die Ge-
nesis betrifft also immer beide Seiten, aber, wie oben schon gesagt,
als konstituierende Genesis, nicht als eine zu konstituierende Gene-
sis, der man immer schon einen Ichpol vorhergehen läßt. »Vernunft
ist das Spezifische des Menschen, als in personalen Aktivitäten und
Habitualitäten lebenden Wesens. Dieses Leben ist als personales ein
ständiges Werden in einer ständigen Intentionalität der Entwicklung.
Das in diesem Leben Werdende ist die Person selbst. Ihr Sein ist im-
merfort Werden, und das gilt bei der Korrelation von einzelpersona-
lem und gemeinschaftspersonalem Sein für beides, für den Menschen
und die einheitlichen Menschheiten.« (Hua VI, 272)

Husserl hatte in der Tat den konstitutiven Werdeprozeß von
Kulturen im Blick,53 allein durch die mit der intentionalen Struktur
verbundenen Gegenständlichkeit als solcher, die aufzubrechen der
»teleologische Charakter« (vgl. Hua IX, 408 f.) dieser Struktur her-
halten muß, kommt er nicht umhin, auch die »Kultur« in ihrer Sinn-
gestalt zu vergegenständlichen. Das hier gleichwohl, wie mir scheint,
erstmals aufscheinende Moment, welches beide Seiten allererst aus
ihrem gegenseitig sich hervorbringenden Antwortgeschehen zu fas-
sen erlaubt, geht für Husserls Ansatz daher sofort wieder verloren,
insofern er an der intentionalen Subjektstruktur festhalten muß, die
als unabdingbare Voraussetzung aller Konstitutionsleistung dient.
Daß »Subjektivität« selber auch eine konstituierte und nicht erst eine
konstituierende ist, konnte Husserl noch nicht sehen.

Husserls phänomenologische Blickwendung sorgte für weiter-
führende kultur- und sozialphänomenologische Ausarbeitungen
(Gurwitsch, Schütz) ebenso wie für kulturanthropologische An-
schlußfragen, wie sie von Scheler und vor allem Plessner entwickelt
wurden. Auf Husserl selber mußten solche Anfragen gleichwohl be-
fremdlich wirken,54 vermutlich schon deshalb, weil sein bewußt-
seinsphänomenologischer Ausgangspunkt diese gewissermaßen vor-
bewußtseinsmäßigen Felder immer schon vorausgesetzt hat. Auch
die Analysen zur »passiven Synthesis« bleiben letztlich intentional

169

Die Geburt der Ph�nomenologie

53 Vgl. Hua IX, 401–410, insbesondere 408ff.
54 Vgl. Husserls Vortrag »Phänomenologie und Anthropologie« (Hua XXVII, 164–
181), worin er jeglicher Anthropologie deren unabdingbare Voraussetzung der tran-
szendentalen Einstellung anempfiehlt. Erst so vermag das »transzendentale Phänomen«
(175) deutlich zu werden, jenseits von empirischem Faktum und transzendentaler Ab-
straktion.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


veranschlagt. So aber können diese neuen Felder nicht mehr in ihrer
durchaus bewußtseinskritischen Anlage erscheinen, da sie die Bedin-
gung von »Bewußtsein überhaupt«, die Intentionalität als solche
sprengen. »Lachen« und »Weinen« (Plessner) können hier als Para-
debeispiele vorintentionaler Phänomene gesehen werden, ja sie ent-
ziehen sich gerade der Verfügbarkeit intentionaler Strukturen.

Nun wird aber mit diesen Folgeschritten nicht etwa das transzen-
dentalphilosophische Programm kulturphilosophisch ausstaffiert,
wie dies der Neukantianismus versuchte, die apriorische Geltungs-
instanz sieht sich vielmehr selber auf die sie allererst konstituierenden
Phänomenfelder hin verschoben. Anthropologie und Phänomeno-
logie, zu denen sich ein hermeneutisches Ansinnen gesellen wird,
erfassen die Notwendigkeit von Deskription und Aufweis, von An-
schaulichkeit und des »sich Zeigens«, von Auslegung und Interpreta-
tion. Der Begriff von Wissenschaft ändert sich, und dies sowohl hin-
sichtlich seiner methodischen Bewußtheit als auch seiner Stellung
bezüglich alltäglicher und lebensweltlicher Belange. Die Grund-
parameter beginnen sich zu verschieben. Man kann nicht mehr phi-
losophische Grundlegung und bereichspezifische einzelwissenschaft-
liche Forschungen gegeneinander stellen – auch wenn dies bis heute
allenthalben noch hier und da der Fall sein mag –, und dies aus phi-
losophischer und wissenschaftlicher Notwendigkeit. Geltungstheo-
retische Systematik läßt sich nicht einfach auf die Analyse von Le-
benswelten und Kulturen applizieren, dergestalt daß diese sozusagen
als inhaltliche »Füllungen« formal vorgegebener Denkstrukturen zu
gelten hätten. Letztere erscheinen darin nicht realiter, geschweige
denn, daß sie in ihrer »Kulturwelt« erfaßt und verstanden werden.
M. E. sah Husserl diese Problematik, vermochte sich aber bestenfalls
in einer diesbezüglichen Unentschiedenheit aufzuhalten. Mag sein,
daß sich diese wiederum in den diversen phänomenologischen Folge-
programmen widerspiegelt, wenn diese zum einen auf transzenden-
tale Geltungsinstanzen setzen, zum anderen sich in empirischen und
auch eidetischen Beschreibungen ergehen. Die von Husserl auf-
geworfene lebensweltlich-wissenschaftliche Verschränkung hatte da-
her zu ihrer weiteren Konsequenz, daß man Horizonte für lebens-
weltliche, historische und kulturelle Situierungen nicht schon zur
Verfügung hat, sondern erst noch auszubilden und gleichsam noch
zu entdecken hat. Die konkret durchgeführten Analysen zeigten
schließlich auch, daß sich diese Horizonte im ganzen jeweils anders
darstellen, was schließlich auch heißt, daß das Wissenschaftsver-

170

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ständnis, also das mit ihm stets verbundene Wie seines Zugriffs in
Frage steht. Es besagt etwas, wenn man in historischer Perspektive
die konstitutiven Zusammenhänge zwischen kultureller Lebenswelt
und wissenschaftlicher Begrifflichkeit resp. dem Verständnis von Phi-
losophie näher ins Auge faßt. Wir wissen heute, daß etwa die chine-
sische oder auch die arabische Kultur des ausgehenden Mittelalters
nicht nur einen bestimmten Wissenschaftsbegriff hervorgebracht ha-
ben, der keineswegs an den europäischen direkt anzuschließen ist, gar
nicht zu reden von dem philosophischen Reichtum, der diese Kultu-
ren mit auf den Weg gebracht hat.55 Husserl indes versteht sich und
mußte sich auch als »Europäer« verstehen, insofern ihm die lebens-
weltlich-philosophische Verschränkung allein in ihrer europäischen
Prägung bekannt war. Es ging ihm um den »teleologisch« verfaßten,
»normierenden« und in »apodiktischer Einsicht« zu gewinnenden
Begriff von Philosophie (vgl. Hua VI, 13 f.), der sich zwar als kulturin-
variant geriert, der aber zuhöchst kultur- und lebensweltkontingent
ist. Gerade der Rekurs auf das Theorem der »Urstiftungen« unter-
streicht dies nachhaltig: Zunächst versteht sich eine jede »Heimwelt«
aus ihrer Tradition heraus, mit der sie vertraut ist, die ihr ihr Selbst-
verständnis verleiht, was sie sich wiederum unterscheiden läßt von
der »Fremdwelt«.56 Kulturell bezogen stellt jede Heimwelt zunächst
eine kulturelle Eigenwelt, im Sinne einer »Sonderwelt« dar. Auch
wenn diese sich beständig verändert und einen durchaus offenen Pro-
zeß darstellt, so bleibt doch das Eigene ihrer heimweltlichen Erfah-
rung der Maßstab. Nun zeigt Husserl, daß bei den Griechen des 7. und
6. Jahrhunderts v. u.Z. eine »neuartige Einstellung« zur »Umwelt«
statthat, als deren Inhalt sich all jene Grundbestimmungen erweisen
werden, die wir als »Philosophie« im weitesten Sinne kennen.57 Das

171

Die Geburt der Ph�nomenologie

55 Vgl. E. Holenstein 1989, 40–64, hier 41ff. Holenstein macht darauf aufmerksam, daß
es, so wie die »griechische Schöpfung von Philosophie und Wissenschaft« für das euro-
päische Denken, natürlich auch in den außereuropäischen Kulturkreisen »kreative
Durchbrüche«, die über das jeweils traditionelle Kulturverständnis hinausführen, gege-
ben hat. Gewiß, es bleibt zu fragen, was diese jeweils initiiert haben und welche Aus-
wirkungen diese für die weitere Entwicklung hatten. Ein alleiniger Rekurs auf die »eu-
ropäischen Urstiftungen« als der Universalisierung schlechthin erweist sich doch,
berücksichtigt man den heutigem Forschungsstand, als einigermaßen überholt.
56 Zu »Heimwelt« und »Fremdwelt« sh. Hua XV. Zur durchaus strittigen Diskussion
dieses Theorems sh. Held 1989, 13–39; ders. 1991a, 305–337; D. Lohmar 1993, 67–95;
B. Waldenfels 1993, 53–65.
57 Sh. den berühmten »Krisis«-Vortrag von 1935 »Die Krisis des europäischen Men-
schentums und die Philosophie«, Hua VI, 314–348, hier 321ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»jaum€zein« erweist sich als jener Gestus, der über die Umwelt-
gebundenheit hinaus das freie Spiel des Schauens aus sich entläßt,
aus dem wiederum die eigentümliche Distanzstellung zu den Dingen
und zur Welt überhaupt hervorgeht, die späterhin als anthropologi-
sche wie erkenntnismäßige Konstante des Menschseins dienen wird.
Die jewrffla als gleichsam interessefreies Überschauen eröffnet den
Blick für einen Weltbegriff, der sich im Laufe der Denkgeschichte als
Universalhorizont überhaupt herauskristallisieren wird. Der bloßen
d�xa wird der diese begründende l�go@ entgegentreten, der allererst
»Gründe zu geben« und Argumente vorzubringen in der Lage ist, die
in ihrem universalen Zuschnitt stets auf weiterführende Ver-
weisungszusammenhänge hin angelegt sind. Es entsteht damit ein
epistemisches, also wissenschaftliches Verhalten, welches von der
konkreten Umweltgebundenheit abzusehen in der Lage ist, was wie-
derum die Kriterien der Allgemeinheit und Notwendigkeit als Intar-
sien der Vernunft nach sich zieht. Diese Transzendierung kultureller
Heimwelten durch die Idee der Unendlichkeit erhält einen neuen, im
Grunde aber bestätigenden Schub durch das neuzeitliche Paradigma,
das den Vernunftbegriff als solchen auf die Bedingungen seiner Mög-
lichkeit, der Subjektivität als solcher zurückstellt. Galilei und Des-
cartes inaugurieren einen neuen Begriff von Philosophie, jetzt unter
mathematischen, hypothetischen Vorzeichen, der gleichwohl, ja
eindrücklicher denn je, den konstitutiven Zusammenhang von le-
bensweltlicher Realität und wissenschaftlicher Idealität ausweist.
Husserls herausragende Beispiele griechischer und neuzeitlicher
»Urstiftungen« machen aber nicht allein auf jene die einzelnen
Heim- und Lebenswelten überschreitenden Idealisierungen und Uni-
versalisierungen aufmerksam, sie weisen ebenso auf deren lebens-
weltlich-kulturellen Situierung so wie auf die lebensweltliche Ange-
wiesenheit und – was Husserl in dieser Klarheit noch nicht sah – auf
das Herkommen philosophischen und wissenschaftlichen Denkens
aus den lebensweltlich-kulturellen Umständen hin. Die philosophie-
wissenschaftliche Unendlichkeitsidee greift also einerseits über den
kulturellen Kontext hinaus mit der Tendenz der Universalisierung,
stellt sich aber andererseits als eine bestimmte Antwort auf eine je-
weils bestimmte Lebenswelt dar. Anders gesagt: Die Philosophie der
Griechen wie jene der beginnenden Neuzeit sind nicht einfach Über-
schreitungen, sondern Extrapolationen und Selbstklärungen der je-
weiligen kulturellen Lebenswelten. Sie stellen sozusagen das Grund-
interesse der jeweiligen Kulturwelt und Geschichtszeit dar.

172

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gleichwohl, durch dieses Hinausgreifen über die Lebenswelt fin-
det eine Veränderung im ganzen statt, mit einem völlig neuartigen
Charakter, der für den Universalbegriff von Philosophie und Wissen-
schaft verantwortlich zeichnet und der sich daher auch global ausbrei-
ten konnte. Bei aller Berücksichtigung kultureller Differenzen sollte
doch jener Schritt nicht vergessen werden, der so etwas wie »Philoso-
phie« und »Wissenschaft« hinsichtlich ihrer universalen und all-
gemeinen Grundintention hervorgebracht hat. Wenn wir heute die-
ses Programm, das Husserl mit protegierte, als fragwürdig erachten,
so ist dies nicht einfach mit einem Appell an die Relativität der Kul-
turen und ihrer möglichen Philosophien getan, sondern man muß
sich dann schon dem zugegebenermaßen nicht einfachen Denkschritt
möglicher pluraler Welten stellen, die jede einen Begriff von Univer-
salität anzubieten hat. Erst da wird die interkulturelle Frage als phi-
losophische interessant, aber auch schwierig. Der bloße Hinweis auf
kulturwissenschaftlich, philologisch und historisch ja gut zu belegen-
de »andere Philosophien« genügt da nicht, und er wird auch dem
transzendentalphänomenologischen Anliegen Husserls nicht ge-
recht. Empirische Unterschiede, erscheinende Vielheiten bestätigen
noch immer das transzendentale Unum. Auch wenn wir also genü-
gend Kritikpunkte gegen Husserls Denkansatz vorzubringen haben,
es gilt sein Ergebnis zu honorieren, wonach dem »europäischen
Geist« zunächst doch ein gewisser Vorrang gebührt. Dieser hat ja
nicht weniger als den Gedanken der Idee als unendlicher, verbunden
mit dem begrifflichen Denken als solchem, aus der Taufe gehoben.
Von daher ist ein oft in kritischer Absicht zitierter Ausspruch Hus-
serls leichter einzuordnen: »Wir erspüren das gerade an unserem Eu-
ropa. Es liegt darin etwas Einzigartiges, das auch allen anderen Men-
schengruppen an uns empfindlich ist als etwas, das, abgesehen von
allen Erwägungen der Nützlichkeit, ein Motiv für sie wird, sich im
ungebrochenen Willen zu geistiger Selbsterhaltung doch immer zu
europäisieren, während wir, wenn wir uns recht verstehen, uns zum
Beispiel nie indianisieren werden.« (Hua VI, 320) An anderer Stelle
sagt Husserl: »Erst damit wäre entschieden, ob das europäische Men-
schentum eine absolute Idee in sich trägt und nicht ein bloß empiri-
scher Typus ist wie ›China‹ oder ›Indien‹; und wieder, ob das Schau-
spiel der Europäisierung aller fremden Menschheiten in sich das
Walten eines absoluten Sinnes bekundet, zum Sinn der Welt gehörig,
und nicht zu einem historischen Unsinn derselben.« (Hua VI, 14) Al-
lerdings, die anderen Kulturen können sich so lediglich als lebens-

173

Die Geburt der Ph�nomenologie

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


weltliche »Relativitäten« darstellen, ein Lebensweltbegriff, der sich
durch eine »allgemeine Struktur« auszeichnet, die wiederum »nicht
selbst relativ« ist. (Hua VI, 141 ff.) Man sieht das Problem: Einerseits
vermag die Lebenswelt zur kritischen Instanz der Wissenschaftswelt
zu avancieren, d. h. sie kann allein aufgrund ihrer »Bodengebung« die
inneren Krisen wissenschaftlicher Selbstverständigung diagnostizie-
ren, also auch deren philosophische Grundbegriffe, andererseits soll
sie wiederum in aller Formalität vorausgesetzt sein, was ihr aber ihre
fundierende, inhaltlich und eben »lebensweltlich« konnotierte Stel-
lung wieder nimmt. Als allgemeine, überall auftretende Struktur
rutscht die Lebenswelt ins zweite Glied und findet sich tatsächlich als
variante, kulturelle Inhaltsgröße wieder. Die eigentliche Eröffnung
der Lebenswelt und ihr für alle Kulturwelten sprengendes Argument
sind damit wieder preisgegeben. Würde man die Einsicht Husserls
indes, die er eben nur für die westlich-europäische Zivilisation in An-
schlag bringt, für jede Kultur geltend machen, so würde sich der an-
hand von Philosophie und Wissenschaft implizit vorgetragene Uni-
versalanspruch Europas unter kulturellem, genauer interkulturellem
Vorzeichen, in gewisser Weise doch relativieren.58 Die »Europäisie-
rung der Menschheit« trägt so allen philosophisch vorgebrachten Zu-
stimmungen und Berechtigungen zum Trotz einen Stachel der
Fremdheit und auch der Befremdung in sich. Gleichwohl, die Entdek-
kung der Lebenswelt als Krisendiagnose des »europäischen Men-
schentums« hat hierfür aber durchaus erste Schritte aufgewiesen.

Nimmt man die lebensweltliche und kulturelle Legierung, auch
von Philosophie und Wissenschaft ernst, so wird man im gleichen
Maße sensibel für kulturelle Differenz und Andersheit. Gerade Hus-
serl hat mit seinem Korrelationsapriori gezeigt, daß jeder Erfas-
sungsweise das ihr entsprechende Erfaßte korrespondiert. Insofern
nun jedem Erfassen eine lebensweltliche Verankerung und Genesis
zugrunde liegt, und insofern jede Lebenswelt immer auch kulturell
verfaßt ist, ist der Schritt zur Pluralität der Kulturen als transzenden-
taler Verfaßtheiten nicht mehr so weit. Dies mag für den Moment
etwas zu weit vorgreifen, aber dieser Gedanke liegt, wenn zunächst
auch kaum sichtbar, durchaus im Fokus der Husserlschen Analysen.
Subjektrelativität der Lebenswelt meint ja nicht, daß anstelle objek-
tiver Feststellungen eine subjektive Qualität hinzu käme, es heißt
vielmehr, daß alles, was immer irgendwie erkannt oder erfahren

174

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

58 Vgl. E. Holenstein 1989, 40–64.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wird, allein als subjektiv-objektive Korrelation möglich ist. Jede Er-
fassungsweise, so konnten wir oben sehen, hat die ihr entsprechende
Objektverfaßtheit. Analog ließe sich diese Grundstruktur auf kultu-
relle Erfassungsweisen und Gebilde übertragen, gerade auch dann,
wenn man die Lebenswelt in ihrer fundierenden Bedeutung mit auf-
nimmt.

Eng verknüpft mit der fundierenden Stellung von Lebenswelt
und Kultur erweist sich das geschichtliche Motiv. »(D)er Traum«
einer »Philosophie als Wissenschaft, als ernstliche, strenge, ja apo-
diktisch strenge Wissenschaft« ist ebenso »ausgeträumt«, wie der
Rückzug auf eine historisierende Betrachtungsweise, die letztlich
auf eine »Weltanschauung«, die »im wesentlichen (eine) individuelle
Leistung« ist, obsolet geworden ist.« (Vgl. Hua VI, 508 ff., Beilage
XXVIII) Jenseits dieser Optionen schlägt Husserl eine »historische
Besinnung« vor – was ihn von Kant nachdrücklich unterscheidet –,
die sowohl den philosophischen Kriterien auf Allgemeingültigkeit
und Notwendigkeit als auch deren historischer Sinngenesis Rech-
nung trägt. »Also es ist kein Zweifel, wir müssen uns in historische
Betrachtungen vertiefen, wenn wir uns als Philosophen und das, was
in uns als Philosophie werden will, sollen verstehen können. (…) Die
historische Besinnung, die wir im Auge haben müssen, betrifft unse-
re Existenz als Philosophen und korrelativ die Existenz der Philo-
sophie, die ihrerseits ist aus unserer philosophischen Existenz.« (Ebd.
510) Diese Formulierungen dokumentieren eindrucksvoll jenen oben
gezeigten Konnex von Lebenswelt und transzendentaler Subjektivi-
tät, insofern der Philosophierende existenzialiter wie lebensmäßig in
die Tradition eingebunden ist, aus der heraus er philosophiert; sie
besagen aber auch, daß die Geschichte und das geschichtliche Denken
jeweils im ganzen zum Thema gemacht wird, ja gemacht werden
muß. Der Philosophierende – und er bemerkt dies sozusagen als er-
ster – steht einerseits in einer bestimmten geschichtlichen Tradition,
er vermag aber auch aus dieser gleichsam herauszutreten und sie als
ganze vor Augen zu bekommen. Genau dies macht erst geschicht-
liches Denken aus, was zugleich auf die grundsätzliche Verantwort-
lichkeit hinweist, die mit dieser Doppelstellung einhergeht.59 Die spä-

175

Die Geburt der Ph�nomenologie

59 Husserl spricht in diesem Zusammenhang auch von einer »erste(n) und zweite(n)
Historizität« (Hua XXIX, 40 f.), wobei er mit »erster Historizität« das mythisch, religiös
und national gebundene Selbstverständnis meint, mit »zweiter Historizität« indes auf
die »Umbildung des menschlichen Daseins (…) durch die Wissenschaft, durch die theo-

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ten Schriften Husserls sind in auffälliger Weise von einer ethischen
Verantwortung gekennzeichnet, die aus der Verbindung von philoso-
phischer Grundlagenforschung und lebensweltlich-geschichtlicher
Besinnung resultieren.60 Husserls Pathos eines ethischen und huma-
neren Menschseins gründet demnach auf seiner Gesamtkonzeption
und erklärt allenthalben das Fehlen einer expliziten Ethik. Der Aus-
gangsfrage »Warum bedarf der Philosoph der Philosophiegeschich-
te?« (Hua VI, 495) begegnet Husserl mit der transzendental-histori-
schen Einsicht einer »(u)rsprüngliche(n) generative(n) Historizität«
(Hua VI, 502), wonach »die Welt der überlieferten Erzeugnisse, Er-
werbe früherer Tätigkeiten und der überlieferten Formen sinnhaften
Handelns als sachlichem Kulturgeschehen« korrelativ mit der jewei-
ligen »generativ verbundenen Allgemeinschaft von menschlichen
Personen, (…) der jeweiligen vergemeinschafteten Aktivitäten«
(ebd.) verknüpft ist. »Geschichtlichkeit in diesem allgemeinsten Sinn
ist immer schon in Gang gewesen und im Gange, es ist eben ein All-
gemeines, das zum menschlichen Dasein gehört.« (Ebd.) Was sich
lebensweltlich als »Tiefenleben« erweist, sieht sich unter histori-
schem Blickwinkel als geschichtliches Werdegeschehen verflüssigt.
Die Lebenswelt stellt gewissermaßen die übereinander geschobenen
Schichten dessen dar, was sich geschichtlich und im zeitlichen Nach-
einander herausgearbeitet hat. Gleichwohl läuft Geschichte nicht
nach dem Modell systemimmanenter Automatismen und Gesetz-

176

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

retische Einstellung« (ebd.) abhebt. So hat für ihn jegliches heimweltlich verankerte
Kulturleben seine eigene Tradition und Geschichte, welche durch die Umbildung der
theoretischen Einstellung in eine Art »Universalgeschichte« führt, durch die eine jede
Kulturwelt zu einer bestimmten Sonderwelt der einen Welt wird. Die zeigt sich daran,
daß jedes Volk, jede Nation, indem sie einen speziellen Mythos haben, einen allen ge-
meinsamen »Kern« von Mythos überhaupt haben, der inhaltlich verschieden sein mag,
der aber allgemein und formal identisch sein muß. (43 f.) Was die beiden Begriffe von
»Historizität« näherhin unterscheidet, als nur deren Qualifizierung von kulturellen Ei-
genwelten und dem Universalhorizont der einen Welt, sagt uns Husserl indes nicht.
Worin liegt der Unterschied von »Historizität«, wenn, wie im ersten Fall, lediglich em-
pirische Daten herhalten können, indes nur im zweiten Fall transzendentale Bedingun-
gen aufgewiesen werden? Ist die Rede von einer zweifachen Historizät dann überhaupt
sinnvoll?

Hier wäre auch auf die grundsätzliche Differenz zwischen den meistenteils rein
empirisch angelegten Geschichtswissenschaften und einer Theorie derselben im Sinne
ihrer transzendentalen Bedingungsstrukturen hinzuweisen. Vgl. K.-H. Lembeck 1988.
60 Vgl. hierzu den Grundtenor des »Krisis-Vortrags« (a. a.O.) sowie vor allem die ein-
schlägigen »Beilagen« zum Schlußparagraphen 73 der Krisis-Schrift (Beilagen XXIV–
XXVIII, Hua VI, 485–513).

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


mäßigkeiten ab, sondern hängt konstitutiv am Potential »schöpferi-
sche(r) Einzelpersonen« (ebd. 503), die nicht nur »einen neuen Faden
in den Teppich der Kultur hineinweben«, sondern auch für eine »Um-
bildung des gesamten Menschentums (…) mit dem Korrelat einer
neuartigen Kultur« (ebd.) einstehen. Nun, die Frage ist natürlich,
woher diese kreative Möglichkeit des Menschen kommen soll? Im
Kulturleben selber kann sie nicht liegen, da dieses ja von der Einzel-
person erst schöpferisch überstiegen wird. In der Einzelperson kann
sie auch nicht liegen, da diese ja erst unter lebensweltlichen, leibli-
chen und kulturellen Konstitutionsbedingungen »Person« werden
kann. Der Rekurs auf eine »überhistorische«, »teleologische« Platt-
form (der Vernunft) erscheint kontradiktorisch, insofern Überzeit-
lichkeit mit ihren Siglen der Ewigkeit gerade nicht schöpferisch ist
und dies auch gar nicht zu sein braucht. Ihr fehlt nicht wirklich etwas,
sie hat sozusagen schon alles. »Geschichte« wäre unter dieser Hin-
sicht »bloße Historie«, deren Aufgabe darin bestünde, das vorentwor-
fene Telos der Vernunft mit Inhalten zu füllen. Geschichte bildete
sozusagen nur das »Erscheinungsoutfit« des eigentlichen »Ideenklei-
des« der Vernunft. Husserl ist daher auch einigermaßen überrascht,
wenn er sagt: »(I)st immer schon historisches Leben, so kann, das ist
wunderbar, in einzelnen und von einzelnen Menschen ein neuartiges
Zweckleben entspringen, ..« (ebd.), allein, er vermag dieses »Wun-
der« nicht zu erklären. Er hängt noch einer Art »Metaphysik der Per-
son« nach, der man schöpferische Potentiale und geniehafte Intuition
zuspricht, weil man sich geschichtliche und kulturelle Entwürfe und
Entwicklungen nicht anders erklären kann. Nun, es wird eine unserer
Aufgaben sein, auch solche substanzialen Restbestände als konstitu-
tive »Phänomenologica« auszuweisen, also zu zeigen, woher dieses
schöpferische Moment, von dem Husserl zurecht spricht, kommt,
und daß dies jenseits substanzialer Zuschreibungen geschieht, die
sich entweder auf die Person, das Subjekt, oder auf die Kultur, die
Geschichte verlegen. Wir sehen in diesem Theorem Husserls seine
Problematik wiederkehren, wonach das transzendentale Subjekt be-
ständig empirisch zur Erscheinung kommt, was einerseits von seinem
Begriff her nicht möglich ist, was aber andererseits aus der Selbst-
erfahrung des Subjekts, allein schon vor dem Hintergrund seiner le-
bensweltlich-geschichtlichen Einbettung, beständig geschieht.

Zwei wichtige Aspekte können wir aus Husserls Geschichtskon-
zept aufgreifen, die es allerdings über Husserl hinaus weiter auszu-
arbeiten gilt. Es handelt sich zum einen um das kreative Moment,

177

Die Geburt der Ph�nomenologie

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


welches nicht nur beiher und gleichsam binnenstrukturell eine Rolle
spielt, sondern welches die Grundvoraussetzungen von Lebenswelt
und Geschichte wie auch von transzendentaler Subjektivität betrifft.
Zum anderen ist das Motiv der Geschichtlichkeit des Denkens her-
vorzuheben, welches auf die geschichtliche Selbstreferenz der Ver-
nunft verweist. Spannend wird es dort, wo man die Konsequenzen
dieses geschichtlichen Denkens mitzumachen bereit ist. Dies hieße
eben, die Geschichtlichkeit des Denkens auf diese selber anzuwenden
und nicht nur eine Entwicklungsgeschichte des Denkens nach-
zuzeichnen. Analog einer »Phänomenologie der Phänomenologie«,
wie Merleau-Ponty sagt, hätte es um eine »Geschichte der Geschich-
te«, oder, um den Zusammenhang beider zu berücksichtigen, um eine
»geschichtliche und historische Phänomenologie« zu gehen. Eine
Phänomenologie der Lebenswelt, die auf eine historische Phänome-
nologie zuläuft, in der es um das Aufzeigen einer jeweiligen, histo-
risch aufzuzeigenden Subjektität zu gehen hätte, ist denn auch nach
wie vor ein Desiderat der phänomenologischen Forschung.61 Nur
wenn man historische Sinnfelder mit ihren spezifischen, einander
korrelierenden Subjekt- und Objektstrukturen hinsichtlich ihrer ge-
genseitigen Konstitutionsbedingungen aufzeigen kann, vermag man
nicht nur an deren Selbst- und Weltverständnis näher heran zu ge-
langen, es kann dadurch überhaupt erst eine adäquate Gegenwarts-
diagnose mit der Erhellung spezifischer Phänomenfelder gelingen.62

Unter dem Blickwinkel einer historischen Phänomenologie schadet
daher der Rekurs auf phänomenologische Eidetik mehr als er hilft.
Es gälte also einen Weg zu finden, der transzendentale und histori-
sche Phänomenologie aneinander zu binden weiß. So gibt es einer-
seits das Fremde als Phänomen, das dahingehend auch untersucht
werden kann, es gibt aber andererseits das Fremde stets nur als Frem-
des innerhalb eines bestimmten historischen Horizontes und Blickes.
Dem Griechen bedeutet und sagt der Fremde anderes als dies im

178

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

61 Vgl. hierzu H. Rombach 1994a, 280ff.
62 Husserl selbst hat diesen konstitutiven Zusammenhang zwischen Vergangenheit und
Gegenwart stets betont und nicht allein auf den »unendlichen Zukunftshorizont« ge-
setzt: »Die zeitige Wissenschaft hat nicht nur diesen unendlichen Zukunftshorizont,
bezogen natürlich auf die offen endlose und schließlich unendlich gedachte Folge von
Forschergenerationen, sondern auch einen, aber nicht unendlichen, Vergangenheits-
horizont, als Horizont der Geschichtlichkeit, der hinter allem in der Kontinuität der
Gegenwartsarbeit liegt.« (Hua VI, 493) Allerdings hat er das transzendentale Subjekt
im Letzten doch jenseits seiner Geschichtlichkeit belassen.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hochmittelalter der Fall war; dem Zeitalter der großen Entdeckungen
erscheint der/das Fremde wiederum in einer völlig anderen Hinsicht,
und noch einmal anders im gegenwärtigen Zeitalter der Immigra-
tion. »Lebenswelt« ist so gesehen jener Begriff, der den mit dem
naturwissenschaftlichen Paradigma einhergehenden Begriff von
»Welt« auf seine Horizontgebundenheit und Historizität verweist,
diesen dadurch relativiert und daher seine von Grund auf bestehende
Krisis mit philosophischen Kriterien anzugehen vermag. Die Lebens-
welt öffnet so, einmal unbesehen ihrer sogenannten vorprädikativen
Erfahrungslagen, die phänomenologische Forschung auf ihre histori-
sche Sinnforschung hin. Husserl hingegen bleibt – und dies, wie wie-
derholt gesagt, aus konzeptionell-systematischen Gründen – doch
ganz und gar der alten Vorstellung verhaftet, wonach unter »Ge-
schichte« ein Entwicklungsgang verstanden wird, der auf ein Ziel
zuläuft, das für die gesamte Menschheit gilt, weil es das Ziel der Ver-
nunft selber ist. Auch entgegen eigener Intentionen scheint Husserls
Geschichtskonzept dem hegelisch inspirierten Gedanken, wonach es
eigentlich erst mit dem griechischen und christlichen Abendland
»Geschichte« gibt, sehr nahe zu stehen. Danach hat eigentlich auch
nur dieses, um mit Husserl zu reden, »Europa« einen wahren Begriff
von »Geschichte«. Alle anderen Kulturkreise weisen indes eine noch
zirkuläre Struktur auf, die sie nicht wirklich auf Geschichte und d. h.
auch auf Freiheit hin anspricht, wie dies im europäischen Kontext
geschehen ist.

Lebenswelt, so können wir zusammenfassend sagen, fungiert
nicht mehr länger als Kontrastbegriff zur Wissenschaft, im Gegen-
teil, deren Errungenschaften tauchen als Sedimentierungen im All-
tagsgeschehen auf. Dies bedeutet implizit: Den Wissenschaften und
ihrem Idealisierungsmotiv wohnt von Anfang an eine lebenswelt-
liche Relevanz inne, die jene kritisch begleitet, ja in gewisser Weise
auch übersteigt. Wissenschaft erweist sich näherhin als nur ein,
wenn auch wichtiger und unabdingbarer Aspekt lebensweltlicher
und menschheitlicher Praxis. Dies hat Folgen für all jene Kulturen,
die selber keine Wissenschaft (in diesem Sinne) hervorgebracht ha-
ben, die aber gleichwohl die abendländisch-europäische Wissen-
schaftskultur aufgreifen, für ihre Belange fruchtbar machen, ohne
zugleich damit den westlichen Weg wissenschaftlicher und technizi-
stischer Rationalität vorbehaltlos zu übernehmen. Husserls Elaborat
der Lebenswelt als einem unhintergehbaren Erfahrungsboden aller
Erkenntnis vermag allen nichtwestlichen Denkkulturen durchaus

179

Die Geburt der Ph�nomenologie

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


kritische Kriterien an die Hand zu geben, mit der sie ihre eigenen
Lebens- und Erfahrungswelten als kultur–, gesellschafts- und wis-
senschaftskonstitutiv aufgreifen und in prospektiver Weise entwik-
keln können. Dies bedeutet dann auch, daß gerade Husserls Insistenz
auf die menschliche Bedeutung und Sinneröffnung der Wissenschaf-
ten als philosophischer Selbstklärung der Vernunft deren interne
Krisis ersehen läßt. Und gerade dies ermöglicht es den anderen Kul-
turwelten, zwar auch auf die Wissenschaftswelt zurückzugreifen,
aber diese auch hinsichtlich ihrer eigenen Problematiken und Krisen-
potentiale für die Entwicklung der Menschen diagnostizieren zu kön-
nen. Husserl mag, schon allein im Hinblick auf seine Zeitgenossen-
schaft, einer kulturellen Hierarchiebildung und einem teleologisch
ausgerichteten Kulturverständnis angehangen haben, welches eben
die westliche Zivilisation als die Avantgarde aller menschlichen Zivi-
lisationen betrachtet, seine von der Sache her geleitete Besinnung
und Achtung auf die Evidenzen und Überzeugungen der Begriffe
und Phänomene, also seine, wenn man so will, philosophisch-sach-
orientierte Leidenschaft, trägt seine philosophische Konzeption weit
über seine geistespolitische Einstellung hinaus. Gewiß, er selber hat
diese Unterscheidung nicht sehen können, umso mehr liegt es an den
Nachkommen, mit phänomenologischem Auge gegen die kulturellen
Hybridbildungen westlicher Zivilisationen einzuschreiten. So liegt
schon in dem angeführten kreativen und historischen Denkmotiv
eine der wichtigen, nicht hoch genug anzusetzenden Einsichten Hus-
serls. Philosophie kann ihrem Anspruch nur genügen, wenn sie sich
als aus der Geschichte je neu zu gewinnendem Ansatz verstehen läßt,
der immer auch eine Neuinterpretation geschichtlicher Errungen-
schaften bedeutet. (Vgl. Hua VI, 502 f.). Diesem Credo Husserls
möchte ich mich insofern anschließen, als auch ein so relativ junges
und neues Themenfeld wie jenes der interkulturellen Gesamtsituati-
on philosophisch nur dann einigermaßen adäquat angegangen wer-
den kann, wenn man deren Fragestellungen aus dem Gang der Ge-
schichte und Denkgeschichte heraus entwickelt und von da aus zu
beantworten sucht.

180

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Kritische Anfragen

2.1 Vermischung von transzendentalem und empirischem Subjekt
und die Schwierigkeiten mit der Erfahrung

Ist einmal der transzendentale Geltungsboden für alles Erscheinen-
können gewonnen, und die Phänomenologie im Ausgang von Hus-
serl sieht darin zunächst ihre vornehmliche Aufgabe, so stellt sich die
weitere Frage, wie denn transzendentales und empirisches Subjekt
künftighin zueinander stehen.63 Die Problematik scheint zweifach
codiert: 1) Zunächst dürfte diese Fragestellung gar nicht mehr auf-
tauchen, insofern mit dem transzendentalen Ego jegliches empirische
Ego seinen phänomenologisch auszuweisenden Ort zugeschrieben
erhält. Jegliche Weltgeltung und damit auch jegliches empirische
Subjekt muß zunächst außer Kraft gesetzt werden, um deren Gege-
benheits- und Erscheinungsweisen überhaupt erhalten zu können.64

Der Sinn des transzendentalen Ego, so konnten wir sehen, besteht im
Aufweis des Bewußtseinslebens überhaupt, dessen Grundstruktur in
der intentionalen Bezüglichkeit auf Gegenständlichkeit besteht. »So
geht durch das ganze Bewußtseinsleben hindurch die Bewußtseins-
beziehung auf Gegenständlichkeit, und diese enthüllt sich als eine
Wesenseigenheit jedes Bewußtseins, in immer neue Bewußtseins-
weisen und sehr verschiedenartige synthetisch übergehen zu können
zum Einheitsbewußtsein von demselben.« (Hua I, 18) So wie die Fra-
ge nach einem empirischen resp. psychologischen Subjekt obsolet
erscheint, so auch die Frage nach der Welt und den Dingen. »Gibt es
überhaupt Welten, reale Dinge, so müssen die sie konstituierenden
Erfahrungsmotivationen in meine und in eines jeden Ich Erfahrung
hineinreichen können in der oben allgemein charakterisierten Wei-
se.« (Hua III/1, 103) Nun kündigt sich hier aber schon an, daß das
transzendentale Ego selber nicht einfach formaliter vorausgesetzt
werden kann, sondern, indem mit ihm allererst konkrete Bewußt-

181

Kritische Anfragen

63 Dieser Problemstellung hat sich Eugen Fink mit besonderem Interesse angenommen
(vgl. E. Fink 1988; hierzu G. v. Kerckhoven 1989, 81–105), die Husserl dem eigenen
Bekunden nach nie zur vollen Zufriedenheit zu lösen wußte. (Vgl. Hua VI, Beilage
XXIX, 514ff.; Hua XV, § 7 »Paradoxien«, 546ff.)
64 Husserl hat dieses Theoriestück der »Epoché« als das sine qua non transzendentaler
Phänomenologie immer und immer wieder herausgestellt. Besonders eindringlich noch
einmal in den späten Nachlaßtexten zur Intersubjektivät; vgl. Hua XV, 530, Fn. 1, wo
von »Weltseins-Epoché« die Rede ist.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


seinsvollzüge und darin Phänomene erhellt werden, von Anfang an
auf Erfahrung gestellt ist. Führt, um es zu pointieren, der Erfah-
rungsbegriff und damit auch der Wirklichkeitsbegriff dazu, nicht
mehr in rechter Weise zwischen transzendentalem und empirischem
Subjekt unterscheiden zu können? In der Tat scheinen bei Husserl
beide Bereiche so miteinander verwoben zu sein, daß man sie aufein-
ander weder zurückführen noch nicht zurückführen kann. Diese
Pattstellung wird insbesondere auch dort deutlich, wo der Zusam-
menhang von »Phänomenologie« und »Psychologie« eigens thema-
tisiert wird.65

2) Insofern alle intentionale Bezüglichkeit auf Gegenständlich-
keit überhaupt geht, ja diese allererst erstellt, taucht die beunruhi-
gende Frage nach der Möglichkeit der anderen Subjekte und deren
Apperzeption auf. Augenscheinlich gibt es die Anderen ja, sie begeg-
nen mir täglich als Mitsubjekte, ich nehme sie wahr und kommuni-
ziere mit ihnen. Gleichwohl scheinen sie sich dem Modus der Gegen-
ständlichkeit zu entziehen, gehen jedenfalls nicht darin auf. Sind sie
dann gar nicht bewußtseinsmäßig, also intentional zu erfassen? Wie
kann ich überhaupt dem Anderen begegnen, ohne ihn darin zugleich
zu vergegenständlichen, was nicht weniger hieße, als ihm sein »Ego«
zu nehmen? Nun diese oben schon erläuterte Frage (Apperzeption
des »Alter ego«, Fremderfahrung) setzt ihrerseits schon etwas vor-
aus, was gerade die Problematik zwischen transzendentalem und
empirischem Ego aufwirft. Das heißt, der mit der Intentionalität un-
mittelbar verbundene Sinn von Gegenständlichkeit, also die tran-
szendentale Struktur, ist in dieser Frage von Anfang an auf das em-
pirische Subjekt verlegt. Da diesem nun wiederum ja keinerlei
Geltungsfunktion zukommen kann, muß ihm eine eigene Form von
Transzendentalität unterlegt werden. Husserl findet diese im Theo-
rem der »transzendentalen Intersubjektivität«, die notwendig tran-
szendental sein muß, weil eine empirische Begründung hinter die
Problemstellung zurückfiele. Damit aber beginnen neue Schwierig-
keiten. Wer fundiert das transzendentalphänomenologische Pro-
gramm: die transzendentale Subjektivität, oder wie Husserl ver-
meinte, die transzendentale Intersubjektivität? Ich will dieser Frage
im nächsten Punkt (Sh. 2. 2.) etwas näher nachgehen.

Zunächst aber zurück zur Ausgangsfrage: Wie stehen transzen-
dentales Ego und empirisches Ego zueinander und worin verwickeln

182

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

65 Vgl. Hua IX, 52–234.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sie sich in Widersprüche? Das »reine Ich«, wie Husserl das transzen-
dentale Subjekt auch nennt, versteht sich als leistendes Bewußtsein.
Es fungiert als Geltungsboden, als letzter, nicht mehr selbst ausweis-
barer Ichpol, steht für die Konstitution von Gegenständlichkeit, be-
nennt recht eigentlich die Grundleistungen der Vernunft selber.66

Das reine Ich ist letztgeltend und erstgebend, es »entsteht nicht und
vergeht nicht« (Hua IV, 103), es ist vor der Zeit und vor dem Raum,
mit einem Wort, es ist ewig. Dies zeigt sich schon daran, daß es selber
nicht in Erscheinung tritt, also weder zum Phänomen werden noch
konstituiert werden kann, stellt es doch allererst den Grund und Bo-
den aller Konstitution und dann auch Deskription bereit. Anders das
empirische Ich, das, wie Husserl sagt, »reale Ich«, das sich im Fluß der
Erlebnisse (ebd.) befindet, je nach cogitatio dies und jenes intendie-
rend in Erscheinung tritt und darin allererst zum Subjekt, zur Sub-
jektseite eines bestimmten Phänomenhaushalts wird. Das reale Ich
ist so endlich und kontingent wie das mit ihm auftretende Phäno-
men.

Nun zeigt sich aber, daß die beiden Bereiche nicht so ohne wei-
teres auseinander gehalten werden können. Einerseits fundiert das
transzendentale Ego das empirische, andererseits vermag das tran-
szendentale sich nur als im empirischen Ego situiertes in seiner Tran-
szendentalität gewärtig zu werden. Ist das Ego ein in sich gedoppel-
tes? Besteht es in einer empirisch-transzendentalen Doppelstruktur?
Wie soll das gehen? Anders gefragt: Wer macht Erfahrungen? Das
transzendentale Subjekt? Das empirische Subjekt? Kann das tran-
szendentale Ego Erfahrungen machen, wenn es doch allererst die Be-
dingungen von Erfahrung erstellen soll? Liegt es dann außerhalb und
vor der Erfahrung? Wie aber können dann überhaupt Erfahrungen
gemacht werden, wenn sie nicht an das empirische Ego gebunden
sind? Übernimmt das empirische Ego Funktionen des transzendenta-
len? Grundiert gar das empirische Ego das transzendentale, insofern
es die mit dem transzendentalen Motiv einhergehende intentionale
Struktur allererst erfahrbar und im direkten Sinne auch wahrnehm-
bar werden läßt? Der Sachverhalt scheint verworren, und er wird
keineswegs leichter, hält man sich Husserls Bemühen klar, daß auch
das »reine Ich« durchaus durch »Aktualität« und »Inaktualität« (ebd.
99 f.), durch »waches« und »dumpfes Bewußtsein« u. a. (107 f.) ge-
kennzeichnet ist. Wie auch immer die Analysen im einzelnen gela-

183

Kritische Anfragen

66 Vgl. hierzu Hua IV, Kap. »Das reine Ich«, 97–120. Ebenso Hua I, IV. Med., 99ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gert sind, eines bleibt darin auffällig: Für die Bestimmungen des
transzendentalen Ego greift Husserl auf Kriterien des empirischen
Ego zurück, was jenes in Selbstwidersprüche bringt. Ebenso implen-
tiert er Transzendentalia in das empirische Ego, was einen eigentlich
ungewollten Idealismus, Subjektivismus und Solipsismus nach sich
zieht.67 Beide Optionen aber bilden keine Alternative, sie werfen nur
ihre Schatten eines Transzendentalismus und/oder eines Empiris-
mus, eines Idealismus und/oder eines Realismus, einer Geltungs-
diskussion und/oder einer mehr oder weniger assoziativen Be-
schreibungskunst voraus. Ebenso können gegenseitige Anleihen und
Verknüpfungen nicht hilfreich sein, da sie letztlich doch diese schein-
baren Alternativen akzeptiert haben. Man muß nicht eigens betonen,
daß diese kritischen Anfragen nicht die genuin phänomenologischen
Intentionen und Möglichkeiten treffen, aber man sollte auch nicht
die Augen davor verschließen, daß diese Unentschiedenheiten und
Unklarheiten zu einer nicht unerheblichen Erschwerung der Rezep-
tion der Phänomenologie seitens außerphänomenologischer Konzep-
te bis heute beitragen.

Indem Husserl also am transzendentalen Ego festhält, muß er
dieses von der »Welt« absetzen. Genau dies aber zwingt ihn in die
paradoxe Situation eines – man weiß nicht woher – empirisch grun-
dierten transzendentalen Ego. Dies wiederum droht die mit dem
transzendentalen Ego gewonnene Sinnstruktur außer Kraft zu set-
zen. Eine transzendental-empirische Doppelung des Ego scheint aber
ebenso kein Ausweg sein zu können, insofern diese nur eine Vermitt-
lung einer schon bestehenden Trennung sein kann, diese also im
Grunde bestätigt. So kommt es, daß Husserls Analysen eigentümlich
zwischen transzendentalen Grundlegungen und psychologischen Be-
funden changieren, ohne diese Pattstellung auflösen zu können.68

184

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

67 Vgl. H. Rombach 1980, 50ff.
68 Freilich gibt es auch Stellen bei Husserl, wo er beide Subjektbegriffe geradezu inein-
ander überzuführen scheint: »Dieses zu jedem Einzelphänomen als Subjekt gehörige
transzendentale Ich ist auch transzendentales Ich für mich als dieses Menschen-Ich.
Als transzendentaler Betrachter meines transzendentalen Seins und Lebens sehe ich,
dass dieses menschliche Ich und menschliche Ichleben in der Welt zwar mein transzen-
dentales Gebilde ist, aber so, dass darin dieses Gebilde den Charakter der Selbstapper-
zeption des transzendentalen Ich hat, das dadurch eingegangen ist in apperzeptive tran-
szendentale Leistungen, die ihm einen besonderen, den weltlichen Seinssinn geben
vermöge zugehöriger transzendentaler Habitualitäten. (…) Das an sich selbst absolute
Bewusstsein hat nun den Sinn seelisches Erlebnis, seelisches Leben lokalisiert in mei-
nem körperlichen Leib.« (Hua XV, 541ff.)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Als Konsequenzen ließen sich zwei Aspekte festhalten, die deut-
lich machen, warum der Ansatz Husserls dem Phänomen der ›Erfah-
rung‹ nicht wirklich gewachsen ist. 1) Aufgrund der intentionalen
Struktur des Bewußtseins muß Husserl auf eine originäre Anschau-
ung resp. Erfahrung zurückgehen, so als ob diese vor aller Bewußt-
werdung als vorprädikatives Moment gegeben sein könnten. Eine
solche Erfahrung bliebe aber einerseits uneinholbar, zum anderen
wäre das transzendentale Projekt dadurch in Frage gestellt. 2) Hus-
serl muß ein Fundierungsverhältnis annehmen, das sukzessive auf-
einander aufbaut. Das transzendentale Ego bildet Ausgang und
3Arc¼ aller weiteren Schritte, bildet den »absoluten Anfang« aller
Erfahrung, kann aber selbst nicht erfahren werden, da es als jenes
mit sich identische »Selbst« fungiert, wovon her alle Erfahrung
kommt und wohinein alle Erfahrung läuft. Auch wenn Husserl von
»transzendentaler Selbsterfahrung« (Hua I, 67 ff.) spricht, so betrifft
die Erfahrung nicht das transzendentale Ego selber.69 Einerseits soll
es um Erfahrung schlechthin gehen, »vor aller Theorie« (Hua III/1,
62), andererseits soll das transzendentale Subjekt vor aller Erfahrung
liegen. Zwei unmittelbar aufeinander folgende Passagen aus Hus-
serls IV. Meditation bestätigen diese Ambivalenz: »Da aber stoßen
wir bald auf Wesensgesetzmäßigkeiten einer passiven, teils aller Ak-
tivität voranliegenden, teils alle Aktivität selbst wieder umgreifen-
den Bildung von immer neuen Synthesen, auf eine passive Genesis
der mannigfaltigen Apperzeptionen als in einer eigenen Habitualität
verharrender Gebilde, die für das zentrale Ich geformte Vorgegeben-
heiten scheinen, wenn sie aktuell werden, affizieren und zu Tätig-
keiten motivieren. Das Ich hat immerzu dank dieser passiven Syn-
thesis (in die also auch die Leistungen des aktiven eingehen) eine
Umgebung von Gegenständen.« (Hua I, 113) Auch wenn das Ich als
zentrales stete Voraussetzung bleibt, immer dann, wenn Husserl wie
vor allem in den Forschungen zur passiven Synthesis genetisch zu
denken ansetzt, vermag man in der Tendenz wenigstens sein Rütteln
am Bollwerk dieses »reinen Ego« zu ersehen. Gewiß, er hat diesen
Ausblickturm und diese »Ursprungsstätte« nie verlassen, aber er war
sensibler geworden für die Notwendigkeit genetischer Prozesse.
»(U)nd diese Zielform ist im voraus verständlich als aus einer Gene-

185

Kritische Anfragen

Die Folgeprobleme transzendentaler und empirischer Vermischung sind dadurch
allerdings keineswegs ausgeräumt.
69 Vgl. hierzu auch B. Waldenfels 1993, 263–277, hier 265ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sis entsprungen. Sie weist selbst auf eine Urstiftung dieser Form zu-
rück. Alles Bekannte verweist auf ein ursprüngliches Kennenlernen;
was wir unbekannt nennen, hat doch eine Strukturform der Bekannt-
heit, die Form Gegenstand, des näheren die Form Raumding, Kultur-
objekt, Werkzeug, usw.« (Ebd.) Eine »Erfahrung der Erfahrung«, die
auch noch die transzendentale Subjektivität miteinschlösse, also ein
Begriff von »Genesis« und »Genese«, der nichts mehr zu seiner Vor-
aussetzung und Ursache hat, auch nicht ein »reines Ego«, ein solcher
Gedanke war Husserl noch verschlossen.70

So aber bleibt ein phänomenaler Befund stehen, der die Philoso-
phie und insbesondere die Phänomenologie immer wieder beunru-
higt und herausgefordert hat. In allem beruft man sich auf lebendige
Erfahrungen, auf Erlebnisse und Anschauungen, ohne diese jemals
erreichen oder gar erweisen zu können. Die Philosophie muß, da ihr
Geschäft in der reflexiven Gewärtigung besteht, stets hinterherhin-
ken, zehrt aber beständig vom Prius vorreflexiver Strukturen. Bleibt
nun der intentionale Gestus aufrecht erhalten – und mit Husserl wird
man nicht anders können –, so kann es immer nur eine »Nachträg-
lichkeit jeder originären Erfahrung«, ein »Nachgewahren« geben, die
eine »Urdifferenz« zwischen Erfahrung und Erfahrungsgewahren
bzw. Erfahrungsausdruck benennt, eine Differenz, die nicht erst zeit-
lich, sondern schon ontologisch gesetzt ist. Übersteigt man indes die-
sen Hiatus zwischen Erfahrung und Erfahrungsgewahren, ein Hia-
tus, der selber ja erst durch diese Unterscheidung entsteht – d. h. erst
das Gewahren der Erfahrung soll die Erfahrung als Erfahrung in Er-
fahrung bringen –, so ist dies nur möglich, indem die intentionale
Grundstruktur des Bewußtseins als erstgebender verlassen wird.71

186

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

70 Genau an dieser Frage hat sich das historisch-systematisch grundierte Anliegen Fou-
caults entzündet. Die »empirisch-transzendentale Dublette« wird ersichtlich dort, wo
der Mensch sich zugleich in seiner Endlichkeit und in seiner gleichsam überzeitlich
angelegten transzendentalen Wissensform erkennt. Daraus gibt es kein Entrinnen, wor-
aus Foucault im weiteren seinen spezifischen »Phänomenblick« des »Dispositivs«, des
»Subversiven« usw. als mögliche Antwort entwickelt. Vgl. M. Foucault 1994, 377–412,
hier insbesondere 389ff.
71 Die zunächst plausible Unterscheidung zwischen »vorprädikativ« und »prädikativ«,
die gerade für die Erfahrungsebene höchst bedeutsam wird, schleppt ein Problem mit
sich, das eine ähnliche Struktur aufweist, die Husserl schon für die erkenntnistheoreti-
sche Frage kritisch in Augenschein genommen hatte. Dort, so Husserl, wird nach einem
möglichen »Vordraußen« (»Transzendenz«) gefragt, das in der Frage und ihrem Aus-
gangspunkt selber schon mitgesetzt ist. (Vgl. Hua I, 30 ff.) Nun entsteht dieses Ansin-
nen formaler Erkenntnistheorie ja gerade dadurch, daß sie sich jeglicher Psychologie

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erfahrung ist zwar immer auch eine gewußte und bewußt gemachte,
und darin u. U. eine höherstufige Erfahrung, aber eben nicht nur.
Bewußte Erfahrung stellt eine bestimmte Ebene des Phänomens der
Erfahrung dar, nicht weniger, aber auch nicht mehr. Indessen erarbei-
tet die Erfahrung selber schon, d. h. als Phänomen, ein Tableau aus,
auf dem sie sich allererst in Erfahrung bringt. ›Erfahrung‹ geschieht
und entsteht, bevor sie als vorprädikative vorausgesetzt werden
kann. Dies zeigt sich schon deutlich in Phänomenen wie etwa der
Leiberfahrung, der Selbst- und Fremderfahrung, u. a. mehr.72

Konsequenterweise arbeiten daher die nachhusserlschen, phä-
nomenologisch inaugurierten Konzepte allesamt an der Überwin-
dung der Husserlschen Intentionalstruktur, die eine Vorentscheidung
alles Gegebenen auf »Gegenständlichkeit« hin darstellt. Heidegger
wird im Aufweis der Existenzialität des Ego, sprich des ›Daseins‹ fün-
dig, Merleau-Ponty wird sich an der ›Leiblichkeit‹ als der fundieren-
den Verankerung der empirisch-transzendentalen Doppelstellung
abarbeiten, Waldenfels bricht mit der ›Fremderfahrung‹ die intentio-
nale Bewußtseinsstruktur auf, Rombach findet in der ›strukturalen

187

Kritische Anfragen

entheben möchte, da diese immer nur »empiristisch« vorgehen kann. Die daraus gezo-
gene Konsequenz einer »Immanenz des Denkens«, dem die Aufgabe obliegt, ein »Au-
ßerhalb« seiner selbst zu denken, erweist sich schlicht als Kurzschluß, oder wie Husserl
sagt, als »Widersinn«, ist doch die Beantwortung der Frage in ihrem methodischen Zu-
gang schon vorweggenommen. – Gleichwohl: dieses »Modell« scheint auf der Erfah-
rungsebene von »vorprädikativ« und »prädikativ« wiederzukehren, jetzt allerdings mit
umgekehrten Vorzeichen. Man fragt sich, wie man jene Erfahrungsebene erreichen
kann, die zwar als Erfahrung stets vorausgesetzt, in ihrem Erfahren aber nicht oder eben
nur nachträglich und nachgewahrend zur Erfahrung gebracht werden kann. Die vorprä-
dikative Ebene zehrt also durchgehend vom methodischen Zuschnitt der prädikativen
Ebene. Nun scheint es hierfür zwei Auswege geben zu können: Der eine wäre im An-
schluß an Merleau-Pontys Theorem des »Chiasmus« zu suchen (sh. hierzu weiter un-
ten), der andere würde sich näher an Husserls »Phänomenverständnis« orientieren.
Diente ja Husserls Kritik an der Erkenntnistheorie dazu, den dort unterstellten »Seins-
charakter«, also die Dingstruktur der Außenwelt zum Phänomen selber zu erheben, also
als zur »Immanenz des transzendentalen (!) Bewußtseinslebens« gehörend zu erweisen,
sö wäre auch hier die Erfahrung als Phänomen und nicht als Begriff zu thematisieren.
›Begriff‹ bleibt sie nämlich immer, ob prädikativ oder vorprädikativ. Was sie zur Erfah-
rung macht und darin als ›Phänomen der Erfahrung‹ erweisen könnte, dies bleibt dem
Begriff notwendig verborgen. Allerdings, diese Konsequenz (s. u.) hat Husserl nicht ge-
zogen und auch noch nicht ziehen können, da er sich ja gerade erst mit viel Mühe aus
der »Empirie« der »Geradeauseinstellung« zur »transzendentalen Grundlegung« em-
porgearbeitet hat und, durch diese hindurchgehend, sich erst langsam an einen lebens-
weltlichen Erfahrungsboden herantastet.
72 Sh. hierzu Kap. C.I.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Phänomenologie‹ und der damit verbunden ›Strukturgenese‹ die Be-
dingungsform dieser Doppelstellung.

Dadurch, daß Husserl die transzendentale Geltungsstruktur
nicht preisgeben kann, meldet sich ein empirisch konnotierter Erfah-
rungsbegriff als nicht einholbares Residuum. Andererseits sieht sich
diese Geltungsstruktur in Frage gestellt, wenn genau diese Er-
fahrungsfelder hinsichtlich ihrer Boden schaffenden Genesen ent-
scheidende Bedeutung erlangen. Husserl verbleibt hier in der Patt-
stellung, die ihn zwischen Phänomenologie und Psychologie,
transzendentalem Bewußtsein und faktischer Gegebenheit lavieren
lassen.73

Die Frage nach dem »Ich« selber, des transzendentalen wie auch
des empirischen, bleibt bei Husserl unbeantwortet, ja wird gar nicht
als mögliche Frage erachtet. Es bildet ja die Voraussetzung für Erfas-
sen, Wahrnehmen, Erfahren überhaupt. Daß dadurch genau diese
Phänomenfelder in entscheidendem Maße restringiert werden, kann
daher nicht als Problemtitel auftauchen. Daß man nach den Voraus-
setzungen des »Ich« in philosophischer Weise fragen kann, wie dies
etwa Heidegger oder auch Levinas getan haben, kann Husserl noch
nicht sehen. Dies aber ist vermutlich auch ein Grund, weshalb zeit-
genössischen empirisch veranschlagten Erfahrungsbegriffen, wie sie
vom Pragmatismus über die analytische Philosophie bis hin zu Theo-
rien der Erfahrungswissenschaften reichen, nicht mit jener kritischen
Deutlichkeit begegnet werden kann, wie dies eigentlich in der Inten-
tion der Phänomenologie als Vernunftforschung liegt. So kommt es,
daß erfahrungswissenschaftliche Denkformen sich auf empirische
Forschungen berufen können, ohne daß die Halbheiten dieser Me-
thoden ein Problem darstellten oder gar kritisch eingeklagt werden
könnten. Sie sehen sich aufgrund ihrer Ergebnisse und Erfolge
schlechterdings im Recht und in gewisser Weise sind sie es auch. Sie
erhalten denn auch in der Tat kaum ein Korrektiv seitens phänome-
nologischer Forschungen, obwohl diese schon von ihrer Profession

188

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

73 E. W. Orth macht im Anschluß an Husserl gleichwohl auf zwei Aspekte aufmerksam,
die ich für interessant halte, da sie einerseits die Husserlsche Intention der Intentionali-
tät nicht preisgeben, andererseits aber auch weiterführende Überlegungen anbieten. Es
sind dies das Theorem der »Inter-Intentionalität« (E. W. Orth 1993, 333–351; ders.,
1999, 83 ff., 160 ff.) sowie das Phänomen der »Medialität« (E. W. Orth, 1999, 84 f.; ders.
2000, 13–44). Beide Topoi, insbesondere der letztere, suchen den transzendentalen Sinn
von ›Erfahrung‹, näherhin der kulturellen und lebensweltlichen Erfahrung, über das
Motiv der Gegenständlichkeit hinaus fruchtbar zu machen.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


her dazu imstande sein müßten. Auf der anderen Seite sieht sich die
Phänomenologie seitens transzendentalphilosophischen Denkens
dem Vorwurf ausgesetzt, sich entweder in Anschaulichkeiten und
Kleinanalysen zu verlieren oder nicht wirklich Innovatives in Sachen
philosophischer Begründungsarbeit auf die Beine zu stellen. Auch
darin scheint eine gewisse Berechtigung zu liegen, bedenkt man,
daß sich die Phänomenologie eigentlich von Beginn an die Erfor-
schung der Vernunft selber, und dies über ihre apriorische Geltungs-
truktur hinaus, auf die Fahnen geschrieben hat. Die wahren Stärken
der Phänomenologie aber, und diese betreffen nicht weniger als die
Erhellung und Auf-klärung von Vernunft und Welt, scheinen weder
für die eine noch für die andere Seite sichtbar werden zu können.

2.2 Fremderfahrung – eine Frage von analogischer Apperzeption,
Appräsentation und Einfühlung?

Husserls Konzept der »transzendentalen Intersubjektivität« sollte,
wie die abschließenden Passagen der »Pariser Vorträge« bzw. die
»V. Cartesianische Meditation« eindrücklich vor Augen führen, so
etwas wie den Schlußstein seiner Phänomenologie bilden. Nun
machte sich in seinen Analysen zunehmend bemerkbar, daß »Inter-
subjektivität« keineswegs in einer homogen ablaufenden Kommuni-
kationsgemeinschaft aufgeht, weder real noch ideal, sondern daß hier
ein eigentümliches Phänomenfeld aufsässig wird, das sich symmetri-
scher und übergeordneter Zugriffe entzieht. Gedacht und einbezogen
werden kann der Andere und der Fremde immer, sind sie aber darin
auch schon erfahren? Als Phänomenologe, d. h. als jemand, der sich
darum bekümmert zu fragen, wie etwas zu dem wird und geworden
ist, als was wir es wahrnehmen und verstehen, erfaßt Husserl diese
Differenz scheinbar intuitiv. So kommt es, daß der Andere und Frem-
de im Modus der ›Erfahrung‹ begegnen, also die neue Themen-
stellung der »Fremderfahrung« evozieren, die zur konstitutiven Vor-
aussetzung aller Intersubjektivität avanciert. Nun habe ich oben
(B.II.1.4) schon dieses phänomenologische Theoriestück der Fremd-
erfahrung bei Husserl angesprochen, durchaus schon mit kritischen
Implikationen, will aber hier etwas näher auf die Voraussetzungen
des Husserlschen Fremderfahrungs- und Intersubjektivitäkonzepts
eingehen. Damit ist die Absicht verknüpft, auf der einen Seite das
Anliegen Husserls in seiner Bedeutung zu würdigen – so etwa, worin

189

Kritische Anfragen

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der Vorrang transzendentaler Herangehensweise gegenüber empiri-
stischen Motiven besteht –, auf der anderen Seite aber auch auf Vor-
entscheidungen dieses Konzepts verweisen, die einer Erfahrung des
Fremden nur schwerlich gerecht zu werden vermögen.

Husserls intentionaler Angang ist von der Grundfrage moti-
viert, wie Welt überhaupt konstituiert werden kann, und unter wel-
chen Bedingungen dies möglich ist. Das Motiv der Fremderfahrung
mit seiner augenscheinlichen Differenz zur Eigenheitssphäre des
Subjektes erweist sich hierbei gleichwohl als kritisches Inzitament,
welches einer näheren Untersuchung bedarf.74 So findet das tran-
szendentale Moment der Selbstapperzeption in jenem der Fremd-
apperzeption dahingehend Erweiterung, daß die mit der bloßen
Selbstapperzeption gegebene Gegenständlichkeit relativiert bzw. auf
intersubjektiven Konstitutionsboden gestellt wird. Husserls diesbe-
züglichen phänomenologischen Gedankengang möchte ich daher
kurz skizzieren und tue dies in einer für unsere Fragestellung rele-
vanten systematischen Absicht: Das andere Subjekt, das immer auch
ein mir fremdes ist, kann nicht in der Weise apperzipiert sein, wie
dies die Objekte der Gegenstandswelt sind. Sie wären sonst keine
Subjekte, sondern Objekte. Aber wir erfahren die anderen immer
schon als Subjekte, Subjekte mit den scheinbar gleichen und uns ähn-
lichen Grundbedingungen, die eben ein Subjekt als intentional fun-
gierendes auszeichnen. Wie kann verstanden werden, daß wir den
Anderen einerseits im Modus der Gegenständlichkeit, also mehr oder
weniger in objektiver Gestalt, andererseits als Subjekt mit entspre-
chender intentionaler Eigenheitssphäre wahrnehmen? Wie ver-
mögen wir diese Doppelerfahrung näherhin zu qualifizieren? Be-
kanntlich bedient sich Husserl hierzu der Ebene der leiblichen
Erfahrung. In meiner leiblichen Selbstapperzeption habe ich immer
schon den anderen als anderen Leib mitapperzipiert, aber nicht als
einfaches »Duplikat« meiner selbst, auf das ich sozusagen von mir
aus schließe, sondern so, daß der andere Leibkörper für mich »im
Modus Dort« appräsentiert wird. Der Andere ist das »alter ego«, des-
sen »alter« darin besteht, daß es »dort« und nicht im »Hier« meines
ego, aber eben doch das Dort meines Hier ist. So kann das Ich, das
sich ja als dieses aus seiner »primordialen Welt« heraus erfährt, diese

190

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

74 Ich beziehe mich im folgenden vornehmlich auf die einschlägigen Paragraphen 52–
60, 62 aus der V. Meditation (Hua I, 143–168, 174ff.), sowie flankierend auf die späten
Textpassagen aus dem Nachlaß in Hua XV, Nr. 35–38 (Hua XV, 613–670).

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


seine »monadische« Eigenheitssphäre niemals überschreiten, es sei
denn in dem Sinne, daß es dem Anderen in seinem leiblich veranker-
ten Dort diese Eigenheitssphäre ebenfalls zuschreibt. Der Originär-
erfahrung des eigenen Leibselbst korrespondiert die Analogerfah-
rung des Anderen. Was bleibt, ist ein »Kern«, der mich mit dem
Anderen zwar verbindet, dessen spezifische »Eigenart« als Anderer
aber nie erfaßt werden und »Erfüllung finden« kann. (vgl., auch zum
Folgenden, Hua I, 148 ff.) Gewiß, das »spezifisch leibliche Gehabe«
zeigt mir das immer schon Walten einer »Einfühlung«, läßt mich
gleichsam zum Anderen immer schon hingewendet sein. Allein, der
Andere bleibt darin in seiner Andersheit abgeblendet und entzogen,
was ich erfasse, ist das Andere, ein Allgemeines von Andersheit. Der
Andere erscheint sozusagen als Abstraktion meines Ego, die als »äu-
ßeres Gehabe« zum Ausdruck kommt. Was sich zeigt, ist eben bloß
ein Ausdruck, der deshalb etwas »ausdrücken« kann, weil er einer
»höheren psychischen Sphäre« entstammt, in die einfühlend ich der
»ungefähren Typik« bezüglich »meines eigenen Lebensstils« gewahr
werde. Äußere Gehaben wie des »Zornigen, des Fröhlichen etc.« ge-
hen demnach letztlich auf einen »mir empirisch [sic !] vertrauten Le-
bensstil« zurück. Was der mögliche Hintergrund von Zorn und Fröh-
lichkeit ist oder sein könnte, daß sich »dahinter« etwa ein völlig
anderes Kultur- und Weltverständnis verbergen könnte, kann darin
weder gesehen noch erklärt werden. »Lächeln« bspw. besagt im gan-
zen etwas anderes, wenn wir dies im Unterschied zum europäischen
Kontext vor einem japanischen Hintergrund analysieren.75 Als an-
thropologische Grundkonstante bliebe es nicht nur zu formalistisch
und auch nicht wirklich etwas zeigend, es forciert auch Mißverständ-
nisse, ja muß sich mit gegenseitigem »Unverständnis« begnügen. In-
nerhalb eines vertrauten Lebensstils kann ein Ausdruck wie Lächeln
durchaus »verstanden« werden, und dies vor dem Hintergrund inter-
subjektiver Bewährung. Im Falle fremdkultureller Erfahrung stoßen
wir hier an »unübersehbare« Grenzen. Verschärft stellt sich dieser
Sachverhalt bei Erscheinungsweisen wie etwa der Gewalt dar, die,
geht man nur von ihrem »Ausdruck« aus, lediglich oberflächenspezi-
fisch behandelt und dementsprechend sanktioniert werden, nicht
aber auf ihre gesellschaftlich-soziale und eben auch kulturelle Viel-
schichtigkeit hin verstanden werden kann. Reduziert man den Men-
schen auf einen wie immer gearteten anthropologischen Kern (Leib-

191

Kritische Anfragen

75 Vgl. Yamaguchi, I. 1997b.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gestalt überhaupt, Gestik überhaupt, etc.), sieht man sich unweiger-
lich genau jenen Problemzonen gegenüber, die sich als die weithin
bekannten Gefahrenpunkte und Unwägbarkeiten kultureller Diffe-
renzen entpuppen. Das Phänomen der Gewalt läßt sich durch den
Hinweis auf anthropologische Generalia jedenfalls nicht erläutern.

Husserl protegiert letztlich doch eine solche »allgemeine« Auf-
fassung des Menschseins, insofern er die Bedingungen intersubjekti-
ver Verständigung auf die »Funktionsgemeinschaft einer Wahrneh-
mung« (Hua I, 150) zurückführt, die sich denn auch darin bestätigt,
daß »dasselbe Naturobjekt in den möglichen Gegebenheitsweisen des
Anderen« präjudiziert wird. »Das wiederholt sich mutatis mutandis
für die nachmals konstituierten höherstufigen Weltlichkeiten der
konkreten objektiven Welt, wie sie als Menschen- und Kulturwelt
für uns immer da ist.« (153) Die objektive Natur wird als intersub-
jektiv konstituierte erfaßt, so daß alle Welterfahrung und alle Welt-
geltung auf der »Vergemeinschaftung der Monaden« (vgl. 166 ff.)
aufruht.76 Man sieht auch hier: Der Weltaspekt als »objektiver«
bleibt derselbe, ob er nun transzendental-subjektiv oder transzen-
dental-intersubjektiv angegangen wird. Die von Husserl doch augen-
scheinlich als entscheidend eingeführte Fremderfahrung erweist sich
letztlich als ohne weitere Auswirkungen für die Frage von Welt-
erfahrung. Wo aber bleibt dann der konstitutive Sinn der Fremd-
erfahrung, wo bleibt das Anstößige des Fremden, wenn es nur dazu
dient, die für alle Subjektivität vergleichsweise triviale Selbstver-
ständlichkeit intersubjektiver Konstitution anzugliedern? Wenn da-
her die aufgrund der Fremderfahrung möglichen Veränderungen und
Andersheiten, die ja auch die Eigenheitssphäre des Ich betreffen,
nicht in ihren konstitutiven Auswirkungen und Konsequenzen er-
faßt werden, dann muß naturgemäß auch die Möglichkeit unter-
schiedlicher Welterfahrungen, überhaupt die Möglichkeiten pluraler
Welten, abgeblendet bleiben. So ist etwa die Natur »natürlich« für
alle Menschen Natur. Gleichwohl stellt sie sich doch, je nach kultu-
reller, klimatischer und geopolitischer Situierung, im ganzen jeweils
anders dar. Natur ist nicht gleich Natur. Es besagt etwas, wenn, wie
hauptsächlich im westlichen Kontext, die Natur mehr als Ressource
gilt, deren Kapazitäten von Rohstoffgewinnung bis hin zur Erholung
für Psyche und Physis des Menschen reichen, während dessen sie,
wie dies mutatis mutandis für die asiatischen Kulturen zutrifft, eine

192

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

76 Vgl. hierzu auch Hua XV, 634ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nichtverobjektivierbare Allumfassendheit anspricht, die den Men-
schen in die Natur zurückstellt und ihn von daher kommend ver-
steht. Hat sich auf der einen Seite der Mensch als kulturelles Wesen
über die Natur erhoben, wodurch der Verobjektivierung und Ab-
zweckung der Natur Vorschub geleistet wurde, so versteht er sich
auf der anderen Seite als Mitgestalter der Natur, wodurch diese sel-
ber zu einem gleichsam höheren Subjekt wird. Man sieht unschwer
den grundsätzlichen Unterschied, der mit dem Verweis auf eine für
alle in gleicher Weise geltende Natur gar nicht erst erfaßt werden
kann, obwohl er für das jeweilige Kulturverständnis und d. h. auch
Naturverständnis und Menschenbild konstitutiv ist. Ich erwähne die-
sen Zusammenhang, weil Husserl hier in gewisser Weise einem Ka-
tegorienfehler unterliegt. Er identifiziert ›Natur‹ und ›Naturbezug‹
mit ›Objekt‹ und ›Objektbezug‹ überhaupt, als ob ›Natur‹ nur eine
Erscheinungsweise intentionaler Gegenständlichkeit wäre. Was aber,
wenn ›Natur‹ in einer wichtigen Hinsicht gar nicht im Modus der
Gegenständlichkeit erfahren wird und auch gar nicht wahrgenom-
men werden kann – wie dies etwa die japanische Naturerfahrung
und Ästhetik eindrucksvoll demonstrieren –, sondern als ein Gesche-
hen gesehen wird, an dem der Mensch wesensmäßig Anteil hat, so
daß er als Teil der Natur erst den Sinn seines Menschseins erfährt?
›Intentionaliter‹ bleibt Fremderfahrung ausgeschlossen, insofern dar-
in immer schon etwas apperzipiert, also verstanden ist. Verstandenes
Fremdes aber ist und war nie wirklich fremd; ja es scheint geradezu
ein Index für »Fremdheit« zu sein, daß es sich in dem Maße entzieht,
in dem ihm ›intentional‹ beizukommen versucht wird. Allerdings –
und dies ist in der Tat der punctum saliens –, einem Menschen, der
sich auf ein solches »Fremdes«, wie etwa das völlig andere Natur-
erleben japanischer Ästhetik und Religiosität, nicht einläßt oder
nicht einlassen kann, ist mit nichts diese fundamentale Differenz
plausibel zu machen. Er wird immer in seine apperzeptiven Bahnen
verstrickt bleiben, weil diese ja zu den Grundbedingungen seines ei-
genen Daseins zu gehören scheinen. Wenn aber ›Fremderfahrung‹
schon hochgradig problematisch ist, wie sollten dann Erfahrungen
anderer, pluraler Welten möglich sein? Husserl scheint diese konsti-
tutive Problematik nicht registriert zu haben und so versteht er die
allumfassende Natur als Objektivität schlechthin, in die die einzel-
nen Kulturwelten eingegliedert sind.77

193

Kritische Anfragen

77 »In weiterer Folge käme in Betracht das von der angedeuteten Problematik unab-

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Indem Husserl also auf der Primordialität der Eigenheitssphäre
beharrt und von dieser aus auf den Anderen zugeht, und indem er
zugleich damit die Eigenheitssphäre des Einzelsubjektes als transzen-
dentale Form ansetzt, kommt er in große Schwierigkeiten, ja er
scheint sich in Widersprüche zu verstricken. Er muß, um diesem Di-
lemma auszuweichen, eine »transzendentale Intersubjektivität« an-
nehmen, welche alle anderen Analysen fundieren soll. Was aber soll
die transzendentale Intersubjektivität zur transzendentalen Subjek-
tivität hinzubringen können, was diese nicht selber schon leistet?
Anders gefragt: Kann Transzendentalität auf das Einzelsubjekt redu-
ziert werden, ohne in überwunden geglaubte Psychologismen zu-
rückzufallen? Was also ist der Grund für die Annahme einer tran-
szendentalen Intersubjektivität? Nun, wie unsere Analysen auf
verschiedenen Ebenen zu Tage förderten, erahnt Husserl durchaus
dieses phänomenologische Desiderat, das durch die intentionale
Grundstruktur hervorgerufen wird. Sie vermag Phänomene der
Fremderfahrung, der Erfahrung der Andersheit des Anderen sowie,
damit zusammenhängend, der »transzendentalen Sozialität« nicht in
der zu wünschenden Weise zu fassen und aufzuzeigen.78 Der Rekurs
auf die intersubjektive Begründungsebene und deren Phänomenfel-
der möchte diesem Dilemma abhelfen, allein die Grundzüge tran-
szendentaler Apperzeption in ihrer intentionalen Grundausrichtung
bestätigen dieses eher.79 80

194

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

trennbare und in gewissem Sinn korrelative Problem der Konstitution der spezifisch
menschlichen, und zwar einer kulturellen Umwelt für jeden Menschen und jede Men-
schengemeinschaft und ihrer obschon beschränkten Art von Objektivität. Beschränkt ist
diese Objektivität, obschon für mich und Jedermann die Welt konkret nur als Kultur-
welt gegeben ist und mit dem Sinn der Zugänglichkeit für Jedermann. Aber eben diese
Zugänglichkeit ist aus konstitutiven Wesensgründen (…) keine unbedingte. Sie ist darin
offenbar unterschieden von der absolut unbedingten Zugänglichkeit für Jedermann, die
wesensmäßig zum konstitutiven Sinn der Natur, der Leiblichkeit und damit des psycho-
physischen Menschen (…) gehört.« (Hua I, 160) [kursiv, G. S.] – Und weiter: »Kehren
wir zu unserem Fall der Kulturwelt zurück, so ist auch sie als Welt von Kulturen orien-
tiert gegeben auf dem Untergrunde der allgemeinen Natur und ihrer raumzeitlichen
Zugangsform, die für die Zugänglichkeit der Mannigfaltigkeiten der Kulturgebilde und
Kulturen mitzufungieren hat.« (162)
78 Sh. hierzu unten Kap. C.II.3; vgl. auch Rombach 1994a, 217ff.
79 Unter sprachkritischer Hinsicht sieht sich dieser Befund durchweg bestätigt. Husserls
Satzbaugefüge setzt stets beim »Ich« an und spricht von diesem her auf zu Zeigendes zu.
Es ist das »Ich«, das »fungiert«, sei es aktivisch, passivisch, leiblich oder sonst wie ange-
setzt. Vgl. hierzu, da besonders auffällig, Hua XV, 644ff.., 261 ff., passim.
80 Genau an diesen Fragepunkten setzt das, wie ich meine, nach wie vor gültige Werk

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Manche Interpreten raten daher überhaupt von einer transzen-
dental motivierten Herangehensweise ab, mit dem Hinweis auf die
»Realitäten und Gegebenheiten«, wie sie nun einmal sind. Intersub-
jektivität und Sozialität sind Fakten, und es bedarf nur ihrer klären-
den Beschreibung. Der Rückgriff auf G. H. Mead scheint hier eine
Lösung anbieten zu können, gerade auch dann, wenn man sich sozi-
alwissenschaftlich und empirisch legitimiert. Nun hat Mead zwar die
weitaus detailreicheren Analysen zur Intersubjektivität anzubie-
ten,81 aber, da er gemäß empirischer Diktion sozialbehaviouristischer
Herkunft verfährt, bleiben die transzendentalen Grundlagen und
Einsichten außer Betracht. Paradigmatisch kann hier auf sein »drei-
seitiges« Beziehungsmodell zwischen »I« (Ich), »Me« (ICH) und »the
Other« verwiesen werden, welches die Grundlagen gesellschaftlicher
und individueller Prozesse erklären möchte. »Das ›Ich‹, in dieser Be-
ziehung zwischen ›Ich‹ und ›ICH‹, ist also etwas, das sozusagen auf
eine gesellschaftliche Situation reagiert, die innerhalb der Erfahrung
des Einzelnen liegt. Es ist die Antwort des Einzelnen auf die Haltung
der anderen ihm gegenüber, wenn er eine Haltung ihnen gegenüber
einnimmt.« (Ebd. 221) Diese Verschränkung beider Seiten sieht sich
schließlich auf einer dritten Ebene »gesellschaftlicher Haltungen«
(222 ff.) und »Aktivitäten« (320 ff.) noch einmal miteinander »ver-
schmolzen«, dergestalt daß darin allererst die eigentliche »Identität«,
das Identitätsempfinden mit der Gruppe wie ein gesellschaftliches
Identitätsgefühl, das schließlich auch Phänomene wie den Patriotis-
mus etc. erklären soll, zur Erfahrung kommen. Was sich in einem
ersten Hinblick durchaus überzeugend ausnimmt, da es in der Tat
um intersubjektive Konstitutionsprozesse von Individuum und Ge-
sellschaft zu gehen scheint, erweist sich bei näherem Hinsehen indes
als ein Denkmodell, das sich gänzlich mechanistischer, auf Reiz-Re-
aktions-Schemata und Anpassungstheoremen basierender Vorstel-
lungen verdankt. Kommunikationsprozesse werden nach Modellen
der Anpassung eines Organismus an den anderen und diese wieder-
um an die situative Umwelt etc. verstanden, Vorgänge, die vor aller
Verbalisierung schon gestisch ablaufen. Mead meint damit über-
haupt die Frage von »Sinn« und seiner Erstellung beantworten zu

195

Kritische Anfragen

»Der Andere« von M. Theunissen (1977) an, indem es im Ausgang von Husserls tran-
szendentalem Intersubjektivitätstheorem zu einer sozialontologischen und -phänome-
nologischen Dialogik durchbricht.
81 G. H. Mead 1998.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


können,82 allein seine Analysen weisen durchgehend Voraussetzun-
gen auf, die gerade erst Thema sein müßten. Meads Analysen man-
gelt es genau an der transzendentalen Einsicht, wonach die Bedin-
gungen der Möglichkeit von »Ich«, von »ICH«, von »Gesellschaft«
usw. zu eruieren wären, also zu fragen, wie es überhaupt zu diesen
kommen kann. Wie hängen etwa »Ich« und »Bewußtsein« zusam-
men? Muß ich nicht schon die transzendental-intentionale Einsicht
von Bewußtsein haben, um auf eine Definition wie die folgende über-
haupt kommen zu können: »Vielmehr stellt der Begriff ›Bewußtsein‹
(in einer seiner grundlegenden Verwendungen) eine bestimmte Art
der Umwelt in ihrer Beziehung zu sensitiven Organismen dar.« (378)
Oder: Worin bestünde der Sinn einer »gesellschaftlichen Kooperati-
on«, wenn diese vor den Prinzipien von Geist und Vernunft angesetzt
werden: »Geist und Vernunft setzt gesellschaftliche Organisation
und Kooperation innerhalb dieser gesellschaftlichen Organisation
voraus. Denken ist einfach der Einsatz der Vernunft des Einzelnen,
der Dialog zwischen ›Ich‹ und ›ICH‹. / Indem man die Haltung der
Gruppe einnimmt, regt man sich selbst dazu an, auf eine bestimmte
Weise zu reagieren. Diese Reaktion, das ›Ich‹, ist die Art, in der man
handelt. Handelt man so, dann stellt man der Gruppe sozusagen
etwas gegenüber und verändert sie dadurch.« (384) Mead scheint
für die Erklärung der einen Seite die jeweils andere stets voraus-
zusetzen. Wie etwa soll das ›Ich‹ etwas an der Gruppe verändern
können, wenn es doch erst von der intersubjektiven Verständigung
der Gruppe konstituiert wird? Auf der anderen Seite: Wie können
gesellschaftliche Organisation und Kooperation vorausgesetzt wer-
den, wenn diese doch erst über die intersubjektive Vermittlung der
Individuen ermöglicht werden? Mead fragt nur nach den internen
Beziehungsstrukturen der drei Grundpfeiler, ohne deren jeweiligen
Bedingungsaufbau gezeigt zu haben. Habe ich aber diese Pfeiler als
durchgehende Voraussetzung in Kauf genommen, ist der Schritt zu
empirischen Beschreibungen ein leichtes. Empirische Fakten aber als
Grundlagen der Beschreibung und Interpretation zu akzeptieren,
mag sozialwissenschaftlich einiges zutage fördern, philosophisch
bleibt der Erhellungswert mehr als bescheiden. Es sei denn, man ver-
suchte anhand des vorliegenden Materials die phänomenologischen
Strukturen, sprich das jeweilige Phänomen zu sehen und herauszuar-
beiten. Mead beschreibt, setzt aber darin die beschriebene Konstella-

196

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

82 Sh. etwa Kap. »Sinn«, a. a. O., 115ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


tion (Dreiseitigkeit bzw. Dreistufigkeit) voraus, deren Konstitutions-
geschehen doch erst zu zeigen wäre. Er nimmt die über die Einzel-
individuen gestisch verankerte Sinnerstellung der Gesellschaft
gleichsam als evident hin – was im übrigen einen Topos wie »Sym-
bolischer Interaktionismus« erklärt –, eine Voraussetzung, die Hus-
serl zumindest als offenes Kriterium für Fremderfahrung ansah.
Dadurch bleiben aber mindestens zwei grundlegende Aspekte unbe-
rücksichtigt: Einmal stellt er gar nicht die Frage, wie denn die kon-
stitutive Verbindung zwischen Individuum und Gesellschaft anzuge-
hen sei, er setzt wie selbstverständlich deren Konnex voraus. Aber
aus der gestischen Kommunikation zwischen Individuen ersteht noch
keineswegs eine Gesellschaft, es sei denn, man dehne deren Begriff so
weit, daß er von einem Gattungsbegriff in Form eines Termitenstaa-
tes oder ähnlichem kaum mehr zu unterscheiden ist. Zum anderen
operiert er mit einem für alle gleichermaßen geltenden Gesell-
schaftsbegriff, wiewohl dieser ja gerade erst durch die intersubjektive
Kommunikation in seinem Sinn erstellt werden soll. So kennt er
auch nicht Dissonanzen, Irritationen, Erfahrung von irreduzibler
Andersheit oder gar Fremdheit, welche die Vorstellung intersubjek-
tiver Strukturen als homogene Verlaufsformen im ganzen fragwür-
dig erscheinen lassen. Obwohl er also an einem intersubjektiv sich
erbringenden Gesellschaftsbegriff arbeitet, der qua Gesellschaft be-
ständig zur Debatte stünde, scheint er doch die Gegebenheit von
Gesellschaft (Institutionen etc.) vorauszusetzen, die es allererst phä-
nomenologisch zu generieren und zu erweisen gälte. Mead fehlt
gänzlich ein Bewußtsein für Asymmetrien und Brüche; Differenz-
erfahrungen, daß etwas gänzlich entzogen und unverständlich blei-
ben kann, sind ihm fremd. Und dies schon deshalb, weil ihm die
transzendentale Dimension abgeht, die ihn zumindest für die Hori-
zontgebundenheit allen Erfassen- und Wahrnehmenkönnens und da-
mit aller »Empirie« empfänglich machen könnte. So aber beschreibt
er empirische Gegebenheiten, die jeder schon kennt, die aber weder
eine Erhellungsfunktion haben noch etwas aufzeigten, was als Phä-
nomen in den empirischen Gegebenheiten steckt.

Ich habe hier, wenn auch nur andeutungsweise, auf Mead Bezug
genommen, da sein Konzept für Analysen zur Intersubjektivität in
besonderer Weise fruchtbar gemacht wurde83 und zudem als pragma-
tische Überwindung transzendentalphilosophischer Bewußtseinsphi-

197

Kritische Anfragen

83 Vgl. H. Joas 1989; J. Habermas 1992, 187–241.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


losophie verstanden wird. Gleichwohl, der Schritt zu einem empi-
risch angelegten, praxisbezogenen Lebensweltbegriff scheint mit
dem Verlust transzendentaler Bedingungsfragen erkauft. Nun könn-
te man ja auf diese verzichten, wäre da nicht das Problem, daß sie sich
beständig, d. h. aus Vernunftgründen, wieder melden. Dennoch wür-
de m.E. eine gegenseitige Bezugnahme zwischen Mead und Husserl
durchaus fruchtbar sein können, insofern mit Husserl die transzen-
dentale Notwendigkeit, mit Mead die empirisch abgelesenen, vielfäl-
tigen Intersubjektivitätsstrukturen Berücksichtigung finden wür-
den.84 Eine weitergeführte Phänomenologie der Intersubjektivität
und Sozialität könnte hier ebenso Anleihen nehmen wie eine weiter-
geführte und vertiefte Phänomenologie der Fremderfahrung. Es wird
aber auch offenkundig, daß weder die Vorrangstellung einer der bei-
den Seiten noch deren Doppelstellung einer transzendental-empiri-
schen Annahme der mit der Fremderfahrung, der Erfahrung des
Anderen und dem Intersubjektivitätsproblem auftretenden Problem-
stellung gewachsen sind, nicht zu reden von der Erfahrung der Dif-
ferenz und Pluralität kultureller Welten.

Gerade den letzteren Aspekt können weder Husserl noch Mead
ersehen, geschweige denn als veritable, die philosophischen Grund-
lagen ihres Ansatzes problematisierende Anfrage erkennen. So wird
in der Sache das Theorem der Intersubjektivität und Fremderfahrung
auf jenes der Interkulturalität übertragen, auch wenn diese Fragestel-
lung natürlich noch nicht bekannt sein konnte. Was für den »Ande-
ren« als leiblich verankertes Alter ego gilt, wird auf die »fremde
Welt« hin erweitert, so daß die intersubjektive Struktur Ich-Anderer
auf die gleichsam interkulturelle Struktur »Heimwelt-Fremdwelt«
hin appliziert wird. Jedesmal vorausgesetzt aber ist eine allen ge-

198

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

84 In der letzten Beilage Nr. LVI von Hua XV etwa kann man verfolgen, wie nahe sich
beide Seiten von ihrer Grundintention kommen, oder besser gesagt, hätten kommen
können. Ein Satz wie dieser könnte der Sache nach auch bei Mead gefunden werden:
»Für die Einfühlung ist der menschliche Körper nicht als Körper in Frage nach seinen
eigenwesentlichen und überhaupt rein körperlichen Beschaffenheiten, sondern sofern er
ein schlicht wahrnehmbares Aussehen hat. So ist alles behaviour des Menschen, sein
Mienenspiel, dem schlicht und eigentlichst Gesehenen ›Angesehenes‹. (…) Der erste
und einfachste Ausdruck ist der des leiblichen Aussehens als Menschenleib, er setzt
natürlich ›Sehende‹ und Verstehende voraus. ›Ich als Mensch‹ setze voraus die mich
Verstehenden – ich verstehe mich nicht direkt als Menschen, ich sehe mich nicht als
das in schlichter Einfühlung. Ich habe keine unmittelbare Erfahrung meiner, eine direk-
te Selbsterfahrung als menschliche Person, wie ich Erfahrung von anderen Menschen
direkt habe.« (Hua XV, 664f.)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


meinsame mit sich identische Welt – ähnlich dem Naturbegriff
(s. o.) –, von der aus gesehen Heim- wie Fremdwelten als »relative
Welten« gelten. Auch wenn Heim- und Fremdwelt immer eine kon-
stitutive Differenz bilden, insofern jede Heimwelt sich ihrer selbst
auch aufgrund der Absetzung von einer gleichwohl appräsentierten
Fremdwelt versichert, und zudem eine jede Fremdwelt von sich aus
gesehen selber eine Heimwelt ist, so daß eine Art Relativismus von
Heimwelten entsteht, so laufen diese letztlich doch auf eine allen
gemeinsame Welt hinaus.85 Husserl betont zwar, daß die Erfahrung
und das Verstehen des Fremden »eine noch unbestimmtere Hori-
zonterfahrung« ist als die intersubjektive Erfahrung innerhalb der
selben Heimwelt,86 aber sie ist eben eine Horizontfrage, die inten-
tional gebunden bleibt, was wiederum ein Subjekt jenseits der Welt
und der Welten prätendiert. So wie der Andere nicht als Anderer
erfahren wird, so auch die andere Welt nicht als Welt. Ihr ›Weltcha-
rakter‹ wird abstrahiert, d. h. gerinnt zum ›Horizont‹, was schlußend-
lich zum Theorem der Invarianz der Kulturwelten führt. Das heißt,
diese können gedacht oder auch imaginiert werden, sie können aber
weder erfahren noch aus ihrer Erfahrungswelt heraus verstanden
werden. Was aber ist dann von ihnen verstanden? Bestenfalls ihr
abstrahierter Weltbegriff, der die Kulturen zwar als variable Erschei-
nungsweisen des Kulturbegriffs begreift, der aber diese nicht als le-
bendige Kulturwelten erfassen kann. Die Kulturen sprechen gar
nicht als Kulturen, sie tauchen in ihrer lebendigen Erfahrungswelt
schlechterdings nicht auf. Ein abstrahierter Weltbegriff ist so, genau
verstanden, nur im Modus des Horizontbegriffs möglich. Wer also
wie Husserl von ›Welt‹ spricht, es mag wie auch immer konnotiert
sein, meint eigentlich ›Horizont‹, ein wie es scheint kleiner termino-
logischer Unterschied, der aber, wie sich zeigen wird, von fundamen-
taler Bedeutung ist. Konsequenzenreich wird dieser Unterschied
schon anhand der scheinbar einfachen und doch schwierigen Frage,
wie ich denn, der ich aus der lebensweltlichen Praxis meiner Heim-
welt komme und bestimmte Wertvorstellungen und Normen mit
mir führe, jemals in eine andere Heimwelt Eingang finden kann,

199

Kritische Anfragen

85 Vgl. Hua VI, 148ff., 229 ff.; Hua XV, 214ff., 227 ff.
86 Hua XV, 233. »(Z)u wirklich explizitem Verstehen, zu wirklicher Erfahrung des An-
deren und sich voll herstellender Erfahrungsgemeinschaft mit ihm gehört, dass ich seine
Heimwelt, die für ihn jeweils vorhanden ist, wirklich kennenlerne bzw. die heimatliche
Menschheit in ihrem umweltlichen Leben, Wirken, Schaffen, in der diese Heimwelt
ihren Seinssinn bekommen hatte und noch weiter bekommt.« (Ebd.)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ohne dabei die für meine Heimwelt konstitutiven Momente preis-
zugeben? Kann ich aber überhaupt diese jemals preisgeben, ohne, da
diese mich doch allererst konstituieren, Verlust meines Ich? Ver-
schärft stellt sich diese Frage auch dort, wo man in der möglichen
Begegnung von Heimwelt und Fremdwelt eine Relativität unter-
stellt, die einerseits zwar immer schon gegeben scheint, andererseits
aber die jeweilige Welt gerade nicht ernst nimmt und nicht ernst
nehmen kann. Was die fremde Welt glaubt erfahren und verstehen
zu können, decouvriert sich als analoge Übertragung meiner Heim-
welt, mit der Konsequenz, daß sich die Fremdwelt nicht nur nicht
verstanden fühlt, sondern mit Verständnislosigkeit und Ratlosigkeit
reagiert, die von Mißtrauen und Abkehr begleitet werden.87 Der
Schritt zu gegenseitiger Verachtung ist nicht weit, und die zuneh-
mende kriegerische Gewalt ist nicht von der Hand zu weisen, gerade
dann, wenn man sie nicht einfach psychologisieren oder den Gut-Bö-
se-Schematismen – hier die vernünftige Welt, dort der Terror – zu-
rechnen will, sondern auf die viel weitergehende Frage der Begeg-
nung von Heim- und Fremdwelt und schließlich der kulturellen
Welten bezieht.

2.3 »Eurozentrismus« und Telosdenken und die Vorentscheidungen
von Heimwelt und Fremdwelt

Das wohl hervorstechendste Merkmal der Husserlschen Philosophie
besteht m.E. darin, daß er die Grundbegriffe und Voraussetzungen
des philosophischen Denkens so auf ihre Geltungsfunktion und Wis-
senschaftlichkeit hin untersuchte, daß sie nur als erfahrene und zur
Erscheinung kommende überzeugen und evident werden können.88

Zugleich, und dies unterscheidet ihn noch einmal von seinen Vorgän-

200

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

87 Vgl. hierzu auch S. Strasser 1991, 92–103, hier 102.
88 Dieser Konnex bezeichnet recht eigentlich das Eintrittstor der Phänomenologie, da
hier, so Husserl, »die längst erfühlte und doch stets verborgene Dimension des ›Tran-
szendentalen‹ wirklich zu Gesicht, zu direkter Erfahrung kommt. Der in seiner Unend-
lichkeit eröffnete Erfahrungsboden wird alsbald zum Ackerfeld einer methodischen Ar-
beitsphilosophie, und zwar in der Evidenz, daß von diesem Boden aus alle erdenklichen
philosophischen und wissenschaftlichen Probleme der Vergangenheit zu stellen und zu
entscheiden sind.« (Hua VI, 104) Die grundsätzliche Kritik an der Kantischen Transzen-
dentalphilosophie, deren Kritik nach Husserl notwendig zur Phänomenologie führt, ist
offenkundig. (Vgl. Hua VI, § 28 ff.)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gern, sieht er die Krise genau dieser Wissenschafts- und Philosophie-
kultur als deren inneres Wesensmerkmal, insofern diese ihren Vor-
aussetzungsboden der Lebenswelt verlassen oder gar vergessen hat.
Die Krise stellt so nicht nur eine Krise von Wissenschaft und Ver-
nunft dar, sie ist auch eine Krise der Kultur, oder wie Husserl sagt,
»die Krisis des europäischen Menschentums«. Sie betrifft den Men-
schen als ganzen, als Vernunftwesen, als Kulturwesen wie als Wis-
senschaftsmenschen.

Es bleibt abschließend gleichwohl zu fragen, ob Husserls Kon-
zept, obwohl es ja auf prinzipielle Geltung hin angelegt ist, und das
heißt mit universalem und globalem Anspruch antritt, nicht doch der
abendländisch-europäischen Denkfigur, also auch einer bestimmten
Kultur verhaftet bleibt? Nun kann sich ein solcher Einwand natürlich
nicht mit dem Hinweis auf eine kulturelle Relativität begnügen wol-
len, derzufolge es neben Europa noch andere Kulturen und Denkwel-
ten gibt. Diese von außen herangetragene Feststellung wäre nicht
nur trivial, ihr fehlte auch die Leistung der Epoché, die allererst zu
den Konstitutionsbedingungen hinführt, die, wie Husserl zeigt, Eu-
ropa zu Europa als einem geistigen und vernünftigen Programm
macht. Der Topos des »geistigen Europa« greift ja auf die »Urstif-
tung« des griechischen Geistes zurück, der nicht weniger als der phi-
losophischen Einstellung schlechthin zum Durchbruch verhalf. Was
sich dort als eingeborene Idee manifestierte, dem wohnt von Anfang
an ein Telos inne, dem es zu folgen gilt und dem die nachfolgenden
Menschengenerationen und Epochen denn auch folgen sollten. Die
Logik des Telos, seine »Teleologie« ist systematischer Natur, insofern
es in ihr um die Grundbedingungen des Denkens überhaupt, der un-
bedingten Wahrheit ebenso wie der sich beständig vertiefenden
Selbstklärung der Begriffe und Kategorien geht. Die Vernunft muß
zur Vernunft kommen, und dies zu leisten ist der Mensch aufgeru-
fen. Darin besteht die »unendliche Aufgabe«, die allein in »absoluter
Selbstverantwortung« und »Selbstbesinnung« zu erbringen ist. Mit
Telos ist also dieser unendliche Sinn gemeint, auf den die Vernunft
qua Vernunft ausgerichtet ist. (Vgl. Hua VI, 12 ff.)

Sind nun alle kulturellen Welten zunächst einmal von ihrer ge-
meinsamen Lebenswelt und Gemeinschaftserfahrung geprägt, so
weist der teleologische Gedanke den Menschen an, aus seinen kultu-
rell situierten Lebens- und Sonderwelten herauszutreten, also das
spezifisch »Heimweltliche« zu verlassen. Früher oder später wird
sich eine jede Heimwelt transzendieren. Genauer gesagt: sie hat sich

201

Kritische Anfragen

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


immer schon transzendiert auf »Welt überhaupt«, nur daß ihr dies
nicht deutlich war. Das europäische Programm, das heißt das Para-
digma von Philosophie und Wissenschaft, erweist sich so nicht mehr
nur als spezifisch europäisch im Sinne kultureller oder gar geogra-
phischer Zugehörigkeit, es erweist sich als jenes Programm, als wel-
ches die Vernunft als allgemeine und notwendige Instanz des
Menschseins heraustritt, die schließlich für alle Menschen und Kul-
turen zu gelten hat. Der »Begriff Europa« besteht also in dieser »hi-
storische(n) Teleologie unendlicher Vernunftziele« und der Diagnose
der Krisis kann allein mit der Therapie der »Wiedergeburt Europas
aus dem Geiste der Philosophie« geantwortet werden. (Hua VI,
347 f.) Daß es noch andere Philosophien soll geben können, stellt sich
von Husserls Denken her als »undenkbar«, wenn nicht gar als »Wi-
dersinn« dar.

Gleichwohl blieb Husserl hoch sensibel für die konstitutive
Kraft der Fremderfahrung, die ja auch in der Differenz zwischen
Heim- und Fremdwelt zum Tragen kommt. Ob dies allerdings aus-
reichend ist für eine Begründung bzw. eine Phänomenologie inter-
kultureller Konstellationen, muß bezweifelt werden. Einerseits pro-
tegiert Husserl im Rahmen der universalen Idee der Philosophie den
Gedanken einer »Übernation«89, andererseits identifiziert er diese
mit Europa.90 Nun ist auffallend, daß Husserl bei der näheren Erläu-
terung »der geistigen Gestalt Europas« (Hua VI, 319 ff.) dieses Euro-
pa gegenüber anderen, historischen und kontemporären Kultur-
gestalten mit den Hinweisen auf eine »eigenartige Verbundenheit«
und »innere Verwandtschaft im Geiste« hervorhebt, die Europa in
»Geschwisterlichkeit« und »Heimatlichkeit« eint. Die Frage ist nun,
warum Husserl dieses Vertrautheitsempfinden des Europäers nicht
auch den anderen Kulturen und »Übernationen« konzediert, sondern
diese im Verhältnis zum »Einzigartigen« Europas als fremd und da-
her als nicht erstrebenswert erachtet. Husserl leitet aus dem entele-
chialen Gedanken der Geistgestalt Europas einen Universalanspruch
ab, der für alle Kulturen Geltung haben soll. Wie anders wäre ein
Passus wie dieser zu verstehen? »Wir stellen die Frage: Wie charak-
terisiert sich die geistige Gestalt Europas? Also Europa nicht geogra-
phisch, landkartenmäßig verstanden, als ob danach der Umkreis der

202

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

89 Vgl. den Brief an Lévy-Bruhl, in: E. Husserl 1994b, Bd. VII, 156–159.
90 Husserl erwähnt in diesem Passus zwar auch China, führt dies aber im Gegensatz zu
Europa nicht weiter aus.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


territorial zusammenlebenden Menschen als europäisches Men-
schentum umgrenzt werden sollte. Im geistigen Sinn gehören offen-
bar die englischen Dominions, die Vereinigten Staaten usw. zu Euro-
pa, nicht aber die Eskimos oder Indianer der Jahrmarktsmenagerien
oder die Zigeuner, die dauernd in Europa herumvagabundieren.«
(Ebd. 318 f.) Und Husserl fährt fort: »Es handelt sich hier offenbar
unter dem Titel Europa um die Einheit eines geistigen Lebens, Wir-
kens, Schaffens: mit all den Zwecken, Interessen, Sorgen und Mü-
hen, mit den Zweckgebilden, mit den Anstalten, den Organisationen.
Darin wirken die einzelnen Menschen in mannigfachen Sozietäten
verschiedener Stufen, in Familien, in Stämmen, Nationen, alle inner-
lich geistig verbunden und, wie ich sagte, in der Einheit einer geisti-
gen Gestalt. Den Personen, Personenverbänden und all ihren Kultur-
leitungen soll damit ein allverbindender Charakter erteilt werden.«
(Ebd.) Was Husserl hier beschreibt, trifft aber genauso auf andere
große Kulturgebilde zu, ja hat diese erst zu Kulturen gemacht. Nichts
liegt auf der Hand, hier Europa eine Vorreiterstellung zuzuweisen.
Gewiß, »Europa« mag, eben aufgrund von Philosophie und Wissen-
schaft, über mehrere Jahrhunderte hinweg federführend gewesen
sein, allein diese Einschätzung scheint unter heutigen Bedingungen
multikultureller und schließlich auch interkultureller Konstellatio-
nen reichlich veraltet. Schon die Barbareien, die im 20. Jahrhundert
den »europäischen Geist« heimsuchten und die keineswegs von au-
ßen kamen, sollten eine gewisse Vorsicht walten lassen. Wie immer
man die Sache gewichtet, mir scheint, daß Husserls Darstellung von
»Europa« von der Sache her durchaus zuzustimmen ist, allein der
damit verbundene Exklusivitätsanspruch entbehrt der Grundlage.
Um es salopp auszudrücken: Husserl kannte eben nur die europäische
Geistes- und Kulturgeschichte bzw. jene »Kulturgeschichten«, die
von Europäern in deren Selbstverständnis von Europa und der Welt-
geschichte geschrieben worden waren. Chinesisches, japanisches,
überhaupt asiatisches Denken war ihm ebenso fremd und unbekannt
wie arabisches, afrikanisches, usw. Die Fremdwelten waren ihm tat-
sächlich fremd, und sie waren dies vor allem deshalb, weil ihnen von
der Heimwelt Europas aus betrachtet bloß der formale Indikator des
Unzugänglichen zukommt.

Ich will dennoch etwas näher auf die Konstellation Heimwelt-
Fremdwelt eingehen, zum einen, weil diese wichtige Implikationen
birgt, zum anderen, weil mit diesem Theorem gerade in der Phäno-
menologie auf fruchtbare Weise weitergearbeitet wurde. D. Lohmar

203

Kritische Anfragen

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


hebt in direktem Anschluß an Husserl das »einstimmige System von
Selbstverständlichkeiten« hervor, das für eine jede Heimwelt konsti-
tutiv ist. Zugleich sind darin immer schon alle anderen, möglichen
und auch unmöglichen Fremdwelten apperzipiert, eine Verbindung,
die auf das Modell der »einen Welt« mit ihrem offenen Unendlich-
keitshorizont hinausläuft. Die Einstimmigkeit der Heimwelt sieht
sich gleichwohl durch fremde Heimwelten herausgefordert, erfaßt
ihre und die Grenzen der anderen Heimwelten, was sie sich gegen-
seitig relativieren läßt und zu einer »Überwindung des heimwelt-
lichen Ethos« führt.91 Nun, dieses Modell basiert letztlich auf der
Grundannahme, als gehe die Fremderfahrung in »analogischer Ap-
perzeption« auf, was im Anschluß an Husserl einerseits ja kon-
sequent erscheint, was aber andererseits die mit dem Fremden ge-
gebene Herausforderung bezüglich der Erfahrung der fremden Welt
als Welt und damit verbunden einer korrigierenden Erfahrung der
Heimwelt unterschätzt und dementsprechend auch unterminiert.
(Sh. oben Kap. B.II.2.2.) Die fremde Welt taucht nicht wirklich auf,
weder in ihrer faktischen Befremdung noch in ihrem eigenen Welt-
charakter. Sie begegnet lediglich als »Unbekanntes« und »Unver-
ständliches«, was wiederum nur im »Modus der Bekanntheit«
statthaben kann. Ich habe zwar einen allgemeinen »Kern der Be-
kanntheit«, die fremde Welt aber bleibt stumm.

Unter einer ähnlichen Hinsicht nähert sich K. Held dem Phäno-
men von Heimwelt und Fremdwelt, wobei es ihm stärker auf die
»Begegnung« beider und der damit verbundenen Konsequenzen an-
kommt. »Erst vor dem Hintergrund der Begegnung mit dem Frem-
den erlebt man das Heimische auch als das Heimatliche, als Zu-
hause.«92 Das Eigene der Heimwelt ist mehr ein »offener Prozeß
einer fortdauernden ›Aneignung‹«, wodurch zugleich der »Hori-
zont« meiner Heimwelt deutlich wird, der »als Grenze«, und das
heißt in seiner »Endlichkeit« erfahren wird. (Ebd. 311 f.) So sind die
jeweiligen Heimwelten durch eine »relative Endlichkeit« ausgezeich-
net, der man sich aufgrund der jeweils eigenen generativ-histori-
schen Lebenswelt nicht entziehen kann. Genau aus diesem lebens-
weltlichen Hintergrund speist sich ja die Vertrautheit und das
heimweltliche Empfinden. Nun kann aber die horizonthaft gebunde-
ne Grenze der Heimwelt nur dann als endliche erfahren werden,

204

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

91 Vgl. D. Lohmar 1993, 67–95.
92 K. Held 1991a, 305–337, hier 308.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wenn sie sich mit den Andersheiten der Fremdwelt konfrontiert. Al-
lein für sich genommen liefe jede Heimwelt zu einem Absolutismus
ihrer selbst auf, schon allein deshalb, weil in ihr »Welt überhaupt«
implizit steckt. Husserl habe zwar die Endlichkeit der Lebenswelten
wiederholt betont, er hat diese aber vorschnell als abgeschattete Ho-
rizonte der einen Welt interpretiert, was zur Voraussetzung hat, daß
diese eine Welt wie ein »Gegenstand« angesetzt wird, an dem sich als
dem mit sich Identischen alle Erscheinungsweisen allererst zeigen
können. (Vgl. ebd. 327) »Aber Welt ist kein Gegenstand, sondern
Horizont für die Erfahrung von Gegenständen.« (328) Dies ent-
spricht wiederum aufs Genaueste dem Husserlschen Phänomenolo-
giebegriff, allein es stellt sich die Frage, ob Husserl diesen auch für
das Phänomenfeld von Heim- und Fremdwelt in der gewünschten
Weise fruchtbar gemacht hat. »Gegen die Verführung, die im Unend-
lichkeitscharakter der Welt als Idee liegt, gilt es, sich entschiedener
als Husserl auf die Endlichkeit der Heimwelt zu besinnen.« (331)
Nun macht sich Held keineswegs für einen Relativismus der Heim-
welten resp. der Kulturwelten stark, im Gegenteil, er sieht, ganz in
Entsprechung zu Husserl, in den mit den Griechen anhebenden Ur-
stiftungen überhaupt erst die Möglichkeit gegeben, über die einzel-
nen Heimwelten hinauszugelangen, eine Bewegung, die allererst die
einzelnen Kulturen sich als relativ und endlich erfassen läßt. »Alle
bislang introvertierten Heimwelten sind nunmehr dazu bestimmt,
sich füreinander zu öffnen, aber unter Bewahrung der Eigenart ihres
letztlich im Mythos verankerten Lebensnormalstils.«93 Held stimmt
der »Europäisierungsthese« Husserl durchaus zu, erweitert deren
Begründung aber mit dem Hinweis auf das Motiv der »Gebürtlich-
keit«, das die bekannten Grundpfeiler der Idee der Unendlichkeit, der
theoria, des logon didonai, der Würde, der Freiheit u. a. auf ihre
Weltoffenheit hin anspricht, was zudem einen Demokratisierungs-
prozeß freisetzt, der bis zum »genuin europäischen Gedanken der
Menschenrechte« (ebd. 27) führt. Er schließt sich im Prinzip den
Husserlschen Ergebnissen an, er macht nur stärker als dieser auf das
Endlichkeitsmotiv der Lebens- und Heimwelten aufmerksam, was
nicht eo ipso auf der Hand liegt, besteht doch die Überwindung der
heimweltlichen Beschränkung bei Husserl im auf Unendlichkeit hin
angelegten Telosgedanken des europäischen Geistes. Für Held sorgt
aber gerade dieser, recht verstanden, für den Endlichkeitscharakter

205

Kritische Anfragen

93 K. Held, 1989, 13–39, hier 24.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der kulturellen Heimwelten. »(Es) bleibt nur die ausdrückliche Wie-
deranerkennung des Eigenrechts der Heimwelten auf ihr Fortbeste-
hen als endliche Horizonte, und zwar entsprechend dem unverfälsch-
ten Geist der griechischen Urstiftung gerade im Blick auf ihre
Zusammengehörigkeit in der einen Welt. Politisch gewendet bedeu-
tet dies, daß die Abkehr der introvertierten Heimwelten voneinander,
die wesenhaft zur Feindseligkeit tendiert, überwunden wird, aber un-
ter Wahrung des Selbstbestimmungsrechts der Völker. (…) Europäi-
sierung meint in diesem politischen Sinne die Durchsetzung einer
durchgängigen heimweltlichen Föderalität für die planetarisch zu-
sammenwachsende Menschheit.« (Ebd. 35 ff.) Nun, Helds Option
scheint mir die Husserlsche Europäisierungsthese auf eine zeitgemä-
ße Form bringen zu können. Gleichwohl wären insbesondere zwei
Einwände zu machen: 1) Einmal abgesehen von dem doch spezifisch
griechisch-europäischen Zuschnitt verlagert sich die Fragestellung
Heimwelt-Fremdwelt in Helds Analysen auf die Konstellation, wie
Heimwelt zu Heimwelt steht. So wird zwar einerseits das Endlich-
keitsmotiv deutlich, andererseits verliert aber das Fremde seinen Sta-
chel. Es fordert weder heraus noch erschüttert es; die »Fremdwelt«
lädt nicht dazu ein, sie näher kennenlernen zu wollen, was für beide
Seiten, Heim- und Fremdwelt, aber förderlich wäre. Auch vermag sie
so nicht als radikale Infragestellung meiner Heimwelt aufzutauchen
und darin ernstgenommen zu werden. Das Fremde bleibt auch hier
eigentümlich abgeblendet. 2) Unmittelbar damit zusammen hängt
die Interpretation des ›Welt‹charakters als einem ›Horizont‹begriff.
Genau ein solcher hat »Fremde« im Prinzip immer schon verstanden,
was sich aber als trügerisch herausstellt, erscheint es so doch nur als
das Fremde der Heimwelt, also eigentlich nur als für die Heimwelt
konstitutives Moment. Hinzu kommt, daß die Horizontstruktur na-
turgemäß schon relativ veranschlagt ist, insofern jeder Horizont auf
andere und weitere Horizonte verweist und darüber hinaus die Viel-
falt der Horizonte wiederum auf einen Endpunkt, er mag »un-
endliche Idee« oder »Welt« heißen, fokussiert. Unter der Hand, so
scheint es, gerinnen die vielen Horizonte zu Horizonten der einen
Welt und »die eine Welt« trägt das Gesicht Europas.

Die Frage von endlichen Verfaßtheiten und unendlicher Idee
scheint gerade dort besonders brisant zu werden, wo es um die Heim-
welt-Fremdwelt-Konstellation geht. Einerseits ist mit Husserl das
transzendentale Projekt auf »Unendlichkeit« hin angelegt, anderer-
seits erfährt es sich heimweltlich, in kulturellen Größen gesprochen,

206

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


europäisch grundiert. Die mit der Krisisschrift aufgeworfene Frage
nach der lebensweltlichen Verankerung der transzendentalen Sub-
jektivität scheint in Nöte zu kommen, da sie erklären muß, wie le-
bensweltliche Erfahrung (Mundanität) einerseits als Vorausset-
zungsboden dienen kann, andererseits selber ein Konstitut des
transzendentalen Subjekts (Transzendentalität) ist. H. R. Sepp hat
sich dieser Problematik angenommen, indem er in dieser offenen
Frage die eigentliche »Krisis« erblickt.94 Vermochte Husserl die
Heim- und Lebenswelten nur als relative Horizonte zu sehen (XI,
499, passim), was sie im Verhältnis zur »Unendlichkeit« des tran-
szendentalen Subjekts »verendlicht«, so kehrt Sepp dieses Bezie-
hungsgefüge gewissermaßen um, indem er auf die grundsätzliche
»Verweltlichung« und »Verendlichung« des weltkonstituierenden
Prozesses der transzendentalen Subjektivität selber hinweist. (Ebd.
70 f.) Genau in dieser Differenz und Spannung zwischen faktisch ge-
gebenem Leben und transzendentaler Reflexion liegt die Krisis, ja
diese Differenz ist in ihrer grundsätzlichen Nichtüberschreitbarkeit
die Krisis. »Damit aber wird Krisis selbst zu einem wesentlichen
Grundmerkmal des Weltlebens.« (Ebd.) Die »Urscheidung von Mun-
danität und Transzendentalität« benennt die Krisis, die nicht ein be-
stimmtes Erscheinungsbild abgibt, das es zu beheben gilt, sondern die
die Grundverfaßtheit des Daseins überhaupt darstellt. »Krisis verliert
damit den negativwertigen Aspekt, denn so bestimmt ist Krisis un-
aufhebbar: Das Leben ist in diesem Sinn stets ein Leben in der Kri-
sis.« (Ebd.) Sepp möchte mit seinen Überlegungen gleichwohl die
»transzendentale Tiefe der Mundanität« aufweisen, was aber jetzt
soviel bedeutet, daß das Unendlichkeitsmotiv radikal verendlicht,
d. h. verweltlicht wird. Bezogen auf die Heimwelt-Fremdwelt-Frage
hieße dies – man könnte diesen Gedanken jedenfalls dahingehend
verlängern –, daß die einzelnen Welten stets schon in dieser inneren
Krisis der Unüberschreitbarkeit der Differenz von Mundanität und
Transzendentalität stecken, daß sie endlich und zugleich unendlich
sind und daß dies genau ihrer Selbsterfahrung entspricht. Anders
gesagt: Das die endlichen Horizonte übersteigende Unendlichkeits-
motiv sieht sich in die einzelnen Lebenswelten und deren Begeg-
nungsformen hinein vermittelt. Nun, die Husserlsche Konzeption
wäre damit gewiß verlassen – Sepp spricht denn auch von der »Gren-
ze der Phänomenologie« (72) –, gleichwohl scheint mir Sepps Gedan-

207

Kritische Anfragen

94 H. R. Sepp 1998, 59–73.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


kengang durchaus eine mögliche Weiterführung Husserls sein zu
können, gerade dann, wenn man die Fragen der Lebenswelt, der
Heim- und Fremdwelt als Krisensymptomatik der transzendentalen
Subjektivität selber zu lesen versteht. Kritisch anzumerken wäre
vielleicht, ob Sepp mit der Unterscheidung von Mundanität und
Transzendentalität – auch wenn er sie gerade in einer Gegenwendung
zu Husserl pointiert – nicht genau jene transzendentalphänomenolo-
gische Grundfigur restituiert, die er zu durchsteigen anstrebt.

S. Strasser hat sich ebenfalls der Heimwelt-Fremdweltproble-
matik bei Husserl angenommen, diese aber von Beginn an unter die
Leitfrage ihrer ethischen Dimension gestellt.95 So buchstabiert er zu-
nächst die Konstitutionsebenen der Heimwelt aus, um aber sodann
über die »relative Horizontstruktur« der einzelnen Welten hinaus
deren grundsätzliches Konfliktpotential zu benennen. Es gibt immer
schon »Fremde draußen, Fremde drinnen« (94 ff.), die Fremdwelt er-
scheint als »Gegenwelt« (97 ff.), ihr »relativer Sinn« wiederum stellt
nur vor neue Probleme (100 ff.), die dem Konflikt nicht gewachsen
sind. Strasser sieht einen Ausweg aus diesem Dilemma nur dann
ermöglicht, wenn – im Anschluß an Levinas – der gesamte, auf
»Wahrheit« und »Sein« gehende, ontologische Grundkonsens auf-
gekündigt wird zugunsten einer ethischen Dimension, die bean-
sprucht, vor aller »Reflexion« und »Apperzeption« anzusetzen.
(148 ff.) Vor aller Fremderfahrung und Fremdapperzeption geht es
um eine »ethische Erfahrung«, die »sich als empfänglich erweist für
den Anderen« (152) und die darin im ganzen die Struktur Heimwelt-
Fremdwelt aufbricht. Noch bevor ich den Anderen oder Fremden ap-
perzipiere, befinde ich mich schon in einer unhintergehbaren »Ver-
antwortung« dem Anderen und Fremden gegenüber, der ich mich
nicht entziehen kann. Die Differenz von Heim- und Fremdwelt wird
von der ethischen Differenz, in der ich mich vom Anderen her erfah-
re, abgelöst. Sah Strasser Husserls Spätphilosophie durchaus schon
ethisch motiviert, so vermag erst mit Levinas die ethische Dimension
als Bedingungsebene intentionaler Strukturen deutlich zu werden.
Macht nun dieser Ansatz die uneinholbare Differenzgestalt stark, so
wäre andererseits zu fragen, ob mit dieser »Philosophie und Ethik des
Anderen« auch schon die Differenz zwischen den Kulturen und ihrer
realen wie möglichen Weltenkonflikte erreicht werden kann. Zwei
Anmerkungen hierzu: 1) Levinas Philosophie und Ethik der Anders-

208

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

95 S. Strasser 1991.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


heit des Anderen – auf deren gleichwohl wichtige Implikationen gehe
ich später ein (Kap. C.I.5.4. ff) – speist sich aus einer spezifisch jüdi-
schen Tradition, die vornehmlich auf alttestamentarische Texte und
Erfahrungen rekurriert, die Levinas aber für universal gültig auswei-
sen möchte. 2) Dadurch bleibt bei Levinas der Weltaspekt abgeblen-
det, so daß jüdische Lebenswelten etwa im Unterschied zu anderen
Lebenswelten nicht wirklich zum Thema werden. Die spezifische
Problemstellung interkultureller Weltenbegegnung erscheint so
nicht bewältigbar. Vielmehr ist seine wenngleich ganz und gar zu
begrüßende Hervorhebung jüdisch-alttestamentarischer Phänomen-
kultur in großen Teilen mit einer Abwertung griechisch-christlicher,
um nicht zu sagen, traditional-philosophischer Phänomenkultur er-
kauft. Jedenfalls wäre dies als kritische Anfrage an das Levinas’sche
Denken zu stellen.

Direkt in die Phänomenologie der Fremderfahrung, also in die
innere Arbeit des Phänomens Heimwelt-Fremdwelt steigt B. Wal-
denfels ein, wenn er von einer »Verschränkung« beider Seiten aus-
geht, die von Anfang an statthat, und die eine säuberliche Trennung
von Heimwelt und Fremdwelt gar nicht zuläßt.96 Es geht ihm um
»ein Denken im Zwischen« von Heimwelt und Fremdwelt, welches
sich gegen deren absolute Differenz wie deren gegenseitige Einge-
meindung wendet. Entscheidend ist, daß die Analysen von Walden-
fels mit der Erfahrung des Fremden Ernst machen, so daß nicht nur
vor ein »Denken der Erfahrung« gegangen wird, sondern die Konsti-
tutionsarbeit der Fremderfahrung selber zum Thema wird.97 Auch
Waldenfels greift die Husserl’sche Ausgangslage auf, führt sie aber
in kritischer Absicht weiter.

Die unterschiedlich motivierten Konzepte zum Heimwelt-
Fremdwelt-Komplex beziehen sich durchgehend auf Husserl, führen
aber zugleich auch über ihn hinaus, indem sie dessen gleichsam apo-
kryphe Implikationen herauslösen und auf erweiterte und vertiefte
Möglichkeiten hin fruchtbar machen. In der Tat hat das Heimwelt-
Fremdwelt-Theorem erste Spuren für ein interkulturelles Denken
gelegt, das sich der Herausforderung, eine Differenz der Welten zu
denken, nicht enthebt.98

209

Kritische Anfragen

96 B. Waldenfels 1993a, 39–54.
97 In Kap. C.I.6.3. entfalte ich das Phänomen der Fremderfahrung näher, z. T. in Anleh-
nung an das Konzept von Waldenfels.
98 Vgl. hierzu Vf. 2004b, 71–82 (dt.), 83–95 (jap.).

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Daher würde ich auch nicht von einem »Eurozentrismus« spre-
chen, sondern davon, daß Husserl eine Identifikation von Philosophie
und »geistigem Europa« vornahm, die zunächst auch völlig legitim
und verständlich ist. Das, was wir unter »Philosophie«, ihre Grund-
lagen und Grundbegriffe vor Augen führend, verstehen, hatte sich,
von den Griechen über die europäische Wissenschaftskultur führend,
als Leitinstanz dieser Kultur entwickelt. Wie nirgends sonst hatte sie
die Leitfunktion dieser Kulturgeschichte übernommen. Andere Kul-
turen haben zwar auch philosophische Programme und Konzeptio-
nen hervorgebracht, gleichwohl haben diese vergleichsweise nie die-
se Stellung wie in der westlichen Hemisphäre inne gehabt. Wenn
nun diese europäische Grundierung von Philosophie überhaupt in
Frage gestellt wird, so nicht in erster Linie aufgrund des Hinweises
auf die Existenz auch außereuropäischer Philosophien, sondern auf-
grund des mit dem westlichen Denken verbundenen Bewußtseins-
und Vernunftbegriff, der sich der intentionalen Grundstruktur als
der Bedingung seiner Möglichkeit verschrieben hat. Darin, in diesem
bewußtseins- und erkenntnistheoretischen Zuschnitt scheint in der
Tat eine »Europäisierung der Menschheit« und damit eine Europäi-
sierung der Vernunft zu liegen.

Husserl verstand sich ganz und gar als in der abendländisch-eu-
ropäischen Philosophie stehend und sein Versuch, deren grundlegen-
de Denk- und Erfahrungsstrukturen freizulegen, ließ ihn in der
intentionalen Korrelationsstruktur von Subjekt und Gegenständlich-
keit, von Noesis und Noema fündig werden. Hierin führt er das von
Platon über Descartes, Kant und Hegel aufgewiesene Denken nur
konsequent weiter. Er suchte wie diese die Geltungsstrukturen von
Wahrheit, die in nichts anderem denn im Telos der Vernunft gipfeln,
deren Aufweis aber nur einer ausgeführten phänomenologisch grun-
dierten Philosophie gelingen kann. ›Besinnung‹ sollte daher seit Hus-
serl die fundierende Stellung der ›Begründung‹ übernehmen; und in
dieser besinnenden Grundeinstellung, der es um mehr geht als um
die Selbstbestätigung von Reflexivität und Rationalität, nämlich um
die Sinnerschließung von Leben und Denken, sah Husserl denn auch
die Aufgabe zukünftiger Forschergenerationen liegen. Just an dieser
Stelle aber, an der Grundstruktur der Intentionalität als solcher, mit
all ihren Implikationen kategorialer und begrifflicher Grundlagen,
sollte Heidegger intervenieren, indem er die Abgeleitetheit und
Nachrangigkeit dieser Denkoperationen aufwies. Husserl konnte das
Anliegen Heideggers denn auch gar nicht adäquat erfassen, da dessen

210

Bewußtseinsforschung (E. Husserl)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anfrage nach dem »Sinn von Sein« für Husserl durch seine Redukti-
on auf die transzendentale Subjektivität stets schon beantwortet
schien. Dieses von Seiten Husserls notwendige (!) Unverständnis
und Nichtverstehenkönnen läßt sich sehr gut aus den Randbemer-
kungen zu Heideggers »Kantbuch« und zu »Sein und Zeit« entneh-
men.99 Dem aufmerksamen Leser wird dabei auffallen, wie Heideg-
ger zum einen Husserls offene Fragen weitertreibt, zum anderen
hierzu aber neue, für Husserl nicht mehr verstehbare, weil außerhalb
intentionaler Denkstruktur ansetzende, Denkfelder freilegt.

Husserls Telosdenken führt das cartesianische Unendlichkeits-
motiv mit sich, dem implizit auch eine Weise der Absolutsetzung,
sprich der absoluten Erkenntnis innewohnt. Hatte schon Kant die
Erkenntnisleistung auf ihre Bedingung der Endlichkeit zurück-
gestellt, so sollte Heidegger dies in ›daseinsmäßiger‹ Weise radikali-
sieren. Merleau-Ponty empfiehlt ein Denken »in statu nascendi«, das
sozusagen von unten her, aus der Bewegung der denkerischen Erfah-
rung, ansetzt. Rombach entwickelt ein »Denken der Genese«, das
jenseits von Unendlichkeit und Endlichkeit den Wegcharakter der
Erfahrung und des Denkens zu zeigen sucht.

Gleichwohl, mit der konstitutiven Verbindung von ›Erfahrung‹
und ›Welt‹, die überall schon endliche und genetische Motive anklin-
gen läßt, hat Husserl jene beiden Parameter eruiert, die für unsere
Analyse der interkulturellen Erfahrung entscheidende Bedeutung
gewinnen. Dennoch können wir Husserls Denkansatz und damit ver-
bunden, sein Verständnis von Erfahrung und Welt, nur als Vorläufer
der interkulturellen Problematik heranziehen, da er aufgrund seiner
transzendental-intentionalen Grundstruktur noch gänzlich dem
westlich-europäischen Philosophiebegriff verhaftet bleibt. Jedenfalls
ist mit Husserl das für eine Philosophie der Interkulturalität notwen-
dige Rüstzeug kaum zu gewinnen.

211

Kritische Anfragen

99 Vgl. die Veröffentlichungen von Husserls Randbemerkungen zu Heideggers »Sein
und Zeit« sowie »Kant und das Problem der Metaphysik«, in: Husserl Studies 1994, Vol.
11, Nos. 1–2, 3–63; vgl. ebenfalls die Auseinandersetzung zwischen Husserl und Hei-
degger anläßlich der Arbeit am »Britannica«-Artikel von Husserl, ediert in Hua IX,
237–301; hierzu: W. Biemel 1950, 246–280. Neuerdings hat sich R. Cristin 1999 mit
der Zusammenstellung wichtiger Texte zu diesem Komplex sowie einem beide Seiten
abwägenden Beitrag »Die Phänomenologie zwischen Husserl und Heidegger« verdient
gemacht.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Die existenzial-hermeneutische Fundierung
(M. Heidegger)

1. Die ›ontologische‹ Wende

1.1 Historische Denkfelder und Heideggers Ansatzpunkte

Nach wie vor gilt Heidegger als einer der großen Philosophen des
20. Jahrhunderts. Auch wenn man sich nicht direkt auf Heidegger
bezieht oder sich gänzlich anderen Denktraditionen zurechnet, der
Bezugspunkt »Heidegger« ist ständig präsent, es mag implizit oder
explizit der Fall sein. Ob in kritischer Absetzung oder kritischer
Weiterführung, ob in ungebrochener Bezugnahme oder gänzlichem
Verdikt, Heideggers Denken erweist sich als philosophisches Frage-
feld, das einen, hat man es nicht wenigstens teilweise bestellt, um
einige Stadien philosophischer Selbstklärung zurückwirft.1 Damit
meine ich nicht so sehr die gründliche Rezeption des Heideggerschen
Oeuvres, die man sich gleichwohl nicht wird sparen können, sondern
das mehr oder weniger implizite Auftauchen des Heideggerschen
Denkansatzes in den für das 20. Jahrhundert wegweisenden Theorie-
programmen wie der Phänomenologie und Ontologie, der Herme-
neutik und Sprachphilosophie, der Erkenntnistheorie und Logik, der
Ästhetik und Ethik, der Geschichts- und Kulturphilosophie, der An-
thropologie und Technikphilosophie, der philosophischen Zeitkritik
und u.a. mehr. Nun, dies hängt zunächst einmal damit zusammen,
daß Heideggers Denken eine Art Engführung verschiedener philoso-
phischer Strömungen darstellt, wie sie seinerzeit, von der Jahrhun-
dertwende bis in die 20er Jahre, mehr oder weniger unverbindbar,
widersprüchlich und unversöhnlich nebeneinander konkurrierten.
Was Husserl schon mit der Phänomenologie als einer Selbstklärung
der Vernunft hinsichtlich ihrer methodischen und systematischen

212

1 Vgl. hierzu etwa D. Papenfuss/O. Pöggeler 1990/91; A. Gethmann-Siefert/O. Pögge-
ler 1989; R. Margreiter/K. Leidlmair 1991; H. Vetter 1999a; ders. 1999b.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Grundlagen versuchte, wodurch der Konnex zwischen Philosophie
und Wissenschaft auf den Prüfstand kam, nahm bei Heidegger noch
einmal andere Züge an. Ähnlich dem Denkschritt Kants, der mit sei-
ner Transzendentalphilosophie die sich bis dahin ausschließenden
Entwürfe des angelsächsisch geprägten Empirismus und Sensualis-
mus auf der einen und des französisch geprägten Rationalismus auf
der anderen Seite auf deren gegenseitiges Bedingtsein zusammen-
führte und sie somit ihrem scheinbaren Widerspruch enthob, ver-
stand auch Heidegger seinen Ansatz als eine Art »Revolution der
Denkungsart«. Lebensphilosophische Konzepte werden ebenso auf-
genommen wie die historisch-hermeneutische Forschungslage im
Anschluß an Dilthey, womit eine Erweiterung und Vertiefung des
transzendentalphilosophischen Paradigmas einherging. Der rein for-
malistisch bleibende transzendentale Denkgestus, wie er im Neukan-
tianismus wenngleich kultur- und wertphilosophisch aufgeladen eine
gewisse Renaissance erfuhr, wurde über die Topoi des Erlebens und
Verstehens einer fulminanten Kritik hinsichtlich seiner ungeprüften
Voraussetzungen unterzogen, was schließlich das Tor zu jenem Den-
ken öffnete, das ein neues Verständnis von Sein auf den Plan hob.
Das fundamentalontologische Konzept Heideggers hat sich, indem
es die Frage nach dem Sein in neuer Weise, d. h. als Frage nach dem
»Sinn von Sein« stellte, als aus der Sache legitimierten notwendigen
Schritt empfunden, der die alten Denkweisen auf einen neuen Ver-
stehensboden ihrer selbst zu stellen in der Lage zu sein schien. Zu-
gute kam hier die bei Husserl erlernte Zugangsweise der Phänome-
nologie, insofern das Motiv des Sicherweisens und des von sich selber
her Zeigens methodisch und vernunfttheoretisch gesichert werden
konnte. Dies war umso wichtiger, als damit die anders gelagerte
Schiene der religiös-existanzial geprägten Tradition, die vornehmlich
über Kierkegaard Eingang fand, nicht in ein »Philosophieren außer-
halb der Philosophie« abdriftete. War dort wie nie zuvor der Einzelne
in seiner Existenz zum philosophischen Thema erhoben worden, so
hat das vertiefte Studium der aristotelischen Grundbegriffe die onto-
logische Fragestellung in eine »Hermeneutik der Faktizität« trans-
formiert, was in einem ersten Schritt zum »In-der-Welt-sein« des
Daseins als dem herausragenden Grundbegriff des Heideggerschen
Denkens führte.2 Entscheidend sollte schließlich die in der zweiten
Hälfte der Zwanziger Jahre erfolgte Zuwendung zu Kant werden,

213

Die ›ontologische‹ Wende

2 Diese verschiedenen Quellen des Heideggerschen Denkens finden sich in den frühen

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


insofern dessen Denkstruktur (Schematismuslehre etc.) mit nun-
mehr phänomenologisch-hermeneutisch geschultem Auge auf ihre
konstitutiven Voraussetzungen hin angegangen wurde. Was als die
Entdeckung und Herausarbeitung der ontologisch-phänomenologi-
schen Grundzüge des Daseins, der »Existenzialien« begann, die ja
nicht weniger beanspruchen als die fundierende Stellung der »Kate-
gorien« zu übernehmen, wurde schließlich auf die weitere Bedin-
gung ihrer Möglichkeit hin, des Horizontes der Zeit (Temporalität)
vertieft.3 Auch wenn dieses letztere Programm das eigentliche Desi-
derat von »Sein und Zeit« bleiben sollte, so war doch Heideggers
Konzept der »Fundamentalontologie« als existenzialer Grundstruk-
tur des Daseins geboren und »Sein und Zeit«4 sollte trotz seines
Fragmentstatus zum Grundbuch dieser Zeit werden, welches den au-
genblicklichen Stand des philosophischen Denkens hinsichtlich sei-
ner Begründungsfragen gleichsam dokumentierte. Zeitlichkeit und
Endlichkeit erhielten eine ganz neue konstitutive Bedeutsamkeit für
alle Erkenntnis.

Heidegger, so könnten wir vorläufig festhalten, hat die unter-
schiedlichen und auch im Widerspruch liegenden diversen Ansätze
zu Beginn des 20. Jhs. aufgenommen, um sie auf einer neuen Ebene
philosophischer Fragestellung in ihrer Abgeleitetheit und Nachran-
gigkeit aufzuzeigen. Damit zusammen geht sein methodischer Kniff
einer »Destruktion der Ontologie«, der die Grundvoraussetzungen
der philosophischen Denktraditionen, wie sie mit Termini des Seins,
der Wahrheit, des Subjekts, des Bewußtseins etc. bestückt sind, de-
struiert. Die gesamte abendländische Denkgeschichte erweist sich als
eine Verdeckungs- und Verbergungsgeschichte, in der das eigentliche
Grundthema aller Philosophie, das »Sein« in seinem Sein, also der
»Sinn von Sein« vergessen wurde. Dieser große Wurf, der alle ande-
ren früheren Philosophien ihrer Abgeleitetheit zeiht und der dies
zudem mit dem Gestus alleinigen Wahrheitsanspruchs bestärkt, hat
im Gegenzug natürlich nur um so härtere Kritik und – man darf es
sagen – vehementen Einspruch und unterschwelligen Neid auf sich
gezogen. Ist es aber nicht geradezu ein Index großer Philosophie im-

214

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

Freiburger Vorlesungen wie in den ersten Marburger Vorlesungen, auch hinsichtlich
ihrer Schrittfolgen, bestätigt. Vgl. GA 56/57 – GA 63 sowie GA 17–19, 22.
3 Vgl. GA 24 und 25 sowie vor allem GA 3, Kant und das Problem der Metaphysik.
4 Ich zitiere im folgenden nach der Niemeyerausgabe, M. Heidegger, Sein und Zeit,
Tübingen 151979, [SuZ].

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


mer gewesen, daß sie mit solcherlei Anwürfen rechnen mußte? Ob
Descartes, Kant oder Hegel, auch sie waren zunächst ein Stein des
Anstoßes, brachen doch mit ihnen die altbekannten und wohlver-
trauten Denkgebäude ein. Bei Heidegger erhält dieses Moment eine
zusätzliche, sich verschärfende Note, insofern sein Denken mit sei-
nem politischen Fehlgriff, auch wenn er nur kurze Zeit andauerte,
oftmals ineins gesetzt wird. Spätestens hier scheiden sich die Geister,
auch wenn der Scheidungsgrund nur wenig mehr als weltanschauli-
chen Hintergrund zu bieten hat.5 Bei keinem Denker wurde der po-

215

Die ›ontologische‹ Wende

5 In seinem Vorwort »Heidegger – Werk und Weltanschauung« zum Farías-Buch (ders.
1989) hat J. Habermas darauf verwiesen, daß das Denken Heideggers ab ca. 1930 welt-
anschauliche Motive aufzuweisen hat, die ihn sehr nahe an die nationalsozialistische
Ideologie heranrücken. Gleichwohl warnt Habermas dort zurecht vor einem »kurz-
schlüssigen Zusammenhang zwischen Werk und Person« (ebd. 34), indem er einerseits
zwar zwischen den tatsächlichen »Argumenten« und dem »weltanschaulichen Kontext«
unterscheidet, andererseits aber doch einer »kritischen Aneignung« des Heideggerschen
Denkens empfiehlt, »die internen Beziehungen zur Kenntnis (zu) nehmen, die zwischen
Heideggers politischem Engagement und dem Wandel seiner Einstellung zum Faschis-
mus einerseits, dem Argumentationspfad einer auch politisch motivierten Vernunftkri-
tik andererseits bestehen.« (Ebd. 34 ff.) Nun besteht Habermas‹ kritisches Hauptargu-
ment gegenüber Heidegger darin, daß dieser das »begriffliche« Denken als abgeleitet
erachte, womit ein »privilegierte(r) Zugang zur Wahrheit« beansprucht werde, der sich
zudem »der öffentlichen Argumentation« sowie der »intersubjektiven Prüfung und An-
erkennung« entziehen zu können glaubt. (Ebd.) Von Habermas’ Konzept einer kom-
munikativen Vernunftpraxis aus scheint mir diese Einschätzung durchaus konsequent,
allein es bliebe zu fragen, ob damit Heideggers denkerische Intentionen überhaupt ver-
standen sind. (Vgl. hierzu etwa S. Vietta 1989, insbes. 1–9, 95–103) Gewiß, die zeit-
bedingte Situierung seines Denkens, und davon abhängig auch die in der Tat für kurze
Zeit in die »nationalsozialistische Bewegung« gesetzt habenden Hoffnungen, sollten
Vorsicht walten lassen und können auch den Makel seines späteren Schweigens nicht
beseitigen. Gleichwohl war es doch Heideggers Anliegen, die Voraussetzungen und
Konstitutionsbedingungen genau dieses »begrifflichen« und »kategorialen Denkens«
aufzuzeigen, also nicht gegen Begriffe anzudenken, sondern diese aus ihrem Entstehen
und dann natürlich auch hinsichtlich ihrer »Ableitung« aufzuweisen. Die Einwände von
Habermas scheinen sich in manchem gegen ihn selber wenden zu wollen. Wer, so wäre
zu fragen, bestimmt denn, was ein »Argument« ist und wer nicht? Könnte es sein, daß
hier ein bestimmtes Verständnis von »Argument«, das für seinen Bereich durchaus
überzeugend ist, universalisiert wird? Bedürfen Argumente als Überzeugungsleistun-
gen und Evidenzklärungen nicht der vorgängigen Horizonteröffnung, worin erst ein
Argument sein Argument plausibel machen kann? Ja lagert nicht sogar allem Horizont-
bewußtsein voraus ein »Weltverständnis«, von dem her allererst »Argumente« und
»Horizonte« ihre Überzeugung erhalten? Was heißt »öffentliche« und »intersubjektiv
überprüfbare Argumentation«, wenn dieses Argument auch für die Zeit um 1930 gelten
soll? Welche »Geste« steht dann wofür? Nun, eine etwas selbstkritischere Zurückhal-
tung würde Habermas vermutlich auch dazu bringen, den Einfluß Heideggers in seinem

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


litische Irrtum so sehr mit dem Grundgedanken verrechnet wie bei
Heidegger, obwohl hierzu genügend andere Fallbeispiele (Frege,
Bloch, Lukacs, Bergson, u.a.) und sauber recherchierte, Heidegger
auch entlastende Arbeiten vorliegen.6 Gleichwohl hat gerade diese
Engführung von Philosophie und Politik in der Heideggerrezeption
ihren Grund, zielt doch sein Denken auf Grundbedingungen des
menschlichen Daseins ab, wie sie in Grundstimmungen und Grund-
haltungen zum Vorschein kommen. Nach Heidegger kann es kein
Denken geben, das nicht den ganzen Menschen beträfe, durch und
durch: Genau daran aber wird sich dieses Denken messen lassen müs-
sen, und es wird dies auch bezüglich politischer und sozialer, gesell-
schaftlicher und kultureller Fragen tun müssen.

Weniger im deutschen Sprachraum, wo sich das Denken Hei-
deggers in der zweiten Hälfte des vergangenen Jahrhunderts ein
ums andere Mal in Pro- und Contra-Expertisen festgebissen hat,
zeigte vor allem die französische Rezeptionsgeschichte einen wesent-
lich unverkrampfteren Umgang. Man sah die philosophischen Eröff-
nungen Heideggers, gerade im Hinblick auf den Rationalitäts- und
Subjektbegriff, bediente sich ihrer, ohne in den Spuren dieses Den-
kens bleiben zu müssen. Ob Sartre, Merleau-Ponty oder Levinas,
Foucault oder Lacan, Lyotard oder Derrida, sie alle wären ohne Hei-
degger nicht denkbar, und dies gerade deshalb, weil sich »das Ande-
re« ihres Denkens jedes auf seine Weise aus dem Durchgang durch
Heidegger herausbildete. Ob und inwieweit Heideggers Anliegen
darin jeweils aufgenommen und getroffen ist, sei einmal dahin-
gestellt. Sein Denken erweist sich jedenfalls über seine zeitliche Be-
dingtheit hinaus als hochgradig innovativ für neuere und neueste
Theoriekonzepte. Von ganz eigener Bewandtnis ist schließlich der
philosophische Rückgriff auf Heidegger seitens asiatischer Länder
wie Japan, Südkorea und zunehmend China. Besonders im japa-
nischen Denken fand man Entsprechungen mit Heideggers Konzep-
tion vor, die sich für das eigene Erfahrungsdenken und dessen Selbst-

216

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

eigenen Denken stärker zu akzentuieren, als dies der Fall ist. Daß unter politischen
Direktiven gleichwohl gewaltige Unterschiede bestehen bleiben, liegt auf der Hand,
sollte aber auch den Umstand berücksichtigen, daß es einen argumentativen Unter-
schied macht, ob man Philosophie vom politischen Bewußtsein aus oder Politik vom
philosophischen Bewußtsein aus versteht. »Weltanschauungen« haben immer ein Den-
ken imprägniert – auch das Habermas’sche –, es kommt nur darauf an, wie man phi-
losophisch damit umgeht.
6 Vgl. O. Pöggeler 1992, 73–93, passim. Sh. auch H. Ott 1988.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


klärung als äußerst fruchtbar erwiesen und nach wie vor erweisen.7

Gerade darin, daß man mit Heidegger an die Grenzen des europä-
isch-abendländischen Philosophiebegriffs gelangt, ohne deshalb aus
dem »Denken« auszuscheren, macht den Heideggerschen Denk-
ansatz so attraktiv.

So hat Heidegger wohl als erster die europäische Frage aus phi-
losophiebegrifflich interner Notwendigkeit gestellt,8 was vor ihm
schon Husserl in seiner Krisisschrift andachte, was aber bei ihm noch
völlig im europäischen Denkkontext (»Cartesianismus«) verblieb.9

Heideggers Rückgang zu den Vorsokratikern galt ja in der Haupt-
sache dem Versuch, vor die Ansätze eines Platon und Aristoteles zu
gelangen, insofern dort immer schon Sein in all seinen metaphysi-
schen Implikationen als Ausgangspunkt diente. Genau damit setzte
schon eine Verbergungs- und Vergessenheitsgeschichte dessen ein,
was nach Heidegger mit der »Frage nach dem Sein« allererst zum
Thema gemacht werden muß. Nur so konnten Parmenides und He-
raklit als Urväter des Denkens gleichsam reaktiviert werden, insofern
diese von Anfang an das Grundthema allen Denkens, das »Sein« ei-
gens, d. h. hinsichtlich seines Seinssinns zur philosophischen Auf-
gabe erhoben. Mit ihnen steht sozusagen das Sein selber in Frage
und ist nicht schon als Substanz–, Subjekt- oder o'sffla-Begriff vor-
ausgesetzt, über welche dann noch verhandelt wird. Nur der »Schritt
zurück« kann daher den »Schritt nach vorne« erbringen, »der andere
Anfang« bis an die Grenzen des mit Platon und Aristoteles ansetzen-
den abendländisch-europäischen Denkens führen. Anders gesagt: der
Schritt über den abendländisch-europäischen Philosophiebegriff hin-
aus – und er war immer mit »Philosophie überhaupt« gleichgesetzt –
kann unter philosophischen Direktiven nur erfolgen, wenn bis zu den
Grundlagen und Grundvoraussetzungen dieses Denkens selber vor-
gestoßen wird. Darin vor allem sehe ich Heideggers großes Ver-
dienst, daß er mit den Denkmitteln europäischer Philosophie bis an
die Pforten eines Dialogs zwischen den großen Kulturwelten Europas
und Asiens gelangt ist. Das interkulturelle Gespräch, von dem heute
allenthalben die Rede ist, erweist sich so – auch und gerade aus phi-

217

Die ›ontologische‹ Wende

7 Vgl. Ohashi, R. 1989b.
8 Vgl. H.-H. Gander 1993.
9 Natürlich war die europäische Frage schon lange vorher Thema philosophischer Be-
mühungen, man denke nur an Leibniz, Novalis, Nietzsche, Valéry, Scheler, Jaspers u.a.
Man hat dort aber den Schritt über das abendländisch-europäische Denken hinaus nicht
aus Gründen der Grenzerfahrung dieses Denkens selber gemacht.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


losophischer und denkgeschichtlicher Notwendigkeit – als die legiti-
me Weiterführung der Philosophie selber. Zugleich bedeutet dies na-
türlich eine Erweiterung und Vertiefung dessen, was man unter Phi-
losophie und Philosophieren versteht.

Von keinem Denker des zwanzigsten Jahrhunderts ging eine
solche Wirkung aus wie von Heidegger. Vermutlich ist er auch des-
halb einer der umstrittensten Philosophen, weil an seinem Werde-
gang die deutsche Denkgeschichte dieses Jahrhunderts wie nirgends
sonst ersichtlich wird und Erhellung findet. Diese Zusammenhänge
sollten stets mitbedacht werden, wenn Heideggers Denken zur De-
batte steht, und sie sollten vor allzu leichten und vorschnellen Zu-
schreibungen schützen helfen.10

Hierzu will ich nun die folgenden Überlegungen in zwei Ab-
schnitte gliedern: der erste Abschnitt bemüht sich um die Darstel-
lung der wie mir scheint wichtigsten philosophischen Eröffnungen
des Heideggerschen Denkens, der zweite Abschnitt möchte auf die
gleichwohl bestehenden Grenzen seines Denkansatzes aufmerksam
machen.

1.2 Vollzugssinn des Daseins als ›Sinn von Sein‹

Bei allen verschiedenen philosophischen Traditionen, die das Heideg-
gersche Denken inspirierten, so war es doch das methodische Rüst-
zeug der Husserlschen Phänomenologie, die sich für Heidegger zum
einen als die adäquate, zeitgemäße Fassung der philosophischen Pro-
blemlage darstellte, zum anderen aber gerade deswegen zur philoso-
phischen Herausforderung wurde. Ohne Husserl kein Heidegger.
Hatte Husserl das Kantische »Apriori« in das »Korrelationsapriori«
von Subjektseite und Objektseite, von Noesis und Noema überführt,
wodurch der Sinn allen Gegebenseins hinsichtlich seiner »Gegeben-
heitsweise« allererst deutlich werden konnte – wir erinnern uns: jede
Objektverfaßtheit hat die ihr entsprechende Subjektverfaßtheit –, so
hielt Husserl gleichwohl an der Relation Subjekt-Objekt fest, so daß
die Grundstruktur der Intentionalität als Formalstruktur allen Er-
kennens und Wahrnehmens erhalten bleibt. Unschwer läßt sich hier-
in Husserls Leitmotiv der Wahrnehmung konstatieren, mit dem er

218

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

10 Vgl. hierzu O. Pöggeler 1994, 12ff.; sh. auch die Aktualisierungen des 2. und
3. Nachworts, 300–410.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sich an die cartesische Tradition anschließt. Alles, was wahrgenom-
men werden und in Erscheinung treten können soll, vermag dies nur
im Modus der »Gegenständlichkeit«. Diesem aber entspricht not-
wendig das Subjekt in seinem »Subjektsein«, das Husserl nun selber
voraussetzen muß, auch wenn er es als »transzendentales Ego« an-
setzt, das sich nicht als ein Etwas, sondern als der Leistungsgrund
dieser intentionalen Grundstruktur begreift.

Heidegger, durch Husserls phänomenologische Blickwendung
geschult, setzt nun genau an dieser offenen und ungeklärten Stelle
an. Wenn phänomenologische Forschung darin besteht, nichts unge-
prüft zu übernehmen, sondern alles unter die Bedingung der Konsti-
tution zu stellen, so muß gefragt werden, warum Husserl nur die
Objektseite, die »Realität« der Konstitution unterzieht, nicht aber
die Subjektseite. Galt nicht die korrelative Grundstruktur für beide
Seiten? Wenn aber beide Seiten konstituiert werden müssen, wer soll
dann noch konstituieren? Heideggers Antwort lautet bekanntlich:
Weder der einen noch der anderen Seite gebührt ein Vorrang. Ja, die
Konstellation selber, die intentionale Struktur, und damit auch deren
Weise der Konstitutionsarbeit, stehen in Frage.11 Anders gesagt: Der
von Husserl im transzendentalen Ego gesuchte Leistungsgrund sieht
sich auf einen Konstitutionsprozeß verwiesen, der die mit dem tran-
szendentalen Subjekt gegebenen Voraussetzungen hinsichtlich wei-
terer und tiefer liegenderer Bedingungen anfragt. Insofern es darin
um ein Konstitutionsfeld geht, das die Bedingungsstruktur von Sub-

219

Die ›ontologische‹ Wende

11 In einer undatiert gebliebenen, vermutlich um 1957 entstandenen Notiz »Über das
Prinzip ›Zu den Sachen selbst‹« greift Heidegger diese Differenz zu Husserl noch einmal
auf, indem er nach dem Prinzip und Sinn dieses von Husserl stammenden Ausrufs »Zu
den Sachen selbst« fragt: »Das genannte Prinzip sagt jedoch nicht, welches die Sachen
selbst sind und wie sie als diese zu denken seien. / Warum läßt das Prinzip dieses unbe-
stimmt? Es läßt nichts unbestimmt; denn für die Sache selbst gilt das Bewußtsein, d.h.
das Bewußthaben, das bewußt ist, und das Bewußtsein als das wissende ›Ich‹. / Welches
die Sache selbst sei, nimmt das Prinzip als vorentschieden und vorgegeben an. Das
Prinzip ist Prinzip des Wegseins der Philosophie – als dieses Erkennen. Allerdings so,
daß das ihm folgende Erkennen diese Sache nun eigens in ihrer Grundstruktur der
Intentionalität festzuhalten und zu sichern sucht. Bewußtsein: Subjekt – Objekt; Ich –
Gegenstand (Wie). Insofern aber als die Sache selbst [als] ›das Bewußtsein‹ (das ego
cogito) angesetzt bleibt, ohne diesen Ansatz im geringsten für fragwürdig zu halten,
stellt sich dieses Prinzip in den Gang des neuzeitlichen Denkens. / Das Prinzip ist daher
kein prinzipielles Prinzip; kein Ursprüngliches – weder geschichtlich noch sachlich. In
diesem Prinzip klingt die Forderung nach, die in der Regel liegt, sich im Denken an das
zu halten, was für das Denken das Zu-denkende ist.« (M. Heidegger, Über das Prinzip
›Zu den Sachen selbst‹, in: Heidegger-Studies 11, 5)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


jekt und Objekt in ihrem Zugleich erweist, legt sich eine eher neu-
trale Begrifflichkeit wie jene des »In-der Welt-seins« nahe. Was es
damit auf sich hat und wie dies aufs Engste mit dem Vollzug des Seins
als seiner Sinnerstellung verknüpft ist, möchte ich anhand einiger
Aspekte darstellen, die für das Heideggersche Denken signifikant
sind.12

Mit dem Korrelationsapriori öffnet Husserl die auf Urteilfunk-
tion und Substanzbegriff gebaute Erkenntnis hinsichtlich ihres Sinn-
horizonts, Erkenntnis wird Erkenntnis von Sinn, vor aller Erkenntnis
von Wahrheit und vor jeglicher Geltungsfrage. Heidegger sieht indes
in dieser Konstellation eine Vorentschiedenheit bezüglich des Seins-
begriffs, und dies sowohl in Hinsicht auf die Seinsverfassung des Ego
als auch des Seinsbaus von Ding und Welt. Was bedeutet denn der
intentionale Grundcharakter anderes als ein Beziehungsgefüge, das
ich selber schon bin? Woher kommt überhaupt die Möglichkeit der
Intentionalität?13 Noch bevor mir Seiendes als Seiendes begegnen

220

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

12 Mein Anliegen besteht hier weder darin, Heideggers Selbsteinschätzung bezüglich
der Gewinnung seiner Fragestellung ungebrochen zu übernehmen noch eine Art Re-
konstruktion des Heideggerschen Denkweges zu liefern, sondern darin, sein Denken in
den weiteren Horizont der geschichtlichen Konsequenz des Denkens zurückzustellen.
Das Neue und Eigenständige von Heideggers Denkansatz bleibt dadurch nicht nur in
Geltung, es erhält eine weitaus umfassendere Bedeutung, wenn man es als Antwort-
versuch auf die Denkgeschichte und ihrer offenen Fragen aufnimmt. Nicht nur, daß
Heideggers Denken dadurch, auch über seine eigenen Intentionen hinaus, fruchtbarer
gemacht werden kann, es lassen sich auch die Wege zu einem interkulturellen Denken
besser profilieren, zu dem Heidegger ja selber in gewisser Weise schon unterwegs war.
13 Wird gewöhnlich »Intentionalität« als »Bezüglichkeit schlechthin« für alle Erkennt-
nis und alles Bewußtsein vorausgesetzt, so wird sie unter phänomenologischer Maxime
gerade hinsichtlich ihrer Begründungsfigur und Leistungsfähigkeit untersucht. Sie wird
selber zum Hauptthema der phänomenologischen Philosophie, was der Philosophie wie-
der ihre Forschungshaltung bezüglich ihrer eigenen Grundlagen zurückerstattet. »Das
Große der Entdeckung der Phänomenologie liegt nicht in den faktisch gewonnenen,
abschätzbaren und kritisierbaren Resultaten, die heute allerdings eine wesentliche Um-
bildung des Fragens und Arbeitens gezeitigt haben, sondern darin, daß sie die Entdek-
kung der Möglichkeit des Forschens in der Philosophie ist. Eine Möglichkeit aber ist nur
in ihrem eigensten Sinne verstanden, wenn sie als Möglichkeit genommen und als
Möglichkeit erhalten bleibt. Sie als Möglichkeit erhalten, besagt aber, nicht einen zufäl-
ligen Stand der Forschung und Fragestellung als endgültig wirklichen zu fixieren und
verhärten zu lassen, sondern die Tendenz zu den Sachen selbst offen zu halten und von
den ständig andrängenden und versteckt wirkenden unechten Bindungen der Tradition
zu befreien. Das eben besagt das Motto: zu den Sachen selbst, sie auf sich selbst zurück-
schlagen zu lassen.« (M. Heidegger GA 20, 184.)

Zur »Intentionalität« als der »fundamentalen Entdeckung der Phänomenologie«
sowie deren Grenze bzw. deren Abgeleitetheit sh. a. a.O., § 5 ff. sowie § 14 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


kann, bin ich schon in ein Grundverhältnis zu mir selber auf-
gespannt, als welches ich bin, oder besser, da dies zunächst und zu-
meist verborgen bleibt, als welches ich zu sein habe. Die in der Inten-
tionalität gezeigte Distanznahme erweist sich jetzt als ein »offenes
Entgegen«, als welches sich das Dasein gleichsam entgegenkommt.
Dasein legt sich als es selber »in sich« auseinander, Dasein geschieht
als »Auslegung« seiner selbst, als Selbstauslegung des »Sinns von
Sein«. Darin sind sowohl der Erfassungssinn – »Selbsterfasssung«
wird »Selbsterschließung«; »Ichpol« wird zum »Mitenthülltsein«
(GA 24, 225 ff.) – als auch der Gegenstandssinn – »Vorhandenheit«
wird zur »Zuhandenheit«, »Dinge« werden ursprünglicher aus dem
»Verweisungszusammenhang« und der »Bewandtnisganzheit« ver-
standen, werden gleichsam zu »Bahnungen« (SuZ, §§14–18, 28–32,
69) – so aufgenommen, daß sie zu Strukturzügen dieser Selbstaus-
legung des Daseins werden. Erst jetzt vermag man den Sinn der Rede
vom »Dasein« in seiner Unterscheidung zum »Subjekt«-begriff und
zum »Ego« zu verstehen. Insofern die Selbstauslegung des Daseins
den Konstitutionsgrund für Ich und Welt erstellt, kann Heidegger im
»In-der-Welt-sein« das Fundament der »Intentionalität« ausfindig
machen.14 »Dasein« ist das »In-der-Welt-sein«, und der Analytik
der diesen Strukturzusammenhang aufzeigenden Grundzüge sind
die Arbeiten der zwanziger Jahre gewidmet. Die hierbei heraussprin-
gende »Fundamentalontologie des Daseins« erweist sich als Voraus-
setzung jeglicher Erkenntnistheorie, wird doch mit jener erst der
Sinn von Sein aufgezeigt, der in dieser noch als Seinsentität und
Wesensbegriff gleichsam schlummert.15

221

Die ›ontologische‹ Wende

14 Vgl. Heidegger GA 24, 299ff.; GA 2, 52ff., 114 ff. Schon die frühen Freiburger wie
die Marburger Vorlesungen haben diesen Schritt über die transzendentale Phänomeno-
logie hinaus im Visier. Vgl. GA 56/57; 58; 60; 17; 20.
15 Vgl. hierzu die schwerwiegenden Einwände des schon ganz frühen Heidegger gegen-
über den neukantianistischen Denkmodellen eines Rickert und eines Natorp, denen
Heidegger nicht nur erkenntnistheoretische Vorentscheidungen vorhält, sondern auch
auf »Verwechslungen« ihrerseits aufmerksam macht. Etwa: »Rickert (…) geht von der
theoretischen Dingwelt aus. Das Problem der Gegebenheit erwächst aus dem Urteil über
Wahrgenommenes, Tatsächliches; das sind Urteile, in denen ich einen Bewußtseins-
inhalt als wirklich konstatiere. Hier liegt eine Verwechslung: Rickert meint den Sinn
des Urteils, daß man bestimmte Tatsächlichkeiten in der faktischen Welt konstatiert;
aber er verkehrt diesen Sinn in den eines Urteils über einen Bewußtseinsinhalt.«
(M. Heidegger GA 58, 223ff., hier 226. Vgl. auch GA 20, 41 ff.)

Nicht nur vor diesem Hintergrund ist es nach wie vor eine der trivialsten Bemer-
kungen, Heideggers Denken einer »Anti-Vernunft« oder einer Art »Gegenaufklärung«

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Alles Begreifen von etwas setzt also ein Selbstverhältnis zu sich
voraus, dessen Ausarbeitung Heidegger »Seinsverständnis« nennt.
Wir sind dieses Seinsverständnis, insofern »das Verstehen (es ist),
das dergleichen wie Sein allererst aufschließt oder, wie wir sagen,
erschließt.« (GA 24, 24) Entscheidend hierbei ist der ontologische
Grundcharakter des Seinsverständnisses, wie er seit der Vorlesung
von 1923 (GA 63; Ontologie. Hermeneutik der Faktizität) in ver-
stärktem Maße ins Blickfeld des Heideggerschen Denkens gerückt
ist.16 Die über die Brentanolektüre eröffnete neue Lesart der aristote-
lischen Grundbegriffe hat bei Heidegger insonderheit zwei Einsich-
ten reifen lassen, die für die Heideggerrezeption fürderhin ausschlag-
gebend werden sollten: Es sind dies die hermeneutische auf der einen
und die ontologische Interpretationsschiene auf der anderen Seite.
Heideggers Deutung der o'sffla als »Anwesenheit« (vgl. SuZ, 25 f.),
wodurch die temporale Bedingungsstruktur alles Seienden offenkun-
dig wurde, hat den hermeneutischen Impetus befördert. Die zeitlich-
geschichtliche Dimension der Hermeneutik vermag das apriorisch
grundierte Denken der Transzendentalphilosophie auf ihre konstitu-
tive Sinngenesis hin aufzubrechen, was allerdings nur dann einen
neuen Schritt nach sich zieht, wenn man mit Heidegger diese Sinn-
genesis und Temporalität mit dem Dasein in seinem Auslegungs-
geschehen beginnen läßt. Dieser ontologische Grundmovens, indem
also die Auslegung des Daseins allererst den Sinn von Sein verstehen
läßt, geht indes den meisten nachheideggerschen hermeneutischen
Konzepten ab, insofern sie genau diese Grundbedingung auf das alte
Geleis eines Subjektbegriffs zurückgleiten lassen, so daß aus der
»Hermeneutik der Faktizität«, also dem ontologischen Grundsinn,
eine »Hermeneutik des Verstehens«, im Sinne eines bloßen Hori-
zontverstehens, wird. Mit diesem Unterschied steht und fällt aber
auch der Sinn der »ontologischen Differenz«, das sine qua non des

222

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

zu zeihen. Das Gegenteil scheint der Fall: Was bedeutet es denn, wenn die bislang in
Geltung befindlichen Grundvoraussetzungen der Vernunft, wie etwa das »Subjekt«, die
»Substanz«, das »Ding«, das »Urteil«, die »Kategorie« usf. auf ihre weiteren Bedin-
gungsstrukturen hin untersucht werden? In diesem Sinne übt Heidegger Kritik an der
Vernunft mit den Mitteln der Vernunft; allerdings eines Vernunftbegriffs, der nicht
mehr bereit ist, sich auf Selbstverständlichkeiten und denkerischen Gewohnheiten
gleichsam auszuruhen. Sein Denken ist daher veritable Vernunftkritik, was nicht nur
seine Affinität zu Kant erklärt, sondern auch Verwandtschaften mit dem Denkgestus,
nicht der Methode und Systematik, eines Adorno erkennen läßt.
16 Die Bände der Gesamtausgabe GA 61–63, 17, 18 und 21 dokumentieren dies ein-
dringlich.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Heideggerschen Denkens. Erst mit der Klärung dieser Differenz, der
Differenz zwischen Sein als Seinsvollzug und Seiendem als Positum,
wird der die »Bewußtseinsweise« ablösende Schritt zur »Seinsweise«
verstehbar.17 Voraussetzung hierfür war die Eröffnung, daß »Sein«
auf unterschiedliche Weise aussagbar ist, ja daß es einen mehrfachen
Sinn von Sein gibt (t� �n lffgetai pollac�@). Jedes Seiende hat eine
eigene Weise zu sein (vgl. GA 24, 24 f., auch 247 ff.), d. h. seine Weise
des sich Tuns und sich Darlebens. Es hat nicht nur ein »Was(sein)«,
sondern dem voraus sein »Daß(sein)« und dieses »Daß« vermag sich
erst aus seinem »Wie(sein)« heraus zu verstehen. Diese Weise seines
»Daß« ist aber nichts anders als sein ›Leben‹, seine ›Weise zu sein‹,
seine »Lebensweise«. Heidegger spricht denn auch vom »Leben als
Grundwirklichkeit« (GA 66, 413), wobei unter Leben das Vollzugs-
geschehen des Seins selber gemeint ist, woraus es allererst seinen
›Sinn‹ gewinnt.18 So erbringt und eröffnet erst die jeweilige Seins-
weise den »Sinn von Sein« aufgrund ihres konstitutiven Vollzugs-
geschehens. Seinsweise, Vollzugssinn und Seinssinn bilden einen
sich gegenseitig bedingenden Strukturzusammenhang. So wie jedes
Seiende selber seinen Seinssinn aus dem Vollzug seiner selbst ge-
winnt, so läßt auch der (Mit)vollzug von etwas erst dessen Sinnssinn
aufgehen. »Wer aus einem fremden Kulturkreis in unser Wirt-
schaftsleben hineingerät und noch nicht seinen Vollzugssinn erfassen
kann, dem wird der Seinssinn des Geldes, mag er es auch betasten
und in der Hand wägen, verschlossen bleiben. Oder: Musik bleibt
ein Geräusch, wenn ich nicht im Vollzugssinn der Musik stehe. Das

223

Die ›ontologische‹ Wende

17 Daß die »Seinsweise« die »Bewußtseinsweise« fundiert, kann nur verstanden wer-
den, wenn man Heideggers ontologische Fragestellung adäquat aufnimmt. Wie immer
das transzendentale Subjekt jeglichen Erfassungssinn grundiert, es bleibt darauf ange-
wiesen, daß jegliches Seiende eine »Seinsverfassung« haben muß, der entsprochen wer-
den muß, soll es in seinem »Sein« verstanden werden. Ob etwas ein lebloses Ding oder
ein lebendiger Organismus, ein Stein oder ein Tier ist und in diesem seinem Seinssinn
auch verstanden wird, kann nur von dessen jeweiliger Seinsverfassung aus beantwortet
werden. Ansonsten müßte der aufgespannte Horizont leer bleiben, man wüßte sozusa-
gen nicht, ob es sich um eine Attrappe, eine bloße Wunschvorstellung, ein virtuelles
Bewußtsein oder was sonst handelt. Der an die reine Bewußtseinsleistung rückgebun-
dene Transzendentalismus vermag seine latente Gefahr des Idealismus nicht wirklich zu
bannen, eine systematisch bedingte Gefahr, die sich bis in die zeitgenössischen Theo-
reme des Konstruktivismus fortgezeugt hat.
18 Die Differenz zu Dilthey liegt auf der Hand. Während dieser zwischen Leben, Aus-
druck und Verstehen ein reflexives Vermittlungsgeschehen sah, das wiederum im Dual
von »vortheoretisch« und »theoretisch« verharrt, erfaßt Heidegger jenseits dieser Dif-
ferenz deren ontologische Bedingungsstruktur.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gilt für die verschiedenen Seinsbereiche, die Kunst, die Literatur, die
Religion, das Rechnen mit imaginären Zahlen, das Fußballspiel. (…)
In vollzugsfreier Einstellung beobachtet, ist das alles gar nicht da: das
Spiel, die Musik, das Bild, die Religion.«19 Was ich hier nur äußerst
holzschnittartig darlegen kann, hat aber Konsequenzen für Meta-
physik und Phänomenologie. Nicht nur erfährt sich aller Was- und
Wesensgehalt in den Vollzugssinn seines Daß überführt, auch die
Trennung von Realität und Phänomen läßt sich nicht mehr aufrech-
terhalten. Erst das ›Wie‹, so könnte man sagen, zeigt dem ›Daß ›
seinen Sinn, indem es jenen offenen Raum seiner selbst aufspannt,
aus dem es sich anhand der gleichursprünglichen, es selber hervor-
bringenden Grundzüge entgegenkommt. Ontologie, also Seinsver-
ständnis, und Phänomenologie, also Erscheinungslehre, kommen so
zueinander, daß sie allererst aneinander ihr gegenseitiges Angewie-
sensein erkennen. »Die Methode der Ontologie ist aber als Methode
nichts anderes als die Schrittfolge im Zugang zum Sein als solchem
und die Ausarbeitung seiner Strukturen. Wir nennen diese Methode
der Ontologie die Phänomenologie. Genauer gesprochen, die phäno-
menologische Forschung ist die ausdrückliche Bemühung um die
Methode der Ontologie. Diese Bemühungen, ihr Gelingen oder Miß-
lingen, hängen aber nach dem Erörterten primär von dem ab, wie
weit die Phänomenologie sich selbst ihres Gegenstandes der Philoso-
phie versichert hat, – wie weit sie ihrem eigenen Prinzip entspre-
chend unbefangen genug ist gegenüber dem, was die Sachen selbst
fordern. (…) Denn im Wesen aller echten Methode als Weg der Er-
schließung der Gegenstände liegt es, sich nach dem selbst immer ein-
zurichten, was durch sie selbst erschlossen wird.« (GA 24, 466 f.; vgl.
auch SuZ 35) Anders formuliert: Aus der transzendentalen Phäno-
menologie wird mit innerer Notwendigkeit die ontologische Phäno-
menologie, insofern alles Erscheinenkönnen am Seinsvollzug hängt,
der sich allein »von sich selber her zeigen« kann.20

224

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

19 R. Safranski 1994, 151.
20 M.E. hat man den berühmten § 7 von »Sein und Zeit« »Die phänomenologische
Methode der Untersuchung« oftmals noch nicht in seiner methodisch-systematisch
grundlegenden Bedeutung erkannt. Auf wenigen Seiten greift Heidegger hier die ge-
samte Denkgeschichte dessen zusammen, was unter »Phänomen« und »Logos« zu ver-
stehen ist, um deren sich gegenseitig bedingenden Konnex aufzuweisen. Erst mit Hei-
degger verschwistern sich Phänomenologie und Ontologie auf eine unhintergehbare
Weise. Vgl. auch GA 20, 110ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1.3 Welt, Selbst und Endlichkeit

In allem Begreifen und Verstehen ist das Dasein immer schon in
einer Grundbewegung angetroffen, als welche es sich im Umgang
und besorgenden Verstehen mit den Dingen tut. Aller Dingwahrneh-
mung und -erfassung voraus erhalten die Dinge ihren Sinn allererst
aus dem Dingzusammenhang und weiter aus dem Zeugzusammen-
hang, in denen das Tätigsein und der Umgang mit den Dingen als
eine »Bewandtnisganzheit« begegnet, aus der heraus alles erst seine
Bedeutung erhält. »Das Bezugsganze dieses Bedeutens nennen wir
die Bedeutsamkeit.« (SuZ 87) All dies öffnet gewissermaßen – im
Grunde ist er ja immer schon da – den Weltcharakter, oder wie Hei-
degger sagt, die »Weltlichkeit der Welt« (ebd. 86) 21. Dieser Weltlich-
keit der Welt – später heißt es »das Welten der Welt« (GA 79, 47 ff.,
77, passim) – entspricht das Selbstsein des Selbst. Heidegger versucht
diese Phänomenstruktur mit dem Terminus des »Ganzseinkönnens«
zu fassen. Man muß das »In-der Welt-sein« verbal hören, es meint –
wenn man so sagen könnte – ein »Selbsten«. Mit diesem Selbst er-
fährt sich das Dasein als sein eigener Vollzug, der seine Seinsmög-
lichkeit aufspannt, die es zu sein hat. ›Selbst‹ und ›Welt‹ bilden wie
zuvor ›Ich‹ und ›Gegenstand‹ (›Realität‹) einen Strukturzusammen-
hang, mit dem dimensionalen Unterschied allerdings, daß es jetzt um
das Konstitutionsfeld beider geht, das allem Bezogenseinkönnen vor-
ausliegt. Die Struktur ›Ich‹ und ›Erkennen‹ (Wahrnehmen, Verstand,
Bewußtsein) sieht sich unterfangen von der Struktur ›Selbst‹ und
›Sorge ums Dasein‹ (Seinsverstehen, Vollzugssinn, zu-sein). Aus
dem Horizontverstehen wird das Seins- und Weltverständnis. »Das
Dasein ist nicht unter den Dingen auch vorhanden, nur mit dem Un-
terschied, daß es sie erfaßt, sondern es existiert in der Weise des In-
der-Welt-seins, welche Grundbestimmung seiner Existenz die Vor-
aussetzung ist, um überhaupt etwas erfassen zu können. Durch die
Schreibweise deuten wir an, daß diese Struktur eine einheitliche ist.
(…) Die Aufklärung des Welt-Begriffs ist eine der zentralsten Auf-
gaben der Philosophie. Der Begriff der Welt bzw. des damit bezeich-
neten Phänomens ist das, was bisher in der Philosophie überhaupt
noch nicht erkannt ist.« (GA 24, 234)22 In der Tat hat Heideggers

225

Die ›ontologische‹ Wende

21 »In Bedeutsamkeitszusammenhängen lebend erfahre ich die Welt. Sie bekundet sich
als wirkliche in jenen.« (Heidegger GA 58, 107)
22 »Weltbildung als Grundgeschehen im Dasein«, ist einer der Schlußparagraphen in

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Denken den Sinn dessen eröffnet, was »Welt« heißt bzw. heißen
kann. Ja, eine akribische Lesart der Heideggerschen Denkentwick-
lung vermag zu zeigen, daß der »Welt«-topos die von Anfang an
leitende Grundfrage Heideggers war, der sich gleichsam inmitten
der Konzepte des Daseins und des Ereignisses, der Seinsfrage und
der Seinsgeschichte durchgetragen und behauptet hat.23

Mit diesem »Weltdenken« geht schließlich einher ein »Denken
der Endlichkeit«, es mag daseinsmäßig und existenzial oder epochal
und seinsgeschichtlich konnotiert sein.24 Hatte Kant die Endlich-
keitsstruktur des Menschseins aus philosophischer Notwendigkeit
erwiesen, insofern alle Erkenntnis auf »Gegebenheit« angewiesen ist,
greift Heidegger dieses Endlichkeitsmotiv wieder auf, führt es aber
auf die zeitliche Struktur als konstitutiver Bedingung des Daseins
zurück.25 Dessen grundsätzlicher Weltcharakter sorgt nicht nur für
die Endlichkeit des Daseins, er ist die Selbsterfassung des Daseins als
endliches Wesen. Das »Selbst« steht, so könnte man sagen, für das

226

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

der »Metaphysik-Vorlesung« von 1929/30 betitelt, womit Heidegger darauf hinweisen
möchte, daß die »Grundbegriffe der Metaphysik« auf ›Welt‹ im Sinne eines Grund-
geschehens zulaufen. (GA 29/30, 507ff.)
23 Hinsichtlich der Phase vor SuZ vgl. hierzu H. Vetter 1999b, 29–43. In bezug auf das
Phänomen der Stimmung und der Grundstimmung vgl. K. Held 1991c; ders. 1993, 87–
103. Betreffs des gesamten Heideggerschen Denkens vgl. H. Rombach, 1980, 73–169.
Zur Entwicklung zwischen Phänomenologie und ›Welt‹frage vgl. Vf. 2005c.
24 Über diesen Zusammenhang müßte ausführlicher gehandelt werden. Für meine
Überlegungen hier muß es genügen, auf diese Aspekte als Focus des Heideggerschen
Denkens hinzuweisen. Vgl. GA 29/30, GA 2, GA 4; vgl. auch E. Fink 1990.
25 Die Rückführung der »Apriorität« (Kant) auf die »Temporalität« scheint mir eine der
wichtigsten Einsichten Heideggers zu sein, insofern damit die mit dem Apriori-Denken
verbundene Geltungsfrage auf ihre Zeitlichkeitsstruktur zurückverwiesen wird. Alles,
was sich zeigt und zeigen können soll, also auch alles, was »Geltung« beansprucht, muß
sich »von sich selber her zeigen«. Dies war denn auch schon immer impliziter Anspruch
des Apriori, nur daß mit ihm vorausgesetzt wird, was sich allererst zu erweisen hätte.
Die Wesensfrage so wie jeglicher Substanzbegriff sehen sich somit aus dem Zeitigungs-
geschehen der drei »Zeitekstasen« herkommend, das »Apriori« vermag seinen Zeitsinn
des »von Früherem her« zu erkennen, was eben nicht historisch, sondern ontologisch zu
verstehen ist. Aus dem Geltungsdenken wird die Frage nach dem »Sinn von Sein« als
temporaler Grundstruktur. »Apriori heißt mithin das, was Seiendes in dem, was und wie
es ist, möglich macht. (…) Erst aus der Temporalität des Seinsverständnisses läßt sich
aufklären, warum die ontologischen Bestimmungen des Seins den Charakter der Aprio-
rität haben.« (Heidegger GA 24, 461f.; vgl. SuZ, § 65–71) Das Zeitigungsgeschehen der
Zeitlichkeit wiederum öffnet das, was Heidegger »Welt« bzw. auch »Weltzeit« nennt.
»(Z)unächst gilt es zu verstehen, daß die Zeitlichkeit als ekstatisch-horizontale so etwas
wie Weltzeit zeitigt, die eine Innerzeitigkeit des Zuhandenen und Vorhandenen konsti-
tuiert.« (SuZ, § 80, 420)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Endlichwerden des mit dem neuzeitlichen Subjekt noch einher-
gehenden Ewigkeits- und Unsterblichkeitsbewußtseins, das sich sei-
ner Überzeitlichkeit zu vergewissern sucht. Dieses Paradigma
herrscht in all jenen Programmen vor, die sich mit Nachdruck der
Wissenschaftlichkeit ihrer Bemühungen versichern, ohne zu bemer-
ken, daß Wissenschaftlichkeit kein Selbstzweck sein kann, sondern
im Dienste der Selbsterforschung und Selbstgestaltung von Mensch
und Welt steht. So wäre gegen die Alleinigkeitsansprüche eines Car-
tesianismus stets ein Denken im Anschluß an Pascal zu empfehlen,
gegen jene eines Hegelianismus die vergleichsweise unsystemati-
schen Konzepte eines Kierkegaard, Marx, Feuerbach und Nietzsche,
und so konnte auch die Kritik Heideggers an Husserl in dieser Frage
nicht ausbleiben, insofern dieser mutatis mutandis auch noch zur
Phalanx dieser teleologisch angelegten Denkweisen zu zählen ist.
Welt, Selbst und Endlichkeit besagen dasselbe, indem mit ihnen die
zeitliche Grundstruktur und Bedingtheit aller Welt- und Selbsterfas-
sung deutlich wird.

1.4 ›Existenzial‹ versus ›Kategorie‹

Dies hat weitere Konsequenzen: was zuvor begründungstheoretisch,
d. h. »argumentativ« erwiesen werden kann, weil die Bedingungen
seiner Möglichkeit vorausgesetzt sind, verliert seine Begründungs-
instanz, verliert den »Grund« als der Möglichkeit des l�gon dffld�nai.
Der Grund als Grundgebenkönnen, also die Möglichkeit von Begrün-
dung bricht ein und wird als »Abgrund« erfahren. Anders gesagt: Der
Boden, auf den sich alle Begründung bezieht, ist nicht mehr gegeben,
sondern muß allererst miterbracht werden.26 Hier greift nun das spe-
zifisch Heideggersche »ex-istere« als die Grundbewegung des Da-

227

Die ›ontologische‹ Wende

26 Die Abhandlung »Vom Wesen des Grundes« aus dem Jahr 1929 gilt, so könnte man
sagen, allein dem Versuch, dem allem Grund und aller Begründung vorausliegenden
»Phänomen der Welt« nachzugehen. Heidegger sucht dort zu zeigen, worauf »Begrün-
dung« als dem Theorem des »Grundgebenkönnens« (logon didonai) beruht und daß
diese mögliche »Letzt-begründung« selber unterfangen wird von jenem Weltbegriff,
wie ihn Heidegger exponiert. Pointiert gesagt: Alle »Begründung« (im klassischen Sinn)
hat schon ein Verständnis von Grund und Seiendem vorausgesetzt, das sich vom ›Welt-
phänomen‹ her als abgeleitet erweist. (M. Heidegger 1978, 123–173, insbes. Kap. 2,
135–160) Gegen die bis heute sich durchhaltenden Mißverständnisse und Unterminie-
rungen dieses Gedankens hat Heidegger dezidiert Stellung genommen (Ébd. 160, Fn.
59) Hierin liegt die eigentliche Kritik des heideggerschen Denkens an aller Bewußt-

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


seins in seinem Übersichhinaus, eine Transzendenzerfahrung, als
welche sich das Dasein in seinem »In-sein« und in seinem »Seinkön-
nen« erfährt. Aus der Husserlschen »Transzendenz in der Immanenz
des Bewußtseinslebens« wird die »Transzendenz des Daseins« selber,
sein »existere«. So entspricht der »Entschlossenheit des Daseins« die
»Entdecktheit der Welt«. Was auch immer begegnet, es ist schon in-
terpretiert, das heißt ausgelegt aus diesem Gesamtzusammenhang
heraus. Alles erfährt seine Bedeutsamkeit aus der ›Welt‹, die wieder-
um das existenziale Aufgespanntsein des Daseins selber ist, welches
darin seine Seinsmöglichkeit, und das heißt auch seine Erkenntnis-
möglichkeit erst erbringt. Deshalb können, ja müssen alle Grund-
züge des Daseins zu ›Existenzialien‹ werden, insofern sie die ›Kate-
gorien‹ als die Bausteine von Verstand und Begründung auf ihren sie
bedingenden Vollzugs- und Existenzialsinn hin anmahnen. Hieraus
wird denn auch die Differenz zwischen »apophantischem Als«, des-
sen Grundstruktur auch noch Husserl bedient, und »hermeneuti-
schem Als« ersichtlich.27

Bekanntlich unterscheidet Heidegger zwischen »innerweltlich
Seiendem« und dem »In-der Welt-sein«, wodurch die Differenz zwi-
schen »Kategorie« und »Existenzial« noch einmal verdeutlicht wer-
den kann. Wird Welt nicht in ihrer Entfaltung gesehen und Dasein
nicht in seinem den Seinssinn erbringenden Existere, so rutschen
beide gleichsam auf einen dinglichen, sprich seienden Zustand ihrer
selbst zurück, sie gleiten auseinander und erfahren sich in ihrem Ge-
genüber. Diese Selbstentfremdung und Selbstverfehlung ist aber
nicht etwa ein Mangel des Daseins, sondern geschieht »zunächst
und zumeist« immer. Das »Selbst« rutscht ins »man«, bzw. das
»man« ist das Gewöhnliche, aus dem sich das Selbst als Selbstsein
herauszuarbeiten, oder wie Heidegger sagt, zu »entwerfen« hat. So-
lange dies aber nicht geschieht, erfährt sich das Dasein als Teil einer

228

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

seins- und Subjektphilosophie, daß diese mit ungeklärten Voraussetzungen und Setzun-
gen operiert, also einer »Metaphysik« anheim fällt, die sie gerade überwinden wollte.
27 Man könnte, ja man müßte in diesem Zusammenhang von einem Mißverständnis
Gadamers sprechen, der aus der Existenzialität des Daseins und seinem Seinsverständ-
nis, also aus der »Hermeneutik des Daseins« eine »Hermeneutik des Verstehens« ge-
macht hat, welche die entscheidenden Heideggerschen Implikationen nicht mehr be-
rücksichtigt. Gadamer blendet die Frage nach dem »Sinn von Sein« auf den »Sinn von
Horizont« zurück. Gemäß Gadamer kann man »verstehen«, ohne dieses »zu sein«, nach
Heidegger geht allem Verstehen ein »Seinsverständnis« voraus. (Vgl. hierzu P. Kouba
1996, 185–196)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Welt, als ein »in der Welt Seiendes« (!), ebenso wie die Dinge als
innerweltliche Gegebenheiten begegnen. »Man« steht immer schon
der Welt gegenüber oder auch darin, was die Bezüglichkeit zur Welt
nach sich zieht. Wie immer diese aussehen mag, die gesamte Ge-
schichte von Metaphysik und Erkenntnistheorie hat sich an dieser
Frage, wie denn die Welt, das Außerhalb etc. erkannt werden können
soll, abgearbeitet.28 Auch wenn Husserl diesen Bezug in seiner be-
wußtseinsimmanenten und -konstitutiven Grundierung aufgewie-
sen hat, so erweist sich diese intentionale Struktur – nichts anderes
meint ja dieser Bezug – als eine abgeleitete Form des existenzialen
Vollzugssinns des In-der Welt-seins. Der existenziale Sinn führt also
die Kategorienstruktur auf ihre sie bedingenden Existenzialstruktur
zurück. Bleibt diese Rückführung aus, so kommt es zur »Selbstver-
ständlichkeit« der Kategorie; aus dem »ex-istere« der Existenz wird
die »Insistenz« der Urteilskategorie.29 Von hier aus gesehen wäre ein

229

Die ›ontologische‹ Wende

28 Prominentester Vertreter ist hier gewissermaßen die Denkstruktur des »Urteils«, die
sich scheinbar ungebrochen durchhalten zu können meint. Was sich ganz »logisch«
geriert, erweist sich nur »logisch« aufgrund eminenter Voraussetzungen, wie etwa
Grundbegriffe des Seins, der Substanz, der Wahrheit, die allererst zu untersuchen sind.
Schon in seiner frühen Vorlesung aus dem WS 23/24 »Einführung in die phänomeno-
logische Forschung« macht Heidegger »das Versäumnis der Seinsfrage« für die Gel-
tungsinstanz des »Urteils« verantwortlich und empfiehlt die »Erforschung der Ur-
sprungsgeschichte der Kategorien«, würde eine solche doch die Abgeleitetheit der
Urteilslogik an den Tag bringen. Hierfür muß, so Heidegger, »(d)as Sehen (…) ausgebil-
det werden. (…) Erst eine so grundsätzlich orientierte Forschung der spezifischen Ur-
sprungsgeschichte der Kategorien wird in den Stand setzen, frei von kategorialen Be-
stimmungen, die in einem ganz anderen Felde gewachsen sind, aus konkreten
Erfahrungen heraus das Dasein als solches zu sehen und kategorial zu bestimmen.«
(M. Heidegger GA 17, §49, 275ff.) Zur Grenze der »Logik«, des »Urteils«, der »Vor-
stellung« und des »Repräsentationsbegriffs« im Verhältnis zum »eigentlichen Wesen«
der Vernunft – man würde heute sagen: zum »Medium« der Vernunft –, vgl. den späte-
ren Vortrag »Was heißt Denken?« (Ders. 1985, 123–137).
29 Ähnliches gilt für die »Ontologie«, dem wohl am meisten mißverstandenen Begriff
des Heideggerschen Denkens. Obwohl Heidegger sich vielerorts bemühte, den allzu
einfachen Mißverständnissen zuvorzukommen, begegnen diese bis auf den heutigen
Tag, meist unter den Stichworten »Ontologismus« oder »Ontologisierung«. Eine pro-
minente Stelle hierzu: »Wenn wir daher den Titel Ontologie für das explizite theoreti-
sche Fragen nach dem Sein des Seienden vorbehalten, dann ist das gemeinte Ontolo-
gisch-sein des Daseins als vorontologisches zu bezeichnen. Das bedeutet aber nicht etwa
soviel wie einfachhin ontisch-seiend, sondern seiend in der Weise eines Verstehens von
Sein.« (SuZ 12)

Die »ontologische Differenz«, von der oben die Rede war, hat eine zweifache Be-
wandtnis: zum einen benennt sie »Heidegger intern« die Differenz von Sein und Seien-
dem, zum anderen markiert sie damit die Differenz des neuen Ontologieverständnisses

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vergleich mit Husserl und Merleau-Ponty nicht uninteressant, in-
sofern es beiden auch um ein Geschehen zu tun ist, das vor der Ur-
teilsstruktur liegt, das aber doch zu Bewußtsein, also zum Urteil ge-
bracht werden muß. Mir scheint, daß die Rede eines »anonymen
Geschehens« (Husserl) oder einer »vorprädikativen Ebene« (Mer-
leau-Ponty) immer schon von der gegenstandskonstituierenden In-
tentionalität aus gesprochen ist, obwohl es beiden, vornehmlich
Merleau-Ponty um eine Erfahrungsdimension geht, die erkenntnis-
theoretisch nicht einzuholen ist. Heidegger sieht indes die mit der
Logik verbundenen Kategorien bei den Griechen aus deren »Erfah-
rung der Wahrheit des Seins [hervorgehen], nicht aber in der Be-
trachtung der Gegenständlichkeit des Seienden« aufgehen.30 Eine
wichtige und folgenreiche Unterscheidung.

Die Differenz zwischen »Existenzial« und »Kategorie« wieder-
holt sich auch in der Differenz zwischen »existenzial« und »existen-
ziell«, nur daß sie hier anders konnotiert ist. Heidegger hat sich wie-
derholt gegen das Mißverständnis verwahrt, sein Denken sei ein
Existenzialismus. Nun, aus dem bisherigen wird diese Einschätzung
plausibel. Der Existenzialsinn des Daseins, so konnten wir sehen,
versucht die transzendentale Bedingungsstruktur auf ihren sie erst
konstituierenden Selbstvollzug hin zu öffnen, was diese erst »be-
gründen« und erweisen hilft. Erst dieser seinsmäßige, sprich »onto-
logische« Vollzug verleiht dem Sein erst seine Sinnsphäre. Dasein
kommt als Dasein vor sich, kommt in einem exemten Sinn zur Be-
sinnung. Auch Dasein, Welt und Selbstheit bilden einen Struktur-
zusammenhang, dessen Analyse jene in ihrem eigentlich gemeinten
Sinn erst ansichtig werden läßt. Der Existenzialismus indes operiert
immer schon auf dem Boden eines Subjektbegriffs, wie immer dieser
im einzelnen sich darstellen mag.31 Dasselbe geschieht mit dem Per-
sonalismus, ebenso wie mit dem Psychologismus, die, gewiß jeder auf

230

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

Heideggers zu jenem Ontologiebegriff der philosophischen Tradition bis heute, der nach
wie vor vom Sein als Seiendem ausgeht.
30 Vgl. M. Heidegger, Nachwort zu »Was ist Metaphysik?« (Ders. 1978, 301–310, hier
306).
31 Dieser etwa gegen Sartre vorzubringende Einwand wiederholt sich bezüglich eines
Verständnisses von »Humanismus«, der noch ganz »humanizistisch« an den Subjekt-
begriff der Moderne angeheftet ist. (Vgl. M. Heidegger, Brief über den ›Humanismus‹
1978, 311–360) Vgl. hierzu auch Yuasa, S., der schon in seiner Dissertation von 1934 auf
den Unterschied von ›existenzial‹ und ›existenziell‹ aufmerksam machte, der die Diffe-
renz zwischen Heidegger und Jaspers kennzeichnet. Sh. die wiederabgedruckte Passage
in: Buchner 1989, 273.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


seine Weise, eine gewisse gefühlsmäßige Innenbestimmtheit des Da-
seins annehmen. Wie immer man es wendet, die Struktur Ich-Ding,
Subjekt-Objekt, sie mag nach innen oder nach außen bezogen sein,
bleibt aufrechterhalten. Gerade darin aber liegt die große Differenz
zwischen Wissenschaft und Denken, die Heidegger nicht müde wird,
anzumahnen, dies aber – und dies berücksichtigt man zumeist nicht –
aus Gründen der Selbstklärung von Wissenschaft und Philosophie.32

1.5 Abgeleitetheit der Phänomene und transzendentale Selbsttäu-
schung – Die Gleichursprünglichkeit von Leben und Philosophie

Ein weiterer Gesichtspunkt, der sich mit Heidegger gewinnen läßt
und der konsequenzenreich für das Selbstverständnis von Philoso-
phie ist, betrifft die Entdeckung der Abgeleitetheit der Phänomene.
Ich will dies in drei Punkten kurz skizzieren.

1) Gerade weil Heidegger im Umfeld von SuZ seine Analysen an
Alltagsphänomenen erprobt, ja geradezu daraus zu gewinnen
scheint, hat er ein besonders wachsames Auge bezüglich der Authen-
tizität und Richtigkeit dieser Phänomene ausgebildet. Die Phänome-
ne haben einen inneren Bau, eine Seinsverfassung, die nicht sogleich
offen zutage liegen. Während Husserl auf diese Diagnose mit der
Einklammerung des Realen antwortet, um dessen Horizontbedin-
gung freizulegen, erfaßt Heidegger, daß dieser Rückgang auf den Lei-
stungsgrund des transzendentalen Ego nur jene Phänomenebene
erreicht und zur Anschauung bringt, die das Korrelat dieser inten-
tionalen Zugangsweise bildet. Es kann nur das erscheinen, was mir
erscheint. Ob dies allerdings auch schon den Phänomenen in ihren
umfassenden Seinsgehalten und Seinsweisen entspricht, ob sie sich
darin »von sich selber her zu zeigen« vermögen, darf mehr als be-
zweifelt werden. Was, so Heidegger, zunächst und zumeist geschieht
und wahrgenommen wird, ist nur die relativ statische Oberflächen-
form, die wir mehr oder weniger übernehmen und der wir mehr oder
weniger ausgeliefert sind. Wir leben so dahin, Realität ist das Gege-
bene, zu dem wir, wissenschaftlich oder alltäglich, Stellung nehmen
können. So zielt Heideggers ganzes Anliegen darauf, diese Sichtwei-
se in ihrer Abgeleitetheit und Oberflächenstruktur aufzuzeigen. Dies
gelingt durch die Erfassung der ontologischen Differenz, die alle Phä-

231

Die ›ontologische‹ Wende

32 Vgl. hierzu H. Vetter 1999c, 33 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nomene wie ein Grund-Riß durchzieht. Die gleichsam innere Gedop-
peltheit der Phänomene springt geradezu als Ergebnis dieser ontolo-
gischen Analyse heraus. Alles kann »eigentlich« oder »uneigentlich«,
»echt« und »unecht«, »ursprünglich« oder »abgeleitet« sein. Es gibt
nicht nur einen defizitären Modus der Phänomene, ihre Vorhanden-
heit dokumentiert diesen geradezu. Zunächst hat alles diesen defizi-
tären Charakter. So stellt Heidegger gegen das Reduktionsprogramm
Husserls den Seinsvollzug des Seienden, der dieses auf sein »inneres«
Transzendieren hin anspricht. Das Ergebnis ist frappierend: Alle
Grundkategorien der Philosophie müssen neu buchstabiert werden.
Das »Bewußtsein« sieht sich auf das »Dasein« zurückgeworfen, »Er-
kennen« im »Verstehen« grundgelegt, die »Subjektivität« erfährt sich
unterfangen von der »Existentialität« wie das »Ich« vom »Selbst«,
»Erkennen« und »Wille« finden sich in der »Sorge« wieder, usw. Aber,
und dies ist entscheidend, die Ableitungsformen und Defizienzphäno-
mene gelten keineswegs als überwundene, sondern gehören konstitu-
tiv dazu. »Uneigentliche Existenz besagt nicht eine scheinbare, keine
unechte Existenz. Mehr noch, die Uneigentlichkeit gehört zum Wesen
des faktischen Daseins. Eigentlichkeit ist nur eine Modifikation und
keine totale Ausstreichung der Uneigentlichkeit.« (GA 24, 243)

So wie das transzendentale Bewußtsein in seiner Selbstgewiß-
heit die Differenz zwischen ursprünglichen und abgeleiteten Phäno-
menen nicht kennt, also die Möglichkeit abgeleiteter und verfehlter
Phänomene gar nicht erst vor Augen bekommen kann, so vermag es
auch nicht das Verdeckte und Verborgene, das Unsichtbare und Ent-
zogene der Phänomene zu sehen, welche ihnen konstitutiv innewoh-
nen, ja welche den weitaus größeren Part des Phänomenhaushalts
ausmachen. So bleibt ihm auch notwendig deren Ruinanz und Ver-
zerrung, ihr Fehlgreifen- und Verlustiggehenkönnen entzogen. Das
transzendentale Subjekt bildet zwar Horizonte aus, aber es hat kei-
nen Horizont für falsche Horizonte. Alles was erscheint, erscheint
nicht als es selbst, sondern unter dem transzendentalen Diktat des
Horizontbewußtseins. Man hat kein Kriterium zu unterscheiden, ob
etwas vollgültiges oder nur abgeleitetes Phänomen ist, ja ob die
Wirklichkeit auch schon wirklich ist. Es gibt kein Bewahrheitungs-
kriterium transzendentaler Selbsttäuschung und Selbstverstrickung,
es sei denn man transzendiert mit Heidegger dieses phänomenale
Horizontbewußtsein.33

232

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

33 Nebenbei: Dieses Problem taucht wieder in der Hermeneutik Gadamers auf, in der

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gerade für die interkulturelle Fragestellung ist dieses Theorie-
stück Heideggers wegweisend: Was sich als die interne Abgeleitetheit
der Phänomene kundtut, verschärft sich hinsichtlich der Begegnung
der einzelnen Kulturwelten. Nicht nur, daß eine jede Kulturwelt die
andere stets nur aus ihrer eigenen Betrachtungsweise aus angehen
kann, ihr eignet auch ein bestimmter »Realitätsblick«, der sich gerade
aus der Absetzung den anderen gegenüber legitimiert und erhärtet.
So bleibt es nicht aus – die gesamte Geschichte kultureller Begegnun-
gen und Konflikte dokumentiert dies nachhaltig –, daß die Kultur-
welten, gerade weil sie dem »Realitätsblick« der jeweils anderen
ausgeliefert sind, als Kulturwelten unterminiert und geradezu ver-
dinglicht werden. Das »Zunächst und Zumeist« benennt so das weit-
hin sichtbare Erscheinungsbild kultureller Stereotypien und Vor-
urteile. Gleichsam zu lernen wäre hieraus aber dies, daß man nicht
sofort auf »Gegebenes« hereinfällt, dies sozusagen für Realität
schlechthin hält, sondern daß es darum gehen muß, die Dinge und
Phänomene zu klären und zur Entfaltung zu bringen, sie, wenn man
mit Heidegger sprechen wollte, »von sich selber her zeigen« und
»sprechen lassen« und nicht vorschnellen Identifikationen aufzu-
sitzen. Nun, Heidegger hat die Abgeleitetheit der Phänomene nicht
für diese interkulturelle Fragestellung fruchtbar gemacht – die The-
matik kam ja weit später erst auf und wird denn auch meist unter
hermeneutischen Vorzeichen diskutiert –, aber er hat die Abgeleitet-
heit, wenn man so will, die interne Dimensioniertheit der Phäno-
mene gesehen.

2) Heidegger vermittelt nicht erst, wie dies noch Dilthey und
Husserl versuchen, das Leben und die Lebenswelt mit dem Denken,
er läuft auch nicht Gefahr, wie dies mit Nietzsche und Bergson sich
nahelegt, das Denken vom Leben her zu verstehen, er zeigt vielmehr
deren Gleichursprünglichkeit auf, die von Anfang an besteht. Genau
diese Einsicht war es denn auch, die das Philosophieren seit den Grie-
chen antrieb, die aber zunehmend in Vergessenheit geriet. Platons
Botschaft der »periagog¼ ¡l»@ t»@ vuc»@«, Augustins »conversio«,
Pascals »Memorial«, und man könnte die Reihe weiterführen, weisen

233

Die ›ontologische‹ Wende

der Aufriß der Heideggerschen Differenz auf die Fragestellung von Horizontverstehen
und Sachangemessenheit zurückgestutzt wird. Gadamers Hermeneutik hat keinen Blick
für die Möglichkeit falscher Horizonte, was sie denn auch – darin haben die Diskurs-
theoretiker recht – in einer eigentümlich unkritischen philosophischen Haltung verhar-
ren läßt. (Vgl. H.-G. Gadamer 1986, 270ff.; sh. hierzu H. Rombach 1991, 67–82)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


genau auf Heideggers Entwurf einer Ungeschiedenheit von konkre-
ter Lebensexistenz und denkerischer Bewältigung vor. Zugleich ist
darin gesehen, daß man stets im Gewöhnlichen ansetzt, um in dieses,
d. h. in dessen Grundlagen und Voraussetzungen hinein durchzubre-
chen. Philosophie treiben heißt so »auf den Grund« dessen zu gehen,
was das Leben im ganzen trägt. ›Denken‹, so kann mit Heidegger in
Erfahrung gebracht werden, geschieht als Seins- und Lebensvollzug
zugleich.34 Philosophieren bedeutet daher auch immer »Innehalten«,
»Umkehr«, zu sehen versuchen, worin der »Sinn des Ganzen« beste-
hen könnte, bedeutet letztlich Menschsein lernen und Menschlich-

234

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

34 Ein kurzer Seitenblick auf Cassirers Konzept einer transzendentalen Kulturphiloso-
phie könnte hier für die nötigen Unterscheidungen hilfreich sein: Nicht erst die berüch-
tigte »Davoser Disputation« (publiziert nach Mitschriften von Bollnow und Ritter in
Heidegger GA 3, 271–296) hat die Unterschiede der beiden Denker offenkundig ge-
macht, es zeigte sich in ihr die grundsätzlich andere Fragestellung von »Erkenntnistheo-
rie« auf der einen und »Ontologie« resp. »Metaphysik« auf der anderen Seite. Bemer-
kenswert bleibt, daß beider Denkentwürfe sich ausdrücklich im Ausgang von Kant
verstehen, wobei Cassirer stärker in der Spur des traditionellen Kantverständnisses
bleibt, indes Heidegger kritische Anfragen an Kants Grundkonzept stellt, die in diesem
schon angelegt, nicht aber gesehen sind. Cassirer, der sich Cohen und Natorp verpflich-
tet weiß, schließt sich der klassisch transzendentalphilosophischen Methode an, wonach
man zwar mit einem Faktum beginnt, aber nur um nach der Möglichkeit und den Be-
dingungen dieses Faktums zu fragen. Seine bekannte Antwort ist der Entwurf der »sym-
bolischen Formen«, die den transzendentalen Formaspekt aufgreift, um ihn mit Sym-
bolen wie etwa dem Mythos und der Sprache sozusagen kulturell zu situieren und zu
verankern. Von Heidegger aus wird nun gerade dieses »Faktum« zum Stein des Ansto-
ßes, insofern ja darin immer schon über das Sein als Seiendem entschieden ist. Heideg-
ger fragt also nach »etwas«, das Cassirer gar nicht als fragenswert erachten kann, näm-
lich nach der Bedingung der Möglichkeit von Subjekt, von Verstand und Anschauung,
usf., die ihn bekanntermaßen zur Analytik des Daseins führen sollte. Setzt aber »Da-
sein« jenseits der Option von Leben hier und Erkenntnis dort an, so bleibt diese Unter-
scheidung für Cassirer Grundvoraussetzung allen Denkens: »Für die Philosophie, für die
denkende Betrachtung des Seins, kann daher niemals das Leben selbst, vor und außer-
halb aller Geformtheit, das Ziel und die Sehnsucht der Betrachtung bilden; sondern für
sie bilden Leben und Form eine untrennbare Einheit. Denn erst durch die Form und ihre
Vermittlung nimmt die bloße Unmittelbarkeit des Lebens die Gestalt des Geistes an: die
Kraft des Geistes aber ist – nach einem Wort Hegels – ›nur so groß, als seine Äußerung,
seine Tiefe nur so tief, als er in seiner Auslegung sich auszubreiten und sich zu verlieren
getraut.« (E. Cassirer, Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs, Darmstadt 81994, 200) –
Die Unterschiede liegen auf der Hand, und bei allem Für und Wider sollte man sich
schon fragen, welches Konzept welches zu begründen weiß. Gegen Relativismen aller
Art, insbesondere was philosophische Konzepte anbelangt, waren beide nämlich glei-
chermaßen. Zu fragen bliebe in diesem Zusammenhang auch, inwieweit die Gegenstel-
lung zwischen unmittelbarem Leben und vermittelter Form nicht schon ein system-
immanentes Problem der Erkenntnistheorie ist?

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


keit erlernen. Deshalb erfährt jeder einigermaßen in die Philosophie
Eingang gefunden Habende das »durch und durch Gehende« dieses
Geschehens, das einen nicht nur mitnimmt wie Parmenides dies
zeigt, sondern einen gebiert und konstituiert. Heidegger stand im-
mer in diesem Spannungsfeld, was sich, wollte man den Ball flach
halten, mit seiner Anlage zu religiöser Erfahrung auf der einen und
philosophischer Theorie auf der anderen Seite erklären ließe. Sein
Denkansatz galt aber nicht weniger als dem Versuch, diese beiden
Stränge auf einer neuen Ebene ihrer konstitutiven Bedingtheit zu-
sammenzuführen. Die »existenziale« vereint die »philosophische«
und die »existenzielle« Dimension.

3) Der Philosophie wächst eine Bedeutung zu, die sie zwar im-
mer schon implizit mit sich führte, die aber gleichwohl immer mehr
in Vergessenheit zu geraten scheint. Über die bloße theoretische
Selbstklärung hinaus hat sie praktischen Lebensbezug, ja anhand
der Durchdringung und »Aufklärung« ihrer Grundbegriffe, die ja
allesamt auch die Wissenschaftswelten grundieren, vermag sie zu
einer der wichtigen Mitgestalter lebenspraktischer, gesellschaftlich-
kultureller, sozialer, ethischer und ästhetischer Grundfragen des
Menschseins zu werden. Heidegger hat dazu beigetragen, das phi-
losophische Geschäft zu erden, d. h. ihr Lebensrelevanz und welthafte
Bedeutung zurückzugeben und zuzusprechen. Dies ist nicht wenig,
bedenkt man, wie heute zu Beginn des 21. Jahrhunderts die Philoso-
phie um ihr Verbleiben im hochschulpolitischen Kontext zu kämpfen
hat, wie schwer es zunehmend wird, diese ihre nicht zu hintergehen-
de Praxis überzeugend vorzubringen. Die Philosophie läuft, jeden-
falls als akademische Disziplin, Gefahr, überflüssig zu werden. Nun,
ich würde ein solches Lamento nicht in Gänze teilen, aber mir
scheint, daß das akademische Alltagsgeschäft der Philosophie nicht
unerheblichen Anteil an dieser Misere hat. Schon Kant hatte hier
für die notwendige Unterscheidung gesorgt, wenn er die »Weltphi-
losophie« von der »Schulphilosophie« abhebt, und dies, wie Heideg-
ger sagen würde, um »der Sache des Denkens« willen. Es ging, nicht
nur dem frühen Heidegger, stets um den Aufweis der wissenschaft-
lichen Grundlegung des Denkens, allerdings wird, im Unterschied
etwa zu Husserl, durch Heidegger auch klar, daß Begriff und Sinn
der Philosophie nicht von der Wissenschaft her, sondern umgekehrt
diese von der Philosophie her gewonnen werden müssen. Der Vor-
trag »Wissenschaft und Besinnung« (1985, 41–66) etwa weist auf
diese anders gelagerte Einstellung hin. Während die »Theorie« im-

235

Die ›ontologische‹ Wende

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


mer schon auf »Wirklichkeit« bezogen ist, ohne zu fragen, was diese
sei und worin ihr Sinn besteht, verlangt »Besinnung« gleichsam ein
sich Zurückstellen in das Denken selber, um daraus überhaupt erfas-
sen zu können, daß das »Wirkliche« nur eine ganz vorläufige Sich-
tung ist, die zudem gar nicht eigens thematisiert wird. Philosophie-
ren, mit Heidegger gesprochen, »Denken« ginge so weit über das
hinaus, was gewöhnlich unter »Wissenschaft« verstanden wird. Für
die philosophische Praxis stellt sich dieses Verhältnis so dar, daß zwi-
schen Philosophie als Lehre und dem Philosophieren selber unter-
schieden werden muß, im übrigen eine Einsicht, die weitestgehend
verloren gegangen zu sein scheint. Man versteht unter Philosophie
das Thematisieren philosophischer Positionen und Probleme, um
über diese zu befinden, nicht aber aus dem Gedanken heraus das
Denken sprechen zu lassen, also zu philosophieren. Genau diese Un-
terscheidung wird von Heidegger aufgegriffen und in die Grundlagen
des Denkens selber hineingearbeitet. Heideggers Denken – dies sollte
man festhalten können – denkt einen Gedanken, und ein solches
Denken kann man nur verstehen, wenn man den Gedanken mitgeht.
Mitgehen und Gedanke bedingen sich geradezu gegenseitig, insofern
beide erst aneinander aufgehen. Geht man nicht mit, so bleibt nur ein
Zugriff von außen übrig, der »immer schon« den Gedanken auf Aus-
sage, Prädikation und Geltung hin festgelegt hat. Kein Wunder, daß
man sich dann – so der oftmals geäußerte Vorwurf an Heidegger –
nur Tautologien und sprachlichen Verrenkungen gegenüber sieht.
Das Kriterium aber zwischen Philosophie als Lehrgebäude und Phi-
losophie als das Tätigsein des Gedankens selber, als Philosophieren,
hat Heidegger nicht nur erneuert, sondern mit seiner späteren Un-
terscheidung zwischen »Philosophie« und »Denken« zum eigentli-
chen Eintrittstor in das philosophische Denken erhoben.

1.6 Welterschließung der Sprache und ›Ereignis‹

Die Tradition hat spätestens seit Aristoteles Denken und Sprache auf-
einander zurückgeführt. Man verstand unter l�go@ sowohl Vernunft
als auch Sprache. Dieser enge Konnex zwischen Satzbau und Denk-
struktur bekundet sich in der Sprache als substanziierte Sprache, die
dem Schema »S (ist) P« folgt. Mit Heideggers Entdeckung des ur-
sprünglichen Vollzugssinns des Seins kommt ein solches Sprachden-
ken an seine Grenzen. Alle ›Bedeutung‹ kann es nur vor dem Hinter-

236

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


grund der aus dem Vollzugssinn erstellten Bedeutsamkeit geben.
Diesen Fundierungszusammenhang verkennen all jene Theorien,
die Sprache von Anfang an unter dem Zeichen von ›Bedeutung‹ und
›Repräsentation‹ ansetzen. Hier ist schon alles entschieden.35 Im Ge-
genzug versucht Heidegger der Sprache in ihrem Geschehenscharak-
ter nachzugehen, was die eigentümlichen Nominalverbalisierungen
erklärt, die schon mit den Existenzialien wie »In-sein«, »In-der-
Welt-sein« usf. auftreten. War es einst die Funktion der Sprache,
etwas zu benennen (Sprache als Bedeutung, Symbol, Zeichen etc.),
so geht es jetzt dem zuvor um die Hervorbringung deren Vorausset-
zungen. Der kantische Begriff der Welt als transzendentaler Idee
sieht sich in die konkrete Sprachlichkeit hinein vermittelt, so daß erst
durch die Sprache die (jeweilige) Welt erschlossen wird. Mit der
Sprache eröffnet sich gewissermaßen erst das Spielfeld, woraus sich
die Welt als Welt im Sinne des »In-der-Welt-seins« entgegenkommt.
Der Welterschließungscharakter der Sprache kommt daher fast
einem Welteröffnungscharakter der Sprache gleich.36 D. h., daß Spra-

237

Die ›ontologische‹ Wende

35 Auch ein so beeindruckender Ansatz wie jener von R. Brandom, der in kritischer
Absetzung zu allen sprachphilosophischen Bedeutungs- und Repräsentationskonzepten
eine normative Sprachpragmatik entwickelt, in die ein Begriffsnetz ›interferentieller
Semantik‹ eingebettet ist, scheint mir am heideggerschen Anliegen vorbeizugehen.
Von diesem her erweisen sich die von Brandom eruierten moralischen und normativen
Implikationen der Sprache schon auf einer begrifflich vorverstandenen Abstraktions-
ebene des Sprachgeschehens und Sprachhandelns angesetzt. (Vgl. R. B. Brandom 2000)
36 Ich habe oben Humboldts Sprachdenken als Kritik des bei Kant noch gänzlich formal
bleibenden transzendentalen Denkens angeführt, wodurch nicht nur die Vernunft prak-
tisch-phänomenologisch situiert werden konnte, sie erfährt sich auch geschichtlich wie
kulturell, der jeweiligen Nationalsprache entsprechend, konstituiert. Ich will hier noch
einmal einen Passus (sh. oben Kap. B.I.2.2.) aufgreifen, in dem ich die Grenze zwischen
Humboldt und Heidegger markiert habe, der jetzt im Kapitel zu Heidegger deutlicher
werden kann: Humboldts Sprachdenken hat schon vieles inauguriert, worauf auch Hei-
degger sich beziehen wird. Es ist vor allem die Einsicht, daß Sprache stets eine Sprach-
welt eröffnet, ja daß in jeder Sprache eine eigene Weltansicht zu Tage tritt. Gleichwohl
sind es vor allem zwei Aspekte, durch die sich Humboldt und Heidegger gravierend
unterscheiden. Für Humboldt stellt ja die Individualität das sine qua non aller Bemü-
hungen dar, so daß jede sprachlich verankerte Weltansicht unmittelbar nur an das
menschliche Individuum gebunden sein kann. (Vgl. W. v. Humboldt 1994, 19 ff., 135ff.,
223ff.) Heidegger indes sucht nach einem epochal grundierten, seinsgeschichtlichen
Verständnis von Sprache, das jedes Individuum als Individuum, d.h. im Sinne einer
letzten Geltungsinstanz transzendiert. Zum Zweiten hängt für Humboldt im Unter-
schied zur Vorstellung von Sprache als »Werk (Ergon)« alles an der aktiven »Thätigkeit
(Energeia)« des Sprechens selber, wodurch die Sprache allererst ihr »wirkliches Wesen«
gewinnt. (Vgl. ebd. 418ff.) Heidegger sieht bei aller Schätzung des Humboldt’schen

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


che – es gibt immer nur die jeweilige Sprache – die ihr jeweils ent-
sprechende »Welt« eröffnet, wie umgekehrt die jeweilige Welt die
ihr zugehörige Sprache eröffnet.37 Um es so zu sagen: Sprache und
Welt öffnen sich gegenseitig, und dieses ihr Öffnen erstellt erst den
Sinn, den wir, sprechen wir von Sprache und Welt, immer schon un-
terstellen.

Nun, bekanntlich hat sich Heidegger in seinem Sprachdenken,
welches ungefähr vom »Kunstwerkaufsatz« bis zu den Spätschriften
um »Zeit und Sein« reicht, diesem Phänomen der Welterschließung
der Sprache gewidmet. Der mit der sogenannten »Kehre« verbunde-
ne Gang zur »Seinsgeschichte« hat vom »Dasein« als dem fun-
damentalontologischen Prinzip zum »Sein« als der jeweilig epochal
angesetzten Grundgestalt geführt. In gewisser Weise – so könnte

238

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

Sprachdenkens dieses doch noch »metaphysisch« bestimmt, insofern dort immer schon
ein Begriff von Sprache, von Denken, von Individuum usf. vorausgesetzt ist, was es
allererst philosophisch zu thematisieren gelte. Humboldt, so Heidegger, biegt gewisser-
maßen von seinem Weg zur Sprache auf jenen der Tätigkeit des Subjekts ab, wodurch
Sprache von woandersher, nämlich von der »geistigen Entwicklung des Menschen-
geschlechtes« erklärt wird. Damit dies aber möglich ist, muß zuvor schon Klarheit dar-
über herrschen, daß und wie Menschsein und Sprache zueinander gehören, was Sprache
und was Subjekt respektive Individuum heißen. (Vgl. M. Heidegger 1986, 246ff.) – Wie
immer man diese grundsätzlichen Differenzen einschätzen mag, eine nähere Diskussion
hinsichtlich beider Sprachkonzepte wäre gewiß sehr ertragreich.
37 Daß Welt und Sprache sich gegenseitig bedingen, diese Bedingungsfigur aber nun
keineswegs mit den gewöhnlichen sprachphilosophischen Voraussetzungen eines Sub-
stanz- resp. Bedeutungsbegriffs verbunden sein muß – wir werden später darauf zu-
rückkommen –, wird insbesondere dann deutlich, wenn man bspw. die japanische Spra-
che näher auf ihre grammatische und syntaktische Struktur hin betrachtet. Im
Nachwort zu Kimura, B. (ders. 1995, 173–198) bemerkt E. Weinmayr: »Wo die europäi-
schen metaphysik- und subjektkritischen Denker bei ihrem Versuch, das Zwischen zu
denken, immer wieder an die Grenzen ihrer eigenen Sprache stoßen, deren grammati-
sche Strukturen sie nicht sagen lassen, was sie eigentlich sagen möchten, und unaufhör-
lich gegen die grammatischen Suggestionen ihrer eigenen Sprache – z. B. das Satzsub-
jekt (›diese fatale grammatische Kategorie‹ [Heidegger]) oder die Trennung von aktiv
und passiv, Tun und Leiden (dem ›vielleicht dunkelsten Erbstück okzidentaler Philoso-
phie‹ [Derrida] – andenken müssen, kann Kimura die grammatischen Strukturen des
Japanischen selbst als einen Ausdruck des Selbstseins im Zwischen aufgreifen.« (Ebd.
193) Hier meldet sich ein Sprachverstehen, das auf den sprachphilosophischen Dialog
zwischen Heidegger und dem japanischen Denken zurückgeht, was zugleich auf die
Einbahnstraße eines Sprachbegriffs aufmerksam macht, der sich auf Repräsentations-
und Bedeutungsmodelle als letzte Geltungsquellen bezieht. Der konstitutive Zusam-
menhang von Welt und Sprache ernötigt unter interkultureller Hinsicht noch einmal
einen anderen Zugang, der die Eingeschränktheit des gewöhnlichen sprachphilosophi-
schen Paradigmas erweist. Vgl. auch E. Weinmayr 1991.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


man von heute aus sagen – war dies der Versuch, vom »In-der-Welt-
sein« des Daseins zum »In-Welten-sein« der Sprachen und Kulturen
zu gelangen. So weist das Phänomen der »Befindlichkeit« in jenes
der »Grundstimmungen«38 vor, die selber in den jeweiligen »Grund-
worten« zum ereignishaften Austrag kommen.39 Die Dichter und
Denker gelten als die Usurpatoren dieser Grundworte, die so etwas
wie eine »Welt in nuce« meinen, die sich sodann in der weiteren
Sprache entfaltet.40 Nun liegt natürlich alles daran, wie solche
Sprachkerne zu knacken sein könnten, da hiervon jegliche Verste-
hensmöglichkeit einer epochalen Welt abhängig ist. Aber, diese Frage
stellt sich Heidegger nicht, sondern er stellt die Grundworte noch
weiter in ein »Es gibt« des »Ereignisses« zurück, aus welchem sie
vom Sein »geschickt« und von der Zeit »gereicht« werden. (Heideg-
ger, 1976, 17 ff.) Die quasi-metaphysische Anleihe dieser Denkfigur
macht nun allerdings etwas erstaunen: Ging es Heidegger ja gerade

239

Die ›ontologische‹ Wende

38 Vgl. die ungefähr zeitgleich (1936–38) verfaßten Arbeiten, erschienen in M. Heideg-
ger, GA 45 (Grundfragen der Philosophie. Ausgewählte ›Probleme‹ der ›Logik‹), und
GA 65 (Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis). »Alles wesentliche Denken verlangt,
daß seine Gedanken und Sätze jedesmal neu wie Erz aus der Grundstimmung heraus-
geschlagen werden. Bleibt die Grundstimmung aus, dann ist alles ein erzwungenes Ge-
klapper von Begriffen und Worthülsen. (…) die Grundstimmung stimmt das Da-sein
ein und damit das Denken als Entwurf der Wahrheit des Seyns im Wort und Begriff.«
(Ebd. 21; vgl. auch 46ff.)
39 Als Grundworte nennt Heidegger physis, idea, ousia, energeia, Monade, Subjektivi-
tät, Wille, u.a. (Vgl. M. Heidegger 1976, 7, passim)
40 Auf der Ebene der »Grundworte« sieht Heidegger in den beiden »Nachbarstämmen«
des Dichtens (Dichtung) und Denkens (Philosophie) eine enge Verwandtschaft, insofern
dort anhand eines Grundwortes ein ganzer epochal veranschlagter Verstehensraum
gleichsam als eine Verdichtung von Lebensprosa zum Ausdruck kommt. (Vgl. M. Hei-
degger 1981) – Hier gilt es aber zwischen verschiedenen Sprachdimensionen zu unter-
scheiden, wenn Verwandtschaften und Differenzen zwischen Dichtung und Philosophie
thematisch werden. Vgl. hierzu etwa die anders gelagerten Konzepte von J. Habermas,
Philosophie und Wissenschaft als Literatur?, (1992, 242–263) und M. Seel, Über die
Arbeit des Schriftstellers (und die Sprache der Philosophie), (1996b, 145–187), die für
eine klare Trennung zwischen beiden Bereichen mit Hinblick auf die Gefährdung phi-
losophischer Argumentationsbildung eintreten. M.E. treffen die dortigen Einwände
aber weder die Anliegen Derridas, Foucaults u.a., auf die Bezug genommen wird, und
auch nicht dasjenige Heideggers. Es handelt sich in der Tat um verschiedene Dimensio-
nen der Sprache selber, nicht um eine Bereichszuordnung der Sprachbetrachtung. Bleibt
man auf der Ebene der Argumentations- und Geltungslogik der Sprache, liegt die Tren-
nung zwischen Literatur und Philosophie auf der Hand, öffnet sich indes die Welt-
erschließungskraft der Sprache, wie mit dem Hinweis auf die »Grundworte« von Hei-
degger versucht, findet man engste Verwandtschaften zwischen Dichtung (Literatur)
und Philosophie.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


um die Überwindung jeglichen Seins als Seiendem, so – man mag es
wenden wie man will – scheint es in diesem »Es gibt« des »Seins-
geschicks« doch wieder aufzutauchen. Als philosophische Kon-
sequenz schrumpfen so die Welten, die ja jegliches Dasein und jeg-
liches Sprachverstehen sich allererst aus der jeweiligen Welt heraus
gewinnen lassen, unter der Hand zu »Horizonten« zusammen, die
das überwunden geglaubte intentionale Paradigma erneut restituie-
ren. Das anvisierte, sinnstiftende und welteröffnende Hervorbrin-
gungsmotiv der Sprache bleibt eigentümlich abgeblendet.41 Ebenso
würde die situativ und sprachlich sich generierende Kommunikati-
ons- und Verständigungspraxis, also die sprachpragmatische Dimen-
sion der Sprache, zur Sprachwerdung hinzu gehören, wenngleich
diese mit den jeweiligen ›Welten‹ zu verbinden wäre und nicht, wie
dies die Diskurstheoretiker vermeinen, an ein Geltungsapriori ver-
wiesen werden kann.

Gleichwohl war Heidegger nach meinem Dafürhalten mit dem
Denken des »Ereignisses« auf einem guten Weg, »jenseits des Seins«,
oder, was dem verwandt ist, jenseits der »Differenz von Identität und
Differenz« die sich gestaltende und hervorbringende, auch sprachlich
verankerte Welteröffnung aufzuzeigen.42 Hierzu führt er die Grund-
stimmungen und Grundworte auf, die immer schon eine Welt »grun-
dieren«, die aber nur »auftauchen« können durch »Übersetzung« in
Sprache. So verlangt nach Heidegger auch schon das Verständnis der
eigenen Sprache und damit der eigenen Welt ein Über-setzen von
Grundstimmung und Grundwort in Sprache, und nur dort, wo diese
»Sprachwerdung« erfaßt wird, spricht die Sprache und darin ihre
Welt. Bezüglich der Übersetzungsfrage heißt es bei Heidegger: »Man

240

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

41 Der Sprachduktus von »Zeit und Sein« scheint dies zu bestätigen, gerade dann, wenn
er gegen Ende auf das »Ereignis« zuläuft: »Was bleibt zu sagen? Nur dies: Das Ereignis
ereignet. (…) Es galt, Sein im Durchblick durch die eigentliche Zeit in sein Eigenes zu
denken – aus dem Ereignis – ohne Rücksicht auf die Beziehung des Seins zum Seienden.
(…) Wenn eine Überwindung [der Metaphysik] nötig bleibt, dann geht sie dasjenige
Denken an, das sich eigens in das Ereignis einläßt, um Es aus ihm her auf Es zu – zu
sagen. Es gilt unablässig, die Hindernisse zu überwinden, die ein solches Sagen leicht
unzureichend machen. Ein Hindernis dieser Art bleibt auch das Sagen vom Ereignis in
der Weise eines Vortrags. Er hat nur in Aussagesätzen gesprochen.« (Heidegger 1976,
24 f.)
42 Daß bspw. »Anwesenheit« nicht nur eine Zeitkategorie ist, die jegliches »Seiende«
fundiert, sondern darüber hinaus an dem auch jegliches »Sein« bedingenden »Ereig-
nischarakter« konstitutiven Anteil hat, versuchte Heidegger in »Zeit und Sein« (ders.
1976, 2 ff., 9 ff., passim) zu zeigen.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


meint, das ›Übersetzen‹ sei eine Übertragung einer Sprache in eine
andere, der Fremdsprache in die Muttersprache oder auch umge-
kehrt. Wir verkennen jedoch, daß wir ständig auch schon unsere ei-
gene Sprache, die Muttersprache, in ihr eigenes Wesen übersetzen.
Sprechen und Sagen ist in sich ein Übersetzen, dessen Wesen keines-
wegs darin aufgehen kann, daß das übersetzende und das übersetzte
Wort verschiedenen Sprachen angehören. In jedem Gespräch und
Selbstgespräch waltet ein ursprüngliches Übersetzen.« (GA 54, 17)43

Es kommt, so könnte man mit Heidegger sagen, zum »ereignishaften
Austrag« einer Welt. Wie jedes Volk eine Sprache hat und sich daraus
versteht, so eignen ihm bestimmte Grundstimmungen und Grund-
worte, und der konstitutive Ereignischarakter dieser Aspekte bringt
die jeweilige ›Welt‹ hervor. »Die jeweilige Sprache ist das Geschehnis
jenes Sagens, in dem geschichtlich einem Volk seine Welt aufgeht
und die Erde als das Verschlossene aufbewahrt wird. Das entwerfende
Sagen ist jenes, das in der Bereitung des Sagbaren zugleich das Un-
sagbare als ein solches zur Welt bringt.«44 Hierin kommt zum Aus-
druck, daß im Gesagten der Sprache zugleich ein Ungesagtes und
Unsagbares mitspricht, das sprachlich zwar nie eingeholt werden
kann, das aber gleichwohl nie fehlt.45 ›Sprache‹ meint immer mehr
als Sprache.

Heidegger erfaßt wie vor ihm keiner – vielleicht außer Hum-
boldt – den konstitutiven Verstehenszusammenhang von Sprache
und Welt, ja mehr noch, anhand des ›Ereignisses‹ vermag die konsti-
tutive Geschehenscharakteristik von Sprache und Welt deutlich zu
werden. Er sieht das Dasein aus der Welt der Sprache hervorgehen,
so daß Menschsein bedeutet, in der Sprache zu wohnen, nicht erst
Sprache zu haben. »Die Sprache«- so der wohl prominenteste Passus
hierzu – »ist das Haus des Seins. In ihrer Behausung wohnt der
Mensch.«46 Humboldt indes versteht unter Welt noch eine sprachlich

241

Die ›ontologische‹ Wende

43 Vgl. hierzu auch H.-D. Gondeck 1997, 263–348. – Zum Phänomen des »Überset-
zens«, nicht nur in bezug auf Heidegger, vgl. Vf. 2002a, 93–122.

Zur Frage sprachlicher wie kultureller Übersetzung zwischen abendländisch-eu-
ropäischem und asiatischem, vor allem japanischem Denken im Ausgang von Heidegger
vgl. T. Buchheim (Hg.) 1989, hier insbesondere E. Weinmayr (a. a.O., 177–196);
H. Buchner (Hg.) 1989, hier insbesondere Tsujimura, K. (a. a.O., 79–86).
44 M. Heidegger 1980, 60. Vgl. hierzu auch die Vorlesung »Logik als die Frage nach dem
Wesen der Sprache«, GA 38, 168ff.
45 Vgl. hierzu die ähnliche Konstellation von »dire« (Sagen) und »dit« (Gesagtem) bei
Levinas. (E. Levinas 1992, 29ff., 65 ff., 93 ff., 211, 330f., 334ff.)
46 M. Heidegger 1978, 311.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


vermittelte »Weltansicht« und »Weltanschauung«, weshalb diese
auch an die Einzelindividualität als Ursprungspunkt zurückgebunden
bleibt (Humboldt III, 19 ff.). Das ›Ereignis‹ in seiner grundsätzlichen
Geschehenstypik anzugehen, die allererst zeigen könnte, wie etwas
wird, was es ist, die also auch das ›Sein‹ als Grundtopos überschreitet,
schien in Heideggers Denkfocus zu liegen.47 Allein die Struktur von
»Entzug« und »Austrag«, »Verborgenheit« und »Entborgenheit«,
»Enteignis« und »Ereignis«, überhaupt die Differenz von »Sein«
und »Seiendem« hat, da sich deren Differenz doch als Differenz ver-
festigt hat, diesen weiteren Schritt behindert.48 Gerade der Versuch
Heideggers, alle Substanzialisierungen und Verdinglichungen aus-
zuräumen, hat ihn an einem Denken des Seins, wie »ontologisch«,
nicht »ontisch«, auch immer angesetzt, festhalten lassen. Der Schritt
zu einem »relationalen« oder gar »strukturalen« Denken, worin es
vor allem um den Hervorgangsaspekt eines Ereignisgeschehens geht,
blieb ihm dadurch verwehrt, und so mußte »Sein« all jene Begriff-
lichkeiten und Schreibweisen gleichsam ertragen, die ihm Heidegger
angedeihen hat lassen. Das Heidegger oftmals vorgeworfene »Dunk-
le« und »Unverständliche«, ja geradezu »Numinose« seiner späteren
Philosophie wäre aber keinesfalls dem Verdikt eines »Irrationalis-
mus« und »Mystizismus« anheim zu stellen, es weist vielmehr dar-
auf hin, daß, solange man am »Sein« als dem allem zugrunde liegen-
den Begriff festhält, dieses nur mit seinem eigenen »Dunkel«
antworten kann. In dieser Hinsicht ist Heideggers Spätphilosophie
nur konsequent. Allerdings vermochte Heidegger gerade dadurch
das sich generierende und hervorbringende Geschehen von Sprache
und Welt noch nicht zu fassen, was ja nicht nur für eine bestimmte
›Welt‹ zu gelten hätte, sondern vor allem für die Frage interkulturel-
ler Begegnungen und auch multikultureller Koexistenz von höchster
Brisanz ist. Grundlagen eines möglichen kulturellen, nicht nur
sprachlichen Dialogs zwischen den Welten können mit Heidegger

242

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

47 Vgl. hierzu meine Interpretation von Heideggers »Humanismusbrief«, Vf. 2002b.
48 Ich verweise etwa auf Pöggeler, der Heidegger prononciert aus dem Denken des Er-
eignisses heraus interpretiert und so seinen Denkweg evidenter zu machen versteht.
(Vgl. O. Pöggeler 1992, 44 ff., passim.) Rombach sieht im »Ereignis« die entscheidende
Dimension des Heideggerschen Ansatzes, insofern darin an der Überwindung der Kon-
stellation »Sein-Seiendes« gearbeitet wird, was auf das Konzept der »Struktur« und
»Strukturgenese« vorweist. (Vgl. H. Rombach 1993, 385ff., passim; vgl. auch Rombach,
1980, 146ff.)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ebenso wenig einer fruchtbaren Lösung zugeführt werden wie Fra-
gen kultureller und gesellschaftlicher Integration.49

1.7 Seinsgeschichte und Gelassenheit

Das Konzept der »Seinsgeschichte« bei Heidegger könnte man auch
als »Ereignisgeschichte« umschreiben.50 Unter Ereignis ist ja keines-
wegs ein punktuelles Ereignis zu verstehen, sondern ein offener
Raum, eine »Lichtung«, die den jeweils geschichtlich-epochalen Rah-
men aufspannt. In der Sache läuft dies auf das »Weltphänomen« hin-
aus, auch wenn der Topos »Welt« in der Spätphilosophie Heideggers
nicht mehr diese Vorrangstellung inne hat wie noch in seiner Früh-
phase. Das »Es gibt« des Ereignisses läßt die Welthaltigkeit eigen-
tümlich schrumpfen, tritt als Es hinter die Gabe dessen, was gereicht
und geschickt wird, zurück. Gleichwohl bleibt ›Welt‹ ein bestimmen-
der Grundtopos. Das »Weltphänomen« ist nicht mehr an die Jem-
einigkeit des Daseins gebunden, sondern wandert, wenn man so will,
in die »epochalen Grundgestalten« ab. Dies führt zu der Konsequenz,
daß der gesamte frühere Ansatz auf einen neuen Boden gestellt wird.
Der aktivistische Grundzug (Entschlossenheit, Entwurf, Destruktion
der Geschichte der Ontologie) wird von einem weitaus zurückhalten-
deren abgelöst (Gelassenheit, Ereignis, Andenken). Wie ist das mög-
lich? Wo bleibt die Referenz? Verliert sich Heidegger in ein neues
Dunkel, eine neue Metaphysik, indem jetzt das »Sein selber« Subjekt
von Mensch und Geschichte werden soll? All diese Fragen, so meine
ich, mißverstehen das Anliegen Heideggers, indem sie das Ganze
substanzialistisch und verdinglicht auffassen. Heideggers Neuansatz
steht durchaus in Entsprechung zu seinem früheren Denken, nur daß
jetzt die »Offenheit« einen weit größeren Ausgriff hat, und das ein-
zelne Dasein von der jeweiligen epochalen Grundgestalt her verstan-
den wird. Dadurch erst vermag sich der Mensch als geschichtliches

243

Die ›ontologische‹ Wende

49 T. Rentsch hat in diesem Zusammenhang von einer »verzerrten Konstitutionsanaly-
se der menschlichen Welt« bei Heidegger gesprochen. Er schlägt hier die Kategorie der
»Interexistenzialität« vor, welche den sozialen, sprachlichen und kommunikativen Kon-
stitutionsvoraussetzungen des menschlichen Daseins weit mehr Rechnung tragen wür-
de. (Vgl. T. Rentsch 1991, 143–151)
50 Vgl. Passagen wie die folgende: »Das Er-eignis ist die ursprüngliche Geschichte selbst,
womit angedeutet sein könnte, daß hier überhaupt das Wesen des Seyns ›geschichtlich‹
begriffen wird.« (GA 65, 32)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wesen zu übernehmen, insofern dieses nicht mehr nur in sein je
eigenes Dasein, sondern in seine geschichtliche Bestimmung hinein
ek-sistiert. Nicht mehr das Dasein ist grundlegend, sondern die je-
weilige »Lichtung des Seins«, die den offenen Raum erstellt, wohin-
ein und wovonher das Dasein sich versteht und worein es gehalten
ist.51 ›Welt‹ erhält geschichtliche Dimensionalität und dies meint in
der Tat etwas anderes als geschichtliche Horizonte, wie dies noch die
Konzepte von Dilthey und Husserl nahelegen, denen sich in dieser
Frage auch Gadamer wieder annähern wird. Um Horizonte haben
und thematisieren zu können, bin ich immer schon in ein epochales
Grundgeschehen (»Ereignen«) eingelassen, dem ich nur entsprechen,
das ich aber niemals einholen kann. Heidegger macht auf ein vorgän-
giges »In-der-Welt-sein« aufmerksam, das epochal geprägt und
grundiert ist. So hat das Sein nicht nur Geschichte, es ist selber schon
durch und durch geschichtlich. Genau dies aber besagt: ›Sein‹ wird
sprechend, spricht sich aus; Sprache ist Selbstartikulation des Seins,
legt das Sein im wahrsten Sinn des Wortes auseinander. So treffen
sich in der »Seinsgeschichte« zwei Aspekte: Durch das Sprechend-
werden pluralisiert sich das Sein in seine epochalen Gestalten, denn
alles Sprechen und Sagen bedeutet Unterschied, bedeutet aussagen
zu können, was zuvor als Singularetantum nicht aussagbar war. Ge-
schichtlich verstandenes Sein ist sprachliches Sein, und nur deshalb
kann es auch verstanden werden. Zum einen wird also durch die
Sprache das Sein in seine pluralen Gestalten hinein geöffnet, die epo-
chalen Welten beginnen überhaupt erst zu »sprechen«, zum anderen
wird deutlich, daß geschichtliche Worte und Begriffe sich nicht ein-
fach tradieren, sozusagen ungebrochen ihre historische Bahn als
»Begriffsgeschichte« ziehen, sondern in einen Weltzusammenhang
eingelassen sind, der sie im Grunde nur aus dieser Welt heraus ver-
stehbar sein läßt. Letztlich laufen die Grundbegriffe, zumal die phi-
losophischen, auf ihre »Weltherkunft« zurück, ein Herkommen, das
es allerdings erst noch zu entdecken und zu erforschen gilt. »Wir
lernen aus der Geschichte erst, wenn wir sie zuvor und zugleich er-
wecken. Daß wir nichts mehr aus der Geschichte zu lernen ver-
mögen, sagt nur: Wir selbst sind geschichtslos geworden. Keine Zeit

244

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

51 Im Unterschied zum »Dasein« der »existenzialen Analytik« schreibt Heidegger das
seinsgeschichtlich bestimmte Dasein zumeist »Da-sein«, um den unhintergehbaren
Konnex von »Geschichtlichkeit« und »Da« im Sinne von »Da des Seins« auch typogra-
phisch kenntlich zu machen. Vgl. etwa GA 65, 487ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


kannte so einen Zustrom von Tradition, und keine war so arm an
wirklicher Überlieferung. l�go@, ratio, Vernunft, Geist, alles das sind
verdeckende Titel für das Weltproblem.« (Heidegger GA 29/30, 508)
So wenig, wie der »Sinn von Sein« offen zutage liegt, so wenig ist der
»Sinn von Geschichte« geklärt. So tut sich analog zur ontologischen
Differenz eine geschichtliche Differenz auf, d. h. dasjenige, was zuvor
auf dem Boden der Ideen- und Bewußtseinsgeschichte und schließ-
lich auch der Interpretationsgeschichte hermeneutischer Prägung
statt hatte, muß nun auf jenem der »Seinsgeschichte« noch einmal
und in neuer Weise interpretiert werden.

Wo aber bleibt, so wäre zu fragen, das spezifisch Geschichtliche
der Seinsgeschichte? Wenn das »Sein« durch seine eigene Geschicht-
lichkeit ausgezeichnet ist, so müßte auch die innere Konsequenz die-
ser Seinsgeschichte ersichtlich werden. Die »Grundworte« als die
grundlegenden Ausgangspunkte des Verstehens hätten sich in ihrer
geschichtlichen Konsequenz zu erweisen; man hätte näherhin nach
den Übergängen und dem Zusammenhang der Grundworte zu fra-
gen. Dies findet bei Heidegger weder Berücksichtigung, noch scheint
es überhaupt in sein Blickfeld zu treten. Unklar bleibt auch das für
die Seinsgeschichte konstitutive Verhältnis von Lichtungs- und Ver-
bergungsgeschichte. Wie hängen beide zusammen? Bleibt das Sich-
verbergende (Sein, Ereignis, »Es«) selber ungeschichtlich, und wie
sollte dies zu denken sein, ohne die grundsätzliche Geschichtlichkeit
(des Seins und des Denkens) wieder rückgängig zu machen?

So scheint in der Konzeption der Seinsgeschichte eine eigen-
tümliche Ambivalenz zwischen dem Entzug des »Seyns« auf der
einen und den epochal geprägten »Schickungen« auf der anderen
Seite zu liegen. Dieser versucht Heidegger mit der »Haltung der Ge-
lassenheit« zu begegnen, die er jenseits von Aktivismus und Indiffe-
renz, von »Aktivität und Passivität« situiert.52 Gegen die Geschichts-
und Fortschrittseuphorie, die jedem geschichtsphilosophischen Den-
ken inne wohnt, insofern es teleologisch und dialektisch angelegt ist,
sucht Heidegger mit der eher defensiv ausgerichteten Gelassenheit
zu begegnen. »Wir wissen nicht, was die ins Unheimliche sich stei-
gernde Herrschaft der Atomtechnik im Sinn hat. Der Sinn der tech-
nischen Welt verbirgt sich. Achten wir nun aber eigens und stets
darauf, daß uns überall in der technischen Welt ein verborgener Sinn
anrührt, dann stehen wir sogleich im Bereich dessen, was sich uns

245

Die ›ontologische‹ Wende

52 Vgl. M. Heidegger 1982, 33, passim.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


verbirgt und zwar verbirgt, indem es auf uns zukommt. Was auf
solche Weise sich zeigt und zugleich sich entzieht, ist der Grundzug
dessen, was wir das Geheimnis nennen. Ich nenne die Haltung, kraft
deren wir uns für den in der technischen Welt verborgenen Sinn
offen halten: die Offenheit für das Geheimnis. / Die Gelassenheit zu
den Dingen und die Offenheit für das Geheimnis gehören zusam-
men. Sie gewähren uns die Möglichkeit, uns auf eine ganz andere
Weise in der Welt aufzuhalten. Sie versprechen uns einen neuen
Grund und Boden, auf dem wir innerhalb der technischen Welt, und
ungefährdet durch sie, stehen und bestehen können.« (Ebd. 24) Hei-
degger beläßt es also bei der Differenz von Seyn und Ereignis auf der
einen und Seiendem und Ding auf der anderen Seite. In einer gewis-
sen Weise bestätigt er damit aber das überholt geglaubte Geschichts-
denken in seiner Allmächtigkeit, indem nur entgegengenommen
werden kann, was eh’ schon geschieht. »Die Offenheit für das Ge-
heimnis« und »die Gelassenheit zu den Dingen« appellieren zwar an
eine Grundhaltung, die angesichts planetarischer Bedrohung allzu
verständlich und löblich ist, sie kommen aber über ihren quasi religi-
ös-theologischen Gestus nicht hinaus. Angesichts solcher Bedrohun-
gen wie »Technik«, »Atomzeitalter« und »Nationalsozialismus«, de-
nen ja stets ein bestimmtes Bewußtsein korrespondiert, ist dies nicht
nur zu wenig, es vermag auch nicht wirklich aus dem Dilemma her-
auszuführen. Das berüchtigte Schweigen Heideggers zum National-
sozialismus hat m. E. hierin seinen systematischen Grund, insofern
darin der konstitutive Zusammenhang von seinsgeschichtlicher
Schickung und faktischer Begebenheit nicht geklärt werden kann.
Auch wenn sein Topos der Gelassenheit sich der Alternative von Ak-
tivität und Passivität versperrt und sich in einer Art »Zwischen« an-
zusiedeln scheint, das den »Übergang aus dem Wollen in die Gelas-
senheit« (ebd. 33) anstrebt, so hebt dies doch nicht die in sich
ambivalente Denkfigur Heideggers auf. Die Gelassenheit reagiert so-
zusagen noch auf ein Geschehen, das daher in seinem numinosen
und schicksalsträchtigen Charakter bestärkt wird. So würde ich auch
Verwandtschaften hinsichtlich des Grundbegriffs der Gelassenheit
zwischen Heideggers Denken und jenem ostasiatischer Herkunft für
nicht überzeugend halten. Heideggers »Gelassenheit« fußt auf dem
griechischen Denken mit all seinen Implikationen von Menschsein
auf der einen und Schicksal auf der anderen Seite, jedenfalls versteht
es sich als Antwort darauf. »Gelassenheit« im asiatischen Kontext
liegt gerade jenseits dieser Paradigmen; hier geht es um ein »Lassen«,

246

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


das auch noch das »Lassen läßt«, das also weder ein Woher noch ein
Wozu und Weshalb der Gelassenheit kennt. Auch hier wäre für Dif-
ferenzierungen und Differenzen einzutreten, die welthaft konnotiert
und daher auch nur von da aus zu sehen sind und einsichtig gemacht
werden können.

Zu fragen wäre schließlich auch, woher und wie es denn zu so
etwas wie den »Grundworten« kommt? Sind sie vielleicht selber
schon Abstraktionen und »uneigentliche« Repräsentationen von
Grunderfahrungen, die, da in Wort und Begriff gefaßt, ihres Ereig-
nis- und Geschehenscharakters wieder verlustig zu gehen drohen?
Wie könnten diese Grunderfahrungen und »Grundphilosophien«,
die als sie selber zwar nicht erscheinen, die aber gleichwohl das je-
weilige epochale Grundverständnis tragen, näherhin zur Darstellung
gebracht werden, ohne – und das ist entscheidend – auf die Ebene von
(Re)-präsentations- und Darstellungsfunktion zurückzugleiten?53

Hier melden sich Phänomenologien interkultureller Welten an, die
struktural und medial konstituiert sind und die darin zu erweisen
wären.

2. Kritische Anfragen

2.1 Frontstellungen und ihre versteckten Reduktionismen

Im ersten Teil ging es mir darum, die mit Heidegger eröffneten
Denkebenen und -dimensionen zu erinnern, zugleich aber auf dorti-
ge Implikationen zu verweisen, die ein interkulturelles Denken mit-
vorbereiten helfen. Auch wenn Heideggers Denken durchaus schon
historisch eingeordnet werden kann, m.E. sind elementare Schritte,
die mit ihm gemacht werden können, in vielen philosophischen Dis-
kursen der Gegenwart entweder nicht präsent oder einfach nicht ver-
standen. Hat man einmal die Subjekt-, die Bewußtseins- und Sprach-

247

Kritische Anfragen

53 Hier wird das Desiderat der »Fundamentalgeschichte« sowie der »Bildphilosophie«
offenkundig, wie sie Rombach entwickelt hat. (Rombach 1977; Tsujimura/Ohashi/
Rombach 1981; Rombach 1991; ders. 1996) Das dort angepeilte Bildverständnis stellt
den Versuch dar, jene grundphilosophischen Ereignisse aufzuhellen, die bei Heidegger
noch zu den erratischen Blöcken der Grundworte geronnen waren. ›Bild‹ in diesem
Sinne setzt demnach auf einer Ebene an, die unter metaphysischen, repräsentations-
theoretischen, metaphern- und symboltheoretischen sowie kunsttheoretischen und äs-
thetiktheoretischen Gesichtpunkten gerade nicht zu fassen sind.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


kritik Heideggers aufgenommen, so kann man eigentlich nicht mehr
dahinter zurückgehen. Es sei denn, man nähme entweder diesen hi-
storischen und vor allem systematischen Rückschritt in Kauf oder
aber man übt Kritik an diesem Konzept, was unter philosophischen
Prämissen allerdings nur mit einer Kritik auf gleicher Augenhöhe,
d. h. unter Berücksichtigung der Aufnahme der Heideggerschen Er-
öffnungen Sinn machen kann. Gleichwohl kann man nicht bei Hei-
degger stehen bleiben. Sowohl in bezug auf bestimmte Felder, die
sein Philosophieren unberücksichtigt gelassen hat, als auch – was
damit zusammenhängt – hinsichtlich seines ontologischen Gesamt-
projekts gilt es Einschränkungen zu machen, Kritik zu üben und auf
mögliche Grenzen hinzuweisen.

Als erstes fällt in Heideggers Ouevre die eigentümliche Ausspa-
rung und Nichtberücksichtigung so wichtiger Themen wie des sozia-
len und politischen Feldes, der gesamten Rechtsebene wie auch die
Fragen der Notwendigkeit von Institutionen auf. Gewiß, ein Denker
vom Kaliber eines Heidegger hat immer irgendwie alles aufgenom-
men, aber es erscheinen bei ihm, wenn überhaupt, diese Felder unter
der Prämisse der Abgeleitetheit und Nachrangigkeit, der Festgefah-
renheit und Vorhandenheit. Nun, dies hängt wie angedeutet an sei-
nem Gesamtkonzept. Der oben gezeigte konstitutive Zusammen-
hang von Selbst, Welt und In-der-Welt-sein ist ja vom Dasein als
dem alles fundierenden Prinzip umfangen; alles weitere hat sich dar-
aus zu ergeben. So entspricht Heideggers Differenz zwischen eigent-
lichen und uneigentlichen Phänomenen genau seinem Ansatz, wo-
nach etwas zunächst und zumeist so ist wie es ist, um daraus den
Entwurf des »zu-seins« zu leisten. Nun identifiziert Heidegger die
»durchschnittliche Alltäglichkeit« mit einem »Benommensein« von
der Welt, worin sich das Dasein als Dasein genommen ist. Es existiert
nicht wirklich, sondern tut, was alle tun, redet, wie und was alle re-
den, lebt wie alle leben. Darin ist zunächst erfaßt, daß zum Mensch-
sein konstitutiv die gesellschaftlichen und sozialen Ordnungen gehö-
ren, so daß ohne diese Menschsein, sprich Dasein gar nicht möglich
wären. Zugleich aber sieht Heidegger diesen Sachverhalt als Derivat
des Daseins. Was gilt jetzt? Werfen wir einen kurzen Blick auf seine
Analyse der Zeugwelt, mit der ja der Schritt von der Vorhandenheit
zur Zuhandenheit gemacht wird, d. h. daß die Dinge, sieht man sie
auf den Umgang mit ihnen, auf ihren Umzu-charakter zurück, ur-
sprünglicher an der Selbstauslegung des Daseins mitarbeiten. Die
Charakteristik der Verläßlichkeit und Dienlichkeit, wie etwa im

248

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kunstwerkaufsatz gezeigt, oder auch jene der Aufdringlichkeit und
Aufsässigkeit, wie in SuZ (§ 16) vorgeführt, bleiben als nähere Be-
stimmungsgründe der Dinge stets auf das Dasein gerichtet, sie blei-
ben von ihm her in einer bestimmten Weise interpretiert. Gehen
aber darin schon die Dinge auf? Trifft dies die Bauernwelt oder auch
die Werkstattwelt, die Heidegger vor Augen hat, in ihrem gesamten
Umfang? Hängt die Zeugwelt nicht in einem ursprünglichen Sinn
mit weiteren »Welten« wie der Arbeitswelt, der Sozialwelt u. a. zu-
sammen? In der Tat, wie jedes Werkzeug, so ist auch schon der Pflug
aus einer langen Sozial–, Arbeits- und Technikgeschichte hervor-
gegangen, und der Bauer ist in seiner Existenz selber schon Interpret
dieser Pflug- und Traktorenwelt, auf die er als Bauer beständig ant-
wortet. Bauer und Bauernwelt mit dem Hintergrund ihrer gesamten
historischen Bedingungen und Entwicklungen bedingen und beant-
worten sich gegenseitig, ja mehr noch, sie arbeiten sich beständig
aneinander ab, bringen sich gegenseitig hervor. Eine bloße Zeugwelt,
wie sie Heidegger ansetzt, bildet nur einen Teilbereich dessen, was
konstitutiv zur Bauernwelt gehört. Nicht erst, daß noch andere Be-
reiche hinzukämen, schon mit dem »Zeug« sind breite Sozialfelder,
Arbeitssituation, Produktionsverhältnisse, Mitarbeit am gesell-
schaftlichen Bruttosozialprodukt, Bewirtschaftung des Ackerlandes,
überhaupt eine bestimmte Naturinterpretation aufgeblendet, die
zum Seinsverständnis und seiner Analyse hinzugehören. Damit ein-
her geht etwa auch die Veränderung und Uminterpretation der Bau-
ernwelt hin zur Welt der Landwirtschaft, was nicht einfach einen
Verlust darstellt, sondern neue Beschreibungskriterien erfordert.
Heidegger indes zieht eine sehr enge Linie um die Dinge und das
Zeug, indem er sie auf ihren für das Dasein konstitutiven »Ge-
brauch« reduziert. Daß hier auch schon Sozialphänomene wie etwa
das »Mitsein« in einem eigentlichen Sinne und nicht erst unter der
Direktive »einspringender« oder »vorausspringender Fürsorge« des
Daseins auftreten,54 hat Heidegger nicht gesehen. Genau dadurch
aber rutschen ihm diese umfassenderen Felder wie etwa die Sozialität
gleichsam ins Abseits ihrer Abgeleitetheit und werden zu bloßen
Voraussetzungen gesellschaftlicher und kultureller Verhältnisse, die
sich im Dasein als dessen Geworfenheit bekunden. Dagegen hat sich
das Dasein zu behaupten und so entstehen die beiden Spannungspole
der »Geworfenheit« und des auf ein »Worumwillen« gehenden »Ent-

249

Kritische Anfragen

54 Vgl. SuZ, § 25–27.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wurfs«. Das Dasein kann sich zwar nicht der Geworfenheit entzie-
hen, vermag ihr aber doch entgegenzutreten. Dieser Gegenzug erst
öffnet die Spanne zwischen Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit, zwi-
schen »Selbstwelt« und »Mitwelt«, zwischen »Selbst« und »Man«.
So verständlich zunächst diese Unterscheidung zwischen dem alltäg-
lichen Man und dem eigentlichen Selbst anmutet, so schleppt sie
doch in ihrem Gefolge eine Sichtweise mit, die einen Großteil der
menschlichen Lebenswelt und Daseinsbedingungen als Derivat stig-
matisiert. Das Dasein in seiner Jemeinigkeit steht so bei Heidegger in
einem eigentümlichen Gegensatz zu sozialen und gesellschaftlichen
Phänomenen, das Dasein steht, um es so zu sagen, gegen die Öffent-
lichkeit, und es gewinnt sich als Dasein erst aus der Absetzung zu
dieser.55

Mir scheinen diese Absetzungen, die Unterscheidung von ei-
gentlichem und uneigentlichem Dasein und damit verbundener ur-
sprünglicher und defizitärer Phänomene eine Schwierigkeit auf-
zuwerfen, die Heideggers Denkansatz in entscheidenden Punkten
relativiert. Einerseits ist deren Erfassung äußerst fruchtbar, da mit
ihr das kritische Potential des Philosophierens hinsichtlich seiner
Grundlagen (Was heißt »Realität«, was heißt »Subjekt«?) weiter ver-
folgt wird, andererseits kommt eine Wertung ins Spiel, die manche
Phänomenkonstellationen zum Eigentlichkeitsbereich rechnen, an-
dere nicht. Nun, wie wir sehen konnten, hängt dies an Heideggers
Denkgestus der Absetzung des je konkreten, sich auf seinen Seins-
sinn hin entwerfenden Daseins gegen das der Öffentlichkeit und der
politisch-sozialen wie technischen Welten ausgelieferten »Man«.
Schon die einfache Frage, woher denn das Dasein die Möglichkeit
des Selbstentwurfs haben können soll, wenn nicht selber konstituiert
aus den Gesamtfeldern gesellschaftlich-kultureller Ordnungen, wirft
Probleme auf. Mir scheint, daß die Frontstellungen selber, gerade
indem auf ihnen beharrt wird und sie nicht auf ihr mögliches Kon-
stitutionsgeschehen hin weiter entwickelt werden, den problemati-
schen Angelpunkt bilden. Sieht man nämlich näher hin, so steht das
Dasein nicht gegen seine defizitären Modi, so wenig wie gegen das
nicht-daseinsmäßige Seiende, sondern es versteht sich allererst aus

250

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

55 Bekanntlich hat H. Arendt auf das Desiderat des Politischen und Öffentlichen bei
Heidegger aufmerksam gemacht. (Vgl. H. Arendt 1989) Allerdings bliebe zu fragen, ob
durch ihre Engführung von »Handeln« und »Öffentlichkeit« letztere auch schon um-
fassend gezeigt ist. (Vgl. hierzu A. Großmann 1999, 85–107).

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dem konkreten Umgang mit Mitmensch und Ding. Genauer formu-
liert: Das Dasein erfährt seinen »Seinssinn« aus dem Mitgehen mit
den Dingen, aus einem konkret vermittelten Gesprächsgeschehen
zwischen Mensch und Welt, auf das es beständig antwortet. Es hat
nicht nur »Umgang mit«, es versteht sich vielmehr als Teilnehmer
an einem konkreten Antwortgeschehen der Überformung und des
kreativen Umgangs, welche die Vorgegebenheiten umstrukturieren.
Der Einzelne steht nicht isoliert gegen sein soziales und kulturelles
Umfeld, noch geht er völlig darin auf, als Rollen- oder gar Funktions-
träger. Beides wären ungute Vereinseitigungen und Substanzialisie-
rungen, die das gegenseitig dynamische Interpretationsgeschehen,
aus welchem und als welches man sich allererst versteht, auf statische
Größen reduziert. Die Fronstellungen zwischen »gesellschaftlichem
Menschen« und »individuellem Menschen«, politisch gesprochen,
zwischen Sozialismus und Liberalismus, sind obsolet geworden, und
dies nicht nur in politischer Hinsicht, sondern in »ontologischer«.
Heidegger war wohl auch in dieser Hinsicht noch ein Kind seiner
Zeit, wenn seine Option auf eine der beiden Seiten fiel, und so ver-
wundert es auch nicht, daß er einem Demokratiebegriff nicht viel
abgewinnen konnte. Dies hängt aber aufs engste mit seinem Denken
der Eigentlichkeit mit seinen bekannten dezisionistischen Intarsien
zusammen, die dort einen Schnitt machen, wo es allererst um den
Werde- und Gestaltungsprozeß ginge, der ein demokratisches Be-
wußtsein mit auf den Weg bringt. Hier ergeben sich weitere An-
schlußfragen wie jene des gegenseitigen Hervorbringungsgeschehens
von Demokratie und Verrechtlichung, das auch einen Daseinsbegriff
im Sinne Heideggers nicht mehr jenseits von Recht, Gesetz und In-
stitution ansetzen kann.56 Heideggers Entgegenstellungen, so wäre
zu ergänzen, behindern aber auch noch andere, für das Dasein kon-
stitutive Felder. Insofern sein Begriff des Denkens prononciert gegen
den gewöhnlichen Philosophiebegriff und in dessen Gefolge auch ge-
gen den Begriff der Wissenschaft(en) konzipiert ist, können Diszipli-
nen wie Anthropologie, Ästhetik, Ethik, u. a. nur als Derivate erschei-

251

Kritische Anfragen

56 Hier wäre auf Derrida zu verweisen, der sich in zunehmendem Maße um diese Fra-
gen bekümmert hat, die dann auch zwischen »Gesetzesrecht« und »Gerechtigkeit« zu
unterscheiden vermögen. Derrida differenziert hier zwischen einem formal bleibenden
Gesetz und seinem doch nur stets konkret auftretenden »Sinn«, an welchem die Frage
der Gerechtigkeit hängt. Gerechtigkeit kann es nur »im Kommen« geben, sie »bleibt im
Kommen, sie muß noch kommen, sie hat, sie ist Zu-kunft, sie ist die Dimension aus-
stehender Ereignisse, deren Kommen irreduktibel ist.« (J. Derrida 1996, 56)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nen. Aber so wie die sozialen Phänomene, so arbeiten auch schon
anthropologische, ästhetische und ethische Phänomene an der Kon-
stitution des Daseins mit, auch wenn deren etablierter Wissenschafts-
begriff in der Tat einer Revision bedarf.57 Zusammenfassend könnte
man sagen: Aufgrund der begrifflichen und dimensionalen Frontstel-
lungen bleiben der gesellschaftliche wie auch der kulturelle Mensch
gewissermaßen Randerscheinungen der Jemeinigkeit des Daseins,
obwohl sie zuinnerst dessen Dasein schon ausgelegt haben und die
Grundfolien bilden, von denen her sich der Mensch versteht und auf
die er antwortet.

2.2 Erfahrungssinn

Der Denkweg Heideggers erweist sich in zunehmendem Maße als
Denkerfahrung. Von Anfang an stand der Vollzugssinn im Vorder-
grund, der jegliches Repräsentationsmodell und jegliche Objektset-
zung als abgeleitete Denkmuster aufgewiesen hat; jeglicher Setzung
und damit verbunden jeglicher Intentionalstruktur und jedem Mo-
dus der Gegenständlichkeit liegt ein Konstitutionsweg zugrunde.
Allgemein gesagt: Die Geltungsoption, die ja nach wie vor nicht we-
nige Anhänger hat, wird auf ihr ontologisches Herkommen hin un-
terfangen, so daß in der Tat ›Denken‹ zu einem Denkweg und einer
Denkerfahrung wird. Dieses Erfahrungsmoment erhält zudem Un-
terstützung von dem existenzial grundierten Denken, welches unter-
halb der Dichotomie von Theorie und Praxis ansetzt. Heideggers
Denken versteht sich als erfahrendes Denken wie als denkende Er-

252

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

57 An dieser Stelle möchte ich noch einmal auf Cassirer zurückkommen, dessen kultur-
philosophisches Konzept eben doch Desiderate benennt, die bei Heidegger ausgeblendet
sind. Auch wenn wie oben erwähnt, Cassirers erkenntnistheoretische Zugangsweise im
entscheidenden Punkt hinter Heidegger zurückbleibt, so stellt sein »Symbolbegriff«
eben doch eine kulturphilosophische Variante dar, die aufgrund ihrer kulturgeschicht-
lichen Weiträumigkeit und Umfassendheit konkretere Bezüge und mediale Vermittel-
theiten zu einem epochalen »Weltbegriff« herzustellen vermag als dies die schroffe
Heideggersche Gegenstellung von »Metaphysik des Daseins« und die »Systematik der
Kulturgebiete und der philosophischen Disziplinen« erlaubt. (Vgl. hierzu, GA 3, 290f.)
Man müßte sozusagen das philosophische Methodenbewußtsein Heideggers mit dem
philosophischen Kulturbewußtsein Cassirers zusammenbringen. Meist stellt man sich
aber auf eine der beiden Seiten. Vgl. hierzu die ausgewogene Darstellung von R. Mar-
greiter 1999, 109–134, im Unterschied zu einer eher polemischen, gegen Heidegger
gerichteten Interpretation von C.-F. Geyer 1994, 11ff., 46 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


fahrung. Hatte noch Kant strictissime zwischen Erkenntnis und Er-
fahrung unterschieden, so fällt auf, daß die phänomenologisch-her-
meneutische Tradition wieder auf ›Erfahrung‹ setzt; dieses Mal geht
es aber um einen Erfahrungsbegriff, der sich durch die transzenden-
tale Bedingungsstruktur ebenso wie durch die ontologischen Sinn-
kriterien durchgearbeitet hat. Hierin liegt denn auch die wichtige
Differenz zu Erfahrungsphilosophien vorkantischer Prägung sowie
empirischer und pragmatistischer Konzepte. Schon Husserl spricht
von »transzendentaler Erfahrung«, Fink von »ontologischer Erfah-
rung«, Merleau-Ponty von einer »vorprädikativen Erfahrung«, der
die Wahrnehmungs- und Leibebene zum Fundus aller philosophi-
schen Bemühungen wird, Gadamer setzt sein Konzept dezidiert als
eine »hermeneutische Erfahrung« an.

Gleichwohl bleiben bezüglich des Heideggerschen Erfahrungs-
phänomens einige Bedenken. ›Welt‹ und ›Selbst‹ bilden eine Struktur,
erarbeiten sich aneinander, wodurch das Ganze als eine ›Bewandtnis«
begegnet, die die Dinge ›bedeutsam‹ werden läßt, überhaupt ›Bedeut-
samkeit‹ als Verstehensgrundlage erstellt. Die Frage ist nur, wie dies
konkret geschieht, wie sozusagen die Welt zur Welt kommt und wie
das Dasein zum Dasein wird. Irgendwie scheint Heidegger beide
schon vorausgesetzt zu haben, weshalb überhaupt etwas bedeutsam
werden und Bedeutung annehmen kann. Etwas erhält seine Bedeu-
tung aufgrund des jeweiligen Daseinsentwurfs, der ihm gleichsam
übergeworfen wird. Der spezifische Erfahrungssinn, der die Dinge
konkret er-fährt, indem er sich auf sie einläßt, ihren Tendenzen folgt
und mit ihnen mitgeht, bleibt ausgeblendet. Genau daran aber, an der
materialen Erfahrung hängt alles. Das Kind, das Fahrradfahren ler-
nen will, erfährt dies nur im konkreten Vollzug; es erfährt, daß erst
ab einem bestimmten Tempo das Rad fährt und nicht umfällt, daß
man also gewissermaßen schon fahren muß, bevor man fahren kann.
Es muß diesen Schritt zwischen Stehen und Fahren tun, und in dem
Maße, in dem ihm dies gelingt, geht ihm auf, was Fahrradfahren
heißt. Nicht nur erlernt es das Fahrradfahren, Fahrradfahren wird
ihm zu einer elementaren Erfahrung, ja es will »nur noch Fahrrad-
fahren«. Diese Erfahrung vermochte es aber nur zu machen, weil es
einen bestimmten Schritt mitgemacht hat, wo die Dinge gleichsam
antworten, und dies gegen alle vorherigen Widerstände und Unwäg-
barkeiten. Ja diese Widerstände sind geradehin konstitutiv für ein
mögliches Gelingen. So wie die Dinge in Erfahrung kommen, so auch
das Kind als das diese Erfahrung machende, es geht selber als Fahr-

253

Kritische Anfragen

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


radfahrenkönnendes allererst aus dieser Erfahrung hervor. Es ist
dann das in dieser Sache Erfahrene und nur deshalb vermag es sie
zu »verstehen«. Es versteht sich dann aufs Fahrradfahren. Die Dinge
gehen so erst auf und mit ihnen das Selbst; die »Welt des Fahrrad-
fahrens« geht auf. Ob Schreiner oder Bauer, Sportler oder Philosoph,
ohne diese mit den Dingen vollzogene und aus ihnen gewonnene
Erfahrung wären diese nicht das (geworden), was sie ›sind‹, und dies
deshalb, weil sich die jeweilige Welt nicht aufgetan hat. Ähnliches
hätte für die Begegnung mit dem Anderen zu gelten, die ohne die
Erfahrung des Anderen in seiner Andersheit diesen auf ein Mitsein
des Daseins »denkerisch« reduziert.58

Es geht hier also nicht um eine bloße Rehabilitierung der Erfah-
rung, sondern um die Eröffnung einer Ebene, die nicht nur vor aller
Erkenntnis, sondern auch noch vor allem Denken des Seins liegt.
Einen solchen »Gedanken« hat H. Rombach im Sinn, wenn er an die
Stelle des »Seins« den Grundbegriff der »Struktur« setzt. Neben den
anders gelagerten »ontologischen« Grunddispositionen, wie diese in
Topoi der Funktionalität und Relationalität auftreten, geht es hierin
vor allem um den allem zugrunde liegenden dynamischen und
schöpferischen Werdeprozeß allen Geschehens, worin mit jedem
Schritt der Weg, auf dem gegangen wird, allererst miterstellt wird.59

In dieser Hinsicht kommt der »strukturgenetische« Ansatz jenem
Erfahrungsmoment am nächsten, welches bei Heidegger zwar ange-
zielt, aber noch nicht in seiner Dimension erfaßt ist. Es ist kein Zu-
fall, daß die veritablen nachheideggerschen Konzeptionen allesamt
mutatis mutandis diesem Erfahrungsmoment auf der Spur waren
und noch sind. In seiner umfassenden »Phänomenologie der Situati-
on« hat Rombach denn auch das sich konkret erwirkende Geschehen
von jeweiliger Situativität und Welt aufgewiesen, wodurch der ge-
suchte Zusammenhang von Erfahrung und Weltaufgang deutlich
wird.60 Bei Heidegger besteht hingegen noch eine Differenz zwischen
Situation und Welt, ebenso wie zwischen Ding und Welt,61 was eine

254

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

58 Hierin liegt wohl auch der kritische Aspekt von Levinas gegenüber Heidegger, der
nach Levinas den Anderen noch »denkt« und »versteht« und damit das Denken der
Onto-logie von Aristoteles bis Hegel nur weiterführt. Vgl. E. Levinas 1993, 190ff.,
392 ff., passim; ders. 1992, 103ff., passim; ders. 1991, 152ff., passim.
59 H. Rombach 1988b; ders. 1994b.
60 Vgl. H. Rombach 1993, 133–318, zur Situationsanalyse bei Heidegger, ebd. 339–345.
61 Daß an der Beantwortung dieser Frage die Philosophie seit ihrem Bestehen durchweg
gearbeitet hat – man denke nur an die diversen Versuche, wie denn Identität und Diffe-

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Art »Weltüberwurf« (vgl. Heidegger, GA 9, 156 f.) über die Situation
und die Dinge braucht, um sie ihrer Welthaftigkeit zu versichern.
Woher dieser aber kommen soll, jenseits metaphysischer Avancen,
diese Antwort muß Heidegger schuldig bleiben.62

2.3 Zeit(lichkeit) und Geschichte(lichkeit)

a) Es war der Kerngedanke von »Sein und Zeit«, in der Zeitlichkeit
den transzendentalen Horizont für die Frage nach dem Sein zu fin-
den. Wiewohl Heideggers gesamte Anlage auf den Erweis der Zeit-
lichkeit als Letzthorizont hinauslief, blieb ihm dieser Aufweis be-
kanntlich versagt. Auch ein erneuter Anlauf im WS 1927 (GA 24,
2. Teil) vermochte in dieser Frage nicht viel weiter zu führen und
mußte sich mit Prolegomena begnügen. Dies hatte sachlich-systema-
tische Gründe, und war nicht nur, wie Heidegger vermeinte, eine Fra-
ge des Sichversagens der Sprache. Das auf Zeitlichkeit und damit auch
auf Endlichkeit gestellte Dasein fand sich in der Sorgestruktur wieder,
die dem Dasein sein »Ganzseinkönnen« und dem damit verbundenen
Anspruch auf sein eigenes Seinsverständnis deutlich vor Augen führ-
te. Nun hat die Entdeckung des existenzial gefaßten Vollzugssinns des
Daseins, die ja die transzendentalen Bedingungsstrukturen überhaupt
ablöste, Heidegger dazu verleitet, die einmal gewonnenen Struktur-
züge für universal zu erachten. Daß die Sorgestruktur des Daseins
indes – man sehe sich einmal die Phänomene der Angst, der Lange-
weile u.a. näher an – eine ganz bestimmte Zeiterfahrung transpor-
tiert, die keineswegs für alle Zeiten Geltung hat, mußte Heidegger
verborgen bleiben und ist vermutlich auch nur im Rahmen der Ge-
schichtlichkeit des Denkens einzusehen. Die Sorgestruktur des Da-
seins ist jedenfalls in hohem Maße geschichtskontingent. So hätte

255

Kritische Anfragen

renz in ihrem Zueinander zu denken seien –, darauf macht Heidegger selber aufmerk-
sam: »Mehr denn zweitausend Jahre brauchte das Denken, um eine so einfache Bezie-
hung wie die Vermittlung innerhalb der Identität eigens zu denken. Dürfen wir da
meinen, die denkende Einkehr in die Wesensherkunft der Identität lasse sich an einem
Tage bewerkstelligen?« (Heidegger 1990, 30) Die Vermittlung von »Ding« und »Ereig-
nis« sollte sich für Heidegger gar als eine Aufgabe darstellen, die von ihm nicht mehr zu
leisten ist: »In einem Brief an Medard Boss glaubt der Mehr-als-Achtzigjährige jedoch,
Jüngeren die ›Lockfrage‹ überlassen zu müssen, wie das Ding in das ›Ereignis‹ gehört.
›Ich schaffe es wohl nicht mehr.‹« (Zit. nach O. Pöggeler 1992, 59 f.)
62 Vgl. auch H. Rombach 1985b, 1–16.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


etwa schon der freie Entwurfscharakter des Daseins als ein wichtiger
Baustein der Sorgestruktur in einer Zeit wie dem Hochmittelalter
sein blaues Wunder erlebt. Ein Sichherausnehmen aus der Alltäglich-
keit, oder wie es dort heißt, der Schöpfung bedeutete entweder sich
dem Bösen anheimstellen, sprich sich versündigen oder aber wegen
Häresie und Asebie angeklagt zu werden. Heidegger hat die »Zeit«
gewissermaßen zu formalistisch verstanden und den spezifischen
Zeitigungssinn nicht mit der jeweilig konkreten Zeitsituation, die ja
immer auch eine Daseinssituation ist, verbunden. Dieses Unterfan-
gen würde allerdings auch bedeuten, eine Art Geschichtlichkeit des
Daseins selber zu erarbeiten, so daß gewissermaßen für jede Epoche
ein eigenes »Sein und Zeit« geschrieben werden müßte. Für diesen
für das Dasein konstitutiven Erfahrungssinn blieb Heidegger eigen-
tümlich blind und somit auch hinsichtlich seiner zeitlichen und ge-
schichtlichen Situierungen.

Allerdings hat Heidegger auf diese offenen Fragen mit dem
Konzept des »Ereignisses« und der »Seinsgeschichte« reagiert. Die
einstmals von der Zeit her verstandene und existenzial erfahrene
Abgründigkeit des Daseins wird jetzt zu einer »Lichtung« und Of-
fenheit des Seins, die, wie wir oben sehen konnten, sich allererst als
Sprache und mit der Sprache öffnen. Sprache, so könnte man sagen,
ist gestaltende Zeitlichkeit, ist Gebung und Gabe von Zeit. Heidegger
sieht diese Gestaltung in den »Grundworten« verankert, die, wenn
man so will, die Gabe des Grundes der Sprache sind. Diese Grund-
worte, die nur durch die »wesentlichen Denker und Dichter« gegeben
werden, bilden so etwas wie den Ursprungspunkt, dem die Sprache
als das entfaltete Grundwort entwächst. In und mit der Sprache hat
der Mensch das jeweilige epochal situierte Grundwort zu beantwor-
ten, die Sprache ist so Antwort auf das Grundwort. Sprache ist ge-
lichtetes Grundwort und diesem gilt es zu entsprechen. Der Mensch
ist deshalb der »Hirt und Hüter des Seins«, weil zuvor »die Sprache
das Haus des Seins ist, in der der Mensch wohnt«. (Vgl. GA 9, 311)
Wie eindrucksvoll auch immer Heideggers Rekurs auf die Grundwor-
te ist, sein Konzept scheint doch zu eng an die Sprache geknüpft,
deren wahre »Ur-heber« denn auch nur Dichter und Denker sein sol-
len. Der typisch Heideggersche Denkstil greift hier wieder, der stets
zum »Anfang« und »Ursprung« vorzudringen sucht, wovonher sich
alles Weitere ergeben soll. Sieht man indes, daß zur Hervorbringung
und Selbstklärung geschichtlicher und epochaler Welten weit mehr
als nur die Sprache notwendig ist, so – wir erinnern uns der oben

256

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gezeigten Desiderate – wird man an Denker wie Dilthey verwiesen,
der auf den spezifischen Wirkungszusammenhang »geistiger« Felder
verwiesen hatte. Auch wenn Dilthey schon aufgrund seiner kantisch
legierten Denkstruktur der Heideggerschen Fragedimension noch
nicht ansichtig werden konnte, seine Sensibilität für die konstitutive
Kraft historischer Sinnbildungen und Verstehenshorizonte, wie sie
sich bezüglich ihrer »geisteswissenschaftlichen« Fundierung in den
verschiedenen Wissenschaftsdisziplinen etablieren sollten, hätte
Heidegger gut angestanden. Bleibt Dilthey noch gänzlich dem Sub-
jektbegriff verhaftet – auch wenn sich sein Subjektbegriff zum Erleb-
nissubjekt erweitert –, so fehlt Heidegger der laterale Ausgriff in die
eine Geschichtszeit tragenden Felder und Strukturen, die für das
menschliche Dasein aber konstitutiv sind. Es lag durchaus in der Spur
des Heideggerschen Denkens, die »historische Vernunft« Diltheys in
»historische Daseinsvollzüge« und ihrer lebensweltlichen und welt-
haften Strukturen zu transformieren, allein er beließ es bei seinem
relativ abstrakten Programm der Seinsgeschichte, das denn auch im
Topos des »Seinsgeschicks« seine metaphysischen Anleihen nicht
verbergen kann. Dabei würde schon ein erster Blick etwa auf die ge-
schichtliche Entwicklung des Rechtsbewußtseins, überhaupt der
Rechtskultur, der Sozialgeschichte, der Geschichtlichkeit des Wahr-
nehmens und Empfindens usf. diesen Schritt mehr als nahe gelegt
haben.

b) Der Clou der Grundworte liegt ja nicht darin, daß Heidegger
bei den großen Denkern deren Grundbegriffe aufgreift und ihnen
eine Leitfunktion zuspricht, sondern darin, daß die Grundworte so
etwas wie Zeitkondensate bilden, von denen ausgehend eine Zeit ihr
Selbstverständnis auszubilden vermag.63 Die jeweilige »Zeit« spricht
in den Grundworten, so wie das Denken in ihnen denkt. Das aristote-
lische ¥nffrgeia besagt im ganzen etwas anderes als der Leibniz’sche
›Kraft‹begriff, zu dessen Grundlage bspw. ein Funktionalismus und
Relationalismus gehören, die die Antike noch gar nicht kannte. Das
Denken, so besagen die »Grundworte«, wandelt sich geschichtlich, es
ist von Grund auf ein anderes Denken. Nun, diesen Gedanken hat
Heidegger nur für die Grundworte reserviert und nicht gesehen,
daß diese selber schon »begriffene« Synthesen jeweilig historischer
Grundüberzeugungen, bestimmter Daseinsentwürfe und Zeitver-
ständnisse, spezifischer Lebensbegriffe und Gottesbilder, bestimmter

257

Kritische Anfragen

63 Sh. im folgenden hierzu Heidegger, Zeit und Sein, 1976, 1–25.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sozialstrukturen und politischer Verhältnisse etc. sind, die es aller-
erst phänomenologisch auszufalten gälte. Überhaupt wäre so jenem
Sinnverständnis näher zu kommen, das ja erst die Epochen als Epo-
chen ausweist. So aber bleibt mit Heidegger das historisch sich eröff-
nende Sinngeschehen in seiner konstitutiven Grundbedeutung
gleichsam verschüttet. Als Ergebnis diagnostiziert Heidegger die Ver-
bergungs- und Verdeckungsgeschichte des Seins, was die eigentüm-
liche »Seinsvergessenheit« erklärt. Und insofern die gesamte Ge-
schichte des Abendlandes eine zunehmende Verdeckungsgeschichte
des Seins darstellt, müßten auch schon die Grundworte als die Erken-
nungszeichen der Epochen mit diesem Makel behaftet sein. Hier
scheint mir eine Inkonsequenz im Theorem der Grundworte vor-
zuliegen.

Stellt sich einerseits die Geschichte als eine Verdeckungs-
geschichte des Seins dar, kommt andererseits das Sein zur Geltung,
indem es sich in das »Es« entzieht, das die jeweiligen Lichtungen
»schickt« und »reicht«. Die darin einbehaltene Denkfigur aber, wo-
nach jenseits der Lichtungen noch ein »Es gibt« (Enteignis-Ereignis)
anzusetzen wäre, gibt die radikale Geschichtlichkeit preis. Der Seins-
geschichte scheint ein eigentümliches Moment der Ahistorizität in-
nezuwohnen. Heidegger hat jedenfalls keine wirkliche Geschichte
der Geschichte erarbeitet, was eine Art Gestaltwandel des geschicht-
lichen Bewußtseins und Daseins auf den Plan gerufen hätte, dem sich
dann auch ganz andere Chancen eröffneten, als es mit einer Hegel-
schen Geschichtslogik möglich ist. So wie Heidegger die Zeitlichkeit
als Konstituens des menschlichen Daseins nicht wirklich einlöste, so
blieb ihm auch der Aufweis seiner radikalen Geschichtlichkeit ver-
wehrt. Gleichwohl, sein Verdienst bleibt unbestritten, hat er doch
auf diese fundamentalen Dimensionen überhaupt erst aufmerksam
gemacht.

2.4 Pluralität der Welten vs. das ›Eigene‹

Heideggers Denken führt uns an die Grenzen und Bedingungsstruk-
turen des abendländisch-europäisch-westlichen Philosophiebegriffs
heran. Sein Rückgang zu den Vorsokratikern, also zu den Anfängen
der abendländischen Denkgeschichte selber, geschieht aus systemati-
schen Gründen. Von dort aus hält Heidegger einen »anderen An-
fang« des Denkens für möglich, indem dieser vor den bekannten

258

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Grundbegriffen der §dffa, der o'sffla, des ¢pokefflmenon, des t� tffl Æn
e�nai, usf. ansetzt. Die Vorsokratik hatte Sein noch nicht auf Seiend-
heit hin festgelegt, also noch keine Metaphysik betrieben. Nun ver-
stand sich Heidegger gleichwohl ganz im Zeichen der abendlän-
dischen Denkgeschichte stehend, er war aber auch jener Denker, der
mit seiner fundamentalen Metaphysik- und Erkenntniskritik des
westlichen Denkens zugleich erste Schritte zu einem Europa über-
steigenden Denken vorbereiten half. Vor allem die Begegnung des
ostasiatischen Erfahrungsdenkens mit jenem Heideggers hat auf bei-
den Seiten zu fruchtbaren Selbstklärungen geführt. Insbesondere das
japanische Denken sah seine eigene »Philosophie« durch Heidegger
besser denn je angesprochen, insofern dessen Entdeckung des ›Welt-
phänomens‹ und des ›Selbst‹ zur Erhellung ihrer eigenen kulturellen
Erfahrungswelten und Tiefenstrukturen beitragen konnte. Diese
denkerischen Gesprächsbegegnungen sind vielfacher Natur und auch
schon gut dokumentiert.64 Näherhin könnte man hier m. E. drei
Aspekte besonders hervorheben: 1) Zwischen der existenzialen Di-
mension und dem, was vor allem im Anschluß an die Philosophie
Nishidas auf der einen und der zenbuddhistischen Tradition auf der
anderen Seite »Erfahrungsdimension« genannt werden könnte, las-
sen sich viele Entsprechungen ausfindig machen. Damit verbunden
ist eine Kritik der »Erkenntnis« im Sinne der Bewußtseinsleistung,
also der grundsätzlich intentionalen Verfaßtheit des Denkens.
2) ›Welt‹ wird nicht mehr nur und erst »gedacht«, sondern sie wird
in realem Sinne »existiert« und so als Welt geöffnet und erfahren.
Dadurch erhalten auch die ›Dinge‹ einen ganz anderen Stellenwert.
Auch diese öffnen sich, werden sprechend, offenbaren im Kleinsten
wie im Großen Weltcharakter. Ein Stein, ein verdorrter Ast, ein
Krug, sie alle können das Bild einer Welt sein, das alles sagt und nicht
mehr zu steigern ist. 3) Was Heidegger, etwa in SuZ, schon »Struk-
turzüge« nennt, was jeglichem »Seienden« voraus auf die unhinter-
gehbare Bedeutsamkeits- und Bewandtnisstruktur des Daseins auf-
merksam macht, wodurch Grundbegriffe wie Substanz und Subjekt
an ihre Grenzen stoßen, weist auf Traditionen asiatischen Denkens
hin, die sich von Anfang an nicht substanzial, sondern relational ver-

259

Kritische Anfragen

64 Vgl. H. Buchner (Hg.) 1989; T. Buchheim 1989; G. Parkes 1987; Ohashi, R. 1989, 23–
37; ders. 1990; D. Papenfuss/O. Pöggeler 1990/91, 3. Bd.; O. Pöggeler 1992, 102ff., 387–
425, passim.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


standen. Nicht zufällig war Heidegger von Laozi ebenso wie von
Zhuangzi fasziniert, insofern er dort über die Grundtopoi des ›Dao‹
wie des ›wu‹ (›Nichts‹) Entsprechungen zu seinem Denken glaubte
finden zu können. Gleichwohl war sich Heidegger stets darüber im
Klaren, daß zwischen den beiden Hemisphären westlicher und öst-
licher Prägung »Welten« liegen, und daß diese niemals ineinander
überführt werden können.65

Anhand zweier Aspekte will ich nun das »interkulturelle Kon-
zept« Heideggers, das er durchaus avisiert hat, näher unter die Lupe
nehmen: Je konkreter die gegenseitigen Aufnahmen und Erfahrun-
gen vonstatten gehen, desto mehr wird man der Besonderheit und
Lebendigkeit einer Kulturwelt inne. Es wird also alles auf eine gegen-
seitig produktive »Auseinandersetzung« ankommen, die sich weder
vor denkerischen Zumutungen und Härten scheut noch sich in die
Nivellements vergleichender Forschungen verliert.66 Eine »schöpfe-
rische Auseinandersetzung«67 betont die Notwendigkeit der Begeg-
nung, das bis in sein Grundverständnis hinein reichende sich Ausset-
zen, das sich selber besser verstehen lernt, indem es den anderen
besser kennen lernt. In der Tat ein Aus-einander-setzen, welches da-

260

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

65 Als einer der ersten sah Tanabe, H., der gleichwohl stets in kritischer Distanz zu
Heidegger verblieb, das für das japanische Denken Sprengende der Heideggerschen Phä-
nomenologie. Der schon 1924 publizierte Aufsatz »Die neue Wende in der Phänomeno-
logie – Heideggers Phänomenologie des Lebens« (ders. 1989, 89–108), der Heidegger in
Japan bekannt machte, sollte eine bis heute andauernde Rezeption des Heideggerschen
Denkens in Japan einläuten. Das große Buch von Nishitani, K., Was ist Religion? (1982),
jap. ›Shûkyô towa nanika‹, zeigt eine Philosophie, die aus der Grunderfahrung des Zen-
buddhismus kommend in ein fruchtbares Gespräch mit europäischen Denktraditionen
eintritt, wobei Heidegger den wohl wichtigsten Meilenstein darstellt. (Vgl. ebd. 16 ff.,
passim) In zahlreichen Abhandlungen hat sich Tsujimura, K. um das Verhältnis und die
gegenseitige Befruchtung von japanischem Denken und der Konzeption Heideggers ver-
dient gemacht. (Vgl. etwa Tsujimura 1989, 159–165) Von deutscher Seite aus wäre
besonders H. Buchner zu nennen, der sich nachhaltig um das Gespräch und die Begeg-
nung beider Seiten bemüht hat. (Vgl. H. Buchner 1989) H. Rombach hat von den
Grundworten »Sein« und »Nichts« aus das Gespräch zwischen Europa und Japan, hier
mit Rückgriff auf Heidegger und Nishida, neu belebt. (Vgl. H. Rombach 1987, 23–48)
Ôhashi, R. ist mit mehreren Arbeiten zum Verhältnis Japan – Heidegger hervorgetre-
ten, worin er ebenfalls nach Möglichkeiten interkulturellen Denkens sucht. (Vgl.
Ôhashi, R. 1989a, 1989b, 1990,.1996, 1999b) Zu erwähnen ist an dieser Stelle auch als
eine der ersten Arbeiten zu Heidegger und Japan unter interkulturellem Vorzeichen,
F. Vetsch 1992.
66 Vgl. M. Heidegger GA 55, 68 f.
67 M. Heidegger 1983, 21.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


durch – dies wäre der zweite Punkt – besser in sein jeweils »Eigenes«
findet. »Das Sichverstehen ist auch hier – und hier zuerst – ein
Kampf des wechselweisen Sich-in-Frage-Stellens. Nur die Ausein-
andersetzung setzt jeden je in sein Eigenstes, wenn anders die Aus-
einandersetzung anhebt und bestanden wird angesichts der drohen-
den Entwurzelung des Abendlandes, deren Überwindung den Einsatz
jedes schaffenskräftigen Volkes fordert.« (Ebd., 20) So wie schon die
Daseinsanalyse vor Augen führte, so gebührt auch hier dem »Jem-
einigen« und »Eigenen« ein Vorrang. Das Dasein findet sich konsti-
tuiert in kultural und epochal konnotierten »Grundstimmungen«
(Vgl. GA 45 und 65), die jedes »Eigene« nicht nur orthaft zuschrei-
ben, sondern dessen Ausarbeitung auch zur Aufgabe erheben. Für
das philosophische Denken bedeutet dies nach Heidegger den Aus-
gang zu nehmen von einem abendländisch-europäischen Denken, das
sich allerdings seiner eigenen Grundbegriffe und Grundlagen neu zu
besinnen hätte. So wird auch das Eintreten für den Begriff der »Hei-
mat« verständlich, der gegen die »Weltverlorenheit« des »rechnen-
den« und »vorstellenden Denkens« für eine weltträchtige Besinnung
eintritt, die keineswegs einem »planetarischen Denken« widerspre-
chen muß.

Für die interkulturelle Frage der Weltenbegegnung wäre also
eine Gesprächskonstellation zu suchen, die an der Öffnung und dem
Aufgang der jeweiligen Welten in ihrem Weltcharakter interessiert
ist, was zugleich bedeutet, daß sich die Welten darin gegenseitig auf
ihre Tiefendimensionen hin anzusprechen und freizugeben in der
Lage sehen, wodurch ihnen u.a. auch der positive Sinn ihrer Unver-
gleichbarkeit deutlich wird. Die Welten lernen sich nicht nur kennen
und verstehen, auch nicht nur gegenseitig tolerieren, achten und an-
erkennen, sie lernen sich schätzen und hochschätzen und lernen sich
darin als Welten begreifen. Allerdings, und hier sind dann doch er-
hebliche Einschränkungen gegenüber Heidegger vorzubringen, hin-
ge der Erfolg dieses »Weltengesprächs« an der konkret durchgeführ-
ten Analyse wie auch an der Praxis realer Begegnungen. Erst so
vermag die Auseinandersetzung fruchtbar zu werden; ihr wächst
eine Dynamik zu, aus der die Welten allererst als Welten hervor-
gehen. Das Abblenden verschiedenster, aber für eine Kulturwelt kon-
stitutiver Felder, von denen oben im Zusammenhang sozialer Ord-
nungen die Rede war, tut ein Übriges. Gleichsam als Platzhalter
dieses Fehlens muß dann die Sprache herhalten, die Heidegger hin-
sichtlich ihrer »Grundbedeutungen« auszulegen sucht, was – man

261

Kritische Anfragen

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


denke nur an seine Versuche zu Topoi wie »Iki« oder »Tao« –, einen
gewissen Dilettantismus nicht verhehlen kann.68

Es käme daher nicht nur auf »das Eigene« an, welches im übri-
gen stets schon von »Fremdem« durchzogen ist,69 sondern auf gegen-
seitige Achtung und Zurückhaltung einerseits, aber zugleich auch auf
ein gegenseitiges Korrektur- und Rekonstitutionsgeschehen, das die
Welten als diese hervortreten läßt. Damit verbunden wäre das Auf-
merken auf die Unterschiedlichkeiten jeweiliger Geschichtsverständ-
nisse,70 überhaupt für Differenzgestalten, die von bestimmten
Grundüberzeugungen bis hin zu völlig divergenten Naturbegriffen
reichen. Ein asiatisches Naturverständnis sagt Elementares nicht nur
über die Natur, sondern auch über die Stellung des Menschen darin
aus.71 Heideggers Unterscheidung zwischen »daseinsmäßigem« und
»nicht-daseinsmäßigem Seienden« wäre spätestens von hier aus
einer Revision zu unterziehen. Und so wie der Gesamtbezug zur Na-
tur ein anderer ist, so auch jener zum »Absoluten«, ja »das Absolute«
ist selber jeweils ein anderes. Heidegger hat zwar die Auseinander-
setzung betont, er hat aber nicht den diese tragenden Geschehens-
prozeß und die dadurch ermöglichte Gestaltungs- und Hervorbrin-
gungsarbeit der Welten gesehen. Es scheint überhaupt die Frage, ob
er die für das »Gespräch der Welten« notwendige »Pluralität der
Welten« erfassen und denken konnte. Er war zwar an anderen Kul-
turen und Denkweisen interessiert, aber ihm war die Notwendigkeit
eines »interkulturellen Weltengesprächs« noch verschlossen.72

Mit Kant, Husserl und Heidegger habe ich drei Stadien der

262

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

68 Vgl. hierzu das sog. »Japaner-Gespräch« von M. Heidegger 1986, 83–155. Ebenso
Tsujimura 1989, 79–86. Von afrikanischer Seite hat O. Okolo auf das Desiderat der
praktischen und handlungsorientierten Relevanz der Philosophie bei Heidegger auf-
merksam gemacht, was u.a. daran hängt, daß Heidegger lediglich die Sprache, und dies
allein hinsichtlich ihrer Wesensfrage thematisiert habe. Vgl. O. Okolo 1989, 264–272.
69 Vgl. B. Waldenfels 1997c.
70 Vgl. zu dieser Frage und zur Frage unterschiedlicher Rezeptionsgeschichten F. M.
Wimmer 1990.
71 Vgl. hierzu Cho, K. K. 1987; H. Vetter 1998, 1–16.
72 Das von H. Buchner wiedergegebene Zitat Heideggers bestätigt dies, insofern darin
schon die gegenseitige Spiegelung für alles sorgen soll, was aber weder der Differenz der
Welten noch deren notwendigem Auseinandersetzungsgeschehen Rechnung trägt: »Als
wir einmal von einem geliebten Menschen sprachen und davon, daß es schwer sei zu
sagen, worin Liebe denn bestehe: ›Es ist, wie wenn zwei Spiegel ineinander scheinen – in
jedem spiegelt sich Unendlichkeit und jeder ist doch nur er selbst.« (H. Buchner 1977,
48).

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


westlichen Denkgeschichte benannt, die sich der Grundvorausset-
zungen der Vernunft angenommen und diese in steigendem Maße
ihrer vertieften Selbstklärung zugeführt haben. Es zeigte sich, daß
in diesem Gang der Vernunft zu sich selber sich nicht nur ihr Gegen-
über, die Welt als Welt öffnete, es wurde zunehmend klarer, daß und
wie Vernunft und Welt sich gegenseitig bedingen, schärfer gespro-
chen, sich gegenseitig hervorbringen. Der Weg von der »Idee« der
Welt über den »Horizont« der Welt zum »In-der-Welt-sein« doku-
mentierte sich uns auch hinsichtlich der Urteilsfrage. Ist Kants Denk-
struktur noch ganz an die Formalbedingung des Urteils gebunden,
klammert Husserl diese in seinem Theorem der »epochè« ein, um
deren Wie, d. h. deren Gebungssinn ihres Gegebenseins zu erhalten.
Heidegger zeigt schließlich die Abgeleitetheit und Nachrangigkeit
der Urteilsstruktur, indem er diese als internen Reflex des defizitären
Charakters des Daseinsvollzugs aufweist. Die Urteilsfunktion wird
hinsichtlich des sie bedingenden und erklären könnenden Erfah-
rungs- und Vollzugssinns überschritten. Damit zusammen hängt
ein jeweils spezifischer Realitätsblick und Realitätssinn. Das »Ist«
von Realität, das Kant noch gleichsam in seiner Unschuld belassen
kann, wird fragwürdig. Husserl wird dieses »Ist« auf seine Sinnfolie
hin durchbrechen, was regionale und laterale Verfaßtheiten des Seins
eröffnet. Heidegger entdeckt schließlich eine Art Tiefengrammatik
des Seins, was ihn u.a. auch zwischen ursprünglichen und abgeleite-
ten Phänomenen unterscheiden läßt.

Insgesamt können wir festhalten: Die Notwendigkeit von Vor-
ausgesetztheit und Geltungsinstanz der Vernunft und die ihr korre-
spondierende Gegebenheitsstruktur (Kant) werden in das Korrela-
tionsapriori ihrer Selbstgegebenheit (Husserl) überführt, wovon aus
der Schritt zum existenzialen Vollzugscharakter des Daseins (Heideg-
ger) möglich wird. Der Schritt von der Transzendentalphilosophie, die
selber ja schon eine Revolution des Denkens darstellt, indem sie Ra-
tionalismus und Empirismus zusammenführt, hin zur Phänomenolo-
gie, erweist sich als steigende Selbstklärung und vertiefenden Selbst-
ausweis der Vernunft. Die Phänomenologie, vornehmlich in der
Husserl’schen Ausrichtung, scheint in der Tat die legitime Nachfol-
gerin des philosophischen Programms von Neuzeit und Moderne sein
zu können. Hat Husserl die Grundbedingungen der neuzeitlichen
Philosophie aufgezeigt, so sieht Heidegger auch diese noch einem be-
stimmten Vorstellungsmodus von Sein verhaftet, was ihn zurück zu
den Anfängen des Denkens, zur Metaphysik und zum Seinsdenken

263

Kritische Anfragen

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


treibt. Klärt Husserl den »Sinn von Bewußtsein«, so deckt Heidegger
den »Sinn von Sein« auf. Insofern Husserl eine »Phänomenologie des
Bewußtseins« und Heidegger eine »Phänomenologie des Seins« er-
arbeiten, stellt die Phänomenologie als philosophische Forschungs-
arbeit die methodische und systematische Selbstklärung der Vernunft
dar. Mit dem phänomenologischen Forschungsimpetus pocht, so
könnte man sagen, die Vernunft an die Pforten dessen, was sie aller-
erst als selbstgestaltende, d. h. als erkennende und verstehende, und
als selbsthervorbringende, d. h. als freie und selbst handelnde, ermög-
licht. Als deren Focus erwies sich das »Phänomen der Welt«, das es
nunmehr in ein Gespräch zwischen den Welten und Kulturen zu
transformieren gilt. Der Gang von Kant über Husserl zu Heidegger
stellt sich als ein Weg differenzierender Selbsterfahrung der Vernunft
dar, der sich durch Bereitstellung von Kriterien der Unterscheidung,
der Pluralisierung und dimensionaler Differenzen auszeichnet. Kants
»Kritiken« dienen der internen Unterscheidung der Vernunft selber,
Husserl entdeckt die Pluralität und Verschiedenheit der Seinsregio-
nen, Heidegger schärft den Blick für dimensionale Differenzen. Der
Werdegang dieser Konzepte führte uns, unter historischem wie syste-
matischem Gesichtspunkt, an jene Stelle, an der das philosophische
Denken interkulturell werden muß. Ein solches Denken sieht sich,
will es nicht hinter die erreichten Selbstklärungen und Eröffnungen
zurückfallen, einer Pluralität der Welten und damit verbunden einer
Differenz der Welten gegenüber, auf deren Herausforderung es eine
Antwort finden muß.73

264

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

73 Zum Heidegger-Kap. insgesamt vgl. auch Vf. 2002e, 53–85.

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65 - am 25.01.2026, 05:21:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	I. Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)
	1. Der neue Schritt der Philosophie
	1.1 Transzendentale Dimension und Metaphysik
	1.2 Die Unterscheidung zwischen Dingwissen und Weltwissen
	1.3 Kritizismus
	1.4 Endlichkeit und Sinnlichkeitscharakter
	1.5 Erkenntnis und Ethik

	2. Kritische Anfragen
	2.1 Denken versus Erfahrung?
	2.2 Sprache als Denkerfahrung
	2.3 Anthropologischer Reduktionismus
	2.4 Philosophie und Poesie
	2.5 ’&#62;Ewiger Friede’&#60; und/oder ’&#62;Friedensfeier’&#60;?


	II. Bewußtseinsforschung (E. Husserl)
	1. Die Geburt der Phänomenologie
	1.1 Cartesianismus und Erlebnissphäre
	1.2 Intentionalität und Sinnforschung
	1.3 Genesis und Geltung oder vom Sinn der transzendentalen Erfahrung
	1.4 Intersubjektivität und Fremderfahrung
	1.5 Eröffnungen der Lebenswelt und »Krisis«-Denken
	1.6 Kulturbegriff und Geschichte

	2. Kritische Anfragen
	2.1 Vermischung von transzendentalem und empirischem Subjekt und die Schwierigkeiten mit der Erfahrung
	2.2 Fremderfahrung -- eine Frage von analogischer Apperzeption, Appräsentation und Einfühlung?
	2.3 »Eurozentrismus« und Telosdenken und die Vorentscheidungen von Heimwelt und Fremdwelt


	III. Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)
	1. Die ’&#62;ontologische’&#60; Wende
	1.1 Historische Denkfelder und Heideggers Ansatzpunkte
	1.2 Vollzugssinn des Daseins als ’&#62;Sinn von Sein’&#60;
	1.3 Welt, Selbst und Endlichkeit
	1.4 ’&#62;Existenzial’&#60; versus ’&#62;Kategorie’&#60;
	1.5 Abgeleitetheit der Phänomene und transzendentale Selbsttäuschung -- Die Gleichursprünglichkeit von Leben und Philosophie
	1.6 Welterschließung der Sprache und ’&#62;Ereignis’&#60;
	1.7 Seinsgeschichte und Gelassenheit

	2. Kritische Anfragen
	2.1 Frontstellungen und ihre versteckten Reduktionismen
	2.2 Erfahrungssinn
	2.3 Zeit(lichkeit) und Geschichte(lichkeit)
	2.4 Pluralität der Welten vs. das ’&#62;Eigene’&#60;



