B. Systematisch-geschichtlicher Vorlauf

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 25.01.2026, 0


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Systematisch-geschichtlicher Vorlauf

Wie jedes philosophische Themenfeld und jede philosophische Kon-
zeption so hat auch die »Interkulturelle Philosophie« ihre geschicht-
liche Herkunft und ihren systematischen Vorlauf. Gewif3, gerade
hinsichtlich Interkultureller Philosophie mogen sich diese Hinter-
griinde ganz verschieden ausnehmen, an einer methodischen und
systematischen Herleitung wird kein ernstzunehmender Ansatz vor-
beikommen konnen. So neu und virulent das Problemfeld der Inter-
kulturellen Philosophie auch sein mag, ihre mégliche innovative
Sprengkraft wird sie allein aus der Aufnahme und Beriicksichtigung
denkerischer Gesetzmifligkeiten und philosophischer Entwicklungs-
stadien erhalten. Daf8 hierbei eine stetige Neu- und Uminterpreta-
tion einstmals tiberzeugender Evidenzen notwendig einhergeht, liegt
auf der Hand. Nichts ist zeitkontingenter als das Verkiinden ewiger
Wahrheiten. Und doch scheint es das Privileg philosophischer Be-
mithungen immer gewesen zu sein, iiber alle zeit- und situations-
bedingten Entwiirfe hinaus einen diese tiberschreitenden Wahrheits-
anspruch zu vertreten.

»Interkulturelle Philosophie« hat vornehmlich mit zwei Grund-
schwierigkeiten zu rechnen. Entweder man treibt Philosophie im
Sinne des Allgemeinheits—, Formal- und Universalaspektes — dann
vermogen kulturelle Varianten nichts Wesentliches beizusteuern —,
oder man orientiert sich an den Differenzen und Kontexten der Kul-
turen und versucht von dort aus zu argumentieren — dann gerdt man
in einen heillosen Relativismus, der stets ein erstes Anzeichen un-
oder vorphilosophischer Praxis darstellt. Als Folge sieht man sich
dem Widerspruch gegeniiber, wonach zum einen Philosophie betreffs
ihrer Grundfesten keine interkulturelle Fragestellung sein kann, zum
anderen aber genau diese Feststellung ihren beanspruchten Univer-
salcharakter verliert, berticksichtigt man die mit der kulturellen und
geistesgeschichtlichen Herkunft aufs Engste verbundenen Grund-
begriffe und Kategorien dessen, was unter Philosophie gewshnlich
verstanden wird. Der mit Verve vorgetragene Universalaspekt
scheint sich der Hypostasierung seiner Partikularitdt nicht bewuf3t
zu sein. Ein zweiter, diesmal philosophischer Siindenfall? Einerseits.
Andererseits, helfen Relativierung und Pluralisierung wirklich wei-
ter, wenn man dabei Gefahr lduft, die mit der Philosophie einher-
gehenden Grundlegungs- und Geltungsfragen preiszugeben?

Nun, man konnte sich dahingehend behilflich sein, daf3 man
eine Arbeitsteilung der Wissenschaften vorschligt, so daf3 sich — ein
Beispiel — Ethnologe und Philosoph nicht ins Gehege kommen; eine

67

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Systematisch-geschichtlicher Vorlauf

Art Neuauflage der Unterscheidung von Einzel- und Universalwis-
senschaft. Geht das? Ist nicht jeder Ethnologe schon ein Philosoph,
insofern er sich bestindig seiner Grundbegriffe und Methodenfragen
zu vergewissern hat, denen stets auch Universalkriterien innewoh-
nen? Die Ethnologie der letzten Jahrzehnte hat sich, nimmt man den
Fortschritt des Faches hinsichtlich seiner Selbstklirung und Selbst-
reflexion zum Maf3stab, mehr ihrer Grundlegungsfragen und metho-
dischen Problemstellungen angenommen denn dem Erforschen von
Inhalten.! Umgekehrt, ist nicht jeder Philosoph auch ein Ethnologe
seiner selbst und seines eigenen Faches, insofern darin das jeweilige
Begriffsinventar das Selbstverstindnis der entsprechenden Kultur
widerzuspiegeln scheint? Die alten Grenzziehungen jedenfalls sehen
sich angesichts der zunehmenden Herausforderung der Interkul-
turalitit in Frage gestellt, wenn sie nicht schon obsolet geworden
sind.

Wenn also der Topos »Interkulturelle Philosophie« beibehalten
werden soll, dann gilt es zweierlei zu beachten: Zum einen wird sich
das philosophische Paradigma auf die vielen anderen Kulturwelten
hin 6ffnen miissen, zum anderen — und dies scheint der weitaus
schwierigere Weg zu sein — wird es sich beziiglich seiner Grundlagen
einer erneuten Selbstkritik zu unterziehen haben.

Wenn nun im folgenden mit Kant, Husserl und Heidegger drei
Denkschritte der Philosophie skizziert werden, dann geschieht dies
genau in der Absicht dieser selbstkritischen Schrittfolge des philoso-
phischen Denkens. Es mag dabei manchen verwundern, daf8 genau
diese drei als Vorldufer interkulturellen Denkens herhalten sollen,
gelten sie doch mutatis mutandis als Prototypen europaisch-abend-
landischer Denkkultur. Dafy beziiglich dieser Einschitzung zudem
formidable Formulierungen zu finden sind, tut hierbei ein {ibriges.?

Aber, unter philosophischen Kriterien geht es vordergriindig

! Vgl. den nach wie vor giiltigen Band von E. Berg/M. Fuchs 1999; insbes. die Einlei-
tung von M. Fuchs/E. Berg, Phanomenologie der Differenz. Reflexionsstufen ethnogra-
phischer Reprisentation, 11-108.

2 Vgl. R. A. Mall 1995; H. Kimmerle 1996, 20-25, passim. Insonderheit die diversen
Einzel- und Kulturwissenschaften scheuen hierbei keine Miihe, die entsprechenden
»Stellen« aus der philosophischen Literatur als Belege anti-interkulturellen Denkens
aufzusuchen. Wenn hierin auch etwas Richtiges gesehen ist, so gilte es doch mit Kant
darauf hinzuweisen, daf8 eine Erhebung »ex datis« stets mit einer Selbstkliarung »ex
principiis« einhergehen muf, ja daf§ erstere nur Sinn auf der Grundlage der letzteren
machen kann.

68

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Systematisch-geschichtlicher Vorlauf

nicht so sehr um empirische Darlegungen der einzelnen Denker hin-
sichtlich anderer Kulturen, die aufgrund der Zeitbedingtheiten zu-
meist bestimmten Vorurteilen aufsitzen, sondern um die Grundlagen
denkerischer Notwendigkeiten. Daher macht es einigen Sinn, im Ge-
folge der drei Genannten zunichst auf den dimensionalen Unter-
schied zwischen transzendentaler Begriindungs- und empirischer
Gegebenheitsebene abzuheben. Zieht man einmal, bei allen nuan-
cenreichen Differenzen, das Anliegen transzendentaler Betrach-
tungsweise auf einen Nenner zusammen, so liefSe sich folgendes fest-
halten: Der transzendentale Gesichtspunkt steht nicht einfach gegen
empirische Befunde, er fragt vielmehr nach den Voraussetzungen
und Bedingungen der Moglichkeit von Erscheinung, von Empirie,
von Gegebenheit. Fiir unseren Fragekomplex bedeutet dies, dafs alles,
was unter Realitit, Empirizitit, Faktizitdt firmiert, selber seiner Be-
griindung und Geltung bedarf und also nicht fiir bare Miinze genom-
men werden kann. Das Votum fiir die transzendentale Dimension
versteht sich demnach nicht als Gegeninstanz zu empirischen Befun-
den, schon gar nicht als Neuaufwasch alter Prinzipienstreitigkeiten a
la Geist vs. Materie, Bewuf3tsein vs. Sein, usf. Sein Anliegen gilt zu-
vorderst dem Bemiihen, die jeweiligen Bedingungen der Moglichkeit
von Erscheinenkonnen iiberhaupt, also von »Realitdt« freizulegen.
Kant kommt wie keinem anderen das Verdienst zu, hierfiir die not-
wendigen denkerischen Einteilungen und Unterscheidungen darge-
legt zu haben. Allerdings geht diesem Unterfangen die Vorentschei-
dung voraus, wonach Philosophie die »Realitit« so hinnehme, wie sie
sei, nur daf$ sie deren Bedingungskriterien aller Erkenntnis und Er-
fahrung aufzeige. Dafs nun mit der »Entdeckung« der transzendenta-
len Bedingungsfolien zugleich auch die Gegebenheitsweise und der
Sinn von Realitét in Frage steht, dies konnte Kant noch nicht sehen.
Auch blieb diese Einsicht den Folgeprogrammen des Deutschen Idea-
lismus verborgen, insofern es in diesen stets um die Reflexionsgestalt
der transzendentalen Subjektivitit selber ging, fiir die alles reale Ge-
schehen mehr oder weniger Anlafs, Verifikation oder eben blofSe »Er-
scheinung« dieser Reflexivitit sein konnte (Sh. Fichte, Schelling, He-
gel). Erst mit dem Auftreten der Phinomenologie, so eine unserer
wichtigen Thesen, gelingt es, die konstitutive Beziiglichkeit von Sub-
jekt und Objekt so aufzuzeigen, daf$ darin deutlich wird, inwiefern
iiber Sinn und Geltung von Realitit und Vernunft je neu zu verhan-
deln ist. Hat man einmal gesehen, daf3 alle Realititserfassung am
Modus, also am »Wie« des Erfassens hingt, so relativiert sich der

69

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Systematisch-geschichtlicher Vorlauf

sogenannte Realititsblick auf einen bestimmten Sinn von Realitit,
der vielleicht der gewohnte oder gewohnliche sein mag, der aber des-
halb nicht mehr »Realitit« beanspruchen kann als andere. Es geht
aber auch gar nicht um eine Relativitdt verschiedener Realitits-
ansichten, sondern dem voraus um die Konstitutionsbedingungen
von Realitit. Anders gesagt: Die Realitdt bleibt nicht diejenige, fiir
die man sie hilt, sie erweist sich als weitaus lebendiger, sinntrachtiger
und vielschichtiger. Zugespitzt formuliert hiefSe dies zugleich, das in
allem »Realen« liegende »Mdogliche« so hervorzuarbeiten, daf3 deut-
lich wird, inwieweit »alle Realitit« weit hinter ihren Moglichkeiten
zuriickbleibt und auch bleiben mufl. Anders gesagt bedeutete dies,
dafl nichts auch schon es selbst ist, so wenig wie es ein solches
»Selbst« als zu erreichende Zielgestalt gibt.>

Es ginge daher vielmehr um die Einsicht in ein unvorwegnehm-
bares Prozef3geschehen, um ein Unterwegssein, aus dem sich die Be-
dingungs- und Prinzipienebenen gemeinsam mit den Erfahrungs-
und Erscheinungsebenen auseinander hervorarbeiten. Die Realitat
ist nicht die Realitdt und sie ist immer schon tiber sich hinaus. Wer
dies fiir Idealismus hilt, verkennt, dafy es hier um einen Realitits-
begriff zu tun ist, der sich aus einem Konstitutionsgeschehen heraus
allererst er-moglicht, der also seine Moglichkeitsbedingungen mit
dem Konstitutionsgeschehen allererst er-wirkt sieht. (Die Idealis-
mus-Realismus-Kontroverse greift hier nicht mehr, zumal darin stets
die eine Seite von der anderen zehrt, also auf diese zuriickverwiesen
wird.) In diesem Sinn ist die Moglichkeit in der Tat die hohere Wirk-
lichkeit.

3 Auch schon Kants Unterscheidung zwischen phinomenalem und noumenalem Be-
reich verweist im Grunde darauf, daf3 alles »Reale« dem Aufweis seiner Bedingungs-
strukturen bedarf, wodurch die Bereiche als dimensional verschiedene erst méglich und
einsichtig gemacht werden konnen. Ja fiir Kants praktische Philosophie zeigt sich die
Differenz zwischen »Sein« und »Sollen« als conditio sine qua non. Es geht Kant nicht
darum, »Griinde anzunehmen von dem, was geschieht, sondern Gesetze von dem, was
geschehen soll, ob es gleich niemals geschieht, d.i. objektiv-praktische Gesetze.« (Kant
WA VII, BA 62) Allerdings bleibt Kants Sittengesetz notwendig formal bestimmt, so
daf} sowohl der Realitits- als auch der Erfahrungsbegriff als material getrinkte keine
Hilfe fiir ein Handeln »aus Pflicht« sein kénnen, im Gegenteil, sie tendieren aufgrund
ihrer Zielorientiertheit auf konkrete Zusammenhinge bestindig dazu, die Postulate des
moralischen Gesetzes aufSer Kraft zu setzen. Von Kants Ansatz her ist dies véllig iiber-
zeugend, allein sein Konzept steht und fillt natiirlich mit einem Begriff von Realitit
und Erfahrung, die immer schon vorausgesetzt sind und die daher auch nur aposterio-
rischen Belang haben kénnen.

70

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Systematisch-geschichtlicher Vorlauf

Hat Kant die gegenseitige Bedingungsfunktion von Begriff und
Anschauung, wenn man so will, auch von Denken und Erfahren auf-
gewiesen, womit der Schritt in die transzendentale Verfafitheit von
Verstand und Vernunft getan ist, so iibernimmt der mittlere Husserl
der transzendentalphilosophischen Wende dieses Paradigma mit der
Neuintonation, wonach alles Erscheinen nicht »blofle Erscheinung«
ist, sondern das In-Erscheinung-treten der transzendentalen Struk-
tur selber markiert. Mit Husserl hat sich dasjenige, was nach Kant
argumentativ zu begriinden bleibt, ergo nach apriorischen Gesetz-
mafligkeiten erkannt bzw. postuliert werden mufi, zu erweisen und
zu zeigen. Das, was zur Erscheinung kommt, zeigt den Logos allen
Erscheinens, verleiht erst die Einsicht, sprich die Evidenz einer Sache.
Dies ist der eigentliche Sinn der Phinomenologie, dafs sie weder nur
nach allgemeinen Geltungsprinzipien und Kategorien Ausschau hil,
noch sich in blofer Deskription sogenannter Phinomene gefillt, son-
dern dafs sie die Bedingungen der Moglichkeit von Erscheinen und
Erfahren, die nicht jenseits ihrer selbst zu finden sind, zu ihrem
Thema macht. Die Phanomenologie hebt, so konnte man sagen, die
Phinomene iiber ihre blofle Erscheinungsfunktion hinaus auf ihre
transzendentale Dimension, indem sie deren jeweilige Erscheinungs-
bereiche und Erscheinungsweisen, also die Bedingungen ihres mog-
lichen Gegebenseins (mit)analysiert. Erst dadurch werden Phanome-
ne iiberhaupt erst zu >Phinomenen«. Die Kantische Beweisstruktur
der »Gegebenheit« sieht sich in die diese begriindende Erweisstruk-
tur der »Selbstgegebenheit« iiberfithrt. Husserls Transzendental-
begriff geht daher immer auch mit dem Erscheinenkénnen und der
Selbst-erfahrung der Phinomene schwanger, auch wenn dies nicht
immer in der zu wiinschenden Klarheit geschehen ist.

Der Schritt Heideggers besteht, nur kurz angedeutet, darin, daf8
er die Transzendentalitdt aus ihrem alleinigen Verhaftetsein im Be-
wufltsein befreit, indem er die tiefere, weil begriindende Schicht der
Existenzialitit des Daseins freilegt. BewufStsein und Erkenntnis las-
sen sich so als nunmehr abgeleitete Modi jenes Daseins fassen, das
sich aus dem existentialen Vollzug seiner selbst heraus versteht, ja
das dadurch iiberhaupt erst diesen seinen »Seinssinn« versteht und
dadurch auch allererst versteht, was es mit ihm als erkennendem
Wesen auf sich hat. Auch hier wird der transzendentale Gesichts-
punkt beibehalten, auch wenn er eine Ebene tiefer die existenziale
Dimension aufnehmend >ontologische« Qualitét erhilt. Mit Heideg-
ger, darauf wird zuriickzukommen sein, verwandelt sich im ganzen

71

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Systematisch-geschichtlicher Vorlauf

der Sinn von Ontologie, so dafy das, was erkenntnistheoretisch als
»Ontologie« bezeichnet wird, jetzt unter der Bezeichnung »ontisch«
firmiert.

Ich verstehe also unter >transzendentaler Dimension« jenes phi-
losophische Vorgehen, das sich neben seiner Begriindungsfunktion
zugleich seiner Zeige- und Erhellungsfunktion besinnt. Daher sind
Kant, Husserl und Heidegger wichtige Voraussetzungen fiir ein in-
terkulturelles Denken, das, will es nicht hinter seinen Herausforde-
rungen zuriickbleiben, stets beiden Anspriichen Geniige zu leisten
hat. Bei allen dreien ist dieser transzendentale Gestus uniibersehbar,
auch wenn oder besser, gerade weil er jeweils einen neuen Schritt
vornimmt und dadurch neue Phanomenfelder und -ebenen zum Vor-
schein bringt.

Es macht einen entscheidenden Unterschied, ob man die Realitit
so hinnimmt, wie sie einem scheinbar unmittelbar und ungebrochen
gegeben ist, als empirischen Befund und Faktenzusammenhang, die
es zu beschreiben und auszugliedern gilt, oder ob man sich der Be-
dingungs- und Grundstrukturen aller Vorausgesetztheit annimmt,
also die >transzendentale« Dimension berticksichtigt. Der Unterschied
macht sich spitestens in der Konsequenz bemerkbar, daf$ bei erste-
rem nur das bestitigt wird, was eh’ schon vorausgesetzt war, nur eben
theoretisch ummantelt, hingegen bei letzterem die Konstitutions-
bedingungen so in die Analysate mit einflielen, daf diese dadurch
erst Erhellung finden. Der Graben verlauft sozusagen zwischen
schon Gewufdtem, das als implizites Wissen nur explizit zu machen
ist, und einer Auf-klirung und Auf-hellung, in denen es immer um
ein Auf-gehen der Phinomene geht, also auch um ein Auf-gehen von
Erkenntnis und Erfahrung, und nicht zuletzt um ein Wissen um die-
ses Geschehen.

Gleichwohl, alle drei werden selber wiederum nur Vorldufer des
interkulturellen Paradigmas sein konnen. Mit ihren Analysaten ge-
langt man, wenn man so will, an die Pforten interkulturellen Den-
kens, allein der Ubertritt in dieses wire mit jiingeren Autoren zu
unternehmen, die denn auch in den verschiedenen Phinomenanaly-
sen diskutiert und zu Rate gezogen werden. Der Fragefokus der Inter-
kulturalitat sprengt gelaufige Denkkategorien wie Identitdt und/oder
Differenz, Selbigkeit und Andersheit, ja er scheint sich den géngigen
Unterscheidungen von Allgemeinheit und Besonderheit, Einheit und
Vielheit zu entziehen. Er findet sich vielmehr wieder in der Erfah-
rung des Anderen und Fremden, sieht sich mit Differenzerfahrungen

72

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Systematisch-geschichtlicher Vorlauf

konfrontiert, die schliefllich auf eine »Differenz der Welten« zulau-
fen, die weder iiberbriickt noch nicht iiberbriickt werden kann. An-
gesichts des Anspruchs und der Forderung einer Pluralitit der Wel-
ten, jenseits von Essentialismus und Phianomenalismus, nehmen sich
die drei Konzepte denn doch noch als »logozentristisch« und »euro-
zentristisch« aus, insofern ihnen diese Problemstellung — bei Heideg-
ger wiren hier durchaus Einschrankungen zu machen — verschlossen
geblieben ist und auch aus denkerischer Notwendigkeit verschlossen
bleiben muflte. Die Philosophie, und sie galt zunichst als abendlédn-
disch-europiische Philosophie — eine »Tautologie«, wie Husserl und
auch Heidegger noch betonten —, scheitert gewissermaflen an sich
selbst, insoweit sie an ihren alten Paradigmen festhilt und nicht in
der Lage ist, sich jener Themenstellung, jener Herausforderung und
jenem Anspruch, wie sie mit der Interkulturellen Philosophie auf den
Plan treten, zu 6ffnen. Aber, und dies bliebe hier schon festzuhalten,
iiber Europa und den Westen hinaus gelangt man nur, indem man
durch diese hindurch gegangen ist.* Im folgenden sollen in der gebo-
tenen Kiirze jene wichtigen Grundziige von Kant, Husserl und Hei-
degger erldutert werden, die als eine Art Prolegomena interkulturel-
len Denkens gelten konnen.>

* Gehen Kant und Husserl sozusagen noch als »die guten Europder« durch, so kiindigt
sich bei Heidegger schon ein eigentiimliches Briichigwerden an. Er hat die Grundlagen
des »Logos« aus seiner Verhaftetheit in Bewuf3tsein und Vorstellung geldst, was bei-
spielsweise vornehmlich die japanischen Denker aufforderte, aufgrund ihrer Heidegger-
Rezeption sich ihrer eigenen Denkkultur neu zu besinnen. Im Verhiltnis dazu nimmt
sich die angelsichsische und amerikanische Tradition der Analytischen Philosophie als
ein Teilproblem des Logozentrismus aus, insofern dort cum grano salis ein Begriff von
Realitdt vorausgesetzt ist, der allererst in Frage steht.

> Der Riickgriff auf diese Autoren sieht sich auch darin bestirkt, daf3 alle drei — gewif3
aus unterschiedlichen Intentionen und auch in unterschiedlicher Gewichtung — als me-
thodologische Grundpfeiler interkultureller Diskurse aufzufinden sind. Kant etwa be-
dient die Anliegen vornehmlich der Universal- und Globalisierungstheoretiker, ebenso
wie mit ihm die Phinomenbereiche der Moralitit, der Ethik, bis hin zu den Menschen-
rechtsdebatten Verdeutlichung finden. Husserl wird insbesondere hinsichtlich der Fra-
gen der Intersubjektivitit, der Fremderfahrung und der Lebenswelt fruchtbar gemacht.
Vornehmlich von japanischer und auch koreanischer Seite aus erfiahrt Heideggers Den-
ken grofie Resonanz, kommt doch sein Konzept in seiner subjektkritischen Pointe den
asiatischen Denkansitzen um einiges niher.

73

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. Die transzendentalphilosophische
Grundierung (l. Kant)

1. Der neue Schritt der Philosophie
1.1 Transzendentale Dimension und Metaphysik

Gegeniiber den Vorlaufern Locke und Hume, aber auch gegeniiber
Descartes, Spinoza und Leibniz, die, wenn man so will, von einem
»absoluten« Standpunkt aus ihre Begriindungsarbeit fiithrten, kam
es Kant darauf an, die tatsichliche Leistung von Verstand und Ver-
nunft zu untersuchen. Es sprang dabei der Aspekt der Endlichkeit
aller Erkenntnis und Handlung heraus, was zu begriinden kein ein-
faches Unterfangen darstellte, galt es doch, die Systematik der Ver-
nunft selber in ihrer Génze nicht preiszugeben. Ja, verlafSt man dieses
Gesamtsystem der Vernunft, so stellt man sich auSerhalb verniinfti-
ger, sprich systematischer Notwendigkeit. Vernunft, so lautet die im-
plizite Forderung, muf sich in ihrem grundsitzlichen Systemcharak-
ter erweisen, muf3 als Wissenschaft auftreten konnen, und hat
zugleich die Grundfragen der Metaphysik zu beantworten. Dieser
gewaltigen Aufgabe wollte sich Kant mit seinem Programm tran-
szendentalphilosophischer Begriindung stellen, was er selber ja nicht
weniger als eine »Revolution der Denkart« (KrV, B XI) bezeichnete.!

Die langanhaltende Tradition transzendentalen Denkens wird

! Der Riickbezug auf Kopernikus mag erstaunen, aber er zeigt das SelbstbewufStsein
Kants, der nach dem Modell naturwissenschaftlicher Denkart das philosophische Den-
ken neu begriinden wollte. »In jenem Versuche, das bisherige Verfahren der Metaphysik
umzuéndern, und dadurch, daf wir nach dem Beispiele der Geometer und Naturforscher
eine ginzliche Revolution mit derselben vornehmen, besteht nun das Geschifte dieser
Kritik der reinen spekulativen Vernunft. Sie ist ein Traktat von der Methode, nicht ein
System der Wissenschaft selbst; aber sie verzeichnet gleichwohl den ganzen Umrifl
derselben, so wohl in Ansehung ihrer Grenzen, als auch den ganzen inneren Gliederbau
derselben.« (KrV, WA Bd. II; B XXII f.) [Soweit nicht anders angegeben beziehen sich
die Stellenangaben im laufenden Text auf die »Kritik der reinen Vernunft« (KrV), WA
Bde. ITI/1V]

74

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der neue Schritt der Philosophie

durch Kant auf eine neue Stufe ihrer selbst gehoben. Der Schritt tiber
alle Erfahrung hinaus wird getan allein um der Bedingungen und
Begriindung der Erfahrung willen, nicht aber um der Erfahrung in
all ihren Zufilligkeiten und »Subjektivismen« abzuschwéren. Das
»Transcendere« (Uberstieg) aller Erfahrung erweist sich als erfah-
rungskonstitutiv, gerade dadurch, daf3 es auf die Bedingungen aller
Erkenntnisprinzipien zurtickgefithrt wird. Die Moglichkeit jeglicher
Erfahrung hingt schlicht an den apriorischen Bedingung unserer Er-
kenntnis. »Ich nenne« — so lautet eine prominente Stelle aus der
»Kritik der reinen Vernunft« — »alle Erkenntnis transzendental, die
sich nicht so wohl mit Gegenstinden, sondern mit unserer Erkennt-
nisart von Gegenstinden, so fern diese a priori maoglich sein soll,
tberhaupt beschiftigt. Ein System solcher Begriffe wiirde Transzen-
dental-Philosophie heifien.« (KrV, B 25) Da Erfahrung nach Kant
immer gegenstandsbezogen sein muf3 und auch empirisch verfaf3t ist,
geht es dem transzendentalen Projekt um die Leistungsbedingungen
von Gegenstindlichkeit als solcher, die selber nicht empirisch verfaf3t
sein kann. Es bedarf hierzu der hoheren Erkenntnisvermdgen von
Verstand und Vernunft, die eine ginzlich andere Herkunft haben
miissen als die an die Sinnlichkeit gebundene Empirie. Die Leistung
dieser hoheren Vermogen besteht nun bekanntlich darin, vor aller
Erfahrung fiir die apriorische Grundstruktur allen Erfassenkonnens
und aller Erkenntnis zu sorgen. Und diese ist unmittelbar mit jener
Grundleistung verbunden, die Kant das »Radikalvermégen all un-
serer Erkenntnis«, die »transzendentale Apperzeption« (A 104ff.)
nennt. An diese sind vor allem zwei Aspekte notwendig gekniipft:
Jener der Gegenstandssetzung (1) und jener der Einheitsstiftung (2),
die nicht unabhingig voneinander bestehen konnen.

Ad 1) Mit »Gegenstand« meint Kant im Unterschied zum empi-
rischen Befund jenen »transzendentalen Gegenstand«, den er auch
transzendentales »X« nennt, mit dem deutlich gemacht werden soll,
dafd alles Denken und Vorstellen als der Leistung des Verstandes in
nichts anderem besteht als in dem Riickbezug auf die formale Bedin-
gungsstruktur der Synthesisleistung, der das formale X als transzen-
dentalem Gegenstand korrespondiert. Der Gegenstand ist also vor
aller inhaltlichen Bedeutung in seinem formalen Grundcharakter er-
wiesen, der inhaltlich vollig leer bleibt und bleiben mufs, da hiermit
tiberhaupt erst das Entgegenstehen des Gegen-standes deutlich wer-
den kann. Auf der Ebene des Verstandes korrespondiert diesem
»Gegenstand« die Vorstellung, auf der Ebene der Vernunft die Idee,

75

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

wobei die Verstandesebene auf die Anschauungsformen und die
Gegebenheit des sinnlichen Materials angewiesen ist. Der entschei-
dende Schritt besteht aber darin, »Objektivitit« — eine andere Be-
zeichnung fiir »Gegenstand« — als Korrelat jenes Subjektes gewon-
nen zu haben, das sich als das Allgemeine von Subjektivitit
iiberhaupt, also als das transzendentale Subjekt erweist. Objektivitit
kann es nur geben aufgrund der Tétigkeit des transzendentalen Sub-
jektes, die in nichts anderem als der »Synthesisleistung« besteht,
Synthesisleistung seiner selbst, was zugleich Gegenstandsbezug
(Objektivitit) als solchen bedeutet. Dieser Grundbezug — der Grund
und die Begriindung allen Bezugs — erweist sich zugleich als die Be-
dingungsform und Méglichkeit aller Erfahrung. Kants transzenden-
taler Hauptsatz lautet daher: »Die Bedingungen a priori einer mog-
lichen Erfahrung tberhaupt sind zugleich die Bedingungen der
Moglichkeit der Gegenstinde der Erfahrung.« (A 111) Kant ging es
also um die Klarung der Bedingungen der Moglichkeit von Erfah-
rung tberhaupt, jener Grundbedingung, die den Menschen allererst
als Menschen zum Vorschein kommen 1d83t, in seinen epistemologi-
schen, kognitiven, sensitiven, anthropologischen wie moralisch-sitt-
lichen Komponenten. Es ist bekanntlich die Aufgabe des gesamten
Kategorienfeldes einschliefSlich der »Grundsitze«, diese Bedingun-
gen anhand ihrer transzendentalen Analyse zu elaborieren.?

Ad 2) Der Gegenstandssetzung korrespondiert die »Einheit des
BewufStseins« (A 108), jener transzendentalen Apperzeption, deren
Leistung aller Erfahrung vorausliegt. Das Vermégen der Synthesis
beruht neben ihrer Kraft des Zusammenziehens des Mannigfaltigen
auf die jeweilig hoherstufige Einheitsform in der Leistung, ein »Au-
Berhalb« aller Erfahrung und allen Gegebenseins anzusetzen. Diese
»Ex-positiong, als die Bedingung aller Erscheinung, ist der notwen-
dige Gegenhalt des Bewuf3steins, ohne welchen Bewuf3tsein kein Be-
wufSt-sein sein konnte. Daher besteht die Leistung von BewufStsein
und Verstand in nichts anderem als in der »Vor-stellung«, welche
zugleich Vorstellung seiner selbst und Vorstellung von etwas ist.
»Das Ich denke, muf3 alle meine Vorstellungen begleiten konnen;
denn sonst wiirde etwas in mir vorgestellt, was gar nicht gedacht

2 Vgl. §10, »Von den reinen Verstandesbegriffen oder Kategorien, WA Bd. III, B 102 ff.;
»Transzendentale Deduktion (A)«, A 115ff; zum Zusammenhang von Apperzeption
und Kategorie siche »Transzendentale Dialektik, Von den Paralogismen«, WA Bd. IV,
A 402f.

76

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der neue Schritt der Philosophie

werden konnte, welches eben so viel heifst, als die Vorstellung wiirde
entweder unmdglich, oder wenigstens fiir mich nichts sein.«
(B 132£.)* Der transzendentalphilosophische Gesichtspunkt unter-
fingt demnach jede metaphysische Seinssetzung, indem er nach
deren Bedingungsstruktur fragt. Die bislang auf Kategorien und Ur-
teilsform zuriickgehende, weil sich bewihrt habende, logische Denk-
weise wird hinsichtlich ihrer Bedingungsebene erweitert, indem
Kant nach den Moglichkeiten von Urteilen iiberhaupt fragt. Die Fra-
ge, »wie denn synthetische Urteile a priori moglich sein sollen« (Prol.
§5), benennt daher das eigentliche Hauptanliegen transzendentaler
Fragestellung. Es geht hierin um die Bedingungsstruktur von Subjekt
und Objekt, wobei als grundlegende Erkenntnisfunktion das Urteil
beibehalten wird. Die Grundstruktur des Urteils trdgt sich in aller
Erkenntnis und allem Denken durch.# Das oft zitierte, das Verhaltnis
von Vernunft und Natur reprisentierende Bild des »bestallten Rich-
ters, der die Zeugen nétigt, auf die Fragen zu antworten, die er ihnen
vorlegt« (B XIII), ist nicht zufillig von Kant gewahlt, soll es doch die
grundsitzliche Urteilsstruktur, die schon dem naturwissenschaftli-
chen Paradigma von Hypothese und Experiment zugrunde liegt, fiir
jeglichen Belang der Vernunft geltend machen. Gleichwohl, genau
dieser Grundvoraussetzung wird sich die spéter auf den Plan tretende
Phianomenologie kritisch zuwenden, indem sie wiederum die Bedin-
gungsstruktur dieser Axiomatik untersucht.’

3 »Nicht dadurch, daf8 ich blof3 denke, erkenne ich irgendein Objekt, sondern nur da-
durch, daf8 ich eine gegebene Anschauung in Absicht auf die Einheit des Bewuf3tseins,
darin alles Denken besteht, bestimme, kann ich irgend einen Gegenstand erkennen.« (B
407) Vgl. auch B 126 ff.

*+ Ich verweise auf die augenscheinliche Analogsetzung von Urteilstafel (vgl. B 95) und
Kategorientafel (vgl. B 106), die gewissermaflen Kants schematischen Ausgangspunkt
bildet.

5 Vgl. Husserls von L. Landgrebe redigierte und herausgegebene Schrift »Erfahrung
und Urteil« (61986), worin ja versucht wird, iiber die bloe Geltungsinstanz der Logik
hinaus eine »Genealogie der Logik« zu exponieren. Husserl wird wie selbstverstiandlich
von einer »transzendentalen Erfahrung« sprechen, worauf sich wiederum die Arbeiten
von Fink und Merleau-Ponty beziehen werden. Heidegger wird in seiner Kantrezeption
vor allem auf jene mit dem Urteilsbegriff einhergehende »Seinsthese« Bezug nehmen,
die im »Dingbegriff« kulminiert. (Vgl. Heidegger 1987) Die dortigen Ausfithrungen zu
den »Grundsitzenc, die Heidegger bekanntlich als den »entscheidenden Schritt im Gan-
zen der Aufgabe der Kritik der reinen Vernunft« (ebd., 99) angesehen hatte und die die
Kategorien gewissermafSen unterlagern, konnen geradezu als Nahtstellen zwischen Er-
fahrung auf der einen und Urteil auf der anderen Seite gelesen werden. »Das >System
aller Grundsiitze des reinen Verstandes« ist nichts anderes als der Aufrif8 des Wesens und

77

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

Einheitsstiftung des BewufStseins und Gegenstandssetzung der
Welt, beide besagen ein und dasselbe, bilden eine gemeinsame Struk-
tur. Der Begriff »Welt« taucht hier aber erstmals in seiner transzen-
dentalen Notwendigkeit auf, insofern mit ihm die Totalitit und die
Allheit aller moglichen Erscheinung und Gegenstinde Thema wer-
den konnen, ohne selber Gegenstand der Erfahrung zu sein. (Vgl. B
435£) Der Weltbegriff fungiert nunmehr als Idee, als »kosmologi-
sche Idee«, weshalb er in den Zustindigkeitsbereich der Vernunft
fillt. Diese steht fiir das Unbedingte und Unendliche ein, die fiir den
Weltbegriff reserviert sind, der auf dieser Ebene wiederum als »Sy-
stem« in seinem exakt wissenschaftlichen Sinn hervortritt. Erst
durch die Grundleistung dieser weltbildenden Vernunft vermag der
Verstand zu erkennen, insofern immer nur innerhalb der Welt, d. h.
etwas erkannt werden kann.

Diesem naturwissenschaftlich grundierten Vernunft- und Welt-
begriff, der die Welt im ganzen in ein funktionalistisches und rela-
tionales Gesamtgefiige tiberfiihrt, in dem es keine letzten Entititen
oder Substanzen mehr gibt, wird auf der anderen Seite ein Vernunft-
und Weltbegriff antworten, der das gesamte Feld der Freiheit gleich-
sam als Gegeninstanz zum Bereich der Notwendigkeit hervortreten
laBt. Der Bereich der Freiheit benennt aber nichts anderes als den
Bereich der Metaphysik, der jetzt gleichsam als notwendiges Residu-
um aus der Selbstklirung, und wenn man so will, Selbstreinigung
von Vernunft und Verstand hervorspringt. Diese »regulative Idee«
der Freiheit vermag einen transzendentalen Weltbegriff zum Vor-
schein kommen zu lassen, der als intelligible Welt in die ethischen
Dimensionen von Sittengesetz und moralischer Handlung miindet.
Daf3 diese schlechterdings nur unter den Kriterien des Postulats auf-
treten konnen, liegt, folgt man der Kantischen Gedankenfithrung,
auf der Hand und 13t zugleich den Aufgabenbereich der praktischen
Philosophie offenkundig werden. (Vgl. B 593 1))

Die Selbstklarung transzendentalphilosophischen Denkens
stellt also keineswegs das Ende der Metaphysik dar, im Gegenteil,

des Wesensbaues der Erfahrung.« (Ebd., 98); vgl. ebenso Heidegger 1978, 439-473;
ders., Kant und das Problem der Metaphysik (GA 3). Heideggers Schritt in die existen-
tiale Ontologie besteht gerade darin zu zeigen, daf8 das Feld der Kategorien selber nicht
eine fundierende, sondern abgeleitete Schicht des Denkens darstellt. Schon die Einlei-
tungskapitel von »Sein und Zeit« (Heidegger 1979 bze. GA 2) laufen auf diese Differenz
von Kategorialitit und Existenzialitit hinaus, die so dann im ersten Kapitel der Abhand-
lung (§9) eigens zur Sprache kommt.

78

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der neue Schritt der Philosophie

durch die Unterscheidungskriterien, wie sie die »Kritiken« Kants an
die Hand geben, wird erst klar, dafS beide Bereiche, Notwendigkeits-
und Freiheitsbereich, gerade dadurch dafl jeder aus seinem eigenen
Bereich heraus Erhellung findet, zusammen das Wesen Mensch aus-
machen. Der Mensch stellt sich so dar als das »Doppelwesen«, in dem
Natur- und Freiheitsgesetze zugleich auftreten. Erst die Berticksich-
tigung beider Bereiche, die, wie die Antinomienlehre zeigt, im Grun-
de nicht aufeinander zuriickfithrbar sind, macht den Menschen zum
Menschen, auch und vor allem hinsichtlich seines humanen Selbst-
verstindnisses. Theoretische Erkenntnis und moralisch-sittliche Pra-
xis machen den Menschen zu einem menschlichen Wesen. Gemein-
sam ist beiden Bereichen aber die oben skizzierte Grundstruktur von
Einheitsstiftung und Gegenstandssetzung. Fiir den Notwendigkeits-
bereich der Wissenschaftswelt bekundet sich dies darin, daf8 unter der
Voraussetzung der Phianomenalitit der Natur das Gegenstandskrite-
rium als Gegenstand der Sinne und des Verstandes fiir die Erfahrung
fungiert. Fiir den Freiheitsbereich der moralisch-sittlichen Welt, die
als blof3 gedachte unter die Maximenstruktur der Postulate gestellt
ist, »erscheint« das Gegenstandskriterium als die Substanzialitit der
Vernunft.6 Im Unterschied zu den einzelwissenschaftlichen For-
schungsparadigmen, die stets nach »richtig« oder »falsch«, nach »zu-
treffend« oder »nicht zutreffend«, nach »Effektivitit« oder »Ineffik-
tivitit« usf. fragen und also ihren Forschungsgegenstand als
Gegenstand stets schon haben und voraussetzen, geht es dem tran-
szendentalen Bestreben Kants um die Bedingungen, Voraussetzun-
gen und Maoglichkeiten von Gegenstandsbezug iiberhaupt. Es geht
um nicht weniger als um die Frage, ob und wie es eine objektive und
wahre Beziehung auf Gegenstinde geben konne, also um die grund-
sitzliche Frage nach der Wahrheit aller Gegenstandserkenntnis in
ihrer notwendigen und allgemein verbindlichen Denkméglichkeit.
Der »Gegenstand als solcher« wird von Kant nicht in Frage gestellt,
insofern dieser mit der Anwendung der Kategorien- und Urteils-
struktur implizit schon mitgesetzt ist. Kant iibernimmt bekanntlich

¢ »Ich habe aus der Kritik der reinen Vernunft gelernet, daf} Philosophie nicht etwa eine
Wissenschaft der Vorstellungen, Begriffe und Ideen, oder eine Wissenschaft aller Wis-
senschaften, oder sonst etwas dhnliches sei; sondern eine Wissenschaft des Menschen,
seines Vorstellens, Denkens und Handelns; — sie soll den Menschen nach all seinen
Bestandteilen darstellen, wie er ist und sein soll, d. h., sowohl nach seinen Naturbestim-
mungen, als auch nach seinem Moralitits- und Freiheitsverhiltnis.« (Kant, Der Streit
der Fakultiten, WA Bd. XI, A 115)

79

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

— etwas modifiziert — die auf Aristoteles zuriickreichende Kategori-
entafel, aber er untersucht sie auf ihre transzendentalen Bedingungs-
strukturen. Er nimmt also einerseits die philosophische Tradition auf,
iibernimmt sie aber nicht einfach, sondern stellt sie auf eine neue
Stufe ihrer selbst, was soviel heifst, daf3 er die bisherigen Begriin-
dungsleistungen auf ihre tieferliegenden Selbstbegriindungen hin
offnet; ein Beispiel fiir seriose Philosophie, jenseits von unkritisch
adaptierter Schulphilosophie und sich véllig frei wihnenden, unge-
schichtlich bleibenden Entwiirfen.”

Kant ist nicht der »Zertriimmerer der Metaphysike, als der er
betrachtet wurde, im Gegenteil, er gibt der Metaphysik das zurtick,
was der Metaphysik ist, indem diese als »Reich der Freiheit« vom
»Reich der Notwendigkeit« unterschieden wird und also tiberhaupt
erst »befreit« wird. Andererseits aber bleiben Fragen offen, wie etwa
diejenige, ob der Erfahrungsbegriff, da auf naturgesetzliche Kausali-
tit und Kategorialitit eingeschrinkt, iiberhaupt den Kriterien
menschlicher Erfahrung gerecht wird. Was hiefSe etwa religiose Er-
fahrung, die keineswegs im Denken einer Idee aufgeht? Oder, wie ist
es um die leibliche Erfahrung bestellt, wenn sie allein unter die kau-
salen Bedingungskriterien des Notwendigkeitszusammenhangs
falle? Pointiert gefragt: Widersprechen sich Freiheit (Metaphysik)
und Erfahrung, wie Kant vermutete?

Das Erinnern kantischer Essentials soll zunachst auf zwei grund-
sitzliche Aspekte aufmerksam machen: 1) Die kantische Philosophie
gilt gegenwirtig grosso modo als die Grundlage philosophischer
Denkbemiihungen, ganz gleich, welcher philosophischen Tradition
oder Schule man sich zurechnet. Dies trifft fiir erkenntnistheoreti-
sche und -kritische Befunde ebenso zu wie fiir moralphilosophische
und ethische Intentionen, ja die Kantischen »Ergebnisse« scheinen
mehr oder weniger in der politischen, gesellschaftlichen und recht-
lichen Praxis angekommen zu sein. Hinter die mit Kant eréffneten
Grundlagen kann sozusagen nicht mehr zuriickgegangen werden,
was wiederum nicht heiflt, dal man nicht dariiber hinausgehen miis-
se. »Kant«, ein Grundpfeiler fiir den Briickenbau interkulturellen

7 Mir geht es hier um bestimmte, fiir das interkulturelle Denken wichtige Aspekte,
keineswegs um eine umfassende Darstellung der Kantischen Philosophie. So wiire etwa
iiber den Zusammenhang der drei Kritiken Wichtiges zu sagen, auch dariiber, daf§ und
wie Kant in der Urteilskraft die Klammer zwischen theoretischer und praktischer Phi-
losophie sieht. (Kant, Kritik der Urteilskraft, WA Bd. X, B LIV ff.)

80

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der neue Schritt der Philosophie

Denkens, nicht aber die Planche aller philosophischen Denkbemii-
hungen. 2) Ein solch weiterfithrender Schritt, der natiirlich schon
von der nachkantischen Philosophie bis zur Gegenwartsphilosophie
in vielen kleinen Schritten vorbereitet ist, sieht sich offenen Fragen
gegeniiber, die fiir ein interkulturelles Denken unabdingbar zu wer-
den scheinen, die aber fiir Kant noch die unhintergehbaren Grund-
voraussetzungen allen Denkens bildeten: Zum einen das ungebro-
chene einheitsstiftende Moment des Bewuf3tseins, das alle Differenz
letztlich als zu iiberwindende ansieht.® Zum anderen das damit ver-
bundene Grundverstindnis von Subjekt und Ich mit ihren Gegensei-
ten Objekt und Welt, das sich bei ndherer Analyse hinsichtlich seiner
Prinzipialitit vermutlich nicht durchhalten la3t.

1.2 Die Unterscheidung zwischen Dingwissen und Weltwissen

Die transzendentalphilosophische Konzeption Kants besticht vor al-
lem darin, daf3 sie die vormals sich widersprechenden Philosophien
von Rationalismus auf der einen und Empirismus resp. Sensualismus
auf der anderen Seite so zusammenfiihrte, daf3 sie sich in ihrer ge-
genseitigen Bedingungsstruktur, also auf einer neuen Stufe ihrer
selbst, erkennen konnten.? Hinter Kant kann man schlechterdings
nicht mehr zuriickgehen, will man nicht in iltere Aporien und Ein-
seitigkeiten zuriickfallen. Mit der transzendentalen Engfithrung
tauchte aber zugleich auch eine neue Schwierigkeit auf, die nur zu
losen war durch eine dimensionale Unterscheidung, wie sie in der
transzendentalen Differenz von Dingwissen und Weltwissen zum
Vorschein kommt. Ich will diese Differenz auf zwei Aspekte fokus-
sieren:

8 Fiir Hegel stellt sich dies im Ergebnis nicht wirklich anders dar, arbeitet doch auch der
Widerspruch an seiner eigenen Uberwindung und Befriedung.

9 »Mit einem Worte: Leibniz intellektuierte die Erscheinungen, so wie Locke die Ver-
standesbegriffe nach seinem System der Noogonie (wenn es mir erlaubt ist, mich dieser
Ausdriicke zu bedienen) insgesamt sensifiziert, d.1i. fiir nichts, als empirische, oder abge-
sonderte Reflexionsbegriffe ausgegeben hatte. Anstatt im Verstande und der Sinnlich-
keit zwei ganz verschiedene Quellen von Vorstellungen zu suchen, die aber nur in Ver-
kniipfung objektivgiiltig von Dingen urteilen konnten, hielt sich ein jeder dieser grofSen
Minner nur an eine von beiden, die sich ihrer Meinung nach unmittelbar auf Dinge an
sich selbst bezdge, indessen daf8 die andere nichts tat, als die Vorstellungen der ersteren
zu verwirren oder zu ordnen.« (Kant, KrV, WA Bd. I, B 327)

81

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

1) Der Weltbegriff streift im Grunde jegliche Dingkategorie ab,
was erst ersichtlich wird aufgrund der Abhebung von binnenwelt-
licher Gegebenheit und dem Begriff der Welt als einem Weltganzen
in seiner Unendlichkeit und Unbedingtheit. Es gibt gute Griinde zu
behaupten, hierin Kants Hauptanliegen zu sehen. Schon die friithen
programmatischen Schriften, insbesondere »De mundi sensibilis at-
que intelligibilis forma et principiis«'°, scheinen dem einzigen Ver-
such zu gelten, zeigen zu konnen, was »Welt« nicht sein kann. Dem
metaphysischen Weltbegriff wird der transzendentale entgegen-
gestellt, was erlaubt, entgegen dem »transzendentalen Schein« auf
die Differenz der Welt als Phaenomena (Erscheinung, Zeit/Raum)
und als Noumena (Idee) zu verweisen. Allerdings scheint dieser den-
kerische und sachliche Gewinn mit einer neuerlichen Problematik
erkauft. Diese hat sich in die bis heute anhaltende, ja verschirft ha-
bende Problemstellung ausgeweitet und darin geradezu zementiert,
wonach der Mensch einerseits nach Systemkriterien (Notwendig-
keitszusammenhang, physische und physikalische Bedingungen)
und andererseits nach Substanzkriterien (Freiheitszusammenhang,
moralische und sittliche Bedingungen) zu beurteilen ist. Aus dem
»Doppelwesen« Mensch wird so unter der Hand eine Art Wider-
spruchsfigur, da von jeder der beiden Seiten aus der Mensch als gan-
zer und das jeweils zugehorige Weltverstandnis anders aussehen und
die Frage ihrer Vermittlung nicht zu l6sen ist. Dem Doppelwesen
Mensch entspricht ein Dualismus der Welten, den es auszuhalten
gilt. Eugen Fink, der in seiner Spatphilosophie gerade im Hinblick
auf das »Weltproblem« sehr stark Bezug auf Kant nimmt, sieht dies
dhnlich: »Kant denkt zum erstem Male ausdriicklich die Welt als den
allbefangenden Horizont des Seienden und seiner Auslegung. Das
Seiende hat tiber alle ihm eigenen Bestimmungen hinaus den grund-
sitzlichen Charakter von Binnenweltlichem. Diese Binnenweltlich-
keit ist etwas, was die traditionelle Metaphysik vergifit, sie ist des-
wegen unkritisch, >dogmatisch«. Sie handelt schlechthin und direkt
vom Seienden. Sie behandelt es, als ob es >weltlos< wire; Welt wird
hochstens dazu-gedacht, eben als die Summe oder der vorhandene
Rahmen; aber die Weltzugehorigkeit bestimmt nicht das Seiende in
seinem Sein. Die Ontologie der vorkantischen Metaphysik ist >kos-
mologisch« [meint hier >welthaft, G. S.] indifferent. Kant aber zeigt,

10 Kant, WA. Bd. V, 7-107, insbes. 1. Absch. »Vom Weltbegriff iiberhaupt« (ebd. 12—
27); siehe hierzu auch die »Prolegomena« (ebd., 109-264).

82

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der neue Schritt der Philosophie

daf3 alles Seiende, von dem wir als endliche Wesen wissen, iiber allen
Eigengehalt hinaus grundsitzlich bestimmt ist durch den Charakter
der Weltzugehorigkeit. Die Kosmologie tiberholt kritisch die Onto-
logie. Allerdings geschieht dies bei Kant so, daf3 das >Seiende« als
>Erscheinung« und die Erscheinung im Riickbezug zum endlichen
Subjekt interpretiert wird. Welt als die Dimension des Seienden be-
trifft nur Erscheinungen, nicht Dinge an sich. (...) Der >Ort« der Welt
ist das ideenhafte Vorstellen der endlichen reinen Vernunft. Diese
Losung aus dem >Lehrbegriff des transcendentalen Idealismus«< be-
zeichneten wir als unannehmbar. Sie erschien uns als eine Ausflucht,
mehr eine Verlegenheit als eine wirkliche Bewiltigung des Problems.
Mit der Subjektivierung wird Kant alle Schwierigkeiten los, aber
auch die schwierige Sache selbst. Das All des Seienden ist nur noch
eine >regulative Ideec.«!! Die transzendentale Differenz, so wire zu
resiimieren, macht auf den grundsitzlichen Unterschied von »Ding«
und »Welt« aufmerksam, 6ffnet dadurch aber noch nicht Sinn und
Bedeutung dessen, was »Welt« heiflen kann, und was diese vor allem
als »Phdnomen« zeigen konnte. Dies hingt damit zusammen, daf3
Kant das Weltproblem nur auf die Subjektseite verschiebt, wodurch
es pradikativ und, man mag es wenden wie man will, »dinghafte,
vorstellbar und aussagbar bleibt. Genau dies aber hatte Kant ja kri-
tisch unterlaufen wollen. Die bestindige Grundtendenz der Versub-
stanzialisierung und Verdinglichung hatte ja jegliche Metaphysik
tiber Jahrhunderte hinweg an der Sichtung und Ausarbeitung ihrer
eigenen Phinomenologie gehindert. Der Weltbegriff bietet hierfiir
das weithin sichtbare Zeugnis und an ihm hat sich diese Grundpro-
blematik denn auch entziindet."

11 E. Fink 1990, 185. Fink, so scheint mir, ist bislang, jedenfalls im Verhiltnis zu Husserl
und Heidegger, in der philosophischen und phanomenologischen Forschung unterrepri-
sentiert geblieben. Dies erstaunt einerseits, besagt aber vermutlich andererseits, dafl
man iiber den systematisch-methodischen Fragestellungen hinaus »die Sache selbst«,
sprich die Erhellung der Phinomene vergessen, oder jedenfalls vernachldssigt hat. Bei-
des ist ja in der Tat nicht voneinander zu trennen. Fink, darauf miifite nicht eigens
hingewiesen werden, ist ein genuiner Phdnomenologe, der stets beide Seiten, die kon-
krete Anschauung und Erfahrung und den jeweils entsprechenden methodischen Zu-
gang, im Auge behilt. Ich verweise nur auf die beiden Schriften »Spiel als Weltsymbol«
(1960) und »Grundphénomene des menschlichen Daseins« (1979). Weiter unten bin ich
im Zusammenhang der Thematik von >Welt« und >Grundphénomen« niher darauf ein-
gegangen.

12 Mit Cusanus, dem wohl entscheidenden philosophischen Initiator des Schrittes in die
Neuzeit, erfihrt der Weltbegriff in der Tat eine Renaissance, allerdings jetzt unter den

83

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

2) Ebenso wire mit Kant auf die Differenz von Schulbegriff und
Weltbegriff hinzuweisen, die im Grunde das Selbstverstindnis von
Philosophie anspricht. Ohne auf Kants Bestimmungen hierzu naher
einzugehen,?® zieht die Nichtbeachtung dieser Differenz doch weit-
reichende Konsequenzen nach sich. » Weltbegriff heifst hier derjeni-
ge, der das betrifft, was jedermann notwendig interessiert; mithin
bestimme ich die Absicht einer Wissenschaft nach Schulbegriffen,
wenn sie nur als eine von den Geschicklichkeiten zu gewissen belie-
bigen Zwecken angesehen wird.« (KrV, B 868) Nun, das was inter-
essiert, meint nicht die »Philosophie (...) als das System der philoso-
phischen Erkenntnisse oder der Vernunfterkenntnisse aus Begriffen.
Das ist der Schulbegriff von dieser Wissenschaft.« (Logik, A 23) Son-
dern: »Nach dem Weltbegriffe ist sie [die Philosophie] die Wissen-
schaft von den letzten Zwecken der menschlichen Vernunft. Dieser
hohe Begriff gibt der Philosophie Wiirde, d.i. einen absoluten Wert.
Und wirklich ist sie es auch, die allein nur innern Wert hat, und allen
andern Erkenntnissen erst einen Wert gibt.« (Ebd.) Ich verstehe diese
Kantische Unterscheidung auch als einen Fingerzeig fiir das Selbst-
verstindnis von Philosophie und Forschung iiberhaupt. Diese tritt
nach Kant bspw. auch in der Unterscheidung von »cognitio ex datis«
(historische Erkenntnis) und »cognitio ex principiis (rationale Er-
kenntnis) auf, was zu erwdhnen nicht unerheblich ist, da gerade im
interkulturellen Diskurs diese dimensionale Unterscheidung meist
kaum Beachtung findet. Ich zitiere hierzu die eindrucksvolle Passage
aus Kants Transzendentaler Methodenlehre, mit der zugleich die
grundsatzliche Differenz zwischen philosophischer und philologi-
scher Erkenntnis deutlich wird. »Wenn ich von allem Inhalte der Er-
kenntnis, objektiv betrachtet, abstrahiere, so ist alles Erkenntnis, sub-
jektiv, entweder historisch oder rational. Die historische Erkenntnis
ist cognitio ex datis, die rationale aber cognitio ex principiis. (...)
(D)as nachbildende Vermogen [Kant meint hier die historische resp.
philologische Erkenntnis, G. S.] ist nicht das erzeugende, d.i. das Er-
kenntnis entsprang bei ihm [dem Menschen] nicht aus Vernunft,

Bedingungen einer véllig neuen Ontologie. Sein »mediante universo« ist nurmehr un-
ter funktionalem und relationalem Gesichtspunkt zu verstehen, will man sich nicht in
denkerische Ungereimtheiten und Aporien verstricken. Bei Descartes scheint er wieder-
um als »Ding« Bestand haben zu konnen, als res extensa, die der res cogitans gegen-
tibersteht. Hier beginnt das sog. Subjekt-Objekt-Schema, das schliefSlich von Kant —
endgiiltig, so scheint es — aus seiner dinglichen Denkstruktur befreit wird.

3 Siehe KrV, B 867 ff. sowie Logik, WA Bd. VI, Einleitung, A 20ff.

84

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der neue Schritt der Philosophie

und, ob es gleich, objektiv, allerdings ein Vernunfterkenntnis war, so
ist es doch, subjektiv, blof3 historisch. Er hat gut gefaf$t und behalten,
d.i. gelernet, und ist ein Gipsabdruck von einem lebenden Men-
schen.« (KrV, B 863f.) Was hier anklingt ist nicht weniger als die
dimensionale Unterscheidung zwischen einem Denken, das aus der
Sache spricht, ergo philosophiert, und einem Denken, das iiber die
Sache spricht, ergo mit tibernommenen philosophischen Begrifflich-
keiten hantiert. Man kann, so die Lehre, nur philosophierend lernen
und erfassen, was Philosophie heifit. (Vgl. KrV, B 866)

Daf3 es hier gleichwohl nie ein Ende geben kann, auch nicht —
dies wire gegen Kant einzuwenden — beziiglich der apriorischen
Strukturen, hat der Ansatz der Phinomenologie zu zeigen versucht,
der bestimmte Voraussetzungen und also Adaptionen Kants auf ihre
vorausliegenden Konstitutionsbedingungen hin befragt. So ist es bei-
spielsweise eine durchaus offene Frage, inwieweit Kant selber die
weiterfithrenden Konsequenzen seiner transzendentalen Unterschei-
dung zwischen Dingwissen und Weltwissen deutlich geworden wa-
ren. H. Rombach hat hier auf »Uberschneidungen« zwischen dem
Erscheinungsfeld der »Phinomene« und dem Substanzfeld der » Ver-
nunft« aufmerksam gemacht, die Kant schon als einen frithen, an-
satzweisen »Strukturdenker« ausweisen.'* Kant blieb indes bei einer
Art »Phidnomenologie der Natur« stehen, wiewohl seine denkeri-
schen Intentionen durchaus auf weiterfiihrende Phinomenbereiche
wie etwa jene kultureller, sozialer, geschichtlicher, kiinstlerischer
und noch anderer Welten vorweisen.™

1.3 Kritizismus

Jede veritable Philosophie zeichnet sich dadurch aus, dafi jede ihrer
Bestimmungsgréflen aus dem Ganzen ihrer Systematik spricht. Jeder
Einzelpunkt steht somit in einer methodischen und sachlichen Ent-
sprechung zu allen anderen. Was ihn im einzelnen unterscheidet, ist
das jeweils Spezifische, gewissermaflen eine bestimmte Anfrage an
das Gesamtsystem, wodurch dieses wiederum analysiert und expli-

14 Vgl. H. Rombach 1981, Bd. 2, 444—468.

15 Ich erinnere nur an Diltheys Konzept einer »Kritik der historischen Vernunft«, an
kulturphilosophische Erweiterungen seitens des Neukantianismus wie an die Klassiker
der philosophischen Anthropologie. Alle nahmen sie ihren Ausgangspunkt bei Kant!

85

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

ziert wird. Dieses Kriterium hat kaum eine Philosophie so stringent
eingeldst wie die Kantische. Hauptmerkmal ist ihr innerer wie dufSe-
rer Kritizismus. »Kritik« in diesem Sinne bedeutet stets Selbstkritik
der Vernunft, also dessen, wer oder was da kritisiert. Nach innen hin
sorgt sie fiir Unterscheidungen und Differenzierungen, indem sie
den Bedingungen ihrer eigenen Moglichkeiten nachgehend ihre
wahren Leistungen und Vermaégen freilegt. Theoretische und prakti-
sche Vernunft sehen sich ebenso wie die Urteilskraft ihrer wirklichen
Leistungsmoglichkeiten zugefiithrt, was sie zugleich hinsichtlich
ihrer Grenzen bestimmt. Nach auflen hin fordert die Vernunft Ein-
sichten ein, indem sie auf Argumente und Anspriiche, Systematik
und HorizonterschlieBung setzt. Die Selbstkritik der Vernunft, wie
man die »Kritik der Vernunft« auch nennen konnte, hat eine doppel-
te Funktion: sie hat Geltungs- und zugleich Aufweischarakter.
Einschneidender aber als die Bereichszuordnungen erweist sich
die Unterscheidung von Freiheit, d. h. InnenverfafSstheit und Notwen-
digkeit, d.h. Aulenverfafitheit. Beider Gesetzmafligkeiten sind nicht
ineinander {iiberfithrbar, sind weder voneinander ableitbar, machen
aber doch gemeinsam das Vernunftwesen Mensch aus. Die Vernunft
operiert gewissermafSen auf verschiedenen Dimensionen, die in einer
inneren, nicht aufzulosenden Dialektik stehen, die es aber gleichwohl
aufrecht zu erhalten gilt. Der Kritizismus besagt demnach horizon-
tale, bereichsspezifische Unterscheidung und er besagt vertikale, di-
mensionale Unterscheidung. Dies wird besonders augenfillig in der
eigentiimlichen »Mittellage« des Kritizismus zwischen Dogmatis-
mus auf der einen und Skeptizismus auf der anderen Seite. Diese
auf Pascal'é zuriickgehende Unterscheidung grundiert noch einmal

16 Pascal unterscheidet drei Grundordnungen, die sich nicht ineinander {iberfiihren las-
sen. Der Alltiglichkeit steht die Wissenschaft ebenso diametral gegeniiber wie diese der
Ordnung des Glaubens. Jede hat, so Pascal, ihre eigenen Griinde. Eine jede Ordnung
wird wiederum durch eine Mittellage (médiocrité), welche die beiden Extrempunkte in
ihrer gegenseitigen Abhingigkeit erweist, in der Schwebe gehalten. Das zunichst aus
der Wissenschaftsordnung eruierte Theorem (vgl. B. Pascal 1978, 41-50), wonach die
»Hypothese« als die wahre Wissenschaftlichkeit die Mittellage zwischen »Dogmatis-
mus« und »Skeptizismus« bildet, findet sich Pascal gemif3 ebenso in der Alltagsordnung
als »Gelassenheit«, die zwischen »Borniertheit« und dem »honnéte homme« vermittelt,
wie in der Glaubensordnung, in der die »Frommigkeit« den wahren Glauben zwischen
»Aberglauben« und »Vernunftreligion« markiert. — Pascal war vermutlich der erste
Denker, der mit grofSer Entschiedenheit die »dimensionale Differenz« zwischen »Ord-
nungen« und »Regionen« aufzeigte und gegen jede Vereinnahmung seitens einer be-
stimmten Ordnung argumentierte. Mag sein, daf3 genau dieses Auge fiir Differenz und

86

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der neue Schritt der Philosophie

den Denkschritt des transzendentalen BewufStseins. Der Dogmatis-
mus beruht auf der Annahme einer allem zugrunde liegenden Wahr-
heit, die unumstof3lich sein muf3, wenn sie denn als Wahrheit Gel-
tung haben soll, auch und gerade dann, wenn gegen diese opponiert
wird. Insofern ist er vollkommen im Recht. Aber er identifiziert die
Wahrheit stets mit einem bestimmten Wahrheitsgehalt, was ihn, wie
man in Anlehnung an Husserls Wahrnehmungs- und Realititsglau-
ben sagen konnte, einem bestimmten » Wahrheitsglauben« aufsitzen
l&Bt. Nun, der Dogmatismus ist sozusagen immer schon in jedem
Erkenntnisvorgang titig, insofern dieser nach Wahrheit strebt, er
wird aber in dem Maf3e »dogmatisch«, in dem er diese Voraussetzung
ungepriift iibernimmt. Erscheinungsweisen dieses Vorgangs gibt es
auf allen Gebieten, sie reichen von Rechthaberei iiber Borniertheit
bis hin zum Fundamentalismus. Gerade letzterer wiegt besonders
schwer, da seine Bezugsgrofien vor allem in den umspannenden Fel-
dern der Religionen liegen, die den Einzelnen weit iibersteigen. Der
Fundamentalismus macht sozusagen mit der Wahrheit ernst, bier-
ernst, und dies in einer Weise, dafi er dariiber nicht zu streiten gewillt
ist. Was auf dem Spiele steht, ist fiir ihn die Wahrheit, und diese ist
nicht einmal mit dem eigenen Tod zu bezahlen. Der auf den Dogma-
tismus antwortende Skeptizismus erfaf3t schliefSlich dessen Naivitt,
indem er auf das grundsitzliche Entzogensein jeglicher Wahrheit
aufmerksam macht. Jede Wahrheitsthese ist immer einem grund-
sitzlichen Zweifel zu unterziehen, ja der Zweifel gehort zur Grund-
ausstattung des Skeptikers. Jede These ist stets von einer anderen zu

Unterscheidung dafiir verantwortlich zeichnet, daf8 Pascal nicht zur ersten Phalanx der
westlichen Denkgeschichte gezihlt wird, die ja durchgehend das Einheitsdenken iiber
den Differenzgedanken stellt. (Zu diesen denkerischen Grundlagen und dem geschicht-
lichen Ort des Pascal’schen Denkens vgl. H. Rombach 1981, Bd. 2, 99-297)

Gewif3, Pascal kennt noch nicht jene »kritizistische Note« der Vernunft, wie sie
Kant vorschwebt; sein Programm galt zudem einem anders gelagerten Grundinteresse,
das ja im Unterschied zu Kant die Religion nicht innerhalb der Grenzen der Vernunft,
sondern tiber die »Vernunftreligion« hinausgehend ansetzt. Stellt sich fiir Pascal der
Offenbarungsglaube des Christentums als das allumfassende Prinzip, auch betreffs der
Wissenschaft und der Vernunft, dar (vgl. das bekannte »Mémorial«; Pascal, Pensées
1978, 2481.)), so iibernimmt bei Kant diese Stelle die » Vernunftreligion«. »(U)nd dieser
Vernunftglaube ist es auch, der jedem anderen Glauben, ja jeder Offenbarung, zum
Grunde gelegt werden muf8.« (Kant, Was heif3t: Sich im Denken orientieren?, WA Bd.
V, A 320f.) Man mag iiber die Vorgeordnetheit des jeweiligen Grundprinzips streiten,
die strukturellen Verwandtschaften beider Denker sind in vielen Bereichen (dimensio-
nale Differenz, Endlichkeit, u.a. ) unverkennbar.

87

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

relativieren, gerade auch dann, wenn eine jede gute Griinde fiir sich
anzugeben weif3. Dem Skeptizismus ist sozusagen nichts heilig, aber
dies aus wissenschaftlicher und erkenntnistheoretischer Notwendig-
keit. Alles konnte auch immer anders sein. Thm eignet die Einsicht in
die grundsitzliche Vorldufigkeit und Hypothetik aller Erkenntnis, so
dafl ihm alle Wahrheit als blof gegebene und iibernommene nichts
ist. Darin hat er ebenfalls vollig Recht. Was ihn aber schliefSlich doch
als die blof3e Kehrseite zum Dogmatismus entlarvt, ist eine umge-
kehrte Identifizierung. Die grundsitzlich entzogene Wahrheit wird
selber zur »Wahrheit« stilisiert. Daf8 es keine Wahrheit gibt, ist seine
Wahrheit. Der dogmatischen Borniertheit begegnet — nahezu auf
Augenhohe — die skeptische Aufgeklartheit, an die Stelle des Reali-
titsglaubens tritt eine Art virtueller Dominanz, dem Absolutismus
antwortet der Relativismus, der Fundamentalismus sieht sich durch
die postmoderne Attitiide des »anything goes« herausgefordert.
Gleichviel, der Skeptizismus hat ebenfalls einen Anspruch auf Wahr-
heit, ersichtlich schon in der Grundbedingung seiner Skepsis, die
ohne »Wahrheit« ihren skeptischen Movens verlieren wiirde. Worin
er sich vom Dogmatismus vornehmlich unterscheidet, ist seine Ein-
sicht in die Notwendigkeit, alles Gegebene und Fiirwahrgehaltene
einer steten Priifung auf dessen Griinde und Geltungen zu unter-
ziehen.

Weder der Dogmatismus noch der Skeptizismus kinnen befrie-
digen. Beide Positionen stellen Vereinseitigungen und Verkiirzungen
der Wahrheitsfrage dar, von der sie zehren. Der Kritizismus nun als
die Mittellage von beiden sorgt zum einen fiir die notwendigen Un-
terscheidungen und zum anderen lst er die Blockadestellung beider
Widersacher. Seine Aktualitit im Umgang mit Selbstverabsolutie-
rungen, Dogmatismen und Fundamentalismen, wie sie weltweit in
kulturellen, religiosen, ethnischen und nationalen Streitigkeiten
iiberhand nehmen, liegt ebenso auf der Hand wie sein Einfordern
von Wahrheitsanspriichen dieser Bereiche gegeniiber relativieren-
den, zu Vermischung und Nivellierung neigenden Positionen. Der
Fundamentalismus entpuppt sich als die Kehrseite eines die Grenzen
und Unterschiede einebnenden Globalismus. Diese Lehre wire schon
mit Kants Konzept einer »kritischen Vernunft« zu ziehen.'” Inwie-

17 Kant zieht bekanntlich die »skeptische Methode« dem »dogmatischen Schlummer«
vor, insofern erstere fiir eine »sorgfaltigere Priifung« ansonsten ungepriift bleibender
Voraussetzung einsteht. Sie fiihrt die »Schranken« vor Augen, allerdings vermag sie

88

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der neue Schritt der Philosophie

weit dieser Kritizismus selber noch »kritisch« zu unterlaufen sein
wird, werden die weiteren Ausfithrungen zeigen miissen. Die mit
Kant gefundene kritizistische Inspiration der Vernunft aber wird
nicht mehr preisgegeben werden koénnen.

1.4 Endlichkeit und Sinnlichkeitscharakter

Die obligatorische Trennung der beiden menschlichen Erkenntnis-
staimme Sinnlichkeit und Verstand markieren fiir Kant erst in ihrer
gegenseitigen Angewiesenheit die Grundtypik der Endlichkeit. Der
Spontaneitit des Verstandes als dem Vermdogen, die Mannigfaltigkeit
des anschaulich Gegebenen auf den Begriff zu bringen, d.h. zu den-
ken und zu bestimmen, korrespondiert die Rezeptivitit der Sinnlich-
keit als dem Vermégen, sich durch Affizierung des Gemdits den Ge-
genstand geben zu lassen, d.h. zu empfinden, zur Anschauung
kommen und als Erscheinung aufnehmen zu kénnen. Das bekannte
Diktum Kants zu Beginn der »transzendentalen Logik« lautet daher:
»Ohne Sinnlichkeit wiirde uns kein Gegenstand gegeben und ohne
Verstand keiner gedacht werden. Gedanken ohne Inhalt sind leer,
Anschauungen ohne Begriffe sind blind.« (KrV, B 75) Dies alles ist
bekannt und bildet die Grundlage jeden Kantverstdndnisses. Gemaf
der transzendentalen Kriterien (s.0.) gehen die apriorischen Be-
dingungen der Verstandesbegriffe und Anschauungsformen den em-
pirischen, a posteriorischen Gegebenheiten voraus. Auch die Sinn-
lichkeit fufit auf der Aprioritdt ihrer Anschauungsformen. Fiir
gewohnlich folgt man diesem Konzept der reinen formalen Bedin-
gungen aller Erkenntnis und der daraus gewonnen Postulatsstruktur

nicht die »Grenzen« der Vernunftvermdgen zu erfassen, was erst durch die antino-
mische Struktur der Vernunft deutlich wird. (Vgl. »Transzendentale Methodenlehre,
KrV. B 733ff.) Dem Selbstzweifel der Vernunft angesichts ihrer scheinbaren Selbst-
widerspriichlichkeit in den Antinomien vermag nur der Kritizismus in seiner Qualitit
als Unterscheidungslehre adidquat zu begegnen.

18 »]ch merke nur an, dafl es gar nichts Ungewdhnliches sei, sowohl im gemeinen Ge-
spriche, als in Schriften, durch die Vergleichung der Gedanken, welche ein Verfasser
iiber seinen Gegenstand &ufert, ihn sogar besser zu verstehen, als er sich selbst ver-
stand, indem er seinen Begriff nicht genugsam bestimmte, und dadurch bisweilen seiner
eigenen Absicht entgegen redete, oder auch dachte.« (Kant, KrV, B 371) Die nachkanti-
sche Philosophie hat von dieser Einsicht des »Besser-« und » Andersverstehens« mehr als
nur Gebrauch gemacht, wie der Weg tiber Schelling und Nietzsche zur Hermeneutik
Gadamers und weiterfiihrender Gegenwartsphilosophien zeigt.

89

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

aller Handlung. Bei niherem Hinsehen fallt indessen auf, daf3 die
Formalbedingungen tiber ihre Formalstruktur hinaus auf das Gege-
bene des sinnlichen Materials angewiesen sind. Ja, ohne das Affi-
ziertwerden durch die sinnlich-materiellen Strukturen kénnte man
weder empfinden noch erkennen, es sei denn, man brichte, dem in-
tellectus archetypus gleich, alles aus sich selber hervor.?? Genau ge-
gen diese Moglichkeit setzt Kant den intellectus ectypus an, der auf
Gegebenes, iiberhaupt auf Gegebenheit angewiesen ist und der des-
halb durch und durch endlichen Charakters ist. Die Endlichkeit des
menschlichen Daseins ist also nicht einfach zu konstatieren und zu
postulieren, sie ergibt sich vielmehr notwendig aus den inneren Kri-
terien der Vernunft selber, wenn man sie auf ihre Moglichkeitsbedin-
gungen von Verstand und Sinnlichkeit hin untersucht. Nicht allein
die sinnlich konnotierte Auflenbezogenheit, auch schon der innen-
bezogene Formcharakter ist auf Gebung und zwar auf Gebung von
Inhalten angewiesen. Diese durchgingige Gebungsstruktur und An-
gewiesenheit zeichnet fiir den Grundaspekt der Endlichkeit verant-
wortlich. Es lohnt daher, sich den mit der Sinnlichkeit aufs engste
verbundenen Gebungssinn etwas niher anzuschauen.?’ So hat etwa

19 Hier wire eine der Einstiegsstellen fiir eine Kritik des in Mode gekommenen Kon-
struktivismus, der die nicht hintergehbare Angewiesenheit auf die Gebungsstruktur zu
ignorieren scheint. Nicht von ungefihr, daf} seine Begriffe mehr oder weniger »leer«
bleiben bzw., was dasselbe ist, die Anschauungen konstruieren, wie dies die Tendenz zu
»virtuellen Welten« augenscheinlich vor Augen fiihrt. Deren Anschauungsmaterial hat
namlich immer schon Anleihen an einer vorgingigen Gegebenheit genommen, bertick-
sichtigt aber nicht dieses entscheidende Kriterium. Der Riickzug auf einen subjektiv
gepriagten Weltbegriff, wonach jeder der Konstrukteur seiner Welt sei, geht hier eine
unheilige Allianz ein. Die Virtualitdt amerikanischer Luftangriffe auf den Irak zu Be-
ginn der 90er Jahre bleibt ja nicht virtuell, sie offenbart eine Realitit, die sich als blofSes
Spiegelbild konstruktivistischer Weltentwiirfe decouvriert. Man hat, um es so zu sagen,
sich nichts oder jedenfalls beinahe nichts von den kulturellen, religiosen und lebens-
weltlichen Hintergriinden arabischer Welten geben lassen, was in der Konsequenz
heiflt, daf8 man seine Handlungen aus den mitgebrachten Vorurteilen deduziert. Das
augenfillige Fehlen moralisch-ethischer Belange auf der theoretischen Landkarte des
Konstruktivismus macht hier auf Konsequenzen aufmerksam, die dieser nicht wollen
kann. Gewif3, ich will nicht den Konstruktivismus — er hat ja mehrere Varianten und
Niveaus — mit Bombenangriffen kurzschlieSen, aber seine unkritische Identifikation
von transzendentalem und empirischem Subjekt, welche die Moglichkeit eines freien
Weltentwurfs suggeriert, laflt doch gewisse methodische Verwandtschaften erahnen.

20 Kant vermochte die Gegebenheit der beiden Stimme nicht weiter zu begriinden, er
sieht sie nur durch die Urteilskraft als dem Vermégen unter Regeln zu subsumieren
miteinander vermittelt. Bekanntlich hat Heidegger in seiner Kantinterpretation die
»transzendentale Einbildungskraft« als die Wurzel der beiden Erkenntnisstimme und

90

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der neue Schritt der Philosophie

Rombach auf den bei Kant vornehmlich in den »Grundsitzen« an-
gelegten Sinn von »Gegebenheit« aufmerksam gemacht. »Diese vier-
fache Gliederung [der Grundsitze], die sich auf die schematische
Anlage der Kategorientafel stiitzt, wird von uns verstanden als er-
zwungen durch die Konzeption der >Gegebenheit«. Denn Gegeben-
heit ist die Grundverfassung des Seins aller in die Erfahrung gelan-
genden Objekte, ist die Seinsidee Kants.«?!

Es geht nun keineswegs um die Vorgeordnetheit sinnlicher Ge-
gebenheit, sondern um die mit den Sinnlichkeitsfeldern auftretenden
Phénomene einer vor-gegenstindlichen und vor-pridikativen Ebene.
Der von Kant anvisierte unhintergehbare Endlichkeitscharakter er-
weist sich schon vor aller Denkoperation als leiblich verankert. Ge-
wif3, eine solche Konstellation ist mit Kant nicht moglich, gleichwohl
liegt sie im Focus nachkantischer und nachmetaphysischer Philoso-
phie. So zeigt sich die Leiblichkeit nicht als empirische Gegebenheit,
die erfahrungsgetrinkt noch zum Gegenstandsdenken hinzukidme.
Mit dem »Leib« 6ffnet sich vielmehr ein Phinomenfeld, das sich
nicht einfach auf ein physisch-psychologisches Erscheinungsbild re-

als den eigentlichen Motor der Endlichkeit herausgestellt, indem er die Einbildungskraft
auf ihren sie begriindenden zeitlichen Charakter hin analysierte. (Vgl. Heidegger GA
Bd. 3, 126-203) Dadurch wird es méglich, so Heideggers Intention, alle Metaphysik auf
ihren zeitlichen Horizont des menschlichen Daseins, und damit auf Endlichkeit iiber-
haupt, zuriickzubinden. Das im Umfeld von »Sein und Zeit« entstandene Kantbuch
hatte sich zur Aufgabe gemacht, alle mit der Metaphysik einhergehende Setzung und
»Position« von »Sein« und »Seiendem« als abgeleitete Erkenntnisform in das diesen
vorausliegende »Seinsverstdndnis« des menschlichen Daseins zuriickzustellen. Die Da-
seinsanalyse der »Fundamentalontologie« lauft daher, wie immer man das Projekt als
eingelost beurteilen mag, auf ihren dufSersten »Horizont der Zeit« hinaus. (Vgl. a.a.O.,
204-246) »Die Ausarbeitung des Grundfrage der Metaphysica generalis, des ti to dn,
wurde auf die urspriinglichere Idee nach dem inneren Wesen des Seinsverstindnisses
zuriickgeworfen, das allererst das ausdriickliche Fragen nach dem Begriff des Seins trigt,
treibt und lenkt. Die urspriinglichere Fassung des Grundproblems der Metaphysik wur-
de aber in der Absicht angestrebt, den Zusammenhang des Grundlegungsproblems mit
der Frage nach der Endlichkeit im Menschen sichtbar zu machen. Jetzt zeigt sich: wir
brauchen gar nicht erst nach einem Bezug des Seinsverstindnisses zur Endlichkeit im
Menschen zu fragen, es selbst ist das innerste Wesen der Endlichkeit. Damit haben wir
aber denjenigen Begriff der Endlichkeit gewonnen, der einer Problematik der Grund-
legung der Metaphysik zugrunde liegt.« (Ebd. 229)

Die Gegenstandssetzung als solche steht also hinsichtlich ihrer Vorausgesetztheit
in Frage! Man ist nicht gehalten eine mogliche Antwort darauf wie Heidegger in einer
»Hermeneutik der Faktizitit« zu geben, die auf der Horizontstruktur der Zeitlichkeit
fuflt, aber eine veritable Moglichkeit stellt dies allemal dar.

21 Rombach, 1981, Bd. 2, 407 ff.

91

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

duzieren laf3t. Es etabliert im Gegenteil selber schon eine Art »tran-
szendentaler Sinnlichkeit«, die den Menschen schon vor aller Set-
zungsmoglichkeit angeht. Wir sind stets schon eingenommen, ausge-
liefert, ausgesetzt, verletzt, betroffen, beriihrt, noch bevor wir dazu
Stellung nehmen konnen. Genau dies besagt »Leib«, weshalb er als
empfindender, spiirender und fithlender auftritt. Die Leiblichkeit des
Leibes meint die leib-seelische Grundverfaf3theit, kurz: die Sinnlich-
keit des Menschen, die nicht selbst etwas Sinnliches ist im Sinne
blofer Leibgegebenheit. Sie stellt das Bedingungsfeld des Sinnlichs-
einkénnens des Menschen dar, durch das hindurch der Mensch sich
und seine raumliche Umwelt erfahrt.22 Merleau-Ponty spricht vom
Leib als einem »Zur-Welt-sein«, was ich in diesem Zusammenhang
so verstehen mochte, daf8 mit »Leib« einerseits die Offnung und Of-
fenheit zur Welt Thema wird, insofern dieser iiber alle Gegenstind-
lichkeit hinaus die Welt als ganze? fiihlt, spiirt und atmet, anderer-
seits, dafd die Leibstruktur darin besteht, all dies aufnehmen und
hinnehmen zu miissen, so daf8 die Offenheit des Leibes ihn gleichsam
festschnallt als einen allem ausgesetzten und ausgelieferten. Erst auf-
grund dieser Konstellation sind wir uns leiblich gegeben und kénnen
auf unseren Leib als Leib zuriickkommen. »Leib« besagt daher, daf3
wir uns gegeben sind, weil wir dem zuvor auf Gegebenheit tiberhaupt
angewiesen sind. Wir werden uns qua Leib erst gegeben, wir besitzen
ihn nicht, schon eher besitzt er uns. In diesem grundsitzlichen An-
gewiesensein bekundet sich auf elementare Weise die Endlichkeit, die
ja immer auch eine Endlichkeit des Leibes ist.

Das Phinomen des Leibes macht deutlich, dal Gebung nicht
einfach Gebung blofer Erscheinung auf der Voraussetzung apriori-
scher Vernunft- resp. Verstandesleistung ist, wie dies im Anschlufs an
Kant, der klassisch »Erscheinung« mit »Phinomenalitit« identifi-
ziert, noch behauptet werden miifite. So hat die phinomenologische
und anthropologische Forschung des 20. Jahrhunderts gezeigt, daf3
Ebenen wie bspw. jene der Sinnlichkeit ihre eigenen Erscheinungs-
weisen, Seinsweisen und Bewegungsweisen haben, also ihre Weisen
von Gegebenheit. Die jeweilige >Gegebenheitsweise« gibt mir die Sa-

22 Niheres zum Phinomen des Leibes siehe weiter unten (C.L.8).

2 Insbesondere von Heideggers Vorlesung vom Wintersemester 1929/30 »Die Grund-
begriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Einsamkeit« (GA Bd. 29/30) inspiriert hat
Eugen Fink den Zusammenhang von Endlichkeit und Welt herausgearbeitet, indem er
auf den »Bewegungscharakter« ihres gegenseitigen »Gebens« aufmerksam macht.
(E. Fink 1990, 184ff., insbes. 206 ff.)

92

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der neue Schritt der Philosophie

che, macht sie sprechend und verleiht ihr ihren spezifischen Sinn-
und Uberzeugungsgehalt. So miifite man von da aus der Vorgingig-
keit formaler apriorischer Strukturen nunmehr eine Nachgingigkeit
attestieren, die in der bloflen Abstraktionsleistung von Gegebenheit
und Gegebenheitsweisen liegt. Die vieldimensionierten Sinnlich-
keits- und Leiblichkeitsfelder werden auf ein statisches Erschei-
nungsbild ihrer selbst reduziert — der »Leib« wird »Kérperding« —,
sie verlieren das, was sie im Grunde auszeichnet, ihre Lebendigkeit,
tiberhaupt das »Leben«. Die blofle Gegebenheit via »Erscheinung«
wird in die diese begriindende Gegebenheitsweise als die Bedingung
des Erscheinenkonnens tiberfithrt. Wir werden uns darin selber erst
gegeben, was schon Husserl dazu legitimierte, anstatt von »Gegeben-
heit« von »Selbstgegebenheit« zu sprechen.?* Der Grundcharakter
der >Gebung« indes bleibt erhalten und mit ithm drédngt sich der
Schritt zur Erfahrung der Endlichkeit auf. Gebung ist daher nicht
mehr und nicht weniger als Erfahrung, insofern darin Angewiesen-
sein und Hinnehmenmiissen konstitutiv sind, d. h. konkret erfahren
werden. Dies hat natiirlich zur Folge — und hier verlduft eine der
Bruchlinien zwischen kantischem und phénomenologischem Den-
ken —, daf8 zwischen Form und Inhalt gar nicht mehr unterschieden
werden kann, vermogen sie doch erst aneinander ansichtig und evi-
dent zu werden. Erst die konstitutive Verbindung von Formalstruk-
tur und Inhaltsstruktur, das gegenseitige Angewiesensein von Ver-
stand und Sinnlichkeit 1a8t uns erfassen und zugleich erfal3- und
betreffbar sein, beides Kriterien dafiir, dafs wir tiberhaupt etwas in
seinem Sinn wahrzunehmen vermogen und erfahren kénnen. Schon
die Befihigung der Gegenstandssetzung, was ja immer heiflt, daf3
»Seiendes« aus sich hervorgebracht wird, verlangt ein vorgingiges
Sich-geben-lassen und Angewiesensein auf Gebung. Wir miissen,
um es am Beispiel zu demonstrieren, eine Landschaft erfahren haben,
gleichsam in die Landschaft hineingegangen sein, sie >sehen< und
spiren, um sie sodann als Landschaftsding erfassen und begreifen
zu konnen, sei dies cartesianisch durch Entwurf am Reif3brett oder
allgemeiner, durch kategoriale Zuriistung. Werden letztere zur prima
causa, zeigt sich als Ergebnis nicht die Landschaft als das Phinomen
der Landschaft, sondern als iiber diese hinweggegangene Abstrakti-
on. Cartesianisch gibt es Landschaft nur als quantitatives Ausdeh-
nungsverhiltnis (Hohenlinien, geometrischen Raum, etc.), kantia-

% Vgl. Husserl, Hua 111/1, 11; Hua I, 133.

93

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

nisch, da Sinnlichkeit auf Auflenbeziiglichkeit beschrinkt bleibt, nur
als kausale Gesetzmifigkeit. >Landschaft< indes kommt hierbei nicht
als Landschaft zur Gegebenheit, man hat sie sich nicht geben lassen,
da man die entsprechende Gegebenheitsweise nicht aufzublenden in
der Lage war.

Kant zeigt die Stellung des Menschen als endliches Wesen, so-
wohl hinsichtlich des Gesamtsystems der Vernunft, ihrer Moglich-
keiten und Grenzen, als auch hinsichtlich der sinnlichen AufSenbezo-
genheit aller Erkenntnis. Daf3 aber gerade die Sinnlichkeit sich tiber
alle Auflenbezogenheit hinaus erweitert und 6ffnet und selber zum
Einfallstor von Sinn und Sinngebung avanciert, so dafs man — nicht
metaphorisch — von einem »LeibbewufStsein« sprechen kann, dies
konnte Kant noch nicht sehen. Gleichwohl hat er insbesondere in
seiner Analyse der Grundsitze (vor allem des dritten und vierten)
Spuren einer (phinomenologischen) Verschwisterung von Sinnlich-
keit und Endlichkeit gelegt.

1.5 Erkenntnis und Ethik

Die systematische Selbstunterscheidung der Vernunft hinsichtlich
ihrer Erkenntnis- und Erfahrungsbedingungen, in der Kant die Auf-
gabe der »Kritik der reinen Vernunft« sah, hatte vor allem auch die
Bewandtnis, Platz zu machen fiir den Bereich der Freiheit, der nur
dann »frei«, also »unbedingt« sein kann, wenn er auf vollig anderen
Voraussetzungen fufdt als der Bereich der Notwendigkeit, der unter
den Kriterien der Bedingtheit und Endlichkeit steht. Dem transzen-
dentalphilosophischen Begriindungskonzept von Verstand und Sinn-
lichkeit und der darin gewonnenen Selbstbegrenzung der Vernunft
antwortet somit das von altersher bekannte Signum der Vernunft als
unendlicher und vor allem unbedingter. >Vernunft< kann es nur eine
geben, aber ihr werden sozusagen verschiedene Aufgaben zuge-
schrieben. In ihrem theoretischen Gebrauch hat sie sich um die Er-
kenntnis zu kiilmmern, in ihrem praktischen Gebrauch um das Han-
deln. Interessant hierbei ist der Umstand — hierin unterscheidet sich
Kant von nahezu allen seinen Vorgingern —, dafy das »Denkenkon-
nen« allumfassender Vernunft erst durch den harten Erkenntnisweg
der »Kritik der reinen Vernunft« moglich wird, »Ethik« also in ge-
wisser Weise vorausgehender »Erkenntnis« bedarf. Gleichwohl, das
so als Desiderat auftauchende Unbedingte der Vernunft, das mit

94

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der neue Schritt der Philosophie

Nachdruck die Notwendigkeit einer intelligiblen Welt fordert, bekun-
det sich im Menschen als dem vernunftbegabten Wesen als Freiheit.
Freiheit, dies wissen wir seit Kant, stellt sich als »transzendentale
Freiheit« dar, aus deren Begriff sich alle weiteren fiir die praktische
Philosophie notwendigen Grundziige ergeben. Moral, Sittlichkeit,
Pflicht, Recht entspringen dieser Grundvoraussetzung der Auto-
nomie, die nichts anderes als »Selbstgesetzgebung« meint. (Vgl. Kant
KpV, WA Bd. VII, A 58f., passim) Genau hierin liegt nun der Angel-
punkt der kantischen Ethik: Selbstgesetzgebung bezieht sich zum
einen auf den subjekt-relativen Ausgangspunkt, der nicht nur die
Stelle einer Zuschreibung verlangt, sondern der dem Aufklarungs-
diktum gemifs von jeder Einsicht verlangt, daf$ man »aus freien
Stiicken, d. h. als autonome Person zustimmen konnen muf3. Es wi-
re ansonsten keine Einsicht aus Vernunftgriinden. Es ist der Wille als
»freier Wille«, der jenen Ort besetzt hilt, an dem sich die Unbedingt-
heit der Vernunft mit der Freiheit der Person trifft. Zum anderen ist
die Selbstgesetzgebung auf das Gute schlechthin gerichtet, das unter
den Kriterien von Notwendigkeit und Allgemeinheit in der Form der
Gesetzmifigkeit auftritt. Die GesetzmifSigkeit beansprucht Wahr-
heit und darin eine eigene Weise von »Objektivitit«, wie dies sich
im das Einzelsubjekt tibersteigenden Sittengesetz bekundet. Der For-
malstruktur des reinen Sittengesetzes antwortet so der ebenfalls for-
mal bleibende freie Wille. Dementsprechend lautet der erste und
»allgemeinste« kategorische Imperativ: »Handle nur nach derjenigen
Maxime, durch die du zugleich wollen kannst, daf8 sie ein allgemei-
nes Gesetz werde.« (Kant GMS, WA Bd. VII, BA 52; vgl. KpV, A 54)
Die transzendentale Klammer von subjektivem Prinzip der Maxime
und objektivem Prinzip des Sittengesetzes fokussiert daher im »gu-
ten Willen«, in dem sich Freiheit und moralisches Gesetz als mit sich
identisch erfahren. Nicht von ungefahr, dafs die »Grundlegung der
Metaphysik der Sitten« (GMS), sozusagen der Katechismus der Mo-
ralitdt, mit der Inthronisation des »guten Willens« (GMS, BA 1)
anhebt. Er ist gleichsam die erste und letzte Instanz praktischer Phi-
losophie.

Gleichwohl, Kant hat wie in der theoretischen Vernunft ganz
deutlich die Angewiesenheit der formalen Bedingungsstruktur auf
die inhaltlich getrinkten Erfahrungen und Gegebenheiten gesehen,
und es ist gerade der »gute Wille«, der als »Prinzip des Willens«
(GMS, BA 14), ungeachtet jeglicher auf Handlungen zuriickgefiihr-
ten Abzweckung, fiir diese »Erfahrung« einsteht: »denn der Wille ist

95

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

mitten inne zwischen seinem Prinzip a priori, welches formell ist,
und zwischen seiner Triebfeder a posteriori, welche materiell ist,
gleichsam auf dem Scheidewege, und, da er doch irgend wodurch
muf bestimmt werden, so wird er durch das formelle Prinzip des
Wollens tiberhaupt bestimmt werden miissen ...« (Ebd.). Mogliche
und weiterfiihrende Konsequenzen dieses Gedankens hat Kant indes
nicht gezogen. Diese bestiinden etwa darin, daff sich moralische
Handlungen und sittliches Leben nicht nur in der Konkretion zu be-
withren haben, sie vermogen dadurch in ihrem moralischen An-
spruch tiberhaupt erst ansichtig und erfahrbar zu werden.? »Gedach-
te« Moralitdt verkennt die ihr vorausliegende und sie erst moralisch
werden lassende intrinsische Erfahrung ihrer selbst. So aber bleibt
man mit Kant an der »Wollen-Sollen-Struktur« haften — der Wille
will das Pflichtgesetz, das ihm wiederum als Sollen gebietet; der Wil-
le will das Sollen —, mit der Konsequenz des »negativen Freiheits-
begriffs«. (Vgl. KpV, A 84f.) Kantisch gesehen erweist sich dieser
aber als denknotwendig, insofern die Vernunft ja nie als ganze ein-
sichtig gemacht, sondern nur als »Regulativ« verstanden werden
kann. Thr Regel gebender negativer Freiheitsbegriff zeigt sich umso
eindringlicher, je mehr ihm Erfahrungsbeispiele zum Experiment
vorgehalten werden. Der Topos »aus Pflicht« betont daher die ande-
re, die moralisch-sittliche Ebene gegeniiber jener »pflichtgemaflen«
Handlung, welche obzwar auf Legalitit hin ausgerichtet auf Neigung
und Bediirfnissen fuft. Das Sittengesetz hat daher in der Tat den
Charakter der »Notigung«, was den Menschen hinsichtlich seiner
Moralitit gerade nicht einschrankt, sondern freisetzt. Das Sollen als
Gebot der Sittlichkeit, welches niemals konkret und de facto auch nur
anniahernd eingelost werden kann, offenbart gerade deshalb seine
Realitat. Dieser formale Grundcharakter von Pflichtgesetz und Wil-
len ist einerseits gegen Ethiken des Utilitarismus wie gegen Gliicks-
ethiken aufrecht zu erhalten, nicht etwa, weil man etwas gegen ein
Zweckdenken oder einen Eudaimonismus einzuwenden hitte, son-
dern weil jene, und damit auch ihre Erscheinungsformen, einer tran-

35 Gewif3, Kant wird nicht miide zu betonen, daf} es gerade »nicht auf die Handlungen
ankommt, die man sieht, sondern auf jene innere Prinzipien derselben, die man nicht
sieht.« (GMS, BA 26) Dem ist zuzustimmen, allerdings nur unter der Pramisse der von
Kant nicht fiir tiberschreitbar gehaltenen Aposterioritit aller Erfahrung, sprich aller
»Auflengegebenheit« von Erscheinung und Erfahrung. Daf >Erfahrung« keineswegs in
dieser Zuschreibung aufgeht, ja daf8 sie schon vor der Begriffsdichotomie von Apriori —
Aposteriori ansetzt, dies zu zeigen ist eines der Hauptanliegen dieser Arbeit.

96

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der neue Schritt der Philosophie

szendentalen Begriindung entbehren. Andererseits aber erhellt die
Notwendigkeit des ethischen Formalismus’ nur, wenn er aus der er-
kenntniskritischen Fragestellung deduziert wird. Bekanntlich hatte
hier aber schon Schiller grofle Einwinde zu machen, sowohl hinsicht-
lich der Konstellation von Stoff und Form in der Erkenntnis als auch
hinsichtlich des Zusammenhanges von Schonheit (Asthetik) und
Freiheit (Ethik) in der Handlung.?¢ Ebenso wendet sich Schopenhau-
ers »Mitleidsethik« gegen diesen ethischen Formalismus und Rigo-
rismus, was aber nur moglich ist, indem der »Wille« aus seiner blo-
3en Formalitit gelost wird.?” So erweist sich der Gewinn des reinen
Formalismus’ doch mit dem Verlust konkreter Inhalte und konkreter
Personen erkauft. Ethik hitte sich aber gerade hierin zu bewihren.
Gleichwohl macht Kants Ethik den grofien Schritt in die tran-
szendentale Bedingungsstruktur der Freiheit, was vor empirischen
und psychologischen Verkiirzungen bewahrt.2® Dieser Schritt ist un-
abdingbar fiir die daran ankniipfende phinomenologische Forschung,
die, das vergifdt man allzu oft, die transzendentalphilosophische Tra-
dition aufnimmt, diese weitertreibt und auch iiber sie hinausfiihrt.
Ohne den Durchgang durch den transzendentalen Grundgedanken
allerdings fillt jede Phinomenologie hinter ihr eigens Maf3 der Eroff-
nung von Phidnomenen zurtick, d.h. sie betreibt eine Psychologisie-
rung und Vergegenstindlichung ihrer selbst. Man beschreibt etwas,
ohne die Bedingungen des Beschreiben- und Erscheinenkénnens zu
berticksichtigen. Das philosophische Anliegen der Phinomenologie
droht hierbei auf der Strecke zu bleiben. Daf3 indes die ethische Di-
mension in der phdnomenologischen Forschung unterbelichtet ge-
blieben ist, ist nicht von der Hand zu weisen. Schelers Konzept einer
»materialen Wertethik«?® tendiert, trotz der Versuche die Einschrin-
kung der Kantischen Formalethik aufzuweisen, zu einem statischen
und iiberzeitlichen Werte- und Wesenskosmos, der hinter die tran-
szendentale Ebene Kants zum Teil zuriickzufallen droht. Ein Riick-
griff auf Husserls »genetische Phinomenologie«, die »Analysen zur
passiven Synthesis« im Verbund mit dem phinomenologischen In-
tersubjektivititskonzept scheint hier hilfreicher zu sein, insofern

26 F. Schiller 1958/59a; ders. 1958/59b.

77 A. Schopenhauer 1988, Bd. III, 323-631.

% Dies wird besonders signifikant fiir die an die praktische Philosophie anschlieSende
Rechtsphilosophie, die, wie nicht nur der Diskurs um die Menschenrechte zeigt, immer
groflere Relevanz gewinnt. Siehe unten Kap. »Menschenrechte« (C.IV.2.3.)

29 Vgl. M. Scheler, GW 2, GW 10.

97

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

dort die Konstitutionsarbeit und nicht metaphysische Vorentwiirfe
im Vordergrund stehen.?

Weitaus stirkere Resonanz hat das Ethikkonzept von Levinas
hervorgerufen. Ohne an dieser Stelle niher darauf eingehen zu kon-
nen, will ich doch zwei Aspekte hervorheben: Levinas’ Erfahrung der
irreduziblen Andersheit des Anderen fiihrt auf einen neuen Weg, der
sich zum einen von erkenntnistheoretischen Grundlegungen im An-
schluf$ an Kant mit all den Folgen geltungsbedingter und normativer
Fragestellungen verabschiedet, aber nur um einer tieferen ethischen
Einstellung und Dimension willen. Zum anderen arbeitet Levinas
seine Ethik gerade gegen eine intentional grundiert bleibende tran-
szendentale Phanomenologie a la Husserl sowie gegen eine auf
»Sein« fulende ontologische Phanomenologie 4 la Heidegger aus,
indem er beider Grenzen in der Nichtberiicksichtigung und Vorgan-
gigkeit ethischer Grunddisposition liegen sieht.?! Die daraus zu zie-
henden Konsequenzen sind nun nicht nur methodischer und phéno-
menologischer® Natur, sie stellen dariiber hinaus die ethische
Dimension als die schlechthinnige Bedingung der Moglichkeit von
Erkenntnis und Erfahrung dar. Was auf den ersten Blick anmutet,
als stiinde das Anliegen Levinas’ dem Kantischen diametral gegen-
uiber, erweist sich bei niherer Betrachtung in einer eigentiimlichen
Weise als verwandt. Beiden ist es um die ethisch-moralische Dimen-
sion als Ziel- und Angelpunkt von allem zu tun, was u.a. am Topos
der »Unendlichkeit« deutlich wird, der fiir beide unabdingbar ist, ge-
rade weil darin das Unverfiigbare und die universale Wiirde des
Menschen zum Austrag kommen.? Natiirlich bestehen auch gravie-

% Vgl. K.-H. Lembeck 1994, 129-146. Interessanterweise beschlieSt Lembeck seine
Darstellungen der Phinomenologischen Tradition mit dem Hinweis auf das Desiderat
einer »Phanomenologie des Sittlichen, die trotz mancher wenngleich folgenloser Ver-
suche (vgl. D. v. Hildebrand, A. Reinach) noch ihrer detaillierten Ausarbeitung harren.
31 Vgl. E. Levinas 1993; 1998; 1989; 1992.

32 Levinas Phianomenologie-Kritik hebelt meines Erachtens entgegen seiner Selbstein-
schdtzung keineswegs die Phianomenologie als ganze aus. Auch daf8 sich »der Andere«
entzieht, im Grunde mich schon vor aller Erscheinung anspricht und mich einer unhin-
tergehbaren Verantwortung anheimstellt, ist ein »Phinomens, ein Phinomen allerdings
vor jeglicher intentionalen Struktur. »Phinomenologie«, dies wird sich vielfach zeigen,
geht und ging ja weiter, so dafl sich der intentionale Gegenstandsbezug nur als eine von
mehreren Zugangsweisen darstellt. Ich lese Levinas daher unter dem Zeichen einer
»Phinomenologie der Ander(s)heit)«. (Sh. unter Kap. C.I.5.) Zu einer an Levinas ge-
schulten phdnomenologischen Ethik jenseits klassischer Phinomenologiekonzepte vgl.
B. Waldenfels/I. Darmann 1998.

33 Dafl »Gott« und damit auch die Religion(en) bei beiden eine erhéhte Bedeutung

98

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der neue Schritt der Philosophie

rende Differenzen zwischen beiden, die nicht eingeebnet werden sol-
len. Bleibt Kant aufgrund der transzendentalen Bedingungsstruktur
des kategorischen Imperativs jeglicher ethischen Erfahrung und Be-
gegnung gegeniiber indifferent, so wird fiir Levinas gerade diese
Erfahrung der Andersheit des Anderen zur Einschlagstelle des Ethi-
schen tiberhaupt. Aus der » Achtung vor dem Gesetz« wird die » Ver-
antwortung fiir den Anderen«.’* Wieweit allerdings eine im An-
schluff an Levinas auszuarbeitende Ethik zu tragen vermag, muf3
hier offen bleiben.

Der »gute Wille, so hat sich gezeigt, stellt sich als das schlecht-
hinnige Prinzip der Freiheit in ihrer Formalstruktur dar. Gleichzeitig
aber kiindigte sich schon an, daf3 diese Ethik des guten Willens im-
mer schon aufruht und eingebunden ist in kulturelle und lebenswelt-
liche Sinnstrukturen und sich in weit stairkerem Mafe von tradierten
Gepflogenheiten, Gewohnheiten und Habitualititen her versteht.
Diese sind so selbstverstindlich geworden, dafi sie gar nicht mehr in
ihren notwendigen Bedingungsweisen auftauchen. Gleichwohl ha-
ben sie hochste Leitfunktion, indem sie das jeweilige Selbstverstind-
nis bestimmen. Sitte, Anstand, Ethos und Habitus stehen fiir diese
»Selbstverstindlichkeiten« ein, die fiir jegliches Verstindnis einer

erhalten, liegt auf der Hand. Auch unter diesem Aspekt sind beider Konzepte fiir die
interkulturelle Forschung wichtig, insofern interkulturelle und interreligivse Motive
sich an vielen Stellen beriihren.

34 Hat die Kantische Ethik formalen und universalistischen Zuschnitt, der es an kon-
stitutiver und generativer Konkretion mangelt, so lauft die Ethik Levinas< umgekehrt
Gefahr, die Ethik der Andersheit zu universalisieren. Daf3 bei beiden jeweils die Mittel-
lagen und Zwischenbereiche unterbestimmt bleiben, wenn nicht gianzlich fehlen, darauf
hat B. Liebsch (ders. 1999) aufmerksam gemacht: »Was bei Kant (...) weitgehend unbe-
dacht bleibt, sind die zwischen den »Nichsten« und den »Fernsten« vermittelnden so-
zialen, kulturellen, ethnischen und geschichtlichen Ordnungen, die mannigfaltigen und
vielfiltig miteinander verschrinkten, teils widerspriichlichen Zugehérigkeiten zu Ge-
meinschaften und sozietiren Systemen, die auf selektive und exklusive Weise ein kon-
kretes oder auch hochabstraktes >Wir« stiften. (59) .. Levinas mochte zwar die Existenz
sozialer Kategorisierungen und gewisser kultureller, ethnischer und rassischer Grenzen,
die Zugehorigkeiten und Unzugehorigkeiten implizieren, keineswegs leugnen, doch
iiberspringt er das soziale und politische Phinomen abgegrenzter Verwandtschaften
und lokaler ethnischer Genealogien. Zwischen der ethischen Andersheit des Anderen
und dem menschheitlichen Horizont aller Anderen fallen die realen Vermittlungen stets
begrenzter, selektiver und exklusiver Zugehorigkeiten und Unzugehorigkeiten hin-
durch.«(67) Liebsch spitzt das Ganze zu: »Schligt so der >Mythos vom allgemeinen
Menschen« in den Mythos vom schlechterdings singuldren Anderen um? Wird nicht
auf die eine oder andere Weise die >partikulare< Identitit eines jeden zugunsten der
>Menschheitc beseitigt?« (68)

99

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

Kulturwelt unhintergehbar sind. Diese benennen aber keineswegs
erst die kulturellen Besonderungen, sondern bilden dem zuvor eine
Gesamtstruktur aus, die nicht nur spezifischen und jeweiligen Cha-
rakter hat, sondern darin auch tiber den Sinn und das Selbstverstand-
nis des guten Willens mitentscheidet. Als Abstraktum ist der gute
Wille eigentlich erst ex post moglich, und, dies gilt es zu bedenken,
es entzieht ihm seine konkrete und vielfaltige, in Kultur und Sprache,
Religion und Lebenswelt eingelagerte Sinngeschichte und sein Le-
bensverstandnis.

Kurz und gut, die Sachlage verschirft sich: Die Forderung des
guten Willens scheitert daran, dafs jeder diesen zwar hat, daf3 dieser
aber jeweils anders aussieht. So erweisen sich denn auch die gegen-
wirtigen weltweiten Konflikte kultureller, zivilisatorischer, religioser
und lebensweltlicher Art darin, daf8 ein jeder sich im Namen des
guten Willens gegen den Anderen behauptet. Das Paradox kénnte
nicht grofSer sein: Der gute Wille entzweit die Vélker und Kulturen
in dem Maf3e, in dem er als Formalprinzip zwischen diese tritt, ohne
die jeweilig gewachsenen Gesamtstrukturen, denen ja immer auch
ein guter Wille innewohnt, ja von denen her er immer eingelost wird,
zu beriicksichtigen. Der gute Wille, so wire vorldufig zu resiimieren,
kann niemals seiner konstitutiven inhaltlichen Ebenen enthoben
werden. Er taucht stets als eingebunden in kulturelle und soziale
Strukturen auf, erfaf3t sich darin iiberhaupt erst als bestitigt, als ein-
gesehener und als fordernder. So tritt er zwar immer mit dem An-
spruch des guten Willens iiberhaupt auf, vermag dies aber nur auf-
grund der sozial-kulturellen Tiefenstrukturen. Hebt man ihn in
seiner Abstraktivitit von diesen Bedingungen seiner eigenen Mog-
lichkeiten ab, verkennt man seine realpraktische und lebensmachtige
Relevanz. Seine fiir das Menschliche eintretende ethisch-moralische
Signatur verliert sowohl ihren Aufforderungs- wie ihren Einlosung-
scharakter. Ethos, Sitte, Anstand, Habitus legieren jegliche Ethik, und
man sollte das »Fleisch« dieser Phinomene nicht ihrem Knochenge-
riist und ihrer bloen Auflenhaut opfern.

100

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen
2. Kritische Anfragen
2.1 Denken versus Erfahrung?

Kants gesamtes Bestreben war daraufhin ausgerichtet, die Moglich-
keiten, aber auch die Begrenzungen von Vernunft und Verstand auf-
zuweisen. Was zunichst als reine Erkenntnisfrage auftritt, spezifi-
ziert sich bei ndherem Hinsehen dahingehend, dafl Kants Analysen
allein unter der Hinsicht moglicher Erfahrung Sinn machen. Auch
wenn er die Nachgeordnetheit aller Erfahrung aufwies, so geschah
dies doch stets unter der Riicksicht auf diese Erfahrung. So konnten
wir sehen, daf3 der Endlichkeitsaspekt nicht in erster Linie durch die
kategoriale Struktur des Verstandes erwirkt ist — denn auch diese hat
ein Woher ihrer Bedingungen —, sondern aufgrund ihres Angewie-
senseins auf die Gebung sinnlicher Qualititen, was wiederum die
Erfahrung erst erfahrbar werden ldfit. Kants Philosophie basiert,
mehr als dies den Kantianern lieb sein mag oder kann, in ihrer
Grundintention auf einer Philosophie der Selbsterfahrung der Ver-
nunft, deren Signum die Endlichkeit von Erkenntnis und Denken zu
Tage fordert. Dennoch bleiben bei Kant natiirlich Erkenntnis und
Denken die Bedingungsmaglichkeiten jeglicher Erfahrung, ja damit
Erfahrung Erfahrung sein kann, bedarf es transzendentaler, also
nicht-empirischer Voraussetzungen.

Genau dieser Ansatz steht nun aber in Frage. Es sind vor allem
Hegel und Nietzsche, die in ihrer Kantkritik einen Erfahrungsbegriff
ausarbeiten, der jenseits der Differenz von Erkenntnis und Erfahrung
ansetzt, ohne dabei den transzendentalen Gesichtspunkt zu opfern.
Bei aller grundsitzlichen Differenz, beide tibernehmen die Fragestel-
lung Kants in Hinsicht auf einen Begriff von Erfahrung, der sich als
»Bewegung«, genauer, aus der Bewegung heraus versteht. Bei Hegel
bekundet sich dies im Sinne eines Werdens des Begriffs, dessen Be-
greifen nichts anderes als die Selbsterfahrung des Begriffs beschreibt,
bei Nietzsche tritt das Werden im Sinne der Selbstiibersteigung und

35 Natiirlich miiten hier noch weitere Autoren genannt werden, allen voran Dilthey.
Gleichwohl scheint mir Dilthey, auch wenn er mit dem Erlebnis- und Verstehensbegriff
gegen das naturwissenschaftlich orientierte Paradigma Kants eine geisteswissenschaft-
liche Grundierung einfordert, methodisch und systematisch noch ganz im Einzugs-
bereich Kants zu stecken. Dies bekundet sich bei Dilthey so, dafi sein eher transzenden-
tal-hermeneutisch angesetzter Verstehensbegriff bestindig mit dem eher psychologisch
legierten Erlebnisbegriff in Konflikt gerit. Vgl. W: Dilthey 1990; 1979.

101

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

eines transformativen Geschehens an die Stelle metaphysischer
Grundbegriffe wie Sein, Substanz oder auch Subjekt. Hegel fordert
gegen Kant entschieden die Selbsterfahrung von Vernunft und Be-
wufdtsein ein, indem er auf eine bei Kant ungepriifte Voraussetzung
aufmerksam macht. Kant, so Hegel, habe schon im vorhinein dartiber
entschieden, daf8 es ein Erkenntnisvermdgen gibt, dem wiederum
Objektitiat und Wahrheit korrelieren. Was es dem voraus aber mit
der Erkenntnis als Leistung und, wenn man so will, als Erfahrung
ihrer selbst, auf sich hat, diese Frage stellt Kant nicht. Er macht eben
nur die als real wahrgenommenen, erfahrenen, erkannten und ge-
dachten »Dinge« hinsichtlich ihrer implizit und selbstverstindlich
vorausgesetzten Erkenntnisbedingungen explizit. Er sucht nach et-
was, das er immer schon vorausgesetzt hat: »Das Erkenntnisver-
mogen untersuchen heifit, es erkennen. Die Forderung ist also diese:
man soll das Erkenntnisvermogen erkennen, ehe man erkennt; es ist
dasselbe wie mit dem Schwimmenwollen, ehe man ins Wasser geht.
Die Untersuchung des Erkenntnisvermogens ist selbst erkennend,
kann nicht zu dem kommen, zu was es kommen will, weil es selbst
dies ist, — nicht zu sich kommen, weil es bei sich ist.«3¢ Mit dieser
griffigen und anschaulichen Darstellung mochte Hegel gegen die
gleichsam unkritische Ubernahme metaphysischer Selbstverstind-
lichkeiten seitens Kant die Selbsterfahrung der Vernunft einfordern,
die sich nur geschichtlich als dialektischer Prozef8 tun kann. Hegel
insistiert also auf der Erfahrung, aber er biegt diese wiederum ein-
seitig auf die begriffene Erfahrung ab. Dies hat bekanntlich jene Kon-
sequenzen, die zum absoluten Idealismus fiihren, dem die Endlich-
keit kein Kriterium des Denkens und Erfahrens ist, es sei denn in
Gestalt notwendiger fiir das Fortschreiten der Allmacht der Vernunft
zu erbringender Opfer. Hegel, und das ist die andere Seite, bringt,
indem er die Erfahrung auf den Begriff bringt, die Erfahrung als Er-
fahrung zum Schweigen. Der Begriff ist die stillgestellte Erfahrung,
»begreift« ihre Nachgeordnetheit; letztlich ist der Begriff der Tod der
Erfahrung. Die Allmacht des (Begriff)Denkens hat die Erfahrung
nicht nur eingeholt, sie hat sie heimgesucht und iiberholt. Und den-
noch beginnt mit Hegel, jedenfalls fiir den abendldndischen Kontext
und auch unter transzendentalen Bedingungen, die Vernunft, sich

36 Hegel 1969, Bd. 20, 334.

102

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

ihrer vorgingigen Erfahrungswege zu besinnen. Jedenfalls taucht
dieser Aspekt bei Hegel als Desiderat der Vernunft auf.

Ahnlich wie bei Hegel bildet auch fiir Nietzsche die Philosophie
Kants so etwas wie den Abstoflungshintergrund fiir die eigene Kon-
zeption. Das heifdt, daf3 Nietzsches Werde- und Erfahrungsdenken
sich an der kritischen Ubersteigung der kantischen Grundbegriffe
erprobt. Wenn der Leib als die grofSere Vernunft in Erscheinung tritt,
dann ist damit auch die mit der Erkenntnis- und Denkstruktur ver-
kniipfte »Dingstruktur« in Frage gestellt. Die »Erkenntnis« kommt
sozusagen nicht an die leibliche Verfafitheit heran, die gerade nicht
auf apriorische Bedingungen reduziert werden kann, sondern sich als
einen durchgingigen schopferischen Werdeprozef3 versteht, der iiber
sich hinausfiihrt. Die Unterscheidung von Wahrheit und Schein er-
weist sich ebenso wie jene von »Ding an sich« und »Erscheinung« als
der grofite »Schein«, ¥ Urteile und Geltung finden sich wieder als
formalisierte und abstrahierte Ergebnisse und bestenfalls Zwischen-
resultate eines Werdeprozesses, der selber niemals festgestellt und
»auf den Begriff gebracht« werden kann, soll dieser ProzefS nicht sei-
ner Werdeprinzipien verlustig gehen. Perspektivitit, Wertschitzung,
Historizitdt, Individualitit treten als Gestaltungsparameter an die
Stelle tiberzeitlicher Geltungsinstanzen. Kurzum, Philosophie ver-
steht sich als durch und durch erfahrungsgetrinkt, so daf auch der
Erkennende und Denkende selber nur als an bestimmte Perspektiven
und Einschitzungen gebundene zu verstehen sind. Nietzsches teil-
weise fulminanten, teilweise hybriden Passagen zur Philosophie
Kants, die ihm ja als Gewihrsinstanz der philosophischen Tradition
iiberhaupt gilt, erhalten ihr philosophisches Gewicht in dem Maf3e,
in dem die Erkenntnisfrage und die in ihr enthaltenen Pramissen auf
ihren sie konstituierenden Erfahrungsweg zuriickverpflichtet wer-
den. Damit einher geht natiirlich ein anderer Denktypus, der nicht
mehr nur analysiert und deskribiert, was schon ist, sondern der mit

37 »Der faule Fleck des Kantischen Kriticismus ist allméhlich auch den gréberen Augen
sichtbar geworden: Kant hatte kein Recht mehr zu seiner Unterscheidung >Erscheinung«
und>Ding an sich<— er hatte sich selbst das Recht abgeschnitten, noch fernerhin in dieser
alten tiblichen Weise zu unterscheiden, insofern er den Schlufl von der Erscheinung auf
eine Ursache der Erscheinung als unerlaubt ablehnte — gemif3 seiner Fassung des Cau-
salititsbegriffs und dessen rein-intraphinomenaler Giiltigkeit: welche Fassung anderer-
seits jene Unterscheidung schon vorwegnimmt, wie als ob das >Ding an sich< nicht nur
erschlossen, sondern gegeben sei.« (F: Nietzsche, KSA 12, 185f.; vgl. ebd. 135f.)

103

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

seinen Analysen den Voraussetzungsboden allererst miterstellt.
Nietzsches Philosophie versteht sich daher durch und durch als ein
schopferischer Vorgang, und sobald man ihn nicht unter diesem Vor-
zeichen angeht, findet man sich in Widerspriichlichkeiten, unsachli-
chen Polemiken und »Psychologien« wieder.?® Wer auf den mit dem
»Begriff« einhergehenden Grundlagen wie Wahrheit, Sein, Urteil,
Kategorien, Geltung etc. bestehen zu miissen glaubt, fir den ist
Nietzsche der Beginn irrationaler und selbstwiderspriichlicher Aus-
sagen, die bis in den Poststrukturalismus und in die Postmoderne
hinein ihre Ausldufer haben. Wer ein allem Sein vorausgehendes
»Werden« favorisiert, das sich auf Perspektivitit, Wertschitzung,
leibliche Dimensionen, Individualitat etc. als konstitutive Grundziige
des Werdens bezieht, dem gerinnt das Begriffsdenken zum Signum
der Moderne, deren Ende — natiirlich nicht fiir die Begriffsdenker —
schon seit einiger Zeit proklamiert wird. Was Nietzsche nun Hegel
und auch Kant zweifellos voraus hat, ist sein Eintreten fiir den schop-
ferischen Aspekt, in dem an die Stelle von Geltung Gestaltung und
Hervorbringung tritt, wodurch wiederum die von Kant gleichsam
entdeckte »Endlichkeitsverfassung« neu belebt wird, jenseits der
kantischen Alternative von »intellectus archetypus« und »intellectus
ectypus«. Gewif, mit Nietzsche ersteht die keineswegs zu unter-
schitzende Gefahr einer Psychologisierung (der Vernunft), was aber
den Kerngehalt seines Ansinnens nicht schmiilert, der Vernunft auf
die Spriinge ihrer leiblichen und erkenntnismifligen Erfahrungs-
wege geholfen zu haben.

38 »Er [der Glaube an die »reine Vernunft«, G. S.] setzt bereits voraus, daf3 es nicht nur
>data a posteriori< giebt, sondern auch data apriori, >vor der Erfahrung«. Nothwendigkeit
und Allgemeinheit kénnen nie durch Erfahrung gegeben werden: womit ist denn nun
klar, daf3 sie ohne Erfahrung iiberhaupt da sind? (...) Die Grundsitze der Logik, der Satz
der Identitit und des Widerspruchs, sind reine Erkenntnisse, weil sie aller Erfahrung
vorausgehen. — Aber das sind gar keine Erkenntnisse! sondern regulative Glaubensarti-
kel! (Nietzsche, KSA 12, 265f.) »Kant meinte, mit seiner Kategorientafel in der Hand,
das ist das Schwerste was jemals zum Behufe der Metaphysik unternommen werden
konnte« — man mifverstehe doch ja nicht, wo er seinen Stolz hatte.« (KSA 11, 444)
»Kant: ein geringer Psycholog und Menschenkenner. (...) ein Verzogerer und Vermitt-
ler, nichts Originelles.« (KSA 12, 340) »Man ist um den Preis Kiinstler, dafs man das, was
alle Nichtkiinstler >Form« nennen, als Inhalt, als >die Sache selbst< empfindet. Damit
gehort man freilich in eine verkehrte Welt: denn nunmehr wird einem der Inhalt zu
etwas blofs Formalem, — unser Leben eingerechnet.« (KSA 13, 9f.) Vgl. auch KSA 11,
613f.; KSA 6, Gétzen-Dammerung, 76 ff.

104

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

In der Frage eines erfahrungsabhingigen Denkens wiirde sich,
so konnte man annehmen, ein Riickgriff auf den Pragmatismus
anbieten. Mir scheint indes, ohne dies hier nidher diskutieren zu kon-
nen, dafy dem Pragmatismus bei allen Vorziigen genau der transzen-
dentale Boden fehlt. Dieser aber kann schon deshalb nicht preisgege-
ben werden, weil er sich gerade auch in sog. aufSertranszendentalen
Konzepten als implizite Forderung bestindig meldet. Das Grundpro-
blem des Pragmatismus besteht m. E. darin, daf$ er zwar ein geschirf-
tes Auge fiir »reales Geschehen« und »konkreten Handlungssinn«
ausgebildet hat, daf er aber die hierin waltenden Grundbegriffe wie
etwa »Ich«, »Subjekt«, »Intersubjektivitat«, »Welt«, »Objektivitit«
u.a. als schon gegeben voraussetzt und cum grano salis verdinglicht.
Der Wert philosophischer Erfahrungsgrundierung wird dadurch na-
tiirlich immens eingeschriankt.?® Es zeichnet sich in der nachkanti-
schen Philosophie genau die Entwicklung des Denkens ab, die ein
»Erfahrungsverstehen« stark machen wird, das jenseits des Unter-
schieds von Erkenntnis resp. Denken und Erfahrung angesiedelt ist.
Pragmatismus auf der einen und Hermeneutik auf der anderen Seite
sind beredte Zeugen hierfiir.

Wie immer sich die einzelnen Schritte eines erfahrenden Den-
kens gerieren, einen entscheidenden Punkt scheinen alle als Focus zu
haben: Erfahrung steht nicht, wie noch bei Kant, unter den Bedin-
gungen kausaler Denkgesetze, was sie als »von auflen« kommend
stigmatisiert, sie wird vielmehr erst durch das inhaltliche Moment
ihrer selbst zu dem, was man Erfahrung nennen kann. Hierzu geho-
ren Anschauung ebenso wie Angegangensein, Hingabe ebenso wie
Ausgesetztsein. So geht etwa Freiheit keineswegs darin auf, gedacht
oder ideiert zu werden, ihre Innenbestimmtheit wird konkret nach
innen wie nach auflen in Erfahrung gebracht. Dem Spontanen und
Unbedingten einer Handlung korrespondiert daher stets eine Erfah-
rung von Freiheit, ja ohne diese gibe es keine Handlung, die ja im-
mer eine Freiheitshandlung sein mufS. Ansonsten rutscht die Hand-
lung auf die Ebene des Verhaltens, was ihr ihr Handeln und damit die
Freiheit nimmt. Max Scheler, dessen Kantkritik sich bekannter-
mafSen genau in diesem Spannungsfeld aufhilt, hat dieses Phinomen

% Dies wiren auch Bedenken, die ich gegeniiber ansonsten sehr verwandten Anliegen
vorzubringen hitte. So etwa bei H. Joas’ intersubjektiv, kreativ und wertorientiert an-
gesetzter Soziologie (vgl. H. Jonas 1996; ders. 1999) wie bei F. Fellmanns phianomenolo-
gisch-hermeneutisch legiertem Pragmatismus (vgl. F. Fellmann 1991; ders. 1993, 15 ff.).

105

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

sehr plastisch im Bild der »offenen Hand« festgehalten. Gegen den
Kantischen Formalismus macht er den »materialen« Gesichtspunkt
geltend, der gerade auch fiir interkulturelle Analysen bedeutsam
wird, insofern es dort immer auch um den Aufweis konkreter und
materialer Bedingungen zu tun ist. Eine bekannte Sequenz lautet:
»Wir bediirfen einer Philosophie, die nicht wie die kantische einer
geschlossenen Form, sondern einer offenen Hand gleicht.«* Nicht
nur das Geschlossene und Offene bilden hier den Gegensatz, sondern
auch die Faust und die Hand. Die Hand verstanden als das sich Off-
nen einer Welt, das den Menschen als ein »weltoffenes Wesen« zur
Erfahrung kommen lif3t, ja ihn diese Weltoffenheit und Freiheit als
die Bedingungen seiner selbst erfahren lifit. Dagegen nimmt sich
Kants epistemische Fragestellung (Sh. die Geste des »Richter-
spruchs«) doch einigermafien reduktionistisch aus. Die Hand erfahrt
nichts mehr, sie urteilt und verkiindet, und in ihrer reduzierten und
gleichsam verkrampften Form kann sie gar zur Faust gerinnen, deren
Handlungsweise nicht ohne Grund von einem gewaltsamen Getrie-
bensein bestimmt ist. Die Erfahrung als Freiheitserfahrung rutscht
einmal mehr in die Fremdbestimmtheit auflenbestimmten Verhal-
tens ab.

Blof8 »gedachte« Freiheit kommt tiber ihren metaphysischen
Status nicht hinaus, der deshalb in eine »Phanomenologie der Frei-
heit«*! iiberfithrt werden muf3, die Freiheit als erfahrende und zur
Erscheinung kommende aufzeigen kann. Wir konnen zwar, um mit
Merleau-Ponty zu sprechen, eine Landschaft denken, aber die »ge-
dachte Landschaft« wird weit hinter der »erfahrenen Landschaft« zu-
riickbleiben.® Dasselbe hitte fiir Fragen der Moral wie fiir Fragen der
Wahrnehmung, des Leibes, der Religion, des Rechts und schliefslich
der Kulturen zu gelten.

2.2 Sprache als Denkerfahrung

Der im 20. Jahrhundert wegweisend werdende linguistic turn der
Philosophie nahm seinen Ausgangspunkt im Sprachdenken Ha-

40 M. Scheler, GW Bd. 5, 434.
4 Sh. H. Rombach 1988b.
£ Vgl. M. Merleau-Ponty 1966, 5.

106

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

manns, Herders und W. v. Humboldts, das sich in Auseinanderset-
zung mit den Kantischen Grundbegriffen bildete und das daher auch
zu dezidierten »Kantkritiken« fiihrte. Allen drei ist gemeinsam der
Versuch, das transzendentalphilosophische und verstandestheoreti-
sche Paradigma an seine Selbsterfahrung und wenn man so will
Selbstverlautung der Sprache zu binden. Die transzendentale Bedin-
gungsstruktur von Denken und Sprache schien aufgewiesen, ja ein-
gelost werden zu konnen. Daf3 es hierbei zu Verkiirzungen, denkeri-
schen Gewaltsamkeiten und Mif3verstindnissen kommen mufSte,
liegt auf der Hand, geht es doch um die grundsitzliche Infragestel-
lung der Unterscheidung von »Ding an sich« und »Erscheinung« wie
von »a priori« und »a posteriori, also zuletzt um Verschiebungen,
aber auch Verwechslungen zwischen transzendentalem und empiri-
schem Denken. Schon damals kiindigte sich der bis heute anhaltende
Streit zwischen Geltung und Genesis an.

Es war Herders Anliegen, jeglichem Geltungsaprioi zuvor die
fiir alles Denken konstitutive Leistung der Sprache herauszustellen.
Diese bestand fiir Herder und seine Mitstreiter darin, iiber die blof3e
Gegenstandskonstitution und die Reprisentationsmodelle der Spra-
che hinaus deren transzendentale Sinnebene hervorzuheben. Spra-
che fungiert nicht nur als Ausdruck der Vernunft, sie hat nicht nur
Urteilsfunktion und dergleichen, mit ihr und in ihr erstellt sich erst
der Sinn, ohne welchen weder Ausdruck noch Urteil méglich wiren,
d.h. »Sinn machen« wiirden. Ja, diese Sinnerfahrung der Sprache
la8t den Menschen erst seiner Welt ansichtig werden und diese ver-
stehen lernen. Sofern jeder Sprache ein bestimmtes Weltbild kor-
reliert, erhilt dieses Weltbild seinen Sinn als eine bestimmte Kultur-
gestalt. Jeder Sprache eignet daher — bei aller Vergleichsmoglichkeit
und Sprachfamilienzugehorigkeit — eine nur sie auszeichnende Be-
sonderheit, die sich grammatikalisch, syntaktisch und semantisch
durchtrigt.*> Von besonderer Bedeutung ist fiir Herder die Sprache
als anthropologische Konstituente, insofern hierin auch die Felder
der Sinnlichkeit zur Sinnbildung der Sprache beitragen.* Sprache
wird gehort, empfunden, gefiihlt, Ton und Tonlagen erweisen sich
ebenso konstitutiv fiir das Sprachverstehen wie die spezifische Ver-
teilung der Vokale und Konsonanten in einer Sprache. Dies fiihrt

# Vgl. J. G. Herder 1975, 103 ff.
44 Herder, a.a.O. 381f.

107

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

schliefSlich zu der bekannten Herderschen These einer Entsprechung
zwischen Sprache, Volk und Nationalsprache, die er durch spezifische
Gegebenheiten wie klimatische Verhiltnisse, Wasserressourcen,
Speise und Trank u.a. bestiarkt findet. (Vgl. ebd. 74ff.) Sprache ver-
steht sich so als die »tdtige Vernunft«, ein Ausdruck, den Herder
schon fiir die Humanititsbildung und Friedensfrage reserviert hat.*
Ohne Sprache gibe es schlechterdings keine Vernunft, sie wire sich
selber nicht fafilich. Daf8 das eine nicht ohne das andere Bestand ha-
ben kann und wie vor allem die Begriindungsrichtungen hiertiber
laufen, dies wird vortrefflich in der Auseinandersetzung zwischen
Kant und Herder ersichtlich, in der es hinsichtlich ihres Grundanlie-
gens um die Frage der Stellung zwischen Natur und Freiheit, Erschei-
nung und Ding an sich, oder eben um Erfahrung und Denken geht.*
Eine gewisse Problematik wiederum in Herders Vorgehen besteht
neben seinem romantisch inspirierten Holismus’¥ in einer sinnes-
physiologisch-empiristischen Tendenz, die den transzendentalen Ge-
sichtspunkt ab und an aufler Acht zu lassen scheint. Gleichwohl hat
Herder den Erfahrungswert von Sprache als die Selbsterfahrung des
Denkens erfafit und nicht die Sprache als nachgeordnetes Erschei-
nungsbild gedachter Voraussetzung qualifiziert. Herder zeigte die
transzendentale Bedingungsstruktur der Sprache hinsichtlich ihrer
phinomenalen Befunde. So gehdrt zum Menschsein konstitutiv Kul-
tur und Sprache, Humanitit und Bildung, da erst hierin der Mensch
sich als verniinftiges Wesen erkennt und erfihrt.

W. v. Humboldt hat weitaus starker und auch bewuf3ter als Her-
der die von Kant erwiesene transzendentale Dimension im Blick, die

% Vgl. Herder 1991, 719.

46 Sh. Herder 1975, 181-227, sowie Kants Rezensionen zu Herders »Ideen zur Philoso-
phie der Geschichte der Menschheit, in: Kant, WA Bd. 12, 779-806.

¥ Sh. etwa das Vollkommenheit und Gliickseligkeit anzeigende Bild der in ihrem eige-
nen Schwerpunkt »ruhenden Kugel« (Herder SW, Bd. 5, 509f.), welches Herder vor
allem fiir die einzelnen Kulturen in Anschlag bringt. Seine Auffassung der Kulturen
als poetischer Hervorbringungen konfligiert damit, dass die Selbstklirung der Kulturen
auf dem Riicken der Feindschaft gegeniiber jeweils anderen Kulturen vonstatten geht
und somit auf gegenseitiger Herabsetzung basiert. Die Gefahr eines Kultur- und dem-
entsprechend eines Sprachessentialismus ist nicht von der Hand zu weisen. Kulturelle
AusschliefSlichkeit und Absolutsetzung in ihren negativen Formen wiren mdogliche Fol-
gen. Auch das explizite Einstehen Herders fiir Grundpfeiler der Aufklirung wie Huma-
nitdt, Bildung, republikanisches Staatswesen etc. schiitzen vor der Méglichkeit solcher
Konsequenzen keineswegs.

108

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

er aber tber die blofle verstandestheoretische Geltungsinstanz hin-
aus auf die konstitutive Erfahrungsebene der Sprache verlagert.
Sprache fungiert nicht nur als Medium, sie tritt dem zuvor als das
Titigsein der Vernunft in die transzendentale Bedingungsstruktur
ein, indem beide, Vernunft und Sprache erst aneinander ansichtig
werden. Die klassische Differenz zwischen Subjekt und Objekt, Be-
wufStsein und Sein, Ich und Welt wird nicht erst via Sprache vermit-
telt, Humboldt zeigt dem zuvor, wie in der Sprache und durch die
Sprache Welt als Welt ansichtig wird und zugleich Ich als Individua-
litdt hervorgeht. Der bei Kant gleichsam {ibrig gebliebene metaphy-
sische Rest der »Gegebenheit« wird von Humboldt in der Struktur
»Geben und Aufnehmen« bzw. »Zeugen und Empfangen« iiberwun-
den, indem darin die transzendental gedachte Wechselwirkung bei-
der Seiten Thema wird.* Diese Struktur ist fiir Humboldt wegwei-
send, weshalb sie auch fiir alle nur erdenklichen Bereiche gilt, sei es
in der Frage des »Geschlechtsunterschieds« (ebd. 268-295) oder des
Verhaltnisses von Sprechen und Sprache, Individuum (Ich) und Indi-
viduum (Du), Individuum, Welt und Sprache (Humboldt Bd. III),
Mensch und Bildung (Bd. I, 234-240), Kiinstler und Werk (Bd. II,
125-356), Biirger und Staat (Bd. I, 56-233), Mensch und Geschichte
(Bd. I, 567—606). Mit Humboldt wird der Schritt von einer reinen
Transzendental- und Bewuf3tseinsphilosophie in das sprachphilo-
sophische Paradigma der Titigkeit und Kraft der Vernunft getan. Be-
kanntlich unterscheidet Humboldt hier zwischen »Werk (Ergon)«
und »Thitigkeit (Energia)« der Sprache. (Vgl. Bd. III, 418) Die Ver-
nunft erscheint und sie erscheint als die Realitit der Sprache. Es geht
Humboldt also nicht nur um die Konstatierung allgemeiner, von al-
lem lebendigen Geschehen abstrahierter Denkgesetze, sondern um
die Belebung der »Wirklichkeit«, ein Wort, das unter verdnderten
Vorzeichen die Stelle des Gegensatzpaares »Ding an sich/Erschei-
nung« tibernimmt.

Den inneren Zusammenhang von Sprachbau und Denkbau, auf
den spiter Heidegger verstirkt hinweisen wird,* sieht Humboldt in

48 Humboldt, Werke in fiinf Binden, Bd. I, 1980, 279 ff.

4 War Heidegger aufgrund der Vergegenstindlichungs- und Substanzialisierungs-
gefahr der Sprache zunichst sprachskeptisch orientiert, so sollte sich dies im Ausgang
einer erneuten Beschiftigung mit dem aristotelischen Logosbegriff zu Beginn der 30er
Jahre wandeln. (Vgl. Heidegger, Aristoteles, Metaphysik © 1-3, GA 33; sowie GA 38)
Die WelterschlieSungskraft der Sprache, die in immer entschieden werdenderer Weise
iiber den »Kunstwerkaufsatz«, die Holderlininterpretationen, den »Humanismusbrief«

109

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

der grammatischen Bedeutsamkeit des »Verbums« und des »Pro-
nomens« unterstiitzt.*® Entgegen der Kopula »ist« mit ihrer »S (ist)
P«-Struktur, in der die logische Form des Urteils zum Ausdruck
kommt, verweist das Verbum in seiner Leitfunktion als grammati-
sche Satzverbindung auf einen nicht zu unterlaufenden Wirklich-
keitsbezug der Sprache. Pointiert formuliert bringt die Sprache die
Welt hervor, indem sie diese aktiv realisiert. Das Verbum spricht un-
mittelbar das transzendentale Geschehen von Sprache und Welt aus,
und es ist insofern Bedingung von Sprache iiberhaupt. Humboldt
wird nicht miide, auf die philosophische Dimension der Grammatik
hinzuweisen, die im Unterschied zur Logik (Urteilsfunktion) der
Sprache eigentiimlich unterbelichtet geblieben ist. Damit zusammen
hingt aber nicht weniger als die Erfahrungsdimension der Sprache
und damit des Denkens, die als rein logischer Satz- und Urteilsbegriff
angesetzt die Sprache ihres Sprechens und damit ihrer »Weltansicht«
und Weltinterpretation beraubt. Die Urteilskategorie von Sprache
resp. Denken vermag Welt als Welt nicht zu fassen, reduziert damit
die Welterfahrungs- und WelterschlieBungskraft der Sprache, was
wiederum die Identifizierung von Wahrheitsbegriff und Urteils-
begriff iiberhaupt erst moglich macht. Abstraktive Wahrheit kommt
bestenfalls zur »Idee« von Wahrheit, vermag aber nicht die damit
verbundene »Erfahrung« von Wahrheit zu fassen. Die philosophi-
sche Nichtberiicksichtigung der Grammatik hat, so Humboldt, »zum
Nachtheil der Einsicht in die Lebendigkeit und Selbstthitigkeit der
Sprache«®! gefiihrt. Damit verbunden ist das saloppe Ubergehen und
Ubersehen der satzkonstitutiven Pronomina, deren philosophische
Relevanz in der Sprecherrelation liegt, die nicht nur die Sprache per-
sonal und individuell verortet, sondern dariiber hinaus die Intersub-
jektivitdt aller Spracherfahrung benennt.’2 In den beiden Abhand-

bis zur Vortragssammlung »Unterwegs zur Sprache« fiihrt, iibernimmt gewissermaflen
die aus der Daseinsanalytik bekannte Existenzialienstruktur des »In-der-Welt-seins«.
Von hier aus gesehen erweitert sich das Heideggersche Denken in Richtung geschicht-
licher Daseinsentwiirfe, die im Umkreis von »Sein und Zeit« gewissermafSen noch un-
historisch, aber mit dem Anspruch der Uberzeitlichkeit, angelegt sind. Daf} dieses Vor-
haben wiederum auf Kosten dezidierter historisch-geschichtlicher Daseinsanalysen
geht, was auch mit einer Hypostasierung der Sprache — die eigentliche Sprache sei die
»dichterische« — zu tun hat, steht noch einmal auf einem anderen Blatt.

% Vgl. hierzu T. Borsche 1990, 144 ff.

1 Humboldt, GS Bd. V, 1968, 452.

%2 »Die Grammatik, vermége der Eigenthiimlichkeit der Sprache, den Gedanken aus
sich hinaus- und an einen Andren gerichtet sich gegeniiberzustellen, bringt das existen-

@

110

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

lungen »Ueber den Dualis« und »Ueber die Verschiedenheiten des
menschlichen Sprachbaues«3 geht es vornehmlich um dieses sprach-
lich sich konstituierende Geschehen von »Ich« und »Dug, ebenso
aber auch um jenes zwischen Individuum und Nationalsprache. Daf3
darin wiederum verschiedene kulturelle »Weltansichten« und auch
»Weltbilder« zum Vorschein kommen, verbindet Humboldt mit Her-
der.

Der bei beiden offenkundige Vorrang der Sprachformen vor den
reinen Denkformen macht auf das konstitutive Angewiesensein des
Denkens auf seine sprachliche Verlautung aufmerksam. Das heift
dann auch, daf3 die Bewegung und die Genese der Sprache, des Spre-
chens, der Spracherfahrung entscheidend werden. Die Substanzkate-
gorie als alleiniges Substrat, welches auch fiir die Kategorie der Be-
deutung herzuhalten hat, vermag nicht das Geschehen der Sprache,
nicht das Kommunikationsapriori der Sprache und auch nicht die
unterschiedlichen und manchmal auch sich widersprechenden Ver-
stehensweisen etwa ein und desselben Wortes oder Satzes zu erkla-
ren. Es bedarf daher der Einsicht in das Phinomen der Sprache als
einem lebendigen Sprachgeschehen, in welchem die Sprache und der
jeweilige Sprecher (Individuum) sich bestindig iiber Bedeutung,
Sinn und Ausdruck gleichsam verstindigen. Mit jedem Wort, so
Humboldt, wird das gesamte Gewebe einer Sprache aufgeblendet, so
daf erst dadurch dieses Wort seine Bedeutung und seinen Sinn er-
hilt.>* Sprache tut sich also als stindiges Modifikations- und Trans-

zielle Setzen, und das Darstellen des Subjects, als eines Selbstthitigen, das Pradicat
handelnd mit sich Verbindenden, so wie den Begriff der in Wechselwirkung stehenden
Personlichkeit, das Ich und das Du, hinzu.« (Humboldt, a.a.O.)

53 Humboldt, Werke in fiinf Binden, Bd. I1I, 1994, 113-143; 144—367.

5 »Die Aufgabe der Untersuchung jeder Sprache ist also das Erkennen des Charakteri-
stischen in der Gleichartigkeit. Denn da die Sprache immer Eins ist, das heisst, da jedes
in Sprache Gedachte immer aus der ganzen Sprache (oder wenn dies deitlicher scheint,
der ganzen Sprachfertigkeit) des Individuum in dem jedesmaligen Augenblick hervor-
geht, und mithin die ganze Sprache sich in dieser einzelnen Aeusserung ausprigt, so
besteht nicht etwa das Gleichartige neben dem Charakteristischen, sondern geht in das-
selbe iiber, das heisst die allgemeine dem ganzen Menschengeschlecht innewohnende
Kraft bestimmt sich individuell. (...) Ich wiinschte nicht, dass, was ich soeben vom Er-
scheinen der ganzen Sprache an jedem einzelnen Gesprochenen sagte, mochte fiir eine
der Uebertreibungen gehalten werden (...). Es soll damit ausgedriickt werden, dass in
der Sprache Alles durch Jedes und Jedes durch Alles bestimmt wird, und dies ist buch-
stablich wahr.« (Humboldt 1968, 394)

111

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

formationsgeschehen, als dessen Pole die jeweilige »Individualitit«
und die ihr entsprechende »Weltansicht« hervorgehen. %
Kritisch bleibt allerdings bei Humboldt die Frage, woher denn

55 »Die Sprache besteht daher, neben den schon geformten Elementen, ganz vorziiglich
auch aus Methoden, die Arbeit des Geistes, welcher sie die Bahn und die Form vorzeich-
net, weiter fortzusetzen. Die einmal fest geformten Elemente bilden zwar eine gewis-
sermassen todte Masse, diese Masse trigt aber den lebendigen Kern nie endender Be-
stimmbarkeit in sich. Auf jedem einzelnen Punkt und in jeder einzelnen Epoche
erscheint daher die Sprache, gerade wie die Natur selbst, dem Menschen, im Gegensatze
mit allem ihm schon Bekannten und von ihm gedachten, als eine unerschépfliche Fund-
grube, in welcher der Geist immer noch Unbekanntes entdecken und die Empfindung
noch nicht auf diese Weise Gefiihltes wahrnehmen kann. In jeder Behandlung der Spra-
che durch eine wahrhaft neue und grosse Genialitit zeigt sich diese Erscheinung in der
Wirklichkeit; ..« (Humboldt 1994, 436)

5 Interessanterweise macht J. Habermas Humboldt wieder stark, wenn er entgegen der
Vereinseitigungstendenzen der auf Reprisentation und Bedeutung von Tatsachen ge-
henden analytischen Philosophie auf der einen und der auf den weltbildenden Charak-
ter der Sprache setzenden Hermeneutik auf der anderen Seite die dritte Sprachebene
pragmatischer Verstindigungspraxis einfordert. (Habermas 1999b, 65-101) Mit Hum-
boldts dreiteilig angelegter Sprachphilosophie, so Habermas, liefSe sich gar eine Gesell-
schaftstheorie verbinden, welche das Ziel kommunikativer Handlungstheorie einlost.
(Ebd. 101) Habermas sieht in Humboldt den Vorreiter dieses dreiteilig angelegten
Sprachverstdndnisses, wodurch natiirlich auch die Sicherung des Universal- und Wahr-
heitsaspektes der Vernunft gewahrleistet sein soll, die ansonsten in die Partikularismen
kultureller und sprachlicher Weltbilder mit der Konsequenz eines kulturellen Relativis-
mus’ abzudriften droht. Nun, ich will hier nicht die Habermas’sche Argumentations-
figur diskutieren, es bleibt aber doch die grundsitzliche Frage, inwiefern drei so véllig
unterschiedliche Sprachphilosophien wie die analytische, hermeneutische und pragma-
tische auf einen gemeinsamen Sprachbegriff zusammengezogen werden konnen, ohne
daf jeder Seite Entscheidendes genommen wird? Beispielweise wiirde in dieser Reihung
bei Heideggers Sprachverstindnis der dritte Aspekt fehlen — und darauf macht Haber-
mas auch zurecht aufmerksam —, indessen hat doch gerade ein Sprachkonzept wie jenes
der analytischen Philosophie einen Heidegger auf den Plan gerufen, um deren Voraus-
setzungen (Subjektbegriff, Realititsbegriff, Metaphysikverdacht etc.) als abgeleitet und
nachgingig zu entlarven. Gewif, durch Heideggers Nichtberiicksichtigung analytischer
Sprachphilosophie geriet ihm der mit dem propositionalen Gehalt der Sprache verbun-
dene Geltungs- und Wahrheitsanspruch aufSer Sichtweite. Auf der anderen Seite erklirt
sich diese Nichtrezeption aber wohl daher, dafl Heidegger in der sprachanalytischen
Denkweise genau jenes »ontologische« Grundmodell von »Seiendheit« wieder findet,
das er ja gerade kritisch zu tiberwinden trachtete. Bis heute scheint denn auch in der
analytischen Sprachtheorie an diesem »ontologischen« Modell festgehalten zu werden,
was, offnet sich dieses nicht den sprachpragmatischen und ~hermeneutischen Zugangs-
weisen, in der Tat einer Art Sprachpositivismus Vorschub leistet. Die unterschiedlichen
Sprachkonzepte indes gleichsam wie Perspektivenansichten der Sprache zu handhaben,
scheint mir deren grundsitzlich differente Sprachverstindnisse aufSer Acht zu lassen.
Nicht allein deren &uflerst divergierendes MethodenbewufStsein, auch die so weit aus-
einander liegenden Formen des Sprachgestus’, des Sprachstils und —habitus erforderten

112

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

die Individualitidt und auch die Welt, der man ansichtig werden soll,
kommen, wenn ich sie nicht schon ungepriift voraussetzen soll. Nun,
genau hier setzen die AnschlufSfragen von Heidegger ein. Humboldts
Sprachdenken hat schon vieles vorbereitet, worauf auch Heidegger
Bezug nehmen wird. Es ist vor allem die Einsicht, daf3 Sprache stets
eine Sprachwelt eroffnet, ja dafl in jeder Sprache eine eigene Welt-
ansicht zu Tage tritt. Gleichwohl sind es vor allem zwei Aspekte,
durch die sich Humboldt und Heidegger gravierend unterscheiden.
Fir Humboldt stellt ja die Individualitéit das sine qua non aller Be-
miithungen dar, so daf3 jede sprachlich verankerte Weltansicht unmit-
telbar nur an das menschliche Individuum gebunden sein kann.*”
Heidegger indes sucht nach einem epochal grundierten, seins-
geschichtlichen Verstindnis von Sprache, das jedes Individuum als
Individuum, d.h. im Sinne einer letzten Geltungsinstanz transzen-
diert. Zum Zweiten hingt fiir Humboldt im Unterschied zur Vorstel-
lung von Sprache als »Werk« alles an der aktiven »Thitigkeit« des
Sprechens selber, wodurch die Sprache allererst ihr »wirkliches We-
sen« gewinnt. (Vgl. ebd. 418 ff.) Heidegger sieht bei aller Schatzung
des Humboldt’schen Sprachdenkens dieses doch noch »metaphy-
sisch« bestimmt, insofern dort immer schon ein Begriff von Sprache,
von Denken, von Individuum usf. vorausgesetzt ist, was es allererst
philosophisch zu thematisieren gelte. Humboldt, so Heidegger, biegt
gewissermaflen von seinem Weg zur Sprache auf jenen der Tatigkeit
des Subjekts ab, wodurch Sprache von woandersher, namlich von der
»geistigen Entwicklung des Menschengeschlechtes« erklart wird. Da-
mit dies aber méglich ist, mufl zuvor schon Klarheit dariiber herr-
schen, dafs und wie Menschsein und Sprache zueinander gehoren,
was Sprache und was Subjekt respektive Individuum heiflen.* Hei-
degger offnet also nicht nur wie Humboldt das Denken hinsichtlich
seiner transzendentalen Sprachbedingung, er zeigt auch die Bedin-
gung der Moglichkeit von »Distanz«, die als Distanz zwischen Sub-
jekt und Weltobjekt unter sprachtheoretischer Hinsicht immer schon
vorausgesetzt ist. Sein sprachphilosophisches Programm hat sich, so
konnte man sagen, gerade zum Ziel gesetzt, die Bedingungen der

m. E. eine gegenseitig stiirkere, die jeweiligen philosophischen Voraussetzungen betref-
fende kritische Diskussion. Ein Komplementaritidtsmodell, wie es Habermas wohl vor-
schwebt, scheint mir den mit den unterschiedlichen Sprachphilosophien auftauchenden
Problemstand kaum beantworten zu kénnen.

7 Vgl. Humboldt 1994, 191f,, 135 {f., 223 ff.

58 Vgl. M. Heidegger 1986, 246 ff.

113

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

Maoglichkeit von Distanzgewinn, also auch von Reflexion und Besin-
nung aufzuzeigen.

Die erst mit Heidegger deutlich werdende welterffnende und
welterschlielende Bedeutung der Sprache unterstreicht noch einmal
die fiir alle Wahrheitsgeltung der Sprache notwendige und dieser
vorausgehenden Spracherfahrung, aus der allererst eine Welt als
Welt erschlossen werden und aufgehen kann. Dies wird insbesondere
dann deutlich, wenn man Sprachvergleiche hinsichtlich ihrer sprach-
lichen Grundlagen unternimmt. Dies hatte ja schon Humboldt als
konstitutiv fiir Sprachverstehen eingefordert und auch eingelost,*
er konnte aber aufgrund seiner ontologischen Vorfestlegung auf In-
dividualitit mogliche kulturelle Weltendifferenzen nicht erfassen,
insofern u.a. gerade am Individualbegriff diese Differenzen signifi-
kant werden. Asiatischen Sprachen wie dem Chinesischen oder Japa-
nischen fehlt schlechterdings der fiir die Person resp. das Individuum
vorgesehene Platzhalter. Die dortige Grammatik, verstanden als phi-
losophische Aussage, kennt keine Pronomina, so wenig wie die strik-
te Entgegensetzung von Passiv und Aktiv. F. Jullien, der sich in dieser
Hinsicht um die grundsitzlichen Differenzen zwischen griechischem
und chinesischem Denken, insonderheit in Bezug der grammatischen
Strukturen verdient gemacht hat, schreibt: »Nun konnen wir fest-
halten, daf3 die chinesische Sprache das Aktiv und das Passiv einander
nicht kategorisch entgegensetzt (es gibt dafiir keinen Laut), sie ldf3t
den Unterschied meistens unentschieden, und sie beschreibt Hand-
lungen auch nicht unter dem Aspekt des Ausfithrenden, sondern des
>Funktionierens< (dem des yong im Verhaltnis zum ti). (...) Die Spal-
tung aktiv/passiv, wie sie sich in unserer [westlichen, G. S.] Gramma-
tik findet, ist zu eng, (...). Denn was mich auf diese Weise strigts, ist
weder mir zu verdanken, noch wird es von mir erlitten, es ist weder
Ich noch Nicht-Ich, sondern geht vielmehr durch >mich«< hindurch.
Wenn das Handeln personlich ist und sich auf ein Subjekt bezieht,
ist diese Transformation transindividuell; und ihre indirekte Wirk-
samkeit 16st das Subjekt auf. Allerdings zu Gunsten der Kategorie
des Prozesses.«® Die mit der westlichen Grammatik verbundene
und beschworene Distanzstellung als Bedingung der Mdoglichkeit
fiir Erkenntnis und Sprachaussage verstellt unter der Hand die Mog-
lichkeit sprachlicher Welter6ffnung und -erschlieSung, wenn man

% Vgl. Humboldt 1968, insbes. 1-30, 158-232, 309-363.
€ F Jullien 1999, 78.

114

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

sich der Differenzen der Welten annimmt, die eben bis in die gram-
matischen, syntaktisch-semantischen, logischen und rhetorischen
Sprachfunktionen hinein ihre Auswirkungen haben. Geht man da-
von aus — und die auf den Bedeutungs- und Reprisentationsbegriff
eingeschworene Sprachphilosophie zieht daraus ihr Argument —, daf3
Sprachbau und Denkstruktur korrelativ zueinander stehen, so miifste
man konzedieren, daf8 die bis in die Grundlagen hinein reichenden
Differenzen des Sprachbaus entsprechend andere Denkstrukturen,
andere Argumentationsfiguren, andere Welten haben. Dariiber sich
geltungstheoretisch verstindigen zu wollen, hiefse der Differenzen
der Welten als Welten nicht gerecht werden zu konnen.6' Auch des-
halb sehen wir in der »Phanomenologie« die Moglichkeit, sich dieser
Fragen auf addquatere Weise zu nihern, jenseits von universaler Gel-
tung und kontextueller Relativierung.

61 Ein fiir Sprachunterschiede so sensibler Ubersetzer wie A. W. Schlegel bekennt im
Zusammenhang seiner Bhagavad-Gita-Ubersetzung ins Lateinische die Grundschwie-
rigkeit im Umgang mit bestimmten Grundworten der Kulturen: »Man nehme z. B. das
Wort dharma. Es bedeutet in stitiger Reihenfolge: lex, jus, justitia, officium, pietas, sanc-
titas; auch mos bedeutet es, auch eine blofSe Anordnung der Natur. (...) Diese Vieldeutig-
keit 183t sich aus dem Indischen System ganz gut begreifen, und rechtfertigen. Welches
Lateinische Wort wiirde sich aber wohl bequemen, nach dem Bediirfnisse der jedesmali-
gen Verbindung diese Stufenleiter auf- und abzusteigen? / Das Wort ydga ist ein wahrer
Proteus: es gehort schlaue Gewalt dazu, es unter seinen geistigen Verwandlungen zu
fesseln, damit es uns Rede stehe und seine Orakel verkiinde. Ich habe nach allen Seiten
herumgesonnen und nichts unversucht gelassen. Ich gerieth sogar auf den Gedanken, auf
die Ableitung zuriick zu gehen, und wo es den mystischen Sinn hat, etwa conjugium mit
einem Beiworte dafiir zu setzen. Doch erschien mir dief als gar zu befremdlich und
storend. « (zit. n. H. J. Storig 1963, 100) — Vgl. auch K. Lorenz 1998, 15-32.

6 Sh. hierzu auch die auf Derridas Sprach- und Schriftkonzept zuriickgehende Inter-
pretation der chinesischen Schriftsprache von Y. Mao 1998, 1-17: »Die chinesische
Schrift folgt einem anderen Gefiige (als die logische Struktur der abendlindischen
Schriftsprachen): verschiedene Linien — Tanzen der Linien (und eine daraus gestaltete
bildhafte Graphie) — vielfiltiger Horizont — Vieldeutigkeit. So verschwindet die Sprache
nicht in der von ihr zu reprisentierenden Welt, sondern sie ist Selbst-Titigkeit im Bil-
den der Zwischenrdume und dem Aufzeigen von Differenzen (zwischen Linien und
Strichen) (5). In der chinesischen Sprache kann dasselbe Wort oder derselbe Satz in
verschiedenen Bedeutungen vorkommen. (...) Zum Beispiel bedeutet gongfu sowohl
»Zeit¢, sMiihes, >Arbeit« als auch >Kénnens, >Fihigkeits, ja es kann sogar >Boxen« heifSen.
Da es weder ein bestimmtes Subjekt noch einen entsprechenden Artikel gibt, muf der
Sinn des Satzes aus dem Kontext und aus der jeweiligen Situation von Interpret und zu
Interpretierendem erschlossen werden. So sind in der chinesischen Sprache die Worte
weniger auf das Aussprechen von Sachverhalten bezogen als vielmehr auf Verhaltens-
anweisungen. Der Anspruch auf eine letzte abstrakte Bedeutung und eine absolute
Identitit ist dabei unmoglich.«(9) Daf3 schlielich auch die Sprache ihre Grenzen hat,

115

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

Die transzendentale Bedingungsstruktur von Sprache und Den-
ken als konstitutive Sinnerfahrung offnet erste interkulturell rele-
vante Felder, insofern damit die Verschiedenheit von Weltansichten
und, strenger formuliert, die Pluralitit kultureller Welten thema-
tisch zu werden vermogen. Wer die Sprache nicht versteht — und
daran hiangt vor allem auch die philosophische Thematisierung ihrer
jeweiligen grammatischen Grundstrukturen — versteht weder
Mensch noch Kulturwelt. Diese Erfahrung kann sich auch ein reines,
apriorisches Denken nicht sparen.®> Allerdings ist dazu notig, Spra-
che als Phinomen anzugehen, d.h. ihre unterschiedlichen Dimen-
sionen voneinander abzuheben. Fine davon, fiir die interkulturelle
Fragestellung vermutlich entscheidende, wire die Einsicht in das
Konstitutionsgeschehen von >Sprache« und >Welt, was wiederum
jeder Welt ihre Sprache und jeder Sprache ihre Welt zuweist. Daf3
dariiber hinaus Sprache nicht deckungsgleich mit ihrer Welt ist, son-
dern diese in der Sprache gewissermafien nur »angesprochen« wird,
so da8 zur Sprache auch ihr Entzug und ihr Schweigen gehort, dar-
tiber ist in den Phanomenanalysen weiter unten naheres ausgefiihrt.

2.3 Anthropologischer Reduktionismus

Nicht erst Kants anthropologische Schriften nehmen sich der Frage
nach dem Menschen an. Seine »Kritiken« sind durch und durch sub

dariiber wuflte schon das altchinesische Yijing (I Ging) Bescheid: »Das Geschriebene
kann die Worte nicht erreichen; Worte kénnen den Sinn nicht erreichen. (Yijing, Xici
zhuan)»(11).

& Ich mochte hier auf eine wichtige, weil methodisch fiir diese Arbeit wegweisende Un-
terscheidung aufmerksam machen: Zumeist nimmt man historisch-systematische Unter-
suchungen unter dem Leitfaden der »Rekonstruktion« vor. Allein diese Kategorie unter-
stellt, als konne man auf dltere Theorien mehr oder weniger direkt und gleichsam
unkritisch zuriickgreifen und sie einem woher auch immer legitimierten Notwendig-
keitsduktus des Denkens einschreiben. Als Voraussetzung dieser Kategorie dienen aber
z.B. schon Grundbegriffe wie Subjekt, Ich, Realitit, Welt, Wahrheit und dergleichen,
deren Konstitutionsbedingungen und Herkommen mit jeder geschichtlich wirksam ge-
wordenen Philosophie aber gerade in Frage gestellt werden. Daf3 damit zugleich ein neuer,
bislang so nicht gesehener Schritt des Denkens selber verbunden ist, muf3 dem Rekon-
struktionsmodell verborgen bleiben. Gerade fiir die Frage des Zusammenhangs und Zu-
sammengehorens von Denken und Erfahrung unter den Bedingungen transzendentaler
Werdeprozesse scheint mir diese Einsicht unabdingbar zu sein, weshalb ich statt Rekon-
struktion »Rekonstitution« vorschlage. Deren Verhiltnis entspriche in etwa jenem zwi-
schen Konstruktion und Konstitution. Niheres hierzu sh. Kap. »Rekonstitution«.

116

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

specie hominis konzipiert. Ja, sie tragen allererst durch ihre Unter-
scheidungen, wie man die »Kritiken« auch nennen konnte, dazu bei,
die menschengemiaflen Konstitutionsfelder von Sinnlichkeit, Ver-
stand und Vernunft hinsichtlich ihrer Leistungs- und Vermogens-
strukturen zu eruieren. Das Grundthema der Kantischen Philosophie
richtet sich auf die Frage des Zusammengehorens von »Physik« und
»Metaphysik«, von Natur und Freiheit, von funktionalem Notwen-
digkeitszusammenhang und substanzialem Autonomiebegriff, wobei
die Aufmerksambkeit der Untersuchung ganz entschieden dem Her-
ausarbeiten und Konstatieren beider Bereiche als eigenstindigen Di-
mensionen gewidmet ist. Beide Dimensionen aber machen in ihrer
nicht zu iberbriickenden Differenz das Wesen des Menschen aus.
Der Mensch ist dieses Doppelwesen von Natur und Freiheit und sein
ganzes Dasein gilt dem Versuch, diese Paradoxie zu leisten und zu
bestehen. In dieser Hinsicht, also in der wesensmifligen Dopplung
seiner selbst, fithrt Kant das aus dem Mittelalter bekannte Paradigma
fort, wonach der Mensch die Klammer zwischen kosmos aisthetos
und kosmos noetos bildet, nur daf§ er deren gegenseitige Bedin-
gungsstrukturen aufzuweisen in der Lage ist, die zuvor metaphysisch
vorausgesetzt waren. Der Mensch ist das Anthropologicum schlecht-
hin, insofern er an beiden Bereichen in der Weise Anteil hat, als er
der Adressat beider hinsichtlich ihres konstitutiven Angewiesenseins
aufeinander ist. Einem reinen Geist (intellectus archetypus) fehlt
nichts, er ist weder auf etwas angewiesen (Gebungsstruktur der Sinn-
lichkeit) noch ist er auf etwas hin verpflichtet (Sollensstruktur der
Moralitit). Der bloflen Naturwiichsigkeit (Pflanze, Tier) kann nicht
wirklich etwas gegeben werden, da ihr die hierfiir notwendige Vor-
aussetzung der Distanzierung und Reflexion fehlt, iiberhaupt die
Vermogensstruktur von Verstand und Anschauung abgeht, so daf3
sie nicht anders kann als dem Naturmechanismus zu gehorchen.
Ebenso kennt die reine Natur keine Moral, da ihr der Unterschied
zwischen Sein und Sollen verschlossen bleibt. Einzig der Mensch hat,
wenn man so will, beides zu bieten, und genau dies macht ihn zum
verniinftigen Wesen, dem Sinnlichkeit und Verstand nichts anderes
als Probiersteine der Vernunft sind, die ja zugleich seine Vernunft
ist.®

Dieses Konzept scheint noch mehr an Uberzeugungskraft zu ge-

¢+ Kants »Anthropologie« unter Einbeziehung vor allem von M. Foucaults Denkansatz
als Grundlagentext Historischer Anthropologie auszuweisen sh. C. Wulf 2002.

117

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

winnen, beriicksichtigt man Kants Versuche, beide Bereiche gewis-
sermafSen durch das Medium der Kultur miteinander zu vermitteln.
»Die Hervorbringung der Tauglichkeit eines verniinftigen Wesens zu
beliebigen Zwecken iiberhaupt (folglich in seiner Freiheit) ist die Kul-
tur.® Zugleich aber gibt es nicht Kultur tiberhaupt, also den Men-
schen, sondern Kulturen stellen sich nach Kant auf unterschiedlichen
Tableaus dar, die sich vor allem hinsichtlich der Rassen unterschei-
den.® Was zunichst einmal ganz »selbstverstindlich« anmutet, er-
weist sich als hochproblematisch. Es werden nicht unterschiedliche
Kulturen beschrieben, sondern unterschiedliche »Menschengattun-
geng, die darin ihre Matrix haben, daf8 ihnen eine Art Kulturevolu-
tionismus klimatischer und biologischer Abzweckung eingeschrieben
wird, deren Zielgestalt wiederum eine bestimmte Kultur, jene der
»weiflen Rasse« darstellen soll. Ich spare mir die diversen Zitate®” —
vornehmlich in Kants anthropologischen Schriften zu finden —, will
aber doch darauf verweisen, daf3 es eine Aussage von systematischem
und konzeptionellem Belang ist, was und wie Kant tiber die »Neger-
rasse« und tiber die »Indianer« spricht.® Diese eigentiimliche Wider-
spriichlichkeit, die gleichwohl dem Kantischen Konzept inhirent ist,
liegt in der Universalisierung eines formalen Begriffs vom Men-
schen, der sich keineswegs um die geschichtlich und inhaltlich sich
ernotigenden Prigungen zu bekiimmern braucht, der andererseits

6 Kant WA Bd. X, B 392.

% Kant, WA Bd. XI. (»Von den verschiedenen Rassen der Menschen«, 9-29; »Idee zu
einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht«, 31-50; »Bestimmung des
Begriffs der Menschenrasse«, 63-82; »Mutmaflicher Anfang der Menschengeschich-
tek, 83—102)

& Vgl. A. Figl 1992.

& Der »Bosartigkeit der menschlichen Natur, die sich im freien Verhiltnis der Volker
unverhohlen blicken ldlt« (Kant WA Bd. XI, B 33), und die Kant vor allem jenen »wil-
den« Vélkern zuschreibt, die keinen Rechtsprinzipien gehorchen und dementsprechend
auch keine Rechtsinstitutionen haben, folgen Feststellungen, wonach die Hautfarbe als
Signifikat fiir vollgiiltiges Menschsein herhalten muf3, was schliefSlich nur der »weiflen
Race« zukommen kann. »Die Menschheit ist in ihrer groten Vollkommenheit in der
Race der WeifSen. Die gelben Indianer haben schon ein geringeres Talent. Die Neger sind
weit tiefer, und am tiefsten steht ein Teil der amerikanischen Volkerschaften.« (Kant,
Physische Geographie, GW (AA), Bd. IX, 316) Daf} aus bestimmten dufSerlichen Be-
schreibungen wie: »es entspringt der Neger, der seinem Klima wohl angemessen, néim-
lich stark, fleischig, gelenk, aber unter der reichlichen Versorgung seines Mutterlandes
faul, weichlich und tandelnd ist«, (Kant WA Bd. X1, B 152) Erklarungen hinsichtlich der
Charaktereigenschaften abgeleitet werden, die die Sklaverei als gemifles Handeln dar-
stellen, tut ein Ubriges. (Vgl. Kimmerle 1996, 21f.)

118

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

aber die niheren Bestimmungen seines Formalbegriffes gerade einer
bestimmten kulturalen und gesellschaftlichen, also inhaltlichen Pra-
gung entnimmt. Diese Vermischung fiihrt einen kulturellen Evolu-
tionismus in ihrem Schlepptau, der fiir kulturelle Hierarchismen mit
all ihren Unterdriickungsmechanismen verantwortlich ist. Eine be-
sonders signifikante Stelle findet sich in Kants »Logik-Einleitungg,
wo er auf die Notwendigkeit der »zwiefachen Beziehung (all unsrer
Erkenntnis)« aufmerksam macht. Wie es eine zweifache Beziehung
aller Erkenntnis zu Objekt (Vorstellung) und Subjekt (BewufStsein)
gibt, so »(muf) in jeder Erkenntnis unterschieden werden Materie,
d.i. der Gegensstand, und Form, d.i. die Art, wie wir den Gegenstand
erkennen«.® Was sich zunichst als formale und allgemeingiiltige Er-
kenntnisbedingung darstellt, wird nun aber von Kant mit dem Ver-
weis auf kulturelle Unterschiede erldutert: »Sieht z. B. ein Wilder ein
Haus aus der Ferne, dessen Gebrauch er nicht kennt: so hat er zwar
dasselbe Objekt, wie ein anderer, der es bestimmt als eine fiir Men-
schen eingerichtete Wohnung kennt, in der Vorstellung vor sich.
Aber der Form nach ist dieses Erkenntnis eines und desselben Objek-
tes in beiden verschieden. Bei dem einen ist es blofle Anschauung, bei
dem andern Anschauung und Begriff zugleich.« (Ebd.) Was Kant als
»formal« angibt, namlich einen »Begriff von Haus« zu haben, er-
weist sich als eine bestimmte kulturelle Erscheinung, die einmal
»Haus«, das andere Mal aber »Hiitte« oder anderes heif3t. Anders
gesagt: Kant interpretiert »seinen« Wilden vom »Haus« her, was aber
nur dem Selbstverstindnis einer bestimmten Kultur entspricht, und
was aufgrund des Fehlens des Begriffes Haus auf das Fehlen von »Be-
griff iiberhaupt« schlieflt. Aber, wie Kant (mit diesem Beispiel) be-
tont, hiangen Kenntnis und Erkenntnis aufs Engste zusammen, und
so hat natiirlich »der Wilde« ebenso einen Begriff von Hiitte wie »der
Zivilisierte« einen von Haus. »Dem Wilden« aber den Begriff als
solchen abzusprechen, zeigt nur den kulturellen Ausgangspunkt der
(fiir Kant) heimischen Kultur, was sich in signifikanter Weise im Bild
des Hauses niederschligt.”

¢ Kant, WA Bd. VI, A 41.
70 Vgl. hierzu M. Weinberg 1999, 165-186. Zur Eigentiimlichkeit und Problematik des
»Gegenstandes des Hauses« in seiner Funktion als Triger der eigenen und heimischen
Kultur und damit als Ausgangslage fiir alles Verstehen und Erkennen des Fremden vgl.
R. Goring 1999, 269-284.

Wittgenstein wird spéter die Bedeutungsfihigkeit der Sprache aus ihrem Ge-
brauch herleiten und damit auf diese Kantische Schwachstelle antworten. Auch hier

119

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

Der gleichsam neutral, formal und allgemeingiiltig intendierte
Gedanke Kants erweist sich als zuhochst kulturell grundiert. Dadurch
daf Kant aber alle kulturellen und geschichtlichen Ereignisse nur a
posteriori, also als nachgeordnet ausweisen kann, erfihrt das Ver-
nunftwesen Mensch hinsichtlich seiner anthropologischen Dimensi-
on einen eklatanten Reduktionismus, der den Menschen nicht nur
einseitig, sprich »geistig« versus »natiirlich« ansetzt, sondern der
auch Vorurteile und Stereotypien hinsichtlich anderer und fremder
Kulturen offenbart.”

Nun, die Kantische Philosophie ist deshalb keineswegs als ganze
in Frage gestellt, aber es werden Vereinseitigungen deutlich, die es zu
orten gilt. Kurz gesagt: Die westliche Spezies bildet den Maf3stab der
Vernunft, und alles, was sich unter das Zeichen dieser Vernunft stellt,
ibernimmt diesen MafSstab, ob gewollt oder nicht. Daher laufen Phi-
losophie und Wissenschaft, jene beiden Vorzeigeathleten der Ver-
nunft, nur deshalb um den gesamten Globus, weil sie zuriickkehrend
darin tiberein kommen, daf8 »woanders« noch vieles im argen liegt,
was es aufzukldren gilt. Dieses Paradigma hatte, so konnte man un-
gefihr sagen, bis ins 20. Jahrhundert hinein nahezu unbestrittene
Geltung,” es sieht sich aber angesichts der gewandelten Gesamt-
situation, wie sie mit dem Ende des 20. und dem Beginn des 21. Jahr-
hunderts anbricht, in Frage gestellt. Mit Kant werden einerseits die
Menschenrechte begriindet,” mit Kant konnen andererseits Rassen-
diskriminierungen legitimiert werden, ein Selbstwiderspruch, wie er

schon kiindigt sich ein erfahrungsgetrinkter Begriff von Erkenntnis an. (Vgl. Verf.
2002a, 93-122)

7t Weitere Desiderate wie etwa jene der Leiblichkeit, der konkreten Individualitit, des
Anderen als konkretem Anderen im Unterschied zum Anderen als Allgemeinbegriff
von Andersheit, u.a. kénnen kaum gegen Kant ins Feld gefiihrt werden, da sie in seinem
Konzept noch gar nicht auftauchen kénnen. Gleichwohl stellen sie wichtige Grundziige
fiir ein interkulturelles Denken dar, was eben mit Kant nicht zu leisten ist. Vgl. hierzu
weiter unten das Kapitel »Erfahrung« (C.I.).

72 Daf dieses Paradigma in den meisten gegenwirtigen Wissenschaftsdomédnen nach
wie vor vorherrschend ist, beweist deshalb noch nicht seine Richtigkeit. Es mag sich,
zieht man die Geschichte der Wissenschaftsentwicklungen als Kriterium heran, eher
umgekehrt darstellen, insofern man neuen Entdeckungen und Entwicklungen, die ja zu
Beginn immer von ganz Wenigen vertreten werden, zunichst einmal mit gréfSter Skep-
sis, ja mit Unverstindnis begegnet. Man iibersieht dabei allerdings allzu leicht, daf die
dlteren, mittlerweile zu Lehrinhalten geronnenen Paradigmen einstmals selber wissen-
schaftliche und denkerische Avantgarde darstellten. Eine Einsicht, die man schon mit
Kant selber gewinnen kann. (Vgl. Hoffe, 1992, 35£f.)

73 Sh. hierzu Kap. »Die Menschenrechte« (C.IV.2.3)

120

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

grofler nicht sein kann. Letztlich bestitigt dies aber die Vermutung,
dafs jegliches Denken nicht nur kontext- und kulturabhingig ist, es
macht umgekehrt auf die Problemstellung aufmerksam, wonach
jedes Denken, gerade weil sich mit ihm zugleich ein notwendiger
Allgemeinheits- und universaler Geltungsanspruch verbindet, sich
und damit seine Kultur selbst verabsolutiert.”*

2.4 Philosophie und Poesie

Gerade weil Kant fiir die oben genannten Hamann, Herder und Hum-
boldt zeit ihres Lebens der »Lehrmeister« blieb, sind deren kritische
Einwénde und Weiterfithrungen nicht hoch genug zu veranschlagen.
Dies trifft auch fiir F Holderlin zu. Dessen Selbstverstindnis als
Dichter hatte nicht nur philosophiekritische Implikationen,” er sah
in der Dichtung die eigentliche und »hohere Philosophie« behei-
matet, weil dort das Lebendige und Geistvolle der Philosophie im
direkten Sinne des Wortes zur Sprache kommt. »Dichten« um-
schreibt nicht etwa einen anderen Bereich als »Denkenc, es bringt
das Denken vielmehr auf eine Weise zur Sprache, daf8 darin mehr
als die Logik des Begriffs aufscheint. Holderlin dichtet, weil der phi-
losophische Begriff nicht zu fassen in der Lage ist, was mit der Dich-
tung dennoch »gesagt« werden kann.”¢ Dieser sprachkritische Aspekt

74 Der gesamte Neukantianismus, allen voran Cassirer, stellen durchaus ja schon den
Versuch dar, die erkenntniskritische Funktion des transzendentalen Gedankens in seine
kulturelle Bedingtheit hinein zu mediatisieren. (Vgl. E. W. Orth 1996) Die Desiderate
einer » Phdnomenologie der Kultur(en)« und auch einer »Kulturanthropologie« bleiben
aber trotz der Bestrebungen einer »Erkenntnistheorie der Kultur« bestehen, ja die Aus-
arbeitung ihrer Méglichkeiten scheinen dringlicher denn je zu sein.

75 Holderlin hat zeit seines Lebens (seiner aktiven Schaffensperiode) unter der Grund-
spannung zwischen Philosophie und Poesie gelitten. In der Poesie (Dichtung) sah er die
Moglichkeit einer zu sich selbst befreiten Philosophie, die sich in ihrer blof begrifflichen
Selbsterfassung nur korsettieren kann. Gleichwohl wiirde ein blofer Ubergang zur Poe-
sie ohne eine damit einhergehende implizite Philosophiekritik die Differenz zwischen
Philosophie und Poesie geradezu zementieren. Es ging ihm also weder um blofle Phi-
losophie noch um blofSe Dichtkunst. Dies kommt in einer Notiz aus dem Jahre 1796 zum
Ausdruck, worin er gegen Kant und Fichte gerichtet das Bild vom »Soldatenleben der
Philosophie« bemiiht, das ihn selber gingelt: »Die Philosophie ist eine Tyrannin, und
ich dulde ihren Zwang mehr, als daf8 ich mich ihm freiwillig unterwerfe.« (Zit. nach
U. Hdussermann 1978, 86)

76 »Ich bin nun tiberzeugt, dafl der hochste Akt der Vernunft, der, indem sie alle Ideen
umfaBlt, ein dsthetischer Akt ist, und dal Wahrheit und Giite, nur in der Schonheit

121

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

hat erkenntniskritische Funktion. Im Anhang »Wink fiir die Darstel-
lung und Sprache« seines Aufsatzes »Wenn der Dichter einmal des
Geistes machtig ..« erldutert Holderlin sein Vorhaben: » Wird nicht
alle Beurtheilung der Sprache sich darauf reducieren, dafs man nach
den sichersten und moglich untriiglichsten Kennzeichen sie priift, ob
sie die Sprache einer idchten schon beschriebenen Empfindung sei? /
So wie die Erkenntnif§ die Sprache ahndet, so erinnert sich die Spra-
che der Erkenntnif$.«”7 Holderlin rekurriert auf eine Spracherfah-
rung, die nicht erst »auflgsend und verallgemeinernd, vertheilend,
und abbildend« arbeitet, sondern dem zuvor den »Wiederklang der
urspriinglichen lebendigen Empfindung« und »Stimmung« auf-
nimmt. Die Sprache »ahndet« und sie »wird geahndet«.”8 Thr eignet,
wenn man so will, ein vorsprachliches Herkommen, in das Religion
und Natur, Philosophie und Bildung eingewoben sind, und was wie-
derum im verlauteten Wort der Sprache mitklingt und gleichsam
mitschwebt. Vor aller Bedeutungsebene ahnt sich in der Sprache der
»lebendigere Zusammenhang« allen Geschehens, so daf§ alle auf
Wahrheit und Geltung abzielende Begrifflichkeit tiberhaupt erst ver-
standen werden kann aufgrund dieses »Ahnens« der Sprache. Die
Evidenzen einer Sprache liegen viel mehr in dem, was man Sprach-

verschwistert sind. Der Philosoph muf3 eben so viel dsthetische Kraft besitzen, als der
Dichter. Die Menschen ohne ésthetischen Sinn sind unsre Buchstabenphilosophen. Die
Philosophie des Geistes ist eine ésthetische Philosophie. Man kann in nichts geistreich
raisonnieren — ohne #sthetischen Sinn. (...) Die Poesie bekémmt dadurch eine hohere
Wiirde, sie wird am Ende wieder, was sie am Anfang war — Lehrerin der Menschheit; (...)
Ehe wir die Ideen asthetisch d.h. mythologisch machen, haben sie fiir das Volk kein
Interesse, und umgekehrt: ehe die Mythologie verniinftig ist, muf8 sich der Philosoph
ihrer schimen. So miissen endlich Aufgekldrte und Unaufgeklirte sich die Hand reichen,
die Mythologie muf3 philosophisch werden, um das Volk verniinftig, und die Philosophie
mufl mythologisch werden, um die Philosophen sinnlich zu machen.« (Entwurf. Das
ilteste Systemprogramm des deutschen Idealismus, in: BeifSner/Schmidt 1969, Bd. 2,
6481.) Die Forschung ist sich nach wie vor uneinig iiber die tatsichliche Autorschaft
dieser programmatischen Kurzskizze. Es gibt gute Griinde, die fiir Schelling oder Hegel,
aber auch fiir Holderlin sprechen. Mir erscheint diese Frage zweitrangig, da der Text in
einer Zeit abgefaflt wurde, wo sich diese drei als »Freundeskreis« verstanden, der aus
einem bestimmten Geist der Sache heraus philosophierte. Hilt man sich den weiteren
philosophischen Entwicklungsgang der drei klar, so spricht doch vieles fiir Hélderlin als
dem hauptsichlichen Inspirator dieses Textes, auch wenn ihn Hegel verfafit hat.

77 Hélderlin 1979, KTA Bd. 14, 157 f£. [Die folgenden Zitate und in Anfiithrungsstriche
gesetzten Topoi hieraus] Vgl. auch die Ausgabe Holderlin 1969, Bd. 2, 624. Ebenso
J. Ch. E. Holderlin, Theoretische Schriften, 1998, 58; empfehlenswert hier die sehr in-
struktive Einleitung des Herausgebers J. Kreuzer.

78 Vgl. hierzu W. Hogrebe 1996, insbes. 78 ff., 102 ff.

122

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

empfinden und Sprachgefiihl nennt, die zwar nicht wie die gramma-
tikalische und semantische Ebene der Sprache unmittelbar feststell-
bar und »aussagbar« sind, die aber um so mehr jegliche Aussage- und
Verstehensmoglichkeit tragen. Dem Dichter gebiihrt darin ein gewis-
ser Vortritt, insofern er diese Sprachempfindung und Sprachahndung
in vortrefflicher Weise ins Wort bringt, weshalb »(d)as Product die-
ser schopferischen Reflexion die Sprache (ist). Indem sich nemlich
der Dichter mit dem reinen Tone seiner urspriinglichen Empfindung,
in seinem ganzen innern und dufSern Leben begriffen fiihlt, und sich
umsieht in seiner Welt, ist ihm diese eben so neu und unbekannt, die
Summe aller seiner Erfahrungen, seines Wissens, seines Anschauens,
seines Denkens, Kunst und Natur, wie sie in ihm und aufler ihm sich
darstellt, alles ist wie zum erstenmale, eben defSwegen unbegriffen,
unbestimmt, in lauter Stoff und Leben aufgelost, ihm gegenwirtig,
und es ist vorziiglich wichtig, daf3 er in diesem Augenblike nichts als
gegeben annehme, von nichts positivem ausgehe, daf die Natur und
Kunst, so wie er sie kennen gelernt hat und sieht, nicht eher spreche,
ehe fiir ihn eine Sprache da ist, ..« (Ebd. 159f.) Holderlin beschreibt
hier das Hervorgehen der Sprache als Sprache, den Prozef der
Sprachwerdung, der nicht deshalb kiinstlerischen Charakters ist, weil
dies ein Dichter sagt, sondern weil hier der Erfahrungs- und Bedeu-
tungsboden der Sprache miterstellt wird. Die Alltagssprache hat es da
leichter, insofern sie auf schon Bekanntem und » Verstandenem« sich
niederldf$t und erst daraus ihr Bedeutungsverstehen zu ziehen in der
Lage ist. Darauf griindet der gingige Reflexionsbegriff, insofern er
immer schon etwas voraussetzt, das sodann Bedeutung annehmen
kann. Anders Holderlin, der eine »poetische Reflexion« vorschligt,
die dem Hervorgangsgeschehen der Sprache Rechnung trigt, indem
sie dem Einheitsgesichtspunkt des Begriffs den »Widerstreit von In-
dividuellem (Materialem), Allgemeinem (Formalem) und Reinem«
(KTA 14, 147) als »productive«, d.h. als hervorbringende Sprachwer-
dung entgegenstellt. Dieses »Harmonischentgegengesetzte« trigt
sich in die und in der Sprache vor, und insofern Sprache und Denken
eine transzendentale Struktur bilden, kann Hélderlin von einer
»transzendentalen Empfindung« (vgl. ebd. 156) sprechen, die so et-
was wie den Startschuf8 zu den nachkantischen Philosophien einer
»transzendentalen Erfahrung« gibt. Man hat zurecht von einer
»Transzendentalpoetologie«” gesprochen, durch welche die Grenze

7 Vgl. H. Bothe 1994, 77 ff.; sh. auch H. Bachmaier 1979.

123

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

des Verstandes deutlich wird, insofern dieser nur nach im vorhinein
bereit liegenden Regeln zu schlieflen vermag. »In so fern aberc, so
Holderlin, »ein héherer unendlicherer Zusammenhang zwischen
ihm [dem Menschen] und seinem Elemente ist in seinem wirklichen
Leben, kann dieser weder blof3 in Gedanken, noch blos im Gedicht-
nif$ wiederholt werden, denn der blose Gedanke, so edel er ist, kann
doch nur den nothwendigen Zusammenhang, nur die unverbriichli-
chen, allgiiltigen, unentbehrlichen Geseze des Lebens wiederholen,
und eben dem Grade, in welchem er sich iiber dieses ihm eigentiim-
liche Gebiet hinaus und den innigeren Zusammenhang des Lebens zu
denken wagt, verlaugnet er auch seinen eigentiimlichen Karakter, der
darin besteht, daf3 er ohne besondere Beispiele eingesehen und be-
wiesen werden kann. Jene unendlicheren mehr als nothwendigen Be-
ziehungen des Lebens konnen zwar auch gedacht, als nur nichts blofS
gedacht werden [meint: »aber nur nicht bloff gedacht werden«; Hol-
derlin 1969, 637]; der Gedanke erschépft sie nicht.« (KTA, Bd. 14, 37)
Hier bahnt sich jener Schritt an, wie er im deutschen Idealismus zwi-
schen Vernunft und Geist unternommen worden ist.® >Geist< steht
keineswegs gegen >Vernunft« — wie sollte er? —, aber er steigert diese
insofern, als er sie auf ihren umfassenderen und »innigeren Zusam-
menhang« hin anspricht. Dies hat nichts mit Mystik oder Irrationa-
lismus zu tun, wie dies des 6fteren behauptet wurde, im Gegenteil, es
bindet den Formalcharakter der Vernunft an ihre materiale, welthafte
und endliche Erfahrungsdimension zuriick. Eine »blof3« transzen-
dentale Ebene der Vernunft wird gewissermafSen dahingehend geer-
det, daf3 sie sich der Grundfrage gegeniiber sieht, wie denn das Ver-
nunftwesen Mensch etwas denken konnen soll, was es aufgrund
seiner welthaften Konstitution gar nicht erfahren haben kann. Diese
Frage erweist sich fiirderhin als Stachel der Vernunft, der sie nicht
zur Ruhe kommen lassen wird. >Geist« meint bei Holderlin vor allem
jene Denkerfahrung, die vor der Differenz von Subjekt und Objekt
eine Ebene ansetzt, die zeigen kann, dafs und wie beide Seiten erst aus
dieser Ebene heraus ihr Bezogensein erhalten. »Weder aus sich selbst
allein, noch einzig aus den Gegenstinden, die ihn umgeben, kann der
Mensch erfahren, dafs mehr als Maschinengang, daf3 ein Geist, ein
Gott, ist in der Welt, aber wohl in einer lebendigeren, tiber die Noth-
durft erhabnen Beziehung, in der er stehet mit dem was ihn um-

80 Zu Hélderlin vgl. M. Rohrig 1985.

124

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

giebt.« (Ebd. 35) Holderlin nennt diese Ebene »Sphire«, die gewis-
sermaflen das vorgingige »Zwischen« von Subjekt und Objekt, also
deren Konstitutionsbedingungen zum Thema macht. »Und jeder hat-
te demnach seinen eigenen Gott, in so ferne jeder seine eigene Sphére
hat, in der er wirkt und die er erfihrt, ..« (Ebd.) Die Sphire ist deshalb
das lebendigere und innigere Prinzip, weil in ihr das Allgemeine und
Formale, das »Gesetz«, mit dem Besonderen und Materialen, der
»besonderen Welt, eine jeweils spezifische Gestaltungsweise finden.
Beide Bereiche sind nicht zu trennen, insofern ihre ungeschiedene
und »innige Verbundenheit« sie als jene Sphire ausweisen, als die
das Endliche und Unendliche einander erfahrbar werden, »und eben-
deswegen das Gesetz, wenn es auch gleich ein fiir gesittete Menschen
allgemeines wire, doch niemals ohne einen besonderen Fall, niemals
abstrakt gedacht werden konnte, wenn man ihm nicht seine Eigen-
tiimlichkeit, seine innige Verbundenheit mit der Sphire, in der es
ausgeiibt wird, nehmen wollte.« (Ebd. 37) Im Phinomen der »Sphire«
kommen daher sowohl die endliche Verfafitheit als auch das unend-
liche »Gesetz« zum Austrag. Inmitten des Individuums, inmitten ei-
ner Gemeinschaft, oder wo immer 6ffnet sich diese Sphire, gestaltet
jene und fiihrt sie iiber sich hinaus, in einer Weise, daf3 diese darin
allererst auf sich zurtickkommen. Die Sphére konkretisiert, situiert,
verendlicht und hebt darin zugleich in sich ab, universalisiert in dem
MafSe, in dem aus ihr ein bestimmter >Geist< hervorgeht. Aus kon-
kreten Umstinden gebiert sich ein »mehr«, das trigt, indem es iiber
sich hinaus fiihrt. Dieser >Geist< bekundet sich in allem als jenes ge-
gliickte Zusammenkommen von Endlichkeit und Unendlichkeit, als
gelungene Realisation und Erfahrung eines Geschehens. Es mag sich
dabei um das Einzelindividuum oder um eine Gruppe handeln, um
eine bestimmte Handlung oder ein Gesprich, jedesmal geht es um
diese konkrete Geisterfahrung, die in der Tat »begeistet« und daher
auch begeistert. Und noch die Sprache der Dichtung versteht sich so
als eine Geisterfahrung der Sprache, eine Begeisterung von Sprache
und Wort. Holderlin nennt dieses »sphérische« Geschehen auch »re-
ligiose Sphire«, »Mythe«, »gottliche Sphire«, »hohere Sphirec,
»wirkliche Sphére«, »lebendige Sphére« usf., und er meint damit je-
nen Bereich, der nicht erst zwischen Kontingentem und Absolutem
vermittelt, sondern dem zuvor deren lebensméaflig eingebundene und
schopferisch erbrachte Ungeschiedenheit zum Vorschein kommen
laBt. Die Sphire »erscheint« ja nicht als sie selber, aber gerade darin
kommen die Tiefenerfahrungen von Religion und Mythos, von Na-

125

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

tur und Leben zu Wort.8! Dies meint jener Topos der »hoheren Auf-
klérung«, der nicht nur die Verkiirzungen der »bloflen Aufklirung«
anmahnt, sondern dariiber hinaus auch deren apriorische Vernunft-
struktur in ein lebendiges Geistgeschehen iiberfiihrt. Gegen das Kan-
tische »Pflichtdenken«, welches in allem einer uniiberbriickbaren Di-
chotomie verhaftet bleibt, votiert Holderlin fiir einen lebendigen und
Wirklichkeit werdenden Vernunft- und Geistbegriff: »Und dif3 ist
eben die hohere Aufklirung die uns grofitentheils abgeht. Jene zar-
tern und unendlichern Verhiltnisse miissen also aus dem Geiste be-
trachtet werden, der in der Sphire herrscht, in der sie stattfinden.«
(KTA 14, 38) Und direkt gegen Kant gewendet fihrt er fort: »Dieser
Geist aber, dieser unendlichere Zusammenhang, jene Verhaltnisse
selbst, d. h. solche sind, wo die Menschen, die in ihnen stehen, inso-
fern wohl ohne einander isolirt bestehen konnen, und daf3 diese
Rechtverhiltnisse erst durch ihre Stérung positiv werden d.h. daf3
diese Storung kein Unterlassen, sondern eine Gewaltthat ist, und
eben so wieder durch Gewalt und Zwang gehindert und beschriankt
wird, daf3 also auch die Geseze jener Verhiltnisse an sich negativ, und
nur unter Voraussetzung ihrer Ubertretung positiv sind, da hingegen
die freieren Verhaltniss, so lange sie sind was sie sind und ungestort
bestehen, ..« (Ebd.).#2 Man sieht unschwer die gegeniiber Kant ginz-
lich andere Sichtweise und dementsprechend andere Zugangsweise
Holderlins. Ersterer argumentiert aus einem den Verhiltnissen und
dem Menschen gegeniiber abwehrenden und zu sichernden Denken
heraus, das auf Pflichtgesetze, Moralinstanzen und Rechtsprinzipien
setzt, um der ansonsten drohenden Gefahr der Verrohung und Be-
stialisierung des Menschen entgegenzutreten. Ersterer hat ein weit-
aus positiveres Welt- und Menschenbild, und wenn man so will auch

81 Der Sphirenbegriff ist schon jenem Phianomen der Grunderfahrung auf der Spur, auf
das spiter niher eingegangen wird. Holderlin selbst hat in diesem Zusammenhang
schon von »Grunderfahrung« gesprochen: »(...) die Alten (betrachteten) jene Verhilt-
nisse als religiose das heifSt, als solche Verhiltnisse, die man nicht so wohl an und fiir
sich, als aus dem Geiste betrachten miisse, der in der Sphire herrsche, in der jene Ver-
hiltnisse stattfinden. Und die hatten darum recht, weil, wie wir schon gesehen haben, in
eben dem Grade, in welchem die Verhiltnisse sich iiber das physisch und moralisch
nothwendige erheben, die Verfahrungsart und ihr Element auch unzertrennlicher ver-
bunden sind, die in der Form bestimmter Grunderfahrungen absolut gedacht werden
konnen.« (KTA 14, 38)

8 Der an dieser Stelle besonders inkohirente Satzbau erklart sich aus der moglichst
textgetreuen Ubernahme der sowieso nur als Bruchstiicke erhaltenen oder vorgefunde-
nen Texte Holderlins.

126

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

Gottesbild. Er traut dem Menschen nicht nur mehr zu, er nimmt ihn
auch als ein Wesen ernst, das Neigung und Pflicht, Sinnlichkeit und
Vernunft so aufeinander zuriickzufiithren in der Lage ist, daf§ daraus
jenes hervorgeht, was Holderlin >Geistc nennt. Um es anders zu sa-
gen: Vernunft hat man, jedenfalls in principio, Geist entsteht und
geht hervor. Geist ist eine Frage der Gestaltung und Hervorbringung
seiner selbst, nicht erst ein Vermdgen, das vernunfttheoretisch als
immer schon vorausgesetzt gilt. Insofern ist eigentlich der Geist die
konstitutive Bedingungsmoglichkeit der Vernunft; die »transzenden-
tale Empfindung« und »Erfahrung« setzt die »transzendentale Ap-
perzeption« auf ihr konstitutives Werdegeschehen, sprich auf ihre
Selbstgestaltung hin frei.® Nicht zuféllig nennt Hélderlin dies den
»Bildungstrieb«,® den auszubilden und zu gestalten dem Menschen
als Aufgabe seiner »Menschwerdung« zukommt. Erst dies wird ihm
die »durchgingigere« und »unendlichere Befriedigung« (KTA 14, 36)
zuteil werden lassen.

Holderlins philosophische Bedeutung liegt m.E. sowohl in der
Kritik an einer diskursiv angelegten Verstandes- und Bewuf3tseins-
philosophie als auch in einer Kritik an den idealistischen Konzep-
tionen eines Fichte, Schelling und Hegel. Sein Angebot gilt dem
Versuch einer »Realphilosophie«, die jenseits von begrifflicher All-
gemeinheit und phianomenaler Besonderheit arbeitet, und deren ei-
gentiimliche Zwischenlage Holderlin in den Topoi der »Sphire« und
der »Mythe« zu fassen versucht hat. Gleichwohl schien der hierfiir
einzig gangbare Weg jener der »Poesie« sein zu konnen, da nur in ihr
die »zarteren und innigeren Verhaltnisse« zur Darstellung gebracht
werden konnen. Von der Sache her ist es daher kein Zufall, da8 Hol-
derlins theoretische Schriften tiber den Status von Entwiirfen und
Fragmenten nicht hinaus gekommen sind. Mogen diese sprachlich

8 In einem anderen Zusammenhang spricht Hélderlin auch vom »(transcendentale(n))
schopferische(n) Akt (...), dessen Wesen es ist, idealindividuelles und realunendliches
zu vereinen, dessen Product also das mit idealindividuellem vereinigte realunendliche
ist, wo dann das Unendlichreale die Gestalt des individuellidealen, und dieses das Leben
des Unendlichrealen annimmt, ..« (Das untergehende Vaterland, KTA 14, 99; = Das
Werden im Vergehen, Holderlin 1969, 2. Bd., 645) — »Holderlin eroffnet das moderne
kiinstlerische Denken.« So M. Le Bot, der erst durch die kiinstlerische Erfahrung und
das kiinstlerische Denken die Erfahrung von Andersheit, iiberhaupt Differenzerfahrung
ermoglicht sieht. (M. Le Bot 1994, 207-216, hier 209)

8 Vgl. Holderlin, KTA 14, 56-62.

127

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

auch weit hinter dem hohen Niveau seiner Dichtung zuriickbleiben,
sein Grundgedanke wird dennoch fafSlich.

Holderlin, so lautet eine meiner Thesen, ist durch die Konzepti-
on Hegels hindurchgegangen und — dies halte ich fiir einen entschei-
denden Gesichtspunkt — es ist ihm dabei die Riickeinlgsung der end-
lichen Verfaf3theit des Daseins gelungen, also ein Denkansatz, der die
Ambivalenzen und Paradoxien, die zwischen einem Kantianismus
und einem Hegelianismus bestehen bleiben, iiberwinden hilft. Aller-
dings geschieht dies mit einer »poetischen Verfahrungsweise«, die,
philosophisch tibersetzt, die Schritte vorbereitet hat, die in herme-
neutische, phanomenologische und narrative Denkstrukturen ge-

fithrt haben.®

2.5 »>Ewiger Friede< und/oder >Friedensfeier<?

Das vielleicht wichtigste Motiv aber, auf die Differenz zwischen Kant
und Holderlin hinzuweisen, liegt in den Konsequenzen fiir ein trag-
fahiges Friedenskonzept! Es legt sich daher nahe, einen kurzen Blick
auf beider Friedenskonzepte zu werfen. Es handelt sich hierbei um
Kants Schrift »Zum ewigen Frieden«® und um Holderlins Gedicht
»Friedensfeier« Das Konzept Kants meint ja nicht blof$ einen vertrag-
lich geschlossenen Frieden, sondern einen »transzendentalen Frie-
den, einen »Frieden schlechthin«.?” Die These ist, kurz gesagt, daf3
das Ziel der Menschheit im Erreichen eines politisch-rechtlich insti-
tutionalisierten » Weltfriedens« liegt. Im Prinzip, d. h. in der philoso-
phischen Konzeption Kants ist dieser Friede schon erreicht, allein es
braucht noch die Aufklarungsschritte aller Menschen und Vélker,
um dieses Prinzip auch realiter einzulsen. Hierzu gehort im ent-
scheidenden Maf$ die Verrechtlichung als der eigentliche Garant des

8 Es ist iiberhaupt eines der bedauernswerten Kapitel der Philosophiegeschichtsschrei-
bung, daf sie die impliziten, aber auch expliziten Philosophien eines Herder, Humboldt
und Hélderlin nicht wirklich in ihren die Grundlagen revolutionierenden Entwicklungs-
gang aufgenommen hat. Als »Bildungsphilosophen« und »poetische Geister« hat man
sie mehr marginalisiert denn gewiirdigt.

8 Kant, WA Bd. XI, 191-251. [EF; die folgenden Zitate hieraus]

 Kants »Ewiger Friede« hat ja vor nicht allzu langer Zeit sein 200jihriges Bestehen
gefeiert, zu dessen Anlafs einige Publikationen erschienen sind. Aber wichtiger als jenes
Datum scheint die philosophisch-politische Aktualitit dieser Schrift zu sein, mit der ja
nicht weniger beansprucht wird, als die bedringenden Fragen einer zukiinftigen Welt-
politik zu beantworten. Vgl. etwa O. Hoffe 1995 und V. Gerhardt 1995.

128

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

Friedens. Dabei gilt es, die unterschiedlichen Ebenen, wie sie sich im
»Staatsbiirgerrecht«, im »Vélkerrecht« und im »Weltbiirgerrecht«
darstellen, zu unterscheiden, zugleich aber diese so aufeinander zu-
riickzufithren, daf3 sie sich nicht widersprechen.® Kants biirgerlich-
republikanisches Konzept scheint aufzugehen, wenn da nicht die Ei-
gentiimlichkeit wire, dafs das Volkerrecht resp. der Volkerbund in
einer gewissen Entgegensetzung zum Biirger- resp. Staatsrecht und
Weltbiirgerrecht stehen. (Sh. EE BA 28ff.) »Das Vélkerrecht«, so
lautet der Zweite Definitivartikel, »soll auf einen Foderalism freier
Staaten gegriindet sein«. (Ebd.) Nun kann es fiir den einzelnen Staat
nicht noch einmal ein tiber ihn bestimmendes Gesetz geben, welches
wie im Falle des Einzelbiirgers und auch des Weltbiirgers staatlicher-
seits als Zwangsgesetz fungiert, woraus nach transzendentaler Ein-
sicht ja wiederum die Freiheit des Biirgers resultiert. Kant votiert
daher entgegen einem »Friedensvertrag« zwischen den Staaten, der
immer blof} »einen Krieg« beenden kann, also nur »empirisch« zu
reagieren vermag, fiir einen »Friedensbund, der »alle Kriege auf
immer zu endigen suchte. Dieser Bund geht auf keinen Erwerb ir-

8 Insgesamt geht es in den im Anschlufl an Kant entwickelten Friedenskonzepten um
die Fragen politischer Gerechtigkeit, um Rechtsmoral, um einen normativen Begriff von
Volkssouverdnitit, an die sich das Modell demokratischer Verfassungsstaatlichkeit an-
bindet. Die transzendental begriindeten Grundrechte stehen gewissermaflen Pate fiir
alle weiteren Rechtsinstitute bis hin zu der Frage einer moglichen, die nationalstaatli-
chen Befugnisse transzendierenden Institutionalisierung von Menschenrechten. Daf3
die Optionen und Vorschlige hier unterschiedlich ausfallen, liegt auf der Hand. So
schlidgt O. Hoffe etwa einen »extrem minimalen Weltstaat« vor, der fiir »politische Ge-
rechtigkeit im supranationalen MafSstab« sorgen kann. »Dieser hat den Charakter eines
Sekundirstaates, wihrend der Rang von Primirstaaten den Einzelstaaten gebiihrt.«
(O. Hoffe, Die Vereinten Nationen im Lichte Kants (Hoffe 1995, 245-272, 247)) Zum
Zusammenhang von Friedensethik und Volker- resp. Weltbiirgerrecht sh. ebenfalls
O. Hoffe 2001. V. Gerhardt votiert im Anschlufl an die Friedensschrift fiir eine »Politik
der Selbstbestimmung, in der jeglicher Anspruch, seien es der Rechtsanspruch, das
Offentlichkeitsgebot, Vélkerrechtsfragen oder die Menschenrechte, an das zustimmen-
de und diese Rechtsinstanzen einfordernde Individuum gebunden ist. (Vgl. V. Gerhardt
1995, insbes. 221£f.) J. Habermas plddiert unter Beriicksichtigung klarer Differenzie-
rungen zwischen Recht und Moral fiir eine »weltbiirgerrechtliche Transformation des
Naturzustandes zwischen den Staaten in einen Rechtszustand«, der die nationalstaatlich
verankerten Rechtsinstitute ablosen soll. (J. Habermas 1997b, 192-236, hier 236) Zum
weiteren Kontext der Friedensschrift sh. R. Merkel / R. Wittmann 1996. — Kritischer
hierzu, weil die strukturelle Verwobenheit von Krieg und Frieden, Gesetz und Macht
resp. Gewalt aufzeigend, sh. den sich auf W. Benjamins Aufsatz »Zur Kritik der Gewalt«
beziehenden II. Teil der Schrift »Gesetzeskraft« von J. Derrida 1996, 60-125, insbes.
781, 851f.

129

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

gend einer Macht des Staats, sondern lediglich auf Erhaltung und
Sicherung der Freiheit eines Staats, fiir sich selbst und zugleich ande-
rer verbiindeter Staaten, ohne daf3 diese doch sich deshalb (wie Men-
schen im Naturzustande) 6ffentlichen Gesetzen, und einem Zwang
unter denselben, unterwerfen diirfen. — Die Ausfiihrbarkeit (objekti-
ve Realitat) dieser Idee der Foderalitit, die sich allmahlich auf alle
Staaten ausdehnen soll, und so zum ewigen Frieden hinfiihrt, laf3t
sich darstellen.« (BA 36) Nun, dieses Konzept steht und fallt natiir-
lich mit der Voraussetzung iiberall »freier«, d.h. republikanisch ver-
fafSter Staaten, die sich dieser foderativen Vereinigung anschliefSen.
Der Ausschluf3 aller anderen, nicht republikanisch verfafiten Staaten
ist Programm. Nicht nur, daf3 es diesen Zustand einer rechtlichen
Egalisierung aller Staaten nicht gibt und nicht geben kann, Kant sieht
auch keine »positive Idee« zur Begriindung eines Rechtszustandes,
der sich aus dem friedlichen Zusammenleben der Vélker und Staaten
selber herleiten liefSe. Er greift daher auf das Staats- und Biirgerrecht
zuriick und analogisiert den Einzelbiirger mit den einzelnen Vélkern
und Staaten. Kant sieht sofort den Widerspruch — Der Einzelne wird
ja erst durch Recht und Gesetz aus dem wilden, gesetzlosen Zustand
herausgeholt, indessen jeder Staat sich ja genau aufgrund seiner Ge-
setze und Rechtsinstitute konstituiert, also immer schon anzubieten
hat, was ihm ein Volker- und Staatenrecht nahebringen soll — und
stellt etwas resigniert fest: »Da sie [die Volker] dieses [einen mogli-
chen Volkerstaat] aber nach ihrer Idee vom Voélkerrecht durchaus
nicht wollen, mithin, was in thesi richtig ist, in hypothesi verwerfen,
so kann an die Stelle der positiven Idee einer Weltrepublik (wenn
nicht alles verloren sein soll) nur das negative Surrogat eines den
Krieg abwehrenden, bestehenden, und sich immer ausbreitenden
Bundes den Strom der rechtscheuenden, feindseligen Neigungen
aufhalten, doch mit bestdndiger Gefahr ihres Ausbruchs.« (BA 39)
Die gegenwirtige Weltlage mit ihren kleineren und gréfieren Krie-
gen scheint diese Feststellung Kants mehr denn je zu bestitigen. We-
der ein Volkerbund noch ein Vélkerrecht scheint transzendental be-
griindet werden zu konnen. Vermutlich hidngt dies aber schlicht
daran, dafy mit dem Kantischen Konzept keine wirkliche Pluralitt
gedacht werden kann, wie sie sich in der Friedensfrage zwischen den
Voélkern und Staaten anbahnt und wohl auch gefordert wire. Es steht
zudem zu vermuten, daf8 die Frage eines » Volkerbundes« nicht allein
auf rechtlicher Ebene zu lgsen sein wird. Dagegen stehen nicht nur
die unterschiedlichen Rechtsbegriffe und — vorstellungen, auch die

130

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

diese bedingenden Grundbegriffe wie des Subjekts, des Individuums,
des Eigentums, der Gemeinschaft etc. striuben sich gegen vor-
schnelle fir alle Menschen und Vélker geltenden Identifikationen.
Bekanntlich hilft sich Kant iiber diese Schwierigkeit dadurch
hinweg, daf$ er »die grofie Kiinstlerin Natur« (BA 48{f.) zum Garan-
ten des ewigen Friedens erhebt, die, um »zu ihrem (hoheren) Zweck
zu gelangen, den Krieg gewihlt« hat.® Zuguterletzt kommt schlief3-
lich der dem »wechselseitigen Eigennutz« entspringende »Handels-
geist« zuhilfe, »der mit dem Kriege nicht zusammen bestehen kann,
und der frither oder spiter sich jedes Volks bemichtigt.« (B 65f.)
Ganz abgesehen davon, wohin dieser weltumspannende Handelsgeist
neben seinen zweifelsohne bestehenden Verdiensten auch fithren
kann und welches kulturelle, menschliche und 6konomische Gefille
er in seinem Schlepptau mit sich bringt, fallt auf, dafy Kant gleichsam
naturale, sprich empirische Erfahrungen einfiihrt, um die transzen-
dentale Kluft, die in den Rechtsebenen ja nur signifikant wird, zu
tberbriicken.? Das macht bei einem Denker wie Kant stutzig, wiirde
doch dadurch der ganze Ansatz hinsichtlich eines Weltfriedens unbe-
friedigend bleiben. Nun, die problematische Frage scheint darin zu
bestehen, daf$ Kant in potentia und idealiter mit dem Menschen rech-
nete, der in principio, d. h. aus Vernunftgriinden immer und tberall
derselbe ist. Aber dieses Projekt allumfassender Vernunft ist einer-

8 Fiir Kant klingt »der Gebrauch des Wortes Natur (...) bescheidener (...) als der Aus-
druck einer fiir uns erkennbaren Vorsehung« (BA 52), gleichwohl sorgt eben die Natur
durch ihren dufSeren Zwang der Siedlungsméglichkeiten und der Vertreibung durch
Kriege dafiir, daf8 die Vélker zu »gesetzlichen Verhiltnissen .. genotigt« werden. Der
Natur, so Kant, wohnt eine »tiefliegende Weisheit« inne, insofern sie dafiir sorgt,
»durch die Zwietracht der Menschen Eintracht selbst wider ihren Willen emporkommen
zu lassen.« (BA 48) Uber ihren bloSen Mechanismus hinaus tritt die Natur als Mitstrei-
terin einer hoheren »Zweckmifigkeit« auf, was sie als friedensstiftend und in gewisser
Weise als verniinftig auszeichnet. Die Natur steht sozusagen im Dienste der Vernunft,
verfolgt also gleichsam »vorhersehend« deren Ziele. Eine Art »List der Natur«.

% Die transzendentale Bedingungsfigur zwischen Grundrecht und Staatsrecht erscheint
fiir eine Ausweitung zum Weltbiirgerrecht nur dann plausibel, wenn man die bislang in
Geltung befindlichen Zwischenglieder der Staaten und Nationen iiberspringt. Gesetzt,
dies wire moglich, so bliebe doch die skeptische Frage, inwieweit die hinter den einzel-
nen staatlichen Rechtsbegriffen stehenden Volkswillen und Volkssouverinititen dieser
»KurzschlieSung« zustimmen wiirden und kénnten. Das ungebrochene Hochrechnen
des Grund- und Staatsrechts auf das Weltbiirgerrecht scheint an der Hiirde des Vélker-
rechts resp. Volkerbundes zu scheitern, insofern die Gleichsetzung zwischen Individuen
und Vilkern resp. Staaten in der Tat — auch schon unter Rechtsgesichtpunkten — einem
Kurzschluf3 gleichkime.

131

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

seits auseinandergefallen in unversshnlich sich gegeniiberstehenden
Weltanschauungen, d. h. es wurde gleichsam von der Historie einge-
holt,”* andererseits zeigt dies, daf3 ein allgemeiner und formaler Ver-
nunftbegriff immer in Differenz zu den jeweiligen Inhalten und Er-
fahrungen steht, die bestenfalls als Beispiele taugen, in ihrem »Noch
nicht« das allgemein ideelle Ziel des »Immer schon« zu bestitigen.
Der »ewige Friede«, das ist der Friede der Vernunft als heuristisches
Prinzip, welches den Status einer Idee niemals wird verlassen kon-
nen. Ein realer Friede, im Sinne eines die Volker und Staaten unter-
einander erreichenden und erfassenden Friedens, ist mit diesem Kon-
zept nicht moglich. Damit zusammen mag auch hiangen, daf8 Kants
transzendentaler Begriindungsansatz des Rechts auf seiner empiri-
schen Kehrseite ein eigentiimliches Menschenbild offenbart, das 4 la
Hobbes auf Neigungen, Boswilligkeiten etc. fufdt, was den Menschen,
wiirde man ihn nicht der transzendentalen Notwendigkeit des Sit-
tengesetzes verpflichten, als einen Wilden, ja als ein Quasitier quali-
fiziert. Daher riihrt u.a. wohl die Legitimierung und Notwendigkeit
negativer Moralgesetze, insofern diese sich nur melden, wenn gegen
sie verstoflen wird. Anders gesagt: Recht und Gesetz treten dann als
Regulativ auf, wenn VerstofSe und Verbrechen vorliegen; die ande-
ren, die positiven und bejahenden, die selbstkldrenden und selbststei-
gernden Aspekte des menschlichen Daseins, die fiir das Einzelleben
wie fiir ein gesamtes Kulturleben weitaus wichtiger und bedeutsamer
sind, tragen rechtlich eigentlich nichts aus. So ist es denn auch Sig-
num aller Rechtsordnungen, auch im interkulturellen Maf3stab, daf3
sie als Antworten auf Delikte und Zuwiderhandlungen konzipiert
sind. Der Friede, zumal der Friede unter den Volkern, bleibt, wird er

91 Die Spaltungen sind vielfiltiger Natur: Angefangen vom Auseinanderdriften der
Wissenschaftskulturen in Natur- und Geisteswissenschaften, wie es seit Mitte des
19. Ths. bis heute fast ungebrochen zu bestehen scheint. Auf politischer Ebene hat sich
nach dem 2. Weltkrieg der »kalte Krieg« zwischen den westlich-liberal-individualen und
Sstlich-kommunistisch-sozialen Blocken eingerichtet, der ja nichts anderes als Philoso-
phien und Weltanschauungen gegeneinander auffahren liefl. Diese sozusagen noch in-
nerwestliche Spaltung hat nach dem Zusammenbruch der kommunistisch-sozialisti-
schen Weltanschauungen zu einer anderen, vermutlich noch viel tiefer gehenden
weltanschaulichen Spaltung gefiihrt, die als kulturelle, gesellschaftliche, ethnische und
religiose Grunddifferenzen auftreten. Der Wunsch nach Globalisierung, sprich nach der
einen Weltgesellschaft, hat in realitate gerade das Gegenteil, das Auseinanderbrechen
bislang als homogen geltender Entitdten und Identifikationen nach sich gezogen. Wie
damit in philosophisch verantworteter Weise umgegangen werden kann und wie mog-
liche Antworten zu finden sein konnten, ist eines der Hauptanliegen dieser Arbeit.

132

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

allein unter rechtlichen, rechtsspolitischen und -philosophischen Ge-
sichtspunkten verhandelt, nicht nur unterbelichtet, er taucht nicht
wirklich als Friedensfrage zwischen den Vélkern auf.

Diesen AnschlufSfragen hat sich Holderlin in seiner »Friedens-
feier«”? gewidmet. In dieser wird, vorweg gesagt, deutlich, daf8 ein
Friede niemals hergestellt und institutionalisiert werden kann, son-
dern dafS er allein als Feier, als Fest sich ereignet. Das Gedicht beginnt
mit der Einladung der Giste, zu denen nicht nur der Einzelne zihlt,
sondern ganze Landstriche, Vélker und Religionen. Die ganze Land-
schaft wird zum Festsaal (»der altgebaute, / Seliggewohnte Saal (...)
Zur Seite da und dort aufsteigend iiber dem geebneten Boden die
Tische. / Denn ferne kommend haben / Hieher, zur Abendstunde, /
Sich liebende Giste beschieden.« (FF 163)), und alle kommen, um
den »Fiirsten des Fests« zu feiern. Der entscheidende Gedanke Hol-
derlins liegt nun darin, daf§ die Géste nicht einfach kommen und
wieder gehen, wie sie gekommen sind, sondern dafd mit ihnen eine
Verwandlung geschieht. Der Fiirst des Festes ist namlich nicht dieser
oder jener, sondern ist die Erfahrung, daf ein jeder »Freundesgestalt
annimm(s)t« (ebd.), in dem Augenblick, in dem jeder als er weit iiber
sich hinausgehoben wird, um aus diesem gemeinsamen Geschehen
(des Festes) neu zu erstehen. Nur ein Gott kann sozusagen fiir ein
solches Geschehen stehen, tibersteigt es doch scheinbar alles Men-
schenmagliche. »Denn schonend riihrt des Mafles allzeit kundig /
Nur einen Augenblick die Wohnungen der Menschen / Ein Gott an,
unversehn, und keiner weif$ es, wenn?« (FF 165) Derjenige oder die-
jenige, die daraus entstehen, sind Sohn und Tochter, d.h. sie sind
Geborene dieses Festes. Fiir Holderlin ist dies zunéchst die Christus-
gestalt, die aber zugleich alle anderen Gotter einlidt, die griechischen
ebenso wie alle anderen auch. D.h. Christus wird ebenso wie die je-
weilige Religion, die jeweilige Kultur, der jeweilige Mensch erst zu
dem, was sie sind, genauer, was sie sein konnten, durch das gemein-
same, d.h. aber Eigenes und Fremdes gegenseitig steigernde Ge-
sprich. »Gleich Sterblichen und teilen alles Schicksal. / Schicksalge-
setz ist dies, daf3 Alle sich erfahren, / Daf3, wenn die Stille kehrt, auch
eine Sprache sei. / Wo aber wirkt der Geist, sind wir auch mit, und
streiten, / Was wohl das Beste sei.« (Ebd.) Nicht dies oder jenes ist das
Beste, sondern der Streit selber, die Auseinandersetzung und Kon-

%2 F. Holderlin, Friedensfeier (und Entwiirfe) (1969), Bd. 1, S. 156-167. [FF; die folgen-
den Zitate hieraus|

133

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

frontation, wobei gilt, dafy nur jener Streit berechtigt ist, wo »der
Geist wirkt«. Eine solche Auseinandersetzung erst erbringt, man
miif3te besser sagen, gebiert den Geist. Er ist, wenn man so will, Gabe
und Geschenk in einem, weshalb er auch alle darin Stehenden begabt
und beschenkt. »So diinkt mir jetzt das Beste, / Wenn nun vollendet
sein Bild und fertig ist der Meister, / Und selbst verkldrt davon aus
seiner Werkstatt tritt, / Der stille Gott der Zeit und nur der Liebe
Gesetz, / Das schonausgleichende gilt von hier an bis zum Himmel.«
(FF 165f.) »Meister« ist der, der verwandelt hervorgeht aus diesem
Geschehen, das sich nach innen wie nach auf3en hin in einer bestin-
digen Auseinandersetzung, Prifung und Korrektur artikuliert. Der
Meister weif selbst nicht, wie ihm geschieht, ebenso wie »der stille
Gott der Zeit« dies nicht weif3, womit die Zeitepochen gemeint sind,
deren Gotter nicht mehr fiir sich allein und im Unterschied zu ande-
ren anwesend sind, sondern wo die realen Lebenswelten und gesell-
schaftlichen Strukturen sich in diesem Geist (»der Liebe Gesetz«)
begegnen. Dieses Gesetz gleicht nicht nur aus, sondern es gestaltet
jenen Ausgleich, was bedeutet, daf3 jeder anders, besser getroffen,
gleichsam »schoner« daraus hervorgeht. Dies meint »Gesprichs,
daf jeder, gerade erst durch die Konfrontation und den Streit in der
Sache so tiber sich hinaus gefiihrt wird, dafs er tiefer in sein eigenes
Selbstverstindnis gelangt. Das Gesprach ebnet die Unterschiede
nicht ein, im Gegenteil, es nimmt die Teilnehmer mit und fiihrt sie
so tber sich hinaus, daf$ sie in der Bewahrung und Erfahrung eines
Gemeinsamen gerade ihr Eigenes und Besonderes finden. Das Ge-
sprach steht jenseits des Unterschieds von Einheit und Vielheit, da
diese Kategorien einer statischen Denkstruktur entstammen; das Ge-
sprich ensteht erst mit der Dynamik und aus dem Weg, den es geht.
Der Weg, das ist das Gesprich. »Viel hat von Morgen an, / Seit ein
Gesprich wir sind und horen voneinander, / Erfahren der Mensch(.)«
(166) Und wenn es gut geht, dann vermag sich das Gesprich noch
einmal zu verwandeln. So fihrt das Gedicht fort: »bald sind wir aber
Gesang.«

Ich will hier abbrechen, aber nicht ohne auf diesen Fund® Hol-

9 »Fund« bedeutet bei Holderlin mehr als » Argument«. Im Fund wird ein neuer Zu-
sammenhang der Grundbegriffe entdeckt und zur Darstellung gebracht. Vgl. etwa:
»Aber das Beste, der Fund, der unter des heiligen Friedens / Bogen lieget, er ist Jungen
und Alten gespart. / Torig red ich. Es ist die Freude.« (Holderlin, Heimkunft. An die
Verwandten (1969), Bd. 1, 122)

134

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

derlins noch einmal hinzuweisen. Der Fund besteht darin, daf3 das
Allgemeine in keinerlei Differenz zum Besonderen steht, ja daf3 ge-
zeigt wird, daf$ beide auseinander erst hervorgehen und aneinander
wachsen. Dies meint Gesprich, das im Sinne Hélderlins natiirlich
jede Auseinandersetzung und Kommunikationsform betrifft. Eigent-
lich, so will er wohl sagen, gibt es gar nichts anderes als dieses Ge-
sprich. »So komm! daf3 wir das Offene schauen, / Daf3 ein Eigenes
wir suchen, so weit es auch ist. / Fest bleibt Eins; es sei um Mittag
oder es gehe / Bis in die Mitternacht, immer bestehet ein Maf3, /
Allen gemein, doch jeglichem auch ist eignes beschieden. / Dahin
gehet und kommet jeder, wohin er es kann.«% Hoélderlin steht nicht
gegen Kant, aber er zeigt den Weg, der das Eigentiimliche hat, daf3 er,
indem er gegangen wird, erst entsteht. Der Weg hier heifSt »Friede«,
aber weder als Idee noch als Selbstzweck gesetzt, auch nicht als Denk-
ergebnis postulierend, sondern als aus der Begegnung der grofien
Menschheitsentwiirfe hervorgehend. Die Kulturen und Volker ler-
nen sich darin gegenseitig kennen, verstehen sich besser und begin-
nen dadurch sich zu achten und zu schitzen. Hélderlin nennt dieses
Begegnungsgeschehen auch »Liebe«, wobei es vor allem um die Be-
gegnungen der Grunderfahrungen und Welten der Vélker und Kul-
turen, um die Begegnung und das gegenseitige erhebende Gesprich
deren Religionen und »Gétter«%, und zuletzt um das fruchtbare Ge-

9% Holderlin, Brot und Wein (1969), Bd. 1, 115. Sh. hierzu auch H. Rombach 1991, 26—
32. Zu Holderlins philosophischer Konzeption sh. auch ders. 1974. Zu Hélderlins Frie-
denskonzept vgl. ders. 1985, 41-75. — Das Friedenskonzept Holderlins wurde nur kurze
Zeit Mitte der fiinfziger Jahre nach Auffinden der »Friedensfeier« diskutiert und dies
auch weniger unter philosophischen Gesichtspunkten. M. W. wurde es bislang nirgends
in den gréfleren Zusammenhang der Friedensfrage zwischen den Religionen und Kul-
turen gestellt. Vgl. die umfassende Bibliografie zu Hélderlin, in: H. L. Arnold 1996,
268-292, hier 286.

% Unter den Termini »Gott«, »Gotter« und »Gottheit« versteht Holderlin jene Grund-
erfahrungen, die ein Volk oder eine Kultur tragen und in sich héher und iiber sich
hinaus fiihren. Alle Gottesbilder und Gottesvorstellungen der Menschheitskulturen ge-
hen auf solche Hohenerfahrungen zuriick, auch wenn diese sodann in personifizierter
und auch idolisierter Form dieses ihr urspriingliches Anliegen einzubiiffen drohen. Da-
her sind diese Termini mehr als »das Géttliche« im Sinne ihrer »geistigen Dimension«
zu verstehen, wie dies Holderlin mit dem Begriff der »Sphire« und des »Sphirengei-
stes« zu fassen sucht. Jegliches verdinglichte, substanziierte und auch personifizierte
Verstiindnis des Gottesbegriffs wiirde den Sinn des gottlichen Prinzips und den Grund-
gedanken Hélderlins verfehlen. Es geht ja um die Hoherfithrung und das sich selbst-
klarende Erfahrungsgeschehen des Endlichen und gerade nicht um eine Absetzung des
Absoluten gegeniiber dem Kontingenten.

135

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

sprich zwischen Mensch und Natur geht. Erst dadurch kommt es zur
Selbstklarung einer jeden Welt, gerade in ihrer Besonderheit und,
wie Holderlin auch sagt, »Beschrinktheit«. Der Friede ist ein bestan-
dig zu gestaltender insofern, als er aus diesem Begegnungs- und Ge-
sprichsgeschehen als der »Geist des Friedens« hervortritt und auf-
geht. Er fahrt gleichsam zwischen die Gesprachsteilnehmer, was
jeden einzelnen zugleich tiefer in sich hineinfinden la8t. Dieses sein
belebendes Prinzip ist gleichwohl nicht ohne Risiko und Miihe oder
gar ohne Scheitern zu haben, aber gerade darin, in seiner Endlichkeit
wird es als realer Friede erfahren. Dies ist die eigentliche »Friedens-
feier«, wo der Friede aus dem Gesprachsgeschehen geboren wird. Der
Friede schlummert sozusagen schon in jeder Kommunikation, aber
erst durch die im Gesprich sich klarende, nicht iiberspringbare welt-
hafte und sphirische Differenz wird er erzeugt und gestiftet. Gelingt
diese Gesprichsbegegnung nicht, so kommt es zu isolierenden Uber-
zeichnungen und Selbstverabsolutierungen, zu jenen Typiken, die
Holderlin »Tyrann« oder »Knecht« nennt. (KTA 14, 35) Daf8 der
Friede bestiandig und bis heute an diesen Selbstverabsolutierungen
scheitert, wie sie auf unterschiedliche Weise sowohl dem Tyrannen
wie dem Knecht eignen — wohlgemerkt, wir sprechen auch auf kultu-
reller, gesellschaftlicher und nationalstaatlicher Ebene —, bestitigt
um so mehr die Hélderlin’sche Position. Holderlin, das ist der leben-
dige Kant, die »Friedensfeier« der lebendige, ja erst lebende »ewige
Friede«, gerade weil er das Ungeschiedene von Endlichem und Un-
endlichem als gestaltet zur Erfahrung bringt. Nach Holderlin vermag
dies aber nur der »poetische Geist« zu bewerkstelligen, was man
nicht einfach nur auf die Dichtung als Literatur beziehen darf, son-
dern auf die poetische und schopferische Kraft, die in allem realen
Geschehen wohnt, die aber erst ihr gestaltendes Moment in dem Be-
gegnungsgeschehen freisetzt, jenem »Gespriach« zwischen Mensch
und Kulturwelt, zwischen Religionen und zwischen Ethnien, zwi-
schen Mensch und Geschichte wie zwischen Mensch und Natur. Die-
ses Geistgeschehen ist die eigentliche Friedensfeier, mit der deutlich
wird, daf3 die Wirklichkeit selber poetischen, d.h. schopferischen
Charakter hat, der sie allererst wirkmichtig und wirklich werden
lagt.

Holderlins Votum, bis heute nicht wirklich aufgenommen und
gehort, sieht die einzig veritable Maglichkeit eines »Friedens« in der
geistvoll ausgetragenen Dialog- und Gesprichskultur, in denen es um
die geistigen Konzeptionen von Kulturen und Gesellschaften, vor al-

136

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

lem aber auch zwischen Religionen und Naturverstindnissen geht,
die sich aus der Auseinandersetzung heraus erfahren. »Seit ein Ge-
sprich wir sind und héren kénnen voneinander.« Wo diese »Ge-
sprichskultur« nicht gelingt, treten Dogmatisierungen und Fun-
damentalismen an ihre Stelle, die sich bis zum Terror steigern
konnen. So schlieflen sich Krieg und Frieden gar nicht, wie oft ange-
nommen, als Gegenbegriffe aus, ihr grundsatzlicher Unterschied er-
klart sich vielmehr aus dem jeweiligen Niveau einer Auseinanderset-
zung. Auch wenn eine Position fiir Frieden und Freiheit eintritt — und
es gibt eigentlich keine, die dies nicht tite —, so vergeht sie sich in
dem MafSe daran, wie sie allein ihre Wahrheit als die alleingtiltige
durchzusetzen beansprucht. Jede Position beansprucht Frieden, und
sie meint, dies sei auch schon der Friede und die Wahrheit. Genau
dies aber macht den Krieg zum Krieg, indem sich verschiedene Frie-
dens- und Wahrheitskonzeptionen in ihrer beanspruchten Alleingiil-
tigkeit gegeniiberstehen. In »Wurzel alles Ubels« heifit es: »Einig zu
sein, ist gottlich und gut; woher ist die Sucht denn / Unter den Men-
schen, daf3 nur Einer und Eines nur sei?«% Nach Holderlin steht der
Frieden auf dem Spiel, er muf3 ebenso gewonnen werden wie er ver-
loren werden kann; und wie er gelingen kann, so kann er auch mif3-
lingen. Aber genau dies zeigt seine eigentliche »Unendlichkeit, die
deshalb unendlich ist, weil sie zuhdchst endlich ist. Dies besagt die
»Friedensfeier«, wo der Friede ein Fest darstellt, dem deshalb eine
innere Unendlichkeit zukommt, weil es verginglich ist. »Feste« sind
daher die »endlichen«, stets wiederkehrenden Ereignisse, in denen
der Unendlichkeitsaspekt des Daseins, wenn auch nur kurz und au-
genblickshaft, aufleuchtet.

Der Friede ist so etwas wie die »Ereignisweise« eines kommuni-
kativen Geschehens zwischen den Kulturwelten, wenn diese sich
wahrhaft und wirklich begegnen. Durch den Sphirenbegriff vermag
Holderlin nicht nur »Pluralitét« als unhintergehbare Grofie zu den-
ken, auch der jeweilige Zusammenhang von »Selbst« und »Welt«
wird als zu gestaltende Konstitutionsfrage erfafSt. An all dem hingt
nicht weniger als die mdgliche Beantwortung der Friedensfrage. »Oft
ist uns, als wire die Welt Alles und wir Nichts, oft aber auch, als
wiren wir Alles und die Welt nichts. (...) Jenen ewigen Widerstreit
zwischen unserem Selbst und der Welt zu endigen, den Frieden alles
Friedens, der hoher ist, denn alle Vernunft, den wiederzubringen, uns

% Holderlin 1969, Bd. 1, 36.

137

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

mit der Natur zu vereinigen zu Einem unendlichen Ganzen, das ist
das Ziel all” unseres Strebens, wir mdgen uns dariiber verstehen oder
nicht.«” In diesem Aspekt erweist sich der Ansatz Hoélderlins als
hochaktuell, auch wenn er zu seiner Zeit weder erkannt noch in sei-
ner Bedeutung erfaf3t worden war. Man kannte sozusagen noch nicht,
oder man konnte sich dies nicht vorstellen, den dimensionalen Un-
terschied zwischen einem »gedachten« und »zu postulierenden« und
einem »hervorgehenden« und »zu erfahrenden Frieden«. In einer
Sequenz aus »Das untergehende Vaterland« kommt dies wie folgt
zum Ausdruck: »Denn die Welt aller Welten, welche immer ist und
seyn muf3, deren Seyn als das Alles in Allen angesehen werden muf,
stellt sich nur in aller Zeit — oder im Untergange oder im Moment,
oder genetischer im Werden des Moments und Anfang von Zeit und
Welt dar, ..« (KTA 14, 96).

Die eingangs gestellte Frage »Ewiger Friede und/oder Friedens-
feier?« wire nach all dem mit einem »und« zu beantworten. Fiir
einen tragfdhigen Frieden wiren Kant und Hoélderlin als Gewéhrs-
leute zu befragen, wobei Hélderlin allerdings der wichtigere Part zu-
kommt. Kants »Ewiger Friede« ist deshalb nicht obsolet geworden, er
sorgt fiir die mit Recht, Gesetz und politischer Offentlichkeit not-
wendig verbundenen Institutionalisierungen.®® Allein der gesuchte
Frieden der Volker und Kulturen mufl ein solcher sein, der diese in
ihrer fruchtbaren und nicht zu tiberspringenden Differenz aufzuneh-
men in der Lage ist, wozu dann auch die jeweiligen Politiken und
Rechtsinterpretationen gehéren. Deren Institute sind in das kultu-
rell-gesellschaftliche Weltengesprich so aufzunehmen, dafs sie darin
und daraus ihre Uberzeugung und Geltung erhalten. Im Maf3e ihrer
Universalisierung jenseits der Kulturwelten reduzieren sie diese
nicht nur auf ihr besondertes kulturelles Erscheinungsbild, sie ver-
gehen sich an deren umfassenden Selbstverstindnissen und damit
auch an deren Rechtssphiren.?”” Ein »Weltfriede« wire daher nicht

97 Holderlin, Vorrede zu Hyperion, Segmente einer letzten Fassung, KTA 10, 163.

% »Der ewige Friede ist das Ergebnis der Verrechtlichung aller konflikttrichtigen Be-
ziehungen in der Welt der dufleren Freiheit.« So W. Kersting in seinen instruktiven
Darlegungen zu Kants erstem Definitivartikel der Friedensschrift; sh. ders., >Die biirger-
liche Verfassung in jedem Staate soll republikanisch seing, in: Hoffe, 1995, 87-108, hier
90.

% Zu diesem Spannungsfeld vgl. D. Senghaas 1997. Der Band beleuchtet die Friedens-
problematik aus unterschiedlichen Perspektiven, Sichtweisen und Disziplinen. Sein
Grundtenor verbleibt allerdings nahezu ginzlich im Einzugsbereich universalistischer

138

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

nur zu wenig und im Ansatz zu schwach, er steht in Gefahr, jene
Geister zu rufen, die er zu bannen hoffte, wie jene der Kultur- und
Hemisphirenkriege und der religiés wie ethnisch motivierten Krie-
ge. Der Friede verlangt ein »Friede zwischen den Welten« zu sein, da
nur so die einzelnen Vélker und Kulturen sich in ihrer Freiheit und
threm Selbstverstindnis erfahren konnen. Daher ist es notwendig,
den Widerstreit zwischen den Volkern und Kulturen nicht nur zu
dulden, sondern als Signum fruchtbarer und gestaltender Ausein-
andersetzung auf die Agenda philosophischer Friedensgespriche zu
setzen. Hierzu ist allerdings die Einsicht notwendig, daf§ den politi-
schen oder gar militirischen Optionen immer die geistespolitischen
und kulturellen Dimensionen vorausgehen, jedenfalls in der Weise,
daf3 letztere erstere fundieren. Uberall dort, wo nurmehr politische
oder militdrische Optionen als ultima ratio tibrig zu bleiben scheinen,
ganz zu schweigen von terroristischen Gewaltaktionen, iiberall dort
wird ein schon linger anhaltender Schrumpfungsprozef$ kultureller,
religidser, sozialer und geistespolitischer Ebenen offenkundig.!® Der
Friede ist deshalb eine Feier, weil es ihm um ein Geistgeschehen zu

Argumentation im Anschluf8 an Kant. — Im Unterschied dazu vgl. den mehr auf den
Friedensdialog als Argument setzenden Band von E. Laszlo / F. Schiire 1995.

100 Von hier aus betrachtet hat sich Kants Uberzeugung, der Welthandel wiirde durch
seinen intern angelegten Globalismus gleichsam unter der Hand, geschehe dies bewuft
oder nicht, fiir den herbeigesehnten Weltfrieden sorgen, als frommer Wunsch erwiesen.
Ja, dieser scheint sich geradezu in sein Gegenteil pervertiert zu haben. Die jiingsten
Ereignisse um die terroristischen Angriffe auf Amerika scheinen, beriicksichtigt man
die diversen Hintergriinde und operativen Méglichkeiten der Anschlige, diese Einschit-
zung zu bestitigen. Ein Bin Laden hat uns die unheilige, ja lebenszerstorende Allianz
drastisch vor Augen gefiihrt, die religidser und politischer Fundamentalismus und Oko-
nomismus eingehen kénnen. Die Okonomie, so wire zu schlieflen, bildet nicht den
grundlegenden Boden, auf dem sich alle anderen Sparten wie eben auch die kulturelle
und religiose, einvernehmlich treffen wiirden. Umgekehrt kann aber auch nicht davon
ausgegangen werden, daf3 kulturelle und religiose Strukturen die Okonomie bestimm-
ten. Es ist wohl eher so, dafl diese Ebenen in einer jeweils spezifischen Weise mitein-
ander konstellieren, woraus sich eine mehr oder weniger deutliche Gesamtstruktur bil-
det, von der her sie sich verstehen. Da nun diese Gesamtstrukturen jeweils verschiedene
sind und sich nicht aneinander abbilden, auch nicht ineinander iibersetzen lassen,
kommt es zum Streit kultureller, religigser und eben auch 6konomischer Welten. An-
stelle einer heillosen Bléckebildung béte sich indes als Focus an, fiir eine positive Streit-
und Dialogkultur zwischen plural verfafiten und aufgrund unterschiedlicher Gesamt-
rahmungen nicht vergleichbarer Welten einzutreten. Jedenfalls wire dieser Focus im
Auge zu behalten, auch und gerade dann, wenn wir zunéichst immer Vergleiche, Ver-
wandtschaften, Analogien und dergleichen mehr anstellen. Das von Holderlin erstmals
aufgezeigte Desiderat einer Gespriachskultur zwischen Welten, worin es vornehmlich

139

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die transzendentalphilosophische Grundierung (l. Kant)

tun ist. Dies markiert nicht nur die grofse Differenz zum Krieg, der
andere Volker, Kulturen und Menschen stets auf bestimmte Stereo-
typien hin interpretiert, objektiviert und verdinglicht, es relativiert
auch das gleichwohl notwendig bleibende politische Alltagsgeschaft
international agierender diplomatischer Zirkel, die gar nicht anders
konnen als in den engen Rahmen bestimmter Biindnisse, Interessen
und Abwigungsstrategien zu operieren. Der »ewige Friede« vermag
also nur als »Friedensfeier« lebendig und real zu werden. Der Friede
hingt fundamental an der Befriedung der Vélker und Kulturen und
hierzu gehoren auch die Rechtsinstitute und die verfassungsstaatli-
che Klarungsarbeit. Man kann weder auf diese verzichten — hierzu
neigt der Holderlin’sche Idealismus —, noch sollte man ihnen - in
Anlehnung an den Kantischen Realismus — jenen vorrangigen Status
einrdumen, den sie in den Friedensdiskursen gewéhnlich inne haben.

um die Thematisierung der jeweiligen Verstehensvoraussetzungen und Gesamtstruktu-
ren geht, liegt auf der Hand.

140

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ll. BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

1. Die Geburt der Phinomenologie
1.1 Cartesianismus und Erlebnissphdre

Wenn nun im folgenden das Konzept Husserls vorgestellt wird, so
hat dies mehrere Bezugspunkte, die ich kurz skizzieren mochte: Wir
verfolgen ja den Weg der Selbstklirung des philosophischen Den-
kens, der uns bis an die Tore einer interkulturellen Philosophie fiith-
ren soll. Wir konnen heute nicht zu interkulturellen Motivlagen und
Diskussionen iibergehen, ohne den Gang des philosophischen Den-
kens, wie er sich in der westlichen Hemisphire herausgebildet hat,
hinsichtlich seiner Grundlagen und Grundbedingungen zu bertick-
sichtigen. So wie sich Kant in dieser Frage als ein Eckpfeiler erweist,
so auch Husserl. Gerade weil Husserl die Wissenschaftlichkeit der
Philosophie in ihrer Strenge zum Thema macht, kann ihm die Kri-
sensituation des philosophischen wie wissenschaftlichen Selbstver-
stindnisses deutlich werden. Beide, Wissenschaft und Philosophie,
sind durch und durch kulturell imprigniert, so daf$ beide nicht ohne
ihre kulturelle Gesamtsituation, die abendlindisch-europiische
Denkkultur, verstanden werden konnen. Fiir Husserl bedeutet dies,
daf3 der Mensch nicht nur als Erkenntniswesen zu untersuchen ist,
sondern auch als »Orientierungswesen«! zu verstehen ist, insofern
er daraus erst seinen addquaten Stand als Mensch zu gewinnen ver-
mag.

Zunichst kommt Husserl das unbestrittene Verdienst zu, den
beiden im Grunde entgegen laufenden wissenschaftlichen Selbstver-
stindnissen des ausgehenden 19. Jahrhunderts so zu begegnen, daf3
er sie auf ihre gegenseitige Angewiesenheit zuriickfithrt. Waren dies
auf der einen Seite die divergierenden Geistesstromungen des Natu-

1 Vgl. E. W. Orth 1999, 3, 84ff., passim.

141

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

ralismus, Positivismus, Psychologismus und Historismus, die sich
jede auf ihre Weise zu verabsolutieren trachteten, so trat auf der
anderen Seite eine Art Philosophismus auf den Plan, der diesen Ent-
grenzungen mit formallogischen, allgemein giiltigen Erkenntnis-
prinzipien zu antworten suchte. Ein Gesprich zwischen diesen beiden
Polen schien nicht mehr moglich, eine wissenschaftstheoretisch pa-
radoxe Konstellation, die bis zum heutigen Tag ihre Bliiten treibt.
Was als Wissenschaft Geltung haben kiénnen soll, muf$ sich empi-
risch und datentechnisch verifizieren lassen, muf8 praktische Re-
levanz und Effizienz haben und 6konomisch erfolgreich sein. Was
Philosophie heifSen darf, mufs sich der Erforschung der Grundbedin-
gungen der Erkenntnis widmen, will sie nicht in Weltanschauungen
und Subjektivismen abdriften. Husserls Konzept, so konnte man sa-
gen, macht nun beide Seiten auf diese ihre Vereinseitigungen und
Naivitidten aufmerksam. Zum einen insistiert er mit dem Rekurs auf
den »Cartesianismus« auf der Unhintergehbarkeit der Vernunft, die
sich durch ihre mit der Neuzeit gewonnene Subjektivitit und Ratio-
nalitdt auszeichnet, womit aus Vernunftgriinden jeglicher Empirie
als vorausgesetzter das Wasser abgegraben wird. »Es bedarf eines
radikalen Neubaues, der die Idee der Philosophie als universaler Ein-
heit der Wissenschaften in der Einheit einer absolut rationalen Be-
griindung genugtut.«> Zum anderen greift Husserl die mit den
Geistes- und Humanwissenschaften geforderte Einsicht auf, wonach
es nicht nur duflere und damit quantifizierbare und auf mathema-
tische Gesetzmifigkeiten zu bringende Wahrnehmungen und Er-
lebnisse gibt, sondern vor allem auch Formen inneren Erlebens, wel-
ches ein »Bewuf3tseinsleben« entdeckt, das wesentlich weiter und vor
allem tiefer greift als es der Ratio-Begriff Descartes’ je vermochte.
Entgegen der Dilthey’schen Priagung von Erleben hier und Verstehen
da, womit einer Frontstellung zwischen Psychologie auf der einen
und Transzendentalphilosophie auf der anderen Seite weiterhin Vor-
schub geleistet wird, sucht Husserl nun nach der Bedingungsstruktur
beider Seiten und findet sie im korrelativen Prinzip von Subjekt
(Ego) und Objekt (Cogitatum). Was auch immer wahrgenommen
werden kann, es hat seinen Gegenhalt im Wahrnehmenden selber,
so wie dieser nicht ohne das Wahrgenommene wahrnehmen kénnte.

2 E. Husserl, Pariser Vortrage, Husserliana (Hua) I, 3. (Wenn nicht anders angegeben,
so werden im folgenden die Schriften Husserls nach der Ausgabe der »Husserliana«
[= Hual] zitiert.)

142

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Geburt der Phinomenologie

Um es anders zu sagen: Jenseits der Gegenstellung von »Ratio-
nalitidt« und »Psychologie« entwickelt Husserl so etwas wie einen
Forschungsblick, der Erlebnisqualititen und -formen und Rationali-
tatsgriinde und -formen hinsichtlich ihrer Bedingungsstruktur radi-
kalisiert. Als Ergebnis tritt die Phanomenologie auf, und ihr Marken-
zeichen wird sein, nicht mehr nur Forschung mit vorausgesetzter
Vernunft zu betreiben, sondern die Vernunft selber zum Forschungs-
thema zu erheben. Mir scheint hierin einer der wichtigsten Schritte
phinomenologischer Arbeit zu liegen, der die Phinomenologie weit
uber ihr fachphilosophisches und disziplinires Areal hinaus 6ffnet
und sie als die legitime Weiterfithrung der philosophischen Vernunft
begreift. »So begreift es sich, daf} die Phinomenologie gleichsam die
geheime Sehnsucht der ganzen neuzeitlichen Philosophie ist. Zu ihr
dringt es schon in der wunderbar tiefsinnigen Cartesianischen Fun-
damentalbetrachtung hin; dann wieder im Psychologismus der Lok-
keschen Schule, Hume betritt fast schon ihre Domine, aber mit ge-
blendeten Augen. Und erst recht erschaut sie Kant, dessen grofite
Intuitionen uns erst ganz verstiandlich werden, wenn wir uns das Ei-
gentiimliche des phidnomenologischen Gebietes zur vollbewufiten
Klarheit erarbeitet haben.«3

Sind im Gefolge des Kantischen transzendentalphilosophischen
Denkens die Bedingungsformen der Vernunft stets schon voraus-
gesetzt, weshalb sie auch geltungstheoretisch »unterstellt« werden
konnen, werden nun diese Formen selber zum Untersuchungsthema
gemacht. Alle Vorausgesetztheit, und gerade jene der Vernunftfor-
men, hat sich zu erweisen und zu zeigen, und nur im Mafle dieses
Aufweisenkonnens erhalten sie allererst ihre Evidenz, aufgrund de-
rer erst Begriindungen und Argumente mdoglich sind. »Alle Kritik
der logischen Erkenntnis, der Logik schaffenden, aber auch, durch
Logik schon vermittelt, die Kritik der Erkenntnis in allen Arten von
Wissenschaften, ist als phanomenologische Leistung Selbstaus-
legung der sich auf ihre transzendentalen Funktionen besinnenden
Subjektivitit.«* >Phinomenologie< ist fiirderhin als »Selbstaus-

3 E. Husserl, Ideen I, Hua I1I/1, 133. — Daf Husserl die Bezeichnung »Phinomenolo-
gie« mehr als Forschungsterm verstand, der stets zur Debatte steht, mag schon daran
ersichtlich sein, daf3 er von einer »Phanomenologischen Psychologie« ebenso sprach wie
von einer »transzendentalen Phanomenologie« wie von einer »Phidnomenologie der Le-
benswelt«. Sein Denkweg, der sich in diesen Benennungen widerspiegelt, galt gleich-
wohl stets der phanomenologischen Begriindungsarbeit der Vernunft.

4 E. Husserl, Hua XVII, 280. An anderer Stelle prizisiert Husserl: »So fiihrt die pure, in

143

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

legung« der Vernunft, und nicht erst als ihre » Anwendung« zu ver-
stehen. Diese ihre Selbstauslegung ist aber nichts anderes als der
Aufweis der Vernunft qua »Bewuf3tseinsleben«.5 Husserl schien
nicht nur die zwei groflen, scheinbar sich widersprechenden Bereiche
der Vernunft und des Lebens in einer Bewuftseinsforschung zu-
sammenfiihren zu konnen, er sah darin die eigentliche Aufgabe der
Phénomenologie selber. Die grofSe SelbstgewifSheit dieses Ansatzes
kommt auch schon stilistisch und atmosphirisch an bekannter Stelle
zum Ausdruck: »In ihrer universalen Selbstbezogenheit erkennt die
Phénomenologie ihre eigene Funktion in einem mdoglichen transzen-
dentalen Menschheitsleben.«¢ Die Erforschung des Bewuf3tseins-
lebens wird sich als dasjenige erweisen, was Husserl — vor aller Theo-
rie der Vernunft — » Vernunftpraxis« (ebd.) nennt. Phanomenologie
im Sinne Husserls versteht sich daher als implizite Vernunftpraxis,
als ein Tatigsein der Vernunft, die jedesmal in concreto zur Erschei-
nung kommt und darin aufzuzeigen ist.

Indem die Phdnomenologie das Bewuf3tseinsleben zum Thema
hat, erforscht sie zugleich dessen Selbsterfahrung. sBewufStsein< und
sErfahrung« riicken nun weit niher zusammen, insofern Erfahrung
immer bewuf$t gewordene oder bewuf3t gemachte Erfahrung ist, so
wie BewuBStsein immer erfahrungsgetriankt und erfahrungskontin-
gent ist. >Bewuf3t-sein« versteht sich vor aller Urteilsstruktur als >Be-
wufdtseins-erfahrung¢, und dieses Erfahrungsmotiv iibernimmt denn
auch die Leitfunktion in der weiteren Vernunftforschung. »Die Evi-
denz der Erfahrung wire sonach die von uns gesuchte letzturspriing-
liche Evidenz und damit der Ausgangspunkt der Ursprungsklarung
des priadikativen Urteils.«” Phinomenologie, so konnten wir sagen,

reiner Evidenz durchgefiihrte und dabei in Konkretion durchgefiihrte Selbstauslegung
des ego zu einem transzendentalen Idealismus, aber einem solchen grundwesentlich
neuen Sinnes; nicht eines psychologischen Idealismus, nicht eines Idealismus, der aus
sinnlosen sinnlichen Daten eine sinnvolle Welt ableiten will, nicht ein Kantischer Idea-
lismus, der mindestens als Grenzbegriff die Mglichkeit einer Welt von Dingen an sich
glaubt offen halten zu kénnen — sondern ein Idealismus, der nichts weiter ist als in Form
systematischer egologischer Wissenschaft konsequent durchgefiihrte Selbstauslegung
jedweden Seinssinnes, der fiir mich, das ego, eben soll Sinn haben kénnen.« (Hua I, 33)
5 Vgl. hierzu u.a. Hua XVII, 295, 242f., passim.

6 E. Husserl, Hua IX, 299.

7 E. Husserl 1986, 21. Natiirlich bleibt fiir Husserl das »Urteil« in seiner Struktur er-
halten, gleichwohl ist er, wie der Untertitel »Untersuchungen zur Genealogie der Logik«
von »Erfahrung und Urteil« schon anmerkt, an der Konstitutionsfrage von Urteilen
interessiert, an deren Aufbauformen und -verhiltnissen.

144

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Geburt der Phinomenologie

stellt eine Art Rehabilitation der Erfahrung im Dienste der Selbst-
erfahrung der Vernunft und des BewufStseins dar. Was auch immer
zur Erscheinung kommt oder auch nur kommen konnte, es erscheint
dem Bewuf3tsein und bringt dieses gewissermafSen vor seine eigene
Erfahrung. Aus der blof8 empirischen Erfahrung wird der Schritt hin
zur »transzendentalen Erfahrung« gemacht: »Die Leistung der tota-
len Umstellung mufl darin bestehen, daf8 sich die Unendlichkeit
wirklicher und méglicher Welterfahrung umwandelt in die Unend-
lichkeit wirklicher und méglicher >transzendentalen Erfahrungs, in
der als Erstes die Welt und ihre natiirliche Erfahrung erfahren wird
als »Phianomenc.«® Welt« als der weiteste Horizont erweist sich so als
die Sphire des zur Erscheinung kommenden BewufStseins, das >Ego«
des BewufStseins entdeckt sich als welthaft gegeben und erfahren.
Mit den drei Begriffen des >Ich< (Ego), der >Erfahrung< und der »Welt«
treten mit Husserl schon drei Grundtopoi hervor, die unter interkul-
turellem Vorzeichen relevant werden und die fiir diese Arbeit leitend
sein werden. Auch und gerade dann, wenn diese Begrifflichkeiten
tiber Husserl hinaus einer Erweiterung und Verwandlung unterzo-
gen werden, so weisen sie eben doch auf die »Urstiftung« phanome-
nologischer Forschung zuriick.?

Husserls Programm einer phinomenologischen Neuformulie-

§ E. Husserl, Hua VI, 156. Vgl. hierzu ebd. 154f. sowie Hua I, Cartesianische Medita-
tionen, Med. ITI, §28, 96f.

9 Exemplarisch sei auf einige »Einfiihrungen« zu Husserl bzw. zur Phinomenologie
verwiesen, die sich dadurch auszeichnen, daf sie jede auf ihre Weise bestimmte Schwer-
punkte setzen, die dem phénomenologischen Programm umfassender Geltung auf der
einen und konkreter Sachforschung hinsichtlich spezifischer Themenstellungen auf der
anderen Seite Rechnung tragen. Als gewissermaflen »klassisch« kénnte man die Arbei-
ten von R. Bernet/I. Kern/E. Marbach 1996, W. Marx 1987 und von E. Stroker/P. Jans-
sen 1989 bezeichnen. Stirker auf die Verbindung von systematischer Fragestellung und
problemgeschichtlichem Hintergrund sowie deren Auswirkungen auf nachhusserlsche
Phinomenologiekonzepte hebt K.-H. Lembeck 1994 ab. B. Waldenfels 1992b, setzt den
Schwerpunkt auf die internationale, interdisziplinire, regionale und auch interkulturel-
le Forschungsrelevanz der Phianomenologie, was die Breite der Phinomenologie ein-
drucksvoll dokumentiert. (Sh. dort auch Literaturteil, 133 ff.). Unter mehr grundbegriff-
licher Hinsicht nehmen sich die beiden »Einleitungen« von K. Held 1985, Bd. 1, 5-51/
Bd. 2, 5-53, aus. Ahnlich H. Rombach 1980, 27-72, der Husserls Ansatz aber auf seine
implizit schon angelegten Weiterfiihrungen und auch Selbstbegrenzungen hin analy-
siert. H. R. Sepp 1999 dokumentiert die Vielfiltigkeit und auch Unterschiedlichkeit
phidnomenologischer Konzepte, die von Husserl ausgehen, aber nicht bei Husserl stehen
bleiben. Unter interkulturellem Vorzeichen wiren hervorzuheben Nitta Y. 1984; Hahn
J. S./Cho K. K. 2001.

145

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

rung neuzeitlicher Philosophie fiihrte ihn schlieflich zu jener be-
kannten kulturkritischen Diagnose, wonach sich die gesamte
Menschheitskultur — und fiir Husserl bestand diese zuvorderst in
der Wissenschafts- und BewufStseinskultur — in eine Krisensituation
mangvriert hat, der sie allein mit einer neuen »Besinnung« und
»Haltung« beziiglich ihrer Grundlagen begegnen kann. Festmachen
konnte Husserl diese »Krisis« vornehmlich im Begriff der »Lebens-
welt«, insofern mit ihm BewufStseinserleben und Welthorizont als
kulturelle und wissenschaftliche Sedimentierungen immer schon
eine unhintergehbare Verbindung eingegangen sind, die gleichwohl
ibersehen worden bzw. in Vergessenheit geraten war. Die >Lebens-
welt« meldet sich so als jenes Krankheitssymptom, das die fiir ein
aufgeklartes und verbessertes »Menschentum« einmal angetretenen
Wissenschaften und Rationalititskonzepte ihres ungebrochenen
Gesundheitsverstandnisses, sprich ihres allgiiltigen Wahrheitsan-
spruches zeiht. Die Phinomenologie der Lebenswelt stellt also den
Versuch dar, die Krise neuzeitlichen Wissenschafts- und Vernunft-
verstidndnisses an ithren Wurzeln zu packen und sie ihrer Gesundung
zuzufiithren.!® Deren eigentliche Krankheit bestand in dem doppelten
Sinnverlust — dem Reduktionismus von Sinn auf blofle Feststellung
und dem damit einhergehenden drohenden Weltverlust."

Es hingt aufs Engste mit diesen angefiihrten Aspekten zusam-
men, daf3 sich die phinomenologische Forschungsarbeit im Ausgang
von Husserl als philosophische Bewegung verstanden hat. Damit soll
nicht weniger gesagt sein, als daf$ unter >Phianomenologie« eigentlich
keine Theorie im klassischen Sinn mehr zu verstehen ist, sondern ein
Unterwegssein des Denkens selber, das sich zum einen in vielfiltiger
Weise verzweigt, zum anderen aber auch fiir einen Philosophiestil
eintritt, dem es auf das Aufzeigen und Sehen, d.h. dem Mitgehen in
der Sache ankommt. Blofle Positionalitit und Thetik wire ihm
gleichsam zu wenig.!2

10 Zur »Krisis« als Krankheitssymptom europiischer Vernunftkultur vgl. B. Waldenfels
1995b, 7-18. Vor allem unter der Hinsicht einer »europiischen Kulturidee«, die sich
dem konstitutiven Zusammenhang von » Vernunft und Kultur« widmet, hat E. W. Orth
(1999) die Krisis-Schrift interpretiert.

11 Vgl. Husserls lapidare Bemerkung: »Blofle Tatsachenwissenschaften machen blof3e
Tatsachenmenschen.« (Hua VI, 4)

12 Nicht von ungefihr hat sich eine der ersten und nach wie vor giiltigen Einfithrungen
in die Phianomenologie »Die Phinomenologische Bewegung« genannt. H. Spiegelberg
1982; sh. auch H. R. Sepp 1988.

146

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Geburt der Phinomenologie

Husserl ist uns deshalb wichtig, weil sein Ansatz zum einen die
Geltungsfrage des Denkens in Richtung der Sinnfrage 6ffnet, indem
nach den Konstitutionsbedingungen (von etwas) gefragt wird, zum
anderen weil dieser mit der Differenzierung regionaler und spezi-
fischer Erfassungsweisen die plurale Vielfalt phanomenologischer
Forschungen, wie sie sich im Laufe des 20. Jahrhunderts in vielfaltig-
ster Weise entwickelt hat, inaugurierte. Mindestens in diesem Punkt
»pluraler Sachforschung« sollte sich Husserls Philosophie bis heute
durchhalten. Es ist denn auch unverkennbar, dafs sich alle phinome-
nologischen Konzepte auf irgend eine Weise auf Husserl beziehen
bzw. fiir bestimmte Anfragen ihrerseits bei ihm fiindig werden. Hus-
serl, so konnte man sagen, hat fiir das nicht nur phinomenologische
Denken den Stellenwert, den Cézanne als » Vater der Moderne« fiir
die Malerei inne hat.

1.2 Intentionalitdt und Sinnforschung

Husserl iibernimmt in seiner transzendentalen Phinomenologie®® im
Grunde die Errungenschaften der neuzeitlichen Philosophie, aller-
dings mit der entscheidenden Blickwendung, daf3 er das, was dort
verstandesmifSig, bewufStseinstheoretisch und begrifflich vorausge-
setzt und verhandelt wird, in sein inneres Konstitutionsgeschehen
bringt. Er zeigt nicht nur die Leistungen des Bewuf3tseins, er zeigt
dem voraus, wie das Bewuf3tsein zum Bewuf3tsein kommt. Dazu ge-
horen aber zwei Seiten, das Ego und das Ding (Gegenstand), die Ver-
nunft und die Welt, und zwar in ihrer gegenseitigen Konstitutions-
arbeit. Das Apriori der Verstandesbegriffe und Anschauungsformen
wird in das dieses begriindende »Korrelationsapriori« iiberfiihrt. Dies

13 Um dieses Konzept Husserls geht es mir in der Hauptsache, insofern dieses die me-
thodisch und systematisch gekliarte Form der Phinomenologie zur Darstellung bringt.
Erst von hier aus lassen sich die Denklinien ausziehen, die, riickwirts betrachtet, die
transzendentale Denkstruktur aufnimmt und kritisch weiterfiihrt, und die, nach vorne
orientiert, ein interkulturelles Denken hinsichtlich seiner Grundbedingungen vorberei-
tet. Ich rekonstruiere hier wichtige Parameter des Husserlschen Ansatzes im Hinblick
auf unser Gesamtanliegen interkultureller Phinomene und interkulturellen Denkens.
Daf8 dies nicht in jedem Falle mit Husserls eigenen Intentionen iibereinstimmen muf,
wie dies viele Rezeptionen versuchen zu tun, liegt nicht nur auf der Hand, es scheint fiir
eine fruchtbare Auseinandersetzung mit Husserl geradezu geboten.

147

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

hat Konsequenzen, deren Ausarbeitung sich die gesamte Husserlsche
Phénomenologie widmet.

»Die Grundeigenschaft der BewufStseinsweisen, in denen ich als
Ich lebe, ist die sogenannte Intentionalitit, ist jeweiliges Bewuf3tha-
ben von etwas.«* BewufStsein heifst immer »Bewuftsein-von-et-
wase, das heifst, daf3 alles Erfassen erst durch das Bezogensein auf
das Erfafite zum Erfassenden wird. Dieses Bezogensein geschieht
aber keineswegs nachtriglich, sondern ist die Weise, wie Bewuf3tsein
und Bewufthaben geschieht. Bewuf3tsein heifSt eigentlich »Intentio-
nalitit als solche«, von der her der jeweilige Subjekt- wie der dazuge-
horige Objekttypus zur Erscheinung kommen. »Zum cogito selbst
gehort ein ihm immanenter >Blick-auf< das Objekt, der andererseits
aus dem >Ich< hervorquillt, das also nie fehlen kann. Dieser Ichblick
auf etwas ist, je nach dem Akte, in der Wahrnehmung wahrnehmen-
der, in der Fiktion fingierender, im Gefallen gefallender, im Wollen
wollender Blick-auf usw. Das sagt also, daf3 dieses zum Wesen des
cogito, des Aktes als solchen gehorige im Blick, im geistigen Auge
Haben, nicht selbst wieder ein eigener Akt ist und insbesondere nicht
mit einem Wahrnehmen (in einem noch so weiten Sinne) verwech-
selt werden darf und mit allen anderen, den Wahrnehmungen ver-
wandten Aktarten. Es ist zu beachten, daf3 intentionales Objekt eines
BewuBtseins (so genommen wie es dessen volles Korrelat ist) keines-
wegs dasselbe sagt wie erfafites Objekt.«!> Diese Schliisselstelle aus
den Ideen I ist zugleich der Schliissel zur Phinomenologie im Hus-
serlschen Sinne. Er zeigt, daf3 alle Trennung von Subjekt und Objekt
eine nachtrigliche ist, so daf$ jene scheinbar beunruhigende Frage,
wie denn ein BewufStseinsleben das Vordrauflen der Realitit jemals
(addquat) erfassen konne, sich dadurch auflost, daf in der Frage nach
dem Vordrauflen dieses selber ja schon mitgesetzt und apperzipiert
ist. » Transzendenz ist ein immanenter, innerhalb des ego sich kon-
stituierender Seinscharakter. Jeder erdenkliche Sinn, jedes erdenk-
liche Sein, ob es immanent oder transzendent heifdt, fillt in den

14 E. Husserl, Hua I, 13.

15 E. Husserl, Hua I11/1, 75f. Ich erachte die von Husserl schon so benannte »Phinome-
nologische Fundamentalbetrachtung« in der Tat als fundamental fiir das transzenden-
tal-phidnomenologische Verstindnis. Sh. insbesondere Hua I11/1, §27-37, 56—77. Umso
mehr erstaunt es, daf8 man die dort fiir das gesamte philosophische Denken einschnei-
denden Denkschritte kaum — jedenfalls was die nichtphdnomenologischen Theorien an-
belangt — aufgenommen hat.

148

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Geburt der Phinomenologie

Bereich der transzendentalen Subjektivitdt.«’® Um dieses Grund-
geschehen des »reinen Ego«, wie Husserl die Leistungen der tran-
szendentalen Subjektivitdt auch nennt, nun aber methodisch naher
fassen zu konnen, bedarf es eines »Epoché iibens«, bedarf es der
»phdnomenologischen Reduktion«. Diese klammert die sogenannte
Realitit ein, sieht also ab vom Gegebensein der Dinge, um aber nicht
weniger als deren Gegebenheitsweise und Gebungssinn zu erhal-
ten.”” Was also als »Welt« immer schon vorausgesetzt ist — Husserl
nennt dies den »Weltglauben« (Hua I, 74) —, gilt es allererst hinsicht-
lich seines jeweiligen »Welthorizontes« (Hua VI, 141, passim) ein-
sichtig zu machen, d.h. als evident zu erweisen. Welt< erscheint nie
als sie selber — siche Kant —, aber sie ist gleichwohl horizonthaft,
abgeschattet, apprisentisch mitgegeben, und genau dieses ihr Mit-
gegebensein lafit sie als >Sinnhorizont< auftreten, wodurch allererst
Evidenz und Uberzeugung gewonnen werden kann. So gilt der an-
gesprochene Gebungssinn jeweilig, er eréffnet erst die jeweilige Re-
gion, innerhalb derer die jeweilige Sache nicht nur erscheint, sondern
in diesem Erscheinen der Sinn ihres Erscheinens allererst klar wird.
Um ein markantes Beispiel anzufiihren: Der Kiinstler Joseph
Beuys hatte eine Kinderbadewanne'® als Kunstobjekt auf Schlof3
Moisbroich ausgestellt, das von ortsanséssigen Parteimitgliedern

16 E. Husserl, Hua I, 32. Husserl fihrt an dieser Stelle fort: »Ein Auflerhalb derselben ist
ein Widersinn, sie ist universale, absolute Konkretion. Das Universum wahren Seins als
etwas auflerhalb des Universums moglichen BewufStseins, moglicher Erkenntnis, mog-
licher Evidenz fassen zu wollen, beides blof3 dufSerlich durch ein starres Gesetz aufein-
ander bezogen, ist ein Nonsens.« (Ebd.) Man erkennt unschwer die Speerspitzen Hus-
serls gegeniiber einem rein naturwissenschaftlichen, auf formale Gesetzlichkeiten
reduzierten Denken, als auch gegeniiber dessen Pendant empiristischer und positivisti-
scher Theoreme. Der >Empirismuss, der allenthalben eine wissenschaftliche Renaissance
zu erfahren scheint — man sehe sich einmal die mit gewaltigen Summen unterstiitzten
diversen Projekte gegenwirtiger Human- und Sozialwissenschaften an — ist, um mit
Husserl zu sprechen, ein »Widersinn« und »Nonsens«, und dies aus philosophischer
und denkerischer Notwendigkeit. Hitte man Husserl besser rezipiert und verstanden —
mufd man sagen, hitte man ihn iiberhaupt gelesen? —, so wiren bestimmte wissenschaft-
liche Naivititen von vorneherein obsolet.

7 Man beachtet im Anschlufy an Husserl m.E. zu wenig die mit der >Reduktion<
(epoché) einhergehende Konsequenz der »Urteilsenthaltung, hiele dies doch nicht we-
niger, als daf3 eine Ebene freigelegt wird, welche die Voraussetzungen und Bedingungen
jeglicher Urteilsfunktion iiberhaupt aufzuzeigen in der Lage ist. Die >Reduktion« stellt
die denkerische Primordialitit des >Urteils< in einer grundsitzlichen Weise in Frage.
Macht man diesen Schritt nicht mit, so bleiben einem die phdnomenologischen Eroff-
nungen verschlossen.

18 ], Beuys, »Kinderbadewanne«, 1960, Sammlung Schirmer, Miinchen.

149

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

nicht als solches erkannt und somit anlédfllich einer Feier als Spiilbe-
hilter fiir Biergliser interpretiert wurde.l? Dies war nur mdoglich,
weil hier der Horizont fiir Kunst, gewif ein ganz bestimmter Hori-
zont fehlte, wodurch erst dem »Ding« Badewanne der spezifische
Sinn »Kunstwerk« gegeben wird. Pointiert gesagt: Etwas, hier die
Badewanne, ist nur gegeben innerhalb der jeweiligen Region, wes-
halb dieses auch nur in dieser Region, diesem Horizont wahrgenom-
men und verstanden werden kann. »Kunst« und »Reinigung« sind
zwei unterschiedliche Gebungssinne, durch die ein »etwas« auf sein
»als etwas« zuriickgefithrt wird. »Badewanne« besagt als Rei-
nigungsobjekt etwas vollig anderes denn als Kunstobjekt und es be-
darf hierzu der jeweils entsprechenden SubjektverfaStheit. Nun sind
gewohnlich mehrere Gebungssinne ineinander gelagert, die alle zu-
sammen das Gegebene in seinem Gegebensein konstituieren. Erst so
vermag man iiber das blofle »Ding« Badewanne hinaus zum »Phiano-
men« Badewanne in seiner Vielschichtigkeit vorzustofien. Im Beu-
ys’schen Fall etwa wiren nicht nur Horizonte der Kunst vonnéten,
um sich das Phinomen Badewanne geben zu lassen, sprich dieses in
seinen Gegebenheitsweisen zu verstehen, es bedarf auch der Hori-
zonte der Sozialitat und Solidaritit (»Soziale Plastik«!), des politi-
schen Bewuf3tseins ebenso wie des gesellschaftlichen, des kulturellen
ebenso wie des geschichtlichen. Anders gesagt: Einen »Beuys« zu
verstehen und, um es phianomenologisch adiquater auszudriicken,
zu ssehens, bedarf es der Ausbildung all dieser Gebungssinne und
Horizonte. In diesem spezifischen Fall hatte zudem der Gebungssinn
des »Rechts« (Versicherungsfrage) zwischen den beiden Horizonten
der Kunst und des alltiglichen Bewuf3stseins nicht nur zu vermitteln,
er machte auch den Sinn unterschiedlicher Gebungssinne offenkun-
dig. Bei Beuys keineswegs ein leichtes Unterfangen, insofern sein
erweiterter Kunstbegriff die Gegenstellung von Kunst und Alltag ja
gerade in Frage stellt.20

»Phidnomen« meint also die Gegebenheitsweise, den Gebungs-
sinn und die Seinsregion von »etwas«, das man gewohnlich mit
»Ding« assoziiert. So entspricht jeder Gegebenheitsweise, jeder
»Seinsregion« ein jeweiliges Sinnverstindnis und ein jeweiliger

19 Vgl. H. Stachelhaus 1989, 186f.

20 Sh. etwa sein Projekt »7000 Eichen, das diese unterschiedlichen Gebungssinne an
der minimalen Differenz eines Buchstabens unter dem Motto »Stadtverwaldung statt
Stadtverwaltung« offenkundig machte. (Vgl. Stachelhaus 1989, 182f.)

150

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Geburt der Phinomenologie

Sinnentwurf. Die Konstitutionsforschung ist so vor allem Sinnfor-
schung. Der Sinn, genauer der Sinnhorizont gibt die Dinge, und zwar
in ihrer Gegebenheitsweise. Jeder Horizont steht dabei wiederum in
einem weiteren Verweisungszusammenhang von Horizontstruktu-
ren, die alle fiir die Sinngebung verantwortlich zeichnen.

Wichtig zu sehen ist, daf3 all diese methodischen Grundziige wie
Intentionalitit, Konstitution, Reduktion, Horizont usw. nicht etwa
Bausteine sind, die aufeinander aufbauen, sondern einen einzigen
Strukturzusammenhang bilden, der das Phinomen erst als Phdno-
men hervortreten lafst. Phinomen meint eigentlich Horizontphano-
men, das heifst Sinnkonstitution. Ein entscheidendes Anliegen der
Husserlschen Phénomenologie besteht demnach darin, die Arbeit
der Vernunft auf ihre Sinnforschung hin gedffnet zu haben. Insofern
die Vernunfttitigkeit auf Sinn hin betrachtet wird und nicht mehr
nur auf ihr Vermdgen und ihre Leistung, geht es ihr um Horizont-
eréffnung(en), wo ein allzu kruder Realititsblick (»Geradeausein-
stellung«, »Verschossensein in die Dinge«) auf die Bedingungen sei-
nes Erfassenkonnens zuriickgefithrt wird. Diese erweisen sich als
jeweilige und spezifische Regionen, die erst sehen und zum Vor-
schein kommen lassen, was man gewdhnlich als Realum oder Gege-
benes, als »das, was schon immer ist«, vorausgesetzt hat. Um also
etwas iiberhaupt als dieses erfassen und wahrnehmen zu kénnen,
bedarf es der »vorgingigen« Konstitutionsleistung so unterschied-
licher Horizonte wie der Personalitit und Intersubjektivitit, der So-
zialitit und Geschichtlichkeit, usf. Gewif3, Husserl war es zunachst
vor allem um Wahrnehmungsphénomene zu tun, aber der Focus sei-
ner methodischen Uberlegungen lduft auf diese Horizont- und Sinn-
forschung hinaus.”!

Was ist nun mit Husserls methodischem Riistzeug gewonnen?
Nun, alles Gegebene erweist sich als eingebettet in eine jeweilige
Gegebenheitsweise, die Wirklichkeit 6ffnet und differenziert sich in
regional bestimmte Wirklichkeitstypiken, denen eine jeweilige Sub-
jekt-Objekt-Korrelation entspricht, und, aus dem »Realum« wird das
»Phinomen«. Phianomenologie versteht sich als Selbstklirung der
Vernunft hinsichtlich ihrer als Regional-, Horizont- und Sinnfor-

21 Von hier aus erkldren sich auch die diversen hermeneutischen Fragestellungen, worin
es ja auch um das Verstehenkdnnen von Horizonten geht. Nicht nur Heidegger und
Gadamer haben ihren Ausgang von der Methodik der phinomenologischen Sinnfor-
schung Husserls genommen.

151

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

schung. Ja, es wird klar, daf3 die Vernunft selber nicht nur For-
schungssubjekt, sondern vor allem Forschungsobjekt ist, das heif3t,
dafl sie sich aus der konkreten Arbeit von Ding—, Horizont- und
Weltwahrnehmung heraus so erfihrt, dafd sie allererst als darin kon-
stituierte ersteht. Phinomenologie — in der Tat die zur Erscheinung
kommende Vernunft.”2 Mit Husserl 6ffnet sich erst das gesamte in-
nere Feld der transzendentalen Subjektivitdt, die sich in »regionale
Ontologien« auffachert. Mit ihm kann gezeigt werden, dafl dem je-
weiligen Subjekttypus eine jeweilige Objektverfafitheit entspricht,
daf jede Erfassungsweise an eine bestimmte Horizontstruktur ge-
bunden ist, die alles Erscheinen erst in seinem Erscheinungssinn
zum Vorschein kommen laf3t. Sein Erscheinen ist sozusagen Sinn-
bestitigung der Horizontstruktur.?> Bei Kant, um den Unterschied
festzuhalten, bleibt die gesamte Phanomenalitit noch auf Naturkau-
salitit beschrankt; diese kann zwar auch als Sinnhorizont verstanden
werden, aber nur als ein ganz spezieller und keineswegs als universal
giltiger Horizont allen Erscheinenkonnens. Kant hatte noch keine
Sinnfrage gestellt und auch noch nicht stellen konnen, was wiederum
am Fehlen der Paradigmen der Intentionalitit und des Horizontbe-
wufStseins hingt.

Die Relevanz und Triftigkeit des Husserlschen Projekts fiir das

22 Es scheint hier eine gewisse Verwandtschaft mit Hegel zu bestehen, allein der Unter-
schied zwischen Hegel und der phinomenologischen Forschung besteht in der dimen-
sionalen Differenz von »Begriff« und »Phénomen«. Niheres hierzu vgl. Verf. 1996b,
84-106.

% Die »transzendentale Reduktion« erméglicht diese Blickwendung, die ja zugleich
eine andere »Einstellung« bedeutet. Man hat in diesem Zusammenhang des 6fteren
von der »Kiinstlichkeit« der transzendentalen Reduktion gesprochen, insofern diese
jegliches Realum, ja jegliche Weltgeltung zunichst einmal einklammert, was eben unter
»realen« und »natiirlichen« Bedingungen gar nicht statthaben kann. Mir scheint eine
solche Einschitzung indes noch auf dem Gegensatzmodell von transzendentalem und
empirischem Bewufitsein aufzuruhen, das fiir das transzendentale Subjekt einen Empi-
riebegriff zu benétigen scheint, den dieses gar nicht haben kann. Ist es nicht im Gegen-
zug gerade Husserls Anliegen gewesen, mit der transzendental-phénomenologischen
Denkstruktur die Ermoglichungsbedingungen aller Realitét in ihrem Erscheinen auf-
zuzeigen, so dafl durch die transzendentalen Strukturen allererst der Horizont und der
Sinn von Realitit, also doch das Reale schlechthin klar wird? Indem die Sinnhorizonte
gedffnet und erfalt werden, wird allererst Klarheit iiber die Realitit erfaflt. Oder was
wire letztere ohne erstere? Es ginge also darum, nicht nur »das, was ist«, hinsichtlich
seiner kategorialen Bedingungsstrukturen zu untersuchen, sondern zu sehen, daf§ durch
die phidnomenologische Arbeit die jeweiligen Horizonte miteréffnet werden, wodurch
alles Gegebene erst in seinem Sinn hervortritt, d.h. real wird. Das macht einen fun-
damentalen Unterschied!

152

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Geburt der Phinomenologie

interkulturelle Denken liegt auf der Hand, und dies nicht erst auf-
grund spiterer Fragestellungen nach der Intersubjektivitit, der
Fremderfahrung und der Lebenswelt, sondern schon mit Beginn sei-
nes transzendental-phdnomenologischen Methodenbewuf3tseins.
Nimmt man ernst, was es heifit, wenn das Wie der jeweiligen Zu-
gangsweise die ihm entsprechende Weltsicht als sein Gegeniiber er-
halt, dann vermag man die Brisanz kultureller Wahrnehmungs- und
Erfahrungsformen zu ermessen, wenn diese iiber die jeweiligen kul-
turellen Grenzen hinaus reichen, also inter-kulturelle Kriteriologien
erfordern.?*

1.3 Genesis und Geltung oder vom Sinn der transzendentalen
Erfahrung

Nach Kant wire ein solcher Zusammenhang unsinnig und wider-
spriichlich. Eine transzendentale Erfahrung widerspriche gerade
dem Begriff von transzendentaler Erkenntnis. Gleichwohl, Husserl
greift diesen Topos nicht von ungefihr auf, wird hier doch das stindig
begegnende Theorem von Geltung und/oder Genesis virulent. Was
sich bei Kant noch in den beiden nicht ineinander iiberfithrbaren
Ebenen von apriorischer Prinzipienfrage und historischer Gegeben-
heiten zeigt, wird sich bei Husserl als sich gegenseitig bedingend er-
weisen. Nicht langer 163t sich die klassische Unterscheidung von em-
pirischer Erfahrung hier und transzendentaler Geltung dort aufrecht
erhalten. >Erfahrung« gewinnt eine neue grundlegende Auszeich-
nung, jenseits von Empirizitit und Transzendentalitiat. Wie ist das
moglich? Nun allein dadurch, daf Husserl auch das >Ich<in die Kon-
stitutionsfrage einbezieht, so daf3 dieses selber zum Analysat wird.
Die Konstitutionsforschung betrifft Ego und Welt, und dies auf eine

2 Kant hatte diese transzendentale Einsicht der Identitit von Methodik und Denken
schon gesehen, allein ihm blieb der Umstand verborgen, daf} sein Denkzugang die Dif-
ferenz von »Ding an sich« und »Erscheinung« allererst hervorbringt und nicht schon
voraussetzt. Das »Ding an sich«, so konnten wir sehen, springt als notwendiges Residu-
um der Zugangsweise der theoretischen Vernunft heraus, ist sozusagen die implizite
Antwort der moralischen Welt auf die Fragen der Vernunft. Anders gesagt: Spitestens
seit Husserl kann nicht mehr von einem Realititsbegriff ausgegangen werden, und sei
er als Idee oder wie sonst konzipiert, dem man sich dann noch rational, begrifflich,
hypothetisch und wie auch immer annihern kénnte. Solche Naivititen sind eigentlich
seit Husserl passé.

153

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

Weise, daf3 beide, auf den jeweiligen Ebenen und in den jeweiligen
Konstellationen, aneinander erst ansichtig werden. Hatte sich Hus-
serl zunéchst auf der Ebene »statischer Konstitution« aufgehalten, so
wurde ihm zunehmend klarer, dafy es mehrere Ebenen mit konstitu-
tiver Bedeutung gibt, die alle miteinander verkniipft werden miissen.
Zeit, Raum, Geschichte, um nur elementare Phanomenstrukturen zu
nennen, arbeiten an der »Ichgenese« ebenso mit wie an der dieser
entsprechenden »Weltgenese«. Was sich so im Subjekt als »Habitua-
litdten« niederschligt, gerinnt auf der Objektseite zu »Sedimentie-
rungen«. Beide werden mit jeder Erfahrung nicht nur aufgerufen, sie
ermoglichen dadurch auch jede weitere Erfahrung. Bekanntlich such-
te sich Husserl hier mit der Differenzierung von »aktiver« und »pas-
siver Genesis«? zu helfen, ruht doch alles »Werden« auf einem »Ge-
wordensein« auf, auf das einerseits stets zuriickzukommen ist, das
andererseits aber dadurch verfliissigt, verlebendigt und auch in neuer
Weise erfahren wird. >Erfahrunge gibt es nur als diesen »Motivati-
onszusammenhang« (vgl. Hua I, 162) von passiver und aktiver Ge-
nesis, und insofern diese Genesis die transzendentalen Bedingungs-
strukturen hinsichtlich ihres konstitutiven Geschehens angeht und
darin aufzeigt, kann Husserl mit vollem Recht von »transzendentaler
Erfahrung« 2 sprechen. Erfahrung ist so immer »ausweisende Erfah-
rung« (Hua III/1, 101) des Bewuf3tseinslebens selber, und damit
Selbsterfassung seines aktiven und passiven genetischen Geschehens.
»Erst durch die Phanomenologie der Genesis wird das Ego als ein
unendlicher, in der Einheit universaler Genesis verkniipfter Zusam-
menhang von synthetisch zusammengehorigen Leistungen ver-
standlich —in Stufen, die sich durchaus der universalen verharrenden
Form der Zeitlichkeit fiigen miissen, weil diese selbst sich in einer

% Husserl, Hua I (IV. Med. §38f., 111ff.)

2% Husserl, Hua I, 176 ff., 66 ff., passim. — Schon in den Ideen I formuliert Husserl wie
folgt: »Niemals ist ein an sich seiender Gegenstand ein solcher, den BeswufStsein und
Bewuftseins-Ich nichts anginge. Das Ding ist Ding der Umwelt, auch das nicht gesehe-
ne, auch das real méogliche, nicht erfahrene, sondern erfahrbare, bzw. vielleicht erfahr-
bare. Die Erfahrbarkeit besagt nie eine leere logische Maglichkeit, sondern eine im
Erfahrungszusammenhange motivierte. Dieser selbst ist durch und durch ein Zusam-
menhang der >Motivation, immer neue Motivationen aufnehmend und schon gebildete
umbildend. Die Motivationen sind ihrem Auffassungs- bzw. Bestimmungsgehalte nach
verschiedene, reicher oder minder reich, inhaltlich mehr oder minder begrenzte oder
vage, je nachdem es sich um schon >bekanntec Dinge oder >véllig unbekanntes, noch

sunentdeckte« handelt, bzw. bei dem gesehenen Ding um das von ihm Bekannte oder
noch Unbekannte.« (Hua I11/1, 101)

154

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Geburt der Phinomenologie

bestindigen passiven und véllig universalen Genesis aufbaut, die we-
sensmiflig alles Neue mit umgreift.«?

Ich halte diesen Aspekt genetischer Phinomenologie fiir eine
entscheidende Entdeckung Husserls, da sie mit der Konstitutionsfra-
ge ernst macht, also — gemifs phinomenologischem Konsens — nichts
ungepriift tibernimmt oder gar voraussetzt. So wird auch das >Ego«
selber zum Konstituens eines Vollzugsgeschehens, eine Konsequenz,
die Husserl gleichwohl weder gezogen hat noch ziehen konnte. Dazu
stand die fiir ihn fundierende Entdeckung der Intentionalitit im We-
ge, die immer schon Subjektitit als solche voraussetzen muf3. Aber,
Husserl sah durchaus die Notwendigkeit der Konstitutionsforschung
fiir beide Seiten, was eben nur als phinomenologische Genesisfor-
schung moglich wird. Sitze wie der folgende scheinen diese Weit-
sicht durchaus zu bestitigen: »Der Konstitution nachgehen ist nicht
der Genesis nachgehen, die eben Genesis der Konstitution ist ...«
Aktive wie passive Genesis in ihrem Zusammenspiel, iiberhaupt der
genetische Gesichtspunkt wird zum Motor weiterfiihrender phéno-
menologischer Forschungen. Jeder Geltungsinstanz wird darin ihr
Konstitutionsweg aufgewiesen, und so wird es moglich, jegliche Gel-
tungsfrage als ein bestimmtes Ergebnis einer bestimmten Sinnebene
zu fassen, nur dafs jene ein Abstraktionsergebnis eines vorausgehen-
den Erfahrungsprozesses darstellt und nicht, wie oft angenommen,
selber als Ausgangspunkt von Analysen dienen kann.

Insbesondere beziiglich des »Weltphianomens, auf das sich un-
ser Augenmerk ja richtet, 13t sich die »Genesis der Konstitution«
gut studieren. Husserl spricht von einer »prasumptive(n) Evidenz
der Welterfahrung« (Hua I, III. Med. §28, 96 f.), und wenngleich die-
se blofs als »Korrelatidee« zur »Erfahrungsevidenz« angesetzt ist, so
mdochte Husserl doch folgendes damit zeigen: In jedem Gegebensein
ist stets ein Verweisungszusammenhang innerer wie duflerer Hori-

27 Husserl, Hua I, 114.

28 Husserl, Hua X1V, 41. (Vgl. hierzu Bernet u.a. 1996, 181 ff.) Auch wenn Husserl in
der angefiihrten »Beilage I« einen anderen Themenschwerpunkt verfolgt, so zeigt sich
doch das grundsitzliche Moment der genetischen Phinomenologie. So fihrt er etwas
spiter fort: »Indem die Phinomenologie der Genesis dem urspriinglichen Werden im
Zeitstrom, das selbst ein urspriinglich konstituierendes Werden ist, und den genetisch
fungierenden sogenannten >Motivationen« nachgeht, zeigt sie, wie Bewusstsein aus Be-
wusstsein wird [sic!], wie dabei im Werden sich immerfort auch konstitutive Leistung
vollzieht, so der Bedingtheitszusammenhang zwischen Motivanten und Motivaten, ...«

(Ebd.)

155

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

zonte, die wiederum auf weiterfithrende Horizonte verweisen, mit-
gegeben. Gehen bei Kant transzendentales X (Substanz, Substrat)
und Erscheinung auseinander, so zeigt Husserl, daf8 im spezifischen,
aspektiven und abgeschatteten Gegebensein der Dinge unthematisch
deren weitere Horizontverweisungen angelegt sind, die auf >Welt< als
Universalhorizont zulaufen.? Der Verweisungszusammenhang, man
konnte auch sagen, das »transzendentale Und-so-weiter« lauft auf
>Weltcals Universalhorizont hinaus. Diese ist das eigentlich Angeziel-
te, das unthematisch und unsichtbar gleichsam im Hintergrund ihrer
Verweisungsunendlichkeiten schlummert, und das doch darin ir-
gendwie »gesehen« und »gewuft« ist. In diesem Sinne kommt auch
schon die Welt in einer bestimmten Weise zur Gegebenheit, aber nur
in einer bestimmten Perspektive, einer bestimmten Abschattung,
usw. Ja dies, daf3 etwas in meisten Teilen entzogen ist, ist genau die
Prignanz und Profilation seines Gegebenseins. So kann man durch-
aus sagen, dafl jede Dingwahrnehmung zugleich auch Weltwahrneh-
mung und Welterfahrung ist, und dies nicht etwa erst auf dem Weg
dorthin, sondern gerade in der Weise seiner jeweiligen konkreten
Gegebenheit. Der Hut eines Clowns ist nicht erst ein Hutding unter
anderen Hiiten, sondern er zeigt, abgeschattet, schief, ironisch gebro-
chen und subversiv, melancholisch, doch letztlich zustimmend usw.
die >Welt des Clowns«, die wiederum in einer bestimmten Brechung
die >Welt des Menschen« vor Augen fiihrt, in all ihrer Schénheit und
spielerischen Eleganz, ihrer stetigen Vorlaufigkeit und ihrem anar-
chischen Experiment, aber auch in ihrer Selbsttiuschung, Aus-
gesetztheit und Verletzlichkeit. Der Hut des Clowns, er zeigt dem
Menschen seine Welt, auf eine ganz bestimmte Weise, genau darin
aber treffend und schlagend. Welt, so konnte man umgekehrt formu-
lieren, gibt es immer nur in dieser Zuspitzung, d.h. in Konkretion.
Anders ausgedriickt: In jeder Erfahrung wird Welt als >Welt< ansich-
tig, erlebbar und fiihlbar, gerade dadurch, dafs Welt niemals als ganze
gegeben und zur Anschauung gebracht werden kann. Genau dies
macht die Erfahrung so einschldgig und unhintergehbar, daf$ mit ihr
>Weltc als Genesis und doch zugleich konkret auftaucht. Das Spezi-
fische einer Erfahrung gewinnt diese nicht dadurch, dafs sie nur diese
und keine andere Erfahrung wire, sondern dadurch, daf3 ihr eine Art

2 »Daf} die Welt ein Zusammenhang von Sinnverweisungen ist, hat erst die Phdnome-
nologie unseres Jahrhunderts erkannt und zum Thema philosophischer Analysen ge-
macht.« (K. Held 1995, 109)

156

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Geburt der Phinomenologie

Weltfokus innewohnt, dessen verweisungsbezogenes und dadurch
sich offnendes Erfahren die Erfahrung allererst zur Erfahrung, und
das heifit immer zu dieser Erfahrung macht.

>Welt¢, so bliebe festzuhalten, taucht als phianomenaler Befund
erst dann auf, wenn der Schritt von der Geltungsfrage zu der diese
bedingenden und hervorbringenden Genesis gemacht wird. Direkt
damit einher geht das Grundmotiv der >transzendentalen Erfahrung,
welche die transzendentalen Bedingungsstrukturen aus ihrem Erfah-
rungs- und Sinnzusammenhang heraus aufzeigt und dadurch auch
zu erkliren weifs. Die transzendentale Erfahrung »arbeitet« vor den
Alternativen von Aprioritdt und Aposterioritit wie von Transzen-
dentalitit und Empirizitit. Husserl, so scheint mir, war diesen phi-
nomenologischen Einsichten auf der Spur, und die nachhusserlschen
Phianomenologiekonzepte sollten denn hier auf unterschiedliche
Weise ihren Ausgang nehmen.

1.4 Intersubjektivitdt und Fremderfahrung

Wie die NachlafSbinde zur Intersubjektivitit®® eindrucksvoll zeigen,
hatte sich Husserl schon relativ friih, etwa ab 1905, mit der Frage der
Intersubjektivitit beschiftigt. Subjekte erscheinen immer als andere
Subjekte, und sie unterscheiden sich darin dimensionaliter von jeg-
licher Form von Gegenstindlichkeit. Was sich zundchst, von der in-
tentionalen Struktur her betrachtet, als universal giiltige Erfassungs-
weise darstellt, wird nun angesichts der Erfahrung des Anderen
briichig und fragwiirdig. In seinen programmatischen Ausfiihrungen
der »Pariser Vortrage« sicht Husserl denn auch im Aufweisenkonnen
des anderen Subjektes, allgemeiner, der Intersubjektivitit, den Pro-
bierstein seines transzendental-subjektiven Ansatzes liegen, »das
einzige wirklich beunruhigende Bedenken.« (Hua I, 34) Bekanntlich
nihert sich Husserl dieser Fragestellung iiber das Moment einer leib-
lich verankerten >Einfiithlung¢. Ich selber habe mich immer schon als
smich< apperzipiert, auch und gerade dann, wenn alle meine Wahr-
nehmungen von vorgegenstiandlichen kinasthetischen Bewegungen
meines Leibes, die orthaft und zeitlich gebunden sind, gleichsam fun-
dierend begleitet werden. Genau diese kinisthetische Genese meines
Leibes bietet einen Zugang zum Anderen als Anderen im Sinne eines

% Vgl. Hua XIII, XIV, XV.

157

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

anderen Leibes und eines anderen Subjektes. Durch diesen Bezug
wird aber gerade deutlich, dafs mir der Andere auf eine grundlegende
Weise zugleich entzogen ist. Dieser Entzug macht sich wiederum
merklich darin, daf3 ich den Anderen als apprisentisch apperzipiere,
daf3 er meiner Leibkonstitution als »dahnlich« erscheint, da3 zwischen
ihm und mir eine Form der »Gleichheit«, der » Analogie« waltet, an
der wir uns beide, als leiblich verankerte Subjekte, zu bewédhren ha-
ben. Ich schliefSe also nicht auf den Anderen, er unterliegt eigentlich
keinem Urteil, da »unsere« Intersubjektivitit ja Voraussetzung jeg-
licher Urteilsbildung und Realitit ist. So legt sich die weitere Kon-
sequenz nahe, daf3 das »Inter« der Subjekte sich als Vergemeinschaf-
tung monadischer Subjekte versteht, welche die Grundlage jeglichen
Wahrnehmen- und Verstehenkonnens bildet.>* »Eben damit erwei-
tert sich die transzendentale Subjektivitit zur Intersubjektivitit, zur
intersubjektiv-transzendentalen Sozialitit, die der transzendentale
Boden ist fiir die intersubjektive Natur und Welt iiberhaupt und
nicht minder fiir das intersubjektive Sein aller idealen Gegenstind-
lichkeiten.« (Hua I, 35)32

Husserl wire allerdings nicht Husserl, wiirde er sich damit be-
gniigen. Die Erfahrung des Anderen bleibt ein Anstofs, eine Be-
irrung, eine Herausforderung fiir alle transzendentale Phéno-
menologie, ja fiir alle Philosophie, insofern diese auf Selbstheit,
Selbstbewuf3tsein und Selbsterfahrung, auf Eigenheitssphire und
origindren Gegebenseins basieren. Eine Phanomenologie der »Fremd-
erfahrung« tritt daher als notwendiges Desiderat auf den Plan, dem
sich Husserl in seiner mittlerweile beriihmten »V. Cartesianischen
Meditation« widmet.?> Auch wenn Husserl in seinen Analysen zur
Fremderfahrung vieles, vermutlich Entscheidendes schuldig bleibt —

31 Vgl. hierzu auch Hua XXIX, Die Krisis der europiischen Wissenschaften und die
transzendentale Phanomenologie. Erginzungsband. Texte aus dem Nachlal 1934-37,
197 ff.

32 Daf das transzendental-intersubjektive Moment einen konstitutiven Wirkzusam-
menhang darstellt, erhellt folgende Stelle: »Im transzendentalen Sinn kann ich offenbar
von einem >Auflerens, von Etwas, das meine abgeschlossene Eigenheit iiberschreitet, nur
bedingt sein, sofern es den Sinn >Anderer< hat, der in durchaus verstiandlicher Weise in
mir die Seinsgeltung transzendental anderes Ego gewinnt und ausweist. Von da aus wird
die Moglichkeit und der Sinn nicht nur einer Vielheit koexistierender absoluter Sub-
jekte ("Monaden<), sondern aufeinander transzendental-wirkender und in Gemein-
schaftsakten Gemeinschaftsgebilde als Werke konstituierender Subjekte klar.« (Hua
XVII, 282)

% Hua, I, 121-183.

158

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Geburt der Phinomenologie

ich gehe in den beiden Kapiteln B.I1.2.2 und C.I.6.3 niher darauf
ein —, so ist ihm gleichwohl das Gespiir fiir diesen Fragekomplex
nicht abzusprechen. Auch in der Themenstellung — Stichwort
»Fremderfahrung, »LeibbewufStsein« u.a. —, und nicht nur in metho-
discher Absicht, erweist sich Husserl als wichtiger Weichensteller
kultureller und interkultureller Phianomene. Eine Schliisselstelle
mochte ich hier gleichwohl zitieren, da sie zum einen Husserls
Fremderfahrungskonzept sehr klar hervortreten léfft, zum anderen
aber auch dessen Grenzen offenkundig macht: »In dieser Art bewihr-
barer Zuginglichkeit des original Unzuginglichen griindet der Cha-
rakter des seienden Fremden. Was je original prasentierbar und aus-
weisbar ist, das bin ich selbst, bzw. gehort zu mir selbst als Eigenes.
Was dadurch in jener fundierten Weise einer primordinal unerfiill-
baren Erfahrung, einer nicht original selbstgebenden, aber Indizier-
tes konsequent bewihrenden, erfahren ist, ist Fremdes. Es ist also nur
denkbar als Analogon von Eigenheitlichem.« (Hua I, 144) Genau hier
wird eines deutlich: Der, das Fremde wird zwar als Fremdes erfahren,
aber die Erfahrungsvoraussetzung verbleibt in der Sphére der Eigen-
heit.?* Die Frage ist dann, ob und inwieweit der Fremde so iiberhaupt
in seiner Fremdheit erfaf$t und nicht nur blofie Spiegelung meiner
selbst ist. Desweiteren, ob, was Husserl in seiner Intersubjektivitits-
these der Vergemeinschaftung implizit vorauszusetzen scheint, tat-
sichlich von einer Symmetrie zwischen mir und dem Anderen resp.
dem Fremden ausgegangen werden kann, oder ob nicht vielmehr eine
Asymmetrie besteht, in der deutlich wird, dafs der Zugang von mir
zum Fremden nicht mit jenem des Fremden zu mir kompatibel oder
analogisierbar ist. Wir erscheinen uns nicht nur als Andere, auch sind
wir nicht nur Andere, wir sind auch anders, nehmen anders wahr,
fithlen und erkennen anders. Diese Differenz jedenfalls ist nicht so
ohne weiteres zu iiberbriicken, ja sie 13t erst die Erfahrung des
Fremden eigens hervortreten.?* Husserl spricht indes vom Anderen
als dem »alter ego«, also dem Anderen meines Ich, was letztlich nicht
nur darauf verweist, daf3 trotz aller leiblichen Anschauung und per-
sonaler Einfiihlung der Andere und Fremde gedacht, nicht aber er-
fahren wird®; es bekunden sich darin auch erste Fundamentalkriti-

3 Vgl. hierzu K. Held 1991a, 305-337; D. Lohmar 1997, 189-205.
3% Vgl. hierzu auch B. Waldenfels 1995a, 51-68.
36 Vgl. Waldenfels 1992b, 33 f.

159

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

ken an Husserls Paradigma der Intentionalitit, die, wie Levinas zeigt,
der Erfahrung des Anderen und Fremden nicht gerecht zu werden
vermag.¥’

Gleichwohl, mit der Inter-subjektivitit, und dieser Aspekt ist fiir
uns entscheidend, versucht Husserl nicht nur, auf Grundvorausset-
zungen von Realitét tiberhaupt, von Objektivitit und Welterfahrung
zuriickzugehen, es wird darin deutlich, daf§ es um eine konstitutive
Geschehensfrage zwischen den Subjekten geht, wodurch diese sich
allererst als Subjekte begegnen konnen. Ebenso sieht sich durch die
Fremderfahrung die SelbstgewifSheit des Subjektes in einer fun-
damentalen und konstitutiven Weise in Frage gestellt. Nicht nur,
daf hier eine innere Unruhe des Subjektes virulent wird, die es in
eine konstitutive Bewegung seiner selbst {iberfiihrt, durch die Begeg-
nung mit Anderem und Fremdem wird allererst deutlich, wie be-
grenzt der Rekurs auf das Eigene bleiben muf3. In diesem Sinne sind
die Inter-subjektivitit und die Fremderfahrung Vorboten der Inter-
kulturalitit, auch wenn, darauf ist zuriickzukommen, Husserl hier
nur erste Schritte vornimmt.3$

1.5 Erdffnungen der Lebenswelt und »Krisis«-Denken

Mit dem Terminus der »Lebenswelt« betritt Husserl ein Feld, das die
Phinomenologie fiirderhin auf unabdingbare und in konstitutiver
Weise an die Erfahrung binden wird. Der Begriff mag zeitgendssisch
noch so sehr in Umlauf gewesen sein, er erhilt durch seine transzen-
dentale Einbindung bei Husserl nicht nur philosophische Fundie-
rungsfunktion, er avanciert auch zu einer kritischen Instanz jeg-

37 Vgl. Levinas 1992, 65-141.

38 Husserl fiihrt die intersubjektive Konstellation und die Fremderfahrung mehr oder
weniger aufeinander zuriick. Dies verwundert keineswegs, insofern ja erst die Inter-
subjektivitit Garant der Objektivitit ist, ergo die Bedingung der Moglichkeit von Ob-
jektivitit darstellt. In diesem Sinne ist immer schon »der Fremde« zur Erfahrung ge-
kommen, noch bevor er als dezidiert »Fremder« begegnet. In aller intersubjektiven
Kommunikation resp. aller Objektivitit hat, wie Husserl sagt, »die Fremderfahrung
[schon] ihr Werk getan.« (Hua I, 150) Man sieht deutlich, dafl die Fremderfahrung bei
Husserl zwar thematisiert ist, daf sie aber von den »Originalsphiren« des jeweiligen
Subjektes aus interpretiert wird, so dafl das Moment der Erfahrung des Fremden nicht
in seinem phanomenologischem Eigenbereich zum Thema werden kann. Fremderfah-
rung bleibt bei Husserl eine Analogerfahrung und damit bleibt sie nachgeordnet.

160

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Geburt der Phinomenologie

lichen Denkens und jeglicher Erfahrung.? Nun will ich hier nicht der
Entwicklung des Lebensweltbegriffs bei Husserl nachspiiren, wenn-
gleich daraus ersichtlich werden wiirde, daf3 dieses Theorem eine lan-
ge Inkubationsphase in Husserls Denken aufzuweisen hat. Es kam
nicht erst mit seiner Spétphilosophie hinzu, es trat dort aber als
notwendige Konsequenz seines phanomenologischen Gesamtpro-
gramms mit aller Dringlichkeit hervor. Die Phidnomenologie — und
ihr Name ist methodisch wie systematisch in erster Linie mit Husserl
verbunden - lauft auf die >Lebenswelt« zu als die Entdeckung eines
bislang so nicht gesehenen Voraussetzungsbodens der Philosophie
selber.® Fungierte ihr Begriff zunichst als »unthematischer An-
schauungsboden« (vgl. I11/1, 10-38) und als »vorwissenschaftliche«
und »vorbegriffliche Erfahrung« (HuaIX, 55ff.), so gewinnt er
schlieBlich Eingang in die philosophische Wissenschaftlichkeit, die
diese ihre lebensweltliche Voraussetzung mit in ihre Analysen und
Grundlagenforschungen, und zwar in methodischer und systemati-
scher Absicht, einzubeziehen hat.#!

Die Lebenswelt taucht als Desiderat einer von der naturwissen-
schaftlichen Betrachtungsweise gleichsam vergessenen Sinnschicht
auf; ihre Aufsissigkeit macht sich insbesondere darin bemerkbar,
daf3 mit ihr ein Erfahrungswert und eine Erfahrungswelt eingeklagt
werden, auf denen die Wissenschaften zwar fuflen, die sie aber nicht
in ihrer grundlegenden »Lebensbedeutsamkeit« (Hua VI, §2) erfas-
sen und ihrer »Einstellung« gemdf3 auch nicht fassen konnen. Thr
unthematisches Mitfungieren blieb lange hin verborgen, ebenso wie
die fiir sie konstitutive Subjektrelativitit gar nicht mehr in den For-
schungsblick zu riicken vermochte. Die Welt wird zum Arsenal ob-
jektiver Gegebenheiten, die mit dem Index »Unendlichkeit« ver-
sehen sind und daraufhin erforscht werden konnen. Der Fortschritt
der Wissenschaften legitimiert sich darin, daf$ die von ihr voraus-
gesetzte »Welt« nie endgiiltig erforscht werden kann, was den For-
schungsimpetus aber gerade erst am Laufen erhilt. Eine fiir beide
Seiten »unbequeme Situation« (Hua VI, 133) wird ersichtlich, wel-
che sich der nicht bewiltigten Beziehung zwischen »Lebenswelt und

3 Zum Terminus Lebenswelt vgl. F. Fellmann 1983; R. Welter 1986; E. W. Orth 1999,
106 £f.; speziell zu Husserl vgl. Bernet u.a. 1996, 201 ff.

4 Vgl. hierzu auch K. Held 1991b, 79-113.

4 Vgl. hierzu die berithmt gewordenen Einleitungsparagraphen der Krisis-Schrift
(Hua VI, §1-7)

161

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

objektiv-wissenschaftliche(r) Welt« (ebd.) gegeniibersieht. »Der
Kontrast zwischen dem Subjektiven der Lebenswelt und der >objek-
tiven, der >wahren< Welt liegt nun darin, daf8 die letztere eine
theoretisch-logische Substruktion ist, die eines prinzipiell nicht
Wahrnehmbaren, prinzipiell in seinem eigenen Selbstsein nicht Er-
fahrbaren, wihrend das lebensweltlich Subjektive in allem und jedem
eben durch seine wirkliche Erfahrbarkeit ausgezeichnet ist. Die Le-
benswelt ist ein Reich urspriinglicher Evidenzen.«* Husserls Votum
lautet durchaus eindeutig: »Das Wissen von der objektiv-wissen-
schaftlichen (Welt) sgriindet< in der Evidenz der Lebenswelt. Sie ist
dem wissenschaftlichen Arbeiter bzw. der Arbeitsgemeinschaft vor-
gegeben als Boden, aber, auf diesem aufbauend, ist doch das Gebaude
ein neues, ein anderes. Héren wir auf, in unser wissenschaftliches
Denken versunken zu sein, werden wir dessen inne, dafd wir Wissen-
schaftler doch Menschen und als das Mitbestinde der Lebenswelt
sind, der immer fiir uns seienden, immerzu vorgegebenen, so riickt
mit uns die ganze Wissenschaft in die — blof8 >subjektiv-relative« —
Lebenswelt ein.«* Im Aufmerksammachen auf die fehlende Lebens-
bedeutsamkeit wie die philosophischen Halbheiten und Naivititen
der objektiven Wissenschaften liegt der kritische Stachel der Lebens-
welt. Bleibt deren Herausforderung aber unberticksichtigt, rutscht die
lebensweltliche Bedingtheit auf die Objektseite der wissenschaftli-
chen Erfaf$barkeit, aus der »Lebenswelt« wird die >objektive Welt«. An-
statt nun daraus die Konsequenz einer wissenschaftlichen Relativie-
rung zu ziehen als einem Grundzug jeweiliger lebensweltlicher
Selbstverstindigung (vgl. Hua VI, 1331.), wird diese als allgemeiner
Voraussetzungsboden iiberhaupt verobjektiviert. Die entsprechende
Subjektrelativitit gerdt vollig aufSer Acht, der Objektivititsglaube
der Wissenschaft scheint legitimiert. Wird indessen die Eingebunden-
heit der Wissenschaften in die jeweilige Lebenswelt gesehen — Le-
benswelt gibt es immer nur jeweilig, subjektiv und auch kulturell —,
so vermag der Schritt zur lebensweltlichen Grundierung allen wissen-
schaftlichen Erkennens plausibel zu werden, ja mehr noch, deren ge-
genseitige Eingebundenheit und Angewiesenheit wird zum gesuchten
phinomenologischen Thema. Der bekannte »Galilei-Paragraph«
(Hua VI, §9) hat hierin denn auch sein eigentliches Bewenden.*

42 Hua VI, 130.
4 Hua VI, 133.
# Merleau-Ponty hat dies in seiner Wahrnehmungsphinomenologie auf seine Weise

162

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Geburt der Phinomenologie

Neben der Erfahrungsdimension zeichnet sich die » Lebenswelt«
insbesondere durch Husserls Unterscheidung von »Flichenleben«
und Tiefenleben« aus. Unter Flachenleben versteht Husserl die im
Anschluf8 an Kant konzipierte, naturwissenschaftlich imprignierte
Denkstruktur, die alles Erscheinen als »Erscheinen von etwas«
nimmt, das selber nicht mehr erscheint. Was nicht mehr erscheint,
ist in apriorischer Kategorialitdt ein fiir allemal festgelegt und daher
als Selbstverstiandlichkeit und als nicht weiter befragbar voraus-
gesetzt.5 So blickt alle Forschung auf die Empirien und Erscheinun-
gen, und vermag nicht zu sehen, daf diese Sichtweise aufgrund ihrer
»ldealisierung« und ihrem auf »Unendlichkeit« bezogenen Fort-
schrittsglauben nur einem Flichenbewuf3tsein gleichkommt, welches
zwar stindig neue Ergebnisse und Inhalte zeitigt, in ihrer Grundaus-
richtung aber stets die selbe bleibt. Von Zeit zu Zeit auftretende An-
fragen seitens ethischer, moralischer oder sonstiger Bedenken mag
ein erstes Indiz dafiir sein, die wissenschaftliche Einstellung tangiert
dies nicht wirklich. Das Flachenleben offenbart so eigentlich ein Ober-
flichenbewufltsein, das sich seiner »unendlich reicheren Tiefendi-
mension« (Hua VI, 122) nicht bewuf3t ist. Husserls ganze, wenngleich
spite Bestrebungen zielen darauf, dem »patenten Flichenleben« der
sog. objektiv-wissenschaftlichen Welt das »latente Tiefenleben« der
subjekt-relativ geprigten Lebenswelt entgegenzustellen, d. h. auf die
latenten »Tiefensphire(n)« aller Erkenntnis aufmerksam zu ma-
chen.* Husserl wire aber vollig mifiverstanden, wollte man ihn eines
>Irrationalismus< oder >Mystizismus< zeihen. Im Gegenteil, die Or-
tung der Lebenswelt ernétigt sich gerade aus der Besinnung darauf,
dafl die Wissenschaften um eines wachsenden Humanums willen auf

verschirft: »Die Wahrnehmung ist nicht der Anfang der Wissenschaft; in Wahrheit ist
die klassische Wissenschaft eine Weise der Wahrnehmung, die ihren eigenen Ursprung
vergessen hat und sich fiir vollendet hilt. Zur ersten Aufgabe der Philosophie wird so
der Riickgang auf die diesseits der objektiven Welt gelegene Lebenswelt, um aus ihr
Recht und Grenzen der Vorstellung einer objektiven Welt zu verstehen, den Dingen
ihre konkrete Physiognomie wiederzugeben, das eigentiimliche Weltverhiltnis eines
Organismus und die Geschichtlichkeit der Subjektivitit zu begreifen; um Zugang zu
gewinnen zum phinomenalen Feld der lebendigen Erfahrung, in dem Andere und Dinge
uns anfinglich begegnen, zum Ursprung der Konstellation von Ich, Anderen und Din-
gen; ..« (M. Merleau-Ponty, 1966, 80)

4 Zum »Tiefenleben« der Lebenswelt bei Husserl als Kritik an Kants Schematismus-
und Kategorienlehre vgl. G. Semerari 1995, 169-190, insbes. 175-180.

4 Vgl., auch fiir das Folgende, Hua VI, §32ff.

163

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

den Plan getreten sind, das in nichts anderem denn in der Selbstkla-
rung und Selbsterforschung der Vernunft, sprich der Erforschung der
eigenen Bedingungen liegt. Daher geht es Husserl auch, wie der fiir
die Lebenswelt wichtige Paragraph 34 der Krisis-Schrift ausfiihrt, um
eine »Wissenschaft von der Lebenswelt«, also weder um blof3e Wis-
senschaft und Wissenschaftlichkeit noch um einen wie auch immer
verstandenen auf8er- oder vorwissenschaftlichen Lebensweltbegriff.

Versuchsweise konnte man sagen, daf sich das Tiefenleben auf
der Subjektseite als Vernunft, personale Freiheit und Geschichtlich-
keit, auf der Objektseite als Sinn, als Wertestruktur kulturell-ge-
schichtlicher Hervorbringungen und als lebensweltlich verankertes,
kulturelles Leben darstellt. Deren Verklammerung, wenn man so
will, deren korrelative Struktur, kommt im Personsein, dem »Hori-
zont unserer Mitmenschheit«, wie »in jedem aktuellen Konnex mit
Anderen« zum Ausdruck. (Hua VI, 124). Das Tiefenleben — auf des-
sen geschichtliche Dimension gehen wir gleich etwas niher ein - legt
also nicht nur tiefere, d.h. dimensional voneinander abzuhebende
Schichten frei, es vermag dadurch auch die intentionalen, korrelati-
ven Grundstrukturen von Noesis und Noema in all ihren Vielfaltig-
keiten aufzuzeigen, wie diese nicht nur hinsichtlich wahrnehmungs-
und erkenntnisméafliger, sondern auch hinsichtlich sinnlicher und
leiblicher, personaler und ethischer, kultureller und geschichtlicher
Ebenen auftreten. Mit dem Phdnomen der Lebenswelt als »Tiefen-
leben« erwichst also nicht nur die implizit kritische Instanz aller
Philosophie und Wissenschaftlichkeit, es vermag auch zum Aufweis
deren Generierung und Genese beizutragen. Der philosophische
Wissenschaftsbegriff von Neuzeit und Moderne fiihrt nicht nur seine
»Krisis« als implizites Moment mit sich, er lduft geradewegs auf die-
se zu, ja er erzeugt sie. Die Lebenswelt ist der kritische Aufschrei, der
»von unten« kommend gegen eine Idealisierung »von oben« hervor-
bricht.

Die Lebenswelt beordert also die scheinbar objektive Wissen-
schaftswelt auf ihre Erfahrungsvoraussetzungen (»Urstiftungen«)
zuriick, zeigt ihr — in der Form der »Habitualititen« (Subjektbezug)
und »Sedimentierungen« (Objektbezug) — ihre Voraussetzungs-
schichten, ohne welche sie gar nicht wissenschaftlich titig sein konn-
te. Auch wenn der Lebensweltbegriff transzendental-subjektiv ge-
bunden bleibt, er iiberschreitet die transzendentale Denkstruktur
auf ihre Erfahrungsnotwendigkeit hin. Husserl hat diese Erfahrungs-
felder der Lebenswelt selber nun nicht mehr zum genuin phdnome-

164

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Geburt der Phinomenologie

nologischen Thema erhoben, aber er hat den Blick darauf gewen-
det.47 48

1.6 Kulturbegriff und Geschichte

Der Aufweis der Lebenswelt auf der einen und die intentionale
Struktur der transzendentalen Subjektivitdt auf der anderen Seite
lassen in ihrer vielschichtigen Verklammerung einen Kulturbegriff
hervortreten, der transzendentalen Geltungsfragen so wie den spiter
entstehenden kulturanthropologischen Interessen Rechnung zu tra-
gen sucht. Mit diesem Kulturbegriff lassen sich nach Husserl sowohl
die unterschiedlichen kulturellen Lebenswelten als auch der gleich-
sam hinter diesen aufscheinende universale Weltbegriff — Husserl
spricht von der »Ontologie der Lebenswelt« wie auch von den »aprio-
rischen Wesensformen« der Lebenswelt (vgl. Hua VI, 176f.) — auf-
zeigen und verstehen. Die alles entscheidende Frage ist natiirlich, wie
diese beiden Paradigmen aufeinander zuriickzufiihren sein sollen,
wenn man weder einem Relativismus der Kulturen noch einem kul-
turellen Universalismus das Wort reden mochte. Husserl sah m.E.
die Schwierigkeit, ob er sie auch einer Losung zufiithren konnte,
mufB bezweifelt werden.®

4 »Lebenswelt gab es also fiir die Menschheit immer schon vor der Wissenschaft, wie
sie denn ihre Seinsweise auch fortsetzt in der Epoche der Wissenschaft. Also man kann
das Problem der Seinsweise der Lebenswelt an und fiir sich vorlegen, man kann sich
ganz auf den Boden dieser anschaulichen Welt stellen, alle objektiv-wissenschaftlichen
Meinungen, Erkenntnisse aufler Spiel lassen, um dann allgemein zu erwigen, was fiir
>wissenschaftliches, also allgemeingiiltig zu entscheidende Aufgaben sich hinsichtlich
ihrer eigenen Seinsweise erheben. Kénnte das nicht ein grofSes Arbeitsthema abgeben?
Eroffnet sich mit dem, was zunichst als ein spezielles wissenschaftstheoretisches Thema
auftritt, nicht am Ende schon jene »dritte Dimensions, somit im voraus dazu berufen, das
ganze Thema objektive Wissenschaft (wie alle anderen Themen in der >Fliche<) zu ver-
schlingen?« (Hua VI, 125f))

4 Eine systematisch-historische Analyse des Weltbegriffs, vom 18. iiber das 19. Jh. bis
Husserl fithrend, hat C. Bermes 2004 vorgelegt. Die Studie kann als eine Art Propadeu-
tik des Weltbegriffs von seinen metaphysischen bis natiirlichen Implikationen gelesen
werden.

4 Vgl. Husserls vielzitierten Brief an Lévy-Bruhl in: Edmund Husserl, Briefwechsel
VII, 208-211. Dort honoriert Husserl das Anliegen Lévy-Bruhls, iiber eine blof§ formal
angenommene kulturelle Zugehorigkeit des Menschen hinaus »uns in eine in lebendi-
ger generativer Sozialitit abgeschlossen lebende Menschheit >einzufiihlen< und sie zu
verstehen als in ihrem sozial vereinheitlichten Leben und aus ihm die Welt habend, die

165

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

Husserls Einsatz fiir eine »Philosophie als strenge(r) Wissen-
schaft« (Hua XXV, 3-62) hat sich iiber die sog. »Kaizo-Artikel« (Hua
XXVII, 3-43)% bis hin zur »Krisis-Schrift« zunehmend den Erfah-
rungsschichten kultureller und lebensweltlicher Voraussetzungen
geoffnet, sein philosophie-wissenschaftliches Ansinnen mit dem Ver-
such, letzte und allgemeingiiltige Geltungskriterien zu eruieren,
blieb dabei unangetastet. Gleichwohl, gerade die Eroffnungen lebens-
weltlicher Erfahrung und der damit moglich gewordenen Krisendia-
gnose philosophischer Rationalitit hat den Blick Husserls in ver-
starktem Mafle auf die ethischen und humanen Bedingungen bzw.
Konsequenzen von Wissenschaft, Philosophie und Kultur lenken las-
sen. Husserl wird nicht miide, in diesem Zusammenhang von einer
»Erneuerung«>! philosophischer und wissenschaftlicher Kultur zu
sprechen, wobei es immer zu beachten gilt, »dafy >philosophische
und wissenschaftliche Kultur< fiir uns hier die allgemeine Sinnes-
gestalt der Kultur und nicht die einzelne Kulturgestalt Philosophie

fiir sie nicht >Weltvorstellung« [dies wire der Formalbegriff, G. S.], sondern die fiir sie
wirklich seiende Welt ist.« (Ebd.) Andererseits mahnt er weiterfiihrende, weil notwen-
dige Analysen an, die schlieSlich von einer transzendentalen Grundlegung nicht abse-
hen kénnen: »Fiir eine geschichtliche Gemeinschaft hétten wir also wie fiir die Primiti-
ven das Problem als Korrelativproblem: die Einheit eines geschlossenen nationalen
Lebens und die darin fiir die Nation lebensvolle konkrete und fiir sie wirkliche Welt,
mit ihrer Strukturtypik. Ebenso einen Konnex von Nationen und die hohere Einheit
>Ubernation« (Europa, oder z. B. andererseits China), dazu sozusagen die Logik, die On-
tologie der jeweiligen Menschheiten und Umwelten. Die Aufgaben sind zunichst kon-
kret geschichtliche fiir die faktisch bekannten Nationen und Ubernationen, dann aber
auch allgemein psychologische — im Sinne einer reinen Innenpsychologie der Konkre-
tionen, zu der man die Methodik erst schaffen muf. [sic!] Aber einen ersten Anfang
sehe ich durch Ihre grundlegenden Werke eroffnet. / Fiir mich im gegenwirtigen Stande
meiner unaufhérlich fortgefiihrten Lebensarbeit hat diese Perspektive das grofSte Inter-
esse darum, weil ich das Korrelationsproblem Wir und Umwelt als >transzendental-Phi-
nomenologisches< im Hinblick auf die moglichen mannigfaltigen >wir< schon vor vielen
Jahren mir gestellt habe, und zwar letztlich zuriickbezogen auf das Problem des absolu-
ten Ego. Denn in dessen BewufStseinshorizont haben alle Sozialititen und ihre relativen
Umwelten Sinn und Geltung aufgebaut und bauen diese im Wandel immer neu weiter.
Ich glaube gewif8 sein zu diirfen, daf3 auf diesem Wege einer schon weit durchgearbeite-
ten Intentionalanalytik der historische Relativismus sein zweifelloses Recht behilt — als
anthropologische Tatsache —, daf aber die Anthropologie wie alle positive Wissenschaft
und auch deren Universitas zwar das erste, aber nicht das letzte Wort der Erkenntnis —
der wissenschaftlichen Erkenntnis — ist.« (Ebd.)

% Vgl. hierzu auch Orth 1999, 141 ff.

51 Der gesamte Aufsatzband Hua XXVII (Aufsdtze und Vortrdge 1922-1937) ist von
diesem Pathos getragen.

166

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Geburt der Phinomenologie

oder Wissenschaft selbst bezeichnet, auch nicht die bloBe Charakte-
ristik einer Gesamtkultur durch die Bestimmung, daf3 sie auch diese
besondere Kulturform in sich trage.« (Hua XXVII, 108, vgl. ebd.
73 ff., passim) Gefordert ist die Selbstgestaltung eines »-echten und
wahren Menschen< oder des >Vernunftmenschen« als der Lebensform
sechter Humanitdt<«.« (Ebd. 33)

Unter »Kultur« versteht Husserl die geistige VerfafStheit der ge-
samten Menschheit, was sich nicht nur auf theoretischer Ebene ab-
spielen kann, sondern lebenspraktische Relevanz und entsprechende
Konsequenzen hat. Das »geistige Europa«, dessen Idealtypik die Ou-
vertiire der Krisis-Schrift skizziert, ist daher nicht auf das politische
und geografische Europa gemiinzt, sondern auf ein Bewuf3tsein, dem
es gelungen ist, sich von den Fesseln abgeschlossener kultureller En-
klaven zu befreien, um auf das der Vernunft innewohnende Telos
eines universalen Weltbewuf3tseins zuzulaufen. Menschsein in die-
sem geistigen Sinne geht daher nicht erst die Fihigkeiten des Intel-
lekts an, es betrifft ebenso den Habitus, die Gesinnung und die ethi-
sche Dimension des Menschen. Hier wird auch deutlich, was Husserl
unter »Person« und »personaler Einstellung« versteht, und wie diese
in unmittelbarer Verbindung zu kulturellen Erzeugnissen und »Ob-
jekten« steht.”> Kulturobjekte treten nicht erst als »Objektivationen
(Dilthey) oder »Kristallisationen« (Gehlen) auf, sie weisen auf die
ihnen korrelierende personale Gemeinschaft zuriick, die in den ein-
zelnen »Werkgebilden« gleichsam zutage tritt und die darin analy-
siert werden kann. (Vgl. Hua IX, 110 ff.) Eine »Waffe« verweist nicht
nur auf Gebrauch und Herstellungsart, auf die dazugehorige Berufs-
welt und die historisch-zeitlichen Bedingungen und Lebensumstin-
de, sie zeigt geradezu das personale Selbstverstindnis und das dazu-
gehorige Seelenleben des sie produzierenden und gebrauchenden
Menschen. (Ebd. 113f.) Ob eine Waffe zur Jagd oder zur Kriegsfiih-
rung dient, ob sie etwas iiber die japanische Samuraikultur erzihlt
oder iiber das mongolische Reitervolk, {iber die Bauernkriege des
17. Jahrhunderts oder iiber den technisierten 1. Weltkrieg, sie zeigt
das ihr jeweils korrelierende Subjekt- und Personenverstindnis.

Zugegeben, Husserls Waffenbeispiel mutet etwas martialisch
an, bedenkt man, welche Rolle Waffen und damit Kriege in der bis-
herigen Menschheitskultur gespielt haben. Nun, Husserl denkt hier
nicht an diesen Zusammenhang, obwohl dieser auch fiir die Entwick-

52 Vgl. schon Hua IV, Ideen II, 180£f., 310f., 320, 359ff.

167

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

lungsgeschichte der verschiedenen Kultursinne steht. Kulturen ha-
ben sich stets aus Konfrontationen, Ubernahmen und Eingemein-
dungen gebildet und hoher entwickelt, mag dies unter friedlichem
oder feindlichem Vorzeichen gestanden haben. Und ihre Waffen wa-
ren hierbei stets auch »Kulturobjekte«, die gegen die »Kulturobjek-
te« der anderen Seite standen, und die mit der Uberzeugung hoheren
und humaneren Lebens zum Einsatz kamen. Diesen Aspekt hat Hus-
serl noch nicht sehen kénnen, auch schon deshalb, weil fiir ihn jede
Kulturwelt stets nur eine bestimmte Ansicht, eine Sonderwelt der fiir
alle geltenden einen Welt darstellt. Daf3 dies sich aber nicht so einfach
verhilt, wie Husserl vermeinte, wird noch zu zeigen sein, zumal
Husserl noch kaum ein Sensorium fiir grundsitzliche, die Lebens-
welten betreffenden Konflikte und Widerstreite hatte. Dort entziin-
det sich der Widerspruch ja gerade daran, daf3 jede Seite die eine Welt
fiir sich beansprucht und mit allen nur erdenklichen Mitteln vertei-
digt. Gleichwohl, es wire mehr als toricht, diese Problemstellung an
Husserl heranzutragen, wenngleich mit ihr auch die Grenze des Hus-
serlschen Denkansatzes deutlich wird.

Wie gesagt, Husserl interpretiert »Waffe« ganz unschuldig als
»Kulturobjekt«, an dem sich ein bestimmtes Gemeinschaftsleben
wiedererkennt. Und in der Tat stellen ja auch die diversen Waffen-
funde bis heute fiir Archdologen und Anthropologen die besten
Zeugnisse dar, um eine bestimmte Kultur niher zu orten bzw. in
ihrem gelebten Selbstverstindnis zu verstehen. Aber natiirlich zei-
gen auch die Alltagsgegenstinde, die Bauweisen, Ritualisierungen
und Lebensgewohnheiten u.a. mehr jenen korrelativen Zusammen-
hang, von dem Husserl spricht. Erst dieser Konnex zwischen kultu-
reller und gesellschaftlicher Subjektivitit und kulturellen Gebilden
laBt den »Kultursinn« deutlich werden, so daff die jeweilige Kultur-
welt auch verstanden werden kann. »Kultursinn, objektivierte Gei-
stigkeit jeder Art, wird einerseits (...) objektiv erfahren, ndmlich er-
fahren als gewissen Dingen zukommender, ihnen ausdrucksmaflig
einwohnender, sie vergeistigender Sinn. Anderseits sagten wir schon,
und die enthiillende Kldrung des Ausdrucks fithrt uns ohne weiteres
darauf hin, dafs8 jeder ausgedriickte Sinn und das ganz mit Sinn aus-
gestattete Objekt in dem sich enthiillenden Erfahrungsgehalt selbst
zurlickweist auf eine psychische Subjektivitdt, allgemein zu reden:
auf einen Menschen oder eine Menschengemeinschaft, aus deren
personaler Leistung es entsprungen ist.« (Hua IX, 114) Jedes Kultur-
objekt weist auf ein personales Gemeinschaftsleben zuriick, welches

168

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Geburt der Phinomenologie

natiirlich nie stehen bleibt, sondern bestindig in diesem seinem »Ge-
meinschaftsleben« und Gemeinschaftserleben unterwegs ist. Die Ge-
nesis betrifft also immer beide Seiten, aber, wie oben schon gesagt,
als konstituierende Genesis, nicht als eine zu konstituierende Gene-
sis, der man immer schon einen Ichpol vorhergehen laf3t. » Vernunft
ist das Spezifische des Menschen, als in personalen Aktivititen und
Habitualitdten lebenden Wesens. Dieses Leben ist als personales ein
stindiges Werden in einer stindigen Intentionalitit der Entwicklung.
Das in diesem Leben Werdende ist die Person selbst. Thr Sein ist im-
merfort Werden, und das gilt bei der Korrelation von einzelpersona-
lem und gemeinschaftspersonalem Sein fiir beides, fiir den Menschen
und die einheitlichen Menschheiten.« (Hua VI, 272)

Husserl hatte in der Tat den konstitutiven Werdeprozef3 von
Kulturen im Blick, allein durch die mit der intentionalen Struktur
verbundenen Gegenstindlichkeit als solcher, die aufzubrechen der
»teleologische Charakter« (vgl. Hua IX, 408f.) dieser Struktur her-
halten muf3, kommt er nicht umhin, auch die »Kultur« in ihrer Sinn-
gestalt zu vergegenstiandlichen. Das hier gleichwohl, wie mir scheint,
erstmals aufscheinende Moment, welches beide Seiten allererst aus
ihrem gegenseitig sich hervorbringenden Antwortgeschehen zu fas-
sen erlaubt, geht fiir Husserls Ansatz daher sofort wieder verloren,
insofern er an der intentionalen Subjektstruktur festhalten muf3, die
als unabdingbare Voraussetzung aller Konstitutionsleistung dient.
Daf3 »Subjektivitit« selber auch eine konstituierte und nicht erst eine
konstituierende ist, konnte Husser]l noch nicht sehen.

Husserls phinomenologische Blickwendung sorgte fiir weiter-
fithrende kultur- und sozialphdnomenologische Ausarbeitungen
(Gurwitsch, Schiitz) ebenso wie fiir kulturanthropologische An-
schlufifragen, wie sie von Scheler und vor allem Plessner entwickelt
wurden. Auf Husserl selber muf3ten solche Anfragen gleichwohl be-
fremdlich wirken, vermutlich schon deshalb, weil sein bewuft-
seinsphdnomenologischer Ausgangspunkt diese gewissermafSen vor-
bewuftseinsmifligen Felder immer schon vorausgesetzt hat. Auch
die Analysen zur »passiven Synthesis« bleiben letztlich intentional

53 Vgl. Hua IX, 401-410, insbesondere 408 ff.

5 Vgl. Husserls Vortrag »Phanomenologie und Anthropologie« (Hua XXVII, 164-
181), worin er jeglicher Anthropologie deren unabdingbare Voraussetzung der tran-
szendentalen Einstellung anempfiehlt. Erst so vermag das »transzendentale Phinomen«
(175) deutlich zu werden, jenseits von empirischem Faktum und transzendentaler Ab-
straktion.

169

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

veranschlagt. So aber konnen diese neuen Felder nicht mehr in ihrer
durchaus bewufstseinskritischen Anlage erscheinen, da sie die Bedin-
gung von »BewuBtsein iiberhaupt«, die Intentionalitdt als solche
sprengen. »Lachen« und »Weinen« (Plessner) konnen hier als Para-
debeispiele vorintentionaler Phinomene gesehen werden, ja sie ent-
ziehen sich gerade der Verfiigbarkeit intentionaler Strukturen.

Nun wird aber mit diesen Folgeschritten nicht etwa das transzen-
dentalphilosophische Programm kulturphilosophisch ausstaffiert,
wie dies der Neukantianismus versuchte, die apriorische Geltungs-
instanz sieht sich vielmehr selber auf die sie allererst konstituierenden
Phénomenfelder hin verschoben. Anthropologie und Phéanomeno-
logie, zu denen sich ein hermeneutisches Ansinnen gesellen wird,
erfassen die Notwendigkeit von Deskription und Aufweis, von An-
schaulichkeit und des »sich Zeigens«, von Auslegung und Interpreta-
tion. Der Begriff von Wissenschaft dndert sich, und dies sowohl hin-
sichtlich seiner methodischen Bewuf3theit als auch seiner Stellung
beziiglich alltiglicher und lebensweltlicher Belange. Die Grund-
parameter beginnen sich zu verschieben. Man kann nicht mehr phi-
losophische Grundlegung und bereichspezifische einzelwissenschaft-
liche Forschungen gegeneinander stellen — auch wenn dies bis heute
allenthalben noch hier und da der Fall sein mag —, und dies aus phi-
losophischer und wissenschaftlicher Notwendigkeit. Geltungstheo-
retische Systematik a3t sich nicht einfach auf die Analyse von Le-
benswelten und Kulturen applizieren, dergestalt daf3 diese sozusagen
als inhaltliche »Fiillungen« formal vorgegebener Denkstrukturen zu
gelten hatten. Letztere erscheinen darin nicht realiter, geschweige
denn, daf3 sie in ihrer »Kulturwelt« erfait und verstanden werden.
M. E. sah Husserl diese Problematik, vermochte sich aber bestenfalls
in einer diesbeziiglichen Unentschiedenheit aufzuhalten. Mag sein,
daf sich diese wiederum in den diversen phinomenologischen Folge-
programmen widerspiegelt, wenn diese zum einen auf transzenden-
tale Geltungsinstanzen setzen, zum anderen sich in empirischen und
auch eidetischen Beschreibungen ergehen. Die von Husserl auf-
geworfene lebensweltlich-wissenschaftliche Verschrinkung hatte da-
her zu ihrer weiteren Konsequenz, daf$ man Horizonte fiir lebens-
weltliche, historische und kulturelle Situierungen nicht schon zur
Verfiigung hat, sondern erst noch auszubilden und gleichsam noch
zu entdecken hat. Die konkret durchgefiihrten Analysen zeigten
schliefSlich auch, daf3 sich diese Horizonte im ganzen jeweils anders
darstellen, was schliefllich auch heifdt, daf3 das Wissenschaftsver-

170

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Geburt der Phinomenologie

stindnis, also das mit ihm stets verbundene Wie seines Zugriffs in
Frage steht. Es besagt etwas, wenn man in historischer Perspektive
die konstitutiven Zusammenhinge zwischen kultureller Lebenswelt
und wissenschaftlicher Begrifflichkeit resp. dem Verstindnis von Phi-
losophie naher ins Auge fafSt. Wir wissen heute, daf3 etwa die chine-
sische oder auch die arabische Kultur des ausgehenden Mittelalters
nicht nur einen bestimmten Wissenschaftsbegriff hervorgebracht ha-
ben, der keineswegs an den europiischen direkt anzuschliefSen ist, gar
nicht zu reden von dem philosophischen Reichtum, der diese Kultu-
ren mit auf den Weg gebracht hat.”> Husserl indes versteht sich und
muf3te sich auch als »Europier« verstehen, insofern ihm die lebens-
weltlich-philosophische Verschrinkung allein in ihrer europdischen
Pragung bekannt war. Es ging ihm um den »teleologisch« verfafiten,
»normierenden« und in »apodiktischer Einsicht« zu gewinnenden
Begriff von Philosophie (vgl. Hua VI, 131.), der sich zwar als kulturin-
variant geriert, der aber zuhochst kultur- und lebensweltkontingent
ist. Gerade der Rekurs auf das Theorem der »Urstiftungen« unter-
streicht dies nachhaltig: Zundchst versteht sich eine jede »Heimwelt«
aus ihrer Tradition heraus, mit der sie vertraut ist, die ihr ihr Selbst-
verstandnis verleiht, was sie sich wiederum unterscheiden 14f3t von
der »Fremdwelt«.56 Kulturell bezogen stellt jede Heimwelt zunichst
eine kulturelle Eigenwelt, im Sinne einer »Sonderwelt« dar. Auch
wenn diese sich bestindig veridndert und einen durchaus offenen Pro-
zef3 darstellt, so bleibt doch das Eigene ihrer heimweltlichen Erfah-
rung der Maf3stab. Nun zeigt Husserl, daf3 bei den Griechen des 7. und
6. Jahrhunderts v.u.Z. eine »neuartige Einstellung« zur »Umwelt«
statthat, als deren Inhalt sich all jene Grundbestimmungen erweisen
werden, die wir als »Philosophie« im weitesten Sinne kennen.*” Das

55 Vgl. E. Holenstein 1989, 40—64, hier 41 ff. Holenstein macht darauf aufmerksam, daf3
es, so wie die »griechische Schopfung von Philosophie und Wissenschaft« fiir das euro-
pdische Denken, natiirlich auch in den auflereuropdischen Kulturkreisen »kreative
Durchbriiche, die iiber das jeweils traditionelle Kulturverstindnis hinausfiihren, gege-
ben hat. Gewif3, es bleibt zu fragen, was diese jeweils initiiert haben und welche Aus-
wirkungen diese fiir die weitere Entwicklung hatten. Ein alleiniger Rekurs auf die »eu-
ropdischen Urstiftungen« als der Universalisierung schlechthin erweist sich doch,
beriicksichtigt man den heutigem Forschungsstand, als einigermaflen iiberholt.

56 Zu »Heimwelt« und »Fremdwelt« sh. Hua XV. Zur durchaus strittigen Diskussion
dieses Theorems sh. Held 1989, 13—39; ders. 1991a, 305-337; D. Lohmar 1993, 67-95;
B. Waldenfels 1993, 53—65.

57 Sh. den bertihmten »Krisis«-Vortrag von 1935 »Die Krisis des europiischen Men-
schentums und die Philosophie«, Hua VI, 314348, hier 321 ff.

171

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

»Oavpdleve erweist sich als jener Gestus, der iiber die Umwelt-
gebundenheit hinaus das freie Spiel des Schauens aus sich entlaf3t,
aus dem wiederum die eigentiimliche Distanzstellung zu den Dingen
und zur Welt iiberhaupt hervorgeht, die spiterhin als anthropologi-
sche wie erkenntnismafige Konstante des Menschseins dienen wird.
Die dewoia als gleichsam interessefreies Uberschauen erdffnet den
Blick fiir einen Weltbegriff, der sich im Laufe der Denkgeschichte als
Universalhorizont iiberhaupt herauskristallisieren wird. Der bloflen
00Ea wird der diese begriindende Aoyog entgegentreten, der allererst
»Griinde zu geben« und Argumente vorzubringen in der Lage ist, die
in ihrem universalen Zuschnitt stets auf weiterfithrende Ver-
weisungszusammenhinge hin angelegt sind. Es entsteht damit ein
epistemisches, also wissenschaftliches Verhalten, welches von der
konkreten Umweltgebundenheit abzusehen in der Lage ist, was wie-
derum die Kriterien der Allgemeinheit und Notwendigkeit als Intar-
sien der Vernunft nach sich zieht. Diese Transzendierung kultureller
Heimwelten durch die Idee der Unendlichkeit erhilt einen neuen, im
Grunde aber bestdtigenden Schub durch das neuzeitliche Paradigma,
das den Vernunftbegriff als solchen auf die Bedingungen seiner Mog-
lichkeit, der Subjektivitit als solcher zuriickstellt. Galilei und Des-
cartes inaugurieren einen neuen Begriff von Philosophie, jetzt unter
mathematischen, hypothetischen Vorzeichen, der gleichwohl, ja
eindriicklicher denn je, den konstitutiven Zusammenhang von le-
bensweltlicher Realitdt und wissenschaftlicher Idealitdt ausweist.
Husserls herausragende Beispiele griechischer und neuzeitlicher
»Urstiftungen« machen aber nicht allein auf jene die einzelnen
Heim- und Lebenswelten iiberschreitenden Idealisierungen und Uni-
versalisierungen aufmerksam, sie weisen ebenso auf deren lebens-
weltlich-kulturellen Situierung so wie auf die lebensweltliche Ange-
wiesenheit und — was Husserl in dieser Klarheit noch nicht sah — auf
das Herkommen philosophischen und wissenschaftlichen Denkens
aus den lebensweltlich-kulturellen Umsténden hin. Die philosophie-
wissenschaftliche Unendlichkeitsidee greift also einerseits tiber den
kulturellen Kontext hinaus mit der Tendenz der Universalisierung,
stellt sich aber andererseits als eine bestimmte Antwort auf eine je-
weils bestimmte Lebenswelt dar. Anders gesagt: Die Philosophie der
Griechen wie jene der beginnenden Neuzeit sind nicht einfach Uber-
schreitungen, sondern Extrapolationen und Selbstklarungen der je-
weiligen kulturellen Lebenswelten. Sie stellen sozusagen das Grund-
interesse der jeweiligen Kulturwelt und Geschichtszeit dar.

172

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Geburt der Phinomenologie

Gleichwohl, durch dieses Hinausgreifen iiber die Lebenswelt fin-
det eine Veridnderung im ganzen statt, mit einem vollig neuartigen
Charakter, der fiir den Universalbegriff von Philosophie und Wissen-
schaft verantwortlich zeichnet und der sich daher auch global ausbrei-
ten konnte. Bei aller Beriicksichtigung kultureller Differenzen sollte
doch jener Schritt nicht vergessen werden, der so etwas wie »Philoso-
phie« und »Wissenschaft« hinsichtlich ihrer universalen und all-
gemeinen Grundintention hervorgebracht hat. Wenn wir heute die-
ses Programm, das Husser| mit protegierte, als fragwiirdig erachten,
so ist dies nicht einfach mit einem Appell an die Relativitit der Kul-
turen und ihrer moglichen Philosophien getan, sondern man muf
sich dann schon dem zugegebenermafsen nicht einfachen Denkschritt
moglicher pluraler Welten stellen, die jede einen Begriff von Univer-
salitdt anzubieten hat. Erst da wird die interkulturelle Frage als phi-
losophische interessant, aber auch schwierig. Der blofle Hinweis auf
kulturwissenschaftlich, philologisch und historisch ja gut zu belegen-
de »andere Philosophien« geniigt da nicht, und er wird auch dem
transzendentalphdanomenologischen Anliegen Husserls nicht ge-
recht. Empirische Unterschiede, erscheinende Vielheiten bestitigen
noch immer das transzendentale Unum. Auch wenn wir also genii-
gend Kritikpunkte gegen Husserls Denkansatz vorzubringen haben,
es gilt sein Ergebnis zu honorieren, wonach dem »europidischen
Geist« zunichst doch ein gewisser Vorrang gebiihrt. Dieser hat ja
nicht weniger als den Gedanken der Idee als unendlicher, verbunden
mit dem begrifflichen Denken als solchem, aus der Taufe gehoben.
Von daher ist ein oft in kritischer Absicht zitierter Ausspruch Hus-
serls leichter einzuordnen: »Wir erspiiren das gerade an unserem Eu-
ropa. Es liegt darin etwas Einzigartiges, das auch allen anderen Men-
schengruppen an uns empfindlich ist als etwas, das, abgesehen von
allen Erwédgungen der Niitzlichkeit, ein Motiv fiir sie wird, sich im
ungebrochenen Willen zu geistiger Selbsterhaltung doch immer zu
europiisieren, wihrend wir, wenn wir uns recht verstehen, uns zum
Beispiel nie indianisieren werden.« (Hua VI, 320) An anderer Stelle
sagt Husserl: »Erst damit wire entschieden, ob das europédische Men-
schentum eine absolute Idee in sich trigt und nicht ein blof3 empiri-
scher Typus ist wie >China< oder >Indien¢; und wieder, ob das Schau-
spiel der Europdisierung aller fremden Menschheiten in sich das
Walten eines absoluten Sinnes bekundet, zum Sinn der Welt gehorig,
und nicht zu einem historischen Unsinn derselben.« (Hua VI, 14) Al-
lerdings, die anderen Kulturen konnen sich so lediglich als lebens-

173

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

weltliche »Relativititen« darstellen, ein Lebensweltbegriff, der sich
durch eine »allgemeine Struktur« auszeichnet, die wiederum »nicht
selbst relativ« ist. (Hua VI, 141 ff.) Man sieht das Problem: Einerseits
vermag die Lebenswelt zur kritischen Instanz der Wissenschaftswelt
zu avancieren, d. h. sie kann allein aufgrund ihrer »Bodengebung« die
inneren Krisen wissenschaftlicher Selbstverstindigung diagnostizie-
ren, also auch deren philosophische Grundbegriffe, andererseits soll
sie wiederum in aller Formalitit vorausgesetzt sein, was ihr aber ihre
fundierende, inhaltlich und eben »lebensweltlich« konnotierte Stel-
lung wieder nimmt. Als allgemeine, iiberall auftretende Struktur
rutscht die Lebenswelt ins zweite Glied und findet sich tatsachlich als
variante, kulturelle Inhaltsgrole wieder. Die eigentliche Eroffnung
der Lebenswelt und ihr fiir alle Kulturwelten sprengendes Argument
sind damit wieder preisgegeben. Wiirde man die Einsicht Husserls
indes, die er eben nur fiir die westlich-européische Zivilisation in An-
schlag bringt, fiir jede Kultur geltend machen, so wiirde sich der an-
hand von Philosophie und Wissenschaft implizit vorgetragene Uni-
versalanspruch Europas unter kulturellem, genauer interkulturellem
Vorzeichen, in gewisser Weise doch relativieren.’® Die »Europiisie-
rung der Menschheit« trégt so allen philosophisch vorgebrachten Zu-
stimmungen und Berechtigungen zum Trotz einen Stachel der
Fremdheit und auch der Befremdung in sich. Gleichwohl, die Entdek-
kung der Lebenswelt als Krisendiagnose des »europiischen Men-
schentums« hat hierfiir aber durchaus erste Schritte aufgewiesen.
Nimmt man die lebensweltliche und kulturelle Legierung, auch
von Philosophie und Wissenschaft ernst, so wird man im gleichen
Mafe sensibel fiir kulturelle Differenz und Andersheit. Gerade Hus-
serl hat mit seinem Korrelationsapriori gezeigt, dafy jeder Erfas-
sungsweise das ihr entsprechende Erfafite korrespondiert. Insofern
nun jedem Erfassen eine lebensweltliche Verankerung und Genesis
zugrunde liegt, und insofern jede Lebenswelt immer auch kulturell
verfafdt ist, ist der Schritt zur Pluralitit der Kulturen als transzenden-
taler VerfaStheiten nicht mehr so weit. Dies mag fiir den Moment
etwas zu weit vorgreifen, aber dieser Gedanke liegt, wenn zunichst
auch kaum sichtbar, durchaus im Fokus der Husserlschen Analysen.
Subjektrelativitit der Lebenswelt meint ja nicht, daf3 anstelle objek-
tiver Feststellungen eine subjektive Qualitdt hinzu kime, es heif3t
vielmehr, daf§ alles, was immer irgendwie erkannt oder erfahren

58 Vgl. E. Holenstein 1989, 40—64.

174

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Geburt der Phinomenologie

wird, allein als subjektiv-objektive Korrelation moglich ist. Jede Er-
fassungsweise, so konnten wir oben sehen, hat die ihr entsprechende
Objektverfafitheit. Analog lieSe sich diese Grundstruktur auf kultu-
relle Erfassungsweisen und Gebilde iibertragen, gerade auch dann,
wenn man die Lebenswelt in ihrer fundierenden Bedeutung mit auf-
nimmt.

Eng verkniipft mit der fundierenden Stellung von Lebenswelt
und Kultur erweist sich das geschichtliche Motiv. »(D)er Traum«
einer »Philosophie als Wissenschaft, als ernstliche, strenge, ja apo-
diktisch strenge Wissenschaft« ist ebenso »ausgetraumt«, wie der
Riickzug auf eine historisierende Betrachtungsweise, die letztlich
auf eine »Weltanschauung, die »im wesentlichen (eine) individuelle
Leistung« ist, obsolet geworden ist.« (Vgl. Hua VI, 508 ff., Beilage
XXVIII) Jenseits dieser Optionen schligt Husserl eine »historische
Besinnung« vor — was ihn von Kant nachdriicklich unterscheidet -,
die sowohl den philosophischen Kriterien auf Allgemeingiiltigkeit
und Notwendigkeit als auch deren historischer Sinngenesis Rech-
nung trigt. »Also es ist kein Zweifel, wir miissen uns in historische
Betrachtungen vertiefen, wenn wir uns als Philosophen und das, was
in uns als Philosophie werden will, sollen verstehen konnen. (...) Die
historische Besinnung, die wir im Auge haben miissen, betrifft unse-
re Existenz als Philosophen und korrelativ die Existenz der Philo-
sophie, die ihrerseits ist aus unserer philosophischen Existenz.« (Ebd.
510) Diese Formulierungen dokumentieren eindrucksvoll jenen oben
gezeigten Konnex von Lebenswelt und transzendentaler Subjektivi-
tat, insofern der Philosophierende existenzialiter wie lebensméfig in
die Tradition eingebunden ist, aus der heraus er philosophiert; sie
besagen aber auch, daf3 die Geschichte und das geschichtliche Denken
jeweils im ganzen zum Thema gemacht wird, ja gemacht werden
muf3. Der Philosophierende — und er bemerkt dies sozusagen als er-
ster — steht einerseits in einer bestimmten geschichtlichen Tradition,
er vermag aber auch aus dieser gleichsam herauszutreten und sie als
ganze vor Augen zu bekommen. Genau dies macht erst geschicht-
liches Denken aus, was zugleich auf die grundsitzliche Verantwort-
lichkeit hinweist, die mit dieser Doppelstellung einhergeht.>® Die spa-

% Husserl spricht in diesem Zusammenhang auch von einer »erste(n) und zweite(n)
Historizitdt« (Hua XXIX, 40f.), wobei er mit »erster Historizitdt« das mythisch, religios
und national gebundene Selbstverstindnis meint, mit »zweiter Historizitit« indes auf
die »Umbildung des menschlichen Daseins (...) durch die Wissenschaft, durch die theo-

175

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

ten Schriften Husserls sind in auffilliger Weise von einer ethischen
Verantwortung gekennzeichnet, die aus der Verbindung von philoso-
phischer Grundlagenforschung und lebensweltlich-geschichtlicher
Besinnung resultieren.® Husserls Pathos eines ethischen und huma-
neren Menschseins griindet demnach auf seiner Gesamtkonzeption
und erklért allenthalben das Fehlen einer expliziten Ethik. Der Aus-
gangsfrage » Warum bedarf der Philosoph der Philosophiegeschich-
te?« (Hua VI, 495) begegnet Husserl mit der transzendental-histori-
schen Einsicht einer »(u)rspriingliche(n) generative(n) Historizitit«
(Hua VI, 502), wonach »die Welt der tiberlieferten Erzeugnisse, Er-
werbe friiherer Tétigkeiten und der iiberlieferten Formen sinnhaften
Handelns als sachlichem Kulturgeschehen« korrelativ mit der jewei-
ligen »generativ verbundenen Allgemeinschaft von menschlichen
Personen, (...) der jeweiligen vergemeinschafteten Aktivititen«
(ebd.) verkniipft ist. »Geschichtlichkeit in diesem allgemeinsten Sinn
ist immer schon in Gang gewesen und im Gange, es ist eben ein All-
gemeines, das zum menschlichen Dasein gehort.« (Ebd.) Was sich
lebensweltlich als »Tiefenleben« erweist, sieht sich unter histori-
schem Blickwinkel als geschichtliches Werdegeschehen verfliissigt.
Die Lebenswelt stellt gewissermaflen die iibereinander geschobenen
Schichten dessen dar, was sich geschichtlich und im zeitlichen Nach-
einander herausgearbeitet hat. Gleichwohl lduft Geschichte nicht
nach dem Modell systemimmanenter Automatismen und Gesetz-

retische Einstellung« (ebd.) abhebt. So hat fiir ihn jegliches heimweltlich verankerte
Kulturleben seine eigene Tradition und Geschichte, welche durch die Umbildung der
theoretischen Einstellung in eine Art »Universalgeschichte« fiihrt, durch die eine jede
Kulturwelt zu einer bestimmten Sonderwelt der einen Welt wird. Die zeigt sich daran,
dafB} jedes Volk, jede Nation, indem sie einen speziellen Mythos haben, einen allen ge-
meinsamen »Kern« von Mythos iiberhaupt haben, der inhaltlich verschieden sein mag,
der aber allgemein und formal identisch sein muf. (43f.) Was die beiden Begriffe von
»Historizitit« ndherhin unterscheidet, als nur deren Qualifizierung von kulturellen Ei-
genwelten und dem Universalhorizont der einen Welt, sagt uns Husserl indes nicht.
Worin liegt der Unterschied von »Historizitit«, wenn, wie im ersten Fall, lediglich em-
pirische Daten herhalten kénnen, indes nur im zweiten Fall transzendentale Bedingun-
gen aufgewiesen werden? Ist die Rede von einer zweifachen Historizit dann iiberhaupt
sinnvoll?

Hier wire auch auf die grundsitzliche Differenz zwischen den meistenteils rein
empirisch angelegten Geschichtswissenschaften und einer Theorie derselben im Sinne
ihrer transzendentalen Bedingungsstrukturen hinzuweisen. Vgl. K.-H. Lembeck 1988.
© Vgl. hierzu den Grundtenor des »Krisis-Vortrags« (a.a.O.) sowie vor allem die ein-
schldgigen »Beilagen« zum Schluflparagraphen 73 der Krisis-Schrift (Beilagen XXIV-
XXVIIIL, Hua VI, 485-513).

176

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Geburt der Phinomenologie

mafligkeiten ab, sondern hingt konstitutiv am Potential »schopferi-
sche(r) Einzelpersonen« (ebd. 503), die nicht nur »einen neuen Faden
in den Teppich der Kultur hineinweben«, sondern auch fiir eine »Um-
bildung des gesamten Menschentums (...) mit dem Korrelat einer
neuartigen Kultur« (ebd.) einstehen. Nun, die Frage ist natiirlich,
woher diese kreative Moglichkeit des Menschen kommen soll? Im
Kulturleben selber kann sie nicht liegen, da dieses ja von der Einzel-
person erst schopferisch iiberstiegen wird. In der Einzelperson kann
sie auch nicht liegen, da diese ja erst unter lebensweltlichen, leibli-
chen und kulturellen Konstitutionsbedingungen »Person« werden
kann. Der Rekurs auf eine »iiberhistorische«, »teleologische« Platt-
form (der Vernunft) erscheint kontradiktorisch, insofern Uberzeit-
lichkeit mit ihren Siglen der Ewigkeit gerade nicht schopferisch ist
und dies auch gar nicht zu sein braucht. Thr fehlt nicht wirklich etwas,
sie hat sozusagen schon alles. »Geschichte« wire unter dieser Hin-
sicht »blofSe Historie«, deren Aufgabe darin bestiinde, das vorentwor-
fene Telos der Vernunft mit Inhalten zu fiillen. Geschichte bildete
sozusagen nur das »Erscheinungsoutfit« des eigentlichen »Ideenklei-
des« der Vernunft. Husserl ist daher auch einigermaflen iiberrascht,
wenn er sagt: »(I)st immer schon historisches Leben, so kann, das ist
wunderbar, in einzelnen und von einzelnen Menschen ein neuartiges
Zweckleben entspringen, ..« (ebd.), allein, er vermag dieses »Wun-
der« nicht zu erklaren. Er hingt noch einer Art »Metaphysik der Per-
son« nach, der man schopferische Potentiale und geniehafte Intuition
zuspricht, weil man sich geschichtliche und kulturelle Entwiirfe und
Entwicklungen nicht anders erklaren kann. Nun, es wird eine unserer
Aufgaben sein, auch solche substanzialen Restbestinde als konstitu-
tive »Phidnomenologica« auszuweisen, also zu zeigen, woher dieses
schopferische Moment, von dem Husserl zurecht spricht, kommt,
und daf3 dies jenseits substanzialer Zuschreibungen geschieht, die
sich entweder auf die Person, das Subjekt, oder auf die Kultur, die
Geschichte verlegen. Wir sehen in diesem Theorem Husserls seine
Problematik wiederkehren, wonach das transzendentale Subjekt be-
stindig empirisch zur Erscheinung kommt, was einerseits von seinem
Begriff her nicht moglich ist, was aber andererseits aus der Selbst-
erfahrung des Subjekts, allein schon vor dem Hintergrund seiner le-
bensweltlich-geschichtlichen Einbettung, bestindig geschieht.

Zwei wichtige Aspekte konnen wir aus Husserls Geschichtskon-
zept aufgreifen, die es allerdings iiber Husserl hinaus weiter auszu-
arbeiten gilt. Es handelt sich zum einen um das kreative Moment,

177

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

welches nicht nur beiher und gleichsam binnenstrukturell eine Rolle
spielt, sondern welches die Grundvoraussetzungen von Lebenswelt
und Geschichte wie auch von transzendentaler Subjektivitat betrifft.
Zum anderen ist das Motiv der Geschichtlichkeit des Denkens her-
vorzuheben, welches auf die geschichtliche Selbstreferenz der Ver-
nunft verweist. Spannend wird es dort, wo man die Konsequenzen
dieses geschichtlichen Denkens mitzumachen bereit ist. Dies hiefle
eben, die Geschichtlichkeit des Denkens auf diese selber anzuwenden
und nicht nur eine Entwicklungsgeschichte des Denkens nach-
zuzeichnen. Analog einer »Phdnomenologie der Phdnomenologie,
wie Merleau-Ponty sagt, hitte es um eine »Geschichte der Geschich-
te«, oder, um den Zusammenhang beider zu beriicksichtigen, um eine
»geschichtliche und historische Phidnomenologie« zu gehen. Eine
Phénomenologie der Lebenswelt, die auf eine historische Phinome-
nologie zulduft, in der es um das Aufzeigen einer jeweiligen, histo-
risch aufzuzeigenden Subjektitit zu gehen hitte, ist denn auch nach
wie vor ein Desiderat der phidnomenologischen Forschung.t' Nur
wenn man historische Sinnfelder mit ihren spezifischen, einander
korrelierenden Subjekt- und Objektstrukturen hinsichtlich ihrer ge-
genseitigen Konstitutionsbedingungen aufzeigen kann, vermag man
nicht nur an deren Selbst- und Weltverstindnis niher heran zu ge-
langen, es kann dadurch tiberhaupt erst eine adidquate Gegenwarts-
diagnose mit der Erhellung spezifischer Phinomenfelder gelingen.62
Unter dem Blickwinkel einer historischen Phinomenologie schadet
daher der Rekurs auf phinomenologische Eidetik mehr als er hilft.
Es gilte also einen Weg zu finden, der transzendentale und histori-
sche Phinomenologie aneinander zu binden weif3. So gibt es einer-
seits das Fremde als Phdnomen, das dahingehend auch untersucht
werden kann, es gibt aber andererseits das Fremde stets nur als Frem-
des innerhalb eines bestimmten historischen Horizontes und Blickes.
Dem Griechen bedeutet und sagt der Fremde anderes als dies im

61 Vgl. hierzu H. Rombach 1994a, 280 ff.

& Husserl selbst hat diesen konstitutiven Zusammenhang zwischen Vergangenheit und
Gegenwart stets betont und nicht allein auf den »unendlichen Zukunftshorizont« ge-
setzt: »Die zeitige Wissenschaft hat nicht nur diesen unendlichen Zukunftshorizont,
bezogen natiirlich auf die offen endlose und schliefllich unendlich gedachte Folge von
Forschergenerationen, sondern auch einen, aber nicht unendlichen, Vergangenheits-
horizont, als Horizont der Geschichtlichkeit, der hinter allem in der Kontinuitit der
Gegenwartsarbeit liegt.« (Hua VI, 493) Allerdings hat er das transzendentale Subjekt
im Letzten doch jenseits seiner Geschichtlichkeit belassen.

178

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Geburt der Phinomenologie

Hochmittelalter der Fall war; dem Zeitalter der grofien Entdeckungen
erscheint der/das Fremde wiederum in einer véllig anderen Hinsicht,
und noch einmal anders im gegenwirtigen Zeitalter der Immigra-
tion. »Lebenswelt« ist so gesehen jener Begriff, der den mit dem
naturwissenschaftlichen Paradigma einhergehenden Begriff von
»Welt« auf seine Horizontgebundenheit und Historizitit verweist,
diesen dadurch relativiert und daher seine von Grund auf bestehende
Krisis mit philosophischen Kriterien anzugehen vermag. Die Lebens-
welt 6ffnet so, einmal unbesehen ihrer sogenannten vorpridikativen
Erfahrungslagen, die phdnomenologische Forschung auf ihre histori-
sche Sinnforschung hin. Husserl hingegen bleibt — und dies, wie wie-
derholt gesagt, aus konzeptionell-systematischen Griinden — doch
ganz und gar der alten Vorstellung verhaftet, wonach unter »Ge-
schichte« ein Entwicklungsgang verstanden wird, der auf ein Ziel
zulduft, das fiir die gesamte Menschheit gilt, weil es das Ziel der Ver-
nunft selber ist. Auch entgegen eigener Intentionen scheint Husserls
Geschichtskonzept dem hegelisch inspirierten Gedanken, wonach es
eigentlich erst mit dem griechischen und christlichen Abendland
»Geschichte« gibt, sehr nahe zu stehen. Danach hat eigentlich auch
nur dieses, um mit Husserl zu reden, »Europa« einen wahren Begriff
von »Geschichte«. Alle anderen Kulturkreise weisen indes eine noch
zirkuldre Struktur auf, die sie nicht wirklich auf Geschichte und d. h.
auch auf Freiheit hin anspricht, wie dies im europdischen Kontext
geschehen ist.

Lebenswelt, so konnen wir zusammenfassend sagen, fungiert
nicht mehr langer als Kontrastbegriff zur Wissenschaft, im Gegen-
teil, deren Errungenschaften tauchen als Sedimentierungen im All-
tagsgeschehen auf. Dies bedeutet implizit: Den Wissenschaften und
ithrem Idealisierungsmotiv wohnt von Anfang an eine lebenswelt-
liche Relevanz inne, die jene kritisch begleitet, ja in gewisser Weise
auch iibersteigt. Wissenschaft erweist sich niaherhin als nur ein,
wenn auch wichtiger und unabdingbarer Aspekt lebensweltlicher
und menschheitlicher Praxis. Dies hat Folgen fiir all jene Kulturen,
die selber keine Wissenschaft (in diesem Sinne) hervorgebracht ha-
ben, die aber gleichwohl die abendlidndisch-europiische Wissen-
schaftskultur aufgreifen, fiir ihre Belange fruchtbar machen, ohne
zugleich damit den westlichen Weg wissenschaftlicher und technizi-
stischer Rationalitdt vorbehaltlos zu tibernehmen. Husserls Elaborat
der Lebenswelt als einem unhintergehbaren Erfahrungsboden aller
Erkenntnis vermag allen nichtwestlichen Denkkulturen durchaus

179

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

kritische Kriterien an die Hand zu geben, mit der sie ihre eigenen
Lebens- und Erfahrungswelten als kultur—, gesellschafts- und wis-
senschaftskonstitutiv aufgreifen und in prospektiver Weise entwik-
keln kénnen. Dies bedeutet dann auch, daf$ gerade Husserls Insistenz
auf die menschliche Bedeutung und Sinneréffnung der Wissenschaf-
ten als philosophischer Selbstklirung der Vernunft deren interne
Krisis ersehen lafit. Und gerade dies ermdglicht es den anderen Kul-
turwelten, zwar auch auf die Wissenschaftswelt zuriickzugreifen,
aber diese auch hinsichtlich ihrer eigenen Problematiken und Krisen-
potentiale fiir die Entwicklung der Menschen diagnostizieren zu kon-
nen. Husserl mag, schon allein im Hinblick auf seine Zeitgenossen-
schaft, einer kulturellen Hierarchiebildung und einem teleologisch
ausgerichteten Kulturverstindnis angehangen haben, welches eben
die westliche Zivilisation als die Avantgarde aller menschlichen Zivi-
lisationen betrachtet, seine von der Sache her geleitete Besinnung
und Achtung auf die Evidenzen und Uberzeugungen der Begriffe
und Phanomene, also seine, wenn man so will, philosophisch-sach-
orientierte Leidenschaft, trigt seine philosophische Konzeption weit
iiber seine geistespolitische Einstellung hinaus. Gewif3, er selber hat
diese Unterscheidung nicht sehen kénnen, umso mehr liegt es an den
Nachkommen, mit phanomenologischem Auge gegen die kulturellen
Hybridbildungen westlicher Zivilisationen einzuschreiten. So liegt
schon in dem angefiihrten kreativen und historischen Denkmotiv
eine der wichtigen, nicht hoch genug anzusetzenden Einsichten Hus-
serls. Philosophie kann ihrem Anspruch nur geniigen, wenn sie sich
als aus der Geschichte je neu zu gewinnendem Ansatz verstehen laf3t,
der immer auch eine Neuinterpretation geschichtlicher Errungen-
schaften bedeutet. (Vgl. Hua VI, 502f.). Diesem Credo Husserls
mochte ich mich insofern anschliefSen, als auch ein so relativ junges
und neues Themenfeld wie jenes der interkulturellen Gesamtsituati-
on philosophisch nur dann einigermaflen adiquat angegangen wer-
den kann, wenn man deren Fragestellungen aus dem Gang der Ge-
schichte und Denkgeschichte heraus entwickelt und von da aus zu
beantworten sucht.

180

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen
2. Kritische Anfragen

2.1 Vermischung von transzendentalem und empirischem Subjekt
und die Schwierigkeiten mit der Erfahrung

Ist einmal der transzendentale Geltungsboden fiir alles Erscheinen-
konnen gewonnen, und die Phanomenologie im Ausgang von Hus-
serl sieht darin zunéchst ihre vornehmliche Aufgabe, so stellt sich die
weitere Frage, wie denn transzendentales und empirisches Subjekt
kiinftighin zueinander stehen.®® Die Problematik scheint zweifach
codiert: 1) Zunichst diirfte diese Fragestellung gar nicht mehr auf-
tauchen, insofern mit dem transzendentalen Ego jegliches empirische
Ego seinen phdnomenologisch auszuweisenden Ort zugeschrieben
erhilt. Jegliche Weltgeltung und damit auch jegliches empirische
Subjekt muf3 zunichst aufler Kraft gesetzt werden, um deren Gege-
benheits- und Erscheinungsweisen iiberhaupt erhalten zu konnen.¢*
Der Sinn des transzendentalen Ego, so konnten wir sehen, besteht im
Aufweis des BewufStseinslebens iiberhaupt, dessen Grundstruktur in
der intentionalen Beziiglichkeit auf Gegenstindlichkeit besteht. »So
geht durch das ganze Bewuftseinsleben hindurch die Bewuftseins-
beziehung auf Gegenstindlichkeit, und diese enthiillt sich als eine
Wesenseigenheit jedes BewufStseins, in immer neue BewufStseins-
weisen und sehr verschiedenartige synthetisch tibergehen zu kénnen
zum EinheitsbewufStsein von demselben.« (Hua I, 18) So wie die Fra-
ge nach einem empirischen resp. psychologischen Subjekt obsolet
erscheint, so auch die Frage nach der Welt und den Dingen. »Gibt es
iiberhaupt Welten, reale Dinge, so miissen die sie konstituierenden
Erfahrungsmotivationen in meine und in eines jeden Ich Erfahrung
hineinreichen kénnen in der oben allgemein charakterisierten Wei-
se.« (Hua III/1, 103) Nun kiindigt sich hier aber schon an, daf das
transzendentale Ego selber nicht einfach formaliter vorausgesetzt
werden kann, sondern, indem mit ihm allererst konkrete Bewuf3t-

6 Dieser Problemstellung hat sich Eugen Fink mit besonderem Interesse angenommen
(vgl. E. Fink 1988; hierzu G. v. Kerckhoven 1989, 81-105), die Husserl dem eigenen
Bekunden nach nie zur vollen Zufriedenheit zu 16sen wuflte. (Vgl. Hua VI, Beilage
XXIX, 514 ff.; Hua XV, §7 »Paradoxienc, 546 ff.)

¢ Husserl hat dieses Theoriestiick der »Epoché« als das sine qua non transzendentaler
Phianomenologie immer und immer wieder herausgestellt. Besonders eindringlich noch
einmal in den spiten NachlaBStexten zur Intersubjektivit; vgl. Hua XV, 530, Fn. 1, wo
von »Weltseins-Epoché« die Rede ist.

181

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

seinsvollziige und darin Phinomene erhellt werden, von Anfang an
auf Erfahrung gestellt ist. Fithrt, um es zu pointieren, der Erfah-
rungsbegriff und damit auch der Wirklichkeitsbegriff dazu, nicht
mehr in rechter Weise zwischen transzendentalem und empirischem
Subjekt unterscheiden zu konnen? In der Tat scheinen bei Husserl
beide Bereiche so miteinander verwoben zu sein, daf3 man sie aufein-
ander weder zuriickfithren noch nicht zurtickfiihren kann. Diese
Pattstellung wird insbesondere auch dort deutlich, wo der Zusam-
menhang von »Phanomenologie« und »Psychologie« eigens thema-
tisiert wird. 6

2) Insofern alle intentionale Beziiglichkeit auf Gegenstindlich-
keit tiberhaupt geht, ja diese allererst erstellt, taucht die beunruhi-
gende Frage nach der Moglichkeit der anderen Subjekte und deren
Apperzeption auf. Augenscheinlich gibt es die Anderen ja, sie begeg-
nen mir tiglich als Mitsubjekte, ich nehme sie wahr und kommuni-
ziere mit ihnen. Gleichwohl scheinen sie sich dem Modus der Gegen-
standlichkeit zu entziehen, gehen jedenfalls nicht darin auf. Sind sie
dann gar nicht bewufStseinsmafig, also intentional zu erfassen? Wie
kann ich iiberhaupt dem Anderen begegnen, ohne ihn darin zugleich
zu vergegenstiandlichen, was nicht weniger hiefSe, als ihm sein »Ego«
zu nehmen? Nun diese oben schon erlduterte Frage (Apperzeption
des »Alter ego«, Fremderfahrung) setzt ihrerseits schon etwas vor-
aus, was gerade die Problematik zwischen transzendentalem und
empirischem Ego aufwirft. Das heifst, der mit der Intentionalitdt un-
mittelbar verbundene Sinn von Gegenstindlichkeit, also die tran-
szendentale Struktur, ist in dieser Frage von Anfang an auf das em-
pirische Subjekt verlegt. Da diesem nun wiederum ja keinerlei
Geltungsfunktion zukommen kann, mufS ihm eine eigene Form von
Transzendentalitdt unterlegt werden. Husserl findet diese im Theo-
rem der »transzendentalen Intersubjektivitit«, die notwendig tran-
szendental sein muf3, weil eine empirische Begriindung hinter die
Problemstellung zuriickfiele. Damit aber beginnen neue Schwierig-
keiten. Wer fundiert das transzendentalphinomenologische Pro-
gramm: die transzendentale Subjektivitit, oder wie Husserl ver-
meinte, die transzendentale Intersubjektivitit? Ich will dieser Frage
im nichsten Punkt (Sh. 2. 2.) etwas niher nachgehen.

Zunichst aber zuriick zur Ausgangsfrage: Wie stehen transzen-
dentales Ego und empirisches Ego zueinander und worin verwickeln

¢ Vgl. Hua IX, 52-234.

182

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

sie sich in Widerspriiche? Das »reine Ich«, wie Husserl das transzen-
dentale Subjekt auch nennt, versteht sich als leistendes BewufStsein.
Es fungiert als Geltungsboden, als letzter, nicht mehr selbst ausweis-
barer Ichpol, steht fiir die Konstitution von Gegenstiandlichkeit, be-
nennt recht eigentlich die Grundleistungen der Vernunft selber.5
Das reine Ich ist letztgeltend und erstgebend, es »entsteht nicht und
vergeht nicht« (Hua IV, 103), es ist vor der Zeit und vor dem Raum,
mit einem Wort, es ist ewig. Dies zeigt sich schon daran, dafd es selber
nicht in Erscheinung tritt, also weder zum Phdnomen werden noch
konstituiert werden kann, stellt es doch allererst den Grund und Bo-
den aller Konstitution und dann auch Deskription bereit. Anders das
empirische Ich, das, wie Husserl sagt, »reale Ich«, das sich im Fluf$ der
Erlebnisse (ebd.) befindet, je nach cogitatio dies und jenes intendie-
rend in Erscheinung tritt und darin allererst zum Subjekt, zur Sub-
jektseite eines bestimmten Phanomenhaushalts wird. Das reale Ich
ist so endlich und kontingent wie das mit ihm auftretende Phéno-
men.

Nun zeigt sich aber, daf3 die beiden Bereiche nicht so ohne wei-
teres auseinander gehalten werden kénnen. Einerseits fundiert das
transzendentale Ego das empirische, andererseits vermag das tran-
szendentale sich nur als im empirischen Ego situiertes in seiner Tran-
szendentalitit gewdrtig zu werden. Ist das Ego ein in sich gedoppel-
tes? Besteht es in einer empirisch-transzendentalen Doppelstruktur?
Wie soll das gehen? Anders gefragt: Wer macht Erfahrungen? Das
transzendentale Subjekt? Das empirische Subjekt? Kann das tran-
szendentale Ego Erfahrungen machen, wenn es doch allererst die Be-
dingungen von Erfahrung erstellen soll? Liegt es dann auflerhalb und
vor der Erfahrung? Wie aber konnen dann tiberhaupt Erfahrungen
gemacht werden, wenn sie nicht an das empirische Ego gebunden
sind? Ubernimmt das empirische Ego Funktionen des transzendenta-
len? Grundiert gar das empirische Ego das transzendentale, insofern
es die mit dem transzendentalen Motiv einhergehende intentionale
Struktur allererst erfahrbar und im direkten Sinne auch wahrnehm-
bar werden ld3t? Der Sachverhalt scheint verworren, und er wird
keineswegs leichter, hilt man sich Husserls Bemiihen klar, daf3 auch
das »reine Ich« durchaus durch » Aktualitit« und »Inaktualitit« (ebd.
99f.), durch »waches« und »dumpfes Bewufltsein« u.a. (107f.) ge-
kennzeichnet ist. Wie auch immer die Analysen im einzelnen gela-

6 Vgl. hierzu Hua IV, Kap. »Das reine Ich«, 97-120. Ebenso Hua [, [V. Med., 99 ff.

183

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

gert sind, eines bleibt darin auffillig: Fiir die Bestimmungen des
transzendentalen Ego greift Husserl auf Kriterien des empirischen
Ego zuriick, was jenes in Selbstwiderspriiche bringt. Ebenso implen-
tiert er Transzendentalia in das empirische Ego, was einen eigentlich
ungewollten Idealismus, Subjektivismus und Solipsismus nach sich
zieht.?” Beide Optionen aber bilden keine Alternative, sie werfen nur
ihre Schatten eines Transzendentalismus und/oder eines Empiris-
mus, eines Idealismus und/oder eines Realismus, einer Geltungs-
diskussion und/oder einer mehr oder weniger assoziativen Be-
schreibungskunst voraus. Ebenso kénnen gegenseitige Anleihen und
Verkniipfungen nicht hilfreich sein, da sie letztlich doch diese schein-
baren Alternativen akzeptiert haben. Man mufs nicht eigens betonen,
daf diese kritischen Anfragen nicht die genuin phinomenologischen
Intentionen und Moglichkeiten treffen, aber man sollte auch nicht
die Augen davor verschlielen, daf} diese Unentschiedenheiten und
Unklarheiten zu einer nicht unerheblichen Erschwerung der Rezep-
tion der Phanomenologie seitens auSerphinomenologischer Konzep-
te bis heute beitragen.

Indem Husserl also am transzendentalen Ego festhilt, mufl er
dieses von der »Welt« absetzen. Genau dies aber zwingt ihn in die
paradoxe Situation eines — man weif$ nicht woher — empirisch grun-
dierten transzendentalen Ego. Dies wiederum droht die mit dem
transzendentalen Ego gewonnene Sinnstruktur aufler Kraft zu set-
zen. Eine transzendental-empirische Doppelung des Ego scheint aber
ebenso kein Ausweg sein zu konnen, insofern diese nur eine Vermitt-
lung einer schon bestehenden Trennung sein kann, diese also im
Grunde bestitigt. So kommt es, dafl Husserls Analysen eigentiimlich
zwischen transzendentalen Grundlegungen und psychologischen Be-
funden changieren, ohne diese Pattstellung auflésen zu konnen.58

¢ Vgl. H. Rombach 1980, 50ff.

& Freilich gibt es auch Stellen bei Husserl, wo er beide Subjektbegriffe geradezu inein-
ander iiberzufithren scheint: »Dieses zu jedem Einzelphdnomen als Subjekt gehorige
transzendentale Ich ist auch transzendentales Ich fiir mich als dieses Menschen-Ich.
Als transzendentaler Betrachter meines transzendentalen Seins und Lebens sehe ich,
dass dieses menschliche Ich und menschliche Ichleben in der Welt zwar mein transzen-
dentales Gebilde ist, aber so, dass darin dieses Gebilde den Charakter der Selbstapper-
zeption des transzendentalen Ich hat, das dadurch eingegangen ist in apperzeptive tran-
szendentale Leistungen, die ihm einen besonderen, den weltlichen Seinssinn geben
vermoge zugehoriger transzendentaler Habitualitdten. (...) Das an sich selbst absolute
Bewusstsein hat nun den Sinn seelisches Erlebnis, seelisches Leben lokalisiert in mei-
nem korperlichen Leib.« (Hua XV, 541 ff.)

184

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

Als Konsequenzen lieflen sich zwei Aspekte festhalten, die deut-
lich machen, warum der Ansatz Husserls dem Phinomen der sErfah-
rung¢ nicht wirklich gewachsen ist. 1) Aufgrund der intentionalen
Struktur des Bewuf3tseins mufd Husserl auf eine originire Anschau-
ung resp. Erfahrung zuriickgehen, so als ob diese vor aller Bewuf3t-
werdung als vorpradikatives Moment gegeben sein konnten. Eine
solche Erfahrung bliebe aber einerseits uneinholbar, zum anderen
wiire das transzendentale Projekt dadurch in Frage gestellt. 2) Hus-
serl muf$ ein Fundierungsverhiltnis annehmen, das sukzessive auf-
einander aufbaut. Das transzendentale Ego bildet Ausgang und
Aoy aller weiteren Schritte, bildet den »absoluten Anfang« aller
Erfahrung, kann aber selbst nicht erfahren werden, da es als jenes
mit sich identische »Selbst« fungiert, wovon her alle Erfahrung
kommt und wohinein alle Erfahrung lauft. Auch wenn Husserl von
»transzendentaler Selbsterfahrung« (Hua I, 67 ff.) spricht, so betrifft
die Erfahrung nicht das transzendentale Ego selber.®® Einerseits soll
es um Erfahrung schlechthin gehen, »vor aller Theorie« (Hua I11/1,
62), andererseits soll das transzendentale Subjekt vor aller Erfahrung
liegen. Zwei unmittelbar aufeinander folgende Passagen aus Hus-
serls IV. Meditation bestitigen diese Ambivalenz: »Da aber stoflen
wir bald auf Wesensgesetzmafigkeiten einer passiven, teils aller Ak-
tivitit voranliegenden, teils alle Aktivitit selbst wieder umgreifen-
den Bildung von immer neuen Synthesen, auf eine passive Genesis
der mannigfaltigen Apperzeptionen als in einer eigenen Habitualitdt
verharrender Gebilde, die fiir das zentrale Ich geformte Vorgegeben-
heiten scheinen, wenn sie aktuell werden, affizieren und zu Titig-
keiten motivieren. Das Ich hat immerzu dank dieser passiven Syn-
thesis (in die also auch die Leistungen des aktiven eingehen) eine
Umgebung von Gegenstinden.« (Hua I, 113) Auch wenn das Ich als
zentrales stete Voraussetzung bleibt, immer dann, wenn Husserl wie
vor allem in den Forschungen zur passiven Synthesis genetisch zu
denken ansetzt, vermag man in der Tendenz wenigstens sein Riitteln
am Bollwerk dieses »reinen Ego« zu ersehen. Gewif3, er hat diesen
Ausblickturm und diese »Ursprungsstitte« nie verlassen, aber er war
sensibler geworden fiir die Notwendigkeit genetischer Prozesse.
»(U)nd diese Zielform ist im voraus verstindlich als aus einer Gene-

Die Folgeprobleme transzendentaler und empirischer Vermischung sind dadurch
allerdings keineswegs ausgeraumt.
¢ Vgl. hierzu auch B. Waldenfels 1993, 263-277, hier 265 ff.

185

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

sis entsprungen. Sie weist selbst auf eine Urstiftung dieser Form zu-
riick. Alles Bekannte verweist auf ein urspriingliches Kennenlernen;
was wir unbekannt nennen, hat doch eine Strukturform der Bekannt-
heit, die Form Gegenstand, des naheren die Form Raumding, Kultur-
objekt, Werkzeug, usw.« (Ebd.) Eine »Erfahrung der Erfahrungs, die
auch noch die transzendentale Subjektivitit miteinschldsse, also ein
Begriff von »Genesis« und »Genese, der nichts mehr zu seiner Vor-
aussetzung und Ursache hat, auch nicht ein »reines Ego«, ein solcher
Gedanke war Husserl noch verschlossen.”

So aber bleibt ein phanomenaler Befund stehen, der die Philoso-
phie und insbesondere die Phdnomenologie immer wieder beunru-
higt und herausgefordert hat. In allem beruft man sich auf lebendige
Erfahrungen, auf Erlebnisse und Anschauungen, ohne diese jemals
erreichen oder gar erweisen zu kénnen. Die Philosophie muf3, da ihr
Geschift in der reflexiven Gewirtigung besteht, stets hinterherhin-
ken, zehrt aber bestindig vom Prius vorreflexiver Strukturen. Bleibt
nun der intentionale Gestus aufrecht erhalten — und mit Husserl wird
man nicht anders konnen —, so kann es immer nur eine »Nachtrig-
lichkeit jeder origindren Erfahrung«, ein »Nachgewahren« geben, die
eine »Urdifferenz« zwischen Erfahrung und Erfahrungsgewahren
bzw. Erfahrungsausdruck benennt, eine Differenz, die nicht erst zeit-
lich, sondern schon ontologisch gesetzt ist. Ubersteigt man indes die-
sen Hiatus zwischen Erfahrung und Erfahrungsgewahren, ein Hia-
tus, der selber ja erst durch diese Unterscheidung entsteht — d. h. erst
das Gewahren der Erfahrung soll die Erfahrung als Erfahrung in Er-
fahrung bringen —, so ist dies nur moglich, indem die intentionale
Grundstruktur des Bewuf3tseins als erstgebender verlassen wird.”

70 Genau an dieser Frage hat sich das historisch-systematisch grundierte Anliegen Fou-
caults entziindet. Die »empirisch-transzendentale Dublette« wird ersichtlich dort, wo
der Mensch sich zugleich in seiner Endlichkeit und in seiner gleichsam iiberzeitlich
angelegten transzendentalen Wissensform erkennt. Daraus gibt es kein Entrinnen, wor-
aus Foucault im weiteren seinen spezifischen »Phénomenblick« des »Dispositivs«, des
»Subversiven« usw. als mogliche Antwort entwickelt. Vgl. M. Foucault 1994, 377-412,
hier insbesondere 389 ff.

71 Die zunichst plausible Unterscheidung zwischen »vorpridikativ« und »pradikative,
die gerade fiir die Erfahrungsebene hochst bedeutsam wird, schleppt ein Problem mit
sich, das eine dhnliche Struktur aufweist, die Husserl schon fiir die erkenntnistheoreti-
sche Frage kritisch in Augenschein genommen hatte. Dort, so Husserl, wird nach einem
moglichen »VordrauBen« (»Transzendenz«) gefragt, das in der Frage und ihrem Aus-
gangspunkt selber schon mitgesetzt ist. (Vgl. Hua I, 30ff.) Nun entsteht dieses Ansin-
nen formaler Erkenntnistheorie ja gerade dadurch, daf sie sich jeglicher Psychologie

186

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

Erfahrung ist zwar immer auch eine gewufste und bewuf3t gemachte,
und darin u.U. eine hoherstufige Erfahrung, aber eben nicht nur.
BewufSte Erfahrung stellt eine bestimmte Ebene des Phdanomens der
Erfahrung dar, nicht weniger, aber auch nicht mehr. Indessen erarbei-
tet die Erfahrung selber schon, d.h. als Phinomen, ein Tableau aus,
auf dem sie sich allererst in Erfahrung bringt. >Erfahrung« geschieht
und entsteht, bevor sie als vorprddikative vorausgesetzt werden
kann. Dies zeigt sich schon deutlich in Phinomenen wie etwa der
Leiberfahrung, der Selbst- und Fremderfahrung, u.a. mehr.”2
Konsequenterweise arbeiten daher die nachhusserlschen, pha-
nomenologisch inaugurierten Konzepte allesamt an der Uberwin-
dung der Husserlschen Intentionalstruktur, die eine Vorentscheidung
alles Gegebenen auf »Gegenstindlichkeit« hin darstellt. Heidegger
wird im Aufweis der Existenzialitdt des Ego, sprich des >Daseins« fiin-
dig, Merleau-Ponty wird sich an der >Leiblichkeit« als der fundieren-
den Verankerung der empirisch-transzendentalen Doppelstellung
abarbeiten, Waldenfels bricht mit der s>Fremderfahrung« die intentio-
nale Bewuf3tseinsstruktur auf, Rombach findet in der >strukturalen

entheben mochte, da diese immer nur »empiristisch« vorgehen kann. Die daraus gezo-
gene Konsequenz einer »Immanenz des Denkens«, dem die Aufgabe obliegt, ein »Au-
Berhalb« seiner selbst zu denken, erweist sich schlicht als Kurzschluf, oder wie Husserl
sagt, als »Widersinn, ist doch die Beantwortung der Frage in ihrem methodischen Zu-
gang schon vorweggenommen. — Gleichwohl: dieses »Modell« scheint auf der Erfah-
rungsebene von »vorpradikativ« und »pradikativ« wiederzukehren, jetzt allerdings mit
umgekehrten Vorzeichen. Man fragt sich, wie man jene Erfahrungsebene erreichen
kann, die zwar als Erfahrung stets vorausgesetzt, in ihrem Erfahren aber nicht oder eben
nur nachtriglich und nachgewahrend zur Erfahrung gebracht werden kann. Die vorpra-
dikative Ebene zehrt also durchgehend vom methodischen Zuschnitt der pridikativen
Ebene. Nun scheint es hierfiir zwei Auswege geben zu konnen: Der eine wire im An-
schluf8 an Merleau-Pontys Theorem des »Chiasmus« zu suchen (sh. hierzu weiter un-
ten), der andere wiirde sich niher an Husserls »Phidnomenverstindnis« orientieren.
Diente ja Husserls Kritik an der Erkenntnistheorie dazu, den dort unterstellten »Seins-
charakter, also die Dingstruktur der Auflenwelt zum Phinomen selber zu erheben, also
als zur »Immanenz des transzendentalen (1) BewufStseinslebens« gehorend zu erweisen,
50 wire auch hier die Erfahrung als Phanomen und nicht als Begriff zu thematisieren.
>Begriffc bleibt sie namlich immer, ob pradikativ oder vorpradikativ. Was sie zur Erfah-
rung macht und darin als >Phinomen der Erfahrungc erweisen kénnte, dies bleibt dem
Begriff notwendig verborgen. Allerdings, diese Konsequenz (s.u.) hat Husserl nicht ge-
zogen und auch noch nicht ziehen konnen, da er sich ja gerade erst mit viel Miihe aus
der »Empirie« der »Geradeauseinstellung« zur »transzendentalen Grundlegung« em-
porgearbeitet hat und, durch diese hindurchgehend, sich erst langsam an einen lebens-
weltlichen Erfahrungsboden herantastet.

72 Sh. hierzu Kap. C.I.

187

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

Phanomenologie« und der damit verbunden >Strukturgenese« die Be-
dingungsform dieser Doppelstellung.

Dadurch, daf8 Husserl die transzendentale Geltungsstruktur
nicht preisgeben kann, meldet sich ein empirisch konnotierter Erfah-
rungsbegriff als nicht einholbares Residuum. Andererseits sieht sich
diese Geltungsstruktur in Frage gestellt, wenn genau diese Er
fahrungsfelder hinsichtlich ihrer Boden schaffenden Genesen ent-
scheidende Bedeutung erlangen. Husserl verbleibt hier in der Patt-
stellung, die ihn zwischen Phénomenologie und Psychologie,
transzendentalem BewufStsein und faktischer Gegebenheit lavieren
lassen.”

Die Frage nach dem »Ich« selber, des transzendentalen wie auch
des empirischen, bleibt bei Husserl unbeantwortet, ja wird gar nicht
als mogliche Frage erachtet. Es bildet ja die Voraussetzung fiir Erfas-
sen, Wahrnehmen, Erfahren iiberhaupt. Daf3 dadurch genau diese
Phénomenfelder in entscheidendem MafSe restringiert werden, kann
daher nicht als Problemtitel auftauchen. Daff man nach den Voraus-
setzungen des »Ich« in philosophischer Weise fragen kann, wie dies
etwa Heidegger oder auch Levinas getan haben, kann Husserl noch
nicht sehen. Dies aber ist vermutlich auch ein Grund, weshalb zeit-
genossischen empirisch veranschlagten Erfahrungsbegriffen, wie sie
vom Pragmatismus tiber die analytische Philosophie bis hin zu Theo-
rien der Erfahrungswissenschaften reichen, nicht mit jener kritischen
Deutlichkeit begegnet werden kann, wie dies eigentlich in der Inten-
tion der Phanomenologie als Vernunftforschung liegt. So kommt es,
dafl erfahrungswissenschaftliche Denkformen sich auf empirische
Forschungen berufen konnen, ohne dafs die Halbheiten dieser Me-
thoden ein Problem darstellten oder gar kritisch eingeklagt werden
konnten. Sie sehen sich aufgrund ihrer Ergebnisse und Erfolge
schlechterdings im Recht und in gewisser Weise sind sie es auch. Sie
erhalten denn auch in der Tat kaum ein Korrektiv seitens phinome-
nologischer Forschungen, obwohl diese schon von ihrer Profession

73 E. W. Orth macht im Anschluf} an Husserl gleichwohl auf zwei Aspekte aufmerksam,
die ich fiir interessant halte, da sie einerseits die Husserlsche Intention der Intentionali-
tit nicht preisgeben, andererseits aber auch weiterfithrende Uberlegungen anbieten. Es
sind dies das Theorem der »Inter-Intentionalitdt« (E. W. Orth 1993, 333-351; ders.,
1999, 83 ff., 160 ff.) sowie das Phanomen der »Medialitit« (E. W. Orth, 1999, 84f.; ders.
2000, 13—44). Beide Topoi, insbesondere der letztere, suchen den transzendentalen Sinn
von >Erfahrung, niherhin der kulturellen und lebensweltlichen Erfahrung, tiber das
Motiv der Gegenstindlichkeit hinaus fruchtbar zu machen.

188

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

her dazu imstande sein miifSten. Auf der anderen Seite sieht sich die
Phinomenologie seitens transzendentalphilosophischen Denkens
dem Vorwurf ausgesetzt, sich entweder in Anschaulichkeiten und
Kleinanalysen zu verlieren oder nicht wirklich Innovatives in Sachen
philosophischer Begriindungsarbeit auf die Beine zu stellen. Auch
darin scheint eine gewisse Berechtigung zu liegen, bedenkt man,
daff sich die Phanomenologie eigentlich von Beginn an die Erfor-
schung der Vernunft selber, und dies iiber ihre apriorische Geltungs-
truktur hinaus, auf die Fahnen geschrieben hat. Die wahren Starken
der Phidnomenologie aber, und diese betreffen nicht weniger als die
Erhellung und Auf-klarung von Vernunft und Welt, scheinen weder
fiir die eine noch fiir die andere Seite sichtbar werden zu kénnen.

2.2 Fremderfahrung — eine Frage von analogischer Apperzeption,
Apprisentation und Einfiihlung?

Husserls Konzept der »transzendentalen Intersubjektivitit« sollte,
wie die abschliefenden Passagen der »Pariser Vortrige« bzw. die
»V. Cartesianische Meditation« eindriicklich vor Augen fiihren, so
etwas wie den Schlufistein seiner Phdnomenologie bilden. Nun
machte sich in seinen Analysen zunehmend bemerkbar, daf§ »Inter-
subjektivitit« keineswegs in einer homogen ablaufenden Kommuni-
kationsgemeinschaft aufgeht, weder real noch ideal, sondern daf3 hier
ein eigentiimliches Phianomenfeld aufsdssig wird, das sich symmetri-
scher und iibergeordneter Zugriffe entzieht. Gedacht und einbezogen
werden kann der Andere und der Fremde immer, sind sie aber darin
auch schon erfahren? Als Phanomenologe, d.h. als jemand, der sich
darum bekiimmert zu fragen, wie etwas zu dem wird und geworden
ist, als was wir es wahrnehmen und verstehen, erfafdt Husserl diese
Differenz scheinbar intuitiv. So kommt es, dafy der Andere und Frem-
de im Modus der >Erfahrung< begegnen, also die neue Themen-
stellung der »Fremderfahrung« evozieren, die zur konstitutiven Vor-
aussetzung aller Intersubjektivitdt avanciert. Nun habe ich oben
(B.I1.1.4) schon dieses phinomenologische Theoriestiick der Fremd-
erfahrung bei Husserl angesprochen, durchaus schon mit kritischen
Implikationen, will aber hier etwas niher auf die Voraussetzungen
des Husserlschen Fremderfahrungs- und Intersubjektivitikonzepts
eingehen. Damit ist die Absicht verkniipft, auf der einen Seite das
Anliegen Husserls in seiner Bedeutung zu wiirdigen — so etwa, worin

189

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

der Vorrang transzendentaler Herangehensweise gegeniiber empiri-
stischen Motiven besteht —, auf der anderen Seite aber auch auf Vor-
entscheidungen dieses Konzepts verweisen, die einer Erfahrung des
Fremden nur schwerlich gerecht zu werden vermégen.

Husserls intentionaler Angang ist von der Grundfrage moti-
viert, wie Welt tiberhaupt konstituiert werden kann, und unter wel-
chen Bedingungen dies maglich ist. Das Motiv der Fremderfahrung
mit seiner augenscheinlichen Differenz zur Eigenheitssphire des
Subjektes erweist sich hierbei gleichwohl als kritisches Inzitament,
welches einer niheren Untersuchung bedarf.”* So findet das tran-
szendentale Moment der Selbstapperzeption in jenem der Fremd-
apperzeption dahingehend Erweiterung, daf3 die mit der bloflen
Selbstapperzeption gegebene Gegenstiandlichkeit relativiert bzw. auf
intersubjektiven Konstitutionsboden gestellt wird. Husserls diesbe-
ziiglichen phénomenologischen Gedankengang mdchte ich daher
kurz skizzieren und tue dies in einer fiir unsere Fragestellung rele-
vanten systematischen Absicht: Das andere Subjekt, das immer auch
ein mir fremdes ist, kann nicht in der Weise apperzipiert sein, wie
dies die Objekte der Gegenstandswelt sind. Sie wiren sonst keine
Subjekte, sondern Objekte. Aber wir erfahren die anderen immer
schon als Subjekte, Subjekte mit den scheinbar gleichen und uns dhn-
lichen Grundbedingungen, die eben ein Subjekt als intentional fun-
gierendes auszeichnen. Wie kann verstanden werden, daf3 wir den
Anderen einerseits im Modus der Gegenstindlichkeit, also mehr oder
weniger in objektiver Gestalt, andererseits als Subjekt mit entspre-
chender intentionaler Eigenheitssphire wahrnehmen? Wie ver-
mogen wir diese Doppelerfahrung niherhin zu qualifizieren? Be-
kanntlich bedient sich Husserl hierzu der Ebene der leiblichen
Erfahrung. In meiner leiblichen Selbstapperzeption habe ich immer
schon den anderen als anderen Leib mitapperzipiert, aber nicht als
einfaches »Duplikat« meiner selbst, auf das ich sozusagen von mir
aus schliefle, sondern so, dafd der andere Leibkorper fiir mich »im
Modus Dort« apprasentiert wird. Der Andere ist das »alter ego«, des-
sen »alter« darin besteht, daf3 es »dort« und nicht im »Hier« meines
ego, aber eben doch das Dort meines Hier ist. So kann das Ich, das
sich ja als dieses aus seiner »primordialen Welt« heraus erfahrt, diese

7+ Ich beziehe mich im folgenden vornehmlich auf die einschligigen Paragraphen 52—
60, 62 aus der V. Meditation (Hua I, 143-168, 174ff.), sowie flankierend auf die spéten
Textpassagen aus dem Nachlaf8 in Hua XV, Nr. 35-38 (Hua XV, 613-670).

190

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

seine »monadische« Eigenheitssphire niemals {iberschreiten, es sei
denn in dem Sinne, daf3 es dem Anderen in seinem leiblich veranker-
ten Dort diese Eigenheitssphire ebenfalls zuschreibt. Der Originar-
erfahrung des eigenen Leibselbst korrespondiert die Analogerfah-
rung des Anderen. Was bleibt, ist ein »Kern«, der mich mit dem
Anderen zwar verbindet, dessen spezifische »Eigenart« als Anderer
aber nie erfafit werden und »Erfiillung finden« kann. (vgl., auch zum
Folgenden, Hua I, 148ff.) Gewif3, das »spezifisch leibliche Gehabe«
zeigt mir das immer schon Walten einer »Einfiihlung«, 1d3t mich
gleichsam zum Anderen immer schon hingewendet sein. Allein, der
Andere bleibt darin in seiner Andersheit abgeblendet und entzogen,
was ich erfasse, ist das Andere, ein Allgemeines von Andersheit. Der
Andere erscheint sozusagen als Abstraktion meines Ego, die als »au-
eres Gehabe« zum Ausdruck kommt. Was sich zeigt, ist eben blof3
ein Ausdruck, der deshalb etwas »ausdriicken« kann, weil er einer
»hoheren psychischen Sphire« entstammt, in die einfiihlend ich der
»ungefahren Typik« beziiglich »meines eigenen Lebensstils« gewahr
werde. Auflere Gehaben wie des »Zornigen, des Frohlichen etc.« ge-
hen demnach letztlich auf einen »mir empirisch [sic!] vertrauten Le-
bensstil« zuriick. Was der mogliche Hintergrund von Zorn und Fréh-
lichkeit ist oder sein konnte, daf sich »dahinter« etwa ein vollig
anderes Kultur- und Weltverstdndnis verbergen kionnte, kann darin
weder gesehen noch erklirt werden. »Licheln« bspw. besagt im gan-
zen etwas anderes, wenn wir dies im Unterschied zum europiischen
Kontext vor einem japanischen Hintergrund analysieren.” Als an-
thropologische Grundkonstante bliebe es nicht nur zu formalistisch
und auch nicht wirklich etwas zeigend, es forciert auch Mif$verstind-
nisse, ja mufS sich mit gegenseitigem »Unverstindnis« begniigen. In-
nerhalb eines vertrauten Lebensstils kann ein Ausdruck wie Licheln
durchaus »verstanden« werden, und dies vor dem Hintergrund inter-
subjektiver Bewdhrung. Im Falle fremdkultureller Erfahrung stoflen
wir hier an »uniibersehbare« Grenzen. Verschirft stellt sich dieser
Sachverhalt bei Erscheinungsweisen wie etwa der Gewalt dar, die,
geht man nur von ihrem » Ausdruck« aus, lediglich oberflichenspezi-
fisch behandelt und dementsprechend sanktioniert werden, nicht
aber auf ihre gesellschaftlich-soziale und eben auch kulturelle Viel-
schichtigkeit hin verstanden werden kann. Reduziert man den Men-
schen auf einen wie immer gearteten anthropologischen Kern (Leib-

75 Vgl. Yamaguchi, . 1997b.

191

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

gestalt iiberhaupt, Gestik iiberhaupt, etc.), sieht man sich unweiger-
lich genau jenen Problemzonen gegeniiber, die sich als die weithin
bekannten Gefahrenpunkte und Unwigbarkeiten kultureller Diffe-
renzen entpuppen. Das Phinomen der Gewalt ldf3t sich durch den
Hinweis auf anthropologische Generalia jedenfalls nicht erldutern.
Husserl protegiert letztlich doch eine solche »allgemeine« Auf-
fassung des Menschseins, insofern er die Bedingungen intersubjekti-
ver Verstindigung auf die »Funktionsgemeinschaft einer Wahrneh-
mung« (Hua I, 150) zuriickfiihrt, die sich denn auch darin bestitigt,
daf »dasselbe Naturobjekt in den moglichen Gegebenheitsweisen des
Anderen« prijudiziert wird. »Das wiederholt sich mutatis mutandis
fiir die nachmals konstituierten hoherstufigen Weltlichkeiten der
konkreten objektiven Welt, wie sie als Menschen- und Kulturwelt
fiir uns immer da ist.« (153) Die objektive Natur wird als intersub-
jektiv konstituierte erfaf3t, so daf3 alle Welterfahrung und alle Welt-
geltung auf der »Vergemeinschaftung der Monaden« (vgl. 166ff.)
aufruht.?® Man sieht auch hier: Der Weltaspekt als »objektiver«
bleibt derselbe, ob er nun transzendental-subjektiv oder transzen-
dental-intersubjektiv angegangen wird. Die von Husserl doch augen-
scheinlich als entscheidend eingefiihrte Fremderfahrung erweist sich
letztlich als ohne weitere Auswirkungen fiir die Frage von Welt-
erfahrung. Wo aber bleibt dann der konstitutive Sinn der Fremd-
erfahrung, wo bleibt das Anstofige des Fremden, wenn es nur dazu
dient, die fur alle Subjektivitit vergleichsweise triviale Selbstver-
standlichkeit intersubjektiver Konstitution anzugliedern? Wenn da-
her die aufgrund der Fremderfahrung méglichen Verinderungen und
Andersheiten, die ja auch die Eigenheitssphire des Ich betreffen,
nicht in ihren konstitutiven Auswirkungen und Konsequenzen er-
fal3t werden, dann mufy naturgemifSs auch die Méoglichkeit unter-
schiedlicher Welterfahrungen, iiberhaupt die Méglichkeiten pluraler
Welten, abgeblendet bleiben. So ist etwa die Natur »natiirlich« fiir
alle Menschen Natur. Gleichwohl stellt sie sich doch, je nach kultu-
reller, klimatischer und geopolitischer Situierung, im ganzen jeweils
anders dar. Natur ist nicht gleich Natur. Es besagt etwas, wenn, wie
hauptsichlich im westlichen Kontext, die Natur mehr als Ressource
gilt, deren Kapazitaten von Rohstoffgewinnung bis hin zur Erholung
fiir Psyche und Physis des Menschen reichen, wihrend dessen sie,
wie dies mutatis mutandis fiir die asiatischen Kulturen zutrifft, eine

76 Vgl. hierzu auch Hua XV, 634 ff.

192

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

nichtverobjektivierbare Allumfassendheit anspricht, die den Men-
schen in die Natur zuriickstellt und ihn von daher kommend ver-
steht. Hat sich auf der einen Seite der Mensch als kulturelles Wesen
iiber die Natur erhoben, wodurch der Verobjektivierung und Ab-
zweckung der Natur Vorschub geleistet wurde, so versteht er sich
auf der anderen Seite als Mitgestalter der Natur, wodurch diese sel-
ber zu einem gleichsam hoheren Subjekt wird. Man sieht unschwer
den grundsitzlichen Unterschied, der mit dem Verweis auf eine fiir
alle in gleicher Weise geltende Natur gar nicht erst erfafst werden
kann, obwohl er fiir das jeweilige Kulturverstindnis und d.h. auch
Naturverstandnis und Menschenbild konstitutiv ist. Ich erwihne die-
sen Zusammenhang, weil Husserl hier in gewisser Weise einem Ka-
tegorienfehler unterliegt. Er identifiziert >Natur< und >Naturbezug«
mit >Objekt« und >Objektbezug« iiberhaupt, als ob >Natur< nur eine
Erscheinungsweise intentionaler Gegenstindlichkeit wire. Was aber,
wenn >Natur< in einer wichtigen Hinsicht gar nicht im Modus der
Gegenstindlichkeit erfahren wird und auch gar nicht wahrgenom-
men werden kann — wie dies etwa die japanische Naturerfahrung
und Asthetik eindrucksvoll demonstrieren —, sondern als ein Gesche-
hen gesehen wird, an dem der Mensch wesensmiflig Anteil hat, so
daf3 er als Teil der Natur erst den Sinn seines Menschseins erfiahrt?
>Intentionaliter« bleibt Fremderfahrung ausgeschlossen, insofern dar-
in immer schon etwas apperzipiert, also verstanden ist. Verstandenes
Fremdes aber ist und war nie wirklich fremd; ja es scheint geradezu
ein Index fiir »Fremdheit« zu sein, daf3 es sich in dem Maf3e entzieht,
in dem ihm >intentional< beizukommen versucht wird. Allerdings —
und dies ist in der Tat der punctum saliens —, einem Menschen, der
sich auf ein solches »Fremdes«, wie etwa das vollig andere Natur-
erleben japanischer Asthetik und Religiositdt, nicht einldt oder
nicht einlassen kann, ist mit nichts diese fundamentale Differenz
plausibel zu machen. Er wird immer in seine apperzeptiven Bahnen
verstrickt bleiben, weil diese ja zu den Grundbedingungen seines ei-
genen Daseins zu gehoren scheinen. Wenn aber >Fremderfahrungc
schon hochgradig problematisch ist, wie sollten dann Erfahrungen
anderer, pluraler Welten moglich sein? Husserl scheint diese konsti-
tutive Problematik nicht registriert zu haben und so versteht er die
allumfassende Natur als Objektivitit schlechthin, in die die einzel-
nen Kulturwelten eingegliedert sind.”

77 »In weiterer Folge kidme in Betracht das von der angedeuteten Problematik unab-

193

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

Indem Husserl also auf der Primordialitit der Eigenheitssphire
beharrt und von dieser aus auf den Anderen zugeht, und indem er
zugleich damit die Eigenheitssphire des Einzelsubjektes als transzen-
dentale Form ansetzt, kommt er in grofle Schwierigkeiten, ja er
scheint sich in Widerspriiche zu verstricken. Er muf3, um diesem Di-
lemma auszuweichen, eine »transzendentale Intersubjektivitit« an-
nehmen, welche alle anderen Analysen fundieren soll. Was aber soll
die transzendentale Intersubjektivitit zur transzendentalen Subjek-
tivitit hinzubringen konnen, was diese nicht selber schon leistet?
Anders gefragt: Kann Transzendentalitdt auf das Einzelsubjekt redu-
ziert werden, ohne in iiberwunden geglaubte Psychologismen zu-
riickzufallen? Was also ist der Grund fiir die Annahme einer tran-
szendentalen Intersubjektivitit? Nun, wie unsere Analysen auf
verschiedenen Ebenen zu Tage forderten, erahnt Husserl durchaus
dieses phanomenologische Desiderat, das durch die intentionale
Grundstruktur hervorgerufen wird. Sie vermag Phédnomene der
Fremderfahrung, der Erfahrung der Andersheit des Anderen sowie,
damit zusammenhingend, der »transzendentalen Sozialitdt« nicht in
der zu wiinschenden Weise zu fassen und aufzuzeigen.”® Der Rekurs
auf die intersubjektive Begriindungsebene und deren Phinomenfel-
der mochte diesem Dilemma abhelfen, allein die Grundziige tran-
szendentaler Apperzeption in ihrer intentionalen Grundausrichtung
bestitigen dieses eher.”? 8

trennbare und in gewissem Sinn korrelative Problem der Konstitution der spezifisch
menschlichen, und zwar einer kulturellen Umwelt fiir jeden Menschen und jede Men-
schengemeinschaft und ihrer obschon beschrankten Art von Objektivitdt. Beschrankt ist
diese Objektivitit, obschon fiir mich und Jedermann die Welt konkret nur als Kultur-
welt gegeben ist und mit dem Sinn der Zuginglichkeit fiir Jedermann. Aber eben diese
Zuginglichkeit ist aus konstitutiven Wesensgriinden (...) keine unbedingte. Sie ist darin
offenbar unterschieden von der absolut unbedingten Zuginglichkeit fiir Jedermann, die
wesensmifig zum konstitutiven Sinn der Natur, der Leiblichkeit und damit des psycho-
physischen Menschen (...) gehort.« (Hua I, 160) [kursiv, G. S.] — Und weiter: »Kehren
wir zu unserem Fall der Kulturwelt zuriick, so ist auch sie als Welt von Kulturen orien-
tiert gegeben auf dem Untergrunde der allgemeinen Natur und ihrer raumzeitlichen
Zugangsform, die fiir die Zuginglichkeit der Mannigfaltigkeiten der Kulturgebilde und
Kulturen mitzufungieren hat.« (162)

78 Sh. hierzu unten Kap. C.IL3; vgl. auch Rombach 1994a, 217 ff.

79 Unter sprachkritischer Hinsicht sieht sich dieser Befund durchweg bestitigt. Husserls
Satzbaugefiige setzt stets beim »Ich« an und spricht von diesem her auf zu Zeigendes zu.
Es ist das »Ich«, das »fungiertc, sei es aktivisch, passivisch, leiblich oder sonst wie ange-
setzt. Vgl. hierzu, da besonders auffillig, Hua XV, 644 ff.., 261ff., passim.

8 Genau an diesen Fragepunkten setzt das, wie ich meine, nach wie vor giiltige Werk

194

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

Manche Interpreten raten daher iiberhaupt von einer transzen-
dental motivierten Herangehensweise ab, mit dem Hinweis auf die
»Realitdten und Gegebenheiten, wie sie nun einmal sind. Intersub-
jektivitit und Sozialitit sind Fakten, und es bedarf nur ihrer klaren-
den Beschreibung. Der Riickgriff auf G. H. Mead scheint hier eine
Losung anbieten zu konnen, gerade auch dann, wenn man sich sozi-
alwissenschaftlich und empirisch legitimiert. Nun hat Mead zwar die
weitaus detailreicheren Analysen zur Intersubjektivitit anzubie-
ten,® aber, da er gemifs empirischer Diktion sozialbehaviouristischer
Herkunft verfihrt, bleiben die transzendentalen Grundlagen und
Einsichten aufer Betracht. Paradigmatisch kann hier auf sein »drei-
seitiges« Beziehungsmodell zwischen »I« (Ich), »Me« (ICH) und »the
Other« verwiesen werden, welches die Grundlagen gesellschaftlicher
und individueller Prozesse erklaren mochte. »Das >Ichs, in dieser Be-
ziehung zwischen >Ich< und >ICHq, ist also etwas, das sozusagen auf
eine gesellschaftliche Situation reagiert, die innerhalb der Erfahrung
des Einzelnen liegt. Es ist die Antwort des Einzelnen auf die Haltung
der anderen ihm gegeniiber, wenn er eine Haltung ihnen gegeniiber
einnimmt.« (Ebd. 221) Diese Verschrinkung beider Seiten sieht sich
schliefllich auf einer dritten Ebene »gesellschaftlicher Haltungen«
(2221f.) und »Aktivitiaten« (320ff.) noch einmal miteinander »ver-
schmolzen, dergestalt daf3 darin allererst die eigentliche »Identitdts,
das Identitdtsempfinden mit der Gruppe wie ein gesellschaftliches
Identitdtsgefiihl, das schlieflich auch Phanomene wie den Patriotis-
mus etc. erkldren soll, zur Erfahrung kommen. Was sich in einem
ersten Hinblick durchaus iiberzeugend ausnimmt, da es in der Tat
um intersubjektive Konstitutionsprozesse von Individuum und Ge-
sellschaft zu gehen scheint, erweist sich bei niherem Hinsehen indes
als ein Denkmodell, das sich ginzlich mechanistischer, auf Reiz-Re-
aktions-Schemata und Anpassungstheoremen basierender Vorstel-
lungen verdankt. Kommunikationsprozesse werden nach Modellen
der Anpassung eines Organismus an den anderen und diese wieder-
um an die situative Umwelt etc. verstanden, Vorginge, die vor aller
Verbalisierung schon gestisch ablaufen. Mead meint damit iiber-
haupt die Frage von »Sinn« und seiner Erstellung beantworten zu

»Der Andere« von M. Theunissen (1977) an, indem es im Ausgang von Husserls tran-
szendentalem Intersubjektivitdtstheorem zu einer sozialontologischen und -phianome-
nologischen Dialogik durchbricht.

81 G. H. Mead 1998.

195

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

konnen,®? allein seine Analysen weisen durchgehend Voraussetzun-
gen auf, die gerade erst Thema sein miifiten. Meads Analysen man-
gelt es genau an der transzendentalen Einsicht, wonach die Bedin-
gungen der Moglichkeit von »Ich«, von »ICH«, von »Gesellschaft«
usw. zu eruieren wiren, also zu fragen, wie es {iberhaupt zu diesen
kommen kann. Wie hingen etwa »Ich« und »BewufStsein« zusam-
men? Muf$ ich nicht schon die transzendental-intentionale Einsicht
von Bewuf3tsein haben, um auf eine Definition wie die folgende iiber-
haupt kommen zu konnen: » Vielmehr stellt der Begriff >BewufStseinc
(in einer seiner grundlegenden Verwendungen) eine bestimmte Art
der Umwelt in ihrer Beziehung zu sensitiven Organismen dar.« (378)
Oder: Worin bestiinde der Sinn einer »gesellschaftlichen Kooperati-
on«, wenn diese vor den Prinzipien von Geist und Vernunft angesetzt
werden: »Geist und Vernunft setzt gesellschaftliche Organisation
und Kooperation innerhalb dieser gesellschaftlichen Organisation
voraus. Denken ist einfach der Einsatz der Vernunft des Einzelnen,
der Dialog zwischen >Ich< und >ICH«. / Indem man die Haltung der
Gruppe einnimmt, regt man sich selbst dazu an, auf eine bestimmte
Weise zu reagieren. Diese Reaktion, das >Ichg, ist die Art, in der man
handelt. Handelt man so, dann stellt man der Gruppe sozusagen
etwas gegeniiber und verdndert sie dadurch.« (384) Mead scheint
fir die Erklarung der einen Seite die jeweils andere stets voraus-
zusetzen. Wie etwa soll das >Ich< etwas an der Gruppe verindern
konnen, wenn es doch erst von der intersubjektiven Verstindigung
der Gruppe konstituiert wird? Auf der anderen Seite: Wie konnen
gesellschaftliche Organisation und Kooperation vorausgesetzt wer-
den, wenn diese doch erst iiber die intersubjektive Vermittlung der
Individuen ermoglicht werden? Mead fragt nur nach den internen
Beziehungsstrukturen der drei Grundpfeiler, ohne deren jeweiligen
Bedingungsaufbau gezeigt zu haben. Habe ich aber diese Pfeiler als
durchgehende Voraussetzung in Kauf genommen, ist der Schritt zu
empirischen Beschreibungen ein leichtes. Empirische Fakten aber als
Grundlagen der Beschreibung und Interpretation zu akzeptieren,
mag sozialwissenschaftlich einiges zutage fordern, philosophisch
bleibt der Erhellungswert mehr als bescheiden. Es sei denn, man ver-
suchte anhand des vorliegenden Materials die phanomenologischen
Strukturen, sprich das jeweilige Phanomen zu sehen und herauszuar-
beiten. Mead beschreibt, setzt aber darin die beschriebene Konstella-

8 Sh. etwa Kap. »Sinng, a.a. 0., 115ff.

196

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

tion (Dreiseitigkeit bzw. Dreistufigkeit) voraus, deren Konstitutions-
geschehen doch erst zu zeigen wire. Er nimmt die tiber die Einzel-
individuen gestisch verankerte Sinnerstellung der Gesellschaft
gleichsam als evident hin — was im iibrigen einen Topos wie »Sym-
bolischer Interaktionismus« erklirt —, eine Voraussetzung, die Hus-
serl zumindest als offenes Kriterium fiir Fremderfahrung ansah.
Dadurch bleiben aber mindestens zwei grundlegende Aspekte unbe-
riicksichtigt: Einmal stellt er gar nicht die Frage, wie denn die kon-
stitutive Verbindung zwischen Individuum und Gesellschaft anzuge-
hen sei, er setzt wie selbstverstindlich deren Konnex voraus. Aber
aus der gestischen Kommunikation zwischen Individuen ersteht noch
keineswegs eine Gesellschaft, es sei denn, man dehne deren Begriff so
weit, daf3 er von einem Gattungsbegriff in Form eines Termitenstaa-
tes oder dhnlichem kaum mehr zu unterscheiden ist. Zum anderen
operiert er mit einem fiir alle gleichermaflen geltenden Gesell-
schaftsbegriff, wiewohl dieser ja gerade erst durch die intersubjektive
Kommunikation in seinem Sinn erstellt werden soll. So kennt er
auch nicht Dissonanzen, Irritationen, Erfahrung von irreduzibler
Andersheit oder gar Fremdheit, welche die Vorstellung intersubjek-
tiver Strukturen als homogene Verlaufsformen im ganzen fragwiir-
dig erscheinen lassen. Obwohl er also an einem intersubjektiv sich
erbringenden Gesellschaftsbegriff arbeitet, der qua Gesellschaft be-
stindig zur Debatte stiinde, scheint er doch die Gegebenheit von
Gesellschaft (Institutionen etc.) vorauszusetzen, die es allererst pha-
nomenologisch zu generieren und zu erweisen gilte. Mead fehlt
ginzlich ein BewufStsein fiir Asymmetrien und Briiche; Differenz-
erfahrungen, dafl etwas ginzlich entzogen und unverstindlich blei-
ben kann, sind ihm fremd. Und dies schon deshalb, weil ihm die
transzendentale Dimension abgeht, die ihn zumindest fiir die Hori-
zontgebundenheit allen Erfassen- und Wahrnehmenkonnens und da-
mit aller »Empirie« empfinglich machen kénnte. So aber beschreibt
er empirische Gegebenheiten, die jeder schon kennt, die aber weder
eine Erhellungsfunktion haben noch etwas aufzeigten, was als Phi-
nomen in den empirischen Gegebenheiten steckt.

Ich habe hier, wenn auch nur andeutungsweise, auf Mead Bezug
genommen, da sein Konzept fiir Analysen zur Intersubjektivitit in
besonderer Weise fruchtbar gemacht wurde® und zudem als pragma-
tische Uberwindung transzendentalphilosophischer Bewuf3tseinsphi-

8 Vgl. H. Joas 1989; ]. Habermas 1992, 187-241.

197

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

losophie verstanden wird. Gleichwohl, der Schritt zu einem empi-
risch angelegten, praxisbezogenen Lebensweltbegriff scheint mit
dem Verlust transzendentaler Bedingungsfragen erkauft. Nun konn-
te man ja auf diese verzichten, wire da nicht das Problem, daf3 sie sich
bestindig, d.h. aus Vernunftgriinden, wieder melden. Dennoch wiir-
de m.E. eine gegenseitige Bezugnahme zwischen Mead und Husserl
durchaus fruchtbar sein kénnen, insofern mit Husserl die transzen-
dentale Notwendigkeit, mit Mead die empirisch abgelesenen, vielfl-
tigen Intersubjektivititsstrukturen Beriicksichtigung finden wiir-
den.®* Eine weitergefithrte Phdnomenologie der Intersubjektivitit
und Sozialitit konnte hier ebenso Anleihen nehmen wie eine weiter-
gefiihrte und vertiefte Phinomenologie der Fremderfahrung. Es wird
aber auch offenkundig, daf3 weder die Vorrangstellung einer der bei-
den Seiten noch deren Doppelstellung einer transzendental-empiri-
schen Annahme der mit der Fremderfahrung, der Erfahrung des
Anderen und dem Intersubjektivititsproblem auftretenden Problem-
stellung gewachsen sind, nicht zu reden von der Erfahrung der Dif-
ferenz und Pluralitit kultureller Welten.

Gerade den letzteren Aspekt kénnen weder Husserl noch Mead
ersehen, geschweige denn als veritable, die philosophischen Grund-
lagen ihres Ansatzes problematisierende Anfrage erkennen. So wird
in der Sache das Theorem der Intersubjektivitdt und Fremderfahrung
auf jenes der Interkulturalitit tibertragen, auch wenn diese Fragestel-
lung natiirlich noch nicht bekannt sein konnte. Was fiir den » Ande-
ren« als leiblich verankertes Alter ego gilt, wird auf die »fremde
Welt« hin erweitert, so daf$ die intersubjektive Struktur Ich-Anderer
auf die gleichsam interkulturelle Struktur »Heimwelt-Fremdwelt«
hin appliziert wird. Jedesmal vorausgesetzt aber ist eine allen ge-

8 In der letzten Beilage Nr. LVI von Hua XV etwa kann man verfolgen, wie nahe sich
beide Seiten von ihrer Grundintention kommen, oder besser gesagt, hitten kommen
kénnen. Ein Satz wie dieser konnte der Sache nach auch bei Mead gefunden werden:
»Fiir die Einfiihlung ist der menschliche Korper nicht als Kérper in Frage nach seinen
eigenwesentlichen und iiberhaupt rein kirperlichen Beschaffenheiten, sondern sofern er
ein schlicht wahrnehmbares Aussehen hat. So ist alles behaviour des Menschen, sein
Mienenspiel, dem schlicht und eigentlichst Gesehenen >Angesehenes«. (...) Der erste
und einfachste Ausdruck ist der des leiblichen Aussehens als Menschenleib, er setzt
natiirlich >Sehende« und Verstehende voraus. >Ich als Mensch« setze voraus die mich
Verstehenden — ich verstehe mich nicht direkt als Menschen, ich sehe mich nicht als
das in schlichter Einfithlung. Ich habe keine unmittelbare Erfahrung meiner, eine direk-
te Selbsterfahrung als menschliche Person, wie ich Erfahrung von anderen Menschen
direkt habe.« (Hua XV, 664f.)

198

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

meinsame mit sich identische Welt — #dhnlich dem Naturbegriff
(s.0.) —, von der aus gesehen Heim- wie Fremdwelten als »relative
Welten« gelten. Auch wenn Heim- und Fremdwelt immer eine kon-
stitutive Differenz bilden, insofern jede Heimwelt sich ihrer selbst
auch aufgrund der Absetzung von einer gleichwohl apprisentierten
Fremdwelt versichert, und zudem eine jede Fremdwelt von sich aus
gesehen selber eine Heimwelt ist, so daf3 eine Art Relativismus von
Heimwelten entsteht, so laufen diese letztlich doch auf eine allen
gemeinsame Welt hinaus.®* Husserl betont zwar, daf$ die Erfahrung
und das Verstehen des Fremden »eine noch unbestimmtere Hori-
zonterfahrung« ist als die intersubjektive Erfahrung innerhalb der
selben Heimwelt,® aber sie ist eben eine Horizontfrage, die inten-
tional gebunden bleibt, was wiederum ein Subjekt jenseits der Welt
und der Welten pritendiert. So wie der Andere nicht als Anderer
erfahren wird, so auch die andere Welt nicht als Welt. Thr sWeltcha-
rakter« wird abstrahiert, d. h. gerinnt zum >Horizont¢, was schluflend-
lich zum Theorem der Invarianz der Kulturwelten fiihrt. Das heif3t,
diese konnen gedacht oder auch imaginiert werden, sie konnen aber
weder erfahren noch aus ihrer Erfahrungswelt heraus verstanden
werden. Was aber ist dann von ihnen verstanden? Bestenfalls ihr
abstrahierter Weltbegriff, der die Kulturen zwar als variable Erschei-
nungsweisen des Kulturbegriffs begreift, der aber diese nicht als le-
bendige Kulturwelten erfassen kann. Die Kulturen sprechen gar
nicht als Kulturen, sie tauchen in ihrer lebendigen Erfahrungswelt
schlechterdings nicht auf. Ein abstrahierter Weltbegriff ist so, genau
verstanden, nur im Modus des Horizontbegriffs moglich. Wer also
wie Husserl von >Welt« spricht, es mag wie auch immer konnotiert
sein, meint eigentlich >Horizonts, ein wie es scheint kleiner termino-
logischer Unterschied, der aber, wie sich zeigen wird, von fundamen-
taler Bedeutung ist. Konsequenzenreich wird dieser Unterschied
schon anhand der scheinbar einfachen und doch schwierigen Frage,
wie ich denn, der ich aus der lebensweltlichen Praxis meiner Heim-
welt komme und bestimmte Wertvorstellungen und Normen mit
mir fiihre, jemals in eine andere Heimwelt Eingang finden kann,

8 Vgl. Hua VI, 148ff., 229 ff.; Hua XV, 214 ff., 227 ff.

8 Hua XV, 233. »(Z)u wirklich explizitem Verstehen, zu wirklicher Erfahrung des An-
deren und sich voll herstellender Erfahrungsgemeinschaft mit ihm gehort, dass ich seine
Heimwelt, die fiir ihn jeweils vorhanden ist, wirklich kennenlerne bzw. die heimatliche
Menschheit in ihrem umweltlichen Leben, Wirken, Schaffen, in der diese Heimwelt
ihren Seinssinn bekommen hatte und noch weiter bekommt.« (Ebd.)

199

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

ohne dabei die fiir meine Heimwelt konstitutiven Momente preis-
zugeben? Kann ich aber tiberhaupt diese jemals preisgeben, ohne, da
diese mich doch allererst konstituieren, Verlust meines Ich? Ver-
schirft stellt sich diese Frage auch dort, wo man in der moglichen
Begegnung von Heimwelt und Fremdwelt eine Relativitit unter-
stellt, die einerseits zwar immer schon gegeben scheint, andererseits
aber die jeweilige Welt gerade nicht ernst nimmt und nicht ernst
nehmen kann. Was die fremde Welt glaubt erfahren und verstehen
zu kénnen, decouvriert sich als analoge Ubertragung meiner Heim-
welt, mit der Konsequenz, daf sich die Fremdwelt nicht nur nicht
verstanden fiihlt, sondern mit Verstindnislosigkeit und Ratlosigkeit
reagiert, die von Mifltrauen und Abkehr begleitet werden.®” Der
Schritt zu gegenseitiger Verachtung ist nicht weit, und die zuneh-
mende kriegerische Gewalt ist nicht von der Hand zu weisen, gerade
dann, wenn man sie nicht einfach psychologisieren oder den Gut-Bo-
se-Schematismen — hier die verniinftige Welt, dort der Terror - zu-
rechnen will, sondern auf die viel weitergehende Frage der Begeg-
nung von Heim- und Fremdwelt und schlieSlich der kulturellen
Welten bezieht.

2.3 »Eurozentrismus« und Telosdenken und die Vorentscheidungen
von Heimwelt und Fremdwelt

Das wohl hervorstechendste Merkmal der Husserlschen Philosophie
besteht m.E. darin, daf3 er die Grundbegriffe und Voraussetzungen
des philosophischen Denkens so auf ihre Geltungsfunktion und Wis-
senschaftlichkeit hin untersuchte, daf3 sie nur als erfahrene und zur
Erscheinung kommende iiberzeugen und evident werden konnen.
Zugleich, und dies unterscheidet ihn noch einmal von seinen Vorgin-

8 Vgl. hierzu auch S. Strasser 1991, 92-103, hier 102.

8 Dieser Konnex bezeichnet recht eigentlich das Eintrittstor der Phdnomenologie, da
hier, so Husserl, »die lingst erfiihlte und doch stets verborgene Dimension des >Tran-
szendentalen< wirklich zu Gesicht, zu direkter Erfahrung kommt. Der in seiner Unend-
lichkeit erdffnete Erfahrungsboden wird alsbald zum Ackerfeld einer methodischen Ar-
beitsphilosophie, und zwar in der Evidenz, daf8 von diesem Boden aus alle erdenklichen
philosophischen und wissenschaftlichen Probleme der Vergangenheit zu stellen und zu
entscheiden sind.« (Hua VI, 104) Die grundsitzliche Kritik an der Kantischen Transzen-
dentalphilosophie, deren Kritik nach Husserl notwendig zur Phanomenologie fiihrt, ist
offenkundig. (Vgl. Hua VI, §28ff.)

200

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

gern, sieht er die Krise genau dieser Wissenschafts- und Philosophie-
kultur als deren inneres Wesensmerkmal, insofern diese ihren Vor-
aussetzungsboden der Lebenswelt verlassen oder gar vergessen hat.
Die Krise stellt so nicht nur eine Krise von Wissenschaft und Ver-
nunft dar, sie ist auch eine Krise der Kultur, oder wie Husserl sagt,
»die Krisis des europiischen Menschentums«. Sie betrifft den Men-
schen als ganzen, als Vernunftwesen, als Kulturwesen wie als Wis-
senschaftsmenschen.

Es bleibt abschlieflend gleichwohl zu fragen, ob Husserls Kon-
zept, obwohl es ja auf prinzipielle Geltung hin angelegt ist, und das
heift mit universalem und globalem Anspruch antritt, nicht doch der
abendldndisch-europiischen Denkfigur, also auch einer bestimmten
Kultur verhaftet bleibt? Nun kann sich ein solcher Einwand natiirlich
nicht mit dem Hinweis auf eine kulturelle Relativitit begniigen wol-
len, derzufolge es neben Europa noch andere Kulturen und Denkwel-
ten gibt. Diese von auflen herangetragene Feststellung wire nicht
nur trivial, ihr fehlte auch die Leistung der Epoché, die allererst zu
den Konstitutionsbedingungen hinfiihrt, die, wie Husserl zeigt, Eu-
ropa zu Europa als einem geistigen und verniinftigen Programm
macht. Der Topos des »geistigen Europa« greift ja auf die »Urstif-
tung« des griechischen Geistes zurtick, der nicht weniger als der phi-
losophischen Einstellung schlechthin zum Durchbruch verhalf. Was
sich dort als eingeborene Idee manifestierte, dem wohnt von Anfang
an ein Telos inne, dem es zu folgen gilt und dem die nachfolgenden
Menschengenerationen und Epochen denn auch folgen sollten. Die
Logik des Telos, seine »Teleologie« ist systematischer Natur, insofern
es in ihr um die Grundbedingungen des Denkens iiberhaupt, der un-
bedingten Wahrheit ebenso wie der sich bestindig vertiefenden
Selbstklarung der Begriffe und Kategorien geht. Die Vernunft muf3
zur Vernunft kommen, und dies zu leisten ist der Mensch aufgeru-
fen. Darin besteht die »unendliche Aufgabe, die allein in »absoluter
Selbstverantwortung« und »Selbstbesinnung« zu erbringen ist. Mit
Telos ist also dieser unendliche Sinn gemeint, auf den die Vernunft
qua Vernunft ausgerichtet ist. (Vgl. Hua VI, 12 {f))

Sind nun alle kulturellen Welten zunichst einmal von ihrer ge-
meinsamen Lebenswelt und Gemeinschaftserfahrung geprigt, so
weist der teleologische Gedanke den Menschen an, aus seinen kultu-
rell situierten Lebens- und Sonderwelten herauszutreten, also das
spezifisch »Heimweltliche« zu verlassen. Friiher oder spiter wird
sich eine jede Heimwelt transzendieren. Genauer gesagt: sie hat sich

201

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

immer schon transzendiert auf »Welt iiberhaupt«, nur daf ihr dies
nicht deutlich war. Das europiische Programm, das heifdt das Para-
digma von Philosophie und Wissenschaft, erweist sich so nicht mehr
nur als spezifisch europiisch im Sinne kultureller oder gar geogra-
phischer Zugehorigkeit, es erweist sich als jenes Programm, als wel-
ches die Vernunft als allgemeine und notwendige Instanz des
Menschseins heraustritt, die schliellich fiir alle Menschen und Kul-
turen zu gelten hat. Der »Begriff Europa« besteht also in dieser »hi-
storische(n) Teleologie unendlicher Vernunftziele« und der Diagnose
der Krisis kann allein mit der Therapie der »Wiedergeburt Europas
aus dem Geiste der Philosophie« geantwortet werden. (Hua VI,
347{.) Daf3 es noch andere Philosophien soll geben konnen, stellt sich
von Husserls Denken her als »undenkbar«, wenn nicht gar als »Wi-
dersinn« dar.

Gleichwohl blieb Husserl hoch sensibel fiir die konstitutive
Kraft der Fremderfahrung, die ja auch in der Differenz zwischen
Heim- und Fremdwelt zum Tragen kommt. Ob dies allerdings aus-
reichend ist fiir eine Begriindung bzw. eine Phanomenologie inter-
kultureller Konstellationen, muf3 bezweifelt werden. Einerseits pro-
tegiert Husserl im Rahmen der universalen Idee der Philosophie den
Gedanken einer »Ubernation«®, andererseits identifiziert er diese
mit Europa.® Nun ist auffallend, daf Husserl bei der niheren Erldu-
terung »der geistigen Gestalt Europas« (Hua VI, 3191f.) dieses Euro-
pa gegeniiber anderen, historischen und kontemporiren Kultur-
gestalten mit den Hinweisen auf eine »eigenartige Verbundenheit«
und »innere Verwandtschaft im Geiste« hervorhebt, die Europa in
»Geschwisterlichkeit« und »Heimatlichkeit« eint. Die Frage ist nun,
warum Husserl dieses Vertrautheitsempfinden des Européers nicht
auch den anderen Kulturen und » Ubernationen« konzediert, sondern
diese im Verhailtnis zum »Einzigartigen« Europas als fremd und da-
her als nicht erstrebenswert erachtet. Husserl leitet aus dem entele-
chialen Gedanken der Geistgestalt Europas einen Universalanspruch
ab, der fiir alle Kulturen Geltung haben soll. Wie anders wire ein
Passus wie dieser zu verstehen? »Wir stellen die Frage: Wie charak-
terisiert sich die geistige Gestalt Europas? Also Europa nicht geogra-
phisch, landkartenmafSig verstanden, als ob danach der Umkreis der

8 Vgl. den Brief an Lévy-Bruhl, in: E. Husserl 1994b, Bd. VII, 156-159.
% Husserl erwihnt in diesem Passus zwar auch China, fiihrt dies aber im Gegensatz zu
Europa nicht weiter aus.

202

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

territorial zusammenlebenden Menschen als europiisches Men-
schentum umgrenzt werden sollte. Im geistigen Sinn gehoren offen-
bar die englischen Dominions, die Vereinigten Staaten usw. zu Euro-
pa, nicht aber die Eskimos oder Indianer der Jahrmarktsmenagerien
oder die Zigeuner, die dauernd in Europa herumvagabundieren.«
(Ebd. 318f.) Und Husserl fihrt fort: »Es handelt sich hier offenbar
unter dem Titel Europa um die Einheit eines geistigen Lebens, Wir-
kens, Schaffens: mit all den Zwecken, Interessen, Sorgen und Mii-
hen, mit den Zweckgebilden, mit den Anstalten, den Organisationen.
Darin wirken die einzelnen Menschen in mannigfachen Sozietiten
verschiedener Stufen, in Familien, in Stimmen, Nationen, alle inner-
lich geistig verbunden und, wie ich sagte, in der Einheit einer geisti-
gen Gestalt. Den Personen, Personenverbianden und all ihren Kultur-
leitungen soll damit ein allverbindender Charakter erteilt werden.«
(Ebd.) Was Husserl hier beschreibt, trifft aber genauso auf andere
grofie Kulturgebilde zu, ja hat diese erst zu Kulturen gemacht. Nichts
liegt auf der Hand, hier Europa eine Vorreiterstellung zuzuweisen.
Gewifs, »Europa« mag, eben aufgrund von Philosophie und Wissen-
schaft, iiber mehrere Jahrhunderte hinweg federfithrend gewesen
sein, allein diese Einschitzung scheint unter heutigen Bedingungen
multikultureller und schliellich auch interkultureller Konstellatio-
nen reichlich veraltet. Schon die Barbareien, die im 20. Jahrhundert
den »europiischen Geist« heimsuchten und die keineswegs von au-
en kamen, sollten eine gewisse Vorsicht walten lassen. Wie immer
man die Sache gewichtet, mir scheint, dafs Husserls Darstellung von
»Europa« von der Sache her durchaus zuzustimmen ist, allein der
damit verbundene Exklusivititsanspruch entbehrt der Grundlage.
Um es salopp auszudriicken: Husserl kannte eben nur die européische
Geistes- und Kulturgeschichte bzw. jene »Kulturgeschichten«, die
von Européern in deren Selbstverstdandnis von Europa und der Welt-
geschichte geschrieben worden waren. Chinesisches, japanisches,
tiberhaupt asiatisches Denken war ihm ebenso fremd und unbekannt
wie arabisches, afrikanisches, usw. Die Fremdwelten waren ihm tat-
sichlich fremd, und sie waren dies vor allem deshalb, weil ihnen von
der Heimwelt Europas aus betrachtet blof§ der formale Indikator des
Unzuginglichen zukommt.

Ich will dennoch etwas niher auf die Konstellation Heimwelt-
Fremdwelt eingehen, zum einen, weil diese wichtige Implikationen
birgt, zum anderen, weil mit diesem Theorem gerade in der Phéno-
menologie auf fruchtbare Weise weitergearbeitet wurde. D. Lohmar

203

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

hebt in direktem Anschluf8 an Husserl das »einstimmige System von
Selbstverstiandlichkeiten« hervor, das fiir eine jede Heimwelt konsti-
tutiv ist. Zugleich sind darin immer schon alle anderen, moglichen
und auch unméglichen Fremdwelten apperzipiert, eine Verbindung,
die auf das Modell der »einen Welt« mit ihrem offenen Unendlich-
keitshorizont hinauslduft. Die Einstimmigkeit der Heimwelt sieht
sich gleichwohl durch fremde Heimwelten herausgefordert, erfafit
ihre und die Grenzen der anderen Heimwelten, was sie sich gegen-
seitig relativieren lit und zu einer »Uberwindung des heimwelt-
lichen Ethos« fiihrt.? Nun, dieses Modell basiert letztlich auf der
Grundannahme, als gehe die Fremderfahrung in »analogischer Ap-
perzeption« auf, was im Anschlufs an Husserl einerseits ja kon-
sequent erscheint, was aber andererseits die mit dem Fremden ge-
gebene Herausforderung beziiglich der Erfahrung der fremden Welt
als Welt und damit verbunden einer korrigierenden Erfahrung der
Heimwelt unterschitzt und dementsprechend auch unterminiert.
(Sh. oben Kap. B.I1.2.2.) Die fremde Welt taucht nicht wirklich auf,
weder in ihrer faktischen Befremdung noch in ihrem eigenen Welt-
charakter. Sie begegnet lediglich als »Unbekanntes« und »Unver-
stindliches«, was wiederum nur im »Modus der Bekanntheit«
statthaben kann. Ich habe zwar einen allgemeinen »Kern der Be-
kanntheit«, die fremde Welt aber bleibt stumm.

Unter einer dhnlichen Hinsicht nahert sich K. Held dem Phéno-
men von Heimwelt und Fremdwelt, wobei es ihm stirker auf die
»Begegnung« beider und der damit verbundenen Konsequenzen an-
kommt. »Erst vor dem Hintergrund der Begegnung mit dem Frem-
den erlebt man das Heimische auch als das Heimatliche, als Zu-
hause.«” Das Eigene der Heimwelt ist mehr ein »offener Prozef3
einer fortdauernden >Aneignung«, wodurch zugleich der »Hori-
zont« meiner Heimwelt deutlich wird, der »als Grenze«, und das
heifit in seiner »Endlichkeit« erfahren wird. (Ebd. 311f.) So sind die
jeweiligen Heimwelten durch eine »relative Endlichkeit« ausgezeich-
net, der man sich aufgrund der jeweils eigenen generativ-histori-
schen Lebenswelt nicht entziehen kann. Genau aus diesem lebens-
weltlichen Hintergrund speist sich ja die Vertrautheit und das
heimweltliche Empfinden. Nun kann aber die horizonthaft gebunde-
ne Grenze der Heimwelt nur dann als endliche erfahren werden,

91 Vgl. D. Lohmar 1993, 67-95.
92 K. Held 1991a, 305-337, hier 308.

204

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

wenn sie sich mit den Andersheiten der Fremdwelt konfrontiert. Al-
lein fiir sich genommen liefe jede Heimwelt zu einem Absolutismus
ihrer selbst auf, schon allein deshalb, weil in ihr »Welt tiberhaupt«
implizit steckt. Husserl habe zwar die Endlichkeit der Lebenswelten
wiederholt betont, er hat diese aber vorschnell als abgeschattete Ho-
rizonte der einen Welt interpretiert, was zur Voraussetzung hat, dafs
diese eine Welt wie ein »Gegenstand« angesetzt wird, an dem sich als
dem mit sich Identischen alle Erscheinungsweisen allererst zeigen
konnen. (Vgl. ebd. 327) »Aber Welt ist kein Gegenstand, sondern
Horizont fir die Erfahrung von Gegenstinden.« (328) Dies ent-
spricht wiederum aufs Genaueste dem Husserlschen Phanomenolo-
giebegriff, allein es stellt sich die Frage, ob Husserl diesen auch fiir
das Phianomenfeld von Heim- und Fremdwelt in der gewiinschten
Weise fruchtbar gemacht hat. »Gegen die Verfiihrung, die im Unend-
lichkeitscharakter der Welt als Idee liegt, gilt es, sich entschiedener
als Husserl auf die Endlichkeit der Heimwelt zu besinnen.« (331)
Nun macht sich Held keineswegs fiir einen Relativismus der Heim-
welten resp. der Kulturwelten stark, im Gegenteil, er sieht, ganz in
Entsprechung zu Husserl, in den mit den Griechen anhebenden Ur-
stiftungen iiberhaupt erst die Moglichkeit gegeben, iiber die einzel-
nen Heimwelten hinauszugelangen, eine Bewegung, die allererst die
einzelnen Kulturen sich als relativ und endlich erfassen lafit. »Alle
bislang introvertierten Heimwelten sind nunmehr dazu bestimmt,
sich fiireinander zu 6ffnen, aber unter Bewahrung der Eigenart ihres
letztlich im Mythos verankerten Lebensnormalstils.«? Held stimmt
der »Europiisierungsthese« Husserl durchaus zu, erweitert deren
Begriindung aber mit dem Hinweis auf das Motiv der »Gebiirtlich-
keit«, das die bekannten Grundpfeiler der Idee der Unendlichkeit, der
theoria, des logon didonai, der Wiirde, der Freiheit u.a. auf ihre
Weltoffenheit hin anspricht, was zudem einen Demokratisierungs-
prozef3 freisetzt, der bis zum »genuin europiischen Gedanken der
Menschenrechte« (ebd. 27) fiihrt. Er schlieft sich im Prinzip den
Husserlschen Ergebnissen an, er macht nur stirker als dieser auf das
Endlichkeitsmotiv der Lebens- und Heimwelten aufmerksam, was
nicht eo ipso auf der Hand liegt, besteht doch die Uberwindung der
heimweltlichen Beschriankung bei Husserl im auf Unendlichkeit hin
angelegten Telosgedanken des europiischen Geistes. Fiir Held sorgt
aber gerade dieser, recht verstanden, fiir den Endlichkeitscharakter

% K. Held, 1989, 13-39, hier 24.

205

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

der kulturellen Heimwelten. »(Es) bleibt nur die ausdriickliche Wie-
deranerkennung des Eigenrechts der Heimwelten auf ihr Fortbeste-
hen als endliche Horizonte, und zwar entsprechend dem unverfilsch-
ten Geist der griechischen Urstiftung gerade im Blick auf ihre
Zusammengehorigkeit in der einen Welt. Politisch gewendet bedeu-
tet dies, daf3 die Abkehr der introvertierten Heimwelten voneinander,
die wesenhaft zur Feindseligkeit tendiert, tiberwunden wird, aber un-
ter Wahrung des Selbstbestimmungsrechts der Vélker. (...) Europii-
sierung meint in diesem politischen Sinne die Durchsetzung einer
durchgingigen heimweltlichen Foderalitit fiir die planetarisch zu-
sammenwachsende Menschheit.« (Ebd. 35ff.) Nun, Helds Option
scheint mir die Husserlsche Europiisierungsthese auf eine zeitgema-
8e Form bringen zu konnen. Gleichwohl wiren insbesondere zwei
Einwénde zu machen: 1) Einmal abgesehen von dem doch spezifisch
griechisch-europdischen Zuschnitt verlagert sich die Fragestellung
Heimwelt-Fremdwelt in Helds Analysen auf die Konstellation, wie
Heimwelt zu Heimwelt steht. So wird zwar einerseits das Endlich-
keitsmotiv deutlich, andererseits verliert aber das Fremde seinen Sta-
chel. Es fordert weder heraus noch erschiittert es; die » Fremdwelt«
ladt nicht dazu ein, sie niher kennenlernen zu wollen, was fiir beide
Seiten, Heim- und Fremdwelt, aber forderlich wére. Auch vermag sie
so nicht als radikale Infragestellung meiner Heimwelt aufzutauchen
und darin ernstgenommen zu werden. Das Fremde bleibt auch hier
eigentiimlich abgeblendet. 2) Unmittelbar damit zusammen hingt
die Interpretation des >Weltc«charakters als einem >Horizontbegriff.
Genau ein solcher hat »Fremde« im Prinzip immer schon verstanden,
was sich aber als triigerisch herausstellt, erscheint es so doch nur als
das Fremde der Heimwelt, also eigentlich nur als fiir die Heimwelt
konstitutives Moment. Hinzu kommt, daf3 die Horizontstruktur na-
turgemafs schon relativ veranschlagt ist, insofern jeder Horizont auf
andere und weitere Horizonte verweist und dariiber hinaus die Viel-
falt der Horizonte wiederum auf einen Endpunkt, er mag »un-
endliche Idee« oder »Welt« heilen, fokussiert. Unter der Hand, so
scheint es, gerinnen die vielen Horizonte zu Horizonten der einen
Welt und »die eine Welt« trigt das Gesicht Europas.

Die Frage von endlichen Verfafitheiten und unendlicher Idee
scheint gerade dort besonders brisant zu werden, wo es um die Heim-
welt-Fremdwelt-Konstellation geht. Einerseits ist mit Husserl das
transzendentale Projekt auf »Unendlichkeit« hin angelegt, anderer-
seits erfahrt es sich heimweltlich, in kulturellen Grofien gesprochen,

206

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

europiisch grundiert. Die mit der Krisisschrift aufgeworfene Frage
nach der lebensweltlichen Verankerung der transzendentalen Sub-
jektivitdt scheint in Note zu kommen, da sie erkliren muf3, wie le-
bensweltliche Erfahrung (Mundanitit) einerseits als Vorausset-
zungsboden dienen kann, andererseits selber ein Konstitut des
transzendentalen Subjekts (Transzendentalitit) ist. H. R. Sepp hat
sich dieser Problematik angenommen, indem er in dieser offenen
Frage die eigentliche »Krisis« erblickt.”* Vermochte Husserl die
Heim- und Lebenswelten nur als relative Horizonte zu sehen (XI,
499, passim), was sie im Verhiltnis zur »Unendlichkeit« des tran-
szendentalen Subjekts »verendlicht«, so kehrt Sepp dieses Bezie-
hungsgefiige gewissermaflen um, indem er auf die grundsitzliche
»Verweltlichung« und »Verendlichung« des weltkonstituierenden
Prozesses der transzendentalen Subjektivitit selber hinweist. (Ebd.
70f.) Genau in dieser Differenz und Spannung zwischen faktisch ge-
gebenem Leben und transzendentaler Reflexion liegt die Krisis, ja
diese Differenz ist in ihrer grundsatzlichen Nichtiiberschreitbarkeit
die Krisis. »Damit aber wird Krisis selbst zu einem wesentlichen
Grundmerkmal des Weltlebens.« (Ebd.) Die »Urscheidung von Mun-
danitit und Transzendentalitit« benennt die Krisis, die nicht ein be-
stimmtes Erscheinungsbild abgibt, das es zu beheben gilt, sondern die
die Grundverfaf3theit des Daseins {iberhaupt darstellt. »Krisis verliert
damit den negativwertigen Aspekt, denn so bestimmt ist Krisis un-
aufhebbar: Das Leben ist in diesem Sinn stets ein Leben in der Kri-
sis.« (Ebd.) Sepp mochte mit seinen Uberlegungen gleichwohl die
»transzendentale Tiefe der Mundanitidt« aufweisen, was aber jetzt
soviel bedeutet, dafl das Unendlichkeitsmotiv radikal verendlicht,
d.h. verweltlicht wird. Bezogen auf die Heimwelt-Fremdwelt-Frage
hiele dies — man konnte diesen Gedanken jedenfalls dahingehend
verlingern —, daf3 die einzelnen Welten stets schon in dieser inneren
Krisis der Uniiberschreitbarkeit der Differenz von Mundanitdt und
Transzendentalitit stecken, daf3 sie endlich und zugleich unendlich
sind und daf3 dies genau ihrer Selbsterfahrung entspricht. Anders
gesagt: Das die endlichen Horizonte iibersteigende Unendlichkeits-
motiv sieht sich in die einzelnen Lebenswelten und deren Begeg-
nungsformen hinein vermittelt. Nun, die Husserlsche Konzeption
wiire damit gewif$ verlassen — Sepp spricht denn auch von der »Gren-
ze der Phianomenologie« (72) —, gleichwohl scheint mir Sepps Gedan-

% H. R. Sepp 1998, 59-73.

207

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

kengang durchaus eine mogliche Weiterfithrung Husserls sein zu
konnen, gerade dann, wenn man die Fragen der Lebenswelt, der
Heim- und Fremdwelt als Krisensymptomatik der transzendentalen
Subjektivitidt selber zu lesen versteht. Kritisch anzumerken wire
vielleicht, ob Sepp mit der Unterscheidung von Mundanitit und
Transzendentalitit — auch wenn er sie gerade in einer Gegenwendung
zu Husserl pointiert — nicht genau jene transzendentalphdnomenolo-
gische Grundfigur restituiert, die er zu durchsteigen anstrebrt.

S. Strasser hat sich ebenfalls der Heimwelt-Fremdweltproble-
matik bei Husserl angenommen, diese aber von Beginn an unter die
Leitfrage ihrer ethischen Dimension gestellt.”> So buchstabiert er zu-
nichst die Konstitutionsebenen der Heimwelt aus, um aber sodann
iber die »relative Horizontstruktur« der einzelnen Welten hinaus
deren grundsitzliches Konfliktpotential zu benennen. Es gibt immer
schon »Fremde drauflen, Fremde drinnen« (94ff.), die Fremdwelt er-
scheint als »Gegenwelt« (97 ff.), ihr »relativer Sinn« wiederum stellt
nur vor neue Probleme (100ff.), die dem Konflikt nicht gewachsen
sind. Strasser sieht einen Ausweg aus diesem Dilemma nur dann
ermoglicht, wenn — im Anschluf8 an Levinas — der gesamte, auf
»Wahrheit« und »Sein« gehende, ontologische Grundkonsens auf-
gekiindigt wird zugunsten einer ethischen Dimension, die bean-
sprucht, vor aller »Reflexion« und »Apperzeption« anzusetzen.
(148ff.) Vor aller Fremderfahrung und Fremdapperzeption geht es
um eine »ethische Erfahrunge, die »sich als empfanglich erweist fir
den Anderen« (152) und die darin im ganzen die Struktur Heimwelt-
Fremdwelt aufbricht. Noch bevor ich den Anderen oder Fremden ap-
perzipiere, befinde ich mich schon in einer unhintergehbaren »Ver-
antwortung« dem Anderen und Fremden gegeniiber, der ich mich
nicht entziehen kann. Die Differenz von Heim- und Fremdwelt wird
von der ethischen Differenz, in der ich mich vom Anderen her erfah-
re, abgelost. Sah Strasser Husserls Spitphilosophie durchaus schon
ethisch motiviert, so vermag erst mit Levinas die ethische Dimension
als Bedingungsebene intentionaler Strukturen deutlich zu werden.
Macht nun dieser Ansatz die uneinholbare Differenzgestalt stark, so
wire andererseits zu fragen, ob mit dieser »Philosophie und Ethik des
Anderen« auch schon die Differenz zwischen den Kulturen und ihrer
realen wie moglichen Weltenkonflikte erreicht werden kann. Zwei
Anmerkungen hierzu: 1) Levinas Philosophie und Ethik der Anders-

% S, Strasser 1991.

208

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

heit des Anderen — auf deren gleichwohl wichtige Implikationen gehe
ich spiter ein (Kap. C.1.5.4. ff) — speist sich aus einer spezifisch jiidi-
schen Tradition, die vornehmlich auf alttestamentarische Texte und
Erfahrungen rekurriert, die Levinas aber fiir universal giiltig auswei-
sen mochte. 2) Dadurch bleibt bei Levinas der Weltaspekt abgeblen-
det, so daf3 jiidische Lebenswelten etwa im Unterschied zu anderen
Lebenswelten nicht wirklich zum Thema werden. Die spezifische
Problemstellung interkultureller Weltenbegegnung erscheint so
nicht bewiltigbar. Vielmehr ist seine wenngleich ganz und gar zu
begriiflende Hervorhebung jiidisch-alttestamentarischer Phinomen-
kultur in groflen Teilen mit einer Abwertung griechisch-christlicher,
um nicht zu sagen, traditional-philosophischer Phanomenkultur er-
kauft. Jedenfalls wire dies als kritische Anfrage an das Levinas’sche
Denken zu stellen.

Direkt in die Phinomenologie der Fremderfahrung, also in die
innere Arbeit des Phinomens Heimwelt-Fremdwelt steigt B. Wal-
denfels ein, wenn er von einer »Verschriankung« beider Seiten aus-
geht, die von Anfang an statthat, und die eine sduberliche Trennung
von Heimwelt und Fremdwelt gar nicht zuldfSt.% Es geht ihm um
»ein Denken im Zwischen« von Heimwelt und Fremdwelt, welches
sich gegen deren absolute Differenz wie deren gegenseitige Einge-
meindung wendet. Entscheidend ist, daf} die Analysen von Walden-
fels mit der Erfahrung des Fremden Ernst machen, so daf8 nicht nur
vor ein »Denken der Erfahrung« gegangen wird, sondern die Konsti-
tutionsarbeit der Fremderfahrung selber zum Thema wird.”” Auch
Waldenfels greift die Husserl’sche Ausgangslage auf, fiihrt sie aber
in kritischer Absicht weiter.

Die unterschiedlich motivierten Konzepte zum Heimwelt-
Fremdwelt-Komplex beziehen sich durchgehend auf Husserl, fiihren
aber zugleich auch tiber ihn hinaus, indem sie dessen gleichsam apo-
kryphe Implikationen herauslosen und auf erweiterte und vertiefte
Maoglichkeiten hin fruchtbar machen. In der Tat hat das Heimwelt-
Fremdwelt-Theorem erste Spuren fiir ein interkulturelles Denken
gelegt, das sich der Herausforderung, eine Differenz der Welten zu
denken, nicht enthebt.%

% B. Waldenfels 1993a, 39-54.

%7 In Kap. C.I1.6.3. entfalte ich das Phdnomen der Fremderfahrung néher, z. T. in Anleh-
nung an das Konzept von Waldenfels.

% Vgl. hierzu V{. 2004b, 71-82 (dt.), 83-95 (jap.).

209

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BewuBtseinsforschung (E. Husserl)

Daher wiirde ich auch nicht von einem »Eurozentrismus« spre-
chen, sondern davon, daf$ Husserl eine Identifikation von Philosophie
und »geistigem Europa« vornahm, die zunichst auch vollig legitim
und verstandlich ist. Das, was wir unter »Philosophie, ihre Grund-
lagen und Grundbegriffe vor Augen fiihrend, verstehen, hatte sich,
von den Griechen tiber die europaische Wissenschaftskultur fiithrend,
als Leitinstanz dieser Kultur entwickelt. Wie nirgends sonst hatte sie
die Leitfunktion dieser Kulturgeschichte iibernommen. Andere Kul-
turen haben zwar auch philosophische Programme und Konzeptio-
nen hervorgebracht, gleichwohl haben diese vergleichsweise nie die-
se Stellung wie in der westlichen Hemisphire inne gehabt. Wenn
nun diese europiische Grundierung von Philosophie iiberhaupt in
Frage gestellt wird, so nicht in erster Linie aufgrund des Hinweises
auf die Existenz auch auSereuropaischer Philosophien, sondern auf-
grund des mit dem westlichen Denken verbundenen Bewuf3tseins-
und Vernunftbegriff, der sich der intentionalen Grundstruktur als
der Bedingung seiner Moglichkeit verschrieben hat. Darin, in diesem
bewufltseins- und erkenntnistheoretischen Zuschnitt scheint in der
Tat eine »Europdisierung der Menschheit« und damit eine Européi-
sierung der Vernunft zu liegen.

Husserl verstand sich ganz und gar als in der abendldndisch-eu-
ropdischen Philosophie stehend und sein Versuch, deren grundlegen-
de Denk- und Erfahrungsstrukturen freizulegen, lief8 ihn in der
intentionalen Korrelationsstruktur von Subjekt und Gegenstindlich-
keit, von Noesis und Noema fiindig werden. Hierin fiihrt er das von
Platon iiber Descartes, Kant und Hegel aufgewiesene Denken nur
konsequent weiter. Er suchte wie diese die Geltungsstrukturen von
Wahrheit, die in nichts anderem denn im Telos der Vernunft gipfeln,
deren Aufweis aber nur einer ausgefiithrten phanomenologisch grun-
dierten Philosophie gelingen kann. >Besinnung sollte daher seit Hus-
serl die fundierende Stellung der >Begriindung¢ iibernehmen; und in
dieser besinnenden Grundeinstellung, der es um mehr geht als um
die Selbstbestitigung von Reflexivitit und Rationalitdt, namlich um
die SinnerschlieSung von Leben und Denken, sah Husserl denn auch
die Aufgabe zukiinftiger Forschergenerationen liegen. Just an dieser
Stelle aber, an der Grundstruktur der Intentionalitit als solcher, mit
all thren Implikationen kategorialer und begrifflicher Grundlagen,
sollte Heidegger intervenieren, indem er die Abgeleitetheit und
Nachrangigkeit dieser Denkoperationen aufwies. Husserl konnte das
Anliegen Heideggers denn auch gar nicht addquat erfassen, da dessen

210

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

Anfrage nach dem »Sinn von Sein« fiir Husserl durch seine Redukti-
on auf die transzendentale Subjektivitit stets schon beantwortet
schien. Dieses von Seiten Husserls notwendige (!) Unverstiandnis
und Nichtverstehenkénnen lif3t sich sehr gut aus den Randbemer-
kungen zu Heideggers »Kantbuch« und zu »Sein und Zeit« entneh-
men.” Dem aufmerksamen Leser wird dabei auffallen, wie Heideg-
ger zum einen Husserls offene Fragen weitertreibt, zum anderen
hierzu aber neue, fiir Husserl nicht mehr verstehbare, weil auSerhalb
intentionaler Denkstruktur ansetzende, Denkfelder freilegt.

Husserls Telosdenken fiihrt das cartesianische Unendlichkeits-
motiv mit sich, dem implizit auch eine Weise der Absolutsetzung,
sprich der absoluten Erkenntnis innewohnt. Hatte schon Kant die
Erkenntnisleistung auf ihre Bedingung der Endlichkeit zuriick-
gestellt, so sollte Heidegger dies in >daseinsméafSiger« Weise radikali-
sieren. Merleau-Ponty empfiehlt ein Denken »in statu nascendi«, das
sozusagen von unten her, aus der Bewegung der denkerischen Erfah-
rung, ansetzt. Rombach entwickelt ein »Denken der Genese«, das
jenseits von Unendlichkeit und Endlichkeit den Wegcharakter der
Erfahrung und des Denkens zu zeigen sucht.

Gleichwohl, mit der konstitutiven Verbindung von >Erfahrung:
und >Welt, die iiberall schon endliche und genetische Motive anklin-
gen ldf3t, hat Husserl jene beiden Parameter eruiert, die fiir unsere
Analyse der interkulturellen Erfahrung entscheidende Bedeutung
gewinnen. Dennoch kénnen wir Husserls Denkansatz und damit ver-
bunden, sein Verstindnis von Erfahrung und Welt, nur als Vorlaufer
der interkulturellen Problematik heranziehen, da er aufgrund seiner
transzendental-intentionalen Grundstruktur noch ginzlich dem
westlich-europiischen Philosophiebegriff verhaftet bleibt. Jedenfalls
ist mit Husserl das fiir eine Philosophie der Interkulturalitdt notwen-
dige Riistzeug kaum zu gewinnen.

% Vgl. die Verdffentlichungen von Husserls Randbemerkungen zu Heideggers »Sein
und Zeit« sowie »Kant und das Problem der Metaphysike, in: Husserl Studies 1994, Vol.
11, Nos. 1-2, 3-63; vgl. ebenfalls die Auseinandersetzung zwischen Husserl und Hei-
degger anlaSlich der Arbeit am »Britannica«-Artikel von Husserl, ediert in Hua IX,
237-301; hierzu: W. Biemel 1950, 246-280. Neuerdings hat sich R. Cristin 1999 mit
der Zusammenstellung wichtiger Texte zu diesem Komplex sowie einem beide Seiten
abwigenden Beitrag »Die Phdnomenologie zwischen Husserl und Heidegger« verdient
gemacht.

211

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lll. Die existenzial-hermeneutische Fundierung
(M. Heidegger)

1. Dieontologische< Wende
1.1 Historische Denkfelder und Heideggers Ansatzpunkte

Nach wie vor gilt Heidegger als einer der grofSen Philosophen des
20. Jahrhunderts. Auch wenn man sich nicht direkt auf Heidegger
bezieht oder sich ginzlich anderen Denktraditionen zurechnet, der
Bezugspunkt »Heidegger« ist stindig prisent, es mag implizit oder
explizit der Fall sein. Ob in kritischer Absetzung oder kritischer
Weiterfiihrung, ob in ungebrochener Bezugnahme oder ginzlichem
Verdikt, Heideggers Denken erweist sich als philosophisches Frage-
feld, das einen, hat man es nicht wenigstens teilweise bestellt, um
einige Stadien philosophischer Selbstklarung zurtickwirft.! Damit
meine ich nicht so sehr die griindliche Rezeption des Heideggerschen
Oeuvres, die man sich gleichwohl nicht wird sparen kénnen, sondern
das mehr oder weniger implizite Auftauchen des Heideggerschen
Denkansatzes in den fiir das 20. Jahrhundert wegweisenden Theorie-
programmen wie der Phinomenologie und Ontologie, der Herme-
neutik und Sprachphilosophie, der Erkenntnistheorie und Logik, der
Asthetik und Ethik, der Geschichts- und Kulturphilosophie, der An-
thropologie und Technikphilosophie, der philosophischen Zeitkritik
und u.a. mehr. Nun, dies hingt zunichst einmal damit zusammen,
dafl Heideggers Denken eine Art Engfithrung verschiedener philoso-
phischer Stromungen darstellt, wie sie seinerzeit, von der Jahrhun-
dertwende bis in die 20er Jahre, mehr oder weniger unverbindbar,
widerspriichlich und unversohnlich nebeneinander konkurrierten.
Was Husserl schon mit der Phanomenologie als einer Selbstklarung
der Vernunft hinsichtlich ihrer methodischen und systematischen

U Vgl. hierzu etwa D. Papenfuss/O. Péggeler 1990/91; A. Gethmann-Siefert/O. Pogge-
ler 1989; R. Margreiter/K. Leidlmair 1991; H. Vetter 1999a; ders. 1999b.

212

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die >ontologische« Wende

Grundlagen versuchte, wodurch der Konnex zwischen Philosophie
und Wissenschaft auf den Priifstand kam, nahm bei Heidegger noch
einmal andere Ziige an. Ahnlich dem Denkschritt Kants, der mit sei-
ner Transzendentalphilosophie die sich bis dahin ausschlieenden
Entwiirfe des angelsichsisch geprigten Empirismus und Sensualis-
mus auf der einen und des franzgsisch gepragten Rationalismus auf
der anderen Seite auf deren gegenseitiges Bedingtsein zusammen-
fithrte und sie somit ihrem scheinbaren Widerspruch enthob, ver-
stand auch Heidegger seinen Ansatz als eine Art »Revolution der
Denkungsart«. Lebensphilosophische Konzepte werden ebenso auf-
genommen wie die historisch-hermeneutische Forschungslage im
Anschluf8 an Dilthey, womit eine Erweiterung und Vertiefung des
transzendentalphilosophischen Paradigmas einherging. Der rein for-
malistisch bleibende transzendentale Denkgestus, wie er im Neukan-
tianismus wenngleich kultur- und wertphilosophisch aufgeladen eine
gewisse Renaissance erfuhr, wurde iiber die Topoi des Erlebens und
Verstehens einer fulminanten Kritik hinsichtlich seiner ungepriiften
Voraussetzungen unterzogen, was schliefSlich das Tor zu jenem Den-
ken 6ffnete, das ein neues Verstindnis von Sein auf den Plan hob.
Das fundamentalontologische Konzept Heideggers hat sich, indem
es die Frage nach dem Sein in neuer Weise, d.h. als Frage nach dem
»Sinn von Sein« stellte, als aus der Sache legitimierten notwendigen
Schritt empfunden, der die alten Denkweisen auf einen neuen Ver-
stehensboden ihrer selbst zu stellen in der Lage zu sein schien. Zu-
gute kam hier die bei Husserl erlernte Zugangsweise der Phanome-
nologie, insofern das Motiv des Sicherweisens und des von sich selber
her Zeigens methodisch und vernunfttheoretisch gesichert werden
konnte. Dies war umso wichtiger, als damit die anders gelagerte
Schiene der religios-existanzial geprigten Tradition, die vornehmlich
tber Kierkegaard Eingang fand, nicht in ein »Philosophieren aufer-
halb der Philosophie« abdriftete. War dort wie nie zuvor der Einzelne
in seiner Existenz zum philosophischen Thema erhoben worden, so
hat das vertiefte Studium der aristotelischen Grundbegriffe die onto-
logische Fragestellung in eine »Hermeneutik der Faktizitat« trans-
formiert, was in einem ersten Schritt zum »In-der-Welt-sein« des
Daseins als dem herausragenden Grundbegriff des Heideggerschen
Denkens fiihrte.2 Entscheidend sollte schliefSlich die in der zweiten
Halfte der Zwanziger Jahre erfolgte Zuwendung zu Kant werden,

2 Diese verschiedenen Quellen des Heideggerschen Denkens finden sich in den frithen

213

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

insofern dessen Denkstruktur (Schematismuslehre etc.) mit nun-
mehr phianomenologisch-hermeneutisch geschultem Auge auf ihre
konstitutiven Voraussetzungen hin angegangen wurde. Was als die
Entdeckung und Herausarbeitung der ontologisch-phinomenologi-
schen Grundziige des Daseins, der »Existenzialien« begann, die ja
nicht weniger beanspruchen als die fundierende Stellung der »Kate-
gorien« zu tibernehmen, wurde schlieflich auf die weitere Bedin-
gung ihrer Moglichkeit hin, des Horizontes der Zeit (Temporalitit)
vertieft.> Auch wenn dieses letztere Programm das eigentliche Desi-
derat von »Sein und Zeit« bleiben sollte, so war doch Heideggers
Konzept der »Fundamentalontologie« als existenzialer Grundstruk-
tur des Daseins geboren und »Sein und Zeit«* sollte trotz seines
Fragmentstatus zum Grundbuch dieser Zeit werden, welches den au-
genblicklichen Stand des philosophischen Denkens hinsichtlich sei-
ner Begriindungsfragen gleichsam dokumentierte. Zeitlichkeit und
Endlichkeit erhielten eine ganz neue konstitutive Bedeutsambkeit fiir
alle Erkenntnis.

Heidegger, so konnten wir vorldufig festhalten, hat die unter-
schiedlichen und auch im Widerspruch liegenden diversen Ansitze
zu Beginn des 20. Jhs. aufgenommen, um sie auf einer neuen Ebene
philosophischer Fragestellung in ihrer Abgeleitetheit und Nachran-
gigkeit aufzuzeigen. Damit zusammen geht sein methodischer Kniff
einer »Destruktion der Ontologie«, der die Grundvoraussetzungen
der philosophischen Denktraditionen, wie sie mit Termini des Seins,
der Wahrheit, des Subjekts, des BewufStseins etc. bestiickt sind, de-
struiert. Die gesamte abendlandische Denkgeschichte erweist sich als
eine Verdeckungs- und Verbergungsgeschichte, in der das eigentliche
Grundthema aller Philosophie, das »Sein« in seinem Sein, also der
»Sinn von Sein« vergessen wurde. Dieser grofle Wurf, der alle ande-
ren fritheren Philosophien ihrer Abgeleitetheit zeiht und der dies
zudem mit dem Gestus alleinigen Wahrheitsanspruchs bestirkt, hat
im Gegenzug natiirlich nur um so hértere Kritik und — man darf es
sagen — vehementen Einspruch und unterschwelligen Neid auf sich
gezogen. st es aber nicht geradezu ein Index grofler Philosophie im-

Freiburger Vorlesungen wie in den ersten Marburger Vorlesungen, auch hinsichtlich
ihrer Schrittfolgen, bestitigt. Vgl. GA 56/57 — GA 63 sowie GA 17-19, 22.

> Vgl. GA 24 und 25 sowie vor allem GA 3, Kant und das Problem der Metaphysik.

¢ Ich zitiere im folgenden nach der Niemeyerausgabe, M. Heidegger, Sein und Zeit,
Tiibingen 151979, [SuZ].

214

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die >ontologische« Wende

mer gewesen, daf3 sie mit solcherlei Anwiirfen rechnen mufdte? Ob
Descartes, Kant oder Hegel, auch sie waren zunichst ein Stein des
Anstofles, brachen doch mit ihnen die altbekannten und wohlver-
trauten Denkgebiude ein. Bei Heidegger erhilt dieses Moment eine
zusitzliche, sich verschiarfende Note, insofern sein Denken mit sei-
nem politischen Fehlgriff, auch wenn er nur kurze Zeit andauerte,
oftmals ineins gesetzt wird. Spitestens hier scheiden sich die Geister,
auch wenn der Scheidungsgrund nur wenig mehr als weltanschauli-
chen Hintergrund zu bieten hat.? Bei keinem Denker wurde der po-

5 In seinem Vorwort »Heidegger — Werk und Weltanschauung« zum Farfas-Buch (ders.
1989) hat J. Habermas darauf verwiesen, dafs das Denken Heideggers ab ca. 1930 welt-
anschauliche Motive aufzuweisen hat, die ihn sehr nahe an die nationalsozialistische
Ideologie heranriicken. Gleichwohl warnt Habermas dort zurecht vor einem »kurz-
schliissigen Zusammenhang zwischen Werk und Person« (ebd. 34), indem er einerseits
zwar zwischen den tatsichlichen » Argumenten« und dem »weltanschaulichen Kontext«
unterscheidet, andererseits aber doch einer »kritischen Aneignung« des Heideggerschen
Denkens empfiehlt, »die internen Beziehungen zur Kenntnis (zu) nehmen, die zwischen
Heideggers politischem Engagement und dem Wandel seiner Einstellung zum Faschis-
mus einerseits, dem Argumentationspfad einer auch politisch motivierten Vernunftkri-
tik andererseits bestehen.« (Ebd. 34ff.) Nun besteht Habermas« kritisches Hauptargu-
ment gegeniiber Heidegger darin, daf§ dieser das »begriffliche« Denken als abgeleitet
erachte, womit ein »privilegierte(r) Zugang zur Wahrheit« beansprucht werde, der sich
zudem »der 6ffentlichen Argumentation« sowie der »intersubjektiven Priiffung und An-
erkennung« entziehen zu kénnen glaubt. (Ebd.) Von Habermas’ Konzept einer kom-
munikativen Vernunftpraxis aus scheint mir diese Einschitzung durchaus konsequent,
allein es bliebe zu fragen, ob damit Heideggers denkerische Intentionen iiberhaupt ver-
standen sind. (Vgl. hierzu etwa S. Vietta 1989, insbes. 1-9, 95-103) Gewif3, die zeit-
bedingte Situierung seines Denkens, und davon abhingig auch die in der Tat fiir kurze
Zeit in die »nationalsozialistische Bewegung« gesetzt habenden Hoffnungen, sollten
Vorsicht walten lassen und kénnen auch den Makel seines spiteren Schweigens nicht
beseitigen. Gleichwohl war es doch Heideggers Anliegen, die Voraussetzungen und
Konstitutionsbedingungen genau dieses »begrifflichen« und »kategorialen Denkens«
aufzuzeigen, also nicht gegen Begriffe anzudenken, sondern diese aus ihrem Entstehen
und dann natiirlich auch hinsichtlich ihrer » Ableitung« aufzuweisen. Die Einwinde von
Habermas scheinen sich in manchem gegen ihn selber wenden zu wollen. Wer, so wire
zu fragen, bestimmt denn, was ein » Argument« ist und wer nicht? Kénnte es sein, dafl
hier ein bestimmtes Verstindnis von »Argument, das fiir seinen Bereich durchaus
iiberzeugend ist, universalisiert wird? Bediirfen Argumente als Uberzeugungsleistun-
gen und Evidenzklirungen nicht der vorgingigen Horizonterdffnung, worin erst ein
Argument sein Argument plausibel machen kann? Ja lagert nicht sogar allem Horizont-
bewuf3tsein voraus ein »Weltverstindnis«, von dem her allererst »Argumente« und
»Horizonte« ihre Uberzeugung erhalten? Was heif3t »6ffentliche« und »intersubjektiv
iiberpriifbare Argumentation«, wenn dieses Argument auch fiir die Zeit um 1930 gelten
soll? Welche »Geste« steht dann wofiir? Nun, eine etwas selbstkritischere Zuriickhal-
tung wiirde Habermas vermutlich auch dazu bringen, den Einflu8 Heideggers in seinem

215

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

litische Irrtum so sehr mit dem Grundgedanken verrechnet wie bei
Heidegger, obwohl hierzu gentigend andere Fallbeispiele (Frege,
Bloch, Lukacs, Bergson, u.a.) und sauber recherchierte, Heidegger
auch entlastende Arbeiten vorliegen.¢ Gleichwohl hat gerade diese
Engfithrung von Philosophie und Politik in der Heideggerrezeption
ihren Grund, zielt doch sein Denken auf Grundbedingungen des
menschlichen Daseins ab, wie sie in Grundstimmungen und Grund-
haltungen zum Vorschein kommen. Nach Heidegger kann es kein
Denken geben, das nicht den ganzen Menschen betrife, durch und
durch: Genau daran aber wird sich dieses Denken messen lassen miis-
sen, und es wird dies auch beziiglich politischer und sozialer, gesell-
schaftlicher und kultureller Fragen tun miissen.

Weniger im deutschen Sprachraum, wo sich das Denken Hei-
deggers in der zweiten Hailfte des vergangenen Jahrhunderts ein
ums andere Mal in Pro- und Contra-Expertisen festgebissen hat,
zeigte vor allem die franzésische Rezeptionsgeschichte einen wesent-
lich unverkrampfteren Umgang. Man sah die philosophischen Eroff-
nungen Heideggers, gerade im Hinblick auf den Rationalitits- und
Subjektbegriff, bediente sich ihrer, ohne in den Spuren dieses Den-
kens bleiben zu miissen. Ob Sartre, Merleau-Ponty oder Levinas,
Foucault oder Lacan, Lyotard oder Derrida, sie alle wiren ohne Hei-
degger nicht denkbar, und dies gerade deshalb, weil sich »das Ande-
re« ihres Denkens jedes auf seine Weise aus dem Durchgang durch
Heidegger herausbildete. Ob und inwieweit Heideggers Anliegen
darin jeweils aufgenommen und getroffen ist, sei einmal dahin-
gestellt. Sein Denken erweist sich jedenfalls tiber seine zeitliche Be-
dingtheit hinaus als hochgradig innovativ fiir neuere und neueste
Theoriekonzepte. Von ganz eigener Bewandtnis ist schliefSlich der
philosophische Riickgriff auf Heidegger seitens asiatischer Lander
wie Japan, Stidkorea und zunehmend China. Besonders im japa-
nischen Denken fand man Entsprechungen mit Heideggers Konzep-
tion vor, die sich fiir das eigene Erfahrungsdenken und dessen Selbst-

eigenen Denken stirker zu akzentuieren, als dies der Fall ist. Daf unter politischen
Direktiven gleichwohl gewaltige Unterschiede bestehen bleiben, liegt auf der Hand,
sollte aber auch den Umstand beriicksichtigen, daf3 es einen argumentativen Unter-
schied macht, ob man Philosophie vom politischen BewufStsein aus oder Politik vom
philosophischen Bewuftsein aus versteht. »Weltanschauungen« haben immer ein Den-
ken imprigniert — auch das Habermas’sche —, es kommt nur darauf an, wie man phi-
losophisch damit umgeht.

¢ Vgl. O. Poggeler 1992, 73-93, passim. Sh. auch H. Ott 1988.

216

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die >ontologische« Wende

klarung als duflerst fruchtbar erwiesen und nach wie vor erweisen.”
Gerade darin, dafs man mit Heidegger an die Grenzen des europi-
isch-abendlidndischen Philosophiebegriffs gelangt, ohne deshalb aus
dem »Denken« auszuscheren, macht den Heideggerschen Denk-
ansatz so attraktiv.

So hat Heidegger wohl als erster die europaische Frage aus phi-
losophiebegrifflich interner Notwendigkeit gestellt,® was vor ihm
schon Husserl in seiner Krisisschrift andachte, was aber bei ihm noch
vollig im europdischen Denkkontext (»Cartesianismus«) verblieb.?
Heideggers Riickgang zu den Vorsokratikern galt ja in der Haupt-
sache dem Versuch, vor die Ansitze eines Platon und Aristoteles zu
gelangen, insofern dort immer schon Sein in all seinen metaphysi-
schen Implikationen als Ausgangspunkt diente. Genau damit setzte
schon eine Verbergungs- und Vergessenheitsgeschichte dessen ein,
was nach Heidegger mit der »Frage nach dem Sein« allererst zum
Thema gemacht werden mufS. Nur so konnten Parmenides und He-
raklit als Urviter des Denkens gleichsam reaktiviert werden, insofern
diese von Anfang an das Grundthema allen Denkens, das »Sein« ei-
gens, d.h. hinsichtlich seines Seinssinns zur philosophischen Auf-
gabe erhoben. Mit ihnen steht sozusagen das Sein selber in Frage
und ist nicht schon als Substanz—, Subjekt- oder ovoia-Begriff vor-
ausgesetzt, iiber welche dann noch verhandelt wird. Nur der »Schritt
zuriick« kann daher den »Schritt nach vorne« erbringen, »der andere
Anfang« bis an die Grenzen des mit Platon und Aristoteles ansetzen-
den abendlandisch-europiischen Denkens fithren. Anders gesagt: der
Schritt tiber den abendlédndisch-europaischen Philosophiebegriff hin-
aus — und er war immer mit »Philosophie iiberhaupt« gleichgesetzt —
kann unter philosophischen Direktiven nur erfolgen, wenn bis zu den
Grundlagen und Grundvoraussetzungen dieses Denkens selber vor-
gestolen wird. Darin vor allem sehe ich Heideggers grofses Ver-
dienst, daf} er mit den Denkmitteln europiischer Philosophie bis an
die Pforten eines Dialogs zwischen den grofien Kulturwelten Europas
und Asiens gelangt ist. Das interkulturelle Gesprich, von dem heute
allenthalben die Rede ist, erweist sich so — auch und gerade aus phi-

7 Vgl. Ohashi, R. 1989b.

8 Vgl. H.-H. Gander 1993.

9 Natiirlich war die européische Frage schon lange vorher Thema philosophischer Be-
miihungen, man denke nur an Leibniz, Novalis, Nietzsche, Valéry, Scheler, Jaspers u.a.
Man hat dort aber den Schritt iiber das abendlandisch-europédische Denken hinaus nicht
aus Griinden der Grenzerfahrung dieses Denkens selber gemacht.

217

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

losophischer und denkgeschichtlicher Notwendigkeit — als die legiti-
me Weiterfiihrung der Philosophie selber. Zugleich bedeutet dies na-
tiirlich eine Erweiterung und Vertiefung dessen, was man unter Phi-
losophie und Philosophieren versteht.

Von keinem Denker des zwanzigsten Jahrhunderts ging eine
solche Wirkung aus wie von Heidegger. Vermutlich ist er auch des-
halb einer der umstrittensten Philosophen, weil an seinem Werde-
gang die deutsche Denkgeschichte dieses Jahrhunderts wie nirgends
sonst ersichtlich wird und Erhellung findet. Diese Zusammenhinge
sollten stets mitbedacht werden, wenn Heideggers Denken zur De-
batte steht, und sie sollten vor allzu leichten und vorschnellen Zu-
schreibungen schiitzen helfen.0

Hierzu will ich nun die folgenden Uberlegungen in zwei Ab-
schnitte gliedern: der erste Abschnitt bemiiht sich um die Darstel-
lung der wie mir scheint wichtigsten philosophischen Eréffnungen
des Heideggerschen Denkens, der zweite Abschnitt mochte auf die
gleichwohl bestehenden Grenzen seines Denkansatzes aufmerksam
machen.

1.2 Vollzugssinn des Daseins als >Sinn von Sein¢

Bei allen verschiedenen philosophischen Traditionen, die das Heideg-
gersche Denken inspirierten, so war es doch das methodische Riist-
zeug der Husserlschen Phianomenologie, die sich fiir Heidegger zum
einen als die adiquate, zeitgemifSe Fassung der philosophischen Pro-
blemlage darstellte, zum anderen aber gerade deswegen zur philoso-
phischen Herausforderung wurde. Ohne Husserl kein Heidegger.
Hatte Husserl das Kantische »Apriori« in das »Korrelationsapriori«
von Subjektseite und Objektseite, von Noesis und Noema iiberfiihrt,
wodurch der Sinn allen Gegebenseins hinsichtlich seiner »Gegeben-
heitsweise« allererst deutlich werden konnte — wir erinnern uns: jede
Objektverfaftheit hat die ihr entsprechende Subjektverfafitheit —, so
hielt Husserl gleichwohl an der Relation Subjekt-Objekt fest, so daf3
die Grundstruktur der Intentionalitit als Formalstruktur allen Er-
kennens und Wahrnehmens erhalten bleibt. Unschwer a3t sich hier-
in Husserls Leitmotiv der Wahrnehmung konstatieren, mit dem er

10 Vgl. hierzu O. Poggeler 1994, 12ff; sh. auch die Aktualisierungen des 2. und
3. Nachworts, 300-410.

218

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die >ontologische« Wende

sich an die cartesische Tradition anschlief3t. Alles, was wahrgenom-
men werden und in Erscheinung treten konnen soll, vermag dies nur
im Modus der »Gegenstiandlichkeit«. Diesem aber entspricht not-
wendig das Subjekt in seinem »Subjektsein«, das Husserl nun selber
voraussetzen muf3, auch wenn er es als »transzendentales Ego« an-
setzt, das sich nicht als ein Etwas, sondern als der Leistungsgrund
dieser intentionalen Grundstruktur begreift.

Heidegger, durch Husserls phinomenologische Blickwendung
geschult, setzt nun genau an dieser offenen und ungeklarten Stelle
an. Wenn phanomenologische Forschung darin besteht, nichts unge-
priift zu tibernehmen, sondern alles unter die Bedingung der Konsti-
tution zu stellen, so mufy gefragt werden, warum Husserl nur die
Objektseite, die »Realitit« der Konstitution unterzieht, nicht aber
die Subjektseite. Galt nicht die korrelative Grundstruktur fiir beide
Seiten? Wenn aber beide Seiten konstituiert werden miissen, wer soll
dann noch konstituieren? Heideggers Antwort lautet bekanntlich:
Weder der einen noch der anderen Seite gebtihrt ein Vorrang. Ja, die
Konstellation selber, die intentionale Struktur, und damit auch deren
Weise der Konstitutionsarbeit, stehen in Frage.!! Anders gesagt: Der
von Husserl im transzendentalen Ego gesuchte Leistungsgrund sieht
sich auf einen Konstitutionsprozef verwiesen, der die mit dem tran-
szendentalen Subjekt gegebenen Voraussetzungen hinsichtlich wei-
terer und tiefer liegenderer Bedingungen anfragt. Insofern es darin
um ein Konstitutionsfeld geht, das die Bedingungsstruktur von Sub-

11 In einer undatiert gebliebenen, vermutlich um 1957 entstandenen Notiz »Uber das
Prinzip >Zu den Sachen selbst«« greift Heidegger diese Differenz zu Husserl noch einmal
auf, indem er nach dem Prinzip und Sinn dieses von Husserl stammenden Ausrufs »Zu
den Sachen selbst« fragt: »Das genannte Prinzip sagt jedoch nicht, welches die Sachen
selbst sind und wie sie als diese zu denken seien. / Warum 143t das Prinzip dieses unbe-
stimmt? Es laf3t nichts unbestimmt; denn fiir die Sache selbst gilt das Bewuftsein, d.h.
das Bewuf3thaben, das bewuf3t ist, und das Bewuf3tsein als das wissende >Ich«. / Welches
die Sache selbst sei, nimmt das Prinzip als vorentschieden und vorgegeben an. Das
Prinzip ist Prinzip des Wegseins der Philosophie — als dieses Erkennen. Allerdings so,
dafl das ihm folgende Erkennen diese Sache nun eigens in ihrer Grundstruktur der
Intentionalitit festzuhalten und zu sichern sucht. BewufStsein: Subjekt — Objekt; Ich —
Gegenstand (Wie). Insofern aber als die Sache selbst [als] >das Bewuftsein< (das ego
cogito) angesetzt bleibt, ohne diesen Ansatz im geringsten fiir fragwiirdig zu halten,
stellt sich dieses Prinzip in den Gang des neuzeitlichen Denkens. / Das Prinzip ist daher
kein prinzipielles Prinzip; kein Urspriingliches — weder geschichtlich noch sachlich. In
diesem Prinzip klingt die Forderung nach, die in der Regel liegt, sich im Denken an das
zu halten, was fiir das Denken das Zu-denkende ist.« (M. Heidegger, Uber das Prinzip
»Zu den Sachen selbst¢, in: Heidegger-Studies 11, 5)

219

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

jekt und Objekt in ihrem Zugleich erweist, legt sich eine eher neu-
trale Begrifflichkeit wie jene des »In-der Welt-seins« nahe. Was es
damit auf sich hat und wie dies aufs Engste mit dem Vollzug des Seins
als seiner Sinnerstellung verkniipft ist, mochte ich anhand einiger
Aspekte darstellen, die fiir das Heideggersche Denken signifikant
sind.12

Mit dem Korrelationsapriori 6ffnet Husserl die auf Urteilfunk-
tion und Substanzbegriff gebaute Erkenntnis hinsichtlich ihres Sinn-
horizonts, Erkenntnis wird Erkenntnis von Sinn, vor aller Erkenntnis
von Wahrheit und vor jeglicher Geltungsfrage. Heidegger sieht indes
in dieser Konstellation eine Vorentschiedenheit beziiglich des Seins-
begriffs, und dies sowohl in Hinsicht auf die Seinsverfassung des Ego
als auch des Seinsbaus von Ding und Welt. Was bedeutet denn der
intentionale Grundcharakter anderes als ein Beziehungsgefiige, das
ich selber schon bin? Woher kommt iiberhaupt die Moglichkeit der
Intentionalitit?** Noch bevor mir Seiendes als Seiendes begegnen

2 Mein Anliegen besteht hier weder darin, Heideggers Selbsteinschitzung beziiglich
der Gewinnung seiner Fragestellung ungebrochen zu iibernehmen noch eine Art Re-
konstruktion des Heideggerschen Denkweges zu liefern, sondern darin, sein Denken in
den weiteren Horizont der geschichtlichen Konsequenz des Denkens zuriickzustellen.
Das Neue und Eigenstidndige von Heideggers Denkansatz bleibt dadurch nicht nur in
Geltung, es erhilt eine weitaus umfassendere Bedeutung, wenn man es als Antwort-
versuch auf die Denkgeschichte und ihrer offenen Fragen aufnimmt. Nicht nur, daf3
Heideggers Denken dadurch, auch iiber seine eigenen Intentionen hinaus, fruchtbarer
gemacht werden kann, es lassen sich auch die Wege zu einem interkulturellen Denken
besser profilieren, zu dem Heidegger ja selber in gewisser Weise schon unterwegs war.
13 Wird gewdhnlich »Intentionalitit« als »Beziiglichkeit schlechthin« fiir alle Erkennt-
nis und alles Bewuftsein vorausgesetzt, so wird sie unter phinomenologischer Maxime
gerade hinsichtlich ihrer Begriindungsfigur und Leistungsfihigkeit untersucht. Sie wird
selber zum Hauptthema der phinomenologischen Philosophie, was der Philosophie wie-
der ihre Forschungshaltung beziiglich ihrer eigenen Grundlagen zuriickerstattet. »Das
Grof3e der Entdeckung der Phinomenologie liegt nicht in den faktisch gewonnenen,
abschitzbaren und kritisierbaren Resultaten, die heute allerdings eine wesentliche Um-
bildung des Fragens und Arbeitens gezeitigt haben, sondern darin, daf3 sie die Entdek-
kung der Moglichkeit des Forschens in der Philosophie ist. Eine Méglichkeit aber ist nur
in ihrem eigensten Sinne verstanden, wenn sie als Moglichkeit genommen und als
Moglichkeit erhalten bleibt. Sie als Méglichkeit erhalten, besagt aber, nicht einen zufil-
ligen Stand der Forschung und Fragestellung als endgiiltig wirklichen zu fixieren und
verhirten zu lassen, sondern die Tendenz zu den Sachen selbst offen zu halten und von
den stindig andringenden und versteckt wirkenden unechten Bindungen der Tradition
zu befreien. Das eben besagt das Motto: zu den Sachen selbst, sie auf sich selbst zurtick-
schlagen zu lassen.« (M. Heidegger GA 20, 184.)

Zur »Intentionalitit« als der »fundamentalen Entdeckung der Phinomenologie«
sowie deren Grenze bzw. deren Abgeleitetheit sh. a.a.O., §5 ff. sowie § 14 ff.

220

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die >ontologische« Wende

kann, bin ich schon in ein Grundverhiltnis zu mir selber auf-
gespannt, als welches ich bin, oder besser, da dies zunichst und zu-
meist verborgen bleibt, als welches ich zu sein habe. Die in der Inten-
tionalitit gezeigte Distanznahme erweist sich jetzt als ein »offenes
Entgegen«, als welches sich das Dasein gleichsam entgegenkommt.
Dasein legt sich als es selber »in sich« auseinander, Dasein geschieht
als »Auslegung« seiner selbst, als Selbstauslegung des »Sinns von
Sein«. Darin sind sowohl der Erfassungssinn — »Selbsterfasssung«
wird »SelbsterschlieBung«; »Ichpol« wird zum »Mitenthiilltsein«
(GA 24, 225ff) — als auch der Gegenstandssinn — » Vorhandenheit«
wird zur »Zuhandenheit«, »Dinge« werden urspriinglicher aus dem
» Verweisungszusammenhang« und der »Bewandtnisganzheit« ver-
standen, werden gleichsam zu »Bahnungen« (SuZ, §§14-18, 28-32,
69) — so aufgenommen, daf sie zu Strukturziigen dieser Selbstaus-
legung des Daseins werden. Erst jetzt vermag man den Sinn der Rede
vom »Dasein« in seiner Unterscheidung zum »Subjekt«-begriff und
zum »Ego« zu verstehen. Insofern die Selbstauslegung des Daseins
den Konstitutionsgrund fiir Ich und Welt erstellt, kann Heidegger im
»In-der-Welt-sein« das Fundament der »Intentionalitit« ausfindig
machen.™ »Dasein« ist das »In-der-Welt-sein«, und der Analytik
der diesen Strukturzusammenhang aufzeigenden Grundziige sind
die Arbeiten der zwanziger Jahre gewidmet. Die hierbei heraussprin-
gende »Fundamentalontologie des Daseins« erweist sich als Voraus-
setzung jeglicher Erkenntnistheorie, wird doch mit jener erst der
Sinn von Sein aufgezeigt, der in dieser noch als Seinsentitit und
Wesensbegriff gleichsam schlummert.?s

14 Vgl. Heidegger GA 24, 299ff.; GA 2, 52ff., 114ff. Schon die frithen Freiburger wie
die Marburger Vorlesungen haben diesen Schritt iiber die transzendentale Phinomeno-
logie hinaus im Visier. Vgl. GA 56/57; 58; 60; 17; 20.
15 Vgl. hierzu die schwerwiegenden Einwinde des schon ganz frithen Heidegger gegen-
iiber den neukantianistischen Denkmodellen eines Rickert und eines Natorp, denen
Heidegger nicht nur erkenntnistheoretische Vorentscheidungen vorhilt, sondern auch
auf » Verwechslungen« ihrerseits aufmerksam macht. Etwa: »Rickert (...) geht von der
theoretischen Dingwelt aus. Das Problem der Gegebenheit erwichst aus dem Urteil iiber
Wahrgenommenes, Tatsichliches; das sind Urteile, in denen ich einen Bewuftseins-
inhalt als wirklich konstatiere. Hier liegt eine Verwechslung: Rickert meint den Sinn
des Urteils, dafl man bestimmte Tatsichlichkeiten in der faktischen Welt konstatiert;
aber er verkehrt diesen Sinn in den eines Urteils tiber einen Bewuftseinsinhalt.«
(M. Heidegger GA 58, 223 ff,, hier 226. Vgl. auch GA 20, 41{f.)

Nicht nur vor diesem Hintergrund ist es nach wie vor eine der trivialsten Bemer-
kungen, Heideggers Denken einer » Anti-Vernunft« oder einer Art »Gegenaufklirung«

221

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

Alles Begreifen von etwas setzt also ein Selbstverhaltnis zu sich
voraus, dessen Ausarbeitung Heidegger »Seinsverstindnis« nennt.
Wir sind dieses Seinsverstindnis, insofern »das Verstehen (es ist),
das dergleichen wie Sein allererst aufschlieflt oder, wie wir sagen,
erschliefSt.« (GA 24, 24) Entscheidend hierbei ist der ontologische
Grundcharakter des Seinsverstindnisses, wie er seit der Vorlesung
von 1923 (GA 63; Ontologie. Hermeneutik der Faktizitit) in ver-
stirktem Maf3e ins Blickfeld des Heideggerschen Denkens geriickt
ist.16 Die tiber die Brentanolektiire eréffnete neue Lesart der aristote-
lischen Grundbegriffe hat bei Heidegger insonderheit zwei Einsich-
ten reifen lassen, die fiir die Heideggerrezeption fiirderhin ausschlag-
gebend werden sollten: Es sind dies die hermeneutische auf der einen
und die ontologische Interpretationsschiene auf der anderen Seite.
Heideggers Deutung der ovoia als » Anwesenheit« (vgl. SuZ, 251.),
wodurch die temporale Bedingungsstruktur alles Seienden offenkun-
dig wurde, hat den hermeneutischen Impetus beférdert. Die zeitlich-
geschichtliche Dimension der Hermeneutik vermag das apriorisch
grundierte Denken der Transzendentalphilosophie auf ihre konstitu-
tive Sinngenesis hin aufzubrechen, was allerdings nur dann einen
neuen Schritt nach sich zieht, wenn man mit Heidegger diese Sinn-
genesis und Temporalitit mit dem Dasein in seinem Auslegungs-
geschehen beginnen laf3t. Dieser ontologische Grundmovens, indem
also die Auslegung des Daseins allererst den Sinn von Sein verstehen
la8t, geht indes den meisten nachheideggerschen hermeneutischen
Konzepten ab, insofern sie genau diese Grundbedingung auf das alte
Geleis eines Subjektbegriffs zuriickgleiten lassen, so daf3 aus der
»Hermeneutik der Faktizitit«, also dem ontologischen Grundsinn,
eine »Hermeneutik des Verstehens«, im Sinne eines blofSen Hori-
zontverstehens, wird. Mit diesem Unterschied steht und fillt aber
auch der Sinn der »ontologischen Differenz«, das sine qua non des

zu zeihen. Das Gegenteil scheint der Fall: Was bedeutet es denn, wenn die bislang in
Geltung befindlichen Grundvoraussetzungen der Vernunft, wie etwa das »Subjektc, die
»Substanz«, das »Ding«, das »Urteil«, die »Kategorie« usf. auf ihre weiteren Bedin-
gungsstrukturen hin untersucht werden? In diesem Sinne iibt Heidegger Kritik an der
Vernunft mit den Mitteln der Vernunft; allerdings eines Vernunftbegriffs, der nicht
mehr bereit ist, sich auf Selbstverstindlichkeiten und denkerischen Gewohnheiten
gleichsam auszuruhen. Sein Denken ist daher veritable Vernunftkritik, was nicht nur
seine Affinitdt zu Kant erklirt, sondern auch Verwandtschaften mit dem Denkgestus,
nicht der Methode und Systematik, eines Adorno erkennen lait.

16 Die Binde der Gesamtausgabe GA 61-63, 17, 18 und 21 dokumentieren dies ein-
dringlich.

222

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die >ontologische« Wende

Heideggerschen Denkens. Erst mit der Kldrung dieser Differenz, der
Differenz zwischen Sein als Seinsvollzug und Seiendem als Positum,
wird der die »BewufStseinsweise« ablosende Schritt zur »Seinsweise«
verstehbar.’’ Voraussetzung hierfiir war die Eréffnung, dafl »Sein«
auf unterschiedliche Weise aussagbar ist, ja daf3 es einen mehrfachen
Sinn von Sein gibt (t0 v Aéyeton moloy®g). Jedes Seiende hat eine
eigene Weise zu sein (vgl. GA 24, 24{.,, auch 247 f.), d. h. seine Weise
des sich Tuns und sich Darlebens. Es hat nicht nur ein »Was(sein)«,
sondern dem voraus sein »Daf(sein)« und dieses »Dafd« vermag sich
erst aus seinem »Wie(sein)« heraus zu verstehen. Diese Weise seines
»Daf3« ist aber nichts anders als sein >Lebens, seine >Weise zu seins,
seine »Lebensweise«. Heidegger spricht denn auch vom »Leben als
Grundwirklichkeit« (GA 66, 413), wobei unter Leben das Vollzugs-
geschehen des Seins selber gemeint ist, woraus es allererst seinen
»Sinn< gewinnt.!8 So erbringt und erdffnet erst die jeweilige Seins-
weise den »Sinn von Sein« aufgrund ihres konstitutiven Vollzugs-
geschehens. Seinsweise, Vollzugssinn und Seinssinn bilden einen
sich gegenseitig bedingenden Strukturzusammenhang. So wie jedes
Seiende selber seinen Seinssinn aus dem Vollzug seiner selbst ge-
winnt, so laft auch der (Mit)vollzug von etwas erst dessen Sinnssinn
aufgehen. »Wer aus einem fremden Kulturkreis in unser Wirt-
schaftsleben hineingerit und noch nicht seinen Vollzugssinn erfassen
kann, dem wird der Seinssinn des Geldes, mag er es auch betasten
und in der Hand wigen, verschlossen bleiben. Oder: Musik bleibt
ein Gerdusch, wenn ich nicht im Vollzugssinn der Musik stehe. Das

17 Daf3 die »Seinsweise« die »Bewuf3tseinsweise« fundiert, kann nur verstanden wer-
den, wenn man Heideggers ontologische Fragestellung adiquat aufnimmt. Wie immer
das transzendentale Subjekt jeglichen Erfassungssinn grundiert, es bleibt darauf ange-
wiesen, daf3 jegliches Seiende eine »Seinsverfassung« haben muf, der entsprochen wer-
den muf3, soll es in seinem »Sein« verstanden werden. Ob etwas ein lebloses Ding oder
ein lebendiger Organismus, ein Stein oder ein Tier ist und in diesem seinem Seinssinn
auch verstanden wird, kann nur von dessen jeweiliger Seinsverfassung aus beantwortet
werden. Ansonsten miifSte der aufgespannte Horizont leer bleiben, man wiifSte sozusa-
gen nicht, ob es sich um eine Attrappe, eine blofe Wunschvorstellung, ein virtuelles
BewufBtsein oder was sonst handelt. Der an die reine Bewuftseinsleistung riickgebun-
dene Transzendentalismus vermag seine latente Gefahr des Idealismus nicht wirklich zu
bannen, eine systematisch bedingte Gefahr, die sich bis in die zeitgendssischen Theo-
reme des Konstruktivismus fortgezeugt hat.

18 Die Differenz zu Dilthey liegt auf der Hand. Wihrend dieser zwischen Leben, Aus-
druck und Verstehen ein reflexives Vermittlungsgeschehen sah, das wiederum im Dual
von »vortheoretisch« und »theoretisch« verharrt, erfalt Heidegger jenseits dieser Dif-
ferenz deren ontologische Bedingungsstruktur.

223

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

gilt fiir die verschiedenen Seinsbereiche, die Kunst, die Literatur, die
Religion, das Rechnen mit imaginéren Zahlen, das Fufsballspiel. (...)
In vollzugsfreier Einstellung beobachtet, ist das alles gar nicht da: das
Spiel, die Musik, das Bild, die Religion.«' Was ich hier nur dufSerst
holzschnittartig darlegen kann, hat aber Konsequenzen fiir Meta-
physik und Phianomenologie. Nicht nur erfahrt sich aller Was- und
Wesensgehalt in den Vollzugssinn seines Dafd tiberfiihrt, auch die
Trennung von Realitit und Phinomen ldf3t sich nicht mehr aufrech-
terhalten. Erst das >Wie¢, so konnte man sagen, zeigt dem >Daf3 »
seinen Sinn, indem es jenen offenen Raum seiner selbst aufspannt,
aus dem es sich anhand der gleichurspriinglichen, es selber hervor-
bringenden Grundziige entgegenkommt. Ontologie, also Seinsver-
stindnis, und Phanomenologie, also Erscheinungslehre, kommen so
zueinander, daf3 sie allererst aneinander ihr gegenseitiges Angewie-
sensein erkennen. »Die Methode der Ontologie ist aber als Methode
nichts anderes als die Schrittfolge im Zugang zum Sein als solchem
und die Ausarbeitung seiner Strukturen. Wir nennen diese Methode
der Ontologie die Phinomenologie. Genauer gesprochen, die phéno-
menologische Forschung ist die ausdriickliche Bemiihung um die
Methode der Ontologie. Diese Bemiihungen, ihr Gelingen oder Mif3-
lingen, hidngen aber nach dem Erorterten primér von dem ab, wie
weit die Phanomenologie sich selbst ihres Gegenstandes der Philoso-
phie versichert hat, — wie weit sie ihrem eigenen Prinzip entspre-
chend unbefangen genug ist gegeniiber dem, was die Sachen selbst
fordern. (...) Denn im Wesen aller echten Methode als Weg der Er-
schliefSung der Gegenstinde liegt es, sich nach dem selbst immer ein-
zurichten, was durch sie selbst erschlossen wird.« (GA 24, 466f.; vgl.
auch SuZ 35) Anders formuliert: Aus der transzendentalen Phino-
menologie wird mit innerer Notwendigkeit die ontologische Phino-
menologie, insofern alles Erscheinenkonnen am Seinsvollzug hingt,
der sich allein »von sich selber her zeigen« kann.2

19 R. Safranski 1994, 151.

20 M.E. hat man den beriihmten §7 von »Sein und Zeit« »Die phinomenologische
Methode der Untersuchung« oftmals noch nicht in seiner methodisch-systematisch
grundlegenden Bedeutung erkannt. Auf wenigen Seiten greift Heidegger hier die ge-
samte Denkgeschichte dessen zusammen, was unter »Phinomen« und »Logos« zu ver-
stehen ist, um deren sich gegenseitig bedingenden Konnex aufzuweisen. Erst mit Hei-
degger verschwistern sich Phanomenologie und Ontologie auf eine unhintergehbare
Weise. Vgl. auch GA 20, 110ff.

224

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die >ontologische« Wende
1.3 Welt, Selbst und Endlichkeit

In allem Begreifen und Verstehen ist das Dasein immer schon in
einer Grundbewegung angetroffen, als welche es sich im Umgang
und besorgenden Verstehen mit den Dingen tut. Aller Dingwahrneh-
mung und -erfassung voraus erhalten die Dinge ihren Sinn allererst
aus dem Dingzusammenhang und weiter aus dem Zeugzusammen-
hang, in denen das Titigsein und der Umgang mit den Dingen als
eine »Bewandtnisganzheit« begegnet, aus der heraus alles erst seine
Bedeutung erhilt. »Das Bezugsganze dieses Bedeutens nennen wir
die Bedeutsamkeit.« (SuZ 87) All dies offnet gewissermafSen — im
Grunde ist er ja immer schon da — den Weltcharakter, oder wie Hei-
degger sagt, die » Weltlichkeit der Welt« (ebd. 86) 2!. Dieser Weltlich-
keit der Welt — spiiter heifst es »das Welten der Welt« (GA 79, 47 ff,,
77, passim) — entspricht das Selbstsein des Selbst. Heidegger versucht
diese Phanomenstruktur mit dem Terminus des »Ganzseinkonnens«
zu fassen. Man muf das »In-der Welt-sein« verbal héren, es meint —
wenn man so sagen konnte — ein »Selbsten«. Mit diesem Selbst er-
fahrt sich das Dasein als sein eigener Vollzug, der seine Seinsmog-
lichkeit aufspannt, die es zu sein hat. >Selbst« und >Welt< bilden wie
zuvor >Ich« und >Gegenstand« (>Realitit<) einen Strukturzusammen-
hang, mit dem dimensionalen Unterschied allerdings, dafs es jetzt um
das Konstitutionsfeld beider geht, das allem Bezogenseinkénnen vor-
ausliegt. Die Struktur >Ich< und >Erkennen< (Wahrnehmen, Verstand,
BewufStsein) sieht sich unterfangen von der Struktur >Selbstc und
»Sorge ums Dasein¢< (Seinsverstehen, Vollzugssinn, zu-sein). Aus
dem Horizontverstehen wird das Seins- und Weltverstandnis. »Das
Dasein ist nicht unter den Dingen auch vorhanden, nur mit dem Un-
terschied, daf3 es sie erfaf3t, sondern es existiert in der Weise des In-
der-Welt-seins, welche Grundbestimmung seiner Existenz die Vor-
aussetzung ist, um tiberhaupt etwas erfassen zu koénnen. Durch die
Schreibweise deuten wir an, daf3 diese Struktur eine einheitliche ist.
(...) Die Aufklirung des Welt-Begriffs ist eine der zentralsten Auf-
gaben der Philosophie. Der Begriff der Welt bzw. des damit bezeich-
neten Phinomens ist das, was bisher in der Philosophie iiberhaupt
noch nicht erkannt ist.« (GA 24, 234)2 In der Tat hat Heideggers

21 »In Bedeutsamkeitszusammenhéngen lebend erfahre ich die Welt. Sie bekundet sich
als wirkliche in jenen.« (Heidegger GA 58, 107)
2 »Weltbildung als Grundgeschehen im Daseing, ist einer der Schlu3paragraphen in

225

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

Denken den Sinn dessen eroffnet, was »Welt« heif3t bzw. heiflen
kann. Ja, eine akribische Lesart der Heideggerschen Denkentwick-
lung vermag zu zeigen, daf3 der »Welt«-topos die von Anfang an
leitende Grundfrage Heideggers war, der sich gleichsam inmitten
der Konzepte des Daseins und des Ereignisses, der Seinsfrage und
der Seinsgeschichte durchgetragen und behauptet hat.?

Mit diesem »Weltdenken« geht schliefSlich einher ein »Denken
der Endlichkeit«, es mag daseinsmifSig und existenzial oder epochal
und seinsgeschichtlich konnotiert sein.2* Hatte Kant die Endlich-
keitsstruktur des Menschseins aus philosophischer Notwendigkeit
erwiesen, insofern alle Erkenntnis auf »Gegebenheit« angewiesen ist,
greift Heidegger dieses Endlichkeitsmotiv wieder auf, fiihrt es aber
auf die zeitliche Struktur als konstitutiver Bedingung des Daseins
zuriick.” Dessen grundsitzlicher Weltcharakter sorgt nicht nur fir
die Endlichkeit des Daseins, er ist die Selbsterfassung des Daseins als
endliches Wesen. Das »Selbst« steht, so konnte man sagen, fiir das

der »Metaphysik-Vorlesung« von 1929/30 betitelt, womit Heidegger darauf hinweisen
mochte, daf8 die »Grundbegriffe der Metaphysik« auf Welt« im Sinne eines Grund-
geschehens zulaufen. (GA 29/30, 507 ff.)

% Hinsichtlich der Phase vor SuZ vgl. hierzu H. Vetter 1999b, 29-43. In bezug auf das
Phinomen der Stimmung und der Grundstimmung vgl. K. Held 1991¢; ders. 1993, 87—
103. Betreffs des gesamten Heideggerschen Denkens vgl. H. Rombach, 1980, 73-169.
Zur Entwicklung zwischen Phinomenologie und >Welt«rage vgl. V. 2005c.

24 Uber diesen Zusammenhang miifite ausfiihrlicher gehandelt werden. Fiir meine
Uberlegungen hier muf es geniigen, auf diese Aspekte als Focus des Heideggerschen
Denkens hinzuweisen. Vgl. GA 29/30, GA 2, GA 4; vgl. auch E. Fink 1990.

% Die Riickfithrung der » Aprioritit« (Kant) auf die » Temporalitit« scheint mir eine der
wichtigsten Einsichten Heideggers zu sein, insofern damit die mit dem Apriori-Denken
verbundene Geltungsfrage auf ihre Zeitlichkeitsstruktur zuriickverwiesen wird. Alles,
was sich zeigt und zeigen konnen soll, also auch alles, was »Geltung« beansprucht, muf3
sich »von sich selber her zeigen«. Dies war denn auch schon immer impliziter Anspruch
des Apriori, nur dafy mit ihm vorausgesetzt wird, was sich allererst zu erweisen hitte.
Die Wesensfrage so wie jeglicher Substanzbegriff sehen sich somit aus dem Zeitigungs-
geschehen der drei »Zeitekstasen« herkommend, das » Apriori« vermag seinen Zeitsinn
des »von Fritherem her« zu erkennen, was eben nicht historisch, sondern ontologisch zu
verstehen ist. Aus dem Geltungsdenken wird die Frage nach dem »Sinn von Sein« als
temporaler Grundstruktur. » Apriori heiflt mithin das, was Seiendes in dem, was und wie
es ist, moglich macht. (...) Erst aus der Temporalitit des Seinsverstandnisses lafst sich
aufkliren, warum die ontologischen Bestimmungen des Seins den Charakter der Aprio-
ritit haben.« (Heidegger GA 24, 461{,; vgl. SuZ, §65-71) Das Zeitigungsgeschehen der
Zeitlichkeit wiederum offnet das, was Heidegger »Welt« bzw. auch » Weltzeit« nennt.
»(Z)unichst gilt es zu verstehen, daf die Zeitlichkeit als ekstatisch-horizontale so etwas
wie Weltzeit zeitigt, die eine Innerzeitigkeit des Zuhandenen und Vorhandenen konsti-
tuiert.« (SuZ, §80, 420)

226

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die >ontologische« Wende

Endlichwerden des mit dem neuzeitlichen Subjekt noch einher-
gehenden Ewigkeits- und Unsterblichkeitsbewuf3tseins, das sich sei-
ner Uberzeitlichkeit zu vergewissern sucht. Dieses Paradigma
herrscht in all jenen Programmen vor, die sich mit Nachdruck der
Wissenschaftlichkeit ihrer Bemiithungen versichern, ohne zu bemer-
ken, daf3 Wissenschaftlichkeit kein Selbstzweck sein kann, sondern
im Dienste der Selbsterforschung und Selbstgestaltung von Mensch
und Welt steht. So wiire gegen die Alleinigkeitsanspriiche eines Car-
tesianismus stets ein Denken im Anschluf3 an Pascal zu empfehlen,
gegen jene eines Hegelianismus die vergleichsweise unsystemati-
schen Konzepte eines Kierkegaard, Marx, Feuerbach und Nietzsche,
und so konnte auch die Kritik Heideggers an Husserl in dieser Frage
nicht ausbleiben, insofern dieser mutatis mutandis auch noch zur
Phalanx dieser teleologisch angelegten Denkweisen zu zidhlen ist.
Welt, Selbst und Endlichkeit besagen dasselbe, indem mit ihnen die
zeitliche Grundstruktur und Bedingtheit aller Welt- und Selbsterfas-
sung deutlich wird.

1.4 >Existenzialc versus >Kategorie«

Dies hat weitere Konsequenzen: was zuvor begriindungstheoretisch,
d.h. »argumentativ« erwiesen werden kann, weil die Bedingungen
seiner Moglichkeit vorausgesetzt sind, verliert seine Begriindungs-
instanz, verliert den »Grund« als der Méglichkeit des Adyov didova.
Der Grund als Grundgebenkonnen, also die Moglichkeit von Begriin-
dung bricht ein und wird als » Abgrund« erfahren. Anders gesagt: Der
Boden, auf den sich alle Begriindung bezieht, ist nicht mehr gegeben,
sondern muf3 allererst miterbracht werden.? Hier greift nun das spe-
zifisch Heideggersche »ex-istere« als die Grundbewegung des Da-

2% Die Abhandlung »Vom Wesen des Grundes« aus dem Jahr 1929 gilt, so konnte man
sagen, allein dem Versuch, dem allem Grund und aller Begriindung vorausliegenden
»Phianomen der Welt« nachzugehen. Heidegger sucht dort zu zeigen, worauf »Begriin-
dung« als dem Theorem des »Grundgebenkénnens« (logon didonai) beruht und daf8
diese mogliche »Letzt-begriindung« selber unterfangen wird von jenem Weltbegriff,
wie ihn Heidegger exponiert. Pointiert gesagt: Alle »Begriindung« (im klassischen Sinn)
hat schon ein Verstindnis von Grund und Seiendem vorausgesetzt, das sich vom >Welt-
phdnomenc her als abgeleitet erweist. (M. Heidegger 1978, 123-173, insbes. Kap. 2,
135-160) Gegen die bis heute sich durchhaltenden Mifsverstindnisse und Unterminie-
rungen dieses Gedankens hat Heidegger dezidiert Stellung genommen (Ebd. 160, Fn.
59) Hierin liegt die eigentliche Kritik des heideggerschen Denkens an aller Bewuf3t-

227

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

seins in seinem Ubersichhinaus, eine Transzendenzerfahrung, als
welche sich das Dasein in seinem »In-sein« und in seinem »Seinkon-
nen« erfahrt. Aus der Husserlschen » Transzendenz in der Immanenz
des Bewuf3tseinslebens« wird die » Transzendenz des Daseins« selber,
sein »existere«. So entspricht der »Entschlossenheit des Daseins« die
»Entdecktheit der Welt«. Was auch immer begegnet, es ist schon in-
terpretiert, das heifit ausgelegt aus diesem Gesamtzusammenhang
heraus. Alles erfihrt seine Bedeutsamkeit aus der >Welt¢, die wieder-
um das existenziale Aufgespanntsein des Daseins selber ist, welches
darin seine Seinsmoglichkeit, und das heift auch seine Erkenntnis-
moglichkeit erst erbringt. Deshalb konnen, ja miissen alle Grund-
ziige des Daseins zu >Existenzialien< werden, insofern sie die >Kate-
gorienc als die Bausteine von Verstand und Begriindung auf ihren sie
bedingenden Vollzugs- und Existenzialsinn hin anmahnen. Hieraus
wird denn auch die Differenz zwischen »apophantischem Als, des-
sen Grundstruktur auch noch Husserl bedient, und »hermeneuti-
schem Als« ersichtlich.?

Bekanntlich unterscheidet Heidegger zwischen »innerweltlich
Seiendem« und dem »In-der Welt-sein«, wodurch die Differenz zwi-
schen »Kategorie« und »Existenzial« noch einmal verdeutlicht wer-
den kann. Wird Welt nicht in ihrer Entfaltung gesehen und Dasein
nicht in seinem den Seinssinn erbringenden Existere, so rutschen
beide gleichsam auf einen dinglichen, sprich seienden Zustand ihrer
selbst zurtick, sie gleiten auseinander und erfahren sich in ihrem Ge-
geniiber. Diese Selbstentfremdung und Selbstverfehlung ist aber
nicht etwa ein Mangel des Daseins, sondern geschieht »zunichst
und zumeist« immer. Das »Selbst« rutscht ins »man«, bzw. das
»man« ist das Gewohnliche, aus dem sich das Selbst als Selbstsein
herauszuarbeiten, oder wie Heidegger sagt, zu »entwerfen« hat. So-
lange dies aber nicht geschieht, erfihrt sich das Dasein als Teil einer

seins- und Subjektphilosophie, dafi diese mit ungeklirten Voraussetzungen und Setzun-
gen operiert, also einer »Metaphysik« anheim fillt, die sie gerade {iberwinden wollte.
7 Man konnte, ja man miifSte in diesem Zusammenhang von einem Mif3verstindnis
Gadamers sprechen, der aus der Existenzialitit des Daseins und seinem Seinsverstind-
nis, also aus der »Hermeneutik des Daseins« eine »Hermeneutik des Verstehens« ge-
macht hat, welche die entscheidenden Heideggerschen Implikationen nicht mehr be-
riicksichtigt. Gadamer blendet die Frage nach dem »Sinn von Sein« auf den »Sinn von
Horizont« zuriick. Gemifl Gadamer kann man »verstehen«, ohne dieses »zu sein«, nach
Heidegger geht allem Verstehen ein »Seinsverstindnis« voraus. (Vgl. hierzu P. Kouba
1996, 185-196)

228

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die >ontologische« Wende

Welt, als ein »in der Welt Seiendes« (!), ebenso wie die Dinge als
innerweltliche Gegebenheiten begegnen. »Man« steht immer schon
der Welt gegeniiber oder auch darin, was die Beziiglichkeit zur Welt
nach sich zieht. Wie immer diese aussehen mag, die gesamte Ge-
schichte von Metaphysik und Erkenntnistheorie hat sich an dieser
Frage, wie denn die Welt, das AufSerhalb etc. erkannt werden konnen
soll, abgearbeitet.? Auch wenn Husserl diesen Bezug in seiner be-
wufltseinsimmanenten und -konstitutiven Grundierung aufgewie-
sen hat, so erweist sich diese intentionale Struktur — nichts anderes
meint ja dieser Bezug — als eine abgeleitete Form des existenzialen
Vollzugssinns des In-der Welt-seins. Der existenziale Sinn fiihrt also
die Kategorienstruktur auf ihre sie bedingenden Existenzialstruktur
zuriick. Bleibt diese Riickfithrung aus, so kommt es zur »Selbstver-
standlichkeit« der Kategorie; aus dem »ex-istere« der Existenz wird
die »Insistenz« der Urteilskategorie.?? Von hier aus gesehen wiire ein

2 Prominentester Vertreter ist hier gewissermaflen die Denkstruktur des »Urteils«, die
sich scheinbar ungebrochen durchhalten zu kénnen meint. Was sich ganz »logisch«
geriert, erweist sich nur »logisch« aufgrund eminenter Voraussetzungen, wie etwa
Grundbegriffe des Seins, der Substanz, der Wahrheit, die allererst zu untersuchen sind.
Schon in seiner frithen Vorlesung aus dem WS 23/24 »Einfithrung in die phinomeno-
logische Forschung« macht Heidegger »das Versaumnis der Seinsfrage« fiir die Gel-
tungsinstanz des »Urteils« verantwortlich und empfiehlt die »Erforschung der Ur-
sprungsgeschichte der Kategorien«, wiirde eine solche doch die Abgeleitetheit der
Urteilslogik an den Tag bringen. Hierfiir muf3, so Heidegger, »(d)as Sehen (...) ausgebil-
det werden. (...) Erst eine so grundsitzlich orientierte Forschung der spezifischen Ur-
sprungsgeschichte der Kategorien wird in den Stand setzen, frei von kategorialen Be-
stimmungen, die in einem ganz anderen Felde gewachsen sind, aus konkreten
Erfahrungen heraus das Dasein als solches zu sehen und kategorial zu bestimmen.«
(M. Heidegger GA 17, §49, 275{f.) Zur Grenze der »Logiks, des »Urteils«, der »Vor-
stellung« und des »Reprisentationsbegriffs« im Verhiltnis zum »eigentlichen Wesen«
der Vernunft — man wiirde heute sagen: zum »Medium« der Vernunft —, vgl. den spite-
ren Vortrag »Was heiflt Denken?« (Ders. 1985, 123-137).
29 Ahnliches gilt fiir die »Ontologie«, dem wohl am meisten miflverstandenen Begriff
des Heideggerschen Denkens. Obwohl Heidegger sich vielerorts bemiihte, den allzu
einfachen Mif3verstdndnissen zuvorzukommen, begegnen diese bis auf den heutigen
Tag, meist unter den Stichworten »Ontologismus« oder »Ontologisierung«. Eine pro-
minente Stelle hierzu: »Wenn wir daher den Titel Ontologie fiir das explizite theoreti-
sche Fragen nach dem Sein des Seienden vorbehalten, dann ist das gemeinte Ontolo-
gisch-sein des Daseins als vorontologisches zu bezeichnen. Das bedeutet aber nicht etwa
soviel wie einfachhin ontisch-seiend, sondern seiend in der Weise eines Verstehens von
Sein.« (SuZ 12)

Die »ontologische Differenz«, von der oben die Rede war, hat eine zweifache Be-
wandtnis: zum einen benennt sie »Heidegger intern« die Differenz von Sein und Seien-
dem, zum anderen markiert sie damit die Differenz des neuen Ontologieverstindnisses

229

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

Vergleich mit Husserl und Merleau-Ponty nicht uninteressant, in-
sofern es beiden auch um ein Geschehen zu tun ist, das vor der Ur-
teilsstruktur liegt, das aber doch zu Bewuftsein, also zum Urteil ge-
bracht werden muf3. Mir scheint, dafl die Rede eines »anonymen
Geschehens« (Husserl) oder einer »vorpriadikativen Ebene« (Mer-
leau-Ponty) immer schon von der gegenstandskonstituierenden In-
tentionalitit aus gesprochen ist, obwohl es beiden, vornehmlich
Merleau-Ponty um eine Erfahrungsdimension geht, die erkenntnis-
theoretisch nicht einzuholen ist. Heidegger sieht indes die mit der
Logik verbundenen Kategorien bei den Griechen aus deren »Erfah-
rung der Wahrheit des Seins [hervorgehen], nicht aber in der Be-
trachtung der Gegenstindlichkeit des Seienden« aufgehen.® Eine
wichtige und folgenreiche Unterscheidung.

Die Differenz zwischen »Existenzial« und »Kategorie« wieder-
holt sich auch in der Differenz zwischen »existenzial« und »existen-
ziell«, nur daf3 sie hier anders konnotiert ist. Heidegger hat sich wie-
derholt gegen das Mif3verstindnis verwahrt, sein Denken sei ein
Existenzialismus. Nun, aus dem bisherigen wird diese Einschatzung
plausibel. Der Existenzialsinn des Daseins, so konnten wir sehen,
versucht die transzendentale Bedingungsstruktur auf ihren sie erst
konstituierenden Selbstvollzug hin zu offnen, was diese erst »be-
griinden« und erweisen hilft. Erst dieser seinsméafige, sprich »onto-
logische« Vollzug verleiht dem Sein erst seine Sinnsphire. Dasein
kommt als Dasein vor sich, kommt in einem exemten Sinn zur Be-
sinnung. Auch Dasein, Welt und Selbstheit bilden einen Struktur-
zusammenhang, dessen Analyse jene in ihrem eigentlich gemeinten
Sinn erst ansichtig werden léf3t. Der Existenzialismus indes operiert
immer schon auf dem Boden eines Subjektbegriffs, wie immer dieser
im einzelnen sich darstellen mag.>' Dasselbe geschieht mit dem Per-
sonalismus, ebenso wie mit dem Psychologismus, die, gewif3 jeder auf

Heideggers zu jenem Ontologiebegriff der philosophischen Tradition bis heute, der nach
wie vor vom Sein als Seiendem ausgeht.

% Vgl. M. Heidegger, Nachwort zu »Was ist Metaphysik?« (Ders. 1978, 301-310, hier
306).

31 Dieser etwa gegen Sartre vorzubringende Einwand wiederholt sich beziiglich eines
Verstindnisses von »Humanismus«, der noch ganz »humanizistisch« an den Subjekt-
begriff der Moderne angeheftet ist. (Vgl. M. Heidegger, Brief iiber den >Humanismus<
1978, 311-360) Vgl. hierzu auch Yuasa, S., der schon in seiner Dissertation von 1934 auf
den Unterschied von existenzial< und >existenziellc aufmerksam machte, der die Diffe-
renz zwischen Heidegger und Jaspers kennzeichnet. Sh. die wiederabgedruckte Passage
in: Buchner 1989, 273.

230

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die >ontologische« Wende

seine Weise, eine gewisse gefithlsmifSige Innenbestimmtheit des Da-
seins annehmen. Wie immer man es wendet, die Struktur Ich-Ding,
Subjekt-Objekt, sie mag nach innen oder nach auflen bezogen sein,
bleibt aufrechterhalten. Gerade darin aber liegt die grofe Differenz
zwischen Wissenschaft und Denken, die Heidegger nicht miide wird,
anzumahnen, dies aber — und dies berticksichtigt man zumeist nicht —
aus Griinden der Selbstkldrung von Wissenschaft und Philosophie.

1.5 Abgeleitetheit der Phianomene und transzendentale Selbsttdu-
schung — Die Gleichurspriinglichkeit von Leben und Philosophie

Ein weiterer Gesichtspunkt, der sich mit Heidegger gewinnen ldfSt
und der konsequenzenreich fiir das Selbstverstindnis von Philoso-
phie ist, betrifft die Entdeckung der Abgeleitetheit der Phinomene.
Ich will dies in drei Punkten kurz skizzieren.

1) Gerade weil Heidegger im Umfeld von SuZ seine Analysen an
Alltagsphédnomenen erprobt, ja geradezu daraus zu gewinnen
scheint, hat er ein besonders wachsames Auge beziiglich der Authen-
tizitit und Richtigkeit dieser Phinomene ausgebildet. Die Phinome-
ne haben einen inneren Bau, eine Seinsverfassung, die nicht sogleich
offen zutage liegen. Wihrend Husserl auf diese Diagnose mit der
Einklammerung des Realen antwortet, um dessen Horizontbedin-
gung freizulegen, erfafit Heidegger, daf3 dieser Riickgang auf den Lei-
stungsgrund des transzendentalen Ego nur jene Phanomenebene
erreicht und zur Anschauung bringt, die das Korrelat dieser inten-
tionalen Zugangsweise bildet. Es kann nur das erscheinen, was mir
erscheint. Ob dies allerdings auch schon den Phédnomenen in ihren
umfassenden Seinsgehalten und Seinsweisen entspricht, ob sie sich
darin »von sich selber her zu zeigen« vermogen, darf mehr als be-
zweifelt werden. Was, so Heidegger, zunichst und zumeist geschieht
und wahrgenommen wird, ist nur die relativ statische Oberflachen-
form, die wir mehr oder weniger iibernehmen und der wir mehr oder
weniger ausgeliefert sind. Wir leben so dahin, Realitit ist das Gege-
bene, zu dem wir, wissenschaftlich oder alltiglich, Stellung nehmen
konnen. So zielt Heideggers ganzes Anliegen darauf, diese Sichtwei-
se in ihrer Abgeleitetheit und Oberflachenstruktur aufzuzeigen. Dies
gelingt durch die Erfassung der ontologischen Differenz, die alle Phi-

32 Vgl. hierzu H. Vetter 1999c¢, 33 ff.

231

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

nomene wie ein Grund-Rif durchzieht. Die gleichsam innere Gedop-
peltheit der Phinomene springt geradezu als Ergebnis dieser ontolo-
gischen Analyse heraus. Alles kann »eigentlich« oder »uneigentlich«,
»echt« und »unechts, »urspriinglich« oder »abgeleitet« sein. Es gibt
nicht nur einen defizitiren Modus der Phinomene, ihre Vorhanden-
heit dokumentiert diesen geradezu. Zunichst hat alles diesen defizi-
taren Charakter. So stellt Heidegger gegen das Reduktionsprogramm
Husserls den Seinsvollzug des Seienden, der dieses auf sein »inneres«
Transzendieren hin anspricht. Das Ergebnis ist frappierend: Alle
Grundkategorien der Philosophie miissen neu buchstabiert werden.
Das »BewufStsein« sieht sich auf das »Dasein« zuriickgeworfen, »Er-
kennen«im »Verstehen« grundgelegt, die »Subjektivitit« erfahrt sich
unterfangen von der »Existentialitit« wie das »Ich« vom »Selbst«,
»Erkennen« und »Wille« finden sich in der »Sorge« wieder, usw. Aber,
und dies ist entscheidend, die Ableitungsformen und Defizienzphéno-
mene gelten keineswegs als iiberwundene, sondern gehoren konstitu-
tiv dazu. »Uneigentliche Existenz besagt nicht eine scheinbare, keine
unechte Existenz. Mehr noch, die Uneigentlichkeit gehort zum Wesen
des faktischen Daseins. Eigentlichkeit ist nur eine Modifikation und
keine totale Ausstreichung der Uneigentlichkeit.« (GA 24, 243)

So wie das transzendentale BewufStsein in seiner Selbstgewif3-
heit die Differenz zwischen urspriinglichen und abgeleiteten Phéno-
menen nicht kennt, also die Moglichkeit abgeleiteter und verfehlter
Phénomene gar nicht erst vor Augen bekommen kann, so vermag es
auch nicht das Verdeckte und Verborgene, das Unsichtbare und Ent-
zogene der Phianomene zu sehen, welche ihnen konstitutiv innewoh-
nen, ja welche den weitaus grofleren Part des Phinomenhaushalts
ausmachen. So bleibt ihm auch notwendig deren Ruinanz und Ver-
zerrung, ihr Fehlgreifen- und Verlustiggehenkdnnen entzogen. Das
transzendentale Subjekt bildet zwar Horizonte aus, aber es hat kei-
nen Horizont fiir falsche Horizonte. Alles was erscheint, erscheint
nicht als es selbst, sondern unter dem transzendentalen Diktat des
Horizontbewufltseins. Man hat kein Kriterium zu unterscheiden, ob
etwas vollgiiltiges oder nur abgeleitetes Phanomen ist, ja ob die
Wirklichkeit auch schon wirklich ist. Es gibt kein Bewahrheitungs-
kriterium transzendentaler Selbsttiuschung und Selbstverstrickung,
es sei denn man transzendiert mit Heidegger dieses phinomenale
Horizontbewuftsein.?

33 Nebenbei: Dieses Problem taucht wieder in der Hermeneutik Gadamers auf, in der

232

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die >ontologische« Wende

Gerade fiir die interkulturelle Fragestellung ist dieses Theorie-
stiick Heideggers wegweisend: Was sich als die interne Abgeleitetheit
der Phianomene kundtut, verschirft sich hinsichtlich der Begegnung
der einzelnen Kulturwelten. Nicht nur, daf8 eine jede Kulturwelt die
andere stets nur aus ihrer eigenen Betrachtungsweise aus angehen
kann, ihr eignet auch ein bestimmter »Realititsblick, der sich gerade
aus der Absetzung den anderen gegeniiber legitimiert und erhartet.
So bleibt es nicht aus — die gesamte Geschichte kultureller Begegnun-
gen und Konflikte dokumentiert dies nachhaltig —, daf3 die Kultur-
welten, gerade weil sie dem »Realititsblick« der jeweils anderen
ausgeliefert sind, als Kulturwelten unterminiert und geradezu ver-
dinglicht werden. Das »Zunichst und Zumeist« benennt so das weit-
hin sichtbare Erscheinungsbild kultureller Stereotypien und Vor-
urteile. Gleichsam zu lernen wire hieraus aber dies, daf man nicht
sofort auf »Gegebenes« hereinfillt, dies sozusagen fiir Realitit
schlechthin hilt, sondern daf$ es darum gehen mufi, die Dinge und
Phénomene zu kliren und zur Entfaltung zu bringen, sie, wenn man
mit Heidegger sprechen wollte, »von sich selber her zeigen« und
»sprechen lassen« und nicht vorschnellen Identifikationen aufzu-
sitzen. Nun, Heidegger hat die Abgeleitetheit der Phinomene nicht
fir diese interkulturelle Fragestellung fruchtbar gemacht — die The-
matik kam ja weit spiter erst auf und wird denn auch meist unter
hermeneutischen Vorzeichen diskutiert —, aber er hat die Abgeleitet-
heit, wenn man so will, die interne Dimensioniertheit der Phino-
mene gesehen.

2) Heidegger vermittelt nicht erst, wie dies noch Dilthey und
Husserl versuchen, das Leben und die Lebenswelt mit dem Denken,
er lauft auch nicht Gefahr, wie dies mit Nietzsche und Bergson sich
nahelegt, das Denken vom Leben her zu verstehen, er zeigt vielmehr
deren Gleichurspriinglichkeit auf, die von Anfang an besteht. Genau
diese Einsicht war es denn auch, die das Philosophieren seit den Grie-
chen antrieb, die aber zunehmend in Vergessenheit geriet. Platons
Botschaft der »meguaryoyn OAis Tiig Yuyiic«, Augustins »conversiog,
Pascals »Memorial«, und man konnte die Reihe weiterfithren, weisen

der Aufrif} der Heideggerschen Differenz auf die Fragestellung von Horizontverstehen
und Sachangemessenheit zuriickgestutzt wird. Gadamers Hermeneutik hat keinen Blick
fur die Moglichkeit falscher Horizonte, was sie denn auch — darin haben die Diskurs-
theoretiker recht — in einer eigentiimlich unkritischen philosophischen Haltung verhar-
ren laBt. (Vgl. H.-G. Gadamer 1986, 270 ff,; sh. hierzu H. Rombach 1991, 67-82)

233

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

genau auf Heideggers Entwurf einer Ungeschiedenheit von konkre-
ter Lebensexistenz und denkerischer Bewiltigung vor. Zugleich ist
darin gesehen, dafy man stets im Gewohnlichen ansetzt, um in dieses,
d.h. in dessen Grundlagen und Voraussetzungen hinein durchzubre-
chen. Philosophie treiben heif3t so »auf den Grund« dessen zu gehen,
was das Leben im ganzen trdgt. »Denkens, so kann mit Heidegger in
Erfahrung gebracht werden, geschieht als Seins- und Lebensvollzug
zugleich.?* Philosophieren bedeutet daher auch immer »Innehaltenc,
»Umkehr, zu sehen versuchen, worin der »Sinn des Ganzen« beste-
hen kénnte, bedeutet letztlich Menschsein lernen und Menschlich-

3 Ein kurzer Seitenblick auf Cassirers Konzept einer transzendentalen Kulturphiloso-
phie kénnte hier fiir die nétigen Unterscheidungen hilfreich sein: Nicht erst die beriich-
tigte »Davoser Disputation« (publiziert nach Mitschriften von Bollnow und Ritter in
Heidegger GA 3, 271-296) hat die Unterschiede der beiden Denker offenkundig ge-
macht, es zeigte sich in ihr die grundsitzlich andere Fragestellung von »Erkenntnistheo-
rie« auf der einen und »Ontologie« resp. »Metaphysik« auf der anderen Seite. Bemer-
kenswert bleibt, daf} beider Denkentwiirfe sich ausdriicklich im Ausgang von Kant
verstehen, wobei Cassirer stirker in der Spur des traditionellen Kantverstindnisses
bleibt, indes Heidegger kritische Anfragen an Kants Grundkonzept stellt, die in diesem
schon angelegt, nicht aber gesehen sind. Cassirer, der sich Cohen und Natorp verpflich-
tet weifs, schlieSt sich der klassisch transzendentalphilosophischen Methode an, wonach
man zwar mit einem Faktum beginnt, aber nur um nach der Moglichkeit und den Be-
dingungen dieses Faktums zu fragen. Seine bekannte Antwort ist der Entwurf der »sym-
bolischen Formenc, die den transzendentalen Formaspekt aufgreift, um ihn mit Sym-
bolen wie etwa dem Mythos und der Sprache sozusagen kulturell zu situieren und zu
verankern. Von Heidegger aus wird nun gerade dieses »Faktum« zum Stein des Ansto-
Bes, insofern ja darin immer schon iiber das Sein als Seiendem entschieden ist. Heideg-
ger fragt also nach »etwas«, das Cassirer gar nicht als fragenswert erachten kann, nim-
lich nach der Bedingung der Méglichkeit von Subjekt, von Verstand und Anschauung,
usf., die ihn bekanntermaflen zur Analytik des Daseins fithren sollte. Setzt aber »Da-
sein« jenseits der Option von Leben hier und Erkenntnis dort an, so bleibt diese Unter-
scheidung fiir Cassirer Grundvoraussetzung allen Denkens: »Fiir die Philosophie, fiir die
denkende Betrachtung des Seins, kann daher niemals das Leben selbst, vor und aufler-
halb aller Geformtheit, das Ziel und die Sehnsucht der Betrachtung bilden; sondern fiir
sie bilden Leben und Form eine untrennbare Einheit. Denn erst durch die Form und ihre
Vermittlung nimmt die blo8e Unmittelbarkeit des Lebens die Gestalt des Geistes an: die
Kraft des Geistes aber ist — nach einem Wort Hegels —>nur so grof, als seine AuBerung,
seine Tiefe nur so tief, als er in seiner Auslegung sich auszubreiten und sich zu verlieren
getraut.« (E. Cassirer, Wesen und Wirkung des Symbolbegriffs, Darmstadt #1994, 200) —
Die Unterschiede liegen auf der Hand, und bei allem Fiir und Wider sollte man sich
schon fragen, welches Konzept welches zu begriinden weifl. Gegen Relativismen aller
Art, insbesondere was philosophische Konzepte anbelangt, waren beide namlich glei-
chermaflen. Zu fragen bliebe in diesem Zusammenhang auch, inwieweit die Gegenstel-
lung zwischen unmittelbarem Leben und vermittelter Form nicht schon ein system-
immanentes Problem der Erkenntnistheorie ist?

234

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die >ontologische« Wende

keit erlernen. Deshalb erfihrt jeder einigermafSen in die Philosophie
Eingang gefunden Habende das »durch und durch Gehende« dieses
Geschehens, das einen nicht nur mitnimmt wie Parmenides dies
zeigt, sondern einen gebiert und konstituiert. Heidegger stand im-
mer in diesem Spannungsfeld, was sich, wollte man den Ball flach
halten, mit seiner Anlage zu religioser Erfahrung auf der einen und
philosophischer Theorie auf der anderen Seite erklaren liele. Sein
Denkansatz galt aber nicht weniger als dem Versuch, diese beiden
Stringe auf einer neuen Ebene ihrer konstitutiven Bedingtheit zu-
sammenzufiihren. Die »existenziale« vereint die »philosophische«
und die »existenzielle« Dimension.

3) Der Philosophie wichst eine Bedeutung zu, die sie zwar im-
mer schon implizit mit sich fiithrte, die aber gleichwohl immer mehr
in Vergessenheit zu geraten scheint. Uber die blofle theoretische
Selbstklarung hinaus hat sie praktischen Lebensbezug, ja anhand
der Durchdringung und »Aufkliarung« ihrer Grundbegriffe, die ja
allesamt auch die Wissenschaftswelten grundieren, vermag sie zu
einer der wichtigen Mitgestalter lebenspraktischer, gesellschaftlich-
kultureller, sozialer, ethischer und #sthetischer Grundfragen des
Menschseins zu werden. Heidegger hat dazu beigetragen, das phi-
losophische Geschift zu erden, d. h. ihr Lebensrelevanz und welthafte
Bedeutung zuriickzugeben und zuzusprechen. Dies ist nicht wenig,
bedenkt man, wie heute zu Beginn des 21. Jahrhunderts die Philoso-
phie um ihr Verbleiben im hochschulpolitischen Kontext zu kimpfen
hat, wie schwer es zunehmend wird, diese ihre nicht zu hintergehen-
de Praxis tiberzeugend vorzubringen. Die Philosophie lauft, jeden-
falls als akademische Disziplin, Gefahr, iiberfliissig zu werden. Nun,
ich wiirde ein solches Lamento nicht in Génze teilen, aber mir
scheint, daf3 das akademische Alltagsgeschift der Philosophie nicht
unerheblichen Anteil an dieser Misere hat. Schon Kant hatte hier
fiir die notwendige Unterscheidung gesorgt, wenn er die »Weltphi-
losophie« von der »Schulphilosophie« abhebt, und dies, wie Heideg-
ger sagen wiirde, um »der Sache des Denkens« willen. Es ging, nicht
nur dem frithen Heidegger, stets um den Aufweis der wissenschaft-
lichen Grundlegung des Denkens, allerdings wird, im Unterschied
etwa zu Husserl, durch Heidegger auch klar, daf Begriff und Sinn
der Philosophie nicht von der Wissenschaft her, sondern umgekehrt
diese von der Philosophie her gewonnen werden miissen. Der Vor-
trag »Wissenschaft und Besinnung« (1985, 41-66) etwa weist auf
diese anders gelagerte Einstellung hin. Wihrend die »Theorie« im-

235

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

mer schon auf »Wirklichkeit« bezogen ist, ohne zu fragen, was diese
sei und worin ihr Sinn besteht, verlangt »Besinnung« gleichsam ein
sich Zurtickstellen in das Denken selber, um daraus {iberhaupt erfas-
sen zu konnen, daf8 das »Wirkliche« nur eine ganz vorlaufige Sich-
tung ist, die zudem gar nicht eigens thematisiert wird. Philosophie-
ren, mit Heidegger gesprochen, »Denken« ginge so weit iiber das
hinaus, was gewohnlich unter »Wissenschaft« verstanden wird. Fiir
die philosophische Praxis stellt sich dieses Verhiltnis so dar, daf3 zwi-
schen Philosophie als Lehre und dem Philosophieren selber unter-
schieden werden muf3, im {brigen eine Einsicht, die weitestgehend
verloren gegangen zu sein scheint. Man versteht unter Philosophie
das Thematisieren philosophischer Positionen und Probleme, um
iiber diese zu befinden, nicht aber aus dem Gedanken heraus das
Denken sprechen zu lassen, also zu philosophieren. Genau diese Un-
terscheidung wird von Heidegger aufgegriffen und in die Grundlagen
des Denkens selber hineingearbeitet. Heideggers Denken — dies sollte
man festhalten konnen — denkt einen Gedanken, und ein solches
Denken kann man nur verstehen, wenn man den Gedanken mitgeht.
Mitgehen und Gedanke bedingen sich geradezu gegenseitig, insofern
beide erst aneinander aufgehen. Geht man nicht mit, so bleibt nur ein
Zugriff von aufSen tibrig, der »immer schon« den Gedanken auf Aus-
sage, Pradikation und Geltung hin festgelegt hat. Kein Wunder, daf3
man sich dann - so der oftmals gedufSerte Vorwurf an Heidegger —
nur Tautologien und sprachlichen Verrenkungen gegeniiber sieht.
Das Kriterium aber zwischen Philosophie als Lehrgebdude und Phi-
losophie als das Tatigsein des Gedankens selber, als Philosophieren,
hat Heidegger nicht nur erneuert, sondern mit seiner spéteren Un-
terscheidung zwischen »Philosophie« und »Denken« zum eigentli-
chen Eintrittstor in das philosophische Denken erhoben.

1.6 Welterschlieffung der Sprache und >Ereignis<

Die Tradition hat spitestens seit Aristoteles Denken und Sprache auf-
einander zuriickgefiihrt. Man verstand unter Aoyog sowohl Vernunft
als auch Sprache. Dieser enge Konnex zwischen Satzbau und Denk-
struktur bekundet sich in der Sprache als substanziierte Sprache, die
dem Schema »S (ist) P« folgt. Mit Heideggers Entdeckung des ur-
spriinglichen Vollzugssinns des Seins kommt ein solches Sprachden-
ken an seine Grenzen. Alle >Bedeutung« kann es nur vor dem Hinter-

236

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die >ontologische« Wende

grund der aus dem Vollzugssinn erstellten Bedeutsamkeit geben.
Diesen Fundierungszusammenhang verkennen all jene Theorien,
die Sprache von Anfang an unter dem Zeichen von >Bedeutung< und
>Reprisentation« ansetzen. Hier ist schon alles entschieden.?s Im Ge-
genzug versucht Heidegger der Sprache in ihrem Geschehenscharak-
ter nachzugehen, was die eigentiimlichen Nominalverbalisierungen
erklart, die schon mit den Existenzialien wie »In-sein«, »In-der-
Welt-sein« usf. auftreten. War es einst die Funktion der Sprache,
etwas zu benennen (Sprache als Bedeutung, Symbol, Zeichen etc.),
so geht es jetzt dem zuvor um die Hervorbringung deren Vorausset-
zungen. Der kantische Begriff der Welt als transzendentaler Idee
sieht sich in die konkrete Sprachlichkeit hinein vermittelt, so dafs erst
durch die Sprache die (jeweilige) Welt erschlossen wird. Mit der
Sprache eroffnet sich gewissermaflen erst das Spielfeld, woraus sich
die Welt als Welt im Sinne des »In-der-Welt-seins« entgegenkommt.
Der WelterschliefSungscharakter der Sprache kommt daher fast
einem Welteroffnungscharakter der Sprache gleich.> D.h., daf8 Spra-

35 Auch ein so beeindruckender Ansatz wie jener von R. Brandom, der in kritischer
Absetzung zu allen sprachphilosophischen Bedeutungs- und Reprasentationskonzepten
eine normative Sprachpragmatik entwickelt, in die ein Begriffsnetz interferentieller
Semantik< eingebettet ist, scheint mir am heideggerschen Anliegen vorbeizugehen.
Von diesem her erweisen sich die von Brandom eruierten moralischen und normativen
Implikationen der Sprache schon auf einer begrifflich vorverstandenen Abstraktions-
ebene des Sprachgeschehens und Sprachhandelns angesetzt. (Vgl. R. B. Brandom 2000)
3 Ich habe oben Humboldts Sprachdenken als Kritik des bei Kant noch ginzlich formal
bleibenden transzendentalen Denkens angefiihrt, wodurch nicht nur die Vernunft prak-
tisch-phanomenologisch situiert werden konnte, sie erfahrt sich auch geschichtlich wie
kulturell, der jeweiligen Nationalsprache entsprechend, konstituiert. Ich will hier noch
einmal einen Passus (sh. oben Kap. B.[.2.2.) aufgreifen, in dem ich die Grenze zwischen
Humboldt und Heidegger markiert habe, der jetzt im Kapitel zu Heidegger deutlicher
werden kann: Humboldts Sprachdenken hat schon vieles inauguriert, worauf auch Hei-
degger sich beziehen wird. Es ist vor allem die Einsicht, daf8 Sprache stets eine Sprach-
welt erdffnet, ja dafi in jeder Sprache eine eigene Weltansicht zu Tage tritt. Gleichwohl
sind es vor allem zwei Aspekte, durch die sich Humboldt und Heidegger gravierend
unterscheiden. Fiir Humboldt stellt ja die Individualitdt das sine qua non aller Bemii-
hungen dar, so dafl jede sprachlich verankerte Weltansicht unmittelbar nur an das
menschliche Individuum gebunden sein kann. (Vgl. W. v. Humboldt 1994, 19ff., 135ff.,
223ff.) Heidegger indes sucht nach einem epochal grundierten, seinsgeschichtlichen
Verstiindnis von Sprache, das jedes Individuum als Individuum, d.h. im Sinne einer
letzten Geltungsinstanz transzendiert. Zum Zweiten hingt fiir Humboldt im Unter-
schied zur Vorstellung von Sprache als »Werk (Ergon)« alles an der aktiven » Thatigkeit
(Energeia)« des Sprechens selber, wodurch die Sprache allererst ihr »wirkliches Wesen«
gewinnt. (Vgl. ebd. 418ff.) Heidegger sieht bei aller Schitzung des Humboldt’schen

237

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

che — es gibt immer nur die jeweilige Sprache — die ihr jeweils ent-
sprechende »Welt« eroffnet, wie umgekehrt die jeweilige Welt die
ihr zugehorige Sprache eréffnet.” Um es so zu sagen: Sprache und
Welt 6ffnen sich gegenseitig, und dieses ihr Offnen erstellt erst den
Sinn, den wir, sprechen wir von Sprache und Welt, immer schon un-
terstellen.

Nun, bekanntlich hat sich Heidegger in seinem Sprachdenken,
welches ungefahr vom »Kunstwerkaufsatz« bis zu den Spatschriften
um »Zeit und Sein« reicht, diesem Phinomen der WelterschliefSung
der Sprache gewidmet. Der mit der sogenannten »Kehre« verbunde-
ne Gang zur »Seinsgeschichte« hat vom »Dasein« als dem fun-
damentalontologischen Prinzip zum »Sein« als der jeweilig epochal
angesetzten Grundgestalt gefiihrt. In gewisser Weise — so konnte

Sprachdenkens dieses doch noch »metaphysisch« bestimmt, insofern dort immer schon
ein Begriff von Sprache, von Denken, von Individuum usf. vorausgesetzt ist, was es
allererst philosophisch zu thematisieren gelte. Humboldt, so Heidegger, biegt gewisser-
maflen von seinem Weg zur Sprache auf jenen der Ttigkeit des Subjekts ab, wodurch
Sprache von woandersher, nimlich von der »geistigen Entwicklung des Menschen-
geschlechtes« erklirt wird. Damit dies aber méglich ist, muf$ zuvor schon Klarheit dar-
iiber herrschen, dafl und wie Menschsein und Sprache zueinander gehoren, was Sprache
und was Subjekt respektive Individuum heifen. (Vgl. M. Heidegger 1986, 246 ff.) - Wie
immer man diese grundsétzlichen Differenzen einschitzen mag, eine nahere Diskussion
hinsichtlich beider Sprachkonzepte wire gewif3 sehr ertragreich.

37 Dafl Welt und Sprache sich gegenseitig bedingen, diese Bedingungsfigur aber nun
keineswegs mit den gewdhnlichen sprachphilosophischen Voraussetzungen eines Sub-
stanz- resp. Bedeutungsbegriffs verbunden sein mufl — wir werden spiter darauf zu-
riickkommen -, wird insbesondere dann deutlich, wenn man bspw. die japanische Spra-
che niher auf ihre grammatische und syntaktische Struktur hin betrachtet. Im
Nachwort zu Kimura, B. (ders. 1995, 173-198) bemerkt E. Weinmayr: »Wo die europi-
schen metaphysik- und subjektkritischen Denker bei ihrem Versuch, das Zwischen zu
denken, immer wieder an die Grenzen ihrer eigenen Sprache stoflen, deren grammati-
sche Strukturen sie nicht sagen lassen, was sie eigentlich sagen mochten, und unaufhor
lich gegen die grammatischen Suggestionen ihrer eigenen Sprache — z.B. das Satzsub-
jekt (>diese fatale grammatische Kategorie« [Heidegger]) oder die Trennung von aktiv
und passiv, Tun und Leiden (dem svielleicht dunkelsten Erbstiick okzidentaler Philoso-
phie< [Derrida] — andenken miissen, kann Kimura die grammatischen Strukturen des
Japanischen selbst als einen Ausdruck des Selbstseins im Zwischen aufgreifen.« (Ebd.
193) Hier meldet sich ein Sprachverstehen, das auf den sprachphilosophischen Dialog
zwischen Heidegger und dem japanischen Denken zuriickgeht, was zugleich auf die
Einbahnstrafle eines Sprachbegriffs aufmerksam macht, der sich auf Représentations-
und Bedeutungsmodelle als letzte Geltungsquellen bezieht. Der konstitutive Zusam-
menhang von Welt und Sprache ernétigt unter interkultureller Hinsicht noch einmal
einen anderen Zugang, der die Eingeschrinktheit des gewdhnlichen sprachphilosophi-
schen Paradigmas erweist. Vgl. auch E. Weinmayr 1991.

238

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die >ontologische« Wende

man von heute aus sagen — war dies der Versuch, vom »In-der-Welt-
sein« des Daseins zum »In-Welten-sein« der Sprachen und Kulturen
zu gelangen. So weist das Phianomen der »Befindlichkeit« in jenes
der »Grundstimmungen«® vor, die selber in den jeweiligen »Grund-
worten« zum ereignishaften Austrag kommen.?* Die Dichter und
Denker gelten als die Usurpatoren dieser Grundworte, die so etwas
wie eine »Welt in nuce« meinen, die sich sodann in der weiteren
Sprache entfaltet.# Nun liegt natiirlich alles daran, wie solche
Sprachkerne zu knacken sein konnten, da hiervon jegliche Verste-
hensmoglichkeit einer epochalen Welt abhingig ist. Aber, diese Frage
stellt sich Heidegger nicht, sondern er stellt die Grundworte noch
weiter in ein »Es gibt« des »Ereignisses« zuriick, aus welchem sie
vom Sein »geschickt« und von der Zeit »gereicht« werden. (Heideg-
ger, 1976, 17ff.) Die quasi-metaphysische Anleihe dieser Denkfigur
macht nun allerdings etwas erstaunen: Ging es Heidegger ja gerade

38 Vgl. die ungefihr zeitgleich (1936-38) verfaflten Arbeiten, erschienen in M. Heideg-
ger, GA 45 (Grundfragen der Philosophie. Ausgewihlte sProbleme« der >Logik¢), und
GA 65 (Beitrige zur Philosophie (Vom Ereignis). »Alles wesentliche Denken verlangt,
daf seine Gedanken und Sitze jedesmal neu wie Erz aus der Grundstimmung heraus-
geschlagen werden. Bleibt die Grundstimmung aus, dann ist alles ein erzwungenes Ge-
klapper von Begriffen und Worthiilsen. (...) die Grundstimmung stimmt das Da-sein
ein und damit das Denken als Entwurf der Wahrheit des Seyns im Wort und Begriff.«
(Ebd. 21; vgl. auch 46 ff.)

39 Als Grundworte nennt Heidegger physis, idea, ousia, energeia, Monade, Subjektivi-
tit, Wille, u.a. (Vgl. M. Heidegger 1976, 7, passim)

4 Auf der Ebene der »Grundworte« sicht Heidegger in den beiden »Nachbarstimmen«
des Dichtens (Dichtung) und Denkens (Philosophie) eine enge Verwandtschaft, insofern
dort anhand eines Grundwortes ein ganzer epochal veranschlagter Verstehensraum
gleichsam als eine Verdichtung von Lebensprosa zum Ausdruck kommt. (Vgl. M. Hei-
degger 1981) — Hier gilt es aber zwischen verschiedenen Sprachdimensionen zu unter-
scheiden, wenn Verwandtschaften und Differenzen zwischen Dichtung und Philosophie
thematisch werden. Vgl. hierzu etwa die anders gelagerten Konzepte von J. Habermas,
Philosophie und Wissenschaft als Literatur?, (1992, 242-263) und M. Seel, Uber die
Arbeit des Schriftstellers (und die Sprache der Philosophie), (1996b, 145-187), die fiir
eine klare Trennung zwischen beiden Bereichen mit Hinblick auf die Gefihrdung phi-
losophischer Argumentationsbildung eintreten. M.E. treffen die dortigen Einwinde
aber weder die Anliegen Derridas, Foucaults u.a., auf die Bezug genommen wird, und
auch nicht dasjenige Heideggers. Es handelt sich in der Tat um verschiedene Dimensio-
nen der Sprache selber, nicht um eine Bereichszuordnung der Sprachbetrachtung. Bleibt
man auf der Ebene der Argumentations- und Geltungslogik der Sprache, liegt die Tren-
nung zwischen Literatur und Philosophie auf der Hand, 6ffnet sich indes die Welt-
erschlieSungskraft der Sprache, wie mit dem Hinweis auf die »Grundworte« von Hei-
degger versucht, findet man engste Verwandtschaften zwischen Dichtung (Literatur)
und Philosophie.

239

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

um die Uberwindung jeglichen Seins als Seiendem, so — man mag es
wenden wie man will — scheint es in diesem »Es gibt« des »Seins-
geschicks« doch wieder aufzutauchen. Als philosophische Kon-
sequenz schrumpfen so die Welten, die ja jegliches Dasein und jeg-
liches Sprachverstehen sich allererst aus der jeweiligen Welt heraus
gewinnen lassen, unter der Hand zu »Horizonten« zusammen, die
das tiberwunden geglaubte intentionale Paradigma erneut restituie-
ren. Das anvisierte, sinnstiftende und welteréffnende Hervorbrin-
gungsmotiv der Sprache bleibt eigentiimlich abgeblendet.#* Ebenso
wiirde die situativ und sprachlich sich generierende Kommunikati-
ons- und Verstindigungspraxis, also die sprachpragmatische Dimen-
sion der Sprache, zur Sprachwerdung hinzu gehoren, wenngleich
diese mit den jeweiligen »Welten< zu verbinden wire und nicht, wie
dies die Diskurstheoretiker vermeinen, an ein Geltungsapriori ver-
wiesen werden kann.

Gleichwohl war Heidegger nach meinem Dafiirhalten mit dem
Denken des »Ereignisses« auf einem guten Weg, »jenseits des Seinsc,
oder, was dem verwandt ist, jenseits der »Differenz von Identitit und
Differenz« die sich gestaltende und hervorbringende, auch sprachlich
verankerte Welteroffnung aufzuzeigen.® Hierzu fiihrt er die Grund-
stimmungen und Grundworte auf, die immer schon eine Welt »grun-
dieren«, die aber nur »auftauchen« kénnen durch »Ubersetzung« in
Sprache. So verlangt nach Heidegger auch schon das Verstindnis der
eigenen Sprache und damit der eigenen Welt ein Uber-setzen von
Grundstimmung und Grundwort in Sprache, und nur dort, wo diese
»Sprachwerdung« erfaf$t wird, spricht die Sprache und darin ihre
Welt. Beziiglich der Ubersetzungsfrage heif3t es bei Heidegger: »Man

41 Der Sprachduktus von »Zeit und Sein« scheint dies zu bestitigen, gerade dann, wenn
er gegen Ende auf das »Ereignis« zulduft: »Was bleibt zu sagen? Nur dies: Das Ereignis
ereignet. (...) Es galt, Sein im Durchblick durch die eigentliche Zeit in sein Eigenes zu
denken — aus dem Ereignis — ohne Riicksicht auf die Beziechung des Seins zum Seienden.
(...) Wenn eine Uberwindung [der Metaphysik] notig bleibt, dann geht sie dasjenige
Denken an, das sich eigens in das Ereignis einld8t, um Es aus ihm her auf Es zu — zu
sagen. Es gilt unabléssig, die Hindernisse zu iiberwinden, die ein solches Sagen leicht
unzureichend machen. Ein Hindernis dieser Art bleibt auch das Sagen vom Ereignis in
der Weise eines Vortrags. Er hat nur in Aussagesitzen gesprochen.« (Heidegger 1976,
241)

4 Daf3 bspw. »Anwesenheit« nicht nur eine Zeitkategorie ist, die jegliches »Seiende«
fundiert, sondern dariiber hinaus an dem auch jegliches »Sein« bedingenden »Ereig-
nischarakter« konstitutiven Anteil hat, versuchte Heidegger in »Zeit und Sein« (ders.
1976, 2 ff., 91f., passim) zu zeigen.

240

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die >ontologische« Wende

meint, das >Ubersetzen« sei eine Ubertragung einer Sprache in eine
andere, der Fremdsprache in die Muttersprache oder auch umge-
kehrt. Wir verkennen jedoch, daf$ wir stindig auch schon unsere ei-
gene Sprache, die Muttersprache, in ihr eigenes Wesen iibersetzen.
Sprechen und Sagen ist in sich ein Ubersetzen, dessen Wesen keines-
wegs darin aufgehen kann, daf3 das tibersetzende und das iibersetzte
Wort verschiedenen Sprachen angehéren. In jedem Gesprich und
Selbstgesprich waltet ein urspriingliches Ubersetzen.« (GA 54, 17)*
Es kommt, so konnte man mit Heidegger sagen, zum »ereignishaften
Austrag« einer Welt. Wie jedes Volk eine Sprache hat und sich daraus
versteht, so eignen ihm bestimmte Grundstimmungen und Grund-
worte, und der konstitutive Ereignischarakter dieser Aspekte bringt
die jeweilige sWelt< hervor. »Die jeweilige Sprache ist das Geschehnis
jenes Sagens, in dem geschichtlich einem Volk seine Welt aufgeht
und die Erde als das Verschlossene aufbewahrt wird. Das entwerfende
Sagen ist jenes, das in der Bereitung des Sagbaren zugleich das Un-
sagbare als ein solches zur Welt bringt.«* Hierin kommt zum Aus-
druck, dafd im Gesagten der Sprache zugleich ein Ungesagtes und
Unsagbares mitspricht, das sprachlich zwar nie eingeholt werden
kann, das aber gleichwohl nie fehlt.# >Sprache« meint immer mehr
als Sprache.

Heidegger erfaflt wie vor ihm keiner — vielleicht aufler Hum-
boldt — den konstitutiven Verstehenszusammenhang von Sprache
und Welt, ja mehr noch, anhand des >Ereignisses< vermag die konsti-
tutive Geschehenscharakteristik von Sprache und Welt deutlich zu
werden. Er sieht das Dasein aus der Welt der Sprache hervorgehen,
so dafs Menschsein bedeutet, in der Sprache zu wohnen, nicht erst
Sprache zu haben. »Die Sprache«- so der wohl prominenteste Passus
hierzu — »ist das Haus des Seins. In ihrer Behausung wohnt der
Mensch.«* Humboldt indes versteht unter Welt noch eine sprachlich

# Vgl. hierzu auch H.-D. Gondeck 1997, 263-348. — Zum Phinomen des »Uberset-
zens«, nicht nur in bezug auf Heidegger, vgl. Vf. 2002a, 93-122.

Zur Frage sprachlicher wie kultureller Ubersetzung zwischen abendlandisch-eu-
ropdischem und asiatischem, vor allem japanischem Denken im Ausgang von Heidegger
vgl. T. Buchheim (Hg.) 1989, hier insbesondere E.Weinmayr (a.a.O., 177-196);
H. Buchner (Hg.) 1989, hier insbesondere Tsujimura, K. (a.a.O., 79-86).

# M. Heidegger 1980, 60. Vgl. hierzu auch die Vorlesung »Logik als die Frage nach dem
Wesen der Sprache«, GA 38, 168f.

4 Vgl. hierzu die dhnliche Konstellation von »dire« (Sagen) und »dit« (Gesagtem) bei
Levinas. (E. Levinas 1992, 291f.,, 65ff., 93ff,, 211, 330f., 334 ff.)

4% M. Heidegger 1978, 311.

241

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

vermittelte »Weltansicht« und »Weltanschauung«, weshalb diese
auch an die Einzelindividualitit als Ursprungspunkt zuriickgebunden
bleibt (Humboldt III, 19 ff.). Das >Ereignis< in seiner grundsatzlichen
Geschehenstypik anzugehen, die allererst zeigen konnte, wie etwas
wird, was es ist, die also auch das >Seincals Grundtopos iiberschreitet,
schien in Heideggers Denkfocus zu liegen.* Allein die Struktur von
»Entzug« und »Austrag«, »Verborgenheit« und »Entborgenheitc,
»Enteignis« und »Ereignis«, iiberhaupt die Differenz von »Sein«
und »Seiendem« hat, da sich deren Differenz doch als Differenz ver-
festigt hat, diesen weiteren Schritt behindert.*® Gerade der Versuch
Heideggers, alle Substanzialisierungen und Verdinglichungen aus-
zurdumen, hat ihn an einem Denken des Seins, wie »ontologischg,
nicht »ontisch«, auch immer angesetzt, festhalten lassen. Der Schritt
zu einem »relationalen« oder gar »strukturalen« Denken, worin es
vor allem um den Hervorgangsaspekt eines Ereignisgeschehens geht,
blieb ihm dadurch verwehrt, und so mufite »Sein« all jene Begriff-
lichkeiten und Schreibweisen gleichsam ertragen, die ihm Heidegger
angedeihen hat lassen. Das Heidegger oftmals vorgeworfene »Dunk-
le« und »Unverstindliche, ja geradezu »Numinose« seiner spiteren
Philosophie wire aber keinesfalls dem Verdikt eines »Irrationalis-
mus« und »Mystizismus« anheim zu stellen, es weist vielmehr dar-
auf hin, dafi, solange man am »Sein« als dem allem zugrunde liegen-
den Begriff festhilt, dieses nur mit seinem eigenen »Dunkel«
antworten kann. In dieser Hinsicht ist Heideggers Spatphilosophie
nur konsequent. Allerdings vermochte Heidegger gerade dadurch
das sich generierende und hervorbringende Geschehen von Sprache
und Welt noch nicht zu fassen, was ja nicht nur fiir eine bestimmte
>Welt« zu gelten hitte, sondern vor allem fiir die Frage interkulturel-
ler Begegnungen und auch multikultureller Koexistenz von hochster
Brisanz ist. Grundlagen eines moglichen kulturellen, nicht nur
sprachlichen Dialogs zwischen den Welten konnen mit Heidegger

¥ Vgl. hierzu meine Interpretation von Heideggers »Humanismusbrief«, V. 2002b.

4 Ich verweise etwa auf Poggeler, der Heidegger prononciert aus dem Denken des Er-
eignisses heraus interpretiert und so seinen Denkweg evidenter zu machen versteht.
(Vgl. O. Poggeler 1992, 44ff., passim.) Rombach sieht im »Ereignis« die entscheidende
Dimension des Heideggerschen Ansatzes, insofern darin an der Uberwindung der Kon-
stellation »Sein-Seiendes« gearbeitet wird, was auf das Konzept der »Struktur« und
»Strukturgenese« vorweist. (Vgl. H. Rombach 1993, 385 ff., passim; vgl. auch Rombach,
1980, 146 £.)

242

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die >ontologische« Wende

ebenso wenig einer fruchtbaren Losung zugefiihrt werden wie Fra-
gen kultureller und gesellschaftlicher Integration.®

1.7 Seinsgeschichte und Gelassenheit

Das Konzept der »Seinsgeschichte« bei Heidegger konnte man auch
als »Ereignisgeschichte« umschreiben.5® Unter Ereignis ist ja keines-
wegs ein punktuelles Ereignis zu verstehen, sondern ein offener
Raum, eine »Lichtungx, die den jeweils geschichtlich-epochalen Rah-
men aufspannt. In der Sache lauft dies auf das »Weltphanomen« hin-
aus, auch wenn der Topos »Welt« in der Spatphilosophie Heideggers
nicht mehr diese Vorrangstellung inne hat wie noch in seiner Friih-
phase. Das »Es gibt« des Ereignisses lafit die Welthaltigkeit eigen-
tiimlich schrumpfen, tritt als Es hinter die Gabe dessen, was gereicht
und geschickt wird, zurtick. Gleichwohl bleibt Welt« ein bestimmen-
der Grundtopos. Das »Weltphdnomen« ist nicht mehr an die Jem-
einigkeit des Daseins gebunden, sondern wandert, wenn man so will,
in die »epochalen Grundgestalten« ab. Dies fiihrt zu der Konsequenz,
daf3 der gesamte friihere Ansatz auf einen neuen Boden gestellt wird.
Der aktivistische Grundzug (Entschlossenheit, Entwurf, Destruktion
der Geschichte der Ontologie) wird von einem weitaus zurtickhalten-
deren abgeldst (Gelassenheit, Ereignis, Andenken). Wie ist das mog-
lich? Wo bleibt die Referenz? Verliert sich Heidegger in ein neues
Dunkel, eine neue Metaphysik, indem jetzt das »Sein selber« Subjekt
von Mensch und Geschichte werden soll? All diese Fragen, so meine
ich, mif3verstehen das Anliegen Heideggers, indem sie das Ganze
substanzialistisch und verdinglicht auffassen. Heideggers Neuansatz
steht durchaus in Entsprechung zu seinem fritheren Denken, nur daf8
jetzt die »Offenheit« einen weit grofleren Ausgriff hat, und das ein-
zelne Dasein von der jeweiligen epochalen Grundgestalt her verstan-
den wird. Dadurch erst vermag sich der Mensch als geschichtliches

4 T. Rentsch hat in diesem Zusammenhang von einer »verzerrten Konstitutionsanaly-
se der menschlichen Welt« bei Heidegger gesprochen. Er schligt hier die Kategorie der
»Interexistenzialitit« vor, welche den sozialen, sprachlichen und kommunikativen Kon-
stitutionsvoraussetzungen des menschlichen Daseins weit mehr Rechnung tragen wiir-
de. (Vgl. T. Rentsch 1991, 143-151)

% Vgl. Passagen wie die folgende: »Das Er-eignis ist die urspriingliche Geschichte selbst,
womit angedeutet sein konnte, daf3 hier tiberhaupt das Wesen des Seyns >geschichtlich«
begriffen wird.« (GA 65, 32)

243

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

Wesen zu iibernehmen, insofern dieses nicht mehr nur in sein je
eigenes Dasein, sondern in seine geschichtliche Bestimmung hinein
ek-sistiert. Nicht mehr das Dasein ist grundlegend, sondern die je-
weilige »Lichtung des Seins«, die den offenen Raum erstellt, wohin-
ein und wovonher das Dasein sich versteht und worein es gehalten
ist.’! sWeltc erhilt geschichtliche Dimensionalitit und dies meint in
der Tat etwas anderes als geschichtliche Horizonte, wie dies noch die
Konzepte von Dilthey und Husserl nahelegen, denen sich in dieser
Frage auch Gadamer wieder annihern wird. Um Horizonte haben
und thematisieren zu konnen, bin ich immer schon in ein epochales
Grundgeschehen (»Ereignenc) eingelassen, dem ich nur entsprechen,
das ich aber niemals einholen kann. Heidegger macht auf ein vorgin-
giges »In-der-Welt-sein« aufmerksam, das epochal geprigt und
grundiert ist. So hat das Sein nicht nur Geschichte, es ist selber schon
durch und durch geschichtlich. Genau dies aber besagt: >Sein< wird
sprechend, spricht sich aus; Sprache ist Selbstartikulation des Seins,
legt das Sein im wahrsten Sinn des Wortes auseinander. So treffen
sich in der »Seinsgeschichte« zwei Aspekte: Durch das Sprechend-
werden pluralisiert sich das Sein in seine epochalen Gestalten, denn
alles Sprechen und Sagen bedeutet Unterschied, bedeutet aussagen
zu konnen, was zuvor als Singularetantum nicht aussagbar war. Ge-
schichtlich verstandenes Sein ist sprachliches Sein, und nur deshalb
kann es auch verstanden werden. Zum einen wird also durch die
Sprache das Sein in seine pluralen Gestalten hinein ge6ffnet, die epo-
chalen Welten beginnen tiberhaupt erst zu »sprechen«, zum anderen
wird deutlich, daf8 geschichtliche Worte und Begriffe sich nicht ein-
fach tradieren, sozusagen ungebrochen ihre historische Bahn als
»Begriffsgeschichte« ziehen, sondern in einen Weltzusammenhang
eingelassen sind, der sie im Grunde nur aus dieser Welt heraus ver-
stehbar sein laf3t. Letztlich laufen die Grundbegriffe, zumal die phi-
losophischen, auf ihre » Weltherkunft« zuriick, ein Herkommen, das
es allerdings erst noch zu entdecken und zu erforschen gilt. »Wir
lernen aus der Geschichte erst, wenn wir sie zuvor und zugleich er-
wecken. Dafl wir nichts mehr aus der Geschichte zu lernen ver-
mogen, sagt nur: Wir selbst sind geschichtslos geworden. Keine Zeit

51 Im Unterschied zum »Dasein« der »existenzialen Analytik« schreibt Heidegger das
seinsgeschichtlich bestimmte Dasein zumeist »Da-sein«, um den unhintergehbaren
Konnex von »Geschichtlichkeit« und »Da« im Sinne von »Da des Seins« auch typogra-
phisch kenntlich zu machen. Vgl. etwa GA 65, 487 ff.

244

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die >ontologische« Wende

kannte so einen Zustrom von Tradition, und keine war so arm an
wirklicher Uberlieferung. AGyog, ratio, Vernunft, Geist, alles das sind
verdeckende Titel fiir das Weltproblem.« (Heidegger GA 29/30, 508)
So wenig, wie der »Sinn von Sein« offen zutage liegt, so wenig ist der
»Sinn von Geschichte« geklért. So tut sich analog zur ontologischen
Differenz eine geschichtliche Differenz auf, d. h. dasjenige, was zuvor
auf dem Boden der Ideen- und BewufStseinsgeschichte und schlief3-
lich auch der Interpretationsgeschichte hermeneutischer Prigung
statt hatte, mufs nun auf jenem der »Seinsgeschichte« noch einmal
und in neuer Weise interpretiert werden.

Wo aber bleibt, so wire zu fragen, das spezifisch Geschichtliche
der Seinsgeschichte? Wenn das »Sein« durch seine eigene Geschicht-
lichkeit ausgezeichnet ist, so miifite auch die innere Konsequenz die-
ser Seinsgeschichte ersichtlich werden. Die »Grundworte« als die
grundlegenden Ausgangspunkte des Verstehens hitten sich in ihrer
geschichtlichen Konsequenz zu erweisen; man hitte nidherhin nach
den Ubergingen und dem Zusammenhang der Grundworte zu fra-
gen. Dies findet bei Heidegger weder Berticksichtigung, noch scheint
es iiberhaupt in sein Blickfeld zu treten. Unklar bleibt auch das fiir
die Seinsgeschichte konstitutive Verhiltnis von Lichtungs- und Ver-
bergungsgeschichte. Wie hangen beide zusammen? Bleibt das Sich-
verbergende (Sein, Ereignis, »Es«) selber ungeschichtlich, und wie
sollte dies zu denken sein, ohne die grundsitzliche Geschichtlichkeit
(des Seins und des Denkens) wieder riickgéingig zu machen?

So scheint in der Konzeption der Seinsgeschichte eine eigen-
tiimliche Ambivalenz zwischen dem Entzug des »Seyns« auf der
einen und den epochal geprigten »Schickungen« auf der anderen
Seite zu liegen. Dieser versucht Heidegger mit der »Haltung der Ge-
lassenheit« zu begegnen, die er jenseits von Aktivismus und Indiffe-
renz, von »Aktivitit und Passivitit« situiert.52 Gegen die Geschichts-
und Fortschrittseuphorie, die jedem geschichtsphilosophischen Den-
ken inne wohnt, insofern es teleologisch und dialektisch angelegt ist,
sucht Heidegger mit der eher defensiv ausgerichteten Gelassenheit
zu begegnen. »Wir wissen nicht, was die ins Unheimliche sich stei-
gernde Herrschaft der Atomtechnik im Sinn hat. Der Sinn der tech-
nischen Welt verbirgt sich. Achten wir nun aber eigens und stets
darauf, daf8 uns iiberall in der technischen Welt ein verborgener Sinn
anriihrt, dann stehen wir sogleich im Bereich dessen, was sich uns

52 Vgl. M. Heidegger 1982, 33, passim.

245

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

verbirgt und zwar verbirgt, indem es auf uns zukommt. Was auf
solche Weise sich zeigt und zugleich sich entzieht, ist der Grundzug
dessen, was wir das Geheimnis nennen. Ich nenne die Haltung, kraft
deren wir uns fiir den in der technischen Welt verborgenen Sinn
offen halten: die Offenheit fiir das Geheimnis. / Die Gelassenheit zu
den Dingen und die Offenheit fiir das Geheimnis gehéren zusam-
men. Sie gewdhren uns die Moglichkeit, uns auf eine ganz andere
Weise in der Welt aufzuhalten. Sie versprechen uns einen neuen
Grund und Boden, auf dem wir innerhalb der technischen Welt, und
ungefihrdet durch sie, stehen und bestehen konnen.« (Ebd. 24) Hei-
degger beldft es also bei der Differenz von Seyn und Ereignis auf der
einen und Seiendem und Ding auf der anderen Seite. In einer gewis-
sen Weise bestitigt er damit aber das tiberholt geglaubte Geschichts-
denken in seiner Allmichtigkeit, indem nur entgegengenommen
werden kann, was eh’ schon geschieht. »Die Offenheit fiir das Ge-
heimnis« und »die Gelassenheit zu den Dingen« appellieren zwar an
eine Grundhaltung, die angesichts planetarischer Bedrohung allzu
verstiandlich und 16blich ist, sie kommen aber iiber ihren quasi religi-
os-theologischen Gestus nicht hinaus. Angesichts solcher Bedrohun-
gen wie »Technik«, » Atomzeitalter« und »Nationalsozialismus, de-
nen ja stets ein bestimmtes BewufStsein korrespondiert, ist dies nicht
nur zu wenig, es vermag auch nicht wirklich aus dem Dilemma her-
auszufiihren. Das beriichtigte Schweigen Heideggers zum National-
sozialismus hat m.E. hierin seinen systematischen Grund, insofern
darin der konstitutive Zusammenhang von seinsgeschichtlicher
Schickung und faktischer Begebenheit nicht geklart werden kann.
Auch wenn sein Topos der Gelassenheit sich der Alternative von Ak-
tivitit und Passivitat versperrt und sich in einer Art »Zwischen« an-
zusiedeln scheint, das den »Ubergang aus dem Wollen in die Gelas-
senheit« (ebd. 33) anstrebt, so hebt dies doch nicht die in sich
ambivalente Denkfigur Heideggers auf. Die Gelassenheit reagiert so-
zusagen noch auf ein Geschehen, das daher in seinem numinosen
und schicksalstrachtigen Charakter bestdrkt wird. So wiirde ich auch
Verwandtschaften hinsichtlich des Grundbegriffs der Gelassenheit
zwischen Heideggers Denken und jenem ostasiatischer Herkunft fiir
nicht {iberzeugend halten. Heideggers »Gelassenheit« fufst auf dem
griechischen Denken mit all seinen Implikationen von Menschsein
auf der einen und Schicksal auf der anderen Seite, jedenfalls versteht
es sich als Antwort darauf. »Gelassenheit« im asiatischen Kontext
liegt gerade jenseits dieser Paradigmen; hier geht es um ein »Lassenc,

246

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

das auch noch das »Lassen laf3t«, das also weder ein Woher noch ein
Wozu und Weshalb der Gelassenheit kennt. Auch hier wire fiir Dif-
ferenzierungen und Differenzen einzutreten, die welthaft konnotiert
und daher auch nur von da aus zu sehen sind und einsichtig gemacht
werden konnen.

Zu fragen wire schliefllich auch, woher und wie es denn zu so
etwas wie den »Grundworten« kommt? Sind sie vielleicht selber
schon Abstraktionen und »uneigentliche« Reprisentationen von
Grunderfahrungen, die, da in Wort und Begriff gefafit, ihres Ereig-
nis- und Geschehenscharakters wieder verlustig zu gehen drohen?
Wie konnten diese Grunderfahrungen und »Grundphilosophieng,
die als sie selber zwar nicht erscheinen, die aber gleichwohl das je-
weilige epochale Grundverstindnis tragen, naherhin zur Darstellung
gebracht werden, ohne — und das ist entscheidend — auf die Ebene von
(Re)-prisentations- und Darstellungsfunktion zuriickzugleiten?53
Hier melden sich Phinomenologien interkultureller Welten an, die
struktural und medial konstituiert sind und die darin zu erweisen
wiren.

2. Kritische Anfragen
2.1 Frontstellungen und ihre versteckten Reduktionismen

Im ersten Teil ging es mir darum, die mit Heidegger erdffneten
Denkebenen und -dimensionen zu erinnern, zugleich aber auf dorti-
ge Implikationen zu verweisen, die ein interkulturelles Denken mit-
vorbereiten helfen. Auch wenn Heideggers Denken durchaus schon
historisch eingeordnet werden kann, m.E. sind elementare Schritte,
die mit ihm gemacht werden kénnen, in vielen philosophischen Dis-
kursen der Gegenwart entweder nicht préasent oder einfach nicht ver-
standen. Hat man einmal die Subjekt-, die BewufStseins- und Sprach-

5 Hier wird das Desiderat der »Fundamentalgeschichte« sowie der »Bildphilosophie«
offenkundig, wie sie Rombach entwickelt hat. (Rombach 1977; Tsujimura/Ohashi/
Rombach 1981; Rombach 1991; ders. 1996) Das dort angepeilte Bildverstindnis stellt
den Versuch dar, jene grundphilosophischen Ereignisse aufzuhellen, die bei Heidegger
noch zu den erratischen Blécken der Grundworte geronnen waren. >Bild¢< in diesem
Sinne setzt demnach auf einer Ebene an, die unter metaphysischen, reprisentations-
theoretischen, metaphern- und symboltheoretischen sowie kunsttheoretischen und ds-
thetiktheoretischen Gesichtpunkten gerade nicht zu fassen sind.

247

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

kritik Heideggers aufgenommen, so kann man eigentlich nicht mehr
dahinter zuriickgehen. Es sei denn, man nihme entweder diesen hi-
storischen und vor allem systematischen Riickschritt in Kauf oder
aber man iibt Kritik an diesem Konzept, was unter philosophischen
Pramissen allerdings nur mit einer Kritik auf gleicher Augenhdche,
d.h. unter Beriicksichtigung der Aufnahme der Heideggerschen Er-
offnungen Sinn machen kann. Gleichwohl kann man nicht bei Hei-
degger stehen bleiben. Sowohl in bezug auf bestimmte Felder, die
sein Philosophieren unberiicksichtigt gelassen hat, als auch — was
damit zusammenhingt — hinsichtlich seines ontologischen Gesamt-
projekts gilt es Einschrankungen zu machen, Kritik zu tiben und auf
mogliche Grenzen hinzuweisen.

Als erstes fallt in Heideggers Ouevre die eigentiimliche Ausspa-
rung und Nichtberticksichtigung so wichtiger Themen wie des sozia-
len und politischen Feldes, der gesamten Rechtsebene wie auch die
Fragen der Notwendigkeit von Institutionen auf. Gewif3, ein Denker
vom Kaliber eines Heidegger hat immer irgendwie alles aufgenom-
men, aber es erscheinen bei ihm, wenn tiberhaupt, diese Felder unter
der Primisse der Abgeleitetheit und Nachrangigkeit, der Festgefah-
renheit und Vorhandenheit. Nun, dies hingt wie angedeutet an sei-
nem Gesamtkonzept. Der oben gezeigte konstitutive Zusammen-
hang von Selbst, Welt und In-der-Welt-sein ist ja vom Dasein als
dem alles fundierenden Prinzip umfangen; alles weitere hat sich dar-
aus zu ergeben. So entspricht Heideggers Differenz zwischen eigent-
lichen und uneigentlichen Phinomenen genau seinem Ansatz, wo-
nach etwas zunichst und zumeist so ist wie es ist, um daraus den
Entwurf des »zu-seins« zu leisten. Nun identifiziert Heidegger die
»durchschnittliche Alltaglichkeit« mit einem »Benommensein« von
der Welt, worin sich das Dasein als Dasein genommen ist. Es existiert
nicht wirklich, sondern tut, was alle tun, redet, wie und was alle re-
den, lebt wie alle leben. Darin ist zunichst erfaf3t, dafy zum Mensch-
sein konstitutiv die gesellschaftlichen und sozialen Ordnungen geho-
ren, so daf8 ohne diese Menschsein, sprich Dasein gar nicht méglich
wiren. Zugleich aber sieht Heidegger diesen Sachverhalt als Derivat
des Daseins. Was gilt jetzt? Werfen wir einen kurzen Blick auf seine
Analyse der Zeugwelt, mit der ja der Schritt von der Vorhandenheit
zur Zuhandenheit gemacht wird, d.h. daf die Dinge, sieht man sie
auf den Umgang mit ihnen, auf ihren Umzu-charakter zuriick, ur-
spriinglicher an der Selbstauslegung des Daseins mitarbeiten. Die
Charakteristik der VerldBlichkeit und Dienlichkeit, wie etwa im

248

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

Kunstwerkaufsatz gezeigt, oder auch jene der Aufdringlichkeit und
Aufsissigkeit, wie in SuZ (§16) vorgefiihrt, bleiben als nahere Be-
stimmungsgriinde der Dinge stets auf das Dasein gerichtet, sie blei-
ben von ihm her in einer bestimmten Weise interpretiert. Gehen
aber darin schon die Dinge auf? Trifft dies die Bauernwelt oder auch
die Werkstattwelt, die Heidegger vor Augen hat, in ihrem gesamten
Umfang? Hingt die Zeugwelt nicht in einem urspriinglichen Sinn
mit weiteren »Welten« wie der Arbeitswelt, der Sozialwelt u.a. zu-
sammen? In der Tat, wie jedes Werkzeug, so ist auch schon der Pflug
aus einer langen Sozial-, Arbeits- und Technikgeschichte hervor-
gegangen, und der Bauer ist in seiner Existenz selber schon Interpret
dieser Pflug- und Traktorenwelt, auf die er als Bauer bestindig ant-
wortet. Bauer und Bauernwelt mit dem Hintergrund ihrer gesamten
historischen Bedingungen und Entwicklungen bedingen und beant-
worten sich gegenseitig, ja mehr noch, sie arbeiten sich bestindig
aneinander ab, bringen sich gegenseitig hervor. Eine blofle Zeugwelt,
wie sie Heidegger ansetzt, bildet nur einen Teilbereich dessen, was
konstitutiv zur Bauernwelt gehort. Nicht erst, dafy noch andere Be-
reiche hinzukidmen, schon mit dem »Zeug« sind breite Sozialfelder,
Arbeitssituation, Produktionsverhiltnisse, Mitarbeit am gesell-
schaftlichen Bruttosozialprodukt, Bewirtschaftung des Ackerlandes,
tberhaupt eine bestimmte Naturinterpretation aufgeblendet, die
zum Seinsverstindnis und seiner Analyse hinzugehoren. Damit ein-
her geht etwa auch die Verinderung und Uminterpretation der Bau-
ernwelt hin zur Welt der Landwirtschaft, was nicht einfach einen
Verlust darstellt, sondern neue Beschreibungskriterien erfordert.
Heidegger indes zieht eine sehr enge Linie um die Dinge und das
Zeug, indem er sie auf ihren fiir das Dasein konstitutiven »Ge-
brauch« reduziert. Daf$ hier auch schon Sozialphdnomene wie etwa
das »Mitsein« in einem eigentlichen Sinne und nicht erst unter der
Direktive »einspringender« oder »vorausspringender Fiirsorge« des
Daseins auftreten,® hat Heidegger nicht gesehen. Genau dadurch
aber rutschen ihm diese umfassenderen Felder wie etwa die Sozialitdt
gleichsam ins Abseits ihrer Abgeleitetheit und werden zu bloflen
Voraussetzungen gesellschaftlicher und kultureller Verhaltnisse, die
sich im Dasein als dessen Geworfenheit bekunden. Dagegen hat sich
das Dasein zu behaupten und so entstehen die beiden Spannungspole
der »Geworfenheit« und des auf ein » Worumwillen« gehenden »Ent-

5 Vgl. Suz, §25-27.

249

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

wurfs«. Das Dasein kann sich zwar nicht der Geworfenheit entzie-
hen, vermag ihr aber doch entgegenzutreten. Dieser Gegenzug erst
offnet die Spanne zwischen Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit, zwi-
schen »Selbstwelt« und »Mitwelt«, zwischen »Selbst« und »Man«.
So verstiandlich zunichst diese Unterscheidung zwischen dem alltig-
lichen Man und dem eigentlichen Selbst anmutet, so schleppt sie
doch in ihrem Gefolge eine Sichtweise mit, die einen Grofteil der
menschlichen Lebenswelt und Daseinsbedingungen als Derivat stig-
matisiert. Das Dasein in seiner Jemeinigkeit steht so bei Heidegger in
einem eigentiimlichen Gegensatz zu sozialen und gesellschaftlichen
Phianomenen, das Dasein steht, um es so zu sagen, gegen die Offent-
lichkeit, und es gewinnt sich als Dasein erst aus der Absetzung zu
dieser.”

Mir scheinen diese Absetzungen, die Unterscheidung von ei-
gentlichem und uneigentlichem Dasein und damit verbundener ur-
spriinglicher und defizitirer Phinomene eine Schwierigkeit auf-
zuwerfen, die Heideggers Denkansatz in entscheidenden Punkten
relativiert. Einerseits ist deren Erfassung dufSerst fruchtbar, da mit
ihr das kritische Potential des Philosophierens hinsichtlich seiner
Grundlagen (Was heif3t »Realitit«, was heifst »Subjekt«?) weiter ver-
folgt wird, andererseits kommt eine Wertung ins Spiel, die manche
Phénomenkonstellationen zum Eigentlichkeitsbereich rechnen, an-
dere nicht. Nun, wie wir sehen konnten, hingt dies an Heideggers
Denkgestus der Absetzung des je konkreten, sich auf seinen Seins-
sinn hin entwerfenden Daseins gegen das der Offentlichkeit und der
politisch-sozialen wie technischen Welten ausgelieferten »Man«.
Schon die einfache Frage, woher denn das Dasein die Moglichkeit
des Selbstentwurfs haben kénnen soll, wenn nicht selber konstituiert
aus den Gesamtfeldern gesellschaftlich-kultureller Ordnungen, wirft
Probleme auf. Mir scheint, daf3 die Frontstellungen selber, gerade
indem auf ihnen beharrt wird und sie nicht auf ihr mégliches Kon-
stitutionsgeschehen hin weiter entwickelt werden, den problemati-
schen Angelpunkt bilden. Sieht man namlich niher hin, so steht das
Dasein nicht gegen seine defizitiren Modi, so wenig wie gegen das
nicht-daseinsmifliige Seiende, sondern es versteht sich allererst aus

5% Bekanntlich hat H. Arendt auf das Desiderat des Politischen und Offentlichen bei
Heidegger aufmerksam gemacht. (Vgl. H. Arendt 1989) Allerdings bliebe zu fragen, ob
durch ihre Engfithrung von »Handeln« und »Offentlichkeit« letztere auch schon um-
fassend gezeigt ist. (Vgl. hierzu A. Grolmann 1999, 85-107).

250

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

dem konkreten Umgang mit Mitmensch und Ding. Genauer formu-
liert: Das Dasein erfihrt seinen »Seinssinn« aus dem Mitgehen mit
den Dingen, aus einem konkret vermittelten Gesprachsgeschehen
zwischen Mensch und Welt, auf das es bestindig antwortet. Es hat
nicht nur »Umgang mit«, es versteht sich vielmehr als Teilnehmer
an einem konkreten Antwortgeschehen der Uberformung und des
kreativen Umgangs, welche die Vorgegebenheiten umstrukturieren.
Der Einzelne steht nicht isoliert gegen sein soziales und kulturelles
Umfeld, noch geht er vollig darin auf, als Rollen- oder gar Funktions-
triger. Beides wiren ungute Vereinseitigungen und Substanzialisie-
rungen, die das gegenseitig dynamische Interpretationsgeschehen,
aus welchem und als welches man sich allererst versteht, auf statische
Grofen reduziert. Die Fronstellungen zwischen »gesellschaftlichem
Menschen« und »individuellem Menschenc, politisch gesprochen,
zwischen Sozialismus und Liberalismus, sind obsolet geworden, und
dies nicht nur in politischer Hinsicht, sondern in »ontologischer«.
Heidegger war wohl auch in dieser Hinsicht noch ein Kind seiner
Zeit, wenn seine Option auf eine der beiden Seiten fiel, und so ver-
wundert es auch nicht, dafy er einem Demokratiebegriff nicht viel
abgewinnen konnte. Dies hingt aber aufs engste mit seinem Denken
der Eigentlichkeit mit seinen bekannten dezisionistischen Intarsien
zusammen, die dort einen Schnitt machen, wo es allererst um den
Werde- und Gestaltungsprozefl ginge, der ein demokratisches Be-
wufltsein mit auf den Weg bringt. Hier ergeben sich weitere An-
schluffragen wie jene des gegenseitigen Hervorbringungsgeschehens
von Demokratie und Verrechtlichung, das auch einen Daseinsbegriff
im Sinne Heideggers nicht mehr jenseits von Recht, Gesetz und In-
stitution ansetzen kann.*® Heideggers Entgegenstellungen, so wire
zu erginzen, behindern aber auch noch andere, fiir das Dasein kon-
stitutive Felder. Insofern sein Begriff des Denkens prononciert gegen
den gewohnlichen Philosophiebegriff und in dessen Gefolge auch ge-
gen den Begriff der Wissenschaft(en) konzipiert ist, konnen Diszipli-
nen wie Anthropologie, Asthetik, Ethik, u.a. nur als Derivate erschei-

5 Hier wire auf Derrida zu verweisen, der sich in zunehmendem Mafle um diese Fra-
gen bekiimmert hat, die dann auch zwischen »Gesetzesrecht« und »Gerechtigkeit« zu
unterscheiden vermégen. Derrida differenziert hier zwischen einem formal bleibenden
Gesetz und seinem doch nur stets konkret auftretenden »Sinn«, an welchem die Frage
der Gerechtigkeit hingt. Gerechtigkeit kann es nur »im Kommen« geben, sie »bleibt im
Kommen, sie muf noch kommen, sie hat, sie ist Zu-kunft, sie ist die Dimension aus-
stehender Ereignisse, deren Kommen irreduktibel ist.« (J. Derrida 1996, 56)

251

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

nen. Aber so wie die sozialen Phinomene, so arbeiten auch schon
anthropologische, dsthetische und ethische Phinomene an der Kon-
stitution des Daseins mit, auch wenn deren etablierter Wissenschafts-
begriff in der Tat einer Revision bedarf.5” Zusammenfassend kiénnte
man sagen: Aufgrund der begrifflichen und dimensionalen Frontstel-
lungen bleiben der gesellschaftliche wie auch der kulturelle Mensch
gewissermaflen Randerscheinungen der Jemeinigkeit des Daseins,
obwohl sie zuinnerst dessen Dasein schon ausgelegt haben und die
Grundfolien bilden, von denen her sich der Mensch versteht und auf
die er antwortet.

2.2 Erfahrungssinn

Der Denkweg Heideggers erweist sich in zunehmendem MafSe als
Denkerfahrung. Von Anfang an stand der Vollzugssinn im Vorder-
grund, der jegliches Reprasentationsmodell und jegliche Objektset-
zung als abgeleitete Denkmuster aufgewiesen hat; jeglicher Setzung
und damit verbunden jeglicher Intentionalstruktur und jedem Mo-
dus der Gegenstindlichkeit liegt ein Konstitutionsweg zugrunde.
Allgemein gesagt: Die Geltungsoption, die ja nach wie vor nicht we-
nige Anhénger hat, wird auf ihr ontologisches Herkommen hin un-
terfangen, so daf3 in der Tat >Denken< zu einem Denkweg und einer
Denkerfahrung wird. Dieses Erfahrungsmoment erhilt zudem Un-
terstiitzung von dem existenzial grundierten Denken, welches unter-
halb der Dichotomie von Theorie und Praxis ansetzt. Heideggers
Denken versteht sich als erfahrendes Denken wie als denkende Er-

57 An dieser Stelle mochte ich noch einmal auf Cassirer zuriickkommen, dessen kultur-
philosophisches Konzept eben doch Desiderate benennt, die bei Heidegger ausgeblendet
sind. Auch wenn wie oben erwihnt, Cassirers erkenntnistheoretische Zugangsweise im
entscheidenden Punkt hinter Heidegger zuriickbleibt, so stellt sein »Symbolbegriff«
eben doch eine kulturphilosophische Variante dar, die aufgrund ihrer kulturgeschicht-
lichen Weitraumigkeit und Umfassendheit konkretere Beziige und mediale Vermittel-
theiten zu einem epochalen »Weltbegriff« herzustellen vermag als dies die schroffe
Heideggersche Gegenstellung von »Metaphysik des Daseins« und die »Systematik der
Kulturgebiete und der philosophischen Disziplinen« erlaubt. (Vgl. hierzu, GA 3, 290f.)
Man miifite sozusagen das philosophische Methodenbewuf3tsein Heideggers mit dem
philosophischen KulturbewufStsein Cassirers zusammenbringen. Meist stellt man sich
aber auf eine der beiden Seiten. Vgl. hierzu die ausgewogene Darstellung von R. Mar-
greiter 1999, 109-134, im Unterschied zu einer eher polemischen, gegen Heidegger
gerichteten Interpretation von C.-E Geyer 1994, 11ff., 46 ff.

252

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

fahrung. Hatte noch Kant strictissime zwischen Erkenntnis und Er-
fahrung unterschieden, so fillt auf, daf3 die phinomenologisch-her-
meneutische Tradition wieder auf >Erfahrungc setzt; dieses Mal geht
es aber um einen Erfahrungsbegriff, der sich durch die transzenden-
tale Bedingungsstruktur ebenso wie durch die ontologischen Sinn-
kriterien durchgearbeitet hat. Hierin liegt denn auch die wichtige
Differenz zu Erfahrungsphilosophien vorkantischer Prigung sowie
empirischer und pragmatistischer Konzepte. Schon Husserl spricht
von »transzendentaler Erfahrung«, Fink von »ontologischer Erfah-
rung«, Merleau-Ponty von einer »vorpradikativen Erfahrung, der
die Wahrnehmungs- und Leibebene zum Fundus aller philosophi-
schen Bemiihungen wird, Gadamer setzt sein Konzept dezidiert als
eine »hermeneutische Erfahrung« an.

Gleichwohl bleiben beziiglich des Heideggerschen Erfahrungs-
phénomens einige Bedenken. »Welt< und >Selbst< bilden eine Struktur,
erarbeiten sich aneinander, wodurch das Ganze als eine sBewandtnis«
begegnet, die die Dinge >bedeutsam« werden ldfst, tiberhaupt >Bedeut-
samkeitc als Verstehensgrundlage erstellt. Die Frage ist nur, wie dies
konkret geschieht, wie sozusagen die Welt zur Welt kommt und wie
das Dasein zum Dasein wird. Irgendwie scheint Heidegger beide
schon vorausgesetzt zu haben, weshalb iiberhaupt etwas bedeutsam
werden und Bedeutung annehmen kann. Etwas erhilt seine Bedeu-
tung aufgrund des jeweiligen Daseinsentwurfs, der ihm gleichsam
iibergeworfen wird. Der spezifische Erfahrungssinn, der die Dinge
konkret er-fahrt, indem er sich auf sie einlafit, ihren Tendenzen folgt
und mit ihnen mitgeht, bleibt ausgeblendet. Genau daran aber, an der
materialen Erfahrung hingt alles. Das Kind, das Fahrradfahren ler-
nen will, erfahrt dies nur im konkreten Vollzug; es erfdhrt, daf3 erst
ab einem bestimmten Tempo das Rad fahrt und nicht umfillt, daf3
man also gewissermafSen schon fahren muf3, bevor man fahren kann.
Es muf3 diesen Schritt zwischen Stehen und Fahren tun, und in dem
Mafle, in dem ihm dies gelingt, geht ihm auf, was Fahrradfahren
heif3t. Nicht nur erlernt es das Fahrradfahren, Fahrradfahren wird
ihm zu einer elementaren Erfahrung, ja es will »nur noch Fahrrad-
fahren«. Diese Erfahrung vermochte es aber nur zu machen, weil es
einen bestimmten Schritt mitgemacht hat, wo die Dinge gleichsam
antworten, und dies gegen alle vorherigen Widerstinde und Unwag-
barkeiten. Ja diese Widerstinde sind geradehin konstitutiv fiir ein
mogliches Gelingen. So wie die Dinge in Erfahrung kommen, so auch
das Kind als das diese Erfahrung machende, es geht selber als Fahr-

253

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

radfahrenkonnendes allererst aus dieser Erfahrung hervor. Es ist
dann das in dieser Sache Erfahrene und nur deshalb vermag es sie
zu »verstehen«. Es versteht sich dann aufs Fahrradfahren. Die Dinge
gehen so erst auf und mit ihnen das Selbst; die »Welt des Fahrrad-
fahrens« geht auf. Ob Schreiner oder Bauer, Sportler oder Philosoph,
ohne diese mit den Dingen vollzogene und aus ihnen gewonnene
Erfahrung wiren diese nicht das (geworden), was sie >sind¢, und dies
deshalb, weil sich die jeweilige Welt nicht aufgetan hat. Ahnliches
hitte fiir die Begegnung mit dem Anderen zu gelten, die ohne die
Erfahrung des Anderen in seiner Andersheit diesen auf ein Mitsein
des Daseins »denkerisch« reduziert.>

Es geht hier also nicht um eine blofse Rehabilitierung der Erfah-
rung, sondern um die Er6ffnung einer Ebene, die nicht nur vor aller
Erkenntnis, sondern auch noch vor allem Denken des Seins liegt.
Einen solchen »Gedanken« hat H. Rombach im Sinn, wenn er an die
Stelle des »Seins« den Grundbegriff der »Struktur« setzt. Neben den
anders gelagerten »ontologischen« Grunddispositionen, wie diese in
Topoi der Funktionalitit und Relationalitat auftreten, geht es hierin
vor allem um den allem zugrunde liegenden dynamischen und
schopferischen WerdeprozefS allen Geschehens, worin mit jedem
Schritt der Weg, auf dem gegangen wird, allererst miterstellt wird.>®
In dieser Hinsicht kommt der »strukturgenetische« Ansatz jenem
Erfahrungsmoment am nichsten, welches bei Heidegger zwar ange-
zielt, aber noch nicht in seiner Dimension erfaf3t ist. Es ist kein Zu-
fall, daf3 die veritablen nachheideggerschen Konzeptionen allesamt
mutatis mutandis diesem Erfahrungsmoment auf der Spur waren
und noch sind. In seiner umfassenden »Phinomenologie der Situati-
on« hat Rombach denn auch das sich konkret erwirkende Geschehen
von jeweiliger Situativitit und Welt aufgewiesen, wodurch der ge-
suchte Zusammenhang von Erfahrung und Weltaufgang deutlich
wird.® Bei Heidegger besteht hingegen noch eine Differenz zwischen
Situation und Welt, ebenso wie zwischen Ding und Welt, ! was eine

58 Hierin liegt wohl auch der kritische Aspekt von Levinas gegeniiber Heidegger, der
nach Levinas den Anderen noch »denkt« und »versteht« und damit das Denken der
Onto-logie von Aristoteles bis Hegel nur weiterfiihrt. Vgl. E. Levinas 1993, 190ff.,
392 ff., passim; ders. 1992, 103 ff., passim; ders. 1991, 152 ff., passim.

5 H. Rombach 1988b; ders. 1994b.

© Vgl. H. Rombach 1993, 133-318, zur Situationsanalyse bei Heidegger, ebd. 339-345.
¢1 Daf an der Beantwortung dieser Frage die Philosophie seit ihrem Bestehen durchweg
gearbeitet hat — man denke nur an die diversen Versuche, wie denn Identitit und Diffe-

254

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

Art »Weltiiberwurf« (vgl. Heidegger, GA 9, 156 {.) iiber die Situation
und die Dinge braucht, um sie ihrer Welthaftigkeit zu versichern.
Wobher dieser aber kommen soll, jenseits metaphysischer Avancen,
diese Antwort mufS Heidegger schuldig bleiben.

2.3 Zeit(lichkeit) und Geschichte(lichkeit)

a) Es war der Kerngedanke von »Sein und Zeit, in der Zeitlichkeit
den transzendentalen Horizont fiir die Frage nach dem Sein zu fin-
den. Wiewohl Heideggers gesamte Anlage auf den Erweis der Zeit-
lichkeit als Letzthorizont hinauslief, blieb ihm dieser Aufweis be-
kanntlich versagt. Auch ein erneuter Anlauf im WS 1927 (GA 24,
2. Teil) vermochte in dieser Frage nicht viel weiter zu fithren und
muf3te sich mit Prolegomena begniigen. Dies hatte sachlich-systema-
tische Griinde, und war nicht nur, wie Heidegger vermeinte, eine Fra-
ge des Sichversagens der Sprache. Das auf Zeitlichkeit und damit auch
auf Endlichkeit gestellte Dasein fand sich in der Sorgestruktur wieder,
die dem Dasein sein »Ganzseinknnen« und dem damit verbundenen
Anspruch auf sein eigenes Seinsverstindnis deutlich vor Augen fiithr-
te. Nun hat die Entdeckung des existenzial gefafiten Vollzugssinns des
Daseins, die ja die transzendentalen Bedingungsstrukturen tiberhaupt
abloste, Heidegger dazu verleitet, die einmal gewonnenen Struktur-
ziige fiir universal zu erachten. Daf3 die Sorgestruktur des Daseins
indes — man sehe sich einmal die Phanomene der Angst, der Lange-
weile u.a. niher an — eine ganz bestimmte Zeiterfahrung transpor-
tiert, die keineswegs fiir alle Zeiten Geltung hat, mufSte Heidegger
verborgen bleiben und ist vermutlich auch nur im Rahmen der Ge-
schichtlichkeit des Denkens einzusehen. Die Sorgestruktur des Da-
seins ist jedenfalls in hohem Mafe geschichtskontingent. So hitte

renz in ihrem Zueinander zu denken seien —, darauf macht Heidegger selber aufmerk-
sam: »Mehr denn zweitausend Jahre brauchte das Denken, um eine so einfache Bezie-
hung wie die Vermittlung innerhalb der Identitit eigens zu denken. Diirfen wir da
meinen, die denkende Einkehr in die Wesensherkunft der Identitit lasse sich an einem
Tage bewerkstelligen?« (Heidegger 1990, 30) Die Vermittlung von »Ding« und »Ereig-
nis« sollte sich fiir Heidegger gar als eine Aufgabe darstellen, die von ihm nicht mehr zu
leisten ist: »In einem Brief an Medard Boss glaubt der Mehr-als-Achtzigjihrige jedoch,
Jiingeren die >Lockfrage« tiberlassen zu miissen, wie das Ding in das >Ereignis< gehért.
»Ich schaffe es wohl nicht mehr.«« (Zit. nach O. Poggeler 1992, 59f.)

6 Vgl. auch H. Rombach 1985b, 1-16.

255

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

etwa schon der freie Entwurfscharakter des Daseins als ein wichtiger
Baustein der Sorgestruktur in einer Zeit wie dem Hochmittelalter
sein blaues Wunder erlebt. Ein Sichherausnehmen aus der Alltaglich-
keit, oder wie es dort heifit, der Schopfung bedeutete entweder sich
dem Bosen anheimstellen, sprich sich versiindigen oder aber wegen
Hiresie und Asebie angeklagt zu werden. Heidegger hat die »Zeit«
gewissermaflen zu formalistisch verstanden und den spezifischen
Zeitigungssinn nicht mit der jeweilig konkreten Zeitsituation, die ja
immer auch eine Daseinssituation ist, verbunden. Dieses Unterfan-
gen wiirde allerdings auch bedeuten, eine Art Geschichtlichkeit des
Daseins selber zu erarbeiten, so dafy gewissermaflen fiir jede Epoche
ein eigenes »Sein und Zeit« geschrieben werden miifte. Fiir diesen
fiir das Dasein konstitutiven Erfahrungssinn blieb Heidegger eigen-
tiimlich blind und somit auch hinsichtlich seiner zeitlichen und ge-
schichtlichen Situierungen.

Allerdings hat Heidegger auf diese offenen Fragen mit dem
Konzept des »Ereignisses« und der »Seinsgeschichte« reagiert. Die
einstmals von der Zeit her verstandene und existenzial erfahrene
Abgriindigkeit des Daseins wird jetzt zu einer »Lichtung« und Of-
fenheit des Seins, die, wie wir oben sehen konnten, sich allererst als
Sprache und mit der Sprache 6ffnen. Sprache, so konnte man sagen,
ist gestaltende Zeitlichkeit, ist Gebung und Gabe von Zeit. Heidegger
sieht diese Gestaltung in den »Grundworten« verankert, die, wenn
man so will, die Gabe des Grundes der Sprache sind. Diese Grund-
worte, die nur durch die »wesentlichen Denker und Dichter« gegeben
werden, bilden so etwas wie den Ursprungspunkt, dem die Sprache
als das entfaltete Grundwort entwichst. In und mit der Sprache hat
der Mensch das jeweilige epochal situierte Grundwort zu beantwor-
ten, die Sprache ist so Antwort auf das Grundwort. Sprache ist ge-
lichtetes Grundwort und diesem gilt es zu entsprechen. Der Mensch
ist deshalb der »Hirt und Hiiter des Seins«, weil zuvor »die Sprache
das Haus des Seins ist, in der der Mensch wohnt«. (Vgl. GA 9, 311)
Wie eindrucksvoll auch immer Heideggers Rekurs auf die Grundwor-
te ist, sein Konzept scheint doch zu eng an die Sprache gekniipft,
deren wahre »Ur-heber« denn auch nur Dichter und Denker sein sol-
len. Der typisch Heideggersche Denkstil greift hier wieder, der stets
zum »Anfang« und »Ursprung« vorzudringen sucht, wovonher sich
alles Weitere ergeben soll. Sieht man indes, daf$ zur Hervorbringung
und Selbstklidrung geschichtlicher und epochaler Welten weit mehr
als nur die Sprache notwendig ist, so — wir erinnern uns der oben

256

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

gezeigten Desiderate — wird man an Denker wie Dilthey verwiesen,
der auf den spezifischen Wirkungszusammenhang »geistiger« Felder
verwiesen hatte. Auch wenn Dilthey schon aufgrund seiner kantisch
legierten Denkstruktur der Heideggerschen Fragedimension noch
nicht ansichtig werden konnte, seine Sensibilitit fiir die konstitutive
Kraft historischer Sinnbildungen und Verstehenshorizonte, wie sie
sich beziiglich ihrer »geisteswissenschaftlichen« Fundierung in den
verschiedenen Wissenschaftsdisziplinen etablieren sollten, hitte
Heidegger gut angestanden. Bleibt Dilthey noch génzlich dem Sub-
jektbegriff verhaftet — auch wenn sich sein Subjektbegriff zum Erleb-
nissubjekt erweitert —, so fehlt Heidegger der laterale Ausgriff in die
eine Geschichtszeit tragenden Felder und Strukturen, die fiir das
menschliche Dasein aber konstitutiv sind. Es lag durchaus in der Spur
des Heideggerschen Denkens, die »historische Vernunft« Diltheys in
»historische Daseinsvollziige« und ihrer lebensweltlichen und welt-
haften Strukturen zu transformieren, allein er belief3 es bei seinem
relativ abstrakten Programm der Seinsgeschichte, das denn auch im
Topos des »Seinsgeschicks« seine metaphysischen Anleihen nicht
verbergen kann. Dabei wiirde schon ein erster Blick etwa auf die ge-
schichtliche Entwicklung des RechtsbewufStseins, iiberhaupt der
Rechtskultur, der Sozialgeschichte, der Geschichtlichkeit des Wahr-
nehmens und Empfindens usf. diesen Schritt mehr als nahe gelegt
haben.

b) Der Clou der Grundworte liegt ja nicht darin, dafy Heidegger
bei den groflen Denkern deren Grundbegriffe aufgreift und ihnen
eine Leitfunktion zuspricht, sondern darin, daf8 die Grundworte so
etwas wie Zeitkondensate bilden, von denen ausgehend eine Zeit ihr
Selbstverstandnis auszubilden vermag.® Die jeweilige »Zeit« spricht
in den Grundworten, so wie das Denken in ihnen denkt. Das aristote-
lische évépyela besagt im ganzen etwas anderes als der Leibniz’sche
sKraftdbegriff, zu dessen Grundlage bspw. ein Funktionalismus und
Relationalismus gehoren, die die Antike noch gar nicht kannte. Das
Denken, so besagen die »Grundworte«, wandelt sich geschichtlich, es
ist von Grund auf ein anderes Denken. Nun, diesen Gedanken hat
Heidegger nur fiir die Grundworte reserviert und nicht gesehen,
daf3 diese selber schon »begriffene« Synthesen jeweilig historischer
Grundiiberzeugungen, bestimmter Daseinsentwiirfe und Zeitver-
stindnisse, spezifischer Lebensbegriffe und Gottesbilder, bestimmter

6 Sh. im folgenden hierzu Heidegger, Zeit und Sein, 1976, 1-25.

257

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

Sozialstrukturen und politischer Verhiltnisse etc. sind, die es aller-
erst phanomenologisch auszufalten gilte. Uberhaupt wire so jenem
Sinnverstindnis nidher zu kommen, das ja erst die Epochen als Epo-
chen ausweist. So aber bleibt mit Heidegger das historisch sich eroff-
nende Sinngeschehen in seiner konstitutiven Grundbedeutung
gleichsam verschiittet. Als Ergebnis diagnostiziert Heidegger die Ver-
bergungs- und Verdeckungsgeschichte des Seins, was die eigentiim-
liche »Seinsvergessenheit« erklirt. Und insofern die gesamte Ge-
schichte des Abendlandes eine zunehmende Verdeckungsgeschichte
des Seins darstellt, miifiten auch schon die Grundworte als die Erken-
nungszeichen der Epochen mit diesem Makel behaftet sein. Hier
scheint mir eine Inkonsequenz im Theorem der Grundworte vor-
zuliegen.

Stellt sich einerseits die Geschichte als eine Verdeckungs-
geschichte des Seins dar, kommt andererseits das Sein zur Geltung,
indem es sich in das »Es« entzieht, das die jeweiligen Lichtungen
»schickt« und »reicht«. Die darin einbehaltene Denkfigur aber, wo-
nach jenseits der Lichtungen noch ein »Es gibt« (Enteignis-Ereignis)
anzusetzen wire, gibt die radikale Geschichtlichkeit preis. Der Seins-
geschichte scheint ein eigentiimliches Moment der Ahistorizitit in-
nezuwohnen. Heidegger hat jedenfalls keine wirkliche Geschichte
der Geschichte erarbeitet, was eine Art Gestaltwandel des geschicht-
lichen Bewuftseins und Daseins auf den Plan gerufen hitte, dem sich
dann auch ganz andere Chancen erdffneten, als es mit einer Hegel-
schen Geschichtslogik moglich ist. So wie Heidegger die Zeitlichkeit
als Konstituens des menschlichen Daseins nicht wirklich einldste, so
blieb ihm auch der Aufweis seiner radikalen Geschichtlichkeit ver-
wehrt. Gleichwohl, sein Verdienst bleibt unbestritten, hat er doch
auf diese fundamentalen Dimensionen iiberhaupt erst aufmerksam
gemacht.

2.4 Pluralitit der Welten vs. das >Eigenec

Heideggers Denken fiihrt uns an die Grenzen und Bedingungsstruk-
turen des abendlandisch-europaisch-westlichen Philosophiebegriffs
heran. Sein Riickgang zu den Vorsokratikern, also zu den Anfingen
der abendlindischen Denkgeschichte selber, geschieht aus systemati-
schen Griinden. Von dort aus hilt Heidegger einen »anderen An-
fang« des Denkens fiir moglich, indem dieser vor den bekannten

258

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

Grundbegriffen der id¢a, der ovoia, des Dmoxeipevov, des 1O Tl v
elvau, usf. ansetzt. Die Vorsokratik hatte Sein noch nicht auf Seiend-
heit hin festgelegt, also noch keine Metaphysik betrieben. Nun ver-
stand sich Heidegger gleichwohl ganz im Zeichen der abendlin-
dischen Denkgeschichte stehend, er war aber auch jener Denker, der
mit seiner fundamentalen Metaphysik- und Erkenntniskritik des
westlichen Denkens zugleich erste Schritte zu einem Europa tiber-
steigenden Denken vorbereiten half. Vor allem die Begegnung des
ostasiatischen Erfahrungsdenkens mit jenem Heideggers hat auf bei-
den Seiten zu fruchtbaren Selbstklarungen gefiihrt. Insbesondere das
japanische Denken sah seine eigene »Philosophie« durch Heidegger
besser denn je angesprochen, insofern dessen Entdeckung des >Welt-
phénomens< und des >Selbst< zur Erhellung ihrer eigenen kulturellen
Erfahrungswelten und Tiefenstrukturen beitragen konnte. Diese
denkerischen Gesprichsbegegnungen sind vielfacher Natur und auch
schon gut dokumentiert.¢* Niherhin konnte man hier m.E. drei
Aspekte besonders hervorheben: 1) Zwischen der existenzialen Di-
mension und dem, was vor allem im Anschluf§ an die Philosophie
Nishidas auf der einen und der zenbuddhistischen Tradition auf der
anderen Seite »Erfahrungsdimension« genannt werden konnte, las-
sen sich viele Entsprechungen ausfindig machen. Damit verbunden
ist eine Kritik der »Erkenntnis« im Sinne der Bewuf3tseinsleistung,
also der grundsitzlich intentionalen Verfafitheit des Denkens.
2) >Welt« wird nicht mehr nur und erst »gedacht«, sondern sie wird
in realem Sinne »existiert« und so als Welt geoffnet und erfahren.
Dadurch erhalten auch die >Dinge< einen ganz anderen Stellenwert.
Auch diese 6ffnen sich, werden sprechend, offenbaren im Kleinsten
wie im Groflen Weltcharakter. Ein Stein, ein verdorrter Ast, ein
Krug, sie alle konnen das Bild einer Welt sein, das alles sagt und nicht
mehr zu steigern ist. 3) Was Heidegger, etwa in SuZ, schon »Struk-
turziige« nennt, was jeglichem »Seienden« voraus auf die unhinter-
gehbare Bedeutsamkeits- und Bewandtnisstruktur des Daseins auf-
merksam macht, wodurch Grundbegriffe wie Substanz und Subjekt
an ihre Grenzen stof3en, weist auf Traditionen asiatischen Denkens
hin, die sich von Anfang an nicht substanzial, sondern relational ver-

¢ Vgl. H. Buchner (Hg.) 1989; T. Buchheim 1989; G. Parkes 1987; Ohashi, R. 1989, 23—
37; ders. 1990; D. Papenfuss/O. Poggeler 1990/91, 3. Bd.; O. Poggeler 1992, 102 £., 387—
425, passim.

259

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

standen. Nicht zufillig war Heidegger von Laozi ebenso wie von
Zhuangzi fasziniert, insofern er dort iiber die Grundtopoi des >Dao«
wie des >wu¢ (Nichts<) Entsprechungen zu seinem Denken glaubte
finden zu konnen. Gleichwohl war sich Heidegger stets dariiber im
Klaren, dafy zwischen den beiden Hemisphiren westlicher und 6st-
licher Priagung »Welten« liegen, und daf8 diese niemals ineinander
uberfithrt werden koénnen.®

Anhand zweier Aspekte will ich nun das »interkulturelle Kon-
zept« Heideggers, das er durchaus avisiert hat, ndher unter die Lupe
nehmen: Je konkreter die gegenseitigen Aufnahmen und Erfahrun-
gen vonstatten gehen, desto mehr wird man der Besonderheit und
Lebendigkeit einer Kulturwelt inne. Es wird also alles auf eine gegen-
seitig produktive » Auseinandersetzung« ankommen, die sich weder
vor denkerischen Zumutungen und Hirten scheut noch sich in die
Nivellements vergleichender Forschungen verliert.¢ Eine »schipfe-
rische Auseinandersetzung« betont die Notwendigkeit der Begeg-
nung, das bis in sein Grundverstindnis hinein reichende sich Ausset-
zen, das sich selber besser verstehen lernt, indem es den anderen
besser kennen lernt. In der Tat ein Aus-einander-setzen, welches da-

6 Als einer der ersten sah Tanabe, H., der gleichwohl stets in kritischer Distanz zu
Heidegger verblieb, das fiir das japanische Denken Sprengende der Heideggerschen Phi-
nomenologie. Der schon 1924 publizierte Aufsatz »Die neue Wende in der Phinomeno-
logie — Heideggers Phinomenologie des Lebens« (ders. 1989, 89-108), der Heidegger in
Japan bekannt machte, sollte eine bis heute andauernde Rezeption des Heideggerschen
Denkens in Japan einlduten. Das grofSe Buch von Nishitani, K., Was ist Religion? (1982),
jap. >Shiiky6 towa nanikas, zeigt eine Philosophie, die aus der Grunderfahrung des Zen-
buddhismus kommend in ein fruchtbares Gespriach mit europaischen Denktraditionen
eintritt, wobei Heidegger den wohl wichtigsten Meilenstein darstellt. (Vgl. ebd. 16ff.,
passim) In zahlreichen Abhandlungen hat sich Tsujimura, K. um das Verhiltnis und die
gegenseitige Befruchtung von japanischem Denken und der Konzeption Heideggers ver-
dient gemacht. (Vgl. etwa Tsujimura 1989, 159-165) Von deutscher Seite aus wire
besonders H. Buchner zu nennen, der sich nachhaltig um das Gesprich und die Begeg-
nung beider Seiten bemiiht hat. (Vgl. H. Buchner 1989) H. Rombach hat von den
Grundworten »Sein« und »Nichts« aus das Gesprich zwischen Europa und Japan, hier
mit Riickgriff auf Heidegger und Nishida, neu belebt. (Vgl. H. Rombach 1987, 23-48)
Ohashi, R. ist mit mehreren Arbeiten zum Verhaltnis Japan — Heidegger hervorgetre-
ten, worin er ebenfalls nach Moglichkeiten interkulturellen Denkens sucht. (Vgl.
Ohashi, R. 1989a, 1989b, 1990,.1996, 1999b) Zu erwihnen ist an dieser Stelle auch als
eine der ersten Arbeiten zu Heidegger und Japan unter interkulturellem Vorzeichen,
E. Vetsch 1992.

¢ Vgl. M. Heidegger GA 55, 68{.

¢ M. Heidegger 1983, 21.

260

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

durch — dies wiire der zweite Punkt — besser in sein jeweils »Eigenes«
findet. »Das Sichverstehen ist auch hier — und hier zuerst — ein
Kampf des wechselweisen Sich-in-Frage-Stellens. Nur die Ausein-
andersetzung setzt jeden je in sein Eigenstes, wenn anders die Aus-
einandersetzung anhebt und bestanden wird angesichts der drohen-
den Entwurzelung des Abendlandes, deren Uberwindung den Einsatz
jedes schaffenskraftigen Volkes fordert.« (Ebd., 20) So wie schon die
Daseinsanalyse vor Augen fiihrte, so gebiihrt auch hier dem »Jem-
einigen« und »Eigenen« ein Vorrang. Das Dasein findet sich konsti-
tuiert in kultural und epochal konnotierten »Grundstimmungen«
(Vgl. GA 45 und 65), die jedes »Eigene« nicht nur orthaft zuschrei-
ben, sondern dessen Ausarbeitung auch zur Aufgabe erheben. Fiir
das philosophische Denken bedeutet dies nach Heidegger den Aus-
gang zu nehmen von einem abendldndisch-europiischen Denken, das
sich allerdings seiner eigenen Grundbegriffe und Grundlagen neu zu
besinnen hitte. So wird auch das Eintreten fiir den Begriff der »Hei-
mat« verstindlich, der gegen die »Weltverlorenheit« des »rechnen-
den« und »vorstellenden Denkens« fiir eine welttrichtige Besinnung
eintritt, die keineswegs einem »planetarischen Denken« widerspre-
chen mufs.

Fir die interkulturelle Frage der Weltenbegegnung wire also
eine Gesprichskonstellation zu suchen, die an der Offnung und dem
Aufgang der jeweiligen Welten in ihrem Weltcharakter interessiert
ist, was zugleich bedeutet, dafi sich die Welten darin gegenseitig auf
ihre Tiefendimensionen hin anzusprechen und freizugeben in der
Lage sehen, wodurch ihnen u.a. auch der positive Sinn ihrer Unver-
gleichbarkeit deutlich wird. Die Welten lernen sich nicht nur kennen
und verstehen, auch nicht nur gegenseitig tolerieren, achten und an-
erkennen, sie lernen sich schitzen und hochschitzen und lernen sich
darin als Welten begreifen. Allerdings, und hier sind dann doch er-
hebliche Einschrinkungen gegeniiber Heidegger vorzubringen, hin-
ge der Erfolg dieses »Weltengesprichs« an der konkret durchgefiihr-
ten Analyse wie auch an der Praxis realer Begegnungen. Erst so
vermag die Auseinandersetzung fruchtbar zu werden; ihr wichst
eine Dynamik zu, aus der die Welten allererst als Welten hervor-
gehen. Das Abblenden verschiedenster, aber fiir eine Kulturwelt kon-
stitutiver Felder, von denen oben im Zusammenhang sozialer Ord-
nungen die Rede war, tut ein Ubriges. Gleichsam als Platzhalter
dieses Fehlens muf$ dann die Sprache herhalten, die Heidegger hin-
sichtlich ihrer »Grundbedeutungen« auszulegen sucht, was — man

261

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

denke nur an seine Versuche zu Topoi wie »Iki« oder »Tao« —, einen
gewissen Dilettantismus nicht verhehlen kann. ¢

Es kidme daher nicht nur auf »das Eigene« an, welches im tibri-
gen stets schon von »Fremdem« durchzogen ist,% sondern auf gegen-
seitige Achtung und Zuriickhaltung einerseits, aber zugleich auch auf
ein gegenseitiges Korrektur- und Rekonstitutionsgeschehen, das die
Welten als diese hervortreten laf3t. Damit verbunden wire das Auf-
merken auf die Unterschiedlichkeiten jeweiliger Geschichtsverstind-
nisse,”® iiberhaupt fiir Differenzgestalten, die von bestimmten
Grundiiberzeugungen bis hin zu vollig divergenten Naturbegriffen
reichen. Ein asiatisches Naturverstindnis sagt Elementares nicht nur
iiber die Natur, sondern auch iiber die Stellung des Menschen darin
aus.”! Heideggers Unterscheidung zwischen »daseinsméfligem« und
»nicht-daseinsmiéfligem Seienden« wire spitestens von hier aus
einer Revision zu unterziehen. Und so wie der Gesamtbezug zur Na-
tur ein anderer ist, so auch jener zum »Absolutenc, ja »das Absolute«
ist selber jeweils ein anderes. Heidegger hat zwar die Auseinander-
setzung betont, er hat aber nicht den diese tragenden Geschehens-
prozefs und die dadurch ermoglichte Gestaltungs- und Hervorbrin-
gungsarbeit der Welten gesehen. Es scheint tiberhaupt die Frage, ob
er die fiir das »Gespriach der Welten« notwendige »Pluralitdt der
Welten« erfassen und denken konnte. Er war zwar an anderen Kul-
turen und Denkweisen interessiert, aber ihm war die Notwendigkeit
eines »interkulturellen Weltengesprichs« noch verschlossen.”

Mit Kant, Husserl und Heidegger habe ich drei Stadien der

¢ Vgl. hierzu das sog. »Japaner-Gesprich« von M. Heidegger 1986, 83-155. Ebenso
Tsujimura 1989, 79-86. Von afrikanischer Seite hat O. Okolo auf das Desiderat der
praktischen und handlungsorientierten Relevanz der Philosophie bei Heidegger auf-
merksam gemacht, was u.a. daran hingt, dafs Heidegger lediglich die Sprache, und dies
allein hinsichtlich ihrer Wesensfrage thematisiert habe. Vgl. O. Okolo 1989, 264-272.
® Vgl. B. Waldenfels 1997c.

70 Vgl. zu dieser Frage und zur Frage unterschiedlicher Rezeptionsgeschichten F. M.
Wimmer 1990.

71 Vgl. hierzu Cho, K. K. 1987; H. Vetter 1998, 1-16.

72 Das von H. Buchner wiedergegebene Zitat Heideggers bestitigt dies, insofern darin
schon die gegenseitige Spiegelung fiir alles sorgen soll, was aber weder der Differenz der
Welten noch deren notwendigem Auseinandersetzungsgeschehen Rechnung trigt: »Als
wir einmal von einem geliebten Menschen sprachen und davon, daf es schwer sei zu
sagen, worin Liebe denn bestehe: >Es ist, wie wenn zwei Spiegel ineinander scheinen — in
jedem spiegelt sich Unendlichkeit und jeder ist doch nur er selbst.« (H. Buchner 1977,
48).

262

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Anfragen

westlichen Denkgeschichte benannt, die sich der Grundvorausset-
zungen der Vernunft angenommen und diese in steigendem MafSe
ihrer vertieften Selbstklirung zugefiihrt haben. Es zeigte sich, daf3
in diesem Gang der Vernunft zu sich selber sich nicht nur ihr Gegen-
iiber, die Welt als Welt 6ffnete, es wurde zunehmend klarer, daf3 und
wie Vernunft und Welt sich gegenseitig bedingen, schérfer gespro-
chen, sich gegenseitig hervorbringen. Der Weg von der »Idee« der
Welt tiber den »Horizont« der Welt zum »In-der-Welt-sein« doku-
mentierte sich uns auch hinsichtlich der Urteilsfrage. Ist Kants Denk-
struktur noch ganz an die Formalbedingung des Urteils gebunden,
klammert Husserl diese in seinem Theorem der »epocheé« ein, um
deren Wie, d.h. deren Gebungssinn ihres Gegebenseins zu erhalten.
Heidegger zeigt schlieflich die Abgeleitetheit und Nachrangigkeit
der Urteilsstruktur, indem er diese als internen Reflex des defizitiren
Charakters des Daseinsvollzugs aufweist. Die Urteilsfunktion wird
hinsichtlich des sie bedingenden und erkliren koénnenden Erfah-
rungs- und Vollzugssinns iiberschritten. Damit zusammen hingt
ein jeweils spezifischer Realititsblick und Realitdtssinn. Das »Ist«
von Realitit, das Kant noch gleichsam in seiner Unschuld belassen
kann, wird fragwiirdig. Husserl wird dieses »Ist« auf seine Sinnfolie
hin durchbrechen, was regionale und laterale Verfafitheiten des Seins
eroffnet. Heidegger entdeckt schliefilich eine Art Tiefengrammatik
des Seins, was ihn u.a. auch zwischen urspriinglichen und abgeleite-
ten Phanomenen unterscheiden laf3t.

Insgesamt konnen wir festhalten: Die Notwendigkeit von Vor-
ausgesetztheit und Geltungsinstanz der Vernunft und die ihr korre-
spondierende Gegebenheitsstruktur (Kant) werden in das Korrela-
tionsapriori ihrer Selbstgegebenheit (Husserl) iiberfithrt, wovon aus
der Schritt zum existenzialen Vollzugscharakter des Daseins (Heideg-
ger) moglich wird. Der Schritt von der Transzendentalphilosophie, die
selber ja schon eine Revolution des Denkens darstellt, indem sie Ra-
tionalismus und Empirismus zusammenfiihrt, hin zur Phinomenolo-
gie, erweist sich als steigende Selbstklarung und vertiefenden Selbst-
ausweis der Vernunft. Die Phinomenologie, vornehmlich in der
Husserl’schen Ausrichtung, scheint in der Tat die legitime Nachfol-
gerin des philosophischen Programms von Neuzeit und Moderne sein
zu konnen. Hat Husserl die Grundbedingungen der neuzeitlichen
Philosophie aufgezeigt, so sicht Heidegger auch diese noch einem be-
stimmten Vorstellungsmodus von Sein verhaftet, was ihn zuriick zu
den Anfingen des Denkens, zur Metaphysik und zum Seinsdenken

263

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)

treibt. Klirt Husserl den »Sinn von Bewuf3tsein«, so deckt Heidegger
den »Sinn von Sein« auf. Insofern Husserl eine »Phinomenologie des
BewuBtseins« und Heidegger eine »Phédnomenologie des Seins« er-
arbeiten, stellt die Phinomenologie als philosophische Forschungs-
arbeit die methodische und systematische Selbstklirung der Vernunft
dar. Mit dem phénomenologischen Forschungsimpetus pocht, so
konnte man sagen, die Vernunft an die Pforten dessen, was sie aller-
erst als selbstgestaltende, d.h. als erkennende und verstehende, und
als selbsthervorbringende, d. h. als freie und selbst handelnde, ermog-
licht. Als deren Focus erwies sich das »Phanomen der Welt«, das es
nunmehr in ein Gesprich zwischen den Welten und Kulturen zu
transformieren gilt. Der Gang von Kant iiber Husserl zu Heidegger
stellt sich als ein Weg differenzierender Selbsterfahrung der Vernunft
dar, der sich durch Bereitstellung von Kriterien der Unterscheidung,
der Pluralisierung und dimensionaler Differenzen auszeichnet. Kants
»Kritiken« dienen der internen Unterscheidung der Vernunft selber,
Husserl entdeckt die Pluralitdt und Verschiedenheit der Seinsregio-
nen, Heidegger scharft den Blick fiir dimensionale Differenzen. Der
Werdegang dieser Konzepte fiihrte uns, unter historischem wie syste-
matischem Gesichtspunkt, an jene Stelle, an der das philosophische
Denken interkulturell werden muf3. Ein solches Denken sieht sich,
will es nicht hinter die erreichten Selbstklarungen und Eroffnungen
zuriickfallen, einer Pluralitit der Welten und damit verbunden einer
Differenz der Welten gegeniiber, auf deren Herausforderung es eine
Antwort finden muf3.”

73 Zum Heidegger-Kap. insgesamt vgl. auch Vf. 2002e, 53-85.

264

- am 25.01.2026, 05:21:46.


https://doi.org/10.5771/9783495860809-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	I. Die transzendentalphilosophische Grundierung (I. Kant)
	1. Der neue Schritt der Philosophie
	1.1 Transzendentale Dimension und Metaphysik
	1.2 Die Unterscheidung zwischen Dingwissen und Weltwissen
	1.3 Kritizismus
	1.4 Endlichkeit und Sinnlichkeitscharakter
	1.5 Erkenntnis und Ethik

	2. Kritische Anfragen
	2.1 Denken versus Erfahrung?
	2.2 Sprache als Denkerfahrung
	2.3 Anthropologischer Reduktionismus
	2.4 Philosophie und Poesie
	2.5 ’&#62;Ewiger Friede’&#60; und/oder ’&#62;Friedensfeier’&#60;?


	II. Bewußtseinsforschung (E. Husserl)
	1. Die Geburt der Phänomenologie
	1.1 Cartesianismus und Erlebnissphäre
	1.2 Intentionalität und Sinnforschung
	1.3 Genesis und Geltung oder vom Sinn der transzendentalen Erfahrung
	1.4 Intersubjektivität und Fremderfahrung
	1.5 Eröffnungen der Lebenswelt und »Krisis«-Denken
	1.6 Kulturbegriff und Geschichte

	2. Kritische Anfragen
	2.1 Vermischung von transzendentalem und empirischem Subjekt und die Schwierigkeiten mit der Erfahrung
	2.2 Fremderfahrung -- eine Frage von analogischer Apperzeption, Appräsentation und Einfühlung?
	2.3 »Eurozentrismus« und Telosdenken und die Vorentscheidungen von Heimwelt und Fremdwelt


	III. Die existenzial-hermeneutische Fundierung (M. Heidegger)
	1. Die ’&#62;ontologische’&#60; Wende
	1.1 Historische Denkfelder und Heideggers Ansatzpunkte
	1.2 Vollzugssinn des Daseins als ’&#62;Sinn von Sein’&#60;
	1.3 Welt, Selbst und Endlichkeit
	1.4 ’&#62;Existenzial’&#60; versus ’&#62;Kategorie’&#60;
	1.5 Abgeleitetheit der Phänomene und transzendentale Selbsttäuschung -- Die Gleichursprünglichkeit von Leben und Philosophie
	1.6 Welterschließung der Sprache und ’&#62;Ereignis’&#60;
	1.7 Seinsgeschichte und Gelassenheit

	2. Kritische Anfragen
	2.1 Frontstellungen und ihre versteckten Reduktionismen
	2.2 Erfahrungssinn
	2.3 Zeit(lichkeit) und Geschichte(lichkeit)
	2.4 Pluralität der Welten vs. das ’&#62;Eigene’&#60;



