
I Theorie und Methode 69

in verschiedensten sozialen Bereichen sedimentiert werden und zumindest ansatzweise

zu einer selbstverständlichen sozialen Realität aufsteigen.30

Man darf jedoch die geologische Metapher der Sedimentschicht nicht verabsolutie-

ren. Eine Ordnung, die historisch entsteht, kann auch historisch fallen – und zwar in

sehr kurzer Zeit. Ein postfundamentalistischer Ansatz darf nicht nur Sedimentierungs-

prozessewürdigen,ermuss gleichzeitig ihreEreignishaftigkeit imBlickhaben (dazu:Kap.

VI.4). Sedimentierte Strukturen werden laufend von kleineren und größeren Ereignis-

sen heimgesucht und in Frage gestellt.Der strukturelle Blick auf Gesellschaft zeigt nicht

nur die Tiefendimension hegemonialer Ordnungen auf, sondern auch deren potentielle

Brüchigkeit. Gerade die Tatsache, dass die Strukturen der Gesellschaft zusammenhän-

gen, dass die Sedimentschichten nicht schlichtweg parallel verlaufen, sondern oft auf-

einander verweisenundsichwechselseitig legitimieren,kann inKrisensituationenzuei-

nemDominoeffekt der Destabilisierung führen. Anfangs noch lokale Umbrüche können

(und tun dies immer wieder) zu großflächigen Umwälzungen führen.WilliamH. Sewell

(1996: 844) theoretisiert dies am Beispiel der Französischen Revolution. Dort beschleu-

nigte der Sturm auf die Bastille den gesellschaftlichen Aufruhr: »Because structures are

articulated to other structures, initially localized ruptures always have the potential of

bringing about a cascading series of further ruptures that will result in structural trans-

formations– that is, changes in cultural schemas, shifts of resources, and the emergence

of newmodes of power.«

Die Einführung in die Grundintuitionen einer postfundamentalistischen Sozi-

altheorie kann hier abbrechen. Meine Axiome sollten deutlich geworden sein. Die

Pendelbewegung zwischen Kontingenz und Ordnung ist unauflösbar. Sie muss als

historische Bewegung in den Blick geraten, in deren Zuge sich vorherrschende wie

periphere Diskurse verfestigen und zur fraglos gelebten Gesellschaft werden. Ob es um

Geschlecht als Existenzweise oder die kapitalistische Produktionsform geht – in mi-

kro- wie makrologischer Hinsicht rekonstruiert eine postfundamentalistische Analyse

zugleich Sedimentierungen und Neuordnungsversuche, ohne eine der beiden Dimensionen

zu verabsolutieren und unter steter Würdigung ihrer möglichen Hybridisierungen.

Diesen holistischen Blick werde ich theoretisch und besonders empirisch einzulösen

versuchen. Zuvor aber soll eine kurze Spurensuche darlegen, wie der Vordenker der

Hegemonietheorie, Antonio Gramsci, auch die Weiterentwicklung dieses Ansatzes

inspirieren kann.

2.2 Gramscis Spuren: Hegemonie als Kultur

Eine postfundamentalistische Perspektive muss über Laclau/Mouffe hinausgehen. Be-

vor die vorliegende Arbeit dies empirisch und systematisch vollzieht, gehe ich im Sin-

ne einer knappen Spurenlese auf Antonio Gramsci als den Autor ein, der die erweiter-

te Hegemonietheorie, auf die ich abziele, als historischen Bezugsautor informiert. Von

30 Das prägnante Beispiel dafür ist im deutschsprachigen Raum die Frage der Ökologie und ihre der-

zeitige Artikulation als ein relativ mehrheitsfähiger Commonsense. Dabei gilt: Die Artikulation

einer »grünen Ideologie« reaktiviert Sedimente anderer Diskurse, um sie in den eigenen Diskurs

einzufügen (vgl. Stavrakakis 1997: 261f.).

https://doi.org/10.14361/9783839466254-011 - am 14.02.2026, 07:55:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


70 Hegemonie und sozialer Wandel

ihm behaupten Laclau/Mouffe zwar, dass er »ihr Klassiker«, ihr zentraler Bezugsautor

sei. Tatsächlich aber löst des Autorenpaars das Potential von Gramscis Verständnis der

Hegemonie nicht ein. Die Hegemonie hat für Gramsci zwei Seiten: Einerseits ist jedes

hegemoniale Verhältnis fluide, umkämpft und umkehrbar. Keine Hegemonie ist für im-

mer stabil, sondern steht immer wieder in Frage, wird als ein Herrschaftsverhältnis mit

gegenhegemonialen Entwürfen konfrontiert. Laclau/Mouffe verharren tendenziell, wie

gezeigt, bei dieser Konflikthaftigkeit, sie betonen, dass Konflikte soziale Verhältnisse

immer wieder repolitisieren und umwälzen können. Doch Hegemonie ist auch das Mo-

ment, das ist ihre zweite Seite, in dem sichMacht stabilisiert, in dem sich eine Ordnung

als die soziale Ordnung reproduziert.

Bei Laclau/Mouffe gerät diese strukturelle Seite der Hegemonie aus dem Blick. Um

sich zu vergegenwärtigen, was Hegemonie noch alles heißen könnte, bietet Gramsci ei-

nen anderen Ansatzpunkt. Für ihn ist jede erfolgreiche Hegemonie eine angeeignete Kul-

tur.Die vorherrschendeOrdnungäußert sich inderNomenklatur der Straßen, in derAr-

chitektur, in routinisierten Praktiken und Dialekten, in der Funktionslogik von Institu-

tionen (Schule,Verwaltung,Unternehmenusw.).Hegemonien sindbuchstäblich »Volks-

religionen«oder,wieMouffe es in ihrerRezeptionGramscis definiert (1979: 193), »zemen-

tierteWeltanschauungen«.

Im Folgenden gehe ich kursorisch auf verschiedene Themenkomplexe ein, die bei

Gramsci auftauchen und die meine erweiterte Hegemonietheorie aufgreift. Dabei sei

klargestellt, dass ich eine kulturalistische Lesart Gramscis tätige, wie sie seit den späten

1960er Jahren als unorthodoxe Erneuerung marxistischer Theoriebildung vorgebracht

worden ist.31 Wenn ich Gramsci als Denker des Kulturellen deute, dann möchte ich da-

mit seine klassenreduktionischen und ökonomistischen Züge nicht leugnen, aber in den

Hintergrund stellen.32

Das Kulturelle kommt für Gramsci einem zutiefst zerfurchten Kräftefeld gleich. Die

sittliche Kohäsion, die sich in dieser Sphäre bildet, geht aus der Vorrangstellung be-

stimmter gesellschaftlicher Gruppen hervor.DasMoment des Kulturellen ist immer po-

litisch aufgeladen, es offenbart sich als »politisches Regime«, als »Regierung« (Gramsci

2012: 1853).DieHegemonie eines Kollektivs geht einhermit einer organischen Ideologie,

die sich im Sinne eines assimilierten »kulturellen Klimas« aufdrängt und ihre Macht als

»spontanen Konsens« ausübt (ebd.: 1335). Auf dieseWeise bemüht sich Gramsci, die bei-

den klassischen Bedeutungslinien von Ideologie und Kultur zusammenzudenken und

sie als Teil eines Phänomenbereichs zu deuten.33 DemAutor zufolge kann eine Ideologie

31 Dazumuss bemerktwerden, dassGramscis Schriften alles andere als ein geschlossenes Theoriege-

bäude darstellen. Gramscianische Konzepte lassen sich auf vielfache, oft widersprüchliche Weise

für verschiedenste theoretische Ziele sowie politische Ideologien instrumentalisieren (vgl. Borstel

2008: 24f., Davidson 2008).

32 Zu einer materialistischen Gramsci-Lektüre exemplarisch: Anderson (1976, 2018) und Opratko

(2018).

33 Einerseits bezeichnet der Ideologiebegriff in dermarxistischen Tradition herkömmlicherweise ein

falsches Bewusstsein, das die gesamtgesellschaftliche Vormachtstellung einer partikularen Grup-

pe ausdrückt (vgl. Tellmann 2008: 111). Andererseits steht der Kulturbegriff in der tradierten all-

tagssprachlichen und theoretischen Verwendung für unpolitische Lebensformen, Weltanschau-

ungen und inkorporierte Praktiken, die das Gesellschaftsleben friedlich durchziehen, es von in-

https://doi.org/10.14361/9783839466254-011 - am 14.02.2026, 07:55:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


I Theorie und Methode 71

nur bestehen,wenn sie als sozialeRealität gelebtwird.DochdieseKultur ist keinEnsem-

ble unpolitisch gegebener Sinnbestände, sondern beinhaltet stets ideologische Gehalte,

welche die Weltanschauung einer Gruppe (oder einer Gruppenkoalition) in der Gesell-

schaft widerspiegeln. Gramscis Verklammerung des Kulturellenmit dem Ideologischen

bringt der Begriff der »organischen Ideologie« prägnant auf den Punkt (Gramsci 2012:

876, auch Mouffe 1979: 186f.). Die Ideologie wird damit zur umfassenden Weltauffas-

sung, »die sich implizit in der Kunst, im Recht, in der ökonomischen Aktivität, in allen

individuellen und kollektiven Lebensäußerungenmanifestiert« (Gramsci 2012: 1380).

Wenn Gramsci über die Ideologie spricht, dann tut er es immer in diesem organi-

schen Sinne. Die organische Ideologie ist die Kraft, die die Zivilgesellschaft zusammen-

hält und für die festungshafte Robustheit dieser kulturellen Sphäre sorgt. Sie ist der »in-

nerste Zement« der Zivilgesellschaft (ebd.: 1313). Um dies genauer zu entschlüsseln, bie-

tet sich ein konzeptueller Dreischritt an. Zunächst fokussiere ich unter dem Stichwort

des senso comune,wieorganische Ideologien inderGesellschaftdiffundierenundsichver-

härten, dann betrachte ich die materiellen Apparate (Presse, Kirche, Parteien etc.), die

als ideologische Produzenten fungieren, und schließlich gehe ich auf die artikulierende

Kraft der Intellektuellen ein.

Der Begriff des senso comune (Alltagsverstand) gehört wohl deshalb zu den berühm-

testen Kategorien Gramscis, weil er die Verbindungslinien zwischen dem Kulturellen

unddemIdeologischenbesonders deutlich zutage fördert (vgl.Kebir 1986: 74f.,Marchart

2008: 80). Der Alltagsverstand beschreibt, wie sich Ideologien als inkorporierte Prakti-

kenundAnschauungsweisen reproduzieren.DieFragendarüber,welcheBelletristik vor-

herrscht, welche Brauchtümer den populären Klassen aneignen oder welche Märchen

besonders verbreitet sind (vgl. Gramsci 2012: 823), führen ins Herz der Wirkungswei-

se der Ideologie. Diese Einschreibung versteht Gramsci nicht monolithisch, sondern als

komplexe Ablagerung:

Der Alltagverstand ist keine einheitliche, in Raum und Zeit identische Auffassung: er

ist die »Folklore« der Philosophie, und wie die Folklore bietet er sich in unzähligen For-

men dar: sein grundlegender Charakter ist es, eine auseinanderfallende, inkohärente,

inkonsequente Weltauffassung zu sein. (Ebd.: 1039)34

Folgt man dem Zitat, dann macht der Alltagsverstand die Stabilität der Ideologie deut-

lich. Er zeigt aber auch, dass sich Ideologien diskontinuierlich und graduell verfesti-

gen. Im Alltagsverstand lassen sich verschiedene historische Schichten unterscheiden,

nen prägen und als Traditionen von einer Generation zur nächsten weitergegeben werden (vgl.

Hall 1980: 63).

34 Sabine Kebirs Interpretation zufolge (1986: 77f.) zieht Gramsci eine bloß graduelle Unterscheidung

zwischen der Hochkultur und der Populärkultur. Ist die Philosophie am hochkulturellen Pol, so

steht der Alltagsverstand am populärkulturellen Ende (»die Folklore der Philosophie«). Diese Un-

terscheidung zwischen dem Hoch- und dem Populärkulturellen muss ihrerseits in ihrer ideolo-

gisch-politischen Dimension gelesen werden. Die Philosophie steht für die ausformulierte und

homogene Seite der Ideologie, der Alltagsverstand weist auf ihre Ablagerung und Verbreitung in

der Gesellschaft (vgl. Gramsci 2012: 528). In Abwandlung der marxschen Begriffe: Die Philosophie

fungiert als ideeller Überbau der Ideologie, der Alltagsverstand gibt ihre organische Basis ab.

https://doi.org/10.14361/9783839466254-011 - am 14.02.2026, 07:55:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


72 Hegemonie und sozialer Wandel

von denen Gramsci (ebd.: 2216f.) – mit klar normativen Begriffen35 – als »fossilisierte«

und »reaktionäre« oder »schöpferische« und »fortschrittliche« ideologische Ablagerun-

gen spricht. Sein prominentes Beispiel für die historische Gerinnung der Ideologie ist

die Religion, insbesondere der Katholizismus. Aus Gramscis Sicht zeichnet sich das Ita-

lien seiner Zeit durch tiefe soziopolitische Spannungen und kulturelle Ungleichzeitig-

keiten aus. Während in Norditalien Industrialisierung und gesellschaftliche Moderni-

sierung um sich greifen, lebt der ländliche Süden, der sogenannte Mezzogiorno, weiter

in einer fast noch feudalen Welt. Die Vormachtstellung der katholischen Kirche spielt

buchstäblich die Rolle einer »Volksreligion« (ebd.: 2216), die ökonomischen und politi-

schen Transformationsversuchenwidersteht. Kraft des täglichen Kirchgangs, der regel-

mäßigen Beichte, religiös definierten Jenseitsvorstellungen oder Märchenerzählungen

wird der Katholizismus zum »zähen« Alltagsverstand (ebd.). Die gramscianische Pointe

dieser »Versteinerung« lautet, dass der zumAlltagsverstand gewordene religiöse Glaube

auch nach dem Niedergang der katholischen Ideologie wirksam bleibt – als politische

Überzeugung, kulturelles Ritual oder tradierter Aberglaube (ebd.: 1408).

Trotz dieser Verhärtungwohnt dem senso comune eine grundsätzlicheDynamik inne.

»Der Alltagsverstand ist nichts Erstarrtes und Unbewegliches, sondern verändert sich

fortwährend« (ebd.: 2180). Beispielhaft hierfür ist Gramscis Beschreibung der Entwick-

lung der fordistischen Produktionsweise in den Vereinigten Staaten. Begünstigt durch

das Fehlen traditionell-ständischer Ideologien entsteht ein spezifischmoderner Alltags-

verstand (vgl. ebd.: 133). Der Begriff des Alltagsverstandes ist folglich deskriptiv offen

angelegt. Er kann traditionell oder modern sein, konservativ oder progressiv. Der Com-

monsense einer Bäuerin oder Proletarierin unterscheidet sich grundsätzlich von dem

eines Priesters oder Bourgeois. Differieren die Schichten des Alltagsverstandes nach ih-

remMaß an Tradition (d.h. Festigkeit) oder Progressivität (d.h. Veränderbarkeit), so tun

sie dies ebenso je nach der sozialen Klasse, in der sie sich festsetzen. Ein und dieselbe

Ideologie kann zum unumstößlichen Alltagsverstand einer Klasse werden, während sie

von einer anderen rasch abgeworfen wird oder gar nicht erst fruchtet. Auf diese Wei-

se fordert Gramsci zur konkreten Analyse davon auf, wie »Ideen in bestimmten histori-

schen Situationen die Menschenmassen organisieren und das Terrain formen, auf dem

die Menschen in Bewegung geraten« (Hall 1984: 116).

Gleichwohl blieb die Frage offen, wie der Alltagsverstand zu einer solchen Stabilität

kommt. Was stellt den senso comune auf Dauer? Dafür verantwortlich sind maßgeblich

Institutionen. Sie versteht Gramsci (2012: 373) als »die materielle Organisation, die dar-

auf gerichtet ist, die theoretische oder ideologische ›Front‹ zu bewahren, zu verteidigen

und zu entfalten«.Diesematerielle Organisation konstituiert sich als ein Gefüge von vor

allem kulturellen Institutionen, das von der Presse über Bibliotheken, Schulen, Vereine,

Debattierzirkel, Klubs und Salons bis zumKirchwesen reicht; es betrifft aber ebenso die

Gestaltung »[der] städtische[n] Architektur, die Anlage der Straßen und die Namen der-

selben« (ebd.: 374).

35 DerartigeUnterscheidungenoffenbaren, dassGramsci ein dezidiert politischerDenkerwar, der so-

ziale Verhältnisse strategisch imHinblick auf sozialistisch-kommunistische Transformationsmög-

lichkeiten analysierte.

https://doi.org/10.14361/9783839466254-011 - am 14.02.2026, 07:55:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


I Theorie und Methode 73

Diese Institutionen stehen in dem Maße in Gramscis Fokus, als sie bestimmte Vor-

machstellungen sichern. Presse, Schule, Kirche usw. fungieren als ideologische Repro-

duktionsvehikel. Dass im Italien des frühen 20. Jahrhunderts die Ideologie des Katho-

lizismus eine derartige Verbreitung findet, hängt nach Gramsci maßgeblich damit zu-

sammen, dass sie ein enormes Ensemble vonOrganisationen geschaffen oder okkupiert

hat. Die katholische Erziehung in der Volkshochschule, die Existenz einer Kirche in je-

demDorf oder die religiöse Prägung der Krankenhäuser stabilisieren dieHerrschaft des

Katholizismus (vgl. ebd.: 854).

Sind Institutionen allerdings einmal ins Leben gerufen, dann werden sie zu einem

Kampffeld, um dessen ideologische Besetzung gerungen wird. So zeichnet Gramsci

nach, wie im Bildungswesen innerhalb der verschiedenen Schul- und Universitätsty-

pen zwei Weltanschauungen rivalisieren: die bürgerlich-moderne einerseits und der

Katholizismus andererseits (vgl. ebd.: 535). Dem gleichen Zweck dienen die Typologien,

die er von Zeitschriften nach ihren jeweiligen inhaltlichen Ausrichtungen erstellt (vgl.

ebd.: 86, 162f.). Ähnlich ausgerichtet ist das Plädoyer, die institutionellen Formen zu

studieren, die im Zuge neuer historischer Entwicklungen entstanden sind – etwa die

jakobinischen Klubs der Französischen Revolution (vgl. ebd.: 118). Kurzum: Um zu ver-

stehen, wie Ideologien zu gelebten Kulturen verfestigen und wie ideologische Kämpfe

ausgefochten werden, sind die daran beteiligten Institutionen zu sezieren.

Hegemonie reproduziert sich, indem Alltagsverstand und Institutionen in einem

strukturierenden Prozess zusammenwirken. Durch den langjährigen Schulbesuch, den

regelmäßigen Kirchgang oder die geflissentliche Zeitungslektüre entfaltet sich die,

poststrukturalistisch gewendet, subjektivierende Kraft einer organischen Ideologie.36

Wenn Journalistinnen Artikel verfassen, Priester in ihren Dorfgemeinden regelmäßig

Messen abhalten, Lehrerinnen ihre Schüler erziehen oder Parteikader ihre politisie-

rende Tätigkeit entfalten, dann verwandelt sich eine bestimmte Ordnung zur allseits

inkorporiertenWirklichkeit.

Die Artikulation und Reproduktion der Hegemonie wird nach Gramsci größten-

teils von Intellektuellen vorangetrieben. Sie definiert er als die Schicht, »die auf die

begriffliche und philosophische Ausarbeitung spezialisiert [ist]« (ebd.: 1385). Der Kate-

gorie der Intellektuellen wird somit eine strikt soziologische Deutung gegeben. All jene

Menschen, die organisierende Funktionen ausüben, müssen als Intellektuelle gelten

(ebd.: 1975). Mit diesem weiten Intellektuellenbegriff – er umfasst neben Lehrerinnen,

Geistlichen oder Universitätsprofessorinnen auch Techniker, Ökonominnen, Beamte,

Partei- und Gewerkschaftskader oder gehobene Militärränge – betont Gramsci, dass

jede gesellschaftlich relevante intellektuelle Tätigkeit eine aktive Ideologieproduktion

beinhaltet. Zum einen arbeitet die intellektuelle Tätigkeit durch die Institutionen,

durch Presse, Schulen, Kirchen etc. Sie alle bilden die Plattformen, von denen aus die

intellektuelle Tätigkeit ideologische Gehalte ausformuliert, homogenisiert und verbrei-

36 Mouffe hebt hervor, dass Gramsci bereits eine protostrukturalistische Position einnimmt, die Louis

Althusser dann ausbaut (vgl. Mouffe 1979: 199). Gramsci lese das Bewusstsein des Einzelnen als Ef-

fekt eines »system of ideological relations into which the individual is inserted. Thus, it is ideology

which creates subjects« (ebd.: 187).

https://doi.org/10.14361/9783839466254-011 - am 14.02.2026, 07:55:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


74 Hegemonie und sozialer Wandel

tet. Zum anderen passt sich die intellektuelle Tätigkeit im engen Sinne aktiv an den

Alltagsverstand an, wirkt auf ihn ein und bringt ihn auf eine spezifischeWeise hervor.

An Gramscis Beschreibung der hegemonialen Führungsfunktion der Intellektuellen

ist für die hiesigen Zwecke interessant, dass sie oft entpolitisiert geschieht. Die Einbin-

dung,mehr noch, die subalterne Entmündigung der Bauernschaft geschieht mittels ei-

nes subtilenAssimilationsprozesses,bei demdie beruflicheVermittlung (desNotars,der

Rechtsanwältin, der Ärztin usw.) nicht von der politisch-ideologischen Einwirkung zu

trennen ist (vgl.Gramsci 1980: 205). IndiesemSinne sind traditionelle Intellektuelle stets

organische Intellektuelle. Sie erfüllen in demMaße eine strukturelle Funktion, als sie die

populären Klassen kontinuierlich in gewisse Ideologien einbinden, organisch auf ihren

Alltagsverstand einwirken und Institutionen kreieren, in denen sich bestimmte Ideolo-

gien reproduzieren (vgl. Holz 1982: 22). Für Gramsci (2012: 1390) ergibt die intellektuelle

Tätigkeit eine »Politik des Kulturellen«, sie bringtHegemonie als einen scheinbar vorpo-

litischen Sinnhorizont hervor.

Die Ausführungen münden in Gramscis schillernder Kategorie des historischen Blo-

ckes. Er benennt mit dem historischen Block, wie die, seinen Worten nach (ebd.: 1045),

vornehmlich ideologische Superstruktur, die bisher beschrieben wurden, nicht ein kul-

turelles Epiphänomen bleibt, sondern mit der ökonomischen Struktur eine »Einheit«

bildet, die Gesellschaft hervorbringt. Senso comune, institutionelle Apparate und die

subjektivierende intellektuelle Tätigkeit sind Prozessen der materiellen Reproduktion

nicht entgegengesetzt, sie sind mit ihnen verwoben. Das Organisch-Werden einer

Ideologie gewährleistet, dass eine bestimmte ökonomische Produktionsform als nor-

mativ wünschbare Ordnung erscheint. Die Stabilisierung geht in beide Richtungen: Die

»materiellen Kräfte« (= die Ökonomie) bekommen erst durch die Ideologie ihre »Form«,

die Ideologie avanciert erst durch diesemateriellen Kräfte zur verfestigten Kultur (ebd.:

867f.).

Gramscis Hinweis, dass der historische Block erst in derWechselwirkung ökonomi-

scher »Strukturen« und ideologisch-kultureller »Superstrukturen« entsteht, ist für ei-

nen postfundamentalistischen Ansatz wichtig. Wer historische Blöcke als Machtkonfi-

gurationen ernst nimmt, beschränkt dieWirkung derHegemonie nicht auf einen sozia-

len Bereich, sondern betrachtet, wie sie querschnittartig wirkt, von der Zivilgesellschaft

über das politische System,dasRechtssystembis hin zurÖkonomie.Ähnlichwie dies die

Gender Studies mit dem Verständnis von Geschlecht als Existenzweise unterstrichen,

schreiben sich hegemoniale Projekte in die Sozialstruktur ein, sie werden buchstäblich

zu Sozialstruktur.

Damit öffnet sichHegemonietheorie für einen eingebetteten Blick auf ökonomische

Prozesse, der den Kreislauf der Akkumulation von Kapital sowie der Mobilisierung des

Faktors Arbeitskraft nicht als das Außen des Diskursiven betrachtet, sondern als kultu-

rell überformteVorgänge.Auch derKapitalismus beruht, so LucBoltanski undÈveChia-

pello (2006: 162f.), auf einem »Wertsystem«, das ihm seine Legitimationsgrundlage ver-

leiht. Das Autorenpaar pointiert es wie folgt:

We insist on the fact that the spirit of capitalism, far from being a simple adornment

or »superstructure« (asMarxist ideology would have it), is central to the process of cap-

italist accumulation that it serves because it applies constraints to this process. If one

https://doi.org/10.14361/9783839466254-011 - am 14.02.2026, 07:55:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


I Theorie und Methode 75

were to take these explanations to their logical conclusion, then not all profit would

be legitimate, nor all enrichment fair, nor all accumulation (however significant and

rapid) legal. Actors’ internalisation of a particular spirit of capitalism thus serves in the

real world as a constraint on the process of accumulation. (Ebd. 2006: 163, Hervorheb.

C. L.)

Nun greift diese Studie weder systematisch die Rechtfertigungstheorie von Boltanski/

Chiapello auf, noch dreht sie sich explizit um den Geist des (spanischen) Kapitalismus.

Und dennoch ist der Hinweis wichtig, dass Hegemonie keineswegs ein luftiger Begriff

ist, der als ein diskursives Konstrukt von der Gesellschaft enthoben bleibt. Im Gegen-

teil, Gramscis Hegemoniebegriff unterstreicht, dass die Gesellschaft als Ganzes durch

Artikulationspraktiken hervorgebracht wird. Die umkämpfte Konstitution des Sozialen

betrifft prinzipiell alle soziale Bereiche und prägt deren Funktionslogik auch dort, wo

diese scheinbar völlig entpolitisiert scheint. Selbst scheinbar objektive sozioökonomi-

sche Tatsachen wie Arbeit, Klasse, Technik sind mit Gramsci (2012: 979) als »historische

Tatsachen« zu betrachten – das heißt: auf hegemoniale Operationen zurückzuführen.

Die erweiterteHegemonietheorie,welchedie folgendenSchritte theoretisch skizzie-

ren und dann der Hauptteil empirisch entfaltet, wird einen ersten Entwurf davon prä-

sentieren, wie sich Gramscis Verständnis von Hegemonie als Kultur in ein zeitgemäßes

postfundamentalistisches Forschungsprogramm überführen ließe. Von Gramsci kann

dieses Programm lernen, dass Hegemonie erst dort erfasst wird, wo sie in ihrer Tiefen-

wie Breitenwirkung erforschtwird.Hegemonieanalysewird erst dann stichhaltig,wenn

sie sich als Gesellschaftsanalyse aufstellt. Das Leitmotiv ihrer Forschung lautet:

Es handelt sich um einenmolekularen, äußerst feinen Prozess, um radikale, in die Ver-

ästelungen reichende Analyse, deren Quellenmaterial von einer unbegrenzten Men-

ge von Büchern, Broschüren, Zeitschriften- und Zeitungsartikeln gebildet wird, von

mündlichen Gesprächen und Debatten, die sich unendlich oft wiederholen und in ih-

rem riesigen Ensemble jene Betriebsamkeit darstellen, aus der ein Kollektivwille mit

einem gewissen Grad an Homogenität hervorgeht. (Ebd.: 1051)

3 Auf in die Empirie: Operationalisierungspfade

Wir sind auf Glatteis gegangen, wo die

Reibung fehlt, also die Bedingungen in

gewissem Sinne ideal sind, aber wir eben

deshalb auch nicht gehen können. Wir

wollen gehen; dann brauchen wir die

Reibung. Zurück auf den rauen Boden!

(Wittgenstein 1984: §107)

DiedekonstruktiveEinführung in Laclau/Mouffe; dieVerortung in einer postfundamen-

talistischen Sozialontologie, die zwischen Kontingenz und Ordnung oszilliert; schließ-

lich die Reaktivierung vonGramscis Begriff vonHegemonie als Kultur –dies ist der drei-

facheAusgangspunkt, vondemaus ichnun jeneOperationalisierungspfade vorstelle,die

https://doi.org/10.14361/9783839466254-011 - am 14.02.2026, 07:55:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

