| Theorie und Methode

inverschiedensten sozialen Bereichen sedimentiert werden und zumindest ansatzweise
zu einer selbstverstindlichen sozialen Realitit aufsteigen.*®

Man darf jedoch die geologische Metapher der Sedimentschicht nicht verabsolutie-
ren. Eine Ordnung, die historisch entsteht, kann auch historisch fallen — und zwar in
sehr kurzer Zeit. Ein postfundamentalistischer Ansatz darf nicht nur Sedimentierungs-
prozesse witrdigen, er muss gleichzeitig ihre Ereignishaftigkeit im Blick haben (dazu: Kap.
VLI.4). Sedimentierte Strukturen werden laufend von kleineren und gréferen Ereignis-
sen heimgesucht und in Frage gestellt. Der strukturelle Blick auf Gesellschaft zeigt nicht
nur die Tiefendimension hegemonialer Ordnungen auf, sondern auch deren potentielle
Briichigkeit. Gerade die Tatsache, dass die Strukturen der Gesellschaft zusammenhin-
gen, dass die Sedimentschichten nicht schlichtweg parallel verlaufen, sondern oft auf-
einander verweisen und sich wechselseitiglegitimieren, kann in Krisensituationen zu ei-
nem Dominoeffekt der Destabilisierung fithren. Anfangs noch lokale Umbriiche kénnen
(und tun dies immer wieder) zu grof¥flichigen Umwilzungen fithren. William H. Sewell
(1996: 844) theoretisiert dies am Beispiel der Franzdsischen Revolution. Dort beschleu-
nigte der Sturm auf die Bastille den gesellschaftlichen Aufruhr: »Because structures are
articulated to other structures, initially localized ruptures always have the potential of
bringing about a cascading series of further ruptures that will result in structural trans-
formations — thatis, changes in cultural schemas, shifts of resources, and the emergence
of new modes of power.«

Die Einfithrung in die Grundintuitionen einer postfundamentalistischen Sozi-
altheorie kann hier abbrechen. Meine Axiome sollten deutlich geworden sein. Die
Pendelbewegung zwischen Kontingenz und Ordnung ist unauflésbar. Sie muss als
historische Bewegung in den Blick geraten, in deren Zuge sich vorherrschende wie
periphere Diskurse verfestigen und zur fraglos gelebten Gesellschaft werden. Ob es um
Geschlecht als Existenzweise oder die kapitalistische Produktionsform geht — in mi-
kro- wie makrologischer Hinsicht rekonstruiert eine postfundamentalistische Analyse
zugleich Sedimentierungen und Neuordnungsversuche, ohne eine der beiden Dimensionen
zu verabsolutieren und unter steter Wiirdigung ihrer moglichen Hybridisierungen.
Diesen holistischen Blick werde ich theoretisch und besonders empirisch einzuldsen
versuchen. Zuvor aber soll eine kurze Spurensuche darlegen, wie der Vordenker der
Hegemonietheorie, Antonio Gramsci, auch die Weiterentwicklung dieses Ansatzes
inspirieren kann.

2.2 Gramscis Spuren: Hegemonie als Kultur

Eine postfundamentalistische Perspektive muss iiber Laclau/Mouffe hinausgehen. Be-
vor die vorliegende Arbeit dies empirisch und systematisch vollzieht, gehe ich im Sin-
ne einer knappen Spurenlese auf Antonio Gramsci als den Autor ein, der die erweiter-
te Hegemonietheorie, auf die ich abziele, als historischen Bezugsautor informiert. Von

30 Das pragnante Beispiel dafiir ist im deutschsprachigen Raum die Frage der Okologie und ihre der-
zeitige Artikulation als ein relativ mehrheitsfihiger Commonsense. Dabei gilt: Die Artikulation
einer »griinen Ideologie« reaktiviert Sedimente anderer Diskurse, um sie in den eigenen Diskurs
einzufiigen (vgl. Stavrakakis 1997: 261f.).

- am 14.02.2026, 07:55:10. -

69


https://doi.org/10.14361/9783839466254-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

70

Hegemonie und sozialer Wandel

ihm behaupten Laclau/Mouffe zwar, dass er »ihr Klassiker«, ihr zentraler Bezugsautor
sei. Tatsichlich aber 16st des Autorenpaars das Potential von Gramscis Verstindnis der
Hegemonie nicht ein. Die Hegemonie hat fiir Gramsci zwei Seiten: Einerseits ist jedes
hegemoniale Verhaltnis fluide, umkimpft und umkehrbar. Keine Hegemonie ist fiir im-
mer stabil, sondern steht immer wieder in Frage, wird als ein Herrschaftsverhiltnis mit
gegenhegemonialen Entwiirfen konfrontiert. Laclau/Mouffe verharren tendenziell, wie
gezeigt, bei dieser Konflikthaftigkeit, sie betonen, dass Konflikte soziale Verhiltnisse
immer wieder repolitisieren und umwélzen konnen. Doch Hegemonie ist auch das Mo-
ment, das ist ihre zweite Seite, in dem sich Macht stabilisiert, in dem sich eine Ordnung
als die soziale Ordnung reproduziert.

Bei Laclau/Mouffe gerit diese strukturelle Seite der Hegemonie aus dem Blick. Um
sich zu vergegenwirtigen, was Hegemonie noch alles heifen kénnte, bietet Gramsci ei-
nen anderen Ansatzpunkt. Fiir ihn ist jede erfolgreiche Hegemonie eine angeeignete Kul-
tur. Die vorherrschende Ordnung duflert sich in der Nomenklatur der Strafien, in der Ar-
chitektur, in routinisierten Praktiken und Dialekten, in der Funktionslogik von Institu-
tionen (Schule, Verwaltung, Unternehmen usw.). Hegemonien sind buchstiblich »Volks-
religionen« oder, wie Mouffe es in ihrer Rezeption Gramscis definiert (1979:193), »zemen-
tierte Weltanschauungenc.

Im Folgenden gehe ich kursorisch auf verschiedene Themenkomplexe ein, die bei
Gramsci auftauchen und die meine erweiterte Hegemonietheorie aufgreift. Dabei sei
klargestellt, dass ich eine kulturalistische Lesart Gramscis titige, wie sie seit den spiten
1960er Jahren als unorthodoxe Erneuerung marxistischer Theoriebildung vorgebracht
worden ist.>» Wenn ich Gramsci als Denker des Kulturellen deute, dann méchte ich da-
mit seine klassenreduktionischen und 6konomistischen Ziige nicht leugnen, aber in den
Hintergrund stellen.?*

Das Kulturelle kommt fiir Gramsci einem zutiefst zerfurchten Kriftefeld gleich. Die
sittliche Kohision, die sich in dieser Sphire bildet, geht aus der Vorrangstellung be-
stimmter gesellschaftlicher Gruppen hervor. Das Moment des Kulturellen ist immer po-
litisch aufgeladen, es offenbart sich als »politisches Regime, als »Regierung« (Gramsci
2012:1853). Die Hegemonie eines Kollektivs geht einher mit einer organischen Ideologie,
die sich im Sinne eines assimilierten »kulturellen Klimas« aufdringt und ihre Macht als
»spontanen Konsens« ausiibt (ebd.: 1335). Auf diese Weise bemiiht sich Gramsci, die bei-
den klassischen Bedeutungslinien von Ideologie und Kultur zusammenzudenken und
sie als Teil eines Phinomenbereichs zu deuten.® Dem Autor zufolge kann eine Ideologie

31 Dazumuss bemerktwerden, dass Gramscis Schriften alles andere als ein geschlossenes Theoriege-
baude darstellen. Gramscianische Konzepte lassen sich auf vielfache, oft widerspriichliche Weise
fiir verschiedenste theoretische Ziele sowie politische Ideologien instrumentalisieren (vgl. Borstel
2008: 24f., Davidson 2008).

32 Zu einer materialistischen Gramsci-Lektiire exemplarisch: Anderson (1976, 2018) und Opratko
(2018).

33 Einerseits bezeichnet der Ideologiebegriffin der marxistischen Tradition herkémmlicherweise ein
falsches Bewusstsein, das die gesamtgesellschaftliche Vormachtstellung einer partikularen Grup-
pe ausdriickt (vgl. Tellmann 2008: 111). Andererseits steht der Kulturbegriff in der tradierten all-
tagssprachlichen und theoretischen Verwendung fiir unpolitische Lebensformen, Weltanschau-
ungen und inkorporierte Praktiken, die das Gesellschaftsleben friedlich durchziehen, es von in-

- am 14.02.2026, 07:55:10. -



https://doi.org/10.14361/9783839466254-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

| Theorie und Methode

nur bestehen, wenn sie als soziale Realitit gelebt wird. Doch diese Kultur ist kein Ensem-
ble unpolitisch gegebener Sinnbestinde, sondern beinhaltet stets ideologische Gehalte,
welche die Weltanschauung einer Gruppe (oder einer Gruppenkoalition) in der Gesell-
schaft widerspiegeln. Gramscis Verklammerung des Kulturellen mit dem Ideologischen
bringt der Begriff der »organischen Ideologie« pragnant auf den Punkt (Gramsci 2012:
876, auch Mouffe 1979: 186f.). Die Ideologie wird damit zur umfassenden Weltauffas-
sung, »die sich implizit in der Kunst, im Recht, in der 6konomischen Aktivitit, in allen
individuellen und kollektiven Lebensiufierungen manifestiert« (Gramsci 2012: 1380).

Wenn Gramsci iiber die Ideologie spricht, dann tut er es immer in diesem organi-
schen Sinne. Die organische Ideologie ist die Kraft, die die Zivilgesellschaft zusammen-
hilt und fir die festungshafte Robustheit dieser kulturellen Sphire sorgt. Sie ist der »in-
nerste Zement« der Zivilgesellschaft (ebd.: 1313). Um dies genauer zu entschliisseln, bie-
tet sich ein konzeptueller Dreischritt an. Zunichst fokussiere ich unter dem Stichwort
des senso comune, wie organische Ideologien in der Gesellschaft difftundieren und sich ver-
hirten, dann betrachte ich die materiellen Apparate (Presse, Kirche, Parteien etc.), die
als ideologische Produzenten fungieren, und schliefilich gehe ich auf die artikulierende
Kraft der Intellektuellen ein.

Der Begriff des senso comune (Alltagsverstand) gehort wohl deshalb zu den berithm-
testen Kategorien Gramscis, weil er die Verbindungslinien zwischen dem Kulturellen
und dem Ideologischen besonders deutlich zutage fordert (vgl. Kebir 1986: 74f., Marchart
2008: 80). Der Alltagsverstand beschreibt, wie sich Ideologien als inkorporierte Prakti-
ken und Anschauungsweisen reproduzieren. Die Fragen dariiber, welche Belletristik vor-
herrscht, welche Brauchtiimer den populiren Klassen aneignen oder welche Mirchen
besonders verbreitet sind (vgl. Gramsci 2012: 823), fithren ins Herz der Wirkungswei-
se der Ideologie. Diese Einschreibung versteht Gramsci nicht monolithisch, sondern als
komplexe Ablagerung:

Der Alltagverstand ist keine einheitliche, in Raum und Zeit identische Auffassung: er
istdie »Folklore« der Philosophie, und wie die Folklore bietet er sich in unzdhligen For-
men dar: sein grundlegender Charakter ist es, eine auseinanderfallende, inkohérente,
inkonsequente Weltauffassung zu sein. (Ebd.: 1039)3*

Folgt man dem Zitat, dann macht der Alltagsverstand die Stabilitit der Ideologie deut-
lich. Er zeigt aber auch, dass sich Ideologien diskontinuierlich und graduell verfesti-
gen. Im Alltagsverstand lassen sich verschiedene historische Schichten unterscheiden,

nen pragen und als Traditionen von einer Generation zur nichsten weitergegeben werden (vgl.
Hall1980: 63).

34  Sabine Kebirs Interpretation zufolge (1986: 77f.) zieht Gramsci eine blofd graduelle Unterscheidung
zwischen der Hochkultur und der Populérkultur. Ist die Philosophie am hochkulturellen Pol, so
steht der Alltagsverstand am popularkulturellen Ende (»die Folklore der Philosophie«). Diese Un-
terscheidung zwischen dem Hoch- und dem Popularkulturellen muss ihrerseits in ihrer ideolo-
gisch-politischen Dimension gelesen werden. Die Philosophie steht fiir die ausformulierte und
homogene Seite der Ideologie, der Alltagsverstand weist auf ihre Ablagerung und Verbreitung in
der Gesellschaft (vgl. Gramsci 2012: 528). In Abwandlung der marxschen Begriffe: Die Philosophie
fungiert als ideeller Uberbau der Ideologie, der Alltagsverstand gibt ihre organische Basis ab.

- am 14.02.2026, 07:55:10. -

n


https://doi.org/10.14361/9783839466254-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

7

Hegemonie und sozialer Wandel

von denen Gramsci (ebd.: 2216f.) — mit klar normativen Begriffen® — als »fossilisierte«
und »reaktionire« oder »schopferische« und »fortschrittliche« ideologische Ablagerun-
gen spricht. Sein prominentes Beispiel fiir die historische Gerinnung der Ideologie ist
die Religion, insbesondere der Katholizismus. Aus Gramscis Sicht zeichnet sich das Ita-
lien seiner Zeit durch tiefe soziopolitische Spannungen und kulturelle Ungleichzeitig-
keiten aus. Wahrend in Norditalien Industrialisierung und gesellschaftliche Moderni-
sierung um sich greifen, lebt der lindliche Siiden, der sogenannte Mezzogiorno, weiter
in einer fast noch feudalen Welt. Die Vormachtstellung der katholischen Kirche spielt
buchstiblich die Rolle einer »Volksreligion« (ebd.: 2216), die 6konomischen und politi-
schen Transformationsversuchen widersteht. Kraft des tiglichen Kirchgangs, der regel-
mifigen Beichte, religiés definierten Jenseitsvorstellungen oder Mirchenerzihlungen
wird der Katholizismus zum »zihen« Alltagsverstand (ebd.). Die gramscianische Pointe
dieser »Versteinerung« lautet, dass der zum Alltagsverstand gewordene religiése Glaube
auch nach dem Niedergang der katholischen Ideologie wirksam bleibt — als politische
Uberzeugung, kulturelles Ritual oder tradierter Aberglaube (ebd.: 1408).

Trotz dieser Verhirtung wohnt dem senso comune eine grundsitzliche Dynamik inne.
»Der Alltagsverstand ist nichts Erstarrtes und Unbewegliches, sondern verindert sich
fortwihrend« (ebd.: 2180). Beispielhaft hierfiir ist Gramscis Beschreibung der Entwick-
lung der fordistischen Produktionsweise in den Vereinigten Staaten. Begiinstigt durch
das Fehlen traditionell-stindischer Ideologien entsteht ein spezifisch moderner Alltags-
verstand (vgl. ebd.: 133). Der Begriff des Alltagsverstandes ist folglich deskriptiv offen
angelegt. Er kann traditionell oder modern sein, konservativ oder progressiv. Der Com-
monsense einer Biuerin oder Proletarierin unterscheidet sich grundsitzlich von dem
eines Priesters oder Bourgeois. Differieren die Schichten des Alltagsverstandes nach ih-
rem Maf an Tradition (d.h. Festigkeit) oder Progressivitit (d.h. Verinderbarkeit), so tun
sie dies ebenso je nach der sozialen Klasse, in der sie sich festsetzen. Ein und dieselbe
Ideologie kann zum unumstéRlichen Alltagsverstand einer Klasse werden, wihrend sie
von einer anderen rasch abgeworfen wird oder gar nicht erst fruchtet. Auf diese Wei-
se fordert Gramsci zur konkreten Analyse davon auf, wie »Ideen in bestimmten histori-
schen Situationen die Menschenmassen organisieren und das Terrain formen, auf dem
die Menschen in Bewegung geraten« (Hall 1984: 116).

Gleichwohl blieb die Frage offen, wie der Alltagsverstand zu einer solchen Stabilitit
kommt. Was stellt den senso comune auf Dauer? Dafiir verantwortlich sind maf3geblich
Institutionen. Sie versteht Gramsci (2012: 373) als »die materielle Organisation, die dar-
auf gerichtet ist, die theoretische oder ideologische >Front« zu bewahren, zu verteidigen
und zu entfalten«. Diese materielle Organisation konstituiert sich als ein Gefiige von vor
allem kulturellen Institutionen, das von der Presse iiber Bibliotheken, Schulen, Vereine,
Debattierzirkel, Klubs und Salons bis zum Kirchwesen reicht; es betrifft aber ebenso die
Gestaltung »[der] stidtische[n] Architektur, die Anlage der Strafen und die Namen der-
selben« (ebd.: 374).

35  Derartige Unterscheidungen offenbaren, dass Gramsci ein dezidiert politischer Denker war, der so-
ziale Verhiltnisse strategisch im Hinblick auf sozialistisch-kommunistische Transformationsmaog-
lichkeiten analysierte.

- am 14.02.2026, 07:55:10. -



https://doi.org/10.14361/9783839466254-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

| Theorie und Methode

Diese Institutionen stehen in dem MafSe in Gramscis Fokus, als sie bestimmte Vor-
machstellungen sichern. Presse, Schule, Kirche usw. fungieren als ideologische Repro-
duktionsvehikel. Dass im Italien des frithen 20. Jahrhunderts die Ideologie des Katho-
lizismus eine derartige Verbreitung findet, hingt nach Gramsci mafigeblich damit zu-
sammen, dass sie ein enormes Ensemble von Organisationen geschaffen oder okkupiert
hat. Die katholische Erziehung in der Volkshochschule, die Existenz einer Kirche in je-
dem Dorf oder die religidse Praigung der Krankenhiuser stabilisieren die Herrschaft des
Katholizismus (vgl. ebd.: 854).

Sind Institutionen allerdings einmal ins Leben gerufen, dann werden sie zu einem
Kampffeld, um dessen ideologische Besetzung gerungen wird. So zeichnet Gramsci
nach, wie im Bildungswesen innerhalb der verschiedenen Schul- und Universititsty-
pen zwei Weltanschauungen rivalisieren: die birgerlich-moderne einerseits und der
Katholizismus andererseits (vgl. ebd.: 535). Dem gleichen Zweck dienen die Typologien,
die er von Zeitschriften nach ihren jeweiligen inhaltlichen Ausrichtungen erstellt (vgl.
ebd.: 86, 162f.). Ahnlich ausgerichtet ist das Plidoyer, die institutionellen Formen zu
studieren, die im Zuge neuer historischer Entwicklungen entstanden sind — etwa die
jakobinischen Klubs der Franzosischen Revolution (vgl. ebd.: 118). Kurzum: Um zu ver-
stehen, wie Ideologien zu gelebten Kulturen verfestigen und wie ideologische Kimpfe
ausgefochten werden, sind die daran beteiligten Institutionen zu sezieren.

Hegemonie reproduziert sich, indem Alltagsverstand und Institutionen in einem
strukturierenden Prozess zusammenwirken. Durch den langjihrigen Schulbesuch, den
regelmifigen Kirchgang oder die geflissentliche Zeitungslektiire entfaltet sich die,
poststrukturalistisch gewendet, subjektivierende Kraft einer organischen Ideologie.*
Wenn Journalistinnen Artikel verfassen, Priester in ihren Dorfgemeinden regelmiRig
Messen abhalten, Lehrerinnen ihre Schiiler erziehen oder Parteikader ihre politisie-
rende Titigkeit entfalten, dann verwandelt sich eine bestimmte Ordnung zur allseits
inkorporierten Wirklichkeit.

Die Artikulation und Reproduktion der Hegemonie wird nach Gramsci grofiten-
teils von Intellektuellen vorangetrieben. Sie definiert er als die Schicht, »die auf die
begriffliche und philosophische Ausarbeitung spezialisiert [ist]« (ebd.: 1385). Der Kate-
gorie der Intellektuellen wird somit eine strikt soziologische Deutung gegeben. All jene
Menschen, die organisierende Funktionen ausiiben, miissen als Intellektuelle gelten
(ebd.: 1975). Mit diesem weiten Intellektuellenbegriff — er umfasst neben Lehrerinnen,
Geistlichen oder Universititsprofessorinnen auch Techniker, Okonominnen, Beamte,
Partei- und Gewerkschaftskader oder gehobene Militirringe — betont Gramsci, dass
jede gesellschaftlich relevante intellektuelle Titigkeit eine aktive Ideologieproduktion
beinhaltet. Zum einen arbeitet die intellektuelle Titigkeit durch die Institutionen,
durch Presse, Schulen, Kirchen etc. Sie alle bilden die Plattformen, von denen aus die
intellektuelle Tatigkeit ideologische Gehalte ausformuliert, homogenisiert und verbrei-

36  Mouffe hebt hervor, dass Gramsci bereits eine protostrukturalistische Position einnimmt, die Louis
Althusser dann ausbaut (vgl. Mouffe 1979:199). Gramsci lese das Bewusstsein des Einzelnen als Ef-
fekt eines »system of ideological relations into which the individual is inserted. Thus, it is ideology
which creates subjects« (ebd.: 187).

- am 14.02.2026, 07:55:10. -

13


https://doi.org/10.14361/9783839466254-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

74

Hegemonie und sozialer Wandel

tet. Zum anderen passt sich die intellektuelle Titigkeit im engen Sinne aktiv an den
Alltagsverstand an, wirkt auf ihn ein und bringt ihn auf eine spezifische Weise hervor.

An Gramscis Beschreibung der hegemonialen Fithrungsfunktion der Intellektuellen
ist fiir die hiesigen Zwecke interessant, dass sie oft entpolitisiert geschieht. Die Einbin-
dung, mehr noch, die subalterne Entmiindigung der Bauernschaft geschieht mittels ei-
nes subtilen Assimilationsprozesses, bei dem die berufliche Vermittlung (des Notars, der
Rechtsanwiltin, der Arztin usw.) nicht von der politisch-ideologischen Einwirkung zu
trennen ist (vgl. Gramsci1980:205). In diesem Sinne sind traditionelle Intellektuelle stets
organische Intellektuelle. Sie erfiillen in dem MafRe eine strukturelle Funktion, als sie die
populiren Klassen kontinuierlich in gewisse Ideologien einbinden, organisch auf ihren
Alltagsverstand einwirken und Institutionen kreieren, in denen sich bestimmte Ideolo-
gien reproduzieren (vgl. Holz 1982: 22). Fitr Gramsci (2012: 1390) ergibt die intellektuelle
Tatigkeit eine »Politik des Kulturellenc, sie bringt Hegemonie als einen scheinbar vorpo-
litischen Sinnhorizont hervor.

Die Ausfithrungen miinden in Gramscis schillernder Kategorie des historischen Blo-
ckes. Er benennt mit dem historischen Block, wie die, seinen Worten nach (ebd.: 1045),
vornehmlich ideologische Superstruktur, die bisher beschrieben wurden, nicht ein kul-
turelles Epiphianomen bleibt, sondern mit der 6konomischen Struktur eine »Einheit«
bildet, die Gesellschaft hervorbringt. Senso comune, institutionelle Apparate und die
subjektivierende intellektuelle Titigkeit sind Prozessen der materiellen Reproduktion
nicht entgegengesetzt, sie sind mit ihnen verwoben. Das Organisch-Werden einer
Ideologie gewihrleistet, dass eine bestimmte 6konomische Produktionsform als nor-
mativ witnschbare Ordnung erscheint. Die Stabilisierung geht in beide Richtungen: Die
»materiellen Krifte« (= die Okonomie) bekommen erst durch die Ideologie ihre »Forme,
die Ideologie avanciert erst durch diese materiellen Krifte zur verfestigten Kultur (ebd.:
8671f.).

Gramscis Hinweis, dass der historische Block erst in der Wechselwirkung 6konomi-
scher »Strukturen« und ideologisch-kultureller »Superstrukturen« entsteht, ist fiir ei-
nen postfundamentalistischen Ansatz wichtig. Wer historische Blocke als Machtkonfi-
gurationen ernst nimmt, beschrinkt die Wirkung der Hegemonie nicht auf einen sozia-
len Bereich, sondern betrachtet, wie sie querschnittartig wirke, von der Zivilgesellschaft
iiber das politische System, das Rechtssystem bis hin zur Okonomie. Ahnlich wie dies die
Gender Studies mit dem Verstindnis von Geschlecht als Existenzweise unterstrichen,
schreiben sich hegemoniale Projekte in die Sozialstruktur ein, sie werden buchstiblich
zu Sozialstruktur.

Damit 6ffnet sich Hegemonietheorie fiir einen eingebetteten Blick auf 6konomische
Prozesse, der den Kreislauf der Akkumulation von Kapital sowie der Mobilisierung des
Faktors Arbeitskraft nicht als das AufSen des Diskursiven betrachtet, sondern als kultu-
rell iiberformte Vorginge. Auch der Kapitalismus beruht, so Luc Boltanski und Eve Chia-
pello (2006: 162£.), auf einem »Wertsystems, das ihm seine Legitimationsgrundlage ver-
leiht. Das Autorenpaar pointiert es wie folgt:

We insist on the fact that the spirit of capitalism, far from being a simple adornment
or»superstructure« (as Marxist ideology would have it), is central to the process of cap-
italist accumulation that it serves because it applies constraints to this process. If one

- am 14.02.2026, 07:55:10. -



https://doi.org/10.14361/9783839466254-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

| Theorie und Methode

were to take these explanations to their logical conclusion, then not all profit would
be legitimate, nor all enrichment fair, nor all accumulation (however significant and
rapid) legal. Actors’ internalisation of a particular spirit of capitalism thus serves in the
real world as a constraint on the process of accumulation. (Ebd. 2006: 163, Hervorheb.
C.L)

Nun greift diese Studie weder systematisch die Rechtfertigungstheorie von Boltanski/
Chiapello auf, noch dreht sie sich explizit um den Geist des (spanischen) Kapitalismus.
Und dennoch ist der Hinweis wichtig, dass Hegemonie keineswegs ein luftiger Begriff
ist, der als ein diskursives Konstrukt von der Gesellschaft enthoben bleibt. Im Gegen-
teil, Gramscis Hegemoniebegriff unterstreicht, dass die Gesellschaft als Ganzes durch
Artikulationspraktiken hervorgebracht wird. Die umkimpfte Konstitution des Sozialen
betrifft prinzipiell alle soziale Bereiche und pragt deren Funktionslogik auch dort, wo
diese scheinbar vollig entpolitisiert scheint. Selbst scheinbar objektive sozioskonomi-
sche Tatsachen wie Arbeit, Klasse, Technik sind mit Gramsci (2012: 979) als »historische
Tatsachen« zu betrachten — das heifdt: auf hegemoniale Operationen zuriickzufithren.

Die erweiterte Hegemonietheorie, welche die folgenden Schritte theoretisch skizzie-
ren und dann der Hauptteil empirisch entfaltet, wird einen ersten Entwurf davon pri-
sentieren, wie sich Gramscis Verstindnis von Hegemonie als Kultur in ein zeitgemifies
postfundamentalistisches Forschungsprogramm iiberfithren liefde. Von Gramsci kann
dieses Programm lernen, dass Hegemonie erst dort erfasst wird, wo sie in ihrer Tiefen-
wie Breitenwirkung erforscht wird. Hegemonieanalyse wird erst dann stichhaltig, wenn
sie sich als Gesellschaftsanalyse aufstellt. Das Leitmotiv ihrer Forschung lautet:

Es handelt sich um einen molekularen, duferst feinen Prozess, um radikale, in die Ver-
astelungen reichende Analyse, deren Quellenmaterial von einer unbegrenzten Men-
ge von Biichern, Broschiiren, Zeitschriften- und Zeitungsartikeln gebildet wird, von
mindlichen Gesprachen und Debatten, die sich unendlich oft wiederholen und in ih-
rem riesigen Ensemble jene Betriebsamkeit darstellen, aus der ein Kollektivwille mit
einem gewissen Grad an Homogenitdt hervorgeht. (Ebd.: 1051)

3 Auf in die Empirie: Operationalisierungspfade

Wir sind auf Glatteis gegangen, wo die
Reibung fehlt, also die Bedingungen in
gewissem Sinne ideal sind, aber wir eben
deshalb auch nicht gehen kdnnen. Wir
wollen gehen; dann brauchen wir die
Reibung. Zurlck auf den rauen Boden!
(Wittgenstein 1984: §107)

Die dekonstruktive Einfithrung in Laclau/Moufte; die Verortung in einer postfundamen-
talistischen Sozialontologie, die zwischen Kontingenz und Ordnung oszilliert; schlief3-
lich die Reaktivierung von Gramscis Begriff von Hegemonie als Kultur — dies ist der drei-
fache Ausgangspunkt, von dem aus ich nun jene Operationalisierungspfade vorstelle, die

- am 14.02.2026, 07:55:10. -

75


https://doi.org/10.14361/9783839466254-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

