
Rezensionen 263

Although this is a volume devoted to methods, it
would have been useful to include an overview of the bi-
ology of growth regulation and the major environmental
influences on population variation in growth and adult
body size and composition. Discussion of factors like
nutrition and the timing of critical periods in develop-
ment is relatively limited. As such, this volume assumes
a basic understanding of the biology and epidemiology of
growth variation, which is reviewed in prior volumes like
“Worldwide Variation in Human Growth” (P. Eveleth and
J. Tanner. Cambridge 1990).

This volume will be of interest to any researcher
planning to incorporate growth or anthropometric assess-
ment into their work. The chapters covering measure-
ment technique are an invaluable resource, particularly
for those just getting started, while many of the chapters
devoted to theory or analysis will be relevant for specific
research questions or study designs. Researchers inter-
ested in understanding human health and well-being are
well-advised to carry a measuring stick and a scale, and
I would also highly recommend a copy of “Methods in
Human Growth Research.” Christopher Kuzawa

Heiss, Johann (Hrsg.): Veränderung und Stabilität.
Normen und Werte in islamischen Gesellschaften. Wien:
Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaf-
ten, 2005. 263 pp. ISBN 3-7001-3548-3. (Veröffentli-
chungen zur Sozialanthropologie, 7; Forschungsschwer-
punkt Lokale Identitäten und überlokale Einflüsse, 2)
Preis: € 65.00

Wie verändern sich lokale Normen und Werte im Zu-
sammenspiel mit globalen oder regionalen Einflüssen?
Unter welchen Umständen bringen von außen kommen-
de Ideen, Lebensstile, Konsummuster etc. lokale Wert-
vorstellungen ins Wanken, wann bewirken sie eine ent-
schiedene Beharrung auf Althergebrachtem? Inwiefern
findet eine kreative Aneignung und Weiterentwicklung
des Fremden statt? Derartige Fragen beschäftigen Eth-
nologen nicht erst seit den fachübergreifenden Debatten
des vergangenen Jahrzehnts über Nutzen und Nachteil
der Globalisierung für lokale Kulturen. Allerdings haben
die Diskussionen über Homogenisierung vs. Heterogeni-
sierung der Welt zweifellos dazu beigetragen, das Inter-
esse am Thema neu zu entfachen, was sich inzwischen
in einer Vielzahl von Arbeiten niederschlägt. Der Sam-
melband “Veränderung und Stabilität”, der sich mit eben
diesen Fragen am Beispiel nahöstlicher Gesellschaften
auseinandersetzt, betritt also kein Neuland. Seine erklärte
Intention besteht vielmehr darin, sorgfältige empirische
Fallstudien beizusteuern, die das Wechselspiel lokaler,
regionaler und globaler Faktoren beim Bekräftigen oder
Neudefinieren von Normen und Werten untersuchen.

Der Band basiert im Wesentlichen auf Studien, die
im Rahmen des Forschungsschwerpunkts “Lokale Iden-
titäten und überlokale Einflüsse” an der Kommission für
Sozialanthropologie der Österreichischen Akademie der
Wissenschaften durchgeführt wurden. Er enthält – neben
dem Vorwort des Herausgebers und einem Geleitwort
von Andre Gingrich, der den Forschungsschwerpunkt be-

treute – neun Beiträge zu verschiedenen Regionen des
Nahen Ostens, wobei das Leitthema “Normen und Wer-
te” mal stärker, mal schwächer akzentuiert und aus sehr
unterschiedlichen Perspektiven beleuchtet wird. Dieser
Heterogenität ist es wohl auch geschuldet, dass die Bei-
träge nicht in thematischen oder regionalen Kapiteln dar-
geboten werden, sondern in der alphabetischen Reihen-
folge der Autorennamen angeordnet sind – ein etwas
gewöhnungsbedürftiger Kompromiss, der den Leser auf
eine verschlungene, wenn auch spannende Reise kreuz
und quer durch Länder und Forschungsfelder führt.

Im Vorwort diskutiert Herausgeber Johann Heiss zu-
nächst die Schlüsselbegriffe Norm und Wert und erörtert
Mechanismen ihrer Absicherung bzw. Infragestellung.
Er hebt die prominente Rolle hervor, die der Religion
– im konkreten Fall dem Islam – in derartigen Legiti-
mierungsprozessen zukommt: Sie verankert Normen und
Werte im Transzendenten und entzieht sie damit oft sehr
wirkungsvoll irdischer Anfechtung. Dies schließt freilich
nicht aus, dass lokale Vorstellungen und Gepflogenheiten
im Widerspruch zu solchen übergeordneten Normensys-
temen stehen, was zu eigenwilligen Arrangements auf
lokaler Ebene führen kann.

Ein anschauliches Beispiel hierfür bietet der exzellen-
te erste Beitrag des Bandes, in dem Barbara Danczul das
Wirken nichtstaatlicher Schiedsgerichte in Oberägypten
analysiert. Diese agieren im Spannungsfeld von lokalem
Gewohnheitsrecht, islamischem und staatlichem Recht,
wobei letzteres von europäischen Einflüssen mitgeprägt
ist. Danczul weist in ihrem theoretisch fundierten Beitrag
schlüssig nach, dass die Schiedsgerichte nicht nur zwi-
schen den Streitparteien vermitteln, sondern auch zwi-
schen den unterschiedlichen Rechtssystemen, die in ei-
nem hierarchischen Verhältnis zueinander stehen. Bei-
spielsweise dürfen die Schiedssprüche, die sich vor allem
auf das Gewohnheitsrecht und auf islamische Rechtsvor-
schriften stützen, das Gewaltmonopol des Staates nicht
antasten. Gewohnheits- und islamisches Recht wiederum
werden zwar als idealerweise übereinstimmend gedacht,
in der lokalen Anwendung treten jedoch deutliche Ab-
weichungen zutage, wobei lokale Wert- und Moralvor-
stellungen mitunter Vorrang genießen vor islamischen
Rechtsvorschriften. Den Schiedsgerichten, die mit dem
Abgleich der jeweils relevanten Normen und der Suche
nach Kompromissen betraut sind, kommt damit nach
Danczuls Argumentation eine zentrale Mittlerfunktion
zwischen lokalen und überlokalen Rechtssystemen zu.

Gebhard Fartaceks Beitrag über volksreligiöse Kon-
zeptionen im ländlichen Syrien beschäftigt sich mit den
Geistwesen (ğinn), von denen die Menschen bei Norm-
verstößen Strafen befürchten und die bei der Akzeptanz
oder Ablehnung von Neuerungen eine vermittelnde Rolle
spielen. Fartacek verwendet zunächst viel Sorgfalt auf ei-
ne Vorstellung der vielgestaltigen Geisterschar, die nach
lokaler Auffassung entweder in Gestalt personifizierter
Dämonen ihr Unwesen treibt oder indirekt – über Zau-
berei oder den Bösen Blick – Unheil anrichtet. Den Zorn
der ğinn und ihre Rache in Form von Krankheiten, Tod,
Unfällen oder wirtschaftlichem Ruin können menschli-
che Missetäter mit einer ganzen Reihe von Normbrü-

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:02:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-263


264 Rezensionen

chen heraufbeschwören. Dazu zählen u. a. Alkoholkon-
sum und die Verletzung anderer Speisetabus, illegitime
sexuelle Kontakte, Geiz und ein generell ehrloses Be-
tragen sowie ein Lebenswandel, der mit den Traditionen
bricht und die Vorfahren verärgert. Fartacek attestiert den
ğinn damit eine durchaus konservative Grundeinstellung;
als erklärte “Feinde des Fortschritts” möchte er sie aber
dennoch nicht betrachten. Erzählungen über ihr Wirken
geben beispielsweise regelmäßig Anlass zu kollektiven
Reflexionen über eigene und fremde Moralvorstellungen
und eröffnen damit Spielräume für “die intentionale Ver-
änderung von Normen und Werten” (85). Gleichzeitig
lassen sich lokale Konzeptionen über das Wirken der
ğinn, so Fartacek, als Antwort auf überlokale Einflüsse
und damit als eine Art der Problemlösungsstrategie ver-
stehen. Fartaceks Schlussfolgerungen sind mitunter recht
vage formuliert und werden durch das präsentierte em-
pirische Material nicht immer gestützt. In Einzelfällen
erscheinen die vorgebrachten Argumente auch reichlich
befremdlich (etwa die Erklärung für die Häufigkeit von
Schadenszauber speziell in Syriens Ostprovinzen; S. 65).
Insgesamt jedoch besticht Fartaceks Aufsatz durch Ori-
ginalität und eine Fülle an frischem ethnographischem
Material; zudem ist er überaus spannend zu lesen.

Andre Gingrich verknüpft in seinem Beitrag die Fra-
ge des Normenwandels souverän mit einer Betrachtung
städtischer Raumordnungen und fördert dabei überra-
schende Befunde zutage. Er rekonstruiert zunächst die
Siedlungsgeschichte der Hafenstadt al-Qunfid

¯
a im heu-

tigen Saudi-Arabien, wobei besonders die Perioden vor
und während der osmanischen Präsenz beleuchtet wer-
den. Dabei zeigt er auf, welche Konsequenzen die Inter-
aktion überlokaler und lokaler Kräfte u. a. für die Her-
ausbildung einer hierarchischen Viertelstruktur hatte. In
einem zweiten Schritt geht Gingrich der Frage nach, wel-
che Normen und Werte der jeweiligen städtischen Raum-
ordnung in unterschiedlichen Phasen eingeschrieben wa-
ren. Seiner Auffassung zufolge dominierte bis zum Be-
ginn des 19. Jhs. ein für Südwestarabien charakteristi-
sches “tribales Grundmuster” (113), das räumlich, recht-
lich und symbolisch zwischen dem Marktort im Westen
und dem Wohnort im Osten unterschied, wobei letzte-
rer als das religiöse Zentrum galt, an dem die höchsten
Werte der Gemeinschaft geschützt und gewahrt wurden.
Die Raumordnung, die sich später durchsetzte, margi-
nalisierte dieses tribal-egalitäre Ethos und kündete von
“eher kolonialen und kosmopolitischen Werten von über-
geordneten und hierarchisch distinguierten Statusgrup-
pen” (118), zu denen reiche Kaufleute, Gelehrte und die
Spitzen der osmanischen Verwaltung zählten. Das damit
auch räumlich verankerte Spannungsverhältnis zwischen
den “Armen und Freien” im Osten und dem privilegierten
“maritimen Stadtbürgertum” (117) im Nordwesten könn-
te, so vermutet Gingrich, dazu beigetragen haben, dass
nach 1918 eine lokale Basis für jene Kräfte entstand, die
das Wiedererstarken der wahhabitischen Bewegung un-
terstützten und sich damit für eine Rückkehr zum “wah-
ren” Islam engagierten.

Johann Heiss zeichnet in seinem Aufsatz die Ge-
schichte des Titels sayyid von seiner Entstehung im vor-

islamischen Südarabien bis ins Indonesien der Gegen-
wart nach. Dabei gelingt es ihm, die Dynamik der Werte
und Normen aufzuzeigen, die mit diesem Begriff trans-
portiert werden. Der Ehrentitel bezeichnete zunächst re-
ligiöse und/oder politische Führer einzelner Stammes-
gruppen, später ging die Bezeichnung – nicht ohne mit-
unter gewalttätige Auseinandersetzungen – von tribalen
Führern auf die Nachkommen des Propheten Muhammad
über, die den Titel als Abgrenzungs- und Machtsymbol
für sich beanspruchten. In der indonesischen Diaspora
wurden die gewohnten sozialen Kategorien der jemeniti-
schen Auswanderer seit dem 19. Jh. zunehmend in Frage
gestellt: Reformorientierte Kreise lehnten die privilegier-
te Position der sāda unter Verweis auf die Gleichheit
aller Muslime ab und verwendeten die Anrede sayyid für
jedermann – in den Augen der “echten” sāda eine Anma-
ßung, die Konflikte sowohl in der Diaspora als auch im
Herkunftsland heraufbeschwor. Inzwischen ist der Ge-
brauch des Wortes, so Heiss, weitestgehend “demokrati-
siert” – sein Material deutet aber zumindest im Falle In-
donesiens an, dass die Prophetennachkommen auch wei-
terhin auf ihre besondere Herkunft pochen: Sie weichen
auf Begriffe aus, die – gegenwärtig – nicht umkämpft
sind, und reden einander als “von Gott Geliebte” an.

Ines Kohl untersucht in ihrem Beitrag die vielschich-
tigen Identifikations- und Abgrenzungsprozesse im liby-
schen Fezzān, wobei sie sich an einer “Farbenlehre” ori-
entiert: Grün steht dabei für die unter Mu‘ammar al-
Qad. d. āfı̄ vorangetriebenen Bemühungen um die Schaf-
fung einer nationalen libyschen Identität, die durchaus
von Erfolg gekrönt waren: Auch die Tuareg in der einst-
mals selbständigen Provinz Fezzān bekennen sich inzwi-
schen stolz zum libyschen Staat (150). Auf lokaler Ebene
bleibt jedoch eine ältere soziale Differenzierung beste-
hen, die auf nobler Herkunft oder der Abstammung von
ehemaligen Sklaven basiert. In diesem Zusammenhang
wird sorgfältig unterschieden zwischen den statushohen
“Weißen” und den inferioren “Schwarzen”. Wie Kohl
überzeugend argumentiert, ist für die jeweilige Farbzu-
schreibung nicht die reale Pigmentierung der Haut aus-
schlaggebend, sondern die “soziale” Pigmentierung, die
mit Vorstellungen über jeweils unterschiedliche Ehr- und
Moralauffassungen, Normen und Verhaltensweisen ver-
knüpft ist. In Abgrenzung von Migranten aus dem subsa-
harischen Afrika werden allerdings auch die Nachkom-
men einstiger Vasallen und Sklaven zu “weißen Liby-
ern”, die sich über die angeblich kriminellen, schmutzi-
gen und aidskranken “schwarzen Afrikaner” erheben.

In Gudrun Kroners Beitrag über die palästinensische
Gesellschaft in Gaza geht es ebenfalls um das Zusam-
menspiel lokaler und überlokaler Einflüsse in Prozessen
der Identitätsstiftung. Sie beschreibt zum einen, wie die
sozialen Abgrenzungen zwischen den traditionellen Ka-
tegorien Städter, Bauer und Beduine auch unter den ver-
änderten Lebensbedingungen im Flüchtlingslager weit-
gehend aufrechterhalten und u. a. mithilfe der Heiratspo-
litik reproduziert werden. Zum anderen schildert sie neue
Formen der sozialen Kategorisierung, die unter den Be-
dingungen der israelischen Okkupation entstanden sind.
Dabei erörtert sie speziell die Abgrenzung zwischen Alt-

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:02:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-263


Rezensionen 265

eingesessenen und Flüchtlingen, die durch die Politik
internationaler Hilfsorganisationen häufig noch verstärkt
wird. Kroners facettenreicher Aufsatz lässt die vielen und
mitunter widersprüchlichen Dimensionen einer “palästi-
nensischen Identität” sehr plastisch hervortreten. Dass sie
aber in einem deutschsprachigen Beitrag ihre arabischen
Gesprächspartnerinnen in der – nicht von allen Informan-
tinnen perfekt beherrschten – Interviewsprache Englisch
zitiert, wirkt unangebracht.

Paulo Pinto, der sich mit einer Sufi-Gemeinschaft in
der syrischen Stadt Aleppo befasst, gelingt eine hervorra-
gende Ethnographie mit hohem theoretischem Anspruch.
Er hebt besonders die emotionale und körperliche Di-
mension von Sufi-Praktiken hervor und zeigt auf, wie
zentrale religiöse Werte sowohl diskursiv vermittelt als
auch körperlich erfahrbar gemacht werden. Neben dieser
angestrebten “Verinnerlichung” von Normen spielt da-
bei die Herstellung affektiver Bindungen zwischen den
Adepten und besonders zwischen Schüler und Lehrer ei-
ne wesentliche Rolle: Idealerweise sollten sich die An-
hänger ihrer Sufi-Gemeinschaft stärker verpflichtet füh-
len als ihrer Verwandtschaft, sozialen Schicht oder ethni-
schen Gruppe. Dieser Anspruch auf unbedingte Loyalität
kann allerdings, wie Pinto zeigt, zur Zerreißprobe werden
und zum Bruch mit der Gemeinschaft führen.

Nahda Shehadas Beitrag erkundet, wie palästinensi-
sche Frauen in Gaza islamische Rechtsnormen zu ihren
Gunsten umdeuten. Sie befasst sich konkret mit dem
Recht verheirateter Frauen auf Unterhalt (nafaqa) durch
den Ehemann, wofür ihm im Gegenzug Gehorsam zu
leisten ist. Wie ihr empirisches Material veranschaulicht,
zielen gerichtliche Unterhaltsklagen aber oft nicht auf ei-
ne finanzielle Versorgung ab. Vielmehr nutzen die Frauen
dieses Instrument zur Durchsetzung anderer Interessen:
um eine Ehescheidung zu erzwingen, um den Gatten zum
Auszug aus dem Haus seiner Eltern und zur Gründung
eines eigenen Haushalts zu bewegen oder um sexuelle
Bedürfnisse durchzusetzen. Mit ihrer stringenten Dar-
stellung gelingt es Shehada, dem Leser nachvollziehbar
zu vermitteln, wie eine Rechtsnorm, die die Machtvertei-
lung der Geschlechter innerhalb der Ehe festzuschreiben
sucht, zur Erweiterung weiblicher Handlungsspielräume
gebraucht wird.

Friederike Stolleis widmet sich im abschließenden
Beitrag des Bandes einer spezifischen Form der weib-
lichen Besuchskultur in Damaskus, den Empfangstagen
der altansässigen urbanen Mittelschicht. Ihr Augenmerk
gilt dabei vor allem dem dort stattfindenden “Kaffee-
klatsch”, bei dem das defizitäre Verhalten Abwesender
vom harmlosen Normverstoß bis hin zum Skandal aus-
gebreitet und kommentiert wird. Stolleis’ Aufsatz, der
sich durch genaue ethnographische Beobachtungen aus-
zeichnet, beleuchtet verschiedene Dimensionen dieses
Redens über andere, wobei besonders auf die Rolle von
Klatsch als einem Mittel der sozialen Kontrolle einge-
gangen wird, das der stetigen Bekräftigung der eigenen
Moralvorstellungen dient. Wie Stolleis betont, bieten die
Empfänge, die ohnehin von eher konservativen Kreisen
ausgerichtet werden, keine Plattform für das Infragestel-
len der geltenden Normen und Werte. Wer die dort vor-

herrschenden Moralauffassungen nicht teilt, erörtert dies
in intimeren Runden oder entzieht sich dem System der
Empfänge gänzlich.

Resümierend lässt sich festhalten, dass der Sammel-
band wertvolles Material “frisch aus dem Feld” vorlegt,
das sowohl für die theoretische Auseinandersetzung mit
der Interaktion lokaler, regionaler und globaler Bezugs-
systeme als auch für die Ethnographie des Nahen Os-
tens hochinteressant ist. Die thematische “Klammer” des
Bandes erweist sich allerdings als recht lose, und ange-
sichts der Bandbreite der verschiedenen Beiträge fällt es
schwer, den angekündigten roten Faden zu verfolgen –
ein so allumfassendes Thema wie “Normen und Werte”
ließ aber wohl nichts anderes zu. Auch bei der Wahl des
Titels hätte man dem Herausgeber und seinen Mitstrei-
tern ein glücklicheres Händchen gewünscht: “Verände-
rung und Stabilität” mutet reichlich trocken an und wird
der über weite Strecken spannenden Lektüre, die sich
hinter dem Umschlag verbirgt, gewiss nicht gerecht.

Anke Reichenbach

Herrou, Adeline: La vie entre soi. Les moines taoïs-
tes aujourd’hui en Chine. Nanterre: Société d’Ethnolo-
gie, 2005. 520 pp. ISBN 2-901161-72-3. (Recherches sur
la Haute Asie, 15) Prix: € 27.00

At 520 pages, this is a major study of the cultural
meanings as well as the social organizations and net-
works of monastic life in a Daoist temple in central
China. The Wengong Temple is a modest temple with
about 15 permanent clerics in Hanzhong City in southern
Shaanxi Province (to the south of Xi’an). The temple
has a long history, even though it had a humble begin-
ning as a temple dedicated to a locality god and did not
become a Quanzhen Order Daoist monastery until the
early 20th century. (The Quanzhen Order, founded in the
twelfth century, is the only monastic Daoist institution
in China, adopting the Buddhist celibate and communal
sangha model in its pursuit of self-perfection and im-
mortality.) Like most other religious sites in mainland
China, the Wengong Temple was not active during the
high-Maoist years of the 1960s and 1970s and was only
revived in the 1990s, thanks to the relaxed state religious
policies, activism on the part of the Daoists, and the ef-
forts of local lay devotees. What is unusual about this
(mini-)monastery is that both male and female monastics
live side by side of one another (in small one-person
cells), the overwhelming majority of Buddhist or Daoist
monasteries in China being single-sex (and overwhelm-
ingly male). Herrou spent a total of more than a year
in her fieldsite from 1993 to 2000 (18) and spoke to a
wide variety of natives from monastics to lay devotees
to ordinary worshipers. Though not permitted to actually
live in the temple because of state policy restrictions,
Herrou lived nearby and spent what must have been a
substantial amount of time in the temple. This book is
the first detailed ethnographic account of contemporary
Chinese monastic life in any language.

The Wengong Temple monastics do not live their lives
merely “among themselves,” as the book title might sug-

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-263 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:02:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-263

