
4. Der Mensch ist Maskenspiel 223

len ihrer Gemachtheit beruht. Die Maske steht insofern gleichermaßen für das

Bewusstsein um die Vorläufigkeit jeder Positionierung, wie um die Vorläufigkeit

jeder Festlegung des ›Ichs‹ – da dieses Ich immer nur eine Momentaufnahme des

jeweils dominierenden, sich ins Zentrum des Subjekts verlagernden Aspektes ist.

Im Wissen um die so verstandenen Masken kann dann auch wieder ›Ich‹ gesagt

werden: Insofern die sprachliche Verfasstheit einer Äußerung in ihrer Eigenschaft,

zu fiktionalisieren und Vielheit zu reduzieren, reflektiert wird. Dementsprechend

scheint mit der Maskensemantik ein geeigneter Beschreibungsraum für die Brü-

chigkeit und Wandelbarkeit des Personalitätskonzepts eröffnet. In diesem Sinne

wurde derMensch als ein Ensemble verschiedensterMasken entwickelt. Darin sind

gleichermaßen Fähigkeiten, Erziehung und Erlerntes versammelt sowie Erlebnis-

se, Gewohnheiten, psychische Faktoren (z.B. Traumata), außerdem sozio-mate-

rielle Arrangements und die zahlreichen gesellschaftlichen Anforderungen an die

Formen des Umgangsmiteinander. Ein solchesMasken-Ensemble organisiert sich si-

tuativ, konstellativ und relational und ereignet sich in potentiell unabschließbaren

Bewegungen. Die Zusammenstellung der jeweils verschiedenen Elemente dieses

Ensembles ist gleichzeitig Garant für die Einzigartigkeit eines jeden Menschen.

Einweitererwichtiger Aspekt, der auf der Grundlage vonNietzschesModell der

Subjekts-Vielheit fokussiert wurde, ist die dem Menschen zugesprochene Tendenz

derWeltaneignung, der Selbsterweiterung und Selbstermächtigung durch Assimi-

lierung von Anderem an das eigene Selbstbild. Um noch einmal Nietzsches Wor-

te zu bemühen, kennt die »Aneignungslust des Ichgefühls« deshalb »keine Grän-

zen«,35 weil dem Allgemeingültigkeit beanspruchenden Konzept eines abgeschlos-

senen ›Ich‹ die neue Hypothese des ins Persönliche gewendeten und als Vielheit

konzipierten ›Ichgefühls‹ entgegengehalten wird. Letzteres findet in der Lust zur

Aneignung fiktiver Positionen tatsächlich keine Schranken mehr.

Im Folgenden wird Nietzsches Schreiben unter den neuen Voraussetzungen

nochmals eigens in den Fokus gerückt. Gerade die Problematik des Subjekts

scheint experimentelle Formen hervorzubringen, die der Einsicht in dessen in sich

aufgefächerte Vielheit und in den Fiktionscharakter der Worte zu entsprechen

versuchen: Ist das ›Ich‹ als Einheit eine Illusion, dann dürfte es nicht wieder auf

einen Namen reduziert werden, sondern müsste im Gegenteil vielgestaltig und

vielnamig zu erfassen sein.

4.2. Von neuen Namen und den Landschaften des Geistes

Im Jahr 1880 erscheint das Buch Die natürlichen Existenzbedingungen der Thiere des

Naturforschers und Zoologen Karl Semper in zwei Bänden. Es verhandelt verschie-

35 M 285, KSA 3, S. 217.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014 - am 14.02.2026, 07:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224 Masken denken – in Masken denken

dene Faktoren –wie Lebensraum, Licht, Wasserbewegung, Fressfeinde – hinsicht-

lich ihrer Auswirkungen auf ausgewählte Tierarten und deren Anpassungsmecha-

nismen. Die Darwin’sche Theorie von Anpassung und Vererbung ist dabei die Folie

für zahlreiche Beweisführungen zu möglichen Genealogien und Stammbäumen.

Dass Nietzsche diese Bücher besessen und gelesen hat, ist in seiner persönlichen

Bibliothek verbürgt.36 Sempers Schrift bildet offenkundig die Grundlage für vie-

le bio-physiologische Überlegungen Nietzsches, etwa diejenigen zum Einfluss des

Sonnenlichts und der Tageszeit auf den Menschen (MA II, WS, 8; JGB 262); zur

Wichtigkeit von Lebensort und Nahrung (v.a. in EH, klug); oder zum Einfluss kli-

matischer Bedingungen auf die Ausprägung verschiedene Kulturtypen (MA II WS

188; JGB 268). Aber das Buch Sempers könnte ebenso als Ideengeber für die in

Nietzsches Texten zahlreichen bio-physiologischen Übertragungen gedient haben:

Man denke nur an dieThematik des sich-Häutens, die der Schlange abgeborgt und

mit Verwandlung verbunden ist (FW, Vorspiel 8; MA II, Vorrede 2), an die Parallel-

führung der seelischen Entwicklung mit demWachsen und Gedeihen von Bäumen

und nicht zuletzt an diemimicry (z.B.M I 26; FW 361), die denmoralischenThemen-

komplex von Täuschung und Verstellung ins Tierhafte einbettet. Die Pointe ist also,

dassNietzsche in einemAkt derÜbertragung ausnahmslos die bio-physiologischen

Exempel aus der zoologischen Forschung auf den Menschen anwendet. Statt na-

turwissenschaftliche Argumente aufzunehmen oder sie zu diskutieren, assimiliert

Nietzsche die Redeweisen und das Vokabular der Zoologie, um seine Sprache zu

bereichern und den Menschen zu beschreiben.

Ein in vielerlei Hinsicht aufschlussreicher Aphorismus aus derMorgenröthe ver-

mag die Bedeutung dieser Beobachtung zu veranschaulichen. Unter der beredten

Überschrift »E r l e b e n u n d E r d i c h t e n .« ist das Leitthema von M 119 der

mehrfach wiederkehrende Topos misslingender Selbsterkenntnis: »Wie weit Einer

seine Selbstkenntnis auch treiben mag, Nichts kann doch unvollständiger sein, als

das Bild der gesammten T r i e b e, die seinWesen constituiren«.37Weder könne er

36 Guiliano Campioni u.a. (Hg.): Nietzsches persönliche Bibliothek, Berlin/New York 2003,

S. 547.

37 M 119, KSA 3, S. 111. DieMorgenröthe bietet mehrere Stellen, in denen die Rezeption von Sem-

pers Buch anklingt.Wenn etwa inM 26, überschrieben »D i e T h i e r e u n d d i e M o -

r a l . « , sowohl von der »sogenannten chromatischen Function« die Rede ist, wie von »mi-

micry« – zwei Konzepte, die Semper ausführlich erläutert. Zusätzlich zeigt das zoologische

Werk zahlreiche natürliche Einflussfaktoren anhand eines Entwicklungsstadiums mancher

Tierarten auf: Dem Polypen. Sogar dasWort »Polypenarme« wird dort explizit verwandt und

ist in Verbindung mit der Ernährung der Tiere gebracht. Vgl. die entsprechende Stelle bei

Semper: »Alle Polypen sind räuberische Thiere, sie nähren sich von Fischen, Krebsen, Wür-

mern u.s.w. Die auffallenden, sie schmückenden Farben scheinen somit vielmehr ein Nacht-

heil für sie zu sein, denn da sie sich selbst nicht bewegen können, sind sie darauf angewiesen,

die ihnen zu nahe kommenden Thiere mit ihren Armen und den auf diesen angebrachten

Waffen zu erhaschen und ihre Färbung ist somit sehr wohl geeignet, die im Meere herum-

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014 - am 14.02.2026, 07:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 225

sie alle beim Namen nennen, noch wisse er etwas über »ihre Zahl und Stärke, ihre

Ebbe und Fluth« oder kenne »die Gesetze ihrer E r n ä h r u n g«.38 Denn: »Jeder

Moment unseres Lebens lässt einige Polypenarme unseres Wesens wachsen und

einige andere verdorren, je nach der Nahrung, die der Moment in sich oder nicht

in sich trägt«. Mag das Reden über »Polypenarme« und später über den »ganze[n]

ausgewachsene[n] Polyp« zunächst irritieren, so liegt doch gerade in dieser un-

gewöhnlichen, versuchsweisen Benennung ein wichtiges Element von Nietzsches

Schreiben begründet. Es wird folgendermaßen eingeführt:

Deutlicher gesprochen: gesetzt, ein Trieb befindet sich in dem Puncte, wo er Be-

friedigung begehrt – oder Übung seiner Kraft, oder Entladung derselben oder Sät-

tigung einer Leere – es ist Alles Bilderrede –: so sieht er jedes Vorkommniss des

Tages darauf an, wie er es zu seinem Zwecke brauchen kann; […].39

Sowohl die Unmöglichkeit letztgültiger Selbstkenntnis als auch das Fehlen geeig-

neter Namen für die meisten Triebe und schließlich das Aneinanderreihen sprach-

licher Bilder (Befriedigung, Übung, Entladung, Sättigung) stehen miteinander in

einem engen Verhältnis: genau dort, wo es an Namen mangelt, wo der Raum des

Unbekannten und Unerkannten sich ausbreitet, greift Nietzsche zur »Bilderrede«.

Dieses besondere Reden könnte als das große ›Trotzdem‹ der Philosophie Nietz-

sches bezeichnet werden,40 ist es doch produktives Resultat und letzte Konsequenz

seiner Sprachkritik. Es geht hierbei nicht darum,Metaphern oder der Poesie einen

ursprünglicheren,wahreren Zugang zurWelt zu bescheinigen.41 ImGegenteil wür-

den solche erweiterten Beschreibungsebenen dazu gebraucht, sich mittels Sprache

schwimmenden Thiere schon aus der Entfernung vor der gefährlichen Umarmung durch die

Polypenarme zu warnen.« (Karl Semper: Die natürlichen Existenzbedingungen der Thiere.

Leipzig 1880, S. 230-231). Ein besonders schöner Holzschnitt zeigt die verästelte Form einer

Polypenart. (ebd. S. 183).

38 M 119, KSA 3, S. 111.

39 M 119, KSA 3, S. 111f.

40 Ganz im Sinne eines Satzes aus dem Ecce homo, nach dem »alles Entscheidende ›trotzdem‹

entsteht« (EH Zarathustra 1, KSA 6, S. 337). Dort allerdings in Zusammenhang mit den un-

günstigen Entstehungsbedingungen des ersten Teils des Zarathustra.

41 Vgl. zum Verhältnis von Sprache und Metapher, sowie zum Aspekt von Metaphern- und

Sprachbildung als Weltbeherrschung Claus Zittel: Die Aufhebung der Anschauung im Spiel

der Metapher. Nietzsches relationale Semantik. In: Nietzscheforschung, Bd. 7, 2000, S. 273-

285. Müller-Richter hebt in seinem kurzen Essay über Nietzsches erkenntniskritische Vitalisie-

rung der Metapher und mit Blick auf dessen Revision der noch in Ueber Wahrheit und Lüge

im aussermoralischen Sinne vorherrschenden »metaphysischen Existenzbehauptung einer an-

sichseiendenWirklichkeit« hervor: »Mit der Preisgabe des Anspruchs auf adäquationistische

Erkenntnis, dessen Simulacrum die Metapher der Metapher ist, verschiebt sich der Akzent

von der fertigen Metapher auf die Metaphernbildung, vomWahrgenommenen zum ›ästhe-

tischen Verhalten‹ […], von der prágmata auf die Praxis und von der Poesie zur poíesis.« (Klaus

Müller-Richter: Nietzsches erkenntniskritische Vitalisierung der Metapher. In: Klaus Müller-

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014 - am 14.02.2026, 07:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226 Masken denken – in Masken denken

der Welt zu bemächtigen und gleichzeitig die Fiktionalität dieses Ermächtigungs-

vorganges zu betonen. Zwei Momente wirken dabei zusammen: Erstens wird mit

der Akkumulation von simultanen Namen und Metaphern, denen ein erweiterter

Umfang der Beschreibungsebene entspricht, die Setzung eines Namens, einer Lö-

sung, eines Dogmas vermieden. Zweitens bringen die ›Bilderreden‹ ihren eigenen

Sinnhorizont mit, der im Moment der Vergleichung auf das Thema übertragen

wird, wobei die Passung nie restlos gelingt. Der Effekt ist – in gewissem Rahmen

– ein Zugewinn an Anschaulichkeit, weil mit dem ›Bild‹ dessen Bedeutung auf die

›Rede‹ von einem anderen Gegenstand übergeblendet wird.42

Dieser Aspekt soll im Folgenden anhand von Beispielen konkretisiert werden,

die mehrheitlich die vielgestaltige ›innere Welt‹ des Menschen zumThema haben.

Korrespondieren doch dem epistemologischen Modell vervielfältigter Perspekti-

ven und Positionen aufseiten der Erkenntnistheorie einerseits und der pluralis-

tischen Subjekt-Konzeption als Vielheit aufseiten der Subjekt-Philosophie ande-

rerseits überraschende Entwürfe von der psychischen Verfasstheit des Menschen.

Aufgrund ihrer Ungewöhnlichkeit sind sie zunächst dazu geeignet, Irritationen

hervorzurufen oder andernfalls, schlicht übersehen zu werden. Im selben Maße

nämlich, in dem der Erkennende als Polyperspektivität und das Subjekt als Viel-

heit in einer herausfordernden Weite und Umfänglichkeit entworfen werden, ver-

größert sich auch der Spielraum ihrer ›inneren Welt‹. Diese wird von Nietzsche in

einem erheblichenMaße ausgedehnt, sodass sie nunmehrUmfang und Formen der

›äußeren Welt‹ annehmen kann. Es ist dies gewissermaßen die gegenläufige Rich-

tung einer Bewegung, die nun als eine doppelte und wechselseitige sichtbar wird:

Im vorigen Kapitel 4.1 ist beschrieben worden, wie im Anschluss an den Aphoris-

mus M 285 das zum »Ichgefühl« gewordene Subjekt in seiner schier unbegrenzten

»Aneignungslust« konsequent das eigene Selbstkonzept in die ›äußereWelt‹ hinein

verlängert.43 Ein solches Konzept macht folglich nicht an den Grenzen des indivi-

Richter; Arturo Larcati (Hg.): Der Streit um die Metapher. Poetologische Texte von Nietzsche

bis Handke, Darmstadt 1998, S. 40-42, hier S. 42).

42 Damit scheinen die Schriften Nietzsches eine Problematik vorweg zu nehmen, an der sich

ein knappes Jahrhundert später der Philosoph Hans Blumenberg in seinen Paradigmen zu

einer Metaphorologie (1960) abarbeiten sollte. Darin wird die Legitimität von Metaphern als

»Grundbestände« philosophischer Sprache untersucht und ihnen ein irreduzibles »Mehr an

Aussageleistung« bescheinigt (Hans Blumenberg: Paradigmen einerMetaphorologie. Frank-

furt a.M. 2013, S. 13). Für Blumenberg sindMetaphern »›Übertragungen‹, die sich nicht ins Ei-

gentliche, in die Logizität zurückholen lassen« – die zwar sehr wohl einander vertreten kön-

nen, gleichwohl nicht »in Begrifflichkeit« aufzulösen sind (ebd. S. 16). Dennoch ist der beein-

druckende Entwurf derMetaphorologie nicht einfach aufNietzsches Sprache anwendbar, liegt

doch der Verdacht nahe, Blumenberg habe insgeheim die Metaphern für das ursprüngliche-

re Sprachphänomen gehalten und sie folglich gegenüber den Begriffen in Stellung gebracht,

was in der Rede von der »absoluten Metapher« anklingt.

43 M 285, KSA 3, S. 217.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014 - am 14.02.2026, 07:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 227

duellen Körpers halt, ebenso wenig beschwört es eine wie auch immer geartete

autonome ›Innerlichkeit‹.

Die Ausdehnung der Weite des Subjekts in die Welt hinein, worin sich seine

konzeptionelle Unabschließbarkeit artikuliert, nimmt nun in der Konsequenz das

Ausmaß einer Beschreibungsmacht an, die die ›innereWelt‹ einem schlechterdings

unendlichen Prozess der Auffaltung, Ausdehnung bzw. der Ausfüllung öffnet. Da-

mit sind die Methoden der Selbstbeschreibung in eine Bewegung gebracht, die die

Strukturen der ›äußeren Welt‹ in der ›inneren Welt‹ nachbildet. Die Folge ist ein

– relationales und mitunter fiktives – Verschmelzen der Grenzlinien zwischen au-

ßen und innen, zwischen Objekt und Subjekt, insgleichen zwischen den Modi der

Aktivität des erkennenden, wahrnehmenden Subjekts und der Passivität des er-

kannten, wahrgenommenen Objekts. Ganz in diesem Sinne sind auch die hier ver-

wendeten Anführungszeichen zu verstehen, womit deutlich gemacht werden soll,

dass die starke bipolare Entgegensetzung derWorte ›innen‹ und ›außen‹ entkräftet

werden kann, weil sie als Zeichen des Ausschlussprinzips einer Logik angehören,

die mit Nietzsche eine weitreichende Korrektur erfahren hat. Insofern sind Gleich-

zeitigkeit, Komplementarität, Reziprozität, Konstellativität begriffliche Konzepte,

mit deren Hilfe den Dichotomien auf theoretischer Ebene widersprochen werden

kann.

Indem also die Objekte der ›äußeren Welt‹ nicht mehr bloß als vom Subjekt

abtrennbare Entitäten angesehen werden, erlangen sie eine Art aktiver Gleichran-

gigkeit bei der Bildung und Herstellung des Selbst. Ihnen kommt nun insofern

Geltung zu, als sie in je eigener Weise, dynamisch und auf Zeit mit dem Subjekt

interagieren oder gar kongruieren und an dessen ›innerer Welt‹ ganz ausdrücklich

teilhaben. Umgekehrt jedoch erhalten selbst die äußeren Objekte ihren Sinn und

Wert, oft auch ihre Form, durch menschliche Tätigkeit, durch Aneignungswillen

und Nutzenkalkül, weshalb ihnen ebenso ein Teil der sinnstiftenden, wertschaf-

fenden, ›inneren Welt‹ des Menschen zukommt.

Im Vordergrund von Nietzsches Subjekt-Konzeption stehen Entwürfe der Viel-

heit, Unabgeschlossenheit und kontinuierlichen Veränderlichkeit. Erst unter einer

solchen Maßgabe kann die ›äußere Welt‹ in den Menschen hineinwachsen und an

seiner Subjekt-Konstitution beteiligt werden. Die Ausdehnung der ›inneren Welt‹

hat also einen erweiterten Selbstbezug des Menschen zur Folge und die philoso-

phischen Grundannahmen stellen zur Disposition, was und wie über die Dinge zu

reden ist. Denn gleichzeitig korreliert diesem Konzept eine Vervielfältigung der

Beschreibungsebenen, die zeigen, wie entschieden in den Texten Nietzsches um

neue Möglichkeiten der Bezeichnung und Bestimmung des Menschen gerungen

wird. Dabei ist einerseits jene an die Verfasstheit der Außenwelt angelehnte Kon-

zeption der Innenwelt auffällig, andererseits ein Sprechen vom Subjekt, das sich

vieler ungewöhnlicher Namen bedient. Diese zwei wesentlichen Aspekte sollen im

folgenden erörtert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014 - am 14.02.2026, 07:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


228 Masken denken – in Masken denken

a) Innere Welten – innere Landschaften

Wie im Falle vieler anderer Themenkomplexe, sind auch hier die Beispiele ver-

streut, aber zahlreich in Nietzsches Werk aufzufinden. Ihre logische Struktur ist

vergleichsweise unkompliziert: demnachwürde die gesamte Dimension der ›äuße-

ren Welt‹ zur Erfassung, Beschreibung und Erweiterung der ›inneren Welt‹ heran-

gezogen. Vor allem die natürlichen Landschaften, die sich auf der Erde finden las-

sen, stehen dafür Pate. Aber auch situationsgebundene Orte wie etwa ein Schlacht-

feld oder der kulturell überformte Raum eines Gartens dienen als Beschreibungs-

flächen. Statt einer gestaltlosen, immateriell vorgestellten Seele dient nun die Rede

von Gärten, Wüsten, Eisgebirgen und Sümpfen dazu, die Bilderwelt des Selbst zu

bereichern und damit ein Verständnis innerer Vielgestaltigkeit und widerstreiten-

der Weite zu ermöglichen.

Eindrucksvoll in der Form eines moralischen Problems im Abschnitt 343 der

Morgenröthe eingeführt, werden dort diejenigen Menschen angesprochen, die nie-

mals mit sich unzufrieden sein und nie an sich leiden wollen, denn: »ihr werdet

niemals die Reise um die Welt (die ihr selber seid!) machen«. Dem gegenüberge-

stellt werden »wir Andersgesinnten«, die sich der »Reise durch die eigenen Öden,

Sümpfe und Eisgebirge« aussetzten.44 Die verschiedene Moral, die in den beiden

Positionen zum Ausdruck kommt, ist einerseits eine als »Feigheit« deutlich verur-

teilte Selbstgenügsamkeit im Vermeiden von Unzufriedenheit und Leid, weshalb

sie an die Positionen des Epikureismus und der Stoa mit ihren Maßgaben von

Apatheia, Autarkie und Ataraxie erinnert. Die Reisen in die eigenen Abgründe da-

gegen bedeuteten zuweilen »Schmerzen und Überdruss an uns«.45 Dahinter steht

jedoch der grundlegende Gedanke – eine Art Mikrokosmos-Makrokosmos-Motiv –

dass jeder und jede tatsächlich so reich und vielfältig wie eine ganzeWelt sein kön-

ne. Fraglich und demnach unterschiedlich von Mensch zu Mensch sei jedoch, ob

diese Welt bereist, erkundet und erobert wird, um den eigenen Erfahrungskreis

zu erweitern. Oder ob die Weiten der menschlichen Empfindungsfähigkeit auf

die Appelle einer schmerzbefreienden Moral hin vereinseitigt und ihre »Sümpfe«

gleichsam trockengelegt werden.Dass nun gerade solche unwirtlichen Gegenden

wie »Öden, Sümpfe und Eisgebirge« zur Beschreibung der Welt, die jeder selber

ist, herangezogen werden, ist eben dieser Entgegensetzung zweier verschiedener

Moralen geschuldet.

Denkbar ist, dass Nietzsche gleichermaßen die Möglichkeit sah, durch diesen

Topos den Menschen in eine größere Umfänglichkeit und Differenziertheit einzu-

schreiben wie er das Modell recht eigentlich als conditio humana anlegt. Das zu-

mindest geht aus denjenigen Abschnitten hervor, die eine Erweiterung der inne-

44 M 343, KSA 3, S. 237.

45 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014 - am 14.02.2026, 07:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 229

ren Welt zusätzlich motivieren. So erzählt etwa die neue Vorrede zu Menschliches,

Allzumenschliches (1886) von der Genese und Genesung des »freien Geistes« und

konstatiert: »Wie gut, dass er nicht wie ein zärtlicher dumpfer Eckensteher im-

mer ›zu Hause‹, immer ›bei sich‹ geblieben ist! er war a u s s e r sich: es ist kein

Zweifel.«46Wird hier die Offenheit gegenüber fremden Impulsen dezidiert »gut«

genannt, lesen wir wenig später, dass »wir erst die vielfachsten und widerspre-

chendsten Noth- und Glücksstände an Seele und Leib erfahren mussten, als Aben-

teurer undWeltumsegler jener innerenWelt, die ›Mensch‹ heisst«.47 Sowohl Not als

auch Glück für den Reisenden bereithaltend, werden die bei Erkundungen der »in-

neren Welt« erfahrenen Widersprüche offenbar als Bereicherung aufgefasst. Nicht

zuletzt beschreibt der in der Genealogie der Moral bekanntermaßen hergestellte Zu-

sammenhang zwischen dem Zivilisationsprojekt als Unterbindung von Affekten

und der »Verinnerlichung« desMenschen, die Ausbildung seiner »Seele«.48 Diesbe-

züglich heißt es, dass derMensch »eingezwängt in eine drückende Enge und Regel-

mässigkeit der Sitte, ungeduldig sich selbst zerriss«, –weshalb darin der Ursprung

des schlechten Gewissens zu sehen sei – und er »aus sich selbst ein Abenteuer, eine

Folterstätte, eine unsichere und gefährliche Wildniss schaffen musste«.49

Solche Vorstellungen von Abenteurern, die selbst ein Abenteuer sind und die

um die Welt, die sie selbst sind, segeln, von Menschen, die in sich Wildnisse und

eben auch Sümpfe oder Eisgebirge bergen, veranschaulichen die Eigenwilligkeit,

aber auch die Wirkmächtigkeit dieser neuen Beschreibungsfläche innerer Land-

schaften. Um den immensen, beinah ins Unendliche ausgedehnten Umfang des

Ichs zu erfassen, werden mehr und neue Worte benötigt. Denkbar ist auch, dass

die Worte erst den Umfang und die Landschaften erschaffen, in denen das Ich

nunmehr wandeln und in die es sich verwandeln darf. Daher ist es nur folgerich-

tig, wenn in einem Abschnitt derMorgenröthe eine Absage an die Beständigkeit des

Ich mit dem Motiv des Gartens und Gärtners verknüpft:

W a s u n s f r e i s t e h t . – Man kann wie ein Gärtner mit seinen Trieben

schalten und, was Wenige wissen, die Keime des Zornes, des Mitleidens, des

Nachgrübelns, der Eitelkeit so fruchtbar und nutzbringend ziehen wie ein schö-

nes Obst an Spalieren; man kann es thun mit dem guten und dem schlechten

Geschmack eines Gärtners und gleichsam in französischer oder englischer oder

holländischer oder chinesischer Manier […] aber wie Viele wissen denn davon,

46 MA, Vorrede 5, KSA 2, S. 19.

47 MA I, Vorrede 7, KSA 2, S. 21. Vgl. auch JGB 257, wo von einem »Verlangen nach immer neu-

er Distanz-Erweiterung innerhalb der Seele selbst, die Herausbildung immer höherer, sel-

tenerer, fernerer, weitgespannterer, umfänglicherer Zustände« die Rede ist (JGB 257, KSA 5,

S. 205).

48 Vgl. GM II, 16, KSA 5, S. 321ff.

49 Ebd. S. 323.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014 - am 14.02.2026, 07:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


230 Masken denken – in Masken denken

dass uns diess frei steht? G l a u b e n nicht die Meisten an s i c h wie an

v o l l e n d e t e a u s g e w a c h s e n e T h a t s a c h e n? Haben nicht grosse

Philosophen noch ihr Siegel auf diess Vorurtheil gedrückt, mit der Lehre von der

Unveränderlichkeit des Charakters?50

Hier wird deutlich, welche Tragweite ein solches Gedankenspiel erhalten kann, das

sich einer ›inneren Welt‹ bedient: Triebe und Gefühle werden mit Pflanzen vergli-

chen, die kultiviert, gezüchtet, beschnitten, gewässert werden können. Das Selbst

ist hier transformiert in einen Garten und ist zugleich der Gärtner, der innere Re-

gungen »wie ein schönes Obst an Spalieren« anbaut, wodurch einem langen, sorg-

samen Prozess der Selbst-Kultivierung Ausdruck verliehen wird. Das Besondere an

diesen als erweiterte Metaphern wirkenden Beschreibungsräumen ist, dass sie so-

wohl Anschaulichkeit als auch Plausibilität besitzen. Obgleich der Mensch faktisch

kein Garten ist, entbehrt es nicht einer gewissen Überzeugungskraft, ihn als einen

Garten zu denken, in dem er selbst durch Denken und Handeln seinen Zorn, seine

Eitelkeit, seine Zuneigung oder Rachsucht nährt.

Angesichts von Talenten und Tugenden, die Nietzsche zufolge über Genera-

tionen und Jahrhunderte erst »stark und reif« werden mussten, heißt es auch in

der FröhlichenWissenschaft: »Wir haben Alle verborgene Gärten und Pflanzungen in

uns; und, mit einem andern Gleichnisse, wir sind Alle wachsende Vulcane, die ihre

Stunde der Eruption haben werden«.51 Neben den bereits festgestellten Aspekten

der Anschaulichkeit und der Plausibilität, fügt dieses Zitat einen weiteren hinzu,

scheint doch solchen Überblendungen ›innerer Landschaften‹ drittens eine eigen-

tümliche Suggestivkraft zuzukommen: Wenn ich mich – oder den Menschen – als

einen Garten denkemit unbekannten Pflanzen darin, wenn ichmich als Vulkan se-

he, der irgendwann ausbrechen kann undmir bis dahin fremde Talente, Tugenden,

Fähigkeiten offenbart, scheine ich in ein anderes Selbstverhältnis zu mir treten zu

können. Dass es Nietzsche nicht bei dem einen ›Gleichnis‹ der verborgenen Gär-

ten belassen hat, sondern sofort ein zweites folgt, das eine weitere kleine Facette

hinzufügt (Eruption), mag darauf hinweisen, dass es gerade um die Dynamik und

Vielfalt des Beschreibungsraumes zu tun ist.

Ein späterer Abschnitt der FröhlichenWissenschaft greift sowohl die Bezeichnung

des vorliegenden Gedankenspiels als Gleichnis auf, wie er das Spektrum um eine

neue ›innere Welt‹ vermehrt:

50 M560, KSA 3, S. 326. Vgl. auchM382: »G ä r t n e r u n d G a r t e n . –Aus feuchten trüben

Tagen, Einsamkeit, lieblosen Worten an uns, wachsen S c h l ü s s e auf wie Pilze: sie sind

eines Morgens da, wir wissen nicht woher, und sehen sich grau und griesgrämig nach uns

um. Wehe dem Denker, der nicht der Gärtner, sondern nur der Boden seiner Gewächse ist!«

(M 382, KSA 3, S. 248).

51 FW 9, KSA 3, S. 381.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014 - am 14.02.2026, 07:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 231

G l e i c h n i s s . – Jene Denker, in denen alle Sterne sich in kyklischen Bahnen

bewegen, sind nicht die tiefsten; wer in sich wie in einen ungeheuren Weltraum

hineinsieht undMilchstrassen in sich trägt, derweiss auch,wie unregelmässig alle

Milchstrassen sind; sie führen bis in’s Chaos und Labyrinth des Daseins hinein.52

Hier wird zunächst das Bild von einem geordneten und naturwissenschaftlichen

Berechnungen gehorchenden Ablaufen des Denkens als Ordnung des Kosmos ent-

worfen. Daraufhin wird ihm der Entwurf vom Chaos und der Unregelmäßigkeit

der Milchstraßen entgegengestellt. Sofern sich Gedanken (›Sterne‹) gleichmäßig

anordnen lassen und einen regelkonformen Zusammenhang ergeben, entspricht

dieses Modell eher der Vorstellung von der Möglichkeit eines geschlossenen wis-

senschaftlichen oder philosophischen Systems. Dem gegenüber steht ein labyrin-

thisches Denken und die Unordnung des Daseins als Abbild des Chaos, das den

umhüllt, »wer in sich wie in einen ungeheuren Weltraum hineinsieht«.53

Ähnlich wie die in Kapitel 2.3 entwickelten Mechanismen der Figurenrede, sind

auch die inneren Welten und Landschaften eine Art Material, das vom Leser erst ent-

schlüsselt werden muss, dessen Sinnebenen also erst aufgefächert werden müs-

sen, die aber zugleich auch eine abkürzende Funktion haben. Denn die Sinnho-

rizonte und Dimensionen ergeben sich aus der jeweiligen, zumeist ungewöhnli-

chen Kombination verschiedener Bereiche: So treffen das Denken und der Welt-

raum aufeinander, werden Affekte mit Pflanzen verglichen und das Hervortreten

von Fähigkeiten mit der Eruption eines Vulkans. Jedes dieser Beispiele aber verrät

deutlich den Bezug auf eine Konzeption des Menschen als veränderliche, plurale

Verfasstheit, der in sich eine ganze Welt trägt und dort in verschiedensten Gegen-

den wandeln, sich auf die verschiedensten Weisen kennenlernen, sich verlaufen,

missdeuten, verlieren und finden kann. Als weitere ›innere Landschaften‹ können

etwa die Wüste (GM III 8), das Labyrinth (als »Architektur« der »Seele«; M, 169),

ein Schlachtfeld (MA I, 141) oder der Hades gelten.54 Nicht zuletzt scheinen solche

Erweiterungen der Selbstbeschreibung dazu geeignet zu sein, neue Dimensionen

der Selbsterfahrung zu zeitigen. Dieser Aspekt soll im folgenden vertieft werden.

b) Neue Namen für die Subjekts-Vielheit

Die im vorigen Kapitel 4.1 erarbeitete Darstellung von Nietzsches neuem Verständ-

nis desMenschen alsMasken-Ensemble, das auf der Zurückweisung des substanzon-

52 FW 322, KSA 3, S. 552.

53 Ebd.

54 Vgl. MA II, VM 374: »I m H a d e s l a s s e n . – Viele Dinge muss man im Hades halbbe-

wussten Fühlens lassen und nicht aus ihrem Schatten-Dasein erlösen wollen, sonst werden

sie, als Gedanke undWort, unsere dämonischen Herrn und verlangen grausam nach unserm

Blute.« (MA II, VM 374, KSA 2, S. 526).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014 - am 14.02.2026, 07:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


232 Masken denken – in Masken denken

tologischen Modells der Seeleneinheit beruht, bildet die Grundlage für die nun zu

erörternden Phänomene. Unter der Annahme, demMenschen als Vielheit eigne ei-

ne jeweils situativ variable, konstellative und relationale Verfasstheit, rückt nun das

Problem der überhaupt möglichen Bezeichnungen in den Fokus:Wenn derMensch

sich stetig verändert und wenn genau diese Veränderungen betont und nicht wie-

der von einem Wort verwischt werden sollen, muss entsprechend eine Vielzahl an

Worten für die Beschreibung dieser neuen Dimension von Subjektivität bereitste-

hen. Konsequenterweise ist also die Beschränkung auf eine Identität, auf einen

Namen oder auch nur auf eine Metapher, der Fiktivität vieler Namen gewichen.

Deren verschwenderische Akkumulation unterläuft geradezu das Festwerden ei-

ner einzigen Zuschreibung und eröffnet so die Möglichkeit, eine ›Maske‹ durch

eine andere ablösen zu können.Wie schon im Fall der ›inneren Landschaften‹ liegt

der erkenntnistheoretische Gewinn darin, einen umfassenderen und damit rei-

cheren Beschreibungsraum für den in seiner Vielheit entworfenen Menschen zu

schaffen. Als radikale Ausweitung des Konzepts von Personalität findet dasMasken-

Ensemble hier seine Entsprechung in der Darstellungsform. Auch die diskutierten

Aspekte der Sprachkritik, die v.a. in den grammatischen Mechanismen eine un-

genügende Vereinfachung der Realität sahen, stehen damit in Verbindung: Wenn

das ›Ich‹ nicht ist, was es bezeichnet, wenn es nichts ist als die Reduktion ungleich

komplexerer Ichgefühle auf ein Wort und Bewusstsein – dann könnten viel mehr

Worte als bislang an der Personalitätsbildung beteiligt sein, um es in seiner Fik-

tivität zu fassen zu bekommen. Mit einem derartigen Analyseraster ausgestattet,

wird in Nietzsches Texten ein in seiner Vielfalt schier unerschöpflicher Vorrat an

Bezeichnungen, Namen, Zuschreibungen und Identitäten sichtbar.

So entwirft etwa JGB 44 ein Bild von »freien Geistern« in einer unermüdlichen

Ansammlung von Charakterisierungen: sie seien »in vielen Ländern des Geistes zu

Hause, mindestens zu Gaste gewesen«, vor allem aber »dankbar gegen Gott, Teu-

fel, Schaf und Wurm in uns«, sie seien »Eroberer«, »Ordner und Sammler«, doch

ebenso »mitunter Nachteulen der Arbeit auch am hellen Tage« und »selbst Vogel-

scheuchen«.55 Wie in diesem Beispiel kann die Namensvielfalt sowohl als schlichte

und dann oft scherzhafte Benennung ausgeführt sein, bisweilen aber auch einen

erzählerischen Umfang annehmen:

W i r U n v e r s t ä n d l i c h e n . – […] Man verwechselt uns – das macht, wir

selbst wachsen, wir wechseln fortwährend, wir stossen alte Rinden ab, wir häuten

uns mit jedem Frühjahre noch, […] wir treiben unsre Wurzeln immer mächtiger

in die Tiefe – in’s Böse –, während wir zugleich den Himmel immer liebevoller,

immer breiter umarmen und sein Licht immer durstigermit allen unsren Zweigen

55 JGB 44, KSA 5, S. 62f.Man beachte die Formulierung von den bereisten »Ländern des Geistes«.

Zur Selbstbeschreibung als Früchte tragender Baum vgl. GM, Vorrede 2.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014 - am 14.02.2026, 07:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 233

und Blättern in uns hineinsaugen. Wir wachsen wie Bäume – das ist schwer zu

verstehn, wie alles Leben! – nicht an Einer Stelle, sondern überall, nicht in Einer

Richtung, sondern ebenso hinauf, hinaus wie hinein und hinunter […].56

Dieser Abschnitt zeigt eindrücklich, wie belastbar solche Mechanismen der Über-

tragung tatsächlich sein können und wie weit der Spielraum ihrer Anschaulichkeit

von Nietzsche ausgereizt wird. Selbst der Satz, »alles Leben« sei schlechterdings

»schwer zu verstehn«, scheint noch einen Hinweis darauf geben, weshalb solche

neuenWege zur Beschreibung des ›Ichgefühls‹ als Aneignungslust unerlässlich sein

mögen.

Auch gibt es in den Texten funktional wie Metaphern Vergleiche vornehmende

Wendungen (»Wir wachsen wie Bäume«), jedoch wird mehrheitlich eine Faktizität

einfach behauptet (»wir Spinnen«,57 »als geborne Flügelthiere und Honigsamm-

ler«58). Diese ist zwar nie mehr als fiktive Faktizität, weil natürlich keinesfalls aus-

gesagt werden soll, ein Mensch sei tatsächlich in einen Baum oder eine Biene ver-

wandelt. Gleichzeitig aber – und der Effekt ist nicht zu unterschätzen – wird das

›Ich‹ innerhalb einer neuenWeite beschreibbar. Nachdem derMensch in der disso-

ziierenden Auflösungsbewegung von Subjekts- und Sprachkritik um sein Zentrum

gebracht worden war, wird er nun in einem assoziierenden Prozess um solche As-

pekte bereichert, die sonst fern jedes üblichen Selbstverständnisses liegen. Dieses

Hinzufügen neuer Beschreibungsqualitäten und spielerischer Selbstbezeichnun-

gen könnte wiederum Rückwirkungen auf das Erleben von Personalität zeitigen:

Der Spielraum der Personalität und letztlich der Selbstwahrnehmung würden so

entschieden erweitert. Zusätzlich ist die Rede vom Menschen als Schlange, Biene

und Baum, von inneren Gärten, Labyrinthen und Sümpfen hinreichend fiktiv, wes-

halb sie nicht leicht im Verdacht steht, auf eine ungebrochene Entsprechung mit

der Wirklichkeit abzuzielen.

Bemerkenswert sind auch die Beispiele, in denen ein Aspekt vom Menschen

abgespalten und diesem eine neue Identität zugeschrieben wird: »Ich habe mei-

nem Schmerze einen Namen gegeben und rufe ihn ›Hund‹, – er ist ebenso treu,

ebenso zudringlich und schamlos, ebenso unterhaltend, ebenso klug, wie jeder an-

dere Hund«.59 Ein solches Ablösen von Affekten ist gleichsam eine Formgebung

56 FW 371, KSA 3, S. 623.

57 Vgl. zum Problem der Determiniertheit sinnlicher Erkenntnis: »Wir sind in unserem Netze,

wir Spinnen, und was wir auch darin fangen, wir können gar Nichts fangen, als was sich eben

in u n s e r e m Netze fangen lässt.« (M 117, KSA 3, S. 110).

58 Vgl. die Vorrede zur Genealogie der Moral: »u n s e r Schatz ist, wo die Bienenkörbe unsrer Er-

kenntnis stehn. Wir sind immer dazu unterwegs, als geborne Flügelthiere und Honigsamm-

ler des Geistes« (GM Vorrede 1, KSA 5, S. 247).

59 FW 312, KSA 3, S. 547f. Vgl. auch: »N e u e H a u s t h i e r e . – Ich will meinen Löwen und

meinen Adler um mich haben, damit ich allezeit Winke und Vorbedeutungen habe, zu wis-

sen, wie gross oder wie gering meine Stärke ist« (FW 314, KSA 3, S. 548).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014 - am 14.02.2026, 07:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


234 Masken denken – in Masken denken

und Projektion nach außen, wobei die erweiternde Charakterisierung – etwa des

Schmerzes als Hund–durchaus eineMöglichkeit des Umgangsmit ihnen darstellt.

Schließt doch der Abschnitt über den Schmerz folgendermaßen: »und ich kann ihn

anherrschen und meine bösen Launen an ihm auslassen: wie es Andere mit ihren

Hunden […] machen«.60

Das Spektrum der neuen Namen für den Menschen reicht indes von Gegen-

ständen, wie Brunnen und dem Pulverfass,61 über Tiere und Pflanzen,62 bis zu Na-

turerscheinungen (Gewitter und Blitz, Sterne, Flamme,Wind, Sonne undWolke).63

Diese Vielfalt erklärt sich, wie bereits angedeutet, gleichermaßen durch das er-

kenntnispraktische Ethos der vieläugigen, polyperspektivischen Zugänge (vgl. Ka-

pitel 2.2.5), wie es aus demEntwurf desMenschen als Vielheit undMasken-Ensemble

(vgl. Kapitel 4.1) sowie der daran anknüpfenden Notwendigkeit neuer Sprechwei-

sen resultiert.

In Nietzsches Texten scheint allerdings nicht nur das Reden vomMenschen all-

gemein in die beschriebene Vielnamigkeit übergegangen zu sein: Ist doch außer-

dem eine Dimension der auktorialen Selbstanwendung festzustellen. Belege hier-

für finden sich vor allem in der 1889 als Druckmanuskript nachgelassenen Schrift

Ecce homo, die als Selbst-Erzählung und textgewordene Inszenierung von »Fried-

rich Nietzsche« eingeschätzt werdenmuss.64 Zunächst lassen die Zusammenhänge

mit dem wichtigen Motiv der Vielheit aufmerken. Im neunten Abschnitt vonWar-

um ich so klug bin wird eine »Vorbedingung« entworfen, die für die »Aufgabe einer

60 Ebd.

61 Vgl. FW 378: »Wir Freigebigen und Reichen des Geistes, die wir gleich offnen Brunnen an

der Strasse stehn […]. Aber wir werden es machen, wie wir es immer gemacht haben: wir

nehmen, was man auch in uns wirft, hinab in unsre Tiefe – denn wir sind tief, wir vergessen

nicht – u n d w e r d e n w i e d e r h e l l « (FW 378, KSA 3, S. 631). Vgl. auch MA: »Bei

tiefen Menschen, wie bei tiefen Brunnen dauert es lange, bis etwas, das in sie fällt, ihren

Grund erreicht.« (MA II WS, 328; KSA 2, S. 696). Zum »Pulverfass« vgl. FW 38.

62 Zu den bereits genannten Beispielen können noch weitere ergänzt werden, z.B. Raupe: GM

III, 10; Raubtiere (Eisbär, Tigerkatze, Fuchs): GM III, 15. Besonders anschaulich: »B e i d e r

d r i t t e n H ä u t u n g . /Schon krümmt und bricht sich mir die Haut,/Schon giert mit

neuem Drange,/soviel sie Erde schon verdaut,/nach Erd‹ in mir die Schlange.« (FW, Vorspiel

8, KSA 3, S. 345).

63 Vgl. die Rede vom Philosophen, »der selbst vielleicht ein Gewitter ist, welches mit neuen

Blitzen schwanger geht (JGB 292, KSA 5, S. 235). Des weiteren vgl. z.B. Stern: FW, Vorspiel 29

u. 63, sowie JGB 265; Flamme: FW, Vorspiel 62; Wind: FW Lieder, An den Mistral; Sonne und

Wolke: FW, Vorspiel 49.

64 Vgl. zur Problematik der Erzählung des Ecce homomeine Ausführungen in: Corinna Schubert:

»Wo hört das Ich auf?« Überlegungen zum Zerfallsprozess des Subjekts. In: Christian Benne;

Enrico Müller, (Hg.): Ohnmacht des Subjekts – Macht der Persönlichkeit, Basel 2015, S. 179-

194, insbesondere S. 188ff. Hierzu auch: Daniela Langer: Wie man wird, was man schreibt.

Sprache, Subjekt und Autobiographie bei Nietzsche und Barthes, Paderborn/München 2005,

S. 91-175.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014 - am 14.02.2026, 07:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 235

U m w e r t h u n g d e r W e r t h e« unerlässlich gewesen sei: »Rangordnung der

Vermögen; Distanz; die Kunst zu trennen, ohne zu verfeinden; Nichts vermischen,

Nichts ›versöhnen‹; eine ungeheure Vielheit, die trotzdemdas Gegenstück des Cha-

os ist«.65 Diese Vielheit wird zumFundament stilisiert, von dem aus erst eine große

Aufgabe, wie sie eine Neubewertung vonWerten zweifellos ist, angegangen werden

könne. Aufgrund der analogen Argumentation zu Abschnitt JGB 211 ist eine Überla-

gerung mit der für das Ideal des Philosophen entworfenen Polyperspektivität und

Werte-Schöpfung unübersehbar. InWarum ich so gute Bücher schreibe wird dasselbe

Motiv zusätzlich mit der »K u n s t d e s S t i l s« verknüpft. Der Sinn eines Stils

sei es, »eine innere Spannung von Pathos durch Zeichen« mitzuteilen: »[I]n Anbe-

tracht, dass die Vielheit innerer Zustände bei mir ausserordentlich ist, giebt es bei

mir viele Möglichkeiten des Stils – die vielfachste Kunst des Stils überhaupt«.66

Was nun die Pluralität der Namen anbelangt, fallen in Ecce homo spezielle Äu-

ßerungen auf, die verkürzt auf die Formel ›ich bin xy‹ gebracht werden können.67

Dieses Stilmittel beginnt bei vertrauten personalen Formen, beispielsweise »ich

bin ein décadent« (EH, KSA 6, S. 266), »Pessimist« (ebd. S. 267), »ich bin ein fro-

her Botschafter«, »der erste Immoralist«, »der Vernichter« (ebd. S. 366). Es reicht

über gewöhnungsbedürftigere Aussagen desselben Typs, wie »ich bin mein Vater«

(ebd. S. 271) »ein Hanswurst« (ebd. S. 365) und »ich bin ein polnischer Edelmann

pur sang« (ebd. S. 268), bis hin zu Aussagen, die von der Ebene der Personen und

Subjekte in die des Dinglichen vordringen. So werden Objekte vereinnahmt und

dieser Typ gipfelt in dem bekannten Satz: »Ich bin kein Mensch, ich bin Dynamit.«

(ebd. S. 365).68 Als letzte Form bleibt zu erwähnen, dass auch nicht dingliche Be-

65 EH, klug 9, KSA 6, S. 294.

66 EH, Bücher 4, KSA 6, S. 304. Dass Ecce homo den Modus einer »komplizierten Verschachte-

lungstechnik« virtuos beherrscht, die als Maskenspiel beschrieben werden kann, hat Benne

in seinem Aufsatz für die Figur des Hanswursts hervorgehoben. Vgl. Christian Benne: Ecce

Hanswurst – Ecce Hamlet. In: Nietzscheforschung, Bd. 12, 2005, S. 219-228, hier S. 224.

67 Die gezielten Provokationen Nietzsches scheinen sich immer wieder neu zu bewähren. So

äußert sich Pieper zu »Nietzsches Anwandlungen von Größenwahn« und lässt damit seinen

Aufsatz hinter das im Titel des Sammelbandes ausgedrückte Reflexionsniveau zurückfallen.

Vgl. Hans-Joachim Pieper: Ecce homo: Aufstieg und Fall der »reinen« Subjektivität. In: Chris-

tian Moser; Jürgen Nelles (Hg.): AutoBioFiktion, Bielefeld 2006, S. 21-36, hier S. 34.

68 Diesen Vergleich hatte Joseph Viktor Widmann selbst nahegelegt, der 1886 für die Berner

Zeitung Der Bund eine Rezension zu Jenseits von Gut und Böse schrieb: »Jene Dynamitvorrä-

te, die beim Bau der Gotthardbahn verwendet wurden, führten die schwarze, auf Todesge-

fahr deutendeWarnungsflagge. […] Der geistige Sprengstoff, wie dermaterielle, kann einem

sehr nützlichenWerke dienen; es ist nicht nothwendig, daß er zu verbrecherischen Zwecken

mißbraucht werde. Nur thut man gut, wo solcher Stoff lagert, es deutlich zu sagen: hier liegt

Dynamit.« Zitiert aus dem Nachbericht der von Colli und Montinari begründeten Gesamt-

ausgabe der Briefe Nietzsches: KGB III 7/2, S. 520. Vgl. hierzu auch Daniela Langer: Wie man

wird, was man schreibt, Paderborn/München 2005, S. 120.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014 - am 14.02.2026, 07:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


236 Masken denken – in Masken denken

griffe der Text-Identität einverleibt werden, so z.B.: »Warum ich ein Schicksal bin«

(ebd. S. 365), ich bin »Aufgang und Niedergang« (ebd. S. 264).69

Dass es sich im Ecce homo um ein raffiniertes Spiel mit Metaphern für Identitä-

ten handelt, zeigt indes der hohe Bewusstseinsgrad bezüglich der Problematik. Im

ersten KapitelWarum ich so weise bin steht folgendes: »[Ich] legte meine Basler Pro-

fessur nieder, lebte den Sommer überwie ein Schatten in St.Moritz und den nächs-

ten Winter a l s Schatten in Naumburg«.70 Ausgangspunkt ist die rhetorische

Figur eines Vergleichs (›ich lebte wie ein Schatten‹), und mit diesem schiebt sich

noch ein gewisser Abstand zwischen das Ich und den nur metaphorischen Schat-

ten ein. Der Form einer Steigerung folgend, wird das Ich zum Satzende nun aber

in einen Schatten transformiert: Dabei hätte die Formulierung ›ich lebte als Schatten

in Naumburg‹ einen vergleichbaren Status wie etwa der Satz ›ich arbeite als Gym-

nasiallehrer in Leipzig‹. Um die Relevanz der literarischen Transformation offen

zu legen, wurde das entscheidende Wörtchen »a l s« im Druckmanuskript durch

Sperrdruck deutlich hervorgehoben. Die Vagheit und das Zögernde werden dem

Vergleich genommen und es wird einfach eine Faktizität behauptet (»a l s Schat-

ten«). Es geht also dem Autor von Ecce homo keinesfalls darum, sich mit einem

»polnische[n] Edelmann« oder mit »Dynamit« schlicht zu identifizieren. Vielmehr

geht es um Machtaneignung und Macht-Erweiterung im Sinne einer (zeitlich und

räumlich begrenzten) Einverleibung und Übertragung von Eigenschaften. Dass die

Autorfigur des Ecce homo sich als Polen bezeichnet, mag im Anspruch begründet

liegen, ein radikaler Umwerter gewissermaßen ›aus der Familie‹ eines Koperni-

kus zu sein. Dass dieser »Friedrich Nietzsche« sich aus der Gewalt des Dynamits

bestehend entwirft, mag ein Höchstmaß an Wirkungskraft bezeichnen. Dass uns

beides in der provokanten Form ›ich bin‹ gegenübertritt, könnte indes als Versuch

gewertet werden, mit letzter Konsequenz der Frage zu begegnen, wie man noch

über ›sich‹ und über sein ›Ich‹ reden kann: Im deutlichen Herausstellen von Künst-

lichkeit, Fiktion und Vielheit. Hier zeigt sich nochmals die Entsprechung… waren

69 Für Langer, die im Ecce homo vorrangig die Gegensatz-Bestimmungen untersucht, sind diese

Formen Selbstbeschreibungen, die in Bezug auf das Subjekt grundsätzlich eine »semanti-

sche Unbestimmtheit« erzeugen (Daniela Langer: Wie man wird, was man schreibt, Pader-

born/München 2005, S. 143). Auch wenn ihre Feststellung zutrifft, die Selbstbeschreibung

im Ecce homo stehe »von Anfang an in einer Aporie« (ebd. S. 142-143) und die Gegensatz-

Bestimmungen würden sich mitunter selbst zerstören – so sei ihr doch an einer Stelle mit

Nachdruck widersprochen. Insofern als sich das ›Ich‹ in eine Erzählung der eigenen Vielheit

hinein entwirft und diese Vielheit derart stark akzentuiert, gewinnt das Gesamtbild und das

Gesamtausmaß, gewissermaßen die Ausdehnung dieses ›Ich‹, erst in der Bewegung und be-

ständigen Grenzverschiebung eine variable Kontur. Nimmt man die Dimension der Zeit als

Periodizität hinzu, ergibt es gar keinen unbedingten Widerspruch, dass einer décadent und

dessen Gegensatz (gewesen) ist.

70 EH, weise 1, KSA 6, S. 264.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014 - am 14.02.2026, 07:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 237

doch eben diese Aspekte als Denkfigur der Maske miteinander in Verbindung ge-

bracht und auf den Menschen, dessen Selbstvergegenwärtigung durch die Sprache

und auf Nietzsches Strategien der Revolte gegen die Mechanismen des Rückfalls

bezogen worden.

Ein solches Vorgehen schließt dabei keineswegs aus, noch ein paar ›Wahrhei-

ten‹ im Sinne autogenealogischer Selbstschaffung zu sagen.71 Mit der gleichen

trickreichen Zuschreibung wird bezeichnenderweise zu Beginn des Paragraphen

JGB 12 Rugjer J. Boŝcović als Pole und »Gegner des Augenscheins« geehrt: »Wäh-

rend nämlich Kopernicus uns überredet hat zu glauben, wider alle Sinne, dass

die Erde n i c h t feststeht, lehrte Boscovich dem Glauben an das Letzte, was

von der Erde ›feststand‹, abschwören, dem Glauben […] an das Erdenrest- und

Klümpchen-Atom«.72 In diesem Kontext erscheint die eigenwillige Selbstzuschrei-

bung, die Nietzsche für sich reklamiert, in einem anderen Licht: »[E]in polnischer

Edelmann pur sang« zu sein, formuliert nun nichts anderes und nichts geringeres

als den Anspruch, einen ähnlichen »Triumph über die Sinne« wie Kopernikus und

Boŝcović auf dem Gebiet des Menschenbildes geleistet zu haben. Lassen uns doch

die Sinne den Körper als Einheit seiner physiologischen Form und Beschaffenheit

wahrnehmen. Nietzsche hält dagegen, dies sei noch immer »kein Grund, an eine

›seelische Einheit‹ zu glauben«.73

71 Einen ähnlichen Ansatz verfolgt Klaus Wellner: Nietzsches Masken in Ecce homo, in: Nietz-

scheforschung, Bd. 12, 2005, S. 143-150. Masken stehen für Wellner jedoch vorrangig für ver-

schiedene Ansichten des Autors Nietzsche.

72 JGB 12, KSA 5, S. 26.

73 Umschrift nach KGW IX 2, N VII 2, S. 137; Nachlass 1885-1886, 1[72], KSA 12, S. 29.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014 - am 14.02.2026, 07:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839454862-014 - am 14.02.2026, 07:37:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

