Annika Haas
Die Orange lesen
Poetische Politik
1979/2022

Vorbemerkung
Die Essays der Philosophin und Schriftstellerin Héléne Cixous weisen im

Kontext der poststrukturalistischen Theorie zahlreiche Besonderheiten auf.
Beispielsweise verzichten sie auf Begriffsbestimmungen, geben frithe Beispie-
le fiir autofiktionales Schreiben, privilegieren literarische gegeniiber theore-
tischen Lektiiren und fithren Dialoge mit diesen Referenzen oft auf poetisch
verschliisselte Weise.l Cixous’ Philosophie weist dadurch zahlreiche Reso-
nanzen mit poststrukturalistischen und feministischen Denker*innen auf und
zeichnet sich insbesondere durch die Affirmation des Schreibens als verkor-
perter Praxis aus. Cixous’ Theorie verabschiedet sich nicht einfach nur vom
cartesianischen Koérper-Geist-Dualismus und dessen Verquickungen mit pa-
triarchalen Denkmustern, sondern erarbeitet eine Schreib- und Denkweise
der Differenzen, Differenzierungen sowie der Verflitsssigung, in der es Raum
fiir die Vielfalt, Verianderlichkeit und différance von Korpers und Schrift gibt.
Konkret erlaubt diese écriture du corps es beispielsweise, dass sich das Schrei-
ben aus Alltagssituationen oder ausgehend von Lebenserfahrungen, Erinne-
rungen und Triumen entwickelt; auch lasst sie die Einschreibung der Ma-
terialitit des Korpers und des Unbewussten zu. Des Weiteren interveniert
diese Schreibweise in akademische Konventionen durch ein schreibendes Ich,

1 In meinem Dissertationsprojekt am Graduiertenkolleg »Das Wissen der Kiinste«

habe ich untersucht, wie bei Cixous das Schreiben des Kérpers und Formen
der Theoriebildung zusammenhangen.

199

14.02.2026, 12:49:21. /el e



https://doi.org/10.14361/9783839462201-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Annika Haas

das sich plural versteht und dessen (De-)Subjektivierung als eine prozessua-
le Beziehung zum*zur anderen verstanden und in der Schrift vollzogen wird.
Schreiben ist vor diesem Hintergrund selbst eine korperliche Existenzwei-
se und relationale Praxis, die der Pflege und Auslotung von Beziehungen zu
Freund*innen, Vorfahren, den pluralen Ichs sowie zu Stimmen der Literatur
dient.

Im Kontext einer Epistemologie der Kiinste zeigt Cixous’ Schreiben, wie
aisthetische — und nicht minder mit Diskursen verflochtene — Wissensformen
des Korpers in Medien wie Text und Schrift erforscht werden kéonnen. Vor
dem Hintergrund feministischer Epistemologien, wie etwa Donna J. Haraways
ausgehend von den Naturwissenschaften formulierter Kritik der situated
knowledges (1988), stellen Cixous’ Essays in der Geisteswissenschaft etablierte
theoretische Schreibweisen auf die Probe, die jeglicher Markierung entbeh-
ren.? Essays wie »Le rire de la Méduse«, »La venue & l'écriture« (beide 1975)
oder Three Steps on the Ladder of Writing (1993) verdeutlichen, dass es nicht nur
in der Literatur, sondern auch im Kontext der akademischen Textproduktion
zu jeder Schreibweise einen Korper bzw. zu jedem Koérper eine Schreibweise
gibt. Die als abgesichert geltende akademische Schreibpraxis wird dadurch
destabilisiert. Statt um Regeln geht es um die Verdnderlichkeit und Plura-
litdit von Schreibweisen (écritures), an deren fortlaufender Entwicklung die
Performativitit der Schrift und die des Korpers gleichermafen beteiligt sind.
Ecriture heifit, dass Korper und Schrift auf- und miteinander wirken. Spuren
dieser momentweisen Verflechtungen finden wir in Cixous’ Texten: als Kom-
mata, die »Atemzeichen« gleichen; als Neologismen (»daserinnertmich«), in
die Erfahrungen und die Stimmen anderer eingewoben sind; oder — wie im
Folgenden zu sehen sein wird — als Lektiire, die ihre Ndhe zum gelesenen Text
durch dessen sinnliche Ubersetzung in etwas anderes bekundet. Wihrend
Cixous’ écriture du corps also sehr spezifische Formen hervorbringt, wirft sie
filr mich dabei immer wieder die Frage auf, wie dem Schreiben des Korpers
in der eigenen Textproduktion Raum gegeben werden kann. Denn nicht nur
ist Schreiben ein komplexer Prozess aus sich iiberschneidenden Wissensope-
rationen, auch der Kontext bzw. die »Szene« des Schreibens ist bei Cixous
allgegenwirtig. Die Situation, ebenso wie die Situierung, aus der heraus ein
Text entsteht, flieRen einerseits selbstverstindlich in diesen ein. Andererseits
sind Schreibszenen hier nicht mit phidnomenologischen Beschreibungen
des realen Schreibakts gleichzusetzen. Die Beziige auf den Schreibprozess,
Alltagserlebnisse oder biografische Aspekte sind allesamt Gegenstand der
Fiktionalisierung, die erst die Moéglichkeit zur Situierung erofinet. Folglich
markiert sich dieses Schreiben im Modus des Autofiktionalen,® ohne jedoch

2 Siehe zu diesem Vergleich weiterfihrend Gramlich, Naomie / Haas, Annika:
»Mit und ohne Namen: Warum jedes Schreiben situiert ist«, in: Hofhues,
Sandra / Schiitze, Konstanze: Doing Research. Wissenschaftspraktiken zwischen
Positionierung und Suchanfrage, Bielefeld 2022, S. 304-311.

3 Siehe Schafer, Elisabeth: »Héléne Cixous' Life Writings - Writing a Life.

200

14.02.2026, 12:49:21. /el e



https://doi.org/10.14361/9783839462201-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Orange lesen

die Markierungen selbst wie einen Datensatz zu hinterlassen. Denn weder
geht es um die Offenlegung der biografischen, sozialen, politischen etc. Si-
tuierung des schreibenden Subjekts, noch geht dieses Schreiben — auch im
psychoanalytischen Sinne — davon aus, sich jemals selbst so gut zu kennen,
dass derlei Auskiinfte erteilt werden konnten. Es verhilt sich eher umgekehrt:
Die Situierung erfolgt nicht aus einer vollkommen bewussten Situiertheit
heraus, partiale und situative (Selbst-er-)Kenntnisse vermitteln sich vielmehr
indirekt durch das Schreiben.

Konkretisieren will ich diese Zusammenhinge im Folgenden mit Cixous’
Essay Vivre lorange.* Besonders an meiner Auseinandersetzung damit ist,
dass eine Frage des Essays aus dem Jahr 1979 — »Und der Iran?« — auch mein
Lesen und Schreiben 2022 begleitet. Diese historische Parallele ist zugleich
ein Kontrastmittel. Es lisst bei Cixous und in meinem Text hervortreten, wie
sehr Lektiire und Schreibprozesse in sich wandelnde mediale Strukturen
eingebunden, von verschiedenen Interessen und Begehren geleitet und somit
nicht nur situiert, sondern immer auch situationsabhingig sind. Spiirbar
wird das auch in Bezug auf eine Frage, die Cixous in Vivre lorange und in
»Poésie e(s)t politique?« (1979)° bearbeitet: Was haben Schreiben, Poesie
und Politik miteinander zu tun? Meine Versuche, (mit-)Cixous-lesend-schrei-
bend auf diese Frage zu antworten, konturieren das Politische von Lektiire-
und Schreibpraxis; sie zeigen, wie die dabei eingenommene Haltung auch
eine ethische Haltung sein kann, und sie suchen nach Allianzen zwischen
poetisch-politischen Praktiker*innen des Schreibens, Schreiens, Singens und
Sichtbarmachens damals wie heute.

»Und der Iran?«
Vivre lorange. Dieser Titel klingt wie eine Lobpreisung der Orange und stellt
mich vor eine Aufgabe: Die Orange leben, orange zu leben. In ihm klingt
auch Oran an, Héléne Cixous’ algerische Geburtsstadt, von der aus sie als
junge Frau nach Paris migrierte. Ausgangspunkt meiner Lektiire ihres Es-
says ist eine Textstelle, an der der in weiten Teilen meditativ-sogartige Text-
fluss von einem Dialog am Telefon und damit vom »Weltgewitter« (OL 117)
unterbrochen wird: Schon seit drei Tagen ist die Vivre lorange Schreibende in
Biicher der brasilianischen Schriftstellerin Clarice Lispector vertieft. Sie ist
ganz umfangen von und voller Bewunderung fiir diese Schrift und »Stimmex,
die darin vernehmbar ist. Als das Telefon unaufhérlich klingelt, schaltet sich

Oder: Das Auto-/Biographische ist nicht privat«, in: Jahrbuch fiir Medien-
philosophie, Bd. 3, Nr. 1, 2017, S. 81-97.

4 Aus der englisch-franzosischen Originalausgabe sowie aus der deutschspra-
chigen Teillibersetzung zitiere ich im Folgenden mit diesen Siglen im Text:
VO = Cixous, Héléne: Vivre 1'orange, Paris 1979; OL = Cixous, Héléne: »Die
Orange leben«, in: dies.: Weiblichkeit in der Schrift, (bers. von Eva Duff-
ner, Berlin 1980, S. 108-128.

5 Cixous, Héléne: »Poesie und Politik - Ist Poesie Politik?«, in: dies.:
Weiblichkeit in der Schrift, Berlin 1980, S. 7-21.

201

14.02.2026, 12:49:21. /el e



https://doi.org/10.14361/9783839462201-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Annika Haas

eine andere, besorgte Stimme in diese epiphaniehafte Lektiireszene ein und
fragt: »Und der Iran? Was hast du gemacht? [...] Und der Iran, hast du das
vergessen?« (OL 117)

Diese Frage rekurriert auf die Geschehnisse rund um die Islamische
Revolution in Iran 1979 und verortet diesen Essay historisch. Dariiber hinaus
enthilt sie aber noch weitere Fragen, denen Cixous zu dieser Zeit nachgeht:
In welchem Verhiltnis stehen Schreiben und Politik? Kann Schreiben politi-
sches Engagement sein? Diesen Fragen begegnet Cixous in den 1970er und
1980er Jahren auch bei ihrer Erforschung und Erkundung sogenannter écri-
tures féminines, das heif3t nicht patriarchaler Schreib- und somit Denkweisen,
denen sie affirmativ das Potenzial zuspricht, strukturelle und historische
Verinderungen herbeifithren zu kénnen.®

Auch im Herbst 2022, als ich Vivre lorange lese, herrschen wieder revolu-
tionsartige Zustinde in Iran. Nun ist es mein Schreiben, das von dieser Frage
umgeben ist: »Und der Iran?« Diese elliptisch formulierte und entsprechend
ofien gehaltene Frage durchbricht mein Schreiben nicht wie ein plétzlich
schrillendes Telefon. Sie flackert tagtiglich in meinem Instagram-Feed un-
terschrieben mit #MahsaAmini #WomanLifeFreedom auf und ist mit mir allein
in dem Wissen um meine kurdischen und iranischen Freund*innen hier und
anderswo. Ich wende mich Vivre lorange zu und beginne meine ungeduldige
Suche: Wo ist die Boje, an der ich mich festhalten, mit der ich etwas sicherer,
mit einem Funken Hoffnung auf Verinderung in den Zeitlduften schwimmen
kénnte? Doch 1979 ist nicht 2022. Die offensichtlichsten Griinde dafiir, dass
ich (nicht gleich) Halt an und in diesem Text finden werde, liegen in seiner
historischen Situierung.

Cixous lebt 1979 als Hochschulprofessorin und Schriftstellerin in Paris
und ist in der franzésischen Frauenbewegung (Mouvement de libération des
femmes, MLF) bzw. genauer ihrem »Theoriezweig«, der Gruppe Psychologie
et Politique (Psych et Po) rund um Antoinette Fouque engagiert. Im von Fou-
que mitgegriindeten Verlag und Buchladen des femmes erscheint Vivre lorange
in diesem Jahr, und es ist der Ort, von dem aus vier Vertreterinnen im Mirz
1979 nach Teheran reisen.” Sie kommen auf Einladung eines Komitees rund
um die iranische Feministin Kateh Vafadari,® um das erste Mal seit 50 Jahren
wieder den Internationalen Frauentag in Iran zu begehen.® Angekommen

6 Siehe zu Kritik, Verteidigung und Aktualisierung dieses Konzepts: Haas, An-
nika: »Théo rit. A mimetic approach to writing difference(s) with Héléne
Cixous«, in: Constantinides, Babylonia / Groger, Simon / Leroy, Elisa / Rebhan,
Doris (Hg.): Change Through Repetition. Mimesis as a Transformative Princi-
ple Between Art and Politics, Berlin 2020, S. 111-126.

7 Die Gruppe bestand aus Claudine Mulard, Michelle Muller, Sylviane Rey und
der Mitbegriinderin des Verlags, Sylvina Boissonnas. Siehe Mottahedeh, Ne-
gar: Whisper Tapes. Kate Millett in Iran, Stanford, CA 2019, S. 151.

8 Siehe Mottahedeh 2019 (wie Anm. 7), S. xvi und Millett, Kate: Going to Iran,
New York 1982, S. 94.

9 Hier und im Folgenden Ubernehme ich die Darstellung des Revolutionsverlaufs
von Mottahedeh 2019 (wie Anm. 7).

202

14.02.2026, 12:49:21. /el e



https://doi.org/10.14361/9783839462201-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Orange lesen

in Teheran, iiberbringen sie nicht nur GruBbotschaften, sondern werden
auch zu westlichen Dokumentaristinnen des politischen Umbruchs, der sich
zu dieser Zeit im Land vollzieht. Die Pariserinnen filmen und interviewen
zusammen mit iranischen Aktivistinnen die Bewegung,1? die sich fiir die
Anerkennung der wichtigen Rolle der Frauen fiir die Revolution einsetzt. Wie
dringlich das ist, zeigen die Ereignisse im Vorfeld des 8. Mirz. Nach dem blu-
tig erkimpfiten Ende der Diktatur von Schah Mohammad Reza im September
1978 kehrt der Anfiihrer der Proteste, der Geistliche Ruhollah Chomeini, aus
dem zuletzt in Frankreich bezogenen Exil zuriick. Chomeini und sein engerer
Kreis bekennen sich zwar zunichst zur Gleichstellung von Mann und Frau
und zur Freiheit von Frauen. Zwei Tage vor dem Frauentag erlisst Chomeini
jedoch ein (1981 in Kraft tretendes) Gesetz, wonach in Zukunft alle Frauen
in der Offentlichkeit den Hijab tragen miissen. Die Teilnahme am Frauentag
wird als »unislamisch« gebrandmarkt. Die Revolution wird damit, nicht nur
aus Sicht vieler Frauen, zur »gestohlenen Revolution«.11 Die Reportage der
Psych-et-Po-Delegation versammelt einige Stimmen der Frauen, die fiir eine
Revolution gekdmpit haben, die nun ihre Freiheit einzuschrinken droht: »Ich
bin hier, um meine Tochter gegen den Tschador zu verteidigen. [...] Ob mit
oder ohne Kopftuch, wir haben alle fiir die Freiheit gekampit«, sagt eine Frau
mit Hijab. »Wir haben keine Angst mehr«, rufen die Frauen in der Menge.1?

Die Rufe von 1979 iiberschneiden sich in meinen Gedanken mit den
Rufen jener Demonstrierenden, die zurzeit tiglich auf den StraRen iiberall
in Iran ihr Leben riskieren. Ausloser der Proteste war der Tod der 23-jih-
rigen Kurdin Jina Mahsa Amini am 16. September 2022. Sie wurde von der
sogenannten Sittlichkeitspolizei festgenommen, weil ihre Kleidung angeblich
nicht den Vorschriften entsprach und starb an den Folgen der Misshandlun-
gen in Haft. Nicht nur vor diesem Hintergrund richten sich die Proteste gegen
die zahlreichen Formen der Gewalt und Diskriminierung gegeniiber Frauen*
und gegen den systemischen und bereits Jahrzehnte andauernden Femizid
des vielfach unterdriickerischen islamischen Regimes. Inspiriert von einem
Slogan der Arbeiterpartei Kurdistans — Jin, Jiyan, Azadi bzw. Zan, Zendigi, Aza-
di (Farsi fiir Frau, Leben, Freiheit) — kimpfen die Demonstrant*innen ebenso
fiir die Gleichberechtigung von Frauen wie von ethnischen und religiosen
Minderheiten (z. B. Kurd*innen und Bahai), fiir eine bessere Zukunft, fiir
einen Politikwechsel und fiir all das, was etwa der Protestsong Baraye (2022)
von Shervin Hajipour aufzihlt.

10 Boissonnas, Sylvina /Mulard, Claudine /Muller, Michelle: »Mouvement de
libération des femmes iraniennes année zero (1979)«, in: Cinéma(s) d'Iran,
URL: https://cinemasdiran.fr/mouvement-de-liberation-des-femmes-iranien-
nes-annee-zero-1979-2/ (letzter Zugriff: 9. Dezember 2022).

11 Ziaee, Donya: »The stolen revolution. Iranian women of 1979«, in: CBC Ra-
dio, 8.3.2019, URL: https://www.cbc.ca/radio/ideas/the-stolen-revoluti-
on-iranian-women-o0f-1979-1.5048382 (letzter Zugriff: 30. November 2022).

12 Boissonnas / Mulard / Muller 1979 (wie Anm. 10).

203

14.02.2026, 12:49:21. /el e



https://doi.org/10.14361/9783839462201-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Annika Haas

Sylvina Boissonnas, Claudine Mulard, Michelle Muller: Mouvement de
libération des femmes iraniennes année zero, 1979, Screenshots.

Die Frage »Und der Iran?« wird mir beim Schreiben dieses Texts also nicht
nur von der Stimme am Telefon in Vivre lorange gestellt. Sie umgibt mich in
Form von Bildern, Videos und Plakaten, unbekannten und vertrauten Stim-
men, die sie appellierend, hofinungs- oder sorgenvoll vortragen. Diese Frage
ist auch Teil des Subtexts politischer Kampagnen und offener Briefe, die ich
wiederhole und an die Leitung meiner Universitit und mein privates Umfeld
weitergebe. Diese Frage geht meinem Schreiben voraus, hemmt es aber auch.
Ist es zu rechtfertigen, dass ich meine Bestiirzung und meine Angst in Ver-

204

14.02.2026, 12:49:21. /el e



https://doi.org/10.14361/9783839462201-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Orange lesen

IT'S HER CHOICE

Fatema Zubery: It's Her Choice, 2022, Illustration.

bindung mit den Geschehnissen im Iran zum Anlass nehme, um (weiter) da-
ritber nachzudenken, wie sich Situiertheit in akademische Texte einschrei-
ben bzw. artikulieren kann? Wenngleich die Proteste im Iran kein beliebiges
Fallbeispiel sind und ich das Gefiihl habe, dass ich mit ihnen schreiben muss,
um tiberhaupt schreiben zu konnen, so ist mit meinem Schreiben ausgehend
von der Frage »Und der Iran?« jene nach dem Verhiltnis zwischen (akademi-
schem) Lesen, Schreiben und Politik lingst nicht beantwortet.

205

14.02.2026, 12:49:21. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839462201-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Annika Haas

»Eine klingt nicht ohne die andere«
»[W]enn ich [...] einem Verstromen folgend schreibe, [werde ich] stets na-
tiirlich auch verfolgt und eingeholt [...] vom Widerhall der Weltszene«, kon-
statiert Cixous zum Verhiltnis von Schreiben und Politik in »En octobre
1991 ...« (1992).13 Die »Weltszene« bzw. jenes das Schreiben umgebende po-
litische Geschehen ist hier mehr als ein Storfaktor. Sie verdeutlicht vielmehr,
dass Schreiben immer in eine historische und, wie Sara Ahmed unterstreicht,
hausliche Situation eingebettet ist, was durch die philosophische Mystifizie-
rung des Denkens am Schreibtisch oder im privilegiert ungestorten room of
one’s own jedoch oft unterschlagen wird.1* In Vivre lorange gibt es den Wunsch
nach einer solchen Ungestértheit, aber das Telefon durchbricht die hiusli-
che Klausur mit unnachgiebigen »Schreien« (OL 116), denen sich die Schrei-
bende nicht entziehen kann. Das »Weltgewitter« (OL 117) dringt durch den
Telefonhérer in ihr Ohr und beginnt unweigerlich, sich mit ihrer schreiben-
den Stimme zu verbinden, die die weltpolitischen Geschehnisse re-artikuliert:
»[Z]um Gliick gibt es so etwas wie diese Stimme, diese Poesie-Philosophie,
um nachzudenken oder um, immerhin, zu singen: die Widerspriiche und Welt
als Tragodie aufzuzeichnen, zu spielen und schwingen zu lassen«®, reflek-
tiert Cixous das schreibende Re-Inszenieren der »Weltszene« en octobre 1991.

Weniger pointiert verfihrt im Vergleich dazu Vivre lorange, wenn hier po-
litische Ereignisse aus dem Telefonhérer in jenen Resonanzraum dringen, in
dem es bis zu diesem Zeitpunkt fiir die in Lektiiren vertiefte Schreibende nur
die »Stimme, diese Poesie-Philosophie« Lispectors gegeben hat. Der An- bzw.
Aufruf, sich mit den Protesten der Frauen in Iran zu beschiftigen, scheint zur
Unzeit zu kommen. Auf das Telefongesprich folgt eine Reflexion, die diese
Situation nicht zu beschonigen versucht, auf mich aber auch idealisierend
wirkt.

[--.] es gibt eine Zeit, um die Dinge im Kampf mit der Gleichgiiltigkeit zu
lassen, sie sich selbst zu iitberlassen, um gehért zu werden. Es gibt eine
Zeit, um dem herzzerreifenden Ruf eines Iran nachzugeben. Eine erklingt
nicht ohne die andere. (OL 1171.)

Der letzte Satz konnte als eine Art Entschuldigung verstanden werden, sich
anderen Dingen als den politisch dringlichen gewidmet zu haben, aber da-
durch indirekt doch etwas dafiir getan zu haben. Dieser Satz konnte vor dem
Hintergrund des Mitklingens des Weltgewitters beim Lesen und Schreiben
aber auch anders verstanden werden: Nie erklingt nur die eine »Zeit«, immer

13 Cixous, Héléne: »Szenen des Menschlichen«, Ubers. von Eberhard Gruber, in:
Calle, Mireille (Hg.): Uber das Weibliche, Bonn / Diisseldorf 1996, S. 97-121,
hier: S. 99.

14 Vgl. Ahmed, Sara: Queer Phenomenology. Orientations, Objects, Others,
Durham, London 2006, S. 3. Flir eine autofiktionale Thematisierung der haus-
lichen Schreibszene bei Cixous siehe z. B. Hypertraum, Ubers. von Esther
von der Osten, Wien 2013 [zuerst 2006] .

15 Cixous 1996 (wie Anm. 13), S. 100.

206

14.02.2026, 12:49:21. /el e



https://doi.org/10.14361/9783839462201-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Orange lesen

wieder wird die eine von der anderen eingeholt, stimmt ein, oder »ruft an«.
Dass Schreiben immer auch Politik ist, ist daher nicht nur unumginglich,
sondern auch notwendig: »Wir werden uns dem Iran nicht nihern, wenn wir
uns von der Orange entfernen. Der ganze Orient ist orange.« (OL 123)

Das schreibende und auch lustvolle Engagement, die philosophisch-lite-
rarische Forschung — hier symbolisiert durch die Orange — darf also nicht
gegen politisches Engagement — hier aktualisiert durch »den« Iran — ausge-
spielt werden. Entscheidend dafiir scheint mir, dass das »Weltgewitter« nicht
zur trennenden Macht zwischen Orange und Iran wird. Cixous unterlauft sol-
che Dynamiken durch das (Ein-)Schreiben von und in Differenzen,1® auch im
Zuge ihrer mit Jacques Derrida geteilten Kritik an der »phallogozentrischen«
philosophischen Tradition, in Oppositionen und Dichotomien zu denken.
Daraus resultierende statische Konzepte, unterteilende Grenzziehungen
werden infrage gestellt und im Zuge eines Philosophierens verschoben, das
die Unterschiede und die Beziehung zum*zur Anderen zum Ausgangspunkt
fiir Pluralisierung und Verfliissigung von Festschreibungen werden ldasst. Mit
Lispector vertieft Cixous ab Ender der 1970er Jahre diesen Schreibgestus
und erweitert ihn um den Aspekt der gegenseitigen Annidherung.

Annihern, Ubersetzen, Fortschreiben
Vivre lorange ist einer von mehreren Texten, in dem Cixous Lispectors poeti-
sche Anndherung an und durch die Dinge auf mimetische und bewundernde
Weise untersucht.l” Bei Lispector findet sie eine jener Schreibweisen (écritu-
res), mit denen sie sich verbunden fiithlt und die in den 1970er Jahren unter
dem Stichwort écritures féminines zum Fokus ihrer literarisch-poetischen The-
oriebildung werden. Gemeint sind damit Schreibweisen, die das koérperliche
Vermogen, seine Geschichte, sein Unbewusstes und bisher »unerhértes Sin-
gen«18 im eigenen Schreiben ebenso wie die Stimmen anderer unterschieds-
los sowie alternativ zu dem, was als gesichertes, anerkanntes, auktorial mar-
kiertes Wissen und Formulieren gilt, mit einbeziehen. Mit Lispectors Texten
begegnet Cixous eine Schreibweise bzw. »Stimme«, die die Sinnlichkeit des
Korpers, seine Erfahrungen und sein Sensorium nicht sprachlich einhegt
und durch Worte reduziert, sondern die wichtige Rolle des Korpers fiir das

16 Siehe dazu Cixous, Hélene: »Sorties«, in: dies.: Le rire de la méduse et
autres ironies, Paris 2010, S. 71-196.

17 Dazu z&hlen neben den hier verhandelten Texten u. a.: Cixous, Héléne:
»L'approche de Clarice Lispector. Se laisser lire (par) Clarice Lispector
>A Paixao Segundo C. L.< 1979«, in: dies.: Entre 1'écriture, Paris 1986,
S. 111-138; dies.: Reading with Clarice Lispector, Minneapolis 1990. Fir
Cixous' Beschaftigung mit Lispector siehe hier einschlieflich der Einlei-
tung von Rubin Suleiman, Susan: »Writing past the wall or The Passion ac-
cording to H. C. «, in: Jenson, Deborah (Hg.): »Coming to Writing« and
Other Essays, Cambridge, MA 1991, S. vii-xxii.

18 Cixous, Héléne: »Das Lachen der Medusa«, in: dies: Das Lachen der Medusa.
Zusammen mit aktuellen Beitriagen, hg. von Esther Hutfless, Gertrude Postl
und Elisabeth Schafer, Wien 2013, S. 39-61, hier: S. 40.

207

14.02.2026, 12:49:21. /el e



https://doi.org/10.14361/9783839462201-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Annika Haas

Schreiben erkennt und ihn sich mit dem Medium der Schrift zu eigensinni-
gen Artikulationsweisen verflechten liasst. Aus der Liaison von Kérper und
Schrift bzw. dem Textuellen des Kérpers wie dem Fleischlichen der Schrift1®
geht ein plurales, verdnderliches, sinnliches Vokabular hervor. Erst nachdem
Cixous in Le rire de la Méduse (1975) und La venue a lécriture (1976) program-
matisch dargelegt hat, wie das Schreiben im Kérper beginnt und welche tra-
gende Rolle dafiir die libidinosen Beziehungen zu anderen spielen, stoRt sie
1978 auf Lispector, deren Schreiben die Beziehung zu den Dingen und zu(m)
Anderen geradezu meditativ seziert: »Eine Frauenstimme ist von sehr weit
her zu mir gedrungen, wie eine Stimme aus meiner Geburtsstadt, sie hat mir
das Wissen gebracht, das ich einst hatte [...].« (OL 109) Das Wissen, das die-
se Stimme in sich tragt, wirkt »vertraut«. Teil dieses Wissens ist die Kenntnis
von einem anderen, nicht aneignenden Umgang mit den Dingen. Das korper-
liche Medium der Stimme scheint zu dieser Form der Annidherung auf beson-
dere Weise fihig zu sein. Auch zihle Lispectors Stimme zu jenen, die (auch
im Sinne von Begriffsarbeit) »nicht packen und benennen«, sondern »in Hén-
de verwandelte[n] Stimmen« glichen, die Dinge mit Schriften (écritures) »be-
denken« bzw. »beschiitzen«. (Fiir diesen Absatz: OL 108f; VO 11)

Vivre lorange gibt darauthin zahlreiche Beispiele fiir die Anniherung an
einen Text und an andere mit solchen behutsamen »Stimm-Hénden«. Ein
solches Beispiel ist die »Ubersetzung des Apfels (in eine Orange)«. Denn
wihrend es in Cixous’ Essay zahlreiche Anspielungen auf Lispectors Der
Apfel im Dunkeln (A magd no escuro, 1961) gibt, schreibt Cixous durchgingig
von Orangen (die im Deutschen ja auch Apfelsinen sind). Der Gestus dieser
Umschrift ist jedoch weniger aneignend, sondern hat den Charakter einer
respektvollen Fortschreibung von Lispectors’ Apfel, da die Leserin Cixous
diesen nicht fiir sich beanspruchen will und kann:

Mit der Ubersetzung des Apfels (in eine Orange) versuche ich mich zu ent-
larven [denounce / dénoncer]. Auf diese Art meinerseits Anteil zu nehmen,
mir meinen Teil zu nehmen. Von der Frucht. Vom Genuf. [..] ich weif3
nicht, wie ich mich genug hiduten kann. So schlicht wie ein Apfel werden,
gerade so wie die Giite [goodness/ bonté] eines Apfels. (OL 127 / VO 40f.)

ZugegebenermafBen bewegt sich dieses »vielsprachige Schreiben-Ubersetzen«
(»écrire-traduire plurilingue«), wie es die Komparatistin und Cixous-Uber-
setzerin Aura Sevén nennt,2? auf einem schmalen Grat zwischen Aneignung
und Anndherung. Sevon weist auBerdem auf die multisensorischen und lust-
vollen Ziige dieses iibersetzend-transformierenden Schreibens hin, das sie mit
Pascale Jardin auch trajouir (statt traduire) nennt.2! Eine solche trajouissance
19 Siehe dazu auch Freeman, Barbara: »Plus corps donc plus écriture. Héléne
Cixous and the mind-body problem«, in: Paragraph, Bd. 11, Nr. 1, 1988, S. 58-
70.
20 Sevon, Aura: »Mille saveurs de la traduction dans >Vivre 1'orange - To Live

the Orange<«, in: HYBRIDA, Nr. 5, 2022, S. 15-38, hier: S. 36.
21 Ebd., S. 18; siehe auch Sardin, Pascale: »Traduire ou trajouir: de la tra-

208

14.02.2026, 12:49:21. /el e



https://doi.org/10.14361/9783839462201-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Orange lesen

und gegenseitige Anniherung ereignet sich etwa, wenn in Vivre lorange eine
»feuchte und zirtliche Stimme« vorliest und diese Stimme ihrer Zuhérerin
dabei eine spanische naranja bzw. portugiesische laranja?? in deren Sprache
(tongue / langue) itbersetzt bzw. die sprachlichen Variationen der Orange (ge-
schmacklich) auf deren Zunge (tongue) itbertrigt:

She read it to me, with her humid Elle me I'a lu, avec sa voix humide
and tender voice, she called it et tendre, elle I'a appelé: laranja,
naranja, she translated it into my elle I'a traduit, jusqua ma langue,
tongue and I rediscovered the et jai retrouvé le gout de l'orange
taste of the lost orange, I re-knew perdue, jai recompris l'orange.
the orange. (VO 52) (VO 53)

Naranja bzw. laranja — ebenso wie der Verzicht auf Quellenangaben — verun-
klaren, welches Wort hier >wirklich< bei Lispector steht. Entscheidend scheint
zu sein, welches Wort die schreibende Leserin von der »feuchten und zért-
lichen Stimme« empfingt, auf die Zunge gelegt, tibersetzt bekommt. Apfel,
Orange, naranja, laranja konnten daher als verschiedene Spuren der Annihe-
rung zwischen Text und Leserin verstanden werden: Es sind Geschmackser-
lebnisse des Lesens und Schreibens, die sowohl der Zunge der schreibenden
Leserin bediirfen — die hier beim Wort Apfel den Geschmack der »verlorenen
Orange« empfindet — als auch der »Stimme« des gelesenen Texts, durch den
die Leserin erst die Gabe der Orange und damit auch ein Wissen erfahren
kann. Dieses Wissen, so lese ich hier »j’ai recompris l'orange«, entzieht sich
einer dauerhaften Sicherung und Aneignung. Es wird vielmehr beim Genuss
der Orange (immer wieder) zu verstehen gegeben (recomprendre) und, wie die
Orange, verdaut.

Politisches Poetisieren
Die politischen Dimensionen dieser Lese- und Schreibhaltung der gegensei-
tigen Annidherung in Vivre lorange, werden nun wahrnehmbar, wenn sich die
Schreibende hier sowohl konkret fragt, »was habe ich mit dem Iran gemein«
(»quai-je de commun avec I'Iran«), als auch ein »iran« sie an und zur Ord-
nung ruft: »un iran me téléphone, me rapelle a l'ordre«. Dass die Antwort
auf die Frage, was die Schreibende mit dem Iran gemein habe, nicht allein
ihr obliegt, figuriert sich, wenn die zweite Silbe des Wortes Iran sie ihrerseits
»am Ohr nach Oran, meiner Geburtsstadt« zieht und sie mit der »Unmég-
lichkeit, die mich heimsuchende Frage nicht zu héren« konfrontiert. (OL 122)
Wihrend die Schreibende sich noch fragt, wie sie sich »un iran« annihern

duction des néologismes dans Vivre 1'orange d'Héléne Cixous et Mére la
mort de Jeanne Hyvrard«, in: Palimpsestes, Nr. 25, 2012, S. 111-123.

22 Ich beziehe mich hier auf die zweisprachige Originalausgabe, in der engli-
sche und franzésische Version (in dieser Reihenfolge) nebeneinanderstehen,
wobei die englische Version nicht nur eine Ubersetzung (durch Ann Liddle
und Sarah Cornell), sondern auch eine Fortschreibung der franzésischen Ver-
sion ist, die Cixous selbst vorgenommen hat. Siehe Cixous 1979 (wie Anm. 4).

209

14.02.2026, 12:49:21. /el e



https://doi.org/10.14361/9783839462201-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Annika Haas

konnte, kommen ihr ebenfalls Worte und Silben niher bzw. entfalten diese
ihre Performativitit in der Evokation von Fragen, die, wie die folgende Stelle
zeigt, die »Iran-Frage« und die Fragen der Schreibenden miteinander in Be-
rithrung bringen:

Entfernt mich die Iran-Frage von jenen Fragen, die sich mir nidhern wie
DornenstriuRe [...]? Oder nihert sie sich mir auf einem Umweg, mit den
schleierhaften Fragen, deren Annidherung ich nur verschleiert ertragen
kann? Was gibt es an Gemeinsamem zwischen dieser Frage und jenen,
ohne die ich keine Bewegung machen kann, mit denen ich keine Bewegung
machen kann, ohne zu weinen, meinen eigenen Fragen des Schmerzes in
der Anteilnahme (appartenance)? Die Frage der Juden. Die Frage der Frau-
en. Die Fragen der juifemmes. (OL 123 / VO 34f., Erginzung / Ubers. A. H.)

Neben der geteilten Exrfahrung der Unterdriickung und Verfolgung von Frau-
en in Iran und von jiidischen Frauen (fiir die Cixous das Kofferwort juifem-
mes kreiert), ist auch die Erschaffung eines Begegnungsorts fiir diese Frauen
Teil des in Vivre lorange inszenierten Schreibprozesses. Er befindet sich »[f]
ern von Grenzen, Tankern, Gesetzen, fern von Ayatollas [...] im Innern die-
ser Lichtung, bei den Hesperiden« (die dem Mythos nach einen Baum mit
goldenen Apfeln hiiten), dort, »wo Frauen ohne Landkarte der Schuldigkeit
neue Arten des Gliicks erfinden«. (OL 124) Was auf den ersten Blick wie eine
Flucht ins Imagindre wirkt, ist auch poetisches Politisieren: Denn es ist die-
ser Ort »ohne Landkarte« und »[f]ern von Grenzen«, den Frauen gemein ha-
ben bzw. an dem sie gemeinsam Anteil haben konnen. Wenngleich es frag-
lich bleibt, wem dieser Ort offensteht und auf welchen Pfaden er erreichbar
ist, so finde ich es dennoch bemerkenswert, dass Cixous sich hier nicht durch
ein (weiteres) Statement zu den Protesten in Iran 1979, sondern durch ge-
teilte »Fragen des Schmerzes« positioniert. Derart bewegt sie sich als juifem-
me auf Frauen vielfiltiger religioser, geografischer, politischer Zugehorigkeit
etc. und auf deren jeweilige Fragen zu.

Lektiiren des Protests im Mirz 1979

Worin das realpolitische Potenzial jener Schreibbewegung und Ethik der
Anndherung besteht, die Cixous in Vivre lorange mit Lispector entwickelt,
mochte ich anhand eines Vergleichs zeigen. Dafiir betrachte ich Cixous’ po-
etisch-schreibende Kontaktaufnahmen mit den Protesten in Iran in ihren Es-
says aus dem Jahr 1979 und Kate Milletts Buch Going to Iran (1982), das auf
Audioaufnahmen basiert, die die US-amerikanische Feministin im Mirz 1979
auf ihrer Reise nach Teheran gemacht hat. Fiir diese Zusammenschau greife
ich hauptsichlich auf die kritische Analyse von Milletts »Lektiire« der Pro-
teste durch die Film- und Literaturtheoretikerin Negar Mottahedeh zuriick.

Millett befindet sich im Mirz 1979 ebenso wie die Gruppe von Psych et Po
aus Paris auf Einladung iranischer Aktivistinnen anlidsslich des Internatio-
nalen Frauentags in Teheran und hilt engen Kontakt zu den mit Antoinette

210

14.02.2026, 12:49:21. /el e



https://doi.org/10.14361/9783839462201-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Orange lesen

Fouque assoziierten Pariserinnen und (per Telefon) zu Simone de Beauvoir,
die wenige Tage nach dem 8. Mérz (in Abwesenheit) einer in Teheran ein-
trefienden Delegation vorsteht. All diese westlichen teilnehmenden Beob-
achter*innen eint die Faszination fiir die GroRe der Demonstrationen und
der Eindruck, dass in Teheran fiir die Freiheit aller Frauen gekampft wer-
de. Millett ist fasziniert davon, dass die Frauen in Teheran sich »so fast and
so numerously« organisieren konnten. »We would need years to organize this
number of women [...] We would need money and we would have to write to
people [...]«, sagt sie vor dem Hintergrund ihrer Erfahrungen in den USA.23
Bei Cixous ist zu lesen, dass »die iranische Frauenbewegung der Frauenbe-
wegung Kraft gegeben hat«.2* Demgegeniiber diagnostiziert Mottahedeh,
dass das parallele Agieren von Fouque und Beauvoir und ihrer Delegationen
in Teheran eher die bereits schwelenden Konflikte in der MLF befeuert als zu
nachhaltigen Allianzen mit der Frauenbewegung in Iran gefithrt habe.25 1981
kommt es zur Spaltung der MLF in die Fraktionen Beauvoir bzw. Fouque.
Fir Mottahedeh ist angesichts dessen fraglich, ob sich so etwas wie Solidari-
tiat — die es nicht einmal innerhalb der MLF gab — auf die iranischen Frauen
hitte ausweiten kénnen.26

Es wire verkiirzt, Mottahedehs Analyse als Unterstellung misszuverste-
hen, alle, die sich 1979 innerhalb und auRerhalb Irans solidarisch mit den
Frauen des Landes zeigten, hitten nur die Stirkung ihrer eigenen Bewegung
im Sinn gehabt. Dennoch ist dies ein durchaus wichtiger und moglicher Kri-
tikpunkt, verweist er doch auf die Grenzen der Wirksamkeit transkultureller
Solidaritit und auf die Regionalspezifik von Feminismen. Wie von Cixous’
aneignendem Schmecken, Lesen und transformierenden Ubersetzen eines
Apfels in eine Orange zu lernen war, ist das Arbeiten mit den Differenzen
und Ambivalenzen dennoch notwendig — selbst wenn wir dabei riskieren,
diejenigen, mit denen wir solidarisch sein mochten, zu iibergehen. Aber den
Versuch erst gar nicht zu wagen? »I must say I don’t feel at ease approaching
the subject at all as a white womang, schreibt mir eine Freundin zu meiner
Beschiftigung mit den aktuellen Protesten rund um den Hijab in Iran und
in Cixous’ Schriften aus den 1970er Jahren. Fiir mich besteht der Balanceakt
darin, dem Unwohlsein nachzuspiiren, ohne ihm génzlich stattzugeben.

Teildes Unwohlseins ist wohl der schmale Grat zwischen Aneignung und An-
niherung, den ich an dieser Stelle nun weiter mit Kate Millett beschreite. Die
renommierte Feministin reist mit ihrer Partnerin, der kanadischen Fotografin

23 Boissonnas / Mulard / Muller 1979 (wie Anm. 10).

24  Cixous 1980 (wie Anm. 5), S. 10.

25 Mottahedeh weist in diesem Zusammenhang auch auf die verzerrte Wahrnehmung
der Islamischen Revolution durch die franzésische Linke hin. Deren Projek-
tion, im Iran koénne die im Westen gescheiterte kommunistische Revolution,
wie etwa von Foucault imaginiert, durch einen schiitischen Sozialismus rea-
lisiert werden, versteht sie mit Eleanor Davey als Phanomen des tiers-mon-
disme. Siehe Mottahedeh 2019 (wie Anm. 7), S. 30.

26 Ebd., S. 109.

211

14.02.2026, 12:49:21. /el e



https://doi.org/10.14361/9783839462201-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Annika Haas

Sophie Keir, im Marz 1979 nach Teheran. Keir filmt und fotografiert, Mil-
lett macht mit ihrem Kassettenrecorder Aufnahmen und Interviews auf den
Demonstrationen. Mottahedeh nennt diese Aufnahmen »whisper tapes«.2?
Denn Millett versteht sich als eine Art Live-Reporterin, die die Gescheh-
nisse fliisternd kommentiert und auf Band festhilt, wobei die Stimmen der
Iraner*innen (die sie ohne Ubersetzer*in nicht versteht) in den akustischen
Hintergrund geraten. Mottahedeh, die Farsi spricht und sich die Kassetten
knapp 40 Jahre spiter anhoért, stellt fest, dass Millett ihre notwendigerwei-
se partiale Wahrnehmung der Geschehnisse zwar mitunter markiert, jedoch
auch ein »unconscious interpretive vocabulary« entwickelt.?8 Thre Wissens-
und Sprachliicken fiillt Millett durch Annahmen, die sie aus der Perspekti-
ve einer nordamerikanischen Frauenrechtlerin trifit, sodass die Rede von der
Verschleierung von Frauen beispielsweise essenzialisierend als »Unfreiheit«
per se gelesen wird.2° Milletts Uberlagerung der Geschehnisse durch ihren
deutenden Live-Kommentar zeugt fiir Mottahedeh von einer doppelten »Ag-
notologie«. Agnotologie beschreibt einen »sozial konstruierten Wissensman-
gel«,32 der gewollt oder versehentlich aufrechterhalten wird. Einen Beitrag
zu diesem Unwissen leisteten laut Mottahedeh die Desinformationspolitiken
des Schahs, die mit Chomeini weitergingen und zu einem verklarten Bild von
»Persien« beitrugen, das mit der Lebensrealitit in Iran 1979 nichts zu tun
hatte.3! Auch wenn Millett schnell bemerkt, dass sich ihre Vorstellungen von
Teheran mit ihrer Ankunft in Luft auflésen, reproduziert sie diese dennoch
in Going to Iran. Das Buch beginnt mit ersten Eindriicken am Flughafen: »The
first sight of them was terrible. Like black birds, like death, like fate, like
everything alien.«32 Mit them meint die Aktivistin Frauen im Tschador und
lasst sich zu einer orientalistischen, aus ihrer Sicht vermutlich feministischen
Fantasie hinreiBen: »Before this garment was forced upon us for our shame,
it must have been our pride [...] we must have worn it out of self-love, vanity,
grace, thoroughly conscious how glamorous it could be in the evening, how
seductive.«33

Dass auch diese »Poesie« politisch ist, zeigt sich, wenn Mottahedeh in
Milletts interpretativen und projizierenden Schilderungen eine zweite Form
der Agnotologie ausmacht. Milletts Tapes lieferten ihr ausgezeichnetes Ma-
terial fiir eine »Studie der Ignoranz des Iran im Angesicht seiner offensichtli-
chen, selbstbewussten und eloquenten Prisenz«.34 Beschrieben ist damit der
Umstand, dass nur das Mikrofon die Stimmen der iranischen Frauen genau

27 Ebd., S. 2.

28 Ebd., S.27.

29 Ebd.

30 Ebd., S.10, Ubers. A. H.

31 Ebd., S.10.

32 Millett 1982 (wie Anm. 8), S. 49.

33 Ebd., S.52.

34 Mottahedeh 2019 (wie Anm. 7), S. 23, Ubers. A. H.

212

14.02.2026, 12:49:21. /el e



https://doi.org/10.14361/9783839462201-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Orange lesen

aufzeichnet, wohingegen Millett zwar oft mit einer Ubersetzerin unterwegs
ist, letztlich aber nicht richtig zuhort.

Trotz Milletts Fehlinterpretationen und Gewichtung ihrer eigenen Pers-
pektive in Going to Iran, betont Mottahedeh, dass Milletts Prisenz in Teheran
zugleich die Basis fiir die Einschreibung einer feministischen Perspektive in
die Berichte iiber den Mirz 1979 war. Auch darin besteht eine, recht offen-
sichtliche, politische Funktion des situierten Schreibens bzw. Filmens und
Dokumentierens, das sich mit Mottahedehs Konsultation der Kassetten in
Milletts Archiv fortsetzt und dazu fiihrt, dass die Stimmen der iranischen
Frauen schlieflich im Buch Whisper Tapes mitflitssternd zu Wort kommen.
Going to Iran hat dennoch iiberraschend wenig von jener Anniherung, mit
der Cixous im fern von Teheran verfassten Vivre lorange ringt. Ein Grund
dafiir liegt in den unterschiedlichen Rollen, die Affirmation hier spielt. Fiir
Millett steht fest, dass die Frauen in Iran mit ihr sehr vieles gemein haben. Fiir
Cixous ist diese Annahme der Beginn einer differenzierenden Suchbewegung
nach Berithrungspunkten.

Die Orange lesen
Rosa Campbell und Taushif Kara, die Mottahedehs Whisper Tapes rezensiert
haben, fragen angesichts der Ambivalenz von Milletts wichtigen Leistungen
fiir diese und weitere feministische Bewegungen und der »Agnotologie« ihrer
Teheran-Reportage, welche andere Haltung gegeniiber (dem) Anderen még-

lich ist und schlagen dafiir »Reziprozitiat« vor. Das impliziere, sich weniger
darauf zu konzentrieren, »what we might not get«, als mit einem »Gefiihl der
Gegenseitigkeit« (reciprocity) auf Unbekannte(s) zuzugehen, in der »Uberzeu-
gung, dass wir ebenso viel zu lernen wie zu lehren haben«.3% Diese Positi-
on ist im Kern auch jene, die Cixous von Lispector iibernimmt, wenn sie sich
der Frage widmet, was sie mit den Frauen im Iran gemein habe, und trotz der
Ferne zwischen Paris und Teheran und der kulturellen Unterschiede nach
deren Nihe sucht. Denn nur ein solches Arbeiten mit und aus den Differen-
zen heraus stellt eine Alternative dar zur oppositionellen Konstellation von
Iran vs. Orange, Poesie vs. Politik, Fouque vs. Beauvoir oder auch Cixous vs.
Millett und ermoglicht Berithrung.

Ein Beispiel dafiir gibt Cixous in »Poésie e(s)t politique« (1979), wenn sie
sich auch hier vor dem Hintergrund der Proteste im Iran 1979 an ihre Kind-
heit im multiethnischen Oran erinnert und ihr aus dieser Zeit der »Schleier«
entgegenkommt. Cixous ordnet zunichst ein, dass die »Fragen des Schleiers«
historisch und »ohne die Widerspriiche zu verschleiern, die in die Struktur
des Schleiers eingewebt sind« betrachtet werden miissen: »Die algerischen
Frauen hatten sich verschleiert wegen der franzésischen Kolonialisten

35 Campbell, Rosa /Kara, Taushif: »When the revolution left Kate Millett be-
hind«, in: Public Books, URL: https://www.publicbooks.org/when-the-revolu-
tion-left-kate-millett-behind/ (letzter Zugriff: 8. Dezember 2022), Ubers.
A. H.

213

14.02.2026, 12:49:21. /el e



https://doi.org/10.14361/9783839462201-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Annika Haas

(Schleier als Schutz), dann haben die Minner den Schleier gegen sie ge-
wandt (Schleier zur Unterdriickung).«36 Auch 2022 ist der Schleier Stein des
AnstoRes und Schutz zugleich: in Form von Video-Weichzeichnern, die die
Protestierenden anonymisieren. Was die Parallelen zwischen der Islamischen
Revolution in Iran und dem algerischen Dekolonisationskrieg angeht, so
dramatisiert Cixous diese am Ende von Vivre lorange. Die »Weltszene« wird
reinszeniert und nimmt auf einer Bithne jenseits der politischen Schauplitze
einen »kritisch fabulierten« alternativen Verlauf.3” »Orangen« und »Rosen«
aus Oran und »Teherange« werden iiber Zeit und Raum hinweg in die jeweils
andere Stadt versetzt und damit einer nationalistischen, orientalistischen wie
patriarchalen Arretierung und Aneignung entzogen:

[-..] oranges are refusing to let the veil be imposed upon them, oranges
that we have never seen before are going out in the streets of Oran [...];
fifty thousand roses, less-veiled than ever are manifesting themselves, in
the center of Teherange, walk abreast more than unveiled, exposed, in
the center of religions, refusing to let themselves be iranized, oranges of
a modern courage daring to give themselves as food for thought, piercing
the thousandnight [...] We are of the same blood but far from here the
blood flows. [...] Everything is a wound. Everything is betraying. (VO 96)

Das Ende des Absatzes klingt fiir mich archaisch: »Wir sind eines Blutes.«
Auch wenn mich die Formulierung befremdet, so suggeriert dieser Satz,
dass alle derart miteinander Verbundenen die Verwundung und das Betro-
gen-Werden der anderen mit erleiden. Wie die Journalistin Gilda Sahebi in
einem Publikumsgespriach am 2. Dezember 2022 im Maxim Gorki Theater
Berlin unterstrich, geht es bei den aktuellen Protesten in Iran genau dar-
um. Zeichneten sie sich doch durch eine beginnende Solidaritit iiber Ge-
schlechts-, Klassenunterschiede und ethnische Zugehorigkeiten hinweg aus,
was bedeute, den Schmerz und die Verwundung der anderen anzuerken-
nen. Wenn Cixous 1979 von der Frage, was sie mit den Iranerinnen gemein
habe, auf ihre eigenen (biografisch und regionalspezifisch) situierten Fragen
kommt, geht sie jedoch iiber eine Anerkennungsethik hinaus. Die durch ihre
Lispector-Lektiire hindurch vernehmbare Ethik der Annidherung stiftet so et-
was wie intersektionale Solidaritit nicht allein durch den Blick auf den*die
Andere(n). Erst die Bereitschaft, selbst ins Blickfeld zu geraten und (auch
auf unangenehme Weise) durch den sich nahenden Blick des*der Anderen
berithrt, (unsanft) bewegt oder beunruhigt zu werden und sich Fragen zu
stellen, die das eigene Selbstbild destabilisieren, ist die Voraussetzung da-
fiir, dass die Stoffe, aus denen glatte, abgesicherte Positionen gemacht sind,
Faden ziehen. Nur dann kann es zumindest stellenweise zu Verflechtungen
mit all jenen kommen, mit denen wir solidarisch sein méchten. Wie mir die

36 Cixous 1980 (wie Anm. 5), S. 10.

37 Zur critical fabulation siehe Hartman, Saidiya: »Venus in two acts«, in:
Small Axe, Nr. 26, 2008, S. 1-14.

214

14.02.2026, 12:49:21. /el e



https://doi.org/10.14361/9783839462201-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Orange lesen

»eigenen Fragen« Cixous’ zeigen, die sie letztlich mit dem »Schmerz« der
Frauen in Iran in Berithrung bringen, erfordert diese Form der solidarischen
Annidherung und Verbundenheit eine viel intensivere Beschiftigung mit sich
selbst und eine Offenheit, sich (vom Anderen) verindern zu lassen, als ich
zunichst annahm. In Cixous’ geschmacklicher Ubersetzung und Fortschrei-
bung des Apfels in eine Orange zeigt sich diese Haltung: Sie schreibt das ei-
gene Begehren am Anderen, die Fehlbarkeit, den*die Andere zu verstehen,
aber auch die Spuren des*der Anderen in den Textkorper ein.

Ich sehe in diesen Einschreibungen und in dieser Suche nach Annihe-
rungsformen einen Ansatz, der fiir Archivquellen, aktuelle tagespolitische Er-
eignisse und literarische Texte adaptiert werden konnte. Denn er bezieht die
eigene Situiertheit in die Erforschung eines Untersuchungsgegenstands mit
ein bzw. erlangt gerade durch die Anniherung an das / die Andere(n) indirekt
erst Kenntnisse von ihr. Fiir Cixous sind die Medien, durch die diese nie ab-
solut greifbaren (Selbst-)Erkenntnisse ebenso wie die Anniherungen des*der
Anderen geschehen, die Schrift bzw. die Stimme der »Poesie-Philosophie«.
Deren politisches Potenzial liegt in der Moglichkeit, Fragen anders und ande-
re Fragen zu stellen sowie in der Schaffung von Begegnungsriumen jenseits
realpolitischer Grenzen, zum Beispiel im literarischen Raum, im Modus des
Fiktionalen oder Spekulativen. Aber auch klassische Mittel der Subversion
sind Teil einer lesend-schreibenden Ethik der Annaherung nach Cixous. So
setzt sich in ihren Essays aus dem Jahr 1979 beispielsweise ihre Tendenz,
philosophische Begriffe zu meiden, darin fort, sich der Nutzung und Wie-
derholung politischer Parolen zu verweigern. Stattdessen pluralisiert dieses
Schreiben jegliche starre Form der Positionierung und poetisiert somit auch
politische Ordnungen. Diese andere Form der politischen Positionierung ist
tief in den Text eingewoben und offenbart sich Leser*innen nur langsam.
Wohl auch, um wiederum deren Annidherungen Raum zu geben.

Meine schreibende Relektiire von Vivre lorange ist vor diesem Hinter-
grund nur eine mimetische, lernende, erforschende Ubung in situierter,
poetisch-politischer Annidherung ausgehend von der Frage »Und der Iran?«.
Von Cixous’ Annidherungen an diese Frage, unterscheidet sich mein Versuch
unweigerlich. Eine groRe Rolle spielen dafiir die Stimmen, die mein Schreiben
umgeben haben und dabei auf mich zugekommen sind. Zu ihnen zihlt der
kurdische Freund, von dem ich Mitte September zum ersten Mal von einer in
Iran ermordeten Kurdin horte, weil eine Demonstration fiir sie am Tag zuvor
in Istanbul verboten worden war. Es sind Accounts wie @from___iran und der
Journalistin Masih Alinejad oder die Berichterstattung des Diaspora-Senders
Iran International und unzihlige digitale Protestplakate und GIFs, die dar-
authin die Proteste selbst iiber die Grenzen Irans hinauszutragen begannen.
Es ist die »Vielstimme« (équivoix)3® aus Tweets fiir Jina Mahsa Amini, die in
Baraye und den unzihligen Coverversionen des Songs zu Wort kommen. Unter

38 Cixous 2013 (wie Anm. 18), S. 46 u. 66.

215

14.02.2026, 12:49:21. /el e



https://doi.org/10.14361/9783839462201-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Annika Haas

diesen Stimmen sind auch jene, die an Menschen aulerhalb Irans appellie-
ren,3? der Protestbewegung Sichtbarkeit, Gehor und Kraft durch solidarische
Einschreibungen und die eigene Verflechtung mit ihr zu geben. Der Slogan
»Azadi, na sharghist, na gharbist, jahanist« (Freiheit ist weder 6stlich noch
westlich, sie ist global) von 1979 wird durch diese Stimmen erneuert und
fortgeschrieben. Durch ein »vielsprachiges Schreiben-Ubersetzen« (Sevén)
nihern sie sich dabei Vorstellungen und Realititen von azadi (Freiheit) an.
Manchmal kommt es in diesem Prozess zu Beriihrungsmomenten, immer
aber beginnt er damit, die Orange zu lesen.

39

Siehe Soleimanzadeh, Hamed: »Woman, life, freedom. A statement«, in: fi-
presci. The International Federation of Film Critics, 2022, URL: ht-
tps://fipresci.org/news/iran-2022/; Gorny, Liz: »Designers share open-ac-
cess posters to amplify #WomenlLifeFreedom protests in Iran and beyond«,

in: It's Nice That, 20.10.2022, https://www.itsnicethat.com/news/irani-
an-women-of-graphic-design-womanlifefreedom-creative-industry-201022 (beide
letzter Zugriff: 8. Januar 2023).

216

14.02.2026, 12:49:21. /el e



https://doi.org/10.14361/9783839462201-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

