
Kunst

Kea Wienand

Was die Bezeichnung ›dick‹ bedeutet, nach welchen Kriterien ein → Körper als

solcher gilt und vor allemwelche Konnotationenmit dieser Einschätzung ver-

bunden werden, hat sich im Verlauf der Geschichte immer wieder verändert

und variiert zwischen Gesellschaften und Kulturen. Ein Blick in die Geschich-

te der bildenden Kunst Europas kann deutlich machen, dass die Darstellun-

gen vonmenschlichen Körpern auch in dieser nicht gleichbleibendwaren.Die

Proportionen, d.h. die Verhältnisse und Maße, mit denen Körper konstru-

iert wurden, waren historisch ebenso wandelbar wie die damit verknüpften

Vorstellungen von Schönheit und ihre sprachlichen Bewertungen. Trotzdem

werden bis heute schlanke Körper mit klassischen Proportionen als universa-

les Ideal und als Norm proklamiert sowie mit naturwissenschaftlichen Erklä-

rungsmodellen zu legitimieren versucht (Friedrich).

Dabei reproduzieren diese Studien Argumentationslinien, die um 1900

in anthropologischen Schönheitsforschungen beliebt waren und mit na-

turalisierenden Begründungsmustern von Rassentheorien und Theorien

zur Geschlechterdifferenz einhergingen. Aufschlussreich ist, dass sich in

den genannten Diskursen bis heute künstlerische und medizinische Bli-

cke verschränken. Die vermeintlich objektiven Körperästhetiken des 19.

Jahrhunderts orientierten sich an der hellenistischen Skulptur, die in den

dazugehörigen Publikationen in Form von fotografierten weißen Mar-

morfiguren präsent waren. Der männliche weiße Körper blieb von den so

artikulierten Normierungen zwar nicht gänzlich ausgeschlossen, im Fokus

der – meist männlichen – Autoren stand und steht aber immer noch der

Frauenkörper, dem seit der Neuzeit der Status des passiven Objekts zu-

kommt. Feministische Wissenschaftler*innen haben diese Positionierung

von Weiblichkeit im Feld des Visuellen kritisiert und auf die Funktionen

von Frauenbildern (vor allem des weiblichen Aktes) innerhalb patriarchaler

Strukturen aufmerksam gemacht (Schade; → Feminismus).

https://doi.org/10.14361/9783839460054-039 - am 14.02.2026, 07:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460054-039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 Kea Wienand

Vor diesemHintergrund können historische Darstellungen vonWeiblich-

keit, die den modernen Körperidealen nicht entsprechen, weder einfach als

›dick‹ noch als eindeutig positiveGegenbilder gelesenwerden. So lässt sich bei-

spielsweise nicht rekonstruieren, wie die sogenannte Venus vonWillendorf vor

29.500 Jahrenwahrgenommenwurde undwelche Bedeutungen oder Funktio-

nen ihr zukamen. Dass diese und andere Statuetten der Steinzeit im Nach-

hinein als Venusfigurinen bezeichnet wurden, verweist vielmehr darauf, wie

prägend die Antike für das Körperbild der europäischen Kulturgeschichte seit

der Neuzeit war. In der griechischen Klassik hatte sich ein Verständnis von

Schönheit ausgebildet, nach dem sich alle Teile des Körpers in mathematisch

berechneten Proportionen, Symmetrien und Harmonien zueinander verhal-

ten müssen. Diese Berechnungen wurden von neuzeitlichen Künstlern (z.B.

Leonardo da Vinci) aufgenommen und weitergedacht, wodurch zwar durch-

aus Varianzen von Körpernormierungen entstanden (z.B. Albrecht Dürer), die

Abwertung von Körpern, die diesen Proportionen nicht entsprachen, blieb je-

doch bestehen. Völlerei wurde der christlichen Lehre entsprechend als Sün-

de verstanden und sowohl mit weiblichen als auch männlichen dicken Kör-

pern personifiziert (z.B. bei Hieronymus Bosch; Benninga). Künstler des Ba-

rock, insbesondere Peter Paul Rubens, und des Impressionismus, zum Bei-

spiel Pierre-Auguste Renoir, werden gerne angeführt, wenn es um positi-

ve Darstellung dicker (meist weiblicher weißer) Körper geht. Zwar erweiter-

ten sie die Proportionen der gängigen Schönheitsideale zumindest zeitweise,

aber es war immer noch weibliche Körperlichkeit, die für eine männlich ko-

dierte Schaulust zu sehen gegeben wurde und an der einmännlicher Künstler

sein Talent beweisen konnte (Sweet).

Feministische Künstler*innen des 20. Jahrhunderts haben die rigiden Ge-

schlechterkonstruktionen kritisiert, das schlanke Körperideal wurde dabei je-

doch selten mit anderen Körperbildern erweitert (z.B. von Niki de Saint Phal-

le). Erst in den letzten 30 Jahren haben Künstler*innen vermehrt dicke (weib-

liche) Körperlichkeit dargestellt und für deren Akzeptanz plädiert. Bilder von

dicken Körpern können zu einer größeren Vielfalt beitragen, aber sie ent-

kommenmit ihren ästhetisierendenRepräsentationen normierendenKörper-

schemata oft nur bedingt. So entsprechen viele Darstellungen weiterhin gän-

gigen Proportionsverhältnissen und reproduzieren sexualisierte Posen. Die

Schwierigkeit, Stereotypisierungen des dicken Körpers zu unterlaufen, ist vor

allem auch in der Rezeption der bekannten Gemälde der britischen Künstle-

rin Jenny Saville deutlich geworden (Lockard). Zwar werden die von Saville

zur Schau gestellten Körper überwiegend als fat positive gelesen, einige Kriti-

https://doi.org/10.14361/9783839460054-039 - am 14.02.2026, 07:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460054-039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kunst 187

ken wiederholen bekannte pejorative Zuschreibungen an dicke Weiblichkeit

jedoch. Dadurch ist die Frage aufgeworfen, inwiefern Savilles Frauenfiguren

normierenden Blicken entgegnen und sie kritisch reflektieren lassen, oder ob

die diese sogar evozieren.

Als selbstbestimmter Einspruch in die Abwertung dicker Körper sind die

Fotografien der mexikanisch-amerikanischen Künstlerin Laura Aguilar inter-

essant, auf denen sie ihren eigenen voluminösen Körper nackt in einer natür-

lichenUmgebung zeigt (→ Nacktheit). Aguilars Körperinszenierungenwieder-

holen keine tradierten Posen der europäischen Kunstgeschichte. Indem sie

sich mit ihrem Körper in die sie umgebende Landschaft einfügt, sich bei-

spielsweise auf einem Steinplateau an einen kleinen See legt oder Felsforma-

tionen imitiert, erscheint sie als Teil ihrer Umwelt. In ihren Fotografien geht

es weniger um körpereigene Proportionsverhältnisse, ihre Inszenierung sind

nicht auf einen vermessenden oder voyeuristischen Blick ausgerichtet. Viel-

mehr scheint sie (nicht ohne Humor) das Verhältnis ihres Körpers zur Um-

welt zu verhandeln. Ästhetische Konventionen und Schönheitsideale werden

dadurch hinfällig und auch die kunsthistorische Beschreibung wird heraus-

gefordert.

Literatur

Benninga, Sara. »The Faces of Fatness in Early Modern Europe«. FKW//

Zeitschrift für Geschlechterforschung und visuelle Kultur 62, August 2017, S. 24-

35, http://dx.doi.org/10.25595/1552.

Friedrich, Annegret. »Kritik der Urteilskraft oder: Die Wissenschaft von der

weiblichen Schönheit in Kunst, Medizin und Anthropologie der Jahrhun-

dertwende«. Projektionen – Rassismus und Sexismus in der visuellen Kultur, hg.

von Annegret Friedrich et al., Jonas, 1997, S. 164-182.

Lockard, Brittany. »Who Are You Calling Fat? Eating Disordered Thinking in

Jenny Savilles’s ›Plan‹ and ›Propped‹«. FKW//Zeitschrift für Geschlechterfor-

schung und visuelle Kultur 62, August 2017, S. 36-47.

Schade, Sigrid. »Der Mythos des ›Ganzen Körpers‹. Das Fragmentarische in

der Kunst des 20. Jahrhunderts als Dekonstruktion bürgerlicher Totali-

tätskonzepte«. Frauen, Bilder – Männer, Mythen, hg. von Isabell Barta et al.,

Reimer, 1987, S. 239-260.

Sweet, Leah. »Fantasy Bodies, Imagined Pasts: A Critical Analysis of the

›Rubenesque‹ Fat Body in Contemporary Culture«. Fat Studies: An Interdis-

https://doi.org/10.14361/9783839460054-039 - am 14.02.2026, 07:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
https://doi.org/10.14361/9783839460054-039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552
http://dx.doi.org/10.25595/1552


188 Kea Wienand

ciplinary Journal of Body Weight and Society 3, 2, 2014, S. 130-142, https://doi

.org/10.1080/21604851.2014.889504.

Weiterführend

Eco, Umberto. Die Geschichte der Schönheit. Deutscher Taschenbuchverlag,

2006.

Gilman, Sander. Fat Boys: A Slim Book. Nebraska Press, 2004.

Kulicova, Kristina. »Fette Kunst«. Fat Studies in Deutschland: Hohes Körperge-

wicht zwischen Diskriminierung und Anerkennung, hg. von Lotte Rose und

Friedrich Schorb, Beltz Juventa, 2017, S. 124-140.

https://doi.org/10.14361/9783839460054-039 - am 14.02.2026, 07:40:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.14361/9783839460054-039
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504
https://doi.org/10.1080/21604851.2014.889504

