
zfwu 14/3 (2013), 373–377 373 

Desiderata einer kulturalistischen Wirtschaftsethik 

Ein Kommentar zu Thomas Beschorners Forschungsprogramm 

MATTHIAS KETTNER* 

Korreferat zum Beitrag von Thomas Beschorner 

Eine kleine Fußnote in Thomas Beschorners Aufriss seines großen Forschungspro-
gramms bringt die wissenschaftsgeschichtliche Problemsituation auf den Punkt: Die 
moderne Ökonomik habe die Dimension moralischen Handelns im Laufe der Zeit aus 
ihrem Theoriegebäude ausgesperrt (S. 359, Fn. 12). Die moderne Ökonomik hat aber 
nicht nur die Dimension moralischen Handelns ausgeblendet, sie hat auch weitgehend 
ignoriert, dass ihr Gegenstand, die Wirklichkeit der Wirtschaft im Ganzen, kulturell 
konstituiert ist. Und beide Ausblendungen schwächen die Theoriebildung nicht nur 
innerhalb der positiven, beschreibenden und erklärenden Ökonomik, sondern auch in 
der Wirtschafts- und Unternehmensethik, ihrer moralisch wertenden Reflexionstheorie.  
Beschorners Forschungsprogramm verspricht Abhilfe in beiden Punkten: Durch 
Rückgriff auf kulturtheoretische Denkmodelle seien Geländegewinne möglich, die 
sich nicht nur für die Institutionenökonomik auszahlen, die auf diesem Wege tiefere 
handlungs-, organisations- und gesellschaftstheoretische Grundlagen erhält, sondern 
auch für die Ethik. Als kulturalistische Wirtschaftsethik angesetzt, werde sie realisti-
scher und steigere dadurch ihre Relevanz für die Praxis:  

„Eine kulturalistische Unternehmensethik fragt (...) an zentraler Stelle nach den 
Möglichkeiten (und Grenzen) einer Realisierung von ‚good business practices‘ 
sowie gesellschaftlichen Transformationsprozessen durch Unternehmen zum 
Zweck einer ‚guten‘oder wenigstens ‚besseren Gesellschaft‘.“ (S. 361)  

Beschorners dialektische Einschätzung des wirtschaftswissenschaftlichen Mainstreams 
erscheint mir zutreffend: Die Stärke der Ökonomik – ihre „schlanke und ästhetische 
Theoriearchitektur, durch deren Optik zweckrationales Handeln, Anreizstrukturen 
und die Funktionsweise von Märkten analysiert werden können“ (S. 357) – ist zugleich 
ihre Schwäche, weil viele in der Praxis hochbedeutsame Phänomene in dieser Optik 
nicht abbildbar sind. Ich verstehe das so: Nur wenn wir im Theoriediskurs über Wirt-
schaft gewisse rationalitätstheoretische Fixierungen, die zu dogmatischen Verengun-
gen geworden sind, wieder auflösen, kann dieser Theoriediskurs überhaupt wieder die 
ganze Breite von Fragen einholen, mit denen die Akteure in der wirtschaftlichen Wirk-
lichkeit selber zu tun haben. Die sogenannte ökonomische Rationalität und ihre Kor-
relate ergeben gleichsam eine bloß formelle Sprache, die so künstlich und blass wirkt wie 
Esperanto im Vergleich zur babylonischen Vielfalt natürlicher Sprachen. Die Rettung 
________________________ 
*  Prof. Dr. Matthias Kettner, Universität Witten/Herdecke, Alfred-Herrhausen-Straße 50, D-

58448 Witten, Tel.: +49-(0)2302-926811, Fax: +49-(0)2302-926813, E-Mail: 
Matthias.Kettner@uni-wh.de, Forschungsschwerpunkte: Diskursethik und angewandte Ethik, 
Rationalitätstheorie, Kulturtheorie, Wissenschaftstheorie der Psychoanalyse. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-373 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-373


374  

des alltagspraktischen Reichtums von Rationalitätsformen wird m.E. aber mehr und 
anspruchsvollere Theorieanstrengungen erfordern, als den – zweifellos unerlässlichen 
– Rekurs auf Max Webers Theorie sozialen Handelns.1 
Beschorners skizzierte Umstellung vom methodologischen Ökonomismus auf metho-
dologischen Kulturalismus verspricht eine beachtliche Ausfächerung von Erkenntnis-
perspektiven. Er benennt eine Reihe von theoretisch wünschenswerten Verschiebun-
gen, die durch das Forschungsprogramm Kulturalistische Wirtschaftsethik auf mehre-
ren Theorieebenen zu leisten wären: Auf der Ebene der Handlungstheorie wäre die The-
orie der rationalen Wahl „durch eine interpretative Handlungstheorie, die zudem jen-
seits der Zweckrationalität noch weitere Handlungstypen kennt“ (S. 352), zu ersetzen. 
Auf der Ebene der Interaktionstheorie wäre der Äquivalententausch, die vermeintliche 
Grundoperation allen Wirtschaftens, als ein besonderer Fall innerhalb eines Spekt-
rums von Interaktionsformen kenntlich zu machen, die allesamt von Formen der 
Wechselseitigkeit (Reziprozität) geprägt sind. Auf der Ebene der Institutionentheorie wäre 
zu würdigen, dass Institutionen nicht nur auf Anreizen operieren, sondern ihre allge-
meine Funktion in der Stabilisierung der Sicherheit von berechtigten Verhaltenserwar-
tungen liegt.2 Auf organisationstheoretischer Ebene müssen Wirtschaftsunternehmen wie-
der in der ganzen Vielfalt der Signale, Codes und Botschaften und kommunikativen 
Bezüge („polylinguale Systeme“) begriffen werden, in denen sie wirklich operieren, 
statt nur als Vektoren der Gewinnmaximierung, und auf der Ebene der Gesellschaftstheo-
rie wäre die – nicht nur unter systemfunktionalistischen Soziologen beliebte, sondern 
auch von Habermas‘ überscharfer Unterscheidung von „Lebenswelt“ und „System“ 
begünstigte – Vorstellung von der Wirtschaft als eines modular ausdifferenzierten, 
gleichsam in sich abgeschlossenen und allein den Systemimperativen seiner funktiona-
len Spezialisierung gehorchenden Sozialystems zu ersetzen „durch einen Perspekti-
venwechsel auf Spannungen verschiedener gesellschaftlicher Subsysteme“ (S. 353).  
Dem aus dem Mainstream erwartbaren Stirnrunzeln – aber ist eine kulturalistisch 
erweiterte Ökonomik überhaupt noch Ökonomik? – könnte Beschorner entgegnen, 
dass auf diesem und vermutlich sogar nur auf diesem Wege jene ökologische Validität 
der Wirtschaftstheorie (wieder?) erreicht werden kann, deren Schwund den heutigen 
Mainstream, von außen betrachtet, so plagt. 
Aber: Auch wer (wie ich) Beschorners wirtschaftsphilosophischer Diagnose im 
Grundsätzlichen zustimmt, dass Gefäßverengungen im ökonomischen Theoriekörper 
dessen Vitalität erheblich bedrohen, wird gleichwohl eine Zweitmeinung über die 
empfohlene Therapie einholen wollen. Sind wir gut beraten, wenn wir uns der Kultur-
theorie zuwenden? Wie haben wir das Risiko einzuschätzen, dass sich unter der kultu-
ralistischen Kur große Problemwolken doch nur verschieben, aber nicht lichten? 
Hierzu möchte ich einige Punkte zu bedenken geben. 
Die meisten heutigen Kulturtheorien, besonders die innerhalb der Sozial- und Kul-
turwissenschaften ausgearbeiteten, weisen ungeachtet ihrer Heterogenität (vgl. Kroe-
ber und Kluckhohn 1967/1952) zwei gemeinsame Züge auf (vgl. Reckwitz 2006): Als 
die kleinste analytische Einheit von Kultur versuchen sie soziale Praktiken zu bestim-
________________________ 
1  Ansätze dazu in Kettner (2012). 
2  Hierzu immer noch unübertroffen gut: Mary Douglas (1986). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-373 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-373


zfwu 14/3 (2013), 373–377 375 

men (statt z.B. Handlungen), und sie machen die Erweiterung unserer Erkenntnis von 
Andersmöglichkeit (Kontingenz) zu ihrem vorzüglichsten Ziel. Durch die Fokussierung 
auf soziale Praktiken entsteht die – für kulturalistische Wirtschaftsethik positive – 
Öffnung für Semantiken des Normativen und der Werte, denn wer von sozialen Prak-
tiken, die ja „kulturelle Tatsachen“ sind (vgl. Konersmann 2012), im Ernst spricht, 
kann von Werten und Normen nicht schweigen. Kulturelles ist von Geltungsansprü-
chen nicht abzutrennen (vgl. Kettner 2004). Die reiche Textur menschlicher Lebens-
praxis ist von verschiedenartigen Normierungen auf jeder beliebigen Konkretisie-
rungsebene gleichsam durchdrungen; eine menschliche Person zu sein heißt, sich in 
reich normierten Texturen orientieren und bewegen zu können.  
Auch der Theoriediskurs über Kultur hat seinen Mainstream, seine Dogmen und Fall-
stricke. So ist für viele Kulturtheoretiker vor allem der Begriff der Kontingenz oft nur 
das Stichwort für eingespielte Abwehrreflexe, die sich gegen „Universalismus“ und 
„Essentialismus“ richten. Gewiss, die Wendung gegen die (einigen von) uns liebe 
Auffassung, wonach manche unserer normativen und evaluativen Standards alternativ-
los sind (unbedingt, notwendig) und die Anerkennung, die sie verdienen, nicht nur im 
eigenen kulturellen Kontext sondern überall und seitens aller verdienen (normativer 
Universalismus), kann u.U. von Vorurteilen befreien und die eigene, vielleicht bornier-
te kulturelle Perspektive dezentrieren. Das wäre gut. Doch häufig dient sie nur dazu, 
das Kind mit dem Bade auszuschütten und kulturelle Relativität (eine Tatsache, die 
theoretisch von größtem Belang ist) mit kulturellem Relativismus zu konfundieren (ei-
ner Position, die normativ vorschreibt, stets nur kulturkontextimmanente Standards 
zu gebrauchen, wo immer der Kulturalist normativen oder wertenden Selbstpositio-
nierungen doch nicht vollständig entraten kann). Um diese Großbaustelle aufzuräu-
men, wäre eine – in formaler Problemanzeige gesprochen – nichtrelativistische Theorie 
kultureller Relativität auszuarbeiten, und das ist keine Kleinigkeit.3 
Das mit Kulturalismus in der Regel einhergehende Dekonstruktions- und Relativie-
rungsprogramm nimmt andernfalls nämlich der zunächst um normative und evaluati-
ve Dimensionen bereicherten Vernunft der Kulturtheorie doch wieder viel von dem 
Wert, den sie für die Zwecke einer kulturalistischen Wirtschaftsethik haben könnte. 
Was solche Kulturtheorie mit der einen Hand zu geben verspricht – ein theoretisch 
unvernageltes Verständnis sozialer Praktiken als fluides, „von konfligierenden Werten 
und Normen durchzogenes (...) selbstgesponnenes Bedeutungsgewebe“4 –, das droht 
sie mit der anderen Hand wieder wegzunehmen – die für alle Ethik wichtige Identifi-
zierung und Handhabung von moralischen Standards, für die robuste Allgemeingül-
tigkeit ausgewiesen werden kann (in moralischen Begründungsdiskursen) und die wir 
deshalb in kulturelle Kontexten über kulturelle Differenzen hinweg zuversichtlich 
übertragen dürfen (in Anwendungspraktiken). 
Nicht, dass Beschorner sich solcher Schwierigkeiten überhaupt nicht bewusst wäre. 
Aber er hält sie offenbar für weniger brisant für die Ethik als ich. So jedenfalls deute 
ich die Anzeige, es gehe ihm – im vorliegenden Text – nicht um normative, sondern 
um deskriptive Ethik, „die gleichwohl beansprucht, eine Brückenfunktion hin zu 
________________________ 
3  Ansätze hierzu in Kettner (2008).  
4  Beschorner (S. 350) im Einklang mit Formulierungen des Kulturanthropologen Clifford Geertz. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-373 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-373


376  

normativen Ethiken innezuhaben“ (S. 349). „Der skizzierte Ansatz versteht sich als 
Grundlegung einer Anwendungstheorie“ (S. 366). Die Grundlegung einer Anwen-
dungstheorie ist ein wirtschaftsethisches Forschungsdesiderat; sie ist wichtig und – 
hier deckt sich meine Sicht einmal mehr mit der von Beschorner – wird in allen gängi-
gen Ansätzen normativer Wirtschaftsethik theoretisch heruntergespielt, nämlich als 
eine Frage eingeführt, die gegenüber Begründungsdiskursen für normative Standards 
nachrangig sei. Beschorners Forschungprogramm Kulturalistische Wirtschaftsethik 
droht mit seiner Aufwertung des Anwendungskontexts aber die umgekehrte Gefahr, 
nämlich das Herunterspielen der Problematik, relevante Moralstandards normativ-
ethisch zu begründen. Gewiss, kulturalistische Wirtschaftsethik „fragt“ nach Verwirk-
lichungs-, Umsetzungs-, Anwendungsmöglichkeiten. Doch welche Normativität bean-
sprucht und investiert dieses Fragen seinerseits? Wo ist, wo wären die Gehalte norma-
tiver Wirtschaftsethik vor der Frage der kulturtheoretisch informierten Anwendung von 
begründeter normativer Ethik? Oder soll hier der Grund für eine Anwendungstheorie 
gelegt werden, die gegenüber allen möglichen Ansätzen normativer Ethik neutral ist? 
Überspitzt gefragt: Anwendungsethik ohne Moral? 
Letzteres wäre m.E. nicht möglich. Denn angewandte Ethik (wozu selbstredend auch 
kulturalistische Wirtschaftsethik gehört, sobald sie praktisch auftritt) ist ja nicht kon-
templativ, sondern eine engagierte Intervention, um Problemlagen in Praxisbereichen, 
die dort typisch anfallen und eine moralisch irritierend Seite haben, besser, und zwar 
in einem moralisch qualifizierten Sinne von „besser“, zu bewältigen. Die von Beschor-
ner gesuchte „Brückenfunktion hin zur normativen Ethik“, wie auch immer diese 
konstruiert wird, kann, eben weil diese Brücke mit normativer Ethik verbindet, ohne 
normative Ethik nicht auskommen, sondern benötigt normative Standards einer auf 
jene bezogenen und insofern „moralreflexiven“ Verantwortung (vgl. Kettner 2000). 
Überdies muss Beschorner bereits gewisse moralische Standards festlegen und inves-
tieren, um jene Transformationsprozesse, zu deren Erleichterung kulturalistische 
Wirtschaftsethik ja dienen soll, wie eingangs zitiert, als solche hin zu einer „guten“ 
oder wenigstens „besseren Gesellschaft“ qualifizieren zu können.  

Literaturverzeichnis 

Douglas, M. (1986): How Institutions Think, London: Routledge. 
Kettner, M. (2000): Welchen normativen Rahmen braucht die angewandte Ethik?, in: Kettner, 

M. (Hrsg.): Angewandte Ethik als Politikum, Frankfurt a.M.: Suhrkamp: 388–407. 
Kettner, M. (2004): Werte und Normen – Praktische Geltungsansprüche von Kulturen, in: Jäger, 

F./Liebsch, B. (Hrsg.): Handbuch der Kulturwissenschaften, Band 1: Grundlagen und 
Schlüsselbegriffe, Stuttgart: J. B. Metzler, 219–231. 

Kettner, M. (2008): Kulturreflexion und die Grammatik kultureller Konflikte, in: Baecker, 
D./Kettner, M./Rustemeyer, D. (Hrsg.): Über Kultur. Theorie und Praxis der Kulturre-
flexion, Bielefeld: transcript, 17–28. 

Kettner, M. (2012): Gute Gründe für und in Konzeptionen ökonomischer Rationalität, in: Nida-
Rümelin, J./Özmen, E. (Hrsg.): Welt der Gründe. Deutsches Jahrbuch Philosophie, 
Hamburg: Felix Meiner, 231–245. 

Konersmann, R. (2012): Handbuch Kulturphilosophie, Stuttgart: Metzler. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-373 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-373


zfwu 14/3 (2013), 373–377 377 

Kroeber, A. L./Kluckhohn, C. (1967/1952): Culture. A Critical Review of Concepts and Defini-
tions, New York: Vintage Books. 

Reckwitz, A. (2006): Die Transformation der Kulturtheorien: Zur Entwicklung eines Theo-
rieprogramms, Weilerwist: Velbrück Verlag. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-373 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-373

