Desiderata einer kulturalistischen Wirtschaftsethik

Ein Kommentar zu Thomas Beschorners Forschungsprogramm

MATTHIAS KETTNER"

Korreferat zum Beitrag von Thomas Beschorner

Eine kleine FuBinote in Thomas Beschorners Aufriss seines groBen Forschungspro-
gramms bringt die wissenschaftsgeschichtliche Problemsituation auf den Punkt: Die
moderne Okonomik habe die Dimension moralischen Handelns im Laufe der Zeit aus
ihrem Theoriegebiude ausgesperrt (S. 359, Fn. 12). Die moderne Okonomik hat aber
nicht nur die Dimension moralischen Handelns ausgeblendet, sie hat auch weitgehend
ignoriert, dass ithr Gegenstand, die Wirklichkeit der Wirtschaft im Ganzen, kulturell
konstituiert ist. Und beide Ausblendungen schwichen die Theoriebildung nicht nur
innerhalb der positiven, beschreibenden und erklirenden Okonomik, sondern auch in
der Wirtschafts- und Unternehmensethik, ihrer moralisch wertenden Reflexionstheorie.

Beschorners Forschungsprogramm verspricht Abhilfe in beiden Punkten: Durch
Rickgriff auf kulturtheoretische Denkmodelle seien Gelindegewinne mdglich, die
sich nicht nur fiir die Institutionendkonomik auszahlen, die auf diesem Wege tiefere
handlungs-, organisations- und gesellschaftstheoretische Grundlagen erhilt, sondern
auch fur die Ethik. Als kulturalistische Wirtschaftsethik angesetzt, werde sie realisti-
scher und steigere dadurch ihre Relevanz fir die Praxis:

,»Eine kulturalistische Unternehmensethik fragt (...) an zentraler Stelle nach den

Méglichkeiten (und Grenzen) einer Realisierung von ,good business practices’

sowie gesellschaftlichen Transformationsprozessen durch Unternehmen zum

Zweck einer ,guten‘oder wenigstens ,besseren Gesellschaft’.* (S. 361)

Beschorners dialektische Einschitzung des wirtschaftswissenschaftlichen Mainstreams
erscheint mir zutreffend: Die Stirke der Okonomik — ihre ,,schlanke und isthetische
Theoriearchitektur, durch deren Optik zweckrationales Handeln, Anreizstrukturen
und die Funktionsweise von Mirkten analysiert werden kénnen® (8. 357) — ist zugleich
ihre Schwiche, weil viele in der Praxis hochbedeutsame Phidnomene in dieser Optik
nicht abbildbar sind. Ich verstehe das so: Nur wenn wir im Theoriediskurs iber Wirt-
schaft gewisse rationalititstheoretische Fixierungen, die zu dogmatischen Verengun-
gen geworden sind, wieder auflésen, kann dieser Theoriediskurs tberhaupt wieder die
ganze Breite von Fragen einholen, mit denen die Akteure in der wirtschaftlichen Wirk-
lichkeit selber zu tun haben. Die sogenannte 6konomische Rationalitit und ihre Kor-
relate ergeben gleichsam eine blof3 formelle Sprache, die so kiinstlich und blass wirkt wie
HEsperanto im Vergleich zur babylonischen Vielfalt natiitlicher Sprachen. Die Rettung

* Prof. Dr. Matthias Kettner, Universitit Witten/Herdecke, Alfred-Herrhausen-Strae 50, D-
58448  Witten,  Tel.: +49-(0)2302-926811,  Fax: +49-(0)2302-926813,  E-Mail:
Matthias.Kettner@uni-wh.de, Forschungsschwetpunkte: Diskursethik und angewandte Ethik,
Rationalititstheorie, Kulturtheorie, Wissenschaftstheorie der Psychoanalyse.

zfwu 14/3 (2013), 373-377 373

1P 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:57. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-373

374

des alltagspraktischen Reichtums von Rationalititsformen wird m.E. aber mehr und
anspruchsvollere Theorieanstrengungen erfordern, als den — zweifellos unerlisslichen
— Rekurs auf Max Webers Theorie sozialen Handelns.!

Beschorners skizzierte Umstellung vom methodologischen Okonomismus auf metho-
dologischen Kulturalismus verspricht eine beachtliche Ausficherung von Erkenntnis-
perspektiven. Er benennt eine Reihe von theoretisch winschenswerten Verschiebun-
gen, die durch das Forschungsprogramm Kulturalistische Wirtschaftsethik auf mehre-
ren Theorieebenen zu leisten wiren: Auf der Ebene der Hand/ungstheorie wire die The-
orie der rationalen Wahl ,,durch eine interpretative Handlungstheorie, die zudem jen-
seits der Zweckrationalitidt noch weitere Handlungstypen kennt® (S. 352), zu ersetzen.
Auf der Ebene der Interaktionstheorie wire der Aquivalententausch, die vermeintliche
Grundoperation allen Wirtschaftens, als ein besonderer Fall innerhalb eines Spekt-
rums von Interaktionsformen kenntlich zu machen, die allesamt von Formen der
Wechselseitigkeit (Reziprozitit) geprigt sind. Auf der Ebene der Institutionentheorie wire
zu wirdigen, dass Institutionen nicht nur auf Anreizen operieren, sondern ihre allge-
meine Funktion in der Stabilisierung der Sicherheit von berechtigten Verhaltenserwar-
tungen liegt.? Auf organisationstheoretischer Ebene miissen Wirtschaftsunternehmen wie-
der in der ganzen Vielfalt der Signale, Codes und Botschaften und kommunikativen
Beziige (,,polylinguale Systeme®) begriffen werden, in denen sie wirklich operieren,
statt nur als Vektoren der Gewinnmaximierung, und auf der Ebene der Gesellschaftstheo-
rie wire die — nicht nur unter systemfunktionalistischen Soziologen beliebte, sondern
auch von Habermas® Giberscharfer Unterscheidung von ,,Lebenswelt und ,,System*
begiinstigte — Vorstellung von der Wirtschaft als eines modular ausdifferenzierten,
gleichsam in sich abgeschlossenen und allein den Systemimperativen seiner funktiona-
len Spezialisierung gehorchenden Sozialystems zu ersetzen ,,durch einen Perspekti-
venwechsel auf Spannungen verschiedener gesellschaftlicher Subsysteme* (S. 353).

Dem aus dem Mainstream etrwartbaren Stirnrunzeln — aber ist eine kulturalistisch
erweiterte Okonomik tiberhaupt noch Okonomik? — kénnte Beschorner entgegnen,
dass auf diesem und vermutlich sogar nur auf diesem Wege jene 6kologische Validitit
der Wirtschaftstheorie (wieder?) erreicht werden kann, deren Schwund den heutigen
Mainstream, von aullen betrachtet, so plagt.

Aber: Auch wer (wie ich) Beschorners wirtschaftsphilosophischer Diagnose im
Grundsitzlichen zustimmt, dass Gefidlverengungen im 6konomischen Theoriekrper
dessen Vitalitdt erheblich bedrohen, wird gleichwohl eine Zweitmeinung iber die
empfohlene Therapie einholen wollen. Sind wir gut beraten, wenn wir uns der Kultur-
theorie zuwenden? Wie haben wir das Risiko einzuschitzen, dass sich unter der kultu-
ralistischen Kur grofle Problemwolken doch nur verschieben, aber nicht lichten?
Hierzu méchte ich einige Punkte zu bedenken geben.

Die meisten heutigen Kulturtheorien, besonders die innerhalb der Sozial- und Kul-

turwissenschaften ausgearbeiteten, weisen ungeachtet ihrer Heterogenitit (vgl. Kroe-
ber und Kluckhohn 1967/1952) zwei gemeinsame Ziige auf (vgl. Reckwitz 2006): Als
die kleinste analytische Einheit von Kultur versuchen sie sogiale Praktiken zu bestim-

1 Ansitze dazu in Kettner (2012).

2 Hierzu immer noch uniibertroffen gut: Mary Douglas (1986).

1P 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:57. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-373

men (statt z.B. Handlungen), und sie machen die Erweiterung unserer Erkenntnis von
Andersmoglichkeit (Kontingenz) zu ihrem vorziiglichsten Ziel. Durch die Fokussierung
auf soziale Praktiken entsteht die — fur kulturalistische Wirtschaftsethik positive —
Offnung fiir Semantiken des Normativen und der Werte, denn wer von sozialen Prak-
tiken, die ja ,kulturelle Tatsachen® sind (vgl. Konersmann 2012), im Ernst spricht,
kann von Werten und Normen nicht schweigen. Kulturelles ist von Geltungsansprii-
chen nicht abzutrennen (vgl. Kettner 2004). Die reiche Textur menschlicher Lebens-
praxis ist von verschiedenartigen Normierungen auf jeder beliebigen Konkretisie-
rungsebene gleichsam durchdrungen; eine menschliche Person zu sein heif3t, sich in
reich normierten Texturen orientieren und bewegen zu kénnen.

Auch der Theoriediskurs tiber Kultur hat seinen Mainstream, seine Dogmen und Fall-
stricke. So ist fiir viele Kulturtheoretiker vor allem der Begriff der Kontingenz oft nur
das Stichwort fiir eingespielte Abwehrreflexe, die sich gegen ,,Universalismus® und
»Essentialismus® richten. Gewiss, die Wendung gegen die (einigen von) uns liecbe
Auffassung, wonach manche unserer normativen und evaluativen Standards alternativ-
los sind (unbedingt, notwendig) und die Anerkennung, die sie verdienen, nicht nur im
cigenen kulturellen Kontext sondern tberall und seitens aller verdienen (normativer
Universalismus), kann u.U. von Vorurteilen befreien und die eigene, vielleicht bornier-
te kulturelle Perspektive dezentrieren. Das wire gut. Doch hdufig dient sie nur dazu,
das Kind mit dem Bade auszuschiitten und kulturelle Relativitit (eine Tatsache, die
theoretisch von gré3tem Belang ist) mit kulturellem Relativismus zu konfundieren (ei-
ner Position, die normativ vorschreibt, stets nur kulturkontextimmanente Standards
zu gebrauchen, wo immer der Kulturalist normativen oder wertenden Selbstpositio-
nierungen doch nicht vollstindig entraten kann). Um diese GroBbaustelle aufzuriu-
men, wire eine — in formaler Problemanzeige gesprochen — nzchtrelativistische Theorze
kaultureller Relativitit auszuarbeiten, und das ist keine Kleinigkeit.?

Das mit Kulturalismus in der Regel einhergehende Dekonstruktions- und Relativie-
rungsprogramm nimmt andernfalls ndmlich der zunidchst um normative und evaluati-
ve Dimensionen bereicherten Vernunft der Kulturtheorie doch wieder viel von dem
Wert, den sie fur die Zwecke einer kulturalistischen Wirtschaftsethik haben konnte.
Was solche Kulturtheorie mit der einen Hand zu geben verspricht — ein theoretisch
unvernageltes Verstindnis sozialer Praktiken als fluides, ,,von konfligierenden Werten
und Normen durchzogenes (...) selbstgesponnenes Bedeutungsgewebe*4 —, das droht
sie mit der anderen Hand wieder wegzunehmen — die fiir alle Ethik wichtige Identifi-
zierung und Handhabung von moralischen Standards, fiir die robuste Allgemeingtil-
tigkeit ausgewiesen werden kann (in moralischen Begriindungsdiskursen) und die wir
deshalb in kulturelle Kontexten tber kulturelle Differenzen hinweg zuversichtlich
tbertragen diirfen (in Anwendungspraktiken).

Nicht, dass Beschorner sich solcher Schwierigkeiten tiberhaupt nicht bewusst wire.
Aber er hilt sie offenbar fiir weniger brisant fiir die Ethik als ich. So jedenfalls deute
ich die Anzeige, es gehe ihm — im vorliegenden Text — nicht um normative, sondern
um deskriptive Ethik, ,,die gleichwohl beansprucht, eine Briickenfunktion hin zu

3 Ansitze hierzu in Kettner (2008).
4 Beschorner (S. 350) im Einklang mit Formulierungen des Kulturanthropologen Clifford Geertz.

zfwu 14/3 (2013), 373-377 375

1P 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:57. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-373

376

normativen Ethiken innezuhaben® (S. 349). ,,Der skizzierte Ansatz versteht sich als
Grundlegung einer Anwendungstheorie (S. 366). Die Grundlegung einer Anwen-
dungstheorie ist ein wirtschaftsethisches Forschungsdesiderat; sie ist wichtig und —
hier deckt sich meine Sicht einmal mehr mit der von Beschorner — wird in allen gingi-
gen Ansitzen normativer Wirtschaftsethik theoretisch heruntergespielt, ndmlich als
eine Frage eingefithrt, die gegeniiber Begriindungsdiskursen fiir normative Standards
nachrangig sei. Beschorners Forschungprogramm Kulturalistische Wirtschaftsethik
droht mit seiner Aufwertung des Anwendungskontexts aber die umgekehrte Gefahr,
nimlich das Herunterspielen der Problematik, relevante Moralstandards normativ-
ethisch zu begrinden. Gewiss, kulturalistische Wirtschaftsethik ,,fragt” nach Verwirk-
lichungs-, Umsetzungs-, Anwendungsmdoglichkeiten. Doch welche Normativitit bean-
sprucht und investiert dieses Fragen seinerseits? Wo ist, wo wiren die Gehalte norma-
tiver Wirtschaftsethik sor der Frage der kulturtheoretisch informierten Anwendung »on
begriindeter normativer Ethik? Oder soll hier der Grund fiir eine Anwendungstheorie
gelegt werden, die gegeniiber allen méglichen Ansitzen normativer Ethik neutral ist?
Uberspitzt gefragt: Anwendungsethik ohne Moral?

Letzteres wire m.E. nicht méglich. Denn angewandte Ethik (wozu selbstredend auch
kulturalistische Wirtschaftsethik gehort, sobald sie praktisch auftritt) ist ja nicht kon-
templativ, sondern eine engagierte Intervention, um Problemlagen in Praxisbereichen,
die dort typisch anfallen und eine moralisch irritierend Seite haben, besser, und zwar
in einem moralisch qualifizierten Sinne von ,,besser®, zu bewiltigen. Die von Beschot-
ner gesuchte ,,Briickenfunktion hin zur normativen Ethik®, wie auch immer diese
konstruiert wird, kann, eben weil diese Briicke mit normativer Ethik verbindet, ohne
normative Ethik nicht auskommen, sondern bendtigt normative Standards einer auf
jene bezogenen und insofern ,,moralreflexiven® Verantwortung (vgl. Kettner 2000).
Uberdies muss Beschorner bereits gewisse moralische Standards festlegen und inves-
tieren, um jene Transformationsprozesse, zu deren Erleichterung kulturalistische
Wirtschaftsethik ja dienen soll, wie eingangs zitiert, als solche hin zu einer ,,guten®
oder wenigstens ,,besseren Gesellschaft® qualifizieren zu kénnen.

Literaturverzeichnis

Donglas, M. (1986): How Institutions Think, London: Routledge.

Kettner, M. (2000): Welchen normativen Rahmen braucht die angewandte Ethik?, in: Kettner,
M. (Hrsg.): Angewandte Ethik als Politikum, Frankfurt a.M.: Suhrkamp: 388—407.
Kettner, M. (2004): Werte und Normen — Praktische Geltungsanspriiche von Kulturen, in: Jager,
F./Liebsch, B. (Hrsg.): Handbuch der Kulturwissenschaften, Band 1: Grundlagen und

Schliisselbegriffe, Stuttgart: J. B. Metzler, 219-231.

Kettner, M. (2008): Kulturreflexion und die Grammatik kultureller Konflikte, in: Baecker,
D./Kettner, M./Rustemeyer, D. (Hrsg.): Uber Kultur. Theorie und Praxis der Kulturre-
flexion, Bielefeld: transcript, 17-28.

Kettner, M. (2012): Gute Griinde fir und in Konzeptionen konomischer Rationalitit, in: Nida-
Riimelin, J./Ozmen, E. (Hrsg.): Welt der Griinde. Deutsches Jahrbuch Philosophie,
Hamburg: Felix Meiner, 231-245.

Konersmann, R. (2012): Handbuch Kulturphilosophie, Stuttgart: Metzler.

1P 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:57. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-373

Kroeber, A. L./ Kiuckhobn, C. (1967/1952): Cultute. A Critical Review of Concepts and Defini-
tions, New York: Vintage Books.

Reckwitz, A. (2006): Die Transformation der Kulturtheorien: Zur Entwicklung eines Theo-
rieprogramms, Weilerwist: Velbriick Verlag.

zfwu 14/3 (2013), 373-377 377

1P 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:37:57. © Inhalt.
mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-3-373

