
https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ekaterina Vassilevski

Hegels Phantasie

Edition Medienwissenschaft Band 107

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ekaterina Vassilevski arbeitet in der Wissenschaftskommunikation. Sie promo-

vierte im Fach Medienwissenschaft und war Lehrbeauftragte an der Universität

Potsdam. Ihre Forschungsschwerpunkte sind Bild- und Medienphilosophie sowie

Ästhetik und Verkörperungstheorien.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ekaterina Vassilevski

Hegels Phantasie

Auf der Suche nach dem Medialen

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dissertation an der Philosophischen Fakultät derUniversität Potsdam 2023.Ein-
gereicht unter dem Titel »Imagination. Die Suche nach dem verlorenenMedium«.
Erstgutachter: apl. Prof. Dr. Michael Mayer, Zweitgutachter: Prof. em. Dr. Dieter
Mersch

Druckkostenzuschuss durch die Potsdam Graduate School 

Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivatives 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet 
aber keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden 
Sie unter
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung 
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2023 im transcript Verlag, Bielefeld
© Ekaterina Vassilevski

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld 
Umschlagabbildung: kues1/Freepik.com 
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-6959-6
PDF-ISBN 978-3-8394-6959-0
https://doi.org/10.14361/9783839469590
Buchreihen-ISSN: 2569-2240
Buchreihen-eISSN: 2702-8984

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
http://dnb.d-nb.de
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://doi.org/10.14361/9783839469590


Inhalt

Einleitung .................................................................... 7

1. Imagination und Medialität ............................................ 21

1.1 Ambivalenz der Imagination.............................................. 21

1.2 Medialität des Imaginären............................................... 33

1.3 Performativität medialer Verkörperung .................................. 46

2. Von der Figur zur Darstellung ......................................... 53

2.1 »Figürliche Vorstellung« bei Kant ....................................... 53

2.2 »Ideen darstellende« Phantasie bei Hegel ............................... 63

3. Hegels Phantasie .......................................................75

3.1 Erinnerung: Unwillkürliches und Verwischtes .............................75

3.2 Einbildung: Zufall und Abrieb............................................ 103

3.3 Phantasie: »Bildliche Existenz« der Intelligenz ........................... 111

3.4 Phantasie, Erinnerung, Vergessen ....................................... 143

Schluss: Mediale Phantasie ................................................153

Dank ....................................................................... 159

Literatur ................................................................... 161

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung

»Jede Philosophie bezieht ihre

Farbe von der geheimen Lichtquelle

eines Vorstellungshintergrunds,

der niemals ausdrücklich in ihren

Gedankenketten auftaucht.«1

Innere Bilder haben keine Materialität. Wir können sie nicht berühren,

nicht ausstellen oder unserenMitmenschen zeigen.Wir sprechen einer-

seits von inneren, geistigen und andererseits von äußeren, materiellen

Bildern und markieren selbst noch eine Differenz innerhalb der letzte-

ren zwischen einem materiellen »Bildträger«, »Medium« oder »Körper

des Bildes«2 und einem imaginären »Bildinhalt«3. Gleichzeitig sind in-

nere Bilder in gewisser Weise sinnlich erfahrbar, indem wir sie vor un-

ser inneres Auge bringen, sie in Träumen erleben und in der Erinnerung

spüren können. Außerdem sind sie an stoffliche Gebilde gebunden, die

nicht nur Produkte, sondern auch Auslöser und Verstärker der Imagi-

1 AlfredNorthWhitehead:Wissenschaft undmoderneWelt, Frankfurt a.M. 1988,

S. 18.

2 Hans Belting: Bild-Anthropologie. Entwürfe für eine Bildwissenschaft, Mün-

chen 2001, S. 17.

3 So legen es die Thesen zur »ikonischen Differenz« nahe. Vgl. Gottfried Boehm:

Wie Bilder Sinn erzeugen. Die Macht des Zeigens, Berlin 2007, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

nation, Phantasie oder Einbildung4 darstellen können.5 Schon Leonar-

do da Vinci nimmt an, dass es eines materiellen Trägers bedarf, damit

imaginäre Bilder vor unser inneres Auge treten können.UmPhantasiege-

bilde hervorzurufen, rät da Vinci seinen Lehrlingen, sich »Gemäuer mit

verschiedenen Flecken odermit einemGemisch aus verschiedenartigen

Steinen« anzusehen: »[W]enn du dir gerade eine Landschaft ausdenken

sollst, so kannst du dort Bilder verschiedener Landschaftenmit Bergen,

Flüssen, Felsen, Bäumen, großen Ebenen, Tälern und Hügeln verschie-

dener Arten sehen«.6 Es ist die materielle Beschaffenheit derWand, von

der aus die Imagination aktiv wird und welche die florierenden Bilder

der Imagination überhaupt erst ermöglicht. Auch für Jean-Paul Sartre

ist ein Dasein »in-der-Welt« Bedingung dafür, dass ein Imaginäres er-

scheinen und ein Bewusstsein vorstellen kann.7 Imagination und Ma-

terialität, innere und äußere Bilder scheinen laut diesen Überlegungen

nicht entgegengesetzt, sondern vielmehrursprünglichmiteinander ver-

schränkt zu sein und die noch offene Frage ist,wie dieses Verhältnis von

Materialität, Medialität und Imagination genau aussieht.

Trotz der beiden in den 90er Jahren ausgerufenen Postulate des

Iconic Turn (Gottfried Boehm) und Pictorial Turn (W.J.T.Mitchell), die eine

»Wiederentdeckung des Bildes«8 zum Ziel hatten, blieb die Forschung

zum imaginären Bild gering. Die Frage danach, wie Bilder »Sinn erzeu-

gen«9, richtete sich hauptsächlich anmaterielle Bilder. So besteht in den

4 Im Folgenden werden die Begriffe »Imagination«, »Phantasie« und »Einbil-

dung« synonym verwendet. Im Hauptteil gehe ich auf ihre verschiedenen Be-

deutungen ein.

5 Vgl. Gottfried Boehm u.a.: »Vorwort«, in: Dies. (Hg.): Imagination. Suchen und

Finden, Paderborn 2014, S. 11.

6 Leonardo da Vinci: »Die Tätigkeit des Malers«, in: André Chastel (Hg.): Leonar-

do da Vinci: Sämtliche Gemälde und die Schriften zur Malerei, München 1990

[1490–1519], S. 385.

7 Jean-Paul Sartre: Das Imaginäre. Phänomenologische Psychologie der Einbil-

dungskraft, Reinbek bei Hamburg 1980 [1940], S. 288.

8 Hans Belting: »Die Herausforderung der Bilder«, in: Ders. (Hg.): Bilderfragen,

München 2007, S. 20.

9 Gottfried Boehm: »Iconic Turn«, in: Belting (Hg.): Bilderfragen, a.a.O., S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 9

Bildwissenschaften weitestgehend Konsens darüber, dass materielle

Bilder nicht als Zeichen, Repräsentationen oder Abbilder zu verstehen,

sondern konstitutiv für die Entstehung von Wissen sind. Was für das

materielle Bild mittlerweile als selbstverständlich gilt, scheint bei der

Frage nach dem inneren Bild jedoch unbeachtet geblieben zu sein.

Imaginäre Bilder werden weiterhin als »Repräsentationen«10 sinnlicher

Wahrnehmungen verstanden oder aber als vom Gehirn generierte Kon-

strukte11, deren Relation zu einem ursprünglich Sinnlichen irrelevant

bleibt. Als »Produkte neuronaler […] Handlungen«12 und »fundamentale

Schicht der Kognition«13 liegt die Kraft innerer Bilder dann nicht in

ihrer Bildlichkeit, sondern lediglich im »Reichtum der syntaktischen

Dimension«14. Für die Neuro- und Kognitionswissenschaften sowie die

semiotischen Bildtheorien sind innere Bilder entweder Abbilder eines

sinnlich Gegebenen oder reine Konstruktionen des Gehirns und haben

weder etwas mit Bildlichkeit nochmit Erkenntnis zu tun.

Wird das innere Bild als Abbild eines äußeren Bildes verstanden, ge-

rät das Nachdenken über innere Bilder jedoch zu einem doppelten Pro-

10 Horst Bredekamp etwa spricht von »Imagination und Repräsentation«. Vgl.

Ders., Christiane Kruse, Pablo Schneider: »Imagination und Repräsentation:

Einführung«, in: Dies. (Hg.): Imagination und Repräsentation. Zwei Bildsphä-

ren der FrühenNeuzeit,München 2010, S. 7–12; Klaus Sachs-Hombach von »pik-

torialen Repräsentationen«. Vgl. Ders. (Hg.): Bilder im Geiste. Zur kognitiven

und erkenntnistheoretischen Funktion piktorialer Repräsentationen, Amster-

dam 1995.

11 Innere Bilder, so heißt es bei Olaf Breidbach, werden »nach den Bedingungen

der internen Organisation des Nervengewebes« generiert. Vgl. Olaf Breidbach:

»Vernetzungen und Verortungen«, in: Ders., Axel Ziemke (Hg.): Repräsentatio-

nismus –was sonst? Eine kritische Auseinandersetzungmit dem repräsentatio-

nistischen Forschungsprogramm in den Neurowissenschaften, Braunschweig,

Wiesbaden 1996, S. 37f.

12 Vgl. Elize Bisanz: »Einführung«, in: Dies. (Hg.): Das Bild zwischen Kognition und

Kreativität. Interdisziplinäre Zugänge zum bildhaften Denken, Bielefeld 2011,

S. 14.

13 Ferdinand Fellmann: »Innere Bilder im Licht des imagic turn«, in: Sachs-Hom-

bach (Hg.): Bilder im Geiste, a.a.O., S. 22.

14 Ebd., S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

blem,wie es schonSartre ausformuliert.Zumeinenwird das innereBild

dann ontologisch begriffen, als »exakte Nachahmung des Dinges, opak

und undurchdringlich wie das Ding, steif, erstarrt, selbst Ding.«15 Zum

anderen denkt es das »Bewußtsein als einen von kleinen Figuren […] be-

völkerten Ort«, was Sartre die »Immanenz-Illusion« nennt.16 Für Sartre

sind Bilder keine »Kopien von Objekten«, sondern »Verfahren, um sich

die Objekte auf eine gewisse Art gegenwärtig zumachen.«17 Er begreift das

Bild als ein »Bewußtsein von etwas«,18wodurch es immer schondraußen

bei den Dingen und nicht nur ein Inneres ist.

Dass die Bilder der Imagination Äußeres nicht einfach abbilden, es

sich bei der Verschränkung von Imagination und Materialität nicht um

ein Verhältnis von Repräsentation handelt, zeigt bereits da Vincis ein-

fach gehaltenes Beispiel der gefleckten Mauer. Zwar arbeiten die Fle-

cken des Gemäuers an den Phantasiebildern mit, in den Bildern selbst

tauchen die Flecken als Flecken jedoch nicht auf. Sie treten zurück, so-

dass wir nicht die Flecken sehen, sondern Landschaften, Bäume oder

Berge in und durch die Flecken. Imaginäre Landschaftsbilder erscheinen

uns dann erst kraft der verschieden befleckten Steine und Wände, oh-

ne dass diese selbst in den Bildern miterscheinen. Die Flecken des Ge-

mäuersunddie Landschaftsbilder derPhantasie bilden ein intrinsisches

Verhältnis, bei demunklar bleibt,was Produkt der Imagination undwas

Produkt desGemäuers ist.Beide, Imagination undGemäuer, lassen sich

alsMedien ansprechen, die etwas zur Erscheinung bringen und diemit-

einander verschränkt zu sein scheinen. Gleichzeitig gehen beide nicht

restlos ineinander über. Der Medienbegriff wird bei der Phantasie so-

mit doppelt relevant: Zum einen ist die Phantasie selbst einMediumder

Erscheinung, zum anderen benötigt sie ein Erscheinungsmedium, von

15 Jean-Paul Sartre: »Die Imagination«, in: Philosophische Schriften I. Die Tran-

szendenz des Ego. Philosophische Essays 1931–1939, Reinbek bei Hamburg 1994

[1936], S. 140.

16 Sartre: Das Imaginäre, a.a.O., S. 45.

17 Sartre: »Die Imagination«, in: Philosophische Schriften I., a.a.O., S. 160.

18 Ebd., S. 242.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 11

welchem ihreGebilde ihrenAusgang nehmen oder abermitwelchem ih-

re Erscheinungen eine Beziehung eingehen, bei der nicht mehr eindeu-

tig bestimmbar ist, was Phantasieerscheinung und was Erscheinungs-

mediumist.DennderPhantasieobliegtdieKraft,nichtnurdie imaginä-

ren Erscheinungen zu projizieren oder die präsenten Erscheinungen zu

modifizieren, sondern auch das Erscheinungsmedium selbst zu verän-

dern,wie es sichandaVincisBeispiel verdeutlichen lässt.Die Imaginati-

onnutzt die gegebenePräsenzdesGemäuers,umdie darin bestehenden

Grundformen,die Flecken,weiter zudifferenzieren.DieFleckenwerden

zumErscheinungsmediumder Imagination.Gleichzeitig variiert sie die

Flecken desGemäuers, also ihr Erscheinungsmedium selbst, indemdie-

se in ihren Bildern nicht mit auftauchen. Durch das Zurücktreten des

medialen Trägers innerhalb der Phantasiegebilde nähern sich die Ima-

ginationen denHalluzinationen an,wie FriedrichNietzsche es pointiert

zusammenfasst: »Fieberkranke an Wänden und Tapeten verfahren so,

nur projicieren die Gesunden die Tapete mit.«19

Die Annahme, die diesem Buch zugrunde liegt, ist, dass die Phan-

tasie auf sinnlichen Voraussetzungen beruht und ihre Entfaltungsmög-

lichkeiten medial mitbestimmt sind. In welche Richtung und mit wel-

cher Visualität die Phantasie sinnlich Wahrgenommenes entfaltet oder

komprimiert, auflöst oder zusammensetzt, hängtmit demMedium zu-

sammen,durchwelches nicht nur ihreBilder zurErscheinungkommen,

sondern welches auch verschiedene Möglichkeiten bietet, das Erschei-

nungsmedium selbst zu variieren, also z.B. in den Hinter- oder Vorder-

grund zu rücken. Imaginieren wäre dannweniger als subjektimmanen-

tes Geschehen zu verstehen, das sich neuronal oder psychisch im Sub-

jekt abspielt, sondern vielmehr als soziales und mediales Phänomen zu

adressieren, das über das Subjekt hinaus wirkt und etwas Neues zur Er-

19 Friedrich Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1869–1874, in: Kritische Ge-

samtausgabe, Band 3, München 1988, S. 445.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

scheinung bringt. Das Imaginative wäre als »Triebfeder«20 von Kunst

undWissenschaft ernst zu nehmen.

Gegenstandder vorliegendenUntersuchung ist der Phantasiebegriff

bei GeorgWilhelm FriedrichHegel, denHegel insbesondere in derEnzy-

klopädie der philosophischenWissenschaften imGrundrisse verhandelt.Wur-

de die Imagination innerhalb ihrer Geschichte aufgrund ihrer Nähe zur

Sinnlichkeit von der Wissensproduktion ausgeschlossen, arbeitet He-

gel seit Beginn des 19. Jahrhunderts an der Idee zu einer »Psychologie«,

in der die Körperlichkeit der Phantasie keinen störenden Rest darstellt,

sondern ihr wesentlich ist.Hegel geht davon aus, dass sich innere Bilder

in einem sinnlichen Träger darstellenmüssen,umzu existieren.Aus der

Phantasie entsteht für ihn Sprache, aber auch Kunst, sie ist symbolisch

und zeichenmachend, sodass Hegel mit seinem Begriff der Phantasie

wichtige Theorien von Ferdinand de Saussure bis Sigmund Freud vor-

wegnimmt.21 Mit dem Konzept einer »Zeichen machenden Phantasie«,

die auf AnschauungenundErinnerungenberuht, setzt sichHegel insbe-

sondere von Immanuel Kant ab.Während die Einbildungskraft für Kant

von den sinnlichenWahrnehmungen abgetrennt bleibt, verlagert Hegel

die Einbildungskraft von den Kategorien des Denkens auf die Materialität

und Medialität der Darstellung und damit auch von dem Begriff auf das

Bild und die Anschauung. Dabei geht Hegel von einem Erinnerungsbild

als Quelle der Phantasie aus. Imagination und Wissen bilden sich also

anhand dessen aus, was sinnlich erfahrbar und nicht schon durch den

20 Boehmu.a.: »Vorwort«, in: Dies. (Hg.): Imagination, a.a.O., S. 11. ZumVerhältnis

von ImaginationundDenken vgl. auch: ElizeBisanz: »Denken inBildern –Bilder

als Konzepte organischer und geistiger Synergien«, in: Dies., Klaus Clausberg,

Cornelius Weiller (Hg.): Ausdruck – Ausstrahlung – Aura. Synästhesien der Be-

seelung im Medienzeitalter, Bad Honnef 2007, S. 133–149 sowie Bernd Hüpp-

auf, Christoph Wulf (Hg.): Bild und Einbildungskraft, München 2006 und Sabi-

ne Wettig: Imagination im Erkenntnisprozess. Chancen und Herausforderun-

gen im Zeitalter der Bildmedien. Eine anthropologische Perspektive, Bielefeld

2009.

21 Vgl. Kathleen Dow Magnus: Hegel and the Symbolic Mediation of Spirit, New

York 2001, S. 48–52.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 13

Begriff gegangen ist. Zwar scheint das Zeichen als Produkt der Phanta-

sie eine eher regressive Sicht auf das Bild anzudeuten, bei einer näheren

Lektüre zeigt sich jedoch, dass Hegel das zeichenhafte Phantasiegebil-

deweniger alsRepräsentation, sondern vielmehr als bestimmteErschei-

nungsweisedesGeistes begreift und sich sogegenwärtigenTheorien von

performativer Medialität annähert. Die Phantasie muss sich für Hegel

im Sinnlichen verkörpern, um zur Erscheinung zu kommen. Als Kraft

der Erscheinung ist die Phantasie ein mediales Geschehen. Im Mittel-

punkt stehen ihreMitte und Stofflichkeit, die die Verbindung zwischen

Symbol undWirklichkeit, Zeichen und Bezeichnetem austragen und so

allererst ermöglichen. Hegel bietet damit Potenzial, zwei so strikt un-

terschiedene Bereiche wie die der inneren und äußeren Bilder oder der

Imagination und Materialität zusammenzudenken und eine Medialität

der Imagination, eine »ins Imaginäre hineinwirkende Medialität«22, zu

untersuchen.

Weil die mediale Dimension der Imagination innerhalb ihrer Ge-

schichte fortwährend unterschlagen wird, reiht sich das Problem der

Imagination in die »Medienvergessenheit«23 der Philosophie ein. Die

vorliegende Arbeit möchte die bisherige Forschung zu Hegels Begriff

der Phantasie um einemedienphilosophische Untersuchung erweitern.

Medienphilosophie fokussiert das Dritte, die mediale Dimension des

Bezugs zwischen Ich und Welt und bevorzugt die Frage nach demWie,

also der Struktur und Bedingung von Vermittlung, Darstellung oder

Speicherung von Sinn, gegenüber der Frage danach, was vermittelt,

dargestellt oder gespeichert wird. Dabei schließt Medienphilosophie

eine »Mitgängigkeit des Medialen« und dessen »transformatorische

Kraft« mit ein und fügt sie der philosophischen Tradition hinzu.24

22 Rudolf Behrens: »Vorwort«, in: Ders., Jörn Steigerwald (Hg.): Die Macht und

das Imaginäre. Eine kulturelle Verwandtschaft in der Literatur zwischen Früher

Neuzeit und Moderne, Würzburg 2005, S. 12.

23 Dieter Mersch: »Philosophien des Medialen. ›Zwischen‹ Materialität, Technik

und Relation«, in: Gerhard Schweppenhäuser (Hg.): Handbuch der Medienphi-

losophie, Darmstadt 2018, S. 20.

24 DieterMersch: »WozuMedienphilosophie? Eine programmatische Einleitung«,

in: Ders., Michael Mayer (Hg.): Internationales Jahrbuch für Medienphiloso-

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Im Mittelpunkt steht so die Medialität der Imagination, die mediale

Rahmung imaginärer Existenzweisen, nicht was die Imagination ist,

vermittelt, darstellt oder speichert.

Gleichwohl muss angemerkt werden, dass Hegel die medialen

Bedingungen der Phantasie zwar andeutet, für seine weiteren Überle-

gungen jedoch fallen lässt, indemer fortwährend denBegriff favorisiert.

Hegels Passagen zur Phantasie folgen einer Hierarchie, bei der das Bild

demBegriff untergeordnet unddie bildlichePhantasie von dem bilderlosen

Gedächtnis dialektisch überwunden wird. Die Stellen, an denen Hegel

von der »Macht« über die Bilder spricht und das Bild im Begriff »auf-

gehoben« wissen möchte, bleiben jedoch ambivalent. Die vorliegende

Arbeit möchte versuchen, die Paradoxien innerhalb Hegels Hierarchie

vom Bild zum Begriff aufzuspüren. Gerade die Inkonsequenz Hegels in

seinen Ausführungen zum bildhaften Zeichen erlaubt neue Einsichten,

die über die »Auflösung« des Bildes im Begriff hinausgehen und eine

neue Sicht auf die Phantasie ermöglichen. So soll neben der Heraus-

stellung des Potenzials der Hegel’schen Phantasie, Hegels kritische

Haltung gegenüber dem Bild an diesen paradoxen Stellen verlassen

und die Frage danach gestellt werden, wie sich die Ideen darstellende und

Anschauungen aufhebende Intelligenz jenseits der Abstufung vom Be-

grifflichen zum Sinnlichen verhält. Verbunden mit der Herausstellung

eines bildlichen Denkens bei Hegel ist somit auch eine Kritik an der

Hegel’schen Dialektik und ihren idealistischen Momenten der Einheit

und Identität.25

phie, Band 1, Heft 1, Einschnitte: Zur Genesis und Geltung medienphilosophi-

scher Reflexionen, Berlin, München, Boston 2015, S. 36.

25 Vgl. hierzu auch die dialektikkritischen Einsätze im 20. Jahrhundert, die das

der idealistischen Dialektik Entgehende in den Vordergrund rücken wie etwa

das »Begrifflose«, »Einzelne«, »Unversöhnte« und die »Spur von Nichtidenti-

tät«, wie es Adorno in seiner Negativen Dialektik formuliert, oder einen »sinn-

lichen Rest« ausfindig machen und damit die Grenze des Absoluten Wissens

aufzeigen, wie es etwa in JacquesDerridasGlas deutlichwird. TheodorW. Ador-

no: Negative Dialektik, Frankfurt a.M. 1966, S. 18ff. und S. 137; Jacques Derrida:

Glas, Paderborn 2006 [1974], S. 272.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 15

Zu Hegels Begriff der Phantasie findet sich innerhalb der For-

schungsliteratur wenig. Während Hegels Ausführungen zur Kunst,

Religion, Geschichte, Philosophie und Logik breit diskutiert werden,

existiert nicht annähernd so viel Interesse an seinen Ausführungen zur

Phantasie oder der sie umschließenden »Psychologie« und »Philoso-

phie des subjektiven Geistes«.26 Dabei befinden sich laut Hegel einige

seiner relevantesten Gedanken innerhalb seiner philosophischen »Psy-

chologie«.27 Unter den wenigen Erörterungen findet sich zudem keine

Literatur, die den Begriff der Phantasie in ihrem systemischen Wert

innerhalb Hegels Werk zum Thema hat. Entweder wird die Phantasie

in verschiedenen Kommentaren zu Hegels System mitdiskutiert, ohne

expliziter Gegenstand der Untersuchung zu sein28 oder es steht die

Phantasie aus Hegels anderen Werken sowie Hegels Bezug zu den Aus-

führungen anderer Philosophielehren imMittelpunkt.29 In denwenigen

Texten, die sich der Phantasie in Hegels Enzyklopädie ausführlich und

26 Vgl. Dieter Henrich: »Vorwort«, in: Ders. (Hg.): Hegel-Studien, Beiheft 19: He-

gels philosophische Psychologie, Bonn 1979, S. 10.

27 Ebd., S. 9.

28 Vgl. Iring Fetscher: Hegels Lehre vom Menschen: Kommentar zu den §§ 387

bis 482 der »Enzyklopädie der PhilosophischenWissenschaften«, Stuttgart-Bad

Cannstatt 1970; Willem A. DeVries: Hegel’s Theory of Mental Activity. An In-

troduction to Theoretical Spirit, Ithaca, London 1988; Dirk Stederoth: Hegels

Philosophie des subjektiven Geistes. Ein komparatorischer Kommentar, Ber-

lin 2001; Jens Rometsch: Hegels Theorie des erkennenden Subjekts. Systemati-

sche Untersuchungen zur enzyklopädischen Philosophie des subjektiven Geis-

tes, Würzburg 2007.

29 Vgl. Dietmar Kamper: »Blutiger Kopf und weiße Gestalt: Die Nacht des Sub-

jekts«, in: Ders. (Hg.): Bildstörungen. Im Orbit des Imaginären, Ostfilern bei

Stuttgart 1994, S. 31–48; Raimar Stefan Zons: »Hegelsche Nächte. Eine Spiel-

philosophie«, in: Willi Oelmüller (Hg.): Kolloquium Kunst und Philosophie. Äs-

thetischer Schein, Band 2, Paderborn u.a. 1982, S. 79–93; Pierluigi Valenza: »Die

Einbildungskraft in den ersten Jenaer Schriften Hegels«, in: Andreas Arndt, Ka-

rol Bal, Henning Ottmann (Hg.): Hegel-Jahrbuch 2004, Glaube und Wissen.

Zweiter Teil, Berlin 2004, S. 50–55 sowie Till Streichert: »Zur Bestimmung der

Einbildungskraft bei Kant und Hegel«, in: Arndt/Bal/Ottmann (Hg.): Hegel-

Jahrbuch 2004, a.a.O., S. 56–60.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

kritisch widmen, wird wiederum ausschließlich die begriffliche Seite

der Phantasie untersucht.30 Hegels Begriff des Zeichens wird hier vor

allem als linguistisches Zeichen, Metapher und sprachliche Äußerung

analysiert und als bildliches vernachlässigt.

Der erste Teil dieser Arbeit bietet einen Überblick über die aktuelle

medienwissenschaftliche Imaginationsforschung und soll als metho-

dische Grundlegung für die Interpretation der Phantasie bei Hegel

dienen. Am Ende des Kapitels wird die Frage nach der Performativität

der Imagination gestellt und danach, ob und wie sie ihren Gegen-

stand mitkonstituiert. Die performative Funktion der Imagination

besteht darin, selbst Wissen zu generieren und den wissenschaftli-

chen Erkenntnisprozess zu bestimmen. Im zweiten Teil geht es um die

Thesen Kants zur Einbildungskraft und Hegels Kritik an ihnen. Aus

den Verschiebungen, die Hegel an Kants Begriff der Einbildungskraft

vornimmt, lassen sich erste Schlüsse bezüglich des Phantasiebegriffs

bei Hegel ziehen. Dazu gehört, dass die Verkörperung und Entäußerung

nach Hegel genuine Momente der bildlichen Phantasie sind. In ihren

Gebilden erscheint Denken nicht bloß, sondern die Zeichen der Phan-

tasie sind die Vergegenwärtigung des Denkens. Der dritte Teil fokussiert

30 Zu den zwar ausführlicheren, aber sprachzentrierten Auseinandersetzungen

mit Hegels Phantasiebegriff gehören: Jacques Derrida: »Der Schacht und die

Pyramide. Einführung in dieHegelsche Semiologie«, in: Peter Engelmann (Hg.):

Jacques Derrida. Die Différance. Ausgewählte Texte, Stuttgart 2004, S. 150–218;

KlausDüsing: »Hegels Theorie der Einbildungskraft«, in: FranzHespe, Burkhard

Tuschling (Hg.): Psychologie und Anthropologie oder Philosophie des Geistes.

Beiträge zu einer Hegel-Tagung inMarburg 1989, Stuttgart-Bad Cannstatt 1991,

S. 297–321; José María Sánchez de León Serrano: Zeichen und Subjekt im logi-

schen Diskurs Hegels, Hamburg 2013, bes. S. 79–92; Ludwig Jäger: »Pyramide

– Schacht – Ballon. Zeichenoberflächen bei Hegel und Saussure«, in: Christi-

na Lechtermann, Stefan Rieger (Hg.): Das Wissen der Oberfläche. Epistemo-

logie des Horizontalen und Strategien der Benachbarung, Zürich, Berlin 2015,

S. 13–28; Johann Kreuzer: »Zeichen machende Phantasie. Über ein Stichwort

Hegels und eine ursprüngliche Einsicht Hölderlins«, in: Zeitschrift für Kultur-

philosophie, Band 2, Jahrgang 2008, Heft 2, Hamburg 2008, S. 253–278 und Li-

dia Gasperoni: Versinnlichung. Kants transzendentaler Schematismus und sei-

ne Revision in der Nachfolge, Berlin 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 17

Hegels Abschnitte zur Phantasie aus der Enzyklopädie. Dabei spielt bei

Hegel das Verhältnis von Erinnerung und Phantasie eine wesentliche

Rolle bei der Erklärung, wie die Phantasie sich in Zeichen verkörpern

und schließlich Neues zur Erscheinung bringen kann. In einem Close

Reading der Abschnitte aus der Enzyklopädie soll die Entwicklung von

der »Erinnerung« zur »Zeichen machenden Phantasie« nachvollzogen

und das medienphilosophische Potenzial der Phantasie, auch unter

Heranziehung anderer Werke Hegels, herausgehoben werden. Medi-

enphilosophische Überlegungen dienen hier dazu, das Potenzial der

Phantasie bei Hegel herauszuschälen und es um einen Fokus auf das

Mediale zu erweitern.

Die Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse

erscheint in drei Auflagen. Die erste veröffentlicht Hegel 1817 in Hei-

delberg, zwei weitere überarbeitete Ausgaben gibt er 1827 und 1830 in

Berlin heraus. In sehr knapper Form stellt Hegel in dem dreibändigen

Werk seine wichtigsten Thesen zur Logik, Naturphilosophie und Geist-

philosophie vor. Die Enzyklopädie liest sich dementsprechend schwierig

und bleibt zum großen Teil unverständlich, weil Erläuterungen und

Beispiele oftmals fehlen.31 Diese Aufmachung hat ihren Grund, denn

es handelt sich bei diesem Werk nicht um einen Text, der für sich

allein gelesen, sondern den Studierenden zum Gebrauch der Vorle-

sungen dienen sollte. Hegel versteht es als »Vorlesebuch«, das »durch

mündlichen Vortrag seine nötige Erläuterung zu erhalten« hat.32 Die

Enzyklopädie lässt sich somit »nicht von demMedium ihrer Entstehung,

von den Vorlesungen abschneiden.«33 Die Vorlesung zur Enzyklopädie

hält Hegel unter dem Titel »Psychologie und Anthropologie«, später

mit dem Zusatz »oder die Philosophie des Geistes«, zwischen 1817 und

31 Obwohl Hegel sich in der Enzyklopädie kurzfassen muss, verzichtet er nicht auf

die Metaphern (Pyramide, Schacht, Nacht, Verwischung), die im Kapitel zur

Vorstellung auftauchen. Dies lässt die Vermutung zu, dass die Metaphern den

Gegenstand der Phantasie nicht bloß erläuternd veranschaulichen, sondern

ihn auch mit konstituieren.

32 EpW I, S. 14.

33 Walter Jaeschke: »Vorwort«, in: Georg Wilhelm Friedrich Hegel. Gesammelte

Werke, Band 23,1, Hamburg 2013, S. V.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

1830 insgesamt sechs Mal.34 Wie wichtig Hegel die »Psychologie«, der

Ort der Phantasie, für die Philosophie des Geistes war, zeigt sein Plan

ein gesondertes Buch zur »Psychologie« herauszugeben. In einem Brief

vom 10. Oktober 1811 schreibt Hegel an seinenWeggefährten Immanuel

Niethammer: »Meine Arbeit über die Logik hoffe ich nächste Ostern ans

Licht treten lassen zu können; späterhin wird dann meine Psychologie

folgen.«35 Schließlich hat Hegel jedoch nur die knappen Thesen in der

Enzyklopädie veröffentlicht. Geblieben sind außerdem die ausführlichen

Nachschriften seiner Studierenden und ein fragmentarisches Manu-

skript, das, so die Deutung der Hegel-Forschung, als »unmittelbare

Vorarbeit zu einer ›Lehre vom Geiste‹ anzusprechen ist.«36 Die Vorle-

sungsnachschriften beziehen sich auf drei der sechs Vorlesungen aus

den Jahren 1822 bis 1828. Von Hegels letzter Vorlesung aus dem Jahr

1829/30, jener, die sich auf die dritte Ausgabe der Enzyklopädie bezieht,

sind keine erhaltenen Nachschriften bekannt.37 Die Mitschriften der

Studierenden bieten einen wichtigen Einblick in Hegels Denken und

dokumentieren Hegels »Gedankengang verläßlich«, so die Herausgeber

der Gesammelten Werke.38 Die als Zusätze bekannten Vorlesungsnach-

schriften erscheinen in der ersten Gesamtausgabe von Hegels Werk im

Jahr 1845.NachHegels Tod gibt derVerein vonFreunden desVerewigten eine

Gesamtausgabe seines Werks mit den Nachschriften heraus, die sich

zwar auf die Nachschriften zu Hegels Vorlesungen beziehen, jedoch

34 Vgl. FriedhelmNicolin: »EinHegelsches Fragment zur Philosophie des Geistes«,

in: Ders., Otto Pöggeler (Hg.): Hegel-Studien, Band 1, Bonn 1961, S. 14.

35 Friedrich Hogemann, Christoph Jamme: »Editorischer Bericht«, in: Georg Wil-

helm Friedrich Hegel. Gesammelte Werke, Band 15, Hamburg 1990, S. 302.

36 Nicolin: »Ein Hegelsches Fragment zur Philosophie des Geistes«, in: Ders./

Pöggeler (Hg.): Hegel-Studien, a.a.O., S. 10.

37 Christoph J. Bauer,Walter Jaeschke: »GeorgWilhelm FriedrichHegel. Das Editi-

onsprojekt der ›GesammeltenWerke‹«, in: DeutscheZeitschrift für Philosophie,

Band 62, Heft 1, Berlin, München, Boston 2014, S. 53.

38 Franz Hespe, Burkhard Tuschling: »Zur Konstitution des Textes«, in: Georg Wil-

helm Friedrich Hegel. Vorlesungen. Ausgewählte Nachschriften und Manu-

skripte, Band 13, Hamburg 1994, S. 279.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung 19

eine »Umgestaltung« durch den Herausgeber Ludwig Boumann erfah-

ren.39 Aufgrund der in den Nachschriften und Zusätzen enthaltenen

Beispiele, die den Gedankengang Hegels in der Enzyklopädie stützen

und konkretisieren, möchte ich auf sie in dieser Arbeit nicht verzich-

ten. Ich werde auf sie immer dann referieren, wenn sie den originalen

GedankengangHegels mit Beispielen oder prägnanten Formulierungen

veranschaulichen, dabei aber den Inhalt oder Sinn des Originals nicht

verfälschen.

39 Ludwig Boumann in dem Vorwort der Ausgabe von 1845, zit. n. Stederoth: He-

gels Philosophie des subjektiven Geistes, a.a.O., S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität

1.1 Ambivalenz der Imagination

Der Begriff der Imagination findet innerhalb seiner Geschichte eine

breite Verwendung. David Hume etwa spricht von der Imagination, um

die »Sympathie«1 zwischen zwei Subjekten zu erklären, für Jean-Jacques

Rousseau ist Imagination verantwortlich für die Fähigkeit »Mitleid«2

anderen gegenüber zu empfinden und in den Medizindiskursen der

Neuzeit dominiert die Imagination als eine in der Gebärmutter lokali-

sierte Kraft, aus der neues körperliches Leben entspringen kann.3 Mit

einer kreativen bildlichen Kraft, unter der wir die Imagination heute

verstehen, haben diese unterschiedlichen Bedeutungen nicht viel zu

tun. Dennoch lässt sich ein gemeinsamer Nenner feststellen. Um die

1 Vgl. David Hume: Ein Traktat über die menschliche Natur, Band 2, Hamburg

2013 [1739], S. 345–348.

2 Vgl. Jean-Jacques Rousseau: Versuch über den Ursprung der Sprachen, S. 186,

zit. n. Martin Doll, Oliver Kohns: »Außer-sich-Sein: Die imaginäre Dimension

der Politik. Einleitung«, in: Dies. (Hg.): Die imaginäre Dimension der Politik,

München 2014, S. 10.

3 Vgl. Jochen Schulte-Sasse: »Einbildungskraft/Imagination«, in: Karlheinz Barck

u.a. (Hg.): Ästhetische Grundbegriffe, Band 2, Stuttgart, Weimar 2010, S. 95.

Zur Rolle der Einbildungskraft in den Medizindiskursen der Neuzeit vgl. Da-

niela Watzke: »Anatomische Struktur der Imagination und ihr Funktionswech-

sel im medizinischen Denken der Neuzeit«, in: Thomas Dewender, Thomas

Welt (Hg.): Imagination, Fiktion, Kreation. Das kulturschaffende Vermögen der

Phantasie, München 2003, S. 229–242 und Esther Fischer-Homberger: Krank-

heit Frau. Zur Geschichte der Einbildungen, München 1984.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Imagination, Phantasie oder Einbildungskraft geht es in der Philoso-

phie meistens dann, wenn Getrenntes miteinander vermittelt werden

soll:

Die Einbildungskraft und ihre Synonyme bezeichneten jene Fähigkeit,

die zwischen der Sinnlichkeit und dem Geistigen, zwischen der Mate-

rialität und der Immaterialität vermittelte.4

Schon Aristoteles positioniert die phantasia in seiner Abhandlung De

anima zwischen den Kapiteln zum Wahrnehmen und Denken. Die

lateinische Rezeption deutet die Kapitelreihenfolge im Rahmen der

Vermögenslehre zu einem Dreiergespann an Vermögen um. Fortan

gehört die Imagination dem menschlichen Erkenntnisapparat an und

wird als ein zwischen Wahrnehmen und Denken platziertes Vermögen

verstanden.5 Die Imagination befindet sich in derMitte, »an der Grenze

zwischen Intellekt und Sinneswahrnehmung«6 und ist dementspre-

chend »das Medium […], das beide verbindet«7, wie es exemplarisch

bereits bei Gianfrancesco Pico della Mirandola heißt, der im Jahr 1501

dem nur am Rande behandelten Vermögen ein eigenes Werk widmet.

Als »Medium« aber ist die Imagination nicht eindeutig bestimmbar,

vielmehr befindet sie sich im »Zwischenreich der unkörperlichen und

der körperlichen Natur«8. Weder gehört sie zur passiven sinnlichen

Wahrnehmung noch zum aktiven Verstand, sondern hat »etwas von

den Charakteristika beider«.9 Sie partizipiert sowohl an der Wahrneh-

mung als auch am Denken, ohne beide miteinander ausgleichen zu

4 Jochen Schulte-Sasse: »Phantasie«, in: Karlheinz Barck u.a. (Hg.): Ästhetische

Grundbegriffe, Band 4, Stuttgart, Weimar 2010, S. 781.

5 Nach Emmanuel Alloa entspricht diese Auslegung jedoch nicht dem aristote-

lischen Verständnis der phantasia. Vgl. Emmanuel Alloa: Das durchscheinende

Bild. Konturen einer medialen Phänomenologie, Zürich 2011, S. 117.

6 Gianfrancesco Pico della Mirandola: Über die Vorstellung. De imaginatione,

München 1984 [1501], S. 55.

7 Ebd., S. 59.

8 Ebd.

9 Ebd., S. 63.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität 23

können. Denn die Imagination ist –wie Immanuel Kant sie bezeichnen

wird – ein »Drittes«, das sich der Opposition von Wahrnehmung und

Denken widersetzt. Als Medium hält sich die Imagination demWortur-

sprung des Mediums nach »in medio, d.h. in der Mitte«,10 einer sich der

dichotomen Zuordnung und eindeutigen begrifflichen Bestimmung

verweigernden Position. Die Imagination, so Wolfgang Iser, entziehe

sich »weitgehend der Bestimmung«, ihr komme vielmehr der »Charak-

ter des Ereignisses« zu, der je nach Zusammenhang anderes bedeutet.11

Die Bedeutungsvielfalt gilt auch für den Begriff des Imaginären, der

so Unterschiedliches meint wie eine bestimmte Bewusstseinstätigkeit

(Sartre), die Beziehung zum eigenen Spiegelbild (Lacan) oder die Be-

dingung für unterschiedliche Gesellschaftsformen (Castoriadis). Die

Vielfältigkeit des Begriffs spiegelt sich auch in den unterschiedlichen

Terminologien wider, die für Imagination stehen: Einbildungskraft,

Imagination, Imaginäres, Phantasie und Vorstellung meinen alle das-

selbe Vermögen, doch stehen sie je nach Begriffsbestimmung und

Wurzel mal dem Bild (imago), dem Erscheinen (phainein), dem Ein-

prägen (einbilden) oder dem mentalen Hervorgehen (Vorstellen) näher.

Mitunter führt die Schwierigkeit der Begriffsbestimmung zum Ver-

dacht, bei der Imagination handle es sich nur um ein »hypothetisches

Vermögen«, das »keiner rationalen Analyse zugänglich ist«.12 Nicht nur

die Frage nach ihrer Bedeutung undBestimmung bleibt unklar, sondern

10 Dieter Mersch: »Philosophien des Medialen. ›Zwischen‹ Materialität, Technik

und Relation«, in: Gerhard Schweppenhäuser (Hg.): Handbuch der Medienphi-

losophie, Darmstadt 2018, S. 20.

11 Wolfgang Iser: Das Fiktive und das Imaginäre. Perspektiven literarischer An-

thropologie, Frankfurt a.M. 1993, S. 292.

12 Harun Maye: »Von der Imagination zum Imaginären? Ein Kommentar zur Be-

griffsgeschichte und Theorie des Imaginären bei Wolfgang Iser und Karl Lud-

wig Pfeiffer«, in: Doll/Kohns (Hg.): Die imaginäre Dimension der Politik, a.a.O.,

S. 121. Maye greift auf Paul de Mans Hypothese zurück, dass die verschiede-

nenAbhandlungen über die Einbildungskraft »keine Beschreibungenmentaler

Funktionen, sondern Beschreibungen topologischer Transformationen« seien.

Sie werden »nicht von den Gesetzen des Geistes regiert, sondern von den Ge-

setzen figurativer Sprache.« Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

auch die Frage nach ihrermedialen Funktion: Oft bleibt unentschieden,

ob die Imagination »das Medium für das Erscheinen des anderen ist

oder ob sie des anderen bedarf, um erscheinen zu können.«13

Die Frage danach, was die Imagination ist, die Frage nach ihrer

Bestimmung und Definition gerät so an ihre Grenzen. Als »Mitte« und

»Medium« verweigert sich die Imagination einer eindeutigen Bestim-

mung. Nicht nur bedeutet Imagination Vielfältiges, sondern sie selbst

ist auch eine Figur der Vielfalt, indem sie als Medium eine Form des

Übergangs, des Dazwischens, der Latenz und Potenzialität ist. Ihre

Kontingenz, ihr unklarer ontologischer Status und ihr Herausfallen aus

der Dichotomie begrifflicher Zuordnungen sind das, was die philoso-

phische Diskussion in Unruhe hält.

Ambivalenz der Imagination

In den Vermögenslehren der Neuzeit kommt der Imagination ent-

sprechend ihrer Mittelstellung zwischen Wahrnehmung und Denken

eine doppelte Funktion zu. Einerseits wird die Imagination als ei-

ne Verlängerung der Wahrnehmung verstanden. Ihre Aufgabe ist es,

Wahrnehmungen zu reproduzieren und sie an den Verstand zu vermit-

teln. In dieser Funktion erfindet sie zwar nichts, aber sie hat die Kraft

Wahrgenommenes innerlich erneut zur Erscheinung zu bringen. Zen-

tral ist hier ihre Fähigkeit, sinnliche Eindrücke »auch bei geschlossenen

Augen«14 aufzurufen. Weil die Imagination auch ohne Anwesenheit

des Sinnlichen, »ohne äußeren Anstoß«, wie Pico della Mirandola es

beschreibt, Bilder produzieren kann, ist sie gleichzeitig in der Lage,

Bilder herzustellen, die »etwas, das von der Natur nicht geschaffen wer-

den kann, zum Inhalt haben.«15 Ihr wird also andererseits ein kreativer

Anteil zugesprochen, der über das Wahrnehmen hinaus geht und vor

allem darin besteht, dass sie dasWahrnehmungsmaterial beliebig »ver-

13 Iser: Das Fiktive und das Imaginäre, a.a.O., S. 309.

14 Aristoteles: De anima, Reinbek bei Hamburg 1968, III 3, 428a.

15 Pico della Mirandola: Über die Vorstellung, a.a.O., S. 57.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität 25

knüpft und trennt«.16 Auch bei Augustinus heißt es, die Imagination

könne beim Reproduzieren der Sinneseindrücke »durch Hinzufügung

undHinwegnahme einzelner Bestandteile etwas schaffen, was in seiner

Gesamtheit sie durch keinen Sinn wahrgenommen hat«.17 Das kreative

Potenzial der Imagination besteht dann hauptsächlich darin, neue Bil-

der durch die Zergliederung und Kombination von Sinneseindrücken

hervorzubringen, wie etwa Bilder von »geflügelten Rossen, feurigen

Drachen und ungeheuren Riesen«, wie es bei David Hume heißt.18 Die

reproduktive Funktion der Imagination, ihre Fähigkeit, etwas losgelöst

von einem sinnlichen Eindruck erscheinen zu lassen, geht damit einher

mit der Möglichkeit, etwas noch nie Gesehenes zu produzieren und

lässt sich somit nicht ohne einen kreativen Eigenanteil der Imagination

denken. Mit Christian Wolff, der die Fähigkeit, durch Teilung und Zu-

sammensetzung neue Bilder hervorzubringen, als Vermögen zu dichten

(facultas fingendi)19 bezeichnet, und spätestens mit Immanuel Kant, der

die produktive Seite der Imagination zu einem entscheidenden Faktor

innerhalb seiner Erkenntnislehre macht und der sonst lediglich unter

ästhetischen Vorzeichen gerühmten Kraft erstmals einen notwendigen

Platz innerhalb des Denkens verleiht, gilt die Imagination nicht mehr

als die Verlängerung der Wahrnehmung, sondern als der Inbegriff

subjektiver Kreativität.20

Dochwie sehr auchdie kreative Seite der Imagination imLaufe ihrer

Geschichte gerühmt, herausgearbeitet und für notwendig erklärt wird,

ihre Produktivität bleibt stets mit dem Risiko verbunden, »Fehler« zu

16 Ebd.

17 Augustinus: »Epistulae, 7. Brief an Nebridius, III 6«, in: Des heiligen Kirchen-

vaters Aurelius Augustinus ausgewählte Briefe, Bibliothek der Kirchenväter, 1.

Reihe, Band 29, Kempten, München 1917, S. 13.

18 David Hume: Ein Traktat über die menschliche Natur, Band 1, Hamburg 2013

[1739], S. 20.

19 K. Homann: »Einbildung/Einbildungskraft«, in: Joachim Ritter (Hg.): Histori-

sches Wörterbuch der Philosophie, Band 2, Basel 1972, S. 347.

20 Vgl. Josef Früchtl: »Einführung«, in: Günter Abel (Hg.): Kreativität. XX. Deut-

scher Kongreß für Philosophie. 26.–30. September 2005 an der Technischen

Universität Berlin, Kolloquienbeiträge, Band 3, Hamburg 2006, S. 1165.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

machen und »Monstren« zu gebären. Zwar sei die Imagination, so Pico

dellaMirandola, »notwendig«21 unddie »Seele […] unfähig, irgend etwas

zu meinen, zu wissen oder zu erkennen, wenn ihr nicht die Phantasie

die dazu notwendigen Abbilder vermitteln würde«22, jedoch berge sie

gleichzeitig die Gefahr für »Fehler« sowie »monströse Meinungen«23

und sei verantwortlich für jegliche körperlichen Schäden wie Krankhei-

ten, Körperverletzungen und sogar Mord.24 Kurz: Von der Imagination

gehe »alles Gute wie auch alles Böse« aus.25 Diese sich bei Pico della

Mirandola explizit äußernde ambivalente Sicht auf die Imagination

zieht sich durch ihre gesamte Geschichte. Die Herausstellung der für

die Wissensentstehung notwendigen kreativen Seite der Imagination

erfolgt nicht ohne gleichzeitige Ausgrenzung dieser Kreativität, indem

vor ihren Monstrositäten und Fehlern gewarnt wird. Ähnlich wie die

»Theorie des Poetischen und Fiktionalen«, die sich paradoxerweise erst

von einem »Veto hinsichtlich des Fiktionalen« aus hat ausbilden kön-

nen,26 schließt auch die Aufwertung der Imagination zur produktiven

Bilderquelle ihre gleichzeitige Abwertung zu einer Gefahrenquelle ein.

Als kreative Kraft gewinnt die Imagination nur dann oder umso stärker

an Legitimation, wenn und je mehr sie vorab geformt und gezähmt

wird.27 Es gilt, so heißt es exemplarisch bei Johann Gottfried Herder,

»die Phantasie zu erwecken und in Schranken zu halten«.28

Die aus einer dichotomen Zuordnung herausfallende Imagination

spiegelt sich somit in einer ambivalenten Diskussion der Imagination

21 Pico della Mirandola: Über die Vorstellung, a.a.O., S. 65.

22 Ebd., S. 57.

23 Ebd., S. 69.

24 Ebd., S. 67.

25 Ebd., S. 65.

26 Luiz Costa Lima:Die Kontrolle des Imaginären. Vernunft und Imagination in der

Moderne, Frankfurt a.M. 1990, S. 32.

27 Vgl. Schulte-Sasse: »Einbildungskraft/Imagination«, in: Barck u.a. (Hg.): Ästhe-

tische Grundbegriffe, Band 2, a.a.O., S. 109.

28 Johann Gottfried Herder: Kalligone, Band 22, S. 119f., zit. n. Schulte-Sasse: »Ein-

bildungskraft/Imagination«, in: Barck u.a. (Hg.): Ästhetische Grundbegriffe,

Band 2, a.a.O., S. 109.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität 27

wider. Umgekehrt erweist sich die Duplizität ihrer Geschichte als eine

solcheder Imagination selbst.Es ist vor allem ihreNähe zurStofflichkeit

der sinnlichen Wahrnehmung, weswegen die Phantasie aus dem Den-

ken ausgeschlossen bleibt. Denn anders als der Verstand sei die Imagi-

nation nicht in der Lage, Allgemeines und das heißt »von der Materie

gereinigtes aufzunehmen und zu gestalten«.29 Herausgestellt und für

die Verzerrungen verantwortlich gemacht wird so eine der Imagination

anhaftende stoffliche Seite. Das schlägt sich auch in ihren Metaphern

nieder: Mal wird die Imagination als »Kleid« bezeichnet, das die Seele

abzulegen habe, damit die Imagination nicht mit der Seele verwachse

und zur »Haut« werde, wie es bei dem Gelehrten Hugo von St. Viktor

heißt,30 ein anderesMal ist dieRede vondem»Schleier derVorstellung«,

der dieWahrheit verdecke31 und dessen Produktionenwie »bemalte und

verzerrende Linsen« seien, die dem Verstand fehlerhafte Sinneseindrü-

cke lieferten.32 Mit letzterer Analogie wird nicht nur ein stofflicher Teil

der Imagination betont, sondern auch ein Medienproblem angedeutet,

das sich in der Duplizität von Transparenz undOpazität ausbuchstabie-

ren lässt: Als durchsichtige Linse tritt die Imagination restlos in der Ver-

mittlung zurück, als opake Linse stört sie dieErkenntnis. In ihrerOpazi-

tät schöpft sie neue, aber auch potenziell falsche Bilder; in ihrer Durch-

sichtigkeit ist sie vermittelnd tätig, entbehrt dabei aber jeglicher Krea-

tivität und des Potenzials, Neues zu produzieren. Im Begriff der Imagi-

nation offenbart sich somit eine Dialektik, die auch demMedienbegriff

zukommt: Das Mediale ermöglicht die Vermittlung,macht etwas wahr-

nehmbar,bleibt in seinerVermittlungsfunktion aber selbst unsichtbar.33

29 Pico della Mirandola: Über die Vorstellung, a.a.O., S. 57.

30 Hugo von St. Viktor, zit. n. M. R. Pagnoni-Sturlese: »Phantasia«, in: Joachim Rit-

ter, Karlfried Gründer (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, Band 7,

Basel 1989, S. 528.

31 Pico della Mirandola: Über die Vorstellung, a.a.O., S. 105.

32 Ebd., S. 71.

33 Sybille Krämer: »Medien, Boten, Spuren. Wenig mehr als ein Literaturbericht«,

in: StefanMünker, Alexander Roesler (Hg.):Was ist einMedium?, Frankfurt a.M.

2008, S. 83.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Die ambivalente, zwischen Opazität und Transparenz, Materialität

und Immaterialität changierende Funktion der Imagination spiegelt

sich auch in der seit dem 18. Jahrhundert aufkommenden unterschied-

lichen Verwendung der drei Begriffe Imagination, Phantasie und

Einbildungskraft wider. Während Imagination und Einbildungskraft

eine geregelte, aktiv formende Kraft meinen, ist die Phantasie negativ

konnotiert undwird als regellose, ungeformte und passive Produktivität

oder als ausschweifende, zerstreute Imagination (fancy) verstanden und

aus dem Denken ausgeschlossen.34 Bewertet werden hier nicht mehr

nur die Bilder der Imagination, sondern auch ihre kreative Leistung,

ihre Fähigkeit, sich in der Welt zu verkörpern. Als mediale Kraft steht

die Imagination immer schon in einer Beziehung zur ›Wirklichkeit‹ und

kann auf sie einwirken und sich in ihr mediatisieren. Nicht nur die von

der Imagination produzierten und als wahr oder falsch eingeordneten

Bilder werden zum Problem, sondern auch ihre vermittelnde Funktion,

ihre Kraft mit der Realität zu verwachsen. Eine Überwachung erfährt

die Imagination hier dann auch nicht mehr durch den Verstand, son-

dern es sind äußere Medien, welche die Einbildungskraft binden und

kontrollieren sollen.35

Sei es die Vernunft in den Vermögenslehren der Neuzeit oder for-

mierende,äußereMedien im18. Jahrhundert–die insMonströse abglei-

tende Produktivität der Imaginationmuss gezähmt werden und nur in-

nerhalb dieser Zähmung wird imaginative Kreativität legitimiert. »Mag

daher die Vorstellung auch notwendig sein, so ist sie doch ein recht gro-

bes Instrument und unfähig, richtig zu urteilen,wenn ihr nicht die Füh-

rung eines höheren Vermögens zu Hilfe kommt«, resümiert Pico del-

la Mirandola.36 Die Imagination selbst bleibt unfähig, richtige Urteile

zu treffen, »als sie selbst«, so Wolfgang Iser, schlägt die Imagination in

34 Schulte-Sasse: »Einbildungskraft/Imagination«, in: Barck u.a. (Hg.): Ästheti-

sche Grundbegriffe, Band 2, a.a.O., S. 105f.

35 Ebd., S. 107. So sollte beispielsweise bei Friedrich Schiller der »Bezug auf eine

textliche Ordnung […], ein sentimentales Zerfließen« der Subjekte verhindern.

Ebd.

36 Pico della Mirandola: Über die Vorstellung, a.a.O., S. 65.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität 29

»Zerstörung« um.37 Immer wieder kippt die Zwischenstellung der Ima-

gination, ihre Bezeichnung als »Drittes« und »Medium« in die Dichoto-

mie vonWahrnehmung und Vernunft, Stofflichkeit und Geist,Materia-

lität und Form um. Ihre Geschichte ist geprägt von diesemHin undHer

und erzählt weniger von der Imagination selbst als vielmehr den Ver-

suchen, »sie Zwecken dienstbar zu machen, damit sie nicht außer Kon-

trolle gerate.«38Mit Dietmar Kamper gesprochen, ist die Geschichte der

Einbildungskraft die »Geistesgeschichte einer langen Verdrängung«.39

Imagination und Medium

Die Spaltung der Imagination in einen stofflichen und einen geistigen

Teil berührt ein altes philosophisches Problem. Sie lässt sich auf Pla-

tons Trennung zwischen der sinnlichen Welt der Erscheinungen (hora-

ton) und der denkbaren Welt der Ideen (noēton) zurückführen.40 Nach

Platon kann das sinnlich Wahrnehmbare nicht zum Wissen (epistēmē)

führen, es ist lediglich Abbild (eikon) der Ideen. Diese abbildhafte Re-

lation wird zum Maßstab des Sinnlichen, das je nach Abweichung vom

»Urbild« einen niedrigeren Platz innerhalb der Hierarchie einnimmt. Je

nach Abbildcharakter birgt es mal mehr, mal weniger Nähe zur Wahr-

heit und wird als Täuschung und Verzerrung diskreditiert und von Pla-

ton unter anderem mit dem Namen phantasma belegt. Das phantasma

zählt Platon zu den Bildern (eikones), die Teil der Welt des Sichtbaren

sind und unter anderem »die Erscheinungen (phantasmata) im Wasser

und […] auf allen dichten, glatten und glänzenden Flächen« umfassen.41

37 Iser: Das Fiktive und das Imaginäre, a.a.O., S. 296.

38 Ebd.

39 Dietmar Kamper: Zur Geschichte der Einbildungskraft, Reinbek bei Hamburg

1990, S. 86.

40 Vgl. Platon: Politeia. Der Staat, in: Werke in 8 Bänden, Band 4, Darmstadt 1990,

508c. Zur phantasia bei Platon vgl. Thomas G. Rosenmeyer: »Phantasia und Ein-

bildungskraft. Zur Vorgeschichte eines Leitbegriffs der europäischenÄsthetik«,

in: Poetica. Zeitschrift für Sprach- und Literaturwissenschaft, Band 18, Jahrgang

1986, Amsterdam 1986, S. 197–248.

41 Ebd., 509e–510a.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Die phantasia ist in der Antike noch nicht an ein Subjekt gebunden, son-

dernmeint eher ein Zur-Erscheinung-Kommen von etwasAnwesendem

wie Spiegelungen imWasser.DochWasser wiederum ist bereits ein ver-

zerrendes Medium und kann, wie auch Farben oder die Entfernung ei-

nes wahrgenommenen Objekts, das Wahrgenommene anders erschei-

nen lassen. So erscheine uns etwas verschieden groß, je nachdemwir es

von nahemoderweitem sehen oder »als krummundgerade, je nachdem

wir es im Wasser sehen oder außerhalb«.42 Phantasmata sind dann die

durch die Perspektive des Betrachters oder das Medium ihrer Erschei-

nung verzerrten Bilder, was sich exemplarisch in Platons Unterschei-

dung von mimetike eikastike und mimetike phantastike ausdrückt: Erstere

ist die Abbilder (eikon) erzeugendeKunst der »Ebenbilder«,43 letztere die

Kunstder »Trugbilder« (phantasma),44 dasiediePerspektivedesBetrach-

ters bei der Produktion ihrer Bilder mit einbezieht.

PlatonsTrennungeinerWelt der Ideen (noēton) von einerWelt derEr-

scheinungen (horaton) impliziert die Annahme, Ideen seien gegeben und

würden lediglich nachträglich innerhalb dermateriellen phänomenalen

Welt realisiert werden. Eine Trennung von Sinnlichem und Denken hat

somit Auswirkungen auf die Imagination und ihr Verhältnis zumMedi-

um, denn Medien gehören hier »der Seite der Ausführung, der Aktua-

lisierung«45 an, sie sind »›nur‹ ein Realisierungsphänomen« und tragen

zur Konstitution des Gegenstandes nichts bei.46 Ähnliches zeigt sich bei

Aristoteles, der in seiner Wahrnehmungslehre annimmt, dass wir die

42 Ebd., 602c.

43 Platon: Sophistes, in: Werke in 8 Bänden, Band 6, Darmstadt 1970, 264c.

44 Ebd. Für Gernot Böhme ist die von Friedrich Schleiermacher für phantastike tech-

ne vorgeschlageneÜbersetzungder »trugbildnerischenKunst« zu eindeutig ge-

genüber dem ambivalenten griechischen Ausdruck. An dem durch die phan-

tastike techne erzeugten Phantasma erkenne man nicht sofort, ob es wahr ist

oder nicht. »Gerade darin besteht ja die Möglichkeit, durch Phantasmata zu

täuschen.« Vgl. Gernot Böhme: Theorie des Bildes, München 1999, S. 20.

45 Sybille Krämer: »Über den Zusammenhang zwischenMedien, Sprache und Kul-

turtechniken«, in: Werner Kallmeyer (Hg.): Sprache und neue Medien, Berlin,

New York 2000, S. 33.

46 Ebd., S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität 31

Sehbilder als »reine Formen« wahrnehmen, sie also ihrer Stofflichkeit

entkleiden.47 Die in diesen Lehren vollzogene Abspaltung der Stofflich-

keit vom Bildbegriff und die Diskreditierung der phantasmata als durch

Perspektive und Materialität verzerrte Bilder liegen nach Hans Belting

dembis heute anhaltendenDualismus von innerenund äußerenBildern

zugrunde undwerden in der Teilung von Imagination undMediumwei-

tergeführt.48

Die Spaltung in innere und äußere Bilder oder auch in Imagination

und Medium spiegelt sich auch in der Begriffsentwicklung der Ima-

gination wider. Im philosophischen Diskurs existieren drei Begriffe

für Imagination: Phantasie, Imagination und Einbildungskraft. Einbil-

dungskraft ist die deutscheÜbersetzung der lateinischen imaginatio, die

wiederum die lateinische Übersetzung der griechischen phantasia ist.49

Alle drei Begriffe meinen dasselbe Vermögen, doch unterscheiden sie

sich vor allem hinsichtlich ihrer Beziehung zum Bild. Das Wort phan-

tasia stammt von dem Begriff phaino ab, der auf phos, das griechische

Wort für »Licht«, zurückgeht und »erscheinen«, »sichtbar machen, ans

Licht bringen, ans Licht kommen« oder allgemeiner »zeigen, kundtun«

bedeutet.50 Zurückzuführen sind diese Begriffe auf den altindischen

Stamm bha-ti für »leuchten, scheinen«.51 Der Begriff phantasia verweist

also zunächst nicht auf ein Bild oder gar ein Vermögen, sondern be-

zeichnet den Moment eines Aufscheinens, des Ans-Licht-Kommens,

auch weiter gefasst im Sinne einer Idee, die aufscheint oder hervortritt.

Bei Pico della Mirandola heißt es, die phantasia sei ein »›Zustand des

Lichts‹, nämlich der ›Zustand der ins Licht gerückten Dinge‹.«52 Phan-

tasia ist dann nicht als subjektive Fähigkeit, sondern als Aktualisierung

47 Aristoteles: De anima, a.a.O., II 12, 424a.

48 Vgl. Hans Belting: Bild-Anthropologie. Entwürfe für eine Bildwissenschaft,

München 2001, S. 21f.

49 Homann: »Einbildung/Einbildungskraft«, in: Ritter (Hg.): Historisches Wörter-

buch der Philosophie, Band 2, a.a.O., S. 346.

50 Hjalmar Frisk: Griechisches Etymologisches Wörterbuch, Band 2, Heidelberg

1960, S. 982f.

51 Ebd., S. 991.

52 Suidas, zit. n. Pico della Mirandola, Über die Vorstellung, a.a.O., S. 51.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

im Sinnlichen zu verstehen. Die lateinische Übersetzung von phantasia

in imaginatio verschiebt die Bedeutung der Erscheinung und Sichtbar-

machung auf das Bild (imago). Das Wort Bild meint einerseits einen

»dem Auge darbietende[n] Anblick«, andererseits eine »›nur in der Vor-

stellung wahrgenommene Erscheinung‹ (Anonym o.J., o.S.)«.53 Es kann

sowohl für ein inneres als auch ein äußeres Bild stehen, und auch imago

ist doppeldeutig und kann einerseits »Bild, Abbild«, andererseits auch

»Traum-, Schattenbild, Schein« sowie »Vorstellung« und »Einbildung«

meinen.54 Imaginatio betont nicht mehr das Sichtbarmachen oder das

»In-Erscheinung-Bringen«, sondern die Kraft, Bilder in sich hinein-

zunehmen, wie es in dem Begriff Einbildungskraft virulent wird. Dabei

implizieren beide Begriffe eine beidseitige Bewegung: Sie können als

Prägungs- und Formungskraft des Materiellen sowie als Ein-Prägung,

Formung und Prägung des Subjekts und seiner Einbildungskraft durch

äußere Bilder verstanden werden. Beiden ist das Moment des Bildens

im Sinne einer Formung und Gestaltung inhärent. Bei dem Begriff

Einbildungskraft tritt noch der Begriff Kraft zur Einbildung hinzu. Die

Einbildung geht so von der Substanz zur Kraft, einer stofflosen Energie,

über. Der materiale Anteil der Imagination wird in den begrifflichen

Verschiebungen immer weiter reduziert bis er schließlich nicht mehr

Teil der Begriffsdefinition ist.55 Durch die Begriffsverschiebungen wird

das Bildliche einerseits zunehmend mit dem Hineinbilden, dem Inne-

ren und der Form assoziiert, andererseits werden das In-Erscheinung-

Treten und Sichtbarmachen vom Bildlichen abgespalten. Die Aufteilung

der Imagination in einerseits Phantasie und andererseits Imagination

und Einbildungskraft impliziert somit die Trennung des Bildlichen in

eine (äußere) Erscheinung und ein (inneres) Bild.

53 Dieter Mersch, Oliver Ruf: »Bildbegriffe und ihre Etymologien«, in: Dieter

Mersch, Stephan Günzel (Hg.): Bild. Ein interdisziplinäres Handbuch, Stuttgart,

Weimar 2014, S. 3.

54 A. Walde: Lateinisches Etymologisches Wörterbuch, Band 1, Heidelberg 1938,

S. 680.

55 Ähnlich geschieht es beimBegriff »Medium«. Vgl. StefanHoffmann: Geschichte

des Medienbegriffs, Hamburg 2002, S. 108.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität 33

Die Doppeldeutigkeit des Begriffs Bild suggeriert jedoch, dass sich

das innere Bild von einem äußeren Bild und materiellen Träger nicht

unbedingt trennen lässt. Nach Belting ist kein Bild körperlos, sondern

benötigt ein »Trägermedium«.56 Auch für Tom Mitchell können inne-

re Bilder (images) nur in einem materiellen Träger (pictures) erscheinen.

Das Verhältnis beider denkt Mitchell als Verkörperung, bei der Gemäl-

de und Statuen, aber auch Texte, Erzählungen und Erinnerungen Ver-

körperungen von images werden können.57 Zwar wird mit den Begrif-

fen »Trägermedium« und »Verkörperung« die Verschränkung von ima-

ginären und materiellen Bildern betont, jedoch versteht Mitchell diese

Verschränkung als einen Prozess, bei dem das Imaginäre und Mediale

voneinander unabhängig bleiben. So bilden images und pictures zwei En-

titäten, die sich nicht bedingen, sondern zueinander hinzugefügt wer-

den können.Das image bleibt von seinemmateriellen Träger abgelöst, es

kann »vom konkreten Bild (picture) abgehoben, in ein anderes Medium

transferiert, ja sogar in eine sprachliche Ekphrasis übersetzt werden«.58

Damit aber zerfällt die Phantasie erneut in dieDichotomie vonSinnlich-

keit und Denken und bleibt in ihrer ambivalenten und gleichzeitig me-

dialen Funktion unergründet. Ihr medialer Ursprung hält erst mit dem

Begriff des Imaginären Einzug in die Forschung.

1.2 Medialität des Imaginären

Seitens der Philosophie, Psychologie und Phänomenologie vollzieht sich

mitdemBegriff des Imaginären im20. Jahrhundert einPerspektivwech-

sel:Das Imaginärewirdnichtmehr als ein inneres subjektivesVermögen

verstanden, sondern als Effekt kultureller und symbolischer Strukturen.

Nicht ein Subjekt und eine in ihm verortete Kraft bringen das Imaginä-

re hervor, sondern es entsteht aus bestimmten medialen Bedingungen.

56 Hans Belting: »Die Herausforderung der Bilder«, in: Ders. (Hg.): Bilderfragen,

München 2007, S. 13.

57 William J.T. Mitchell: Bildtheorie, Frankfurt a.M. 2008, S. 285.

58 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Der Fokus verschiebt sich somit von der Imagination als Vermögen auf

die Art und Weise ihrer Handlung und Manifestation, von ihrer Funk-

tion als Medium zu einer erst in und durchMedien bedingten Existen-

zweise. Im Unterschied zum Als betont das Durch einen Modus, durch

den überhaupt erst etwas als etwas und die Beziehung von etwas bestimmt

und modelliert werden können. Erst »durch (dia/per) ein Anderes«, so

Dieter Mersch, kann »etwas als etwas« realisiert werden.59 In den Fokus

rückt also die mediale Bedingung der Imagination. Wichtige Theorien

zu dieser Verschiebung kommen von Jacques Lacan,CorneliusCastoria-

dis, Wolfgang Iser und Karl Ludwig Pfeiffer, die im Folgenden skizziert

und kritisch beleuchtet werden.

Das Imaginäre geht aus der Struktur des Bildes hervor (Lacan)

Ein medial bedingtes Imaginäres verschiebt das Verhältnis zwischen

Subjekt und Imagination. Geht die erkenntnisphilosophische Sicht-

weise noch von einem Ich aus, das innere Bilder produziert, ist in der

Bildtheorie Jacques Lacans entscheidend, dass sich ein Ich erst von

einem Imaginären aus konstituiert. Lacan thematisiert das Imaginäre

in seinen Ausführungen zum Bild, besonders zum »Spiegelstadium«,

in dem sich das Kleinkind zum ersten Mal im Spiegel erkennt. Die

erste Beziehung des Kleinkindes zu sich selbst stellt sich folglich über

den äußeren medialen Träger des Spiegelbildes her und ist somit eine

»imaginäre Beziehung«.60 Das Spiegelbild zeigt dem Kleinkind eine

ganzheitliche Gestalt seines eigenen Körpers, dessen Ganzheit das Kind

jedoch noch nicht an sich selbst erfährt. Es eröffnet somit eine imaginä-

re Dimension, da es dem Kind die Illusion einer körperlichen Ganzheit

vermittelt und ihm dadurch eine verfrühte »imaginäre Beherrschung

59 DieterMersch: »WozuMedienphilosophie? Eine programmatische Einleitung«,

in: Ders., Michael Mayer (Hg.): Internationales Jahrbuch für Medienphiloso-

phie, Band 1, Heft 1, Einschnitte: Zur Genesis und Geltung medienphilosophi-

scher Reflexionen, Berlin, München, Boston 2015, S. 28.

60 Jacques Lacan: Freuds technische Schriften. Das Seminar. Buch I, Weinheim,

Berlin 1990 [1953/54], S. 354.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität 35

seines Körpers« verschafft.61 Erst durch diese bildliche Antizipation

einer einheitlichen Körpergestalt konstituiert sich nach Lacan das Ich.

Das Körperbild ermöglicht dem Subjekt »das zu situieren, was Ich

ist, und das, was es nicht ist.«62 Die »Instanz des Ich (moi)« entsteht

folglich auf einer »fiktiven Linie«, die das Subjekt von da an für immer

begleitet.63 Die imaginäre ganzheitliche Formdes Spiegelbildes ist nach

Lacan somit nicht Abbild, sondern »Urbild«64 des Körpers und damit

»eher bestimmend als bestimmt«65. Erst als Bild von einem Ich erfährt

sich das Kind als Einheit und Identität. Dieses Bild des eigenen (ein-

heitlich erscheinenden) Körpers, und nicht etwa das Erleben des eigenen

(zerstückelt erscheinenden) Körpers, bestimmt fortan das Selbstbild des

Ich. Das Imaginäre erzeugt somit die psychische Realität des Kindes

und kann daher als eine performative Kraft bezeichnet werden.66

Gleichwohl bemerkt Lacan, dass dieses Imaginäre nicht nur eine

Einheit von Ich und Spiegelbild stiftet, sondern auch eine Entfremdung

in den Selbstbezug des Kindes einbringt. Das Kind erkennt sich durch

den Blick in den Spiegel nicht nur wieder, sondern erlebt auch eine

Diskrepanz zwischen seinem noch unentwickelten Körper und dem

ganzheitlichen Körperbild. Diese Fremdheitserfahrung erscheint dem

Ich fortan »regelmäßig in den Träumen«67 in Form von Phantomen

und Zerstückelungsphantasien. Das Bild im Spiegel, und nicht etwa

ein inneres Vermögen, wird so zur »Schwelle der sichtbaren Welt«,

über die die Imagines schreiten und in Träumen und Halluzinationen

61 Ebd., S. 105.

62 Ebd.

63 Jacques Lacan: »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion, wie sie uns in

der psychoanalytischen Erfahrung erscheint (1949)«, in: Schriften I, Weinheim,

Berlin 1996 [1949], S. 64.

64 Lacan: Freuds technische Schriften, a.a.O., S. 219.

65 Lacan: »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion«, in: Schriften I, a.a.O.,

S. 64.

66 Vgl. Susanne Lüdemann: Metaphern der Gesellschaft. Studien zum soziologi-

schen und politischen Imaginären, München 2004, S. 55.

67 Lacan: »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion«, in: Schriften I, a.a.O.,

S. 67.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

als »Imago des eigenen Körpers« wieder auftauchen.68 Das Spiegelbild ist

somit beides: einerseits Identifikation, erkennbares Abbild und ande-

rerseits, durch das Aufzeigen einer ganzheitlichen Form und Gestalt,

immer schon anders als das Ich, entfremdend. Diese Doppelung von

Abbild und imaginärer Einheit einerseits und den einfallenden Zerstü-

ckelungen im Traum andererseits versucht Lacan mit dem Begriff des

»Phantasma« zu fassen. Das Phantasma ist zugleich Bild und »Schirm

[…], dessen Funktion es ist, ein absolutes Erstes, […] jedem Zugriff zu

entziehen.«69 Es vertritt und verbirgt »das Reale«, das bei Lacan das

Erfasstwerden durch den Blick, aber auch »Halluzinationen und die

traumatischen Träume« umfasst und damit »sowohl ein Äußeres wie

auch ein Inneres« sein kann.70 Lacans Annahme eines präexistenten

Realen in Form des Blicks oder der traumatischen Träume durchbricht

»die imaginäre Vorstellung«, das Subjekt stehe seinen Gegenständen

gegenüber und könne sie als etwas, das vorgestellt wird, bestimmen.71

Vielmehr betont Lacan die Widerfahrnis des Realen, das »der Symboli-

sierung absolut widersteht«72 und in das Imaginäres und Phantasmata

verwickelt sind. Sowohl Reales als auch Imaginäres tragen zum Ver-

ständnis der Wirklichkeit des Subjekts bei und sind konstitutiv für sein

Realitätsempfinden.

Das Potenzial von LacansTheorie des Imaginären besteht darin, das

Subjekt als denUrsprungsort der Imagination in Frage zu stellen und an

dessen Stelle das bildlicheMedium zu setzen, durch welches das Imagi-

näre wirksam wird und das Subjekt affiziert. Indem Lacan dieses bild-

liche Medium jedoch primär als Spiegelbild versteht und es auf seine

68 Ebd., S. 65.

69 Jacques Lacan: Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse. Das Seminar. BuchXI,

Berlin, Wien 2014 [1964], S. 66.

70 Dylan Evans: Wörterbuch der Lacanschen Psychologie, Wien 2002, S. 252.

71 Claudia Blümle, Anne von der Heiden: »Einleitung«, in: Dies. (Hg.): Blickzäh-

mungundAugentäuschung. Zu Jacques Lacans Bildtheorie, Zürich, Berlin 2005,

S. 21.

72 Lacan: Freuds technische Schriften, a.a.O., S. 89.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität 37

»Form« und »Gestalt«73 reduziert, bleibt das Imaginäre einer bildlichen

Gestalt und Form zugeordnet, die die Möglichkeitsvielfalt des Imaginä-

ren unterlaufen, welche, so lässt sich hier zunächst vermuten, mit der

Möglichkeitsdimension des Mediums zusammenhängt. Cornelius Cas-

toriadiswird diesenAspekt bei Lacan kritisieren, indemer das Imaginä-

re von seiner Bedeutung als Entität eines Spiegelbildes auf die Bedeu-

tung einer »Organisationsweise« verschiebt, die amorph und an keine

bestimmte Form oder Gestalt gebunden ist, sondern aus der feste For-

men und Gestalten überhaupt erst hervorgehen.

Das Imaginäre liegt Symbolen zugrunde (Castoriadis)

Auch bei Cornelius Castoriadis hat das Imaginäre eine konstitutive

Funktion, zu dessen Erzeugungen er vor allem gesellschaftliche Institu-

tionen zählt. Anders als Lacan wendet sich Castoriadis jedoch gegen die

Vorstellung, das Imaginäre hätte es mit einem »Bild im Spiegel« oder

überhaupt einem »Bild von etwas« zu tun:

Das Imaginäre geht nicht vom Bild im Spiegel oder im Blick des ande-

ren aus. Vielmehr ist der ›Spiegel‹ selbst, seineMöglichkeit, der andere

als Spiegel, erst Wirkung des Imaginären, das eine Schöpfung ex nihi-

lo ist. […] Das Imaginäre, von dem ich spreche, ist kein Bild von. Es ist

unaufhörliche […] Schöpfung von Gestalten/Formen/Bildern, die jeder

Rede von ›etwas‹ zugrundeliegen.74

Mit seinemFazit, dass das Imaginäre etwas überhaupt erst »als Spiegel«

konstituiere, berührt Castoriadis das Potenzial des Imaginären, sein Er-

scheinungsmediumselbstmitzubestimmen, indemesDingen oder Per-

sonenvermittelndeEigenschaftenverleiht.AndemPunkt,andemetwas

als etwas anderes erscheint oder etwas als etwas Bestimmtes umfunk-

tioniert wird, wie wenn etwas »als Spiegel« dient oder, so ein anderes

73 Lacan: »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion«, in: Schriften I, a.a.O.,

S. 64.

74 Cornelius Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution. Entwurf einer po-

litischen Philosophie, Frankfurt a.M. 1984, S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Beispiel von Castoriadis, wenn einMensch »als Ding«75 behandelt wird,

kreuzen sich ImaginäresundMediales.Das Imaginäreübernimmtdann

die Funktion, die sonst demMedialen zugeschrieben wird: Es stiftet die

Relation zwischen zwei Elementen (etwas als etwas) oder verschiebt die-

se innerhalb derWahrnehmung (zu etwas als etwas anderes).76Das Ima-

ginäre geht nach diesen Überlegungen der Konstitution von Bestimmt-

heit und Relation voraus.

Das Imaginäre erschöpft sich für Castoriadis damit auch nicht in

bestimmten Gestalten oder Formen, sondern beim Imaginären handelt

es sich um einen nicht greifbaren, gestaltlosen und nicht still stehenden

»Vorstellungsstrom«,77 einen »unerschöpfliche[n] Vorrat an Anders-

heit«.78 Es gleicht einem »Magma«, einer »nicht-mengenförmige[n]

Organisationsweise einer Mannigfaltigkeit«.79 Im Imaginären gibt es

weder feste voneinander getrennte Einzelheiten noch pures »Chaos«,

sondernCastoriadis spricht von »Knotenpunkte[n]«, »Gesteinsbrocken«

oder »Zonen«, in welchen das Imaginäre sich nur temporär verfestige

und nicht zum Stillstand komme. Das Magma »hebt und senkt sich

unablässig, verflüssigt das Feste und verfestigt, was beinahe nichts

war.«80 Ähnlich der Beschaffenheit von Magma ist das Imaginäre für

Castoriadis eine stets aktiv an Auflösung und Formung beteiligte Kraft,

die gleichzeitig Auflösung und Ursprung von neuen gesellschaftlichen

Institutionen ist. Durch ihre imaginäre Konstitution bleiben festge-

wordene Gesellschaftsformen stets auflös- und veränderbar, wobei ihre

Umformungen und die daraus resultierenden neuen gesellschaftlichen

Institutionen nicht vorhersehbar und restlos auf das Imaginäre rück-

führbar sind. In seiner Unbestimmtheit und unerschöpflichen Vielfalt

75 Ebd., S. 271.

76 DasMediale setzt zwei Elemente »auf eine bestimmteWeise zueinander in Be-

ziehung«, es ist der »spezifische Austrag ihrer Relationalität«. Mersch: »Philo-

sophien desMedialen«, in: Schweppenhäuser (Hg.): Handbuch derMedienphi-

losophie, a.a.O., S. 19.

77 Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, a.a.O., S. 554.

78 Ebd., S. 605.

79 Ebd., S. 310.

80 Ebd., S. 409.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität 39

kann das Imaginäre sich so auch nie zeigen oder zur Gänze aus seinen

Produkten abgeleitetwerden.Damit deutet Castoriadis eineNegativität

am Imaginären an, durch die das Imaginäre stets entzogen bleibt und

sich jedem Zugriff verschließt. In dieser Betonung eines Imaginären,

das sich nicht in festen Gestalten erschöpft oder aus diesen restlos

abgeleitet werden kann, sondern vielmehr eine plastische Kraft der

Auflösung und Formung ist, liegt Castoriadis’ wichtige Erweiterung des

Lacan’schen Begriffs des Imaginären.

Ein amorphes Imaginäres bedeutet für Castoriadis jedoch nicht,

dass das Imaginäre auf die Gestalten des Symbolischen verzichten

kann. Im Gegenteil: Aufgrund ihres ungreifbaren und fließenden We-

sens benötige dieses magmatische Imaginäre die »stabilen Gestalten«81

des Symbolischen zwingend, »nicht nur um sich ›auszudrücken‹ – das

versteht sich von selbst –, sondern um überhaupt zu ›existieren‹, um

etwas zu werden, das nicht mehr bloß virtuell ist.«82 Keine imaginäre

Produktion – ob Traum,Halluzination oder Phantasma – entgehe einer

symbolischen Verkörperung, dessen materieller Träger gerade keine

»neutrale Hülle«83 sei, von dem die imaginären Bedeutungen »›frei

ablösbar‹ wären«, vielmehr könnten »nur im und durch das Sein und

Sosein eines solchen ›Trägers‹ […] jene Bedeutungen sein und so sein,

wie sie sind.«84 IndemCastoriadis das »Sosein« des Trägers für die Kon-

stitution des Imaginären betont, nähert er sich einem performativen

Begriff des Medialen an, der seine Inhalte mit konstituiert. Gleichzeitig

jedoch bezeichnet Castoriadis das Imaginäre als eine »elementare und

nicht weiter zurückführbare Fähigkeit, ein Bild hervorzurufen«.85 Ein-

zelne Vorstellungsbilder, die Castoriadis das »aktuale Imaginäre« oder

»sekundäre Imaginäre« nennt,86 entstehen erst aus diesem »radikalen

81 Ebd., S. 347.

82 Ebd., S. 218.

83 Ebd., S. 201.

84 Ebd., S. 583.

85 Ebd., S. 218.

86 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Imaginären«, das noch »jeder aisthesis und jedem logos« vorausgeht.87

Castoriadis verfolgt somit parallel die Annahme eines vom Symbo-

lischen unabhängigen Imaginären, das sich sein »Fleisch« lediglich

»erborgt«88 und sich in symbolischen Trägern nachträglich »materia-

lisiert«89. Weder ist das Imaginäre aus der sinnlichen Wahrnehmung

abgeleitet – es ist nicht »Widerspiegelung oder Abbild der Realität«90

– noch aus symbolischen Trägern konstituiert – es geht ihnen vor-

aus –, sodass bei Castoriadis der dichotome Begriff eines Imaginären

durchscheint, der das Imaginäre als Innerlichkeit begreift, die sich

erst nachträglich in einem Äußeren »ausdrücken«91 muss und deren

Herkunftsort (weder Wahrnehmungen noch Symbole) unklar bleibt.92

Die Verkörperung in einem Materiellen und Wahrnehmbaren bleibt

dem Imaginären nachgelagert und hat keinen Einfluss auf seine Entste-

hung.Wenn aber das Imaginäre weder aus derWahrnehmung noch aus

den Symbolen entsteht, bleibt unklar, woher das »radikale Imaginäre«

seine unerschöpfliche Potenzialität beziehen soll. Das Imaginäre bliebe

dann eine rein negative Figur, ohne Anstoß und ohneMöglichkeitsraum

der sinnlichenWahrnehmung, aus der folglich nichts entstehen könnte.

Castoriadis vernachlässigt somit die bei Lacan stark gemachte Entfrem-

dung im bildlichenMedium, die andeutet, dass Verkörperungsprozesse

ihre Gegenstände gleichzeitig verändern und damit mit konstituieren,

Imaginäres also immer schon heteronom ist. Ein radikales Imaginäres,

das autonomundaus sichherauswirkt,wäredannanzuzweifeln.93 Auch

wenn Castoriadis das Imaginäre nicht als Abbild oder Repräsentation

versteht und die symbolische, materielle Komponente des Imaginären

betont, entgeht ihm die performative Dimension des Mediums, die das

87 Ebd., S. 555.

88 Ebd., S. 273.

89 Ebd., S. 583.

90 Ebd., S. 241.

91 Ebd., S. 191.

92 Vgl. hierzu auch Lüdemann: Metaphern der Gesellschaft, a.a.O., S. 52f.

93 Vgl. ebd., S. 29.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität 41

Imaginäre mit austrägt. In der Nachfolge von Castoriadis, in denTheo-

rien des Imaginären vonWolfgang Iser und Karl Ludwig Pfeiffer, bleibt

das Problem einer impliziten Innerlichkeit des Imaginären bestehen.

Jedoch nehmen beide zunächst an, dass das Mediale das Imaginäre

nicht nur austrägt, sondern konstitutiv mitbestimmt.

Imaginäres und Fiktives (Iser)

Wolfgang Iser verlegt die Analyse des Imaginären von den gesellschaft-

lichen Formen und Symbolen auf die Medialität, Struktur und Prozesse

des Literarischen bei der Hervorbringung eines Imaginären. Auch nach

Iser ist einMedium für die Existenz eines Imaginären notwendig, denn

es bringt »Imaginäres zurWirksamkeit«94:

Das Imaginäre ist kein sich selbst aktivierendes Potenzial, sondern

bedarf der Mobilisierung von außerhalb seiner […]. Daraus folgt: dem

Imaginären eignet keine Intentionalität, vielmehr wird es erst mit

einer solchen durch die jeweils erfolgte Inanspruchnahme aufgela-

den.95

Wie schon Castoriadis betont auch Iser, dass das Medium nicht einfach

ein neutraler Träger sei, in welchem das Imaginäre lediglich erscheine,

sondern dass es das Imaginäre im Erscheinen ausrichte:

Deshalb braucht das Imaginäre ein Medium – nicht allein, um über-

haupt zu erscheinen, sondern um im Erscheinen das zu bewerkstelli-

gen, was durch dasMedium in das Imaginäre zumZweck seiner inten-

tionalen Mobilisierung hineingetragen wurde.96

Dabei kommt Iser auf die mediale Besonderheit zu sprechen, das Er-

scheinende im Erscheinen zugleich zu verändern. In einem »Akt des

Fingierens«, zu dem Iser Wiederholungen, Prozesse des Selektierens

94 Iser: Das Fiktive und das Imaginäre, a.a.O., S. 291.

95 Ebd., S. 377.

96 Ebd., S. 400.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

und Kombinierens vonMaterial sowie die Selbstanzeige des Fiktionalen

zählt,97 richtet das Medium des fiktionalen Textes das Imaginäre »für

etwas Bestimmtes zu und gibt ihm dadurch Form.«98 Dadurch herrscht

ein »dialektisches Verhältnis« zwischen dem Fiktiven und Imaginären:

Das Medium prägt »die Form der Erscheinung« des Imaginären, es

perspektiviert es, gleichzeitig aber sichert es dem Imaginären allererst

»in solcher Perspektivierung das Erscheinen«.99 Das Imaginäre könne

somit nur in einemMediumerscheinen, durchwelches es jedoch bereits

verändert werde. Iser betont hier die notwendige mediale Vermittlung

des Imaginären und den medienspezifischen Einfluss (fiktionale Per-

spektivierung) auf das Imaginäre, sodass sich ein rein Imaginäres und

ein rein Mediales nicht eindeutig voneinander trennen lassen. Dabei

nimmt nicht nur das Mediale Einfluss auf das Imaginäre, sondern auch

umgekehrt, es ist ein »wechselseitiges Verändern«. Tritt das Imagi-

näre in Gestalten wie Wahrnehmungen, Vorstellungen, Träumen und

Halluzinationen »in eine erfahrbare Existenz«,100 verändert es diese

mit: »So sehr die genannten Komponenten Imaginäres zur Gestalt

seines Erscheinens erwecken, so unverkennbar erfahren sie ihrer-

seits eine Veränderung, wann immer sie Imaginäres mobilisieren.«101

Gleichzeitig sind diese Produkte, zu denen Iser neben Träumen und

Wahrnehmungen auch die literarische Fiktion zählt, »nicht ausschließ-

lich Erzeugnisse des Imaginären.«102 Iser formuliert hier die Einsicht,

dass Imaginäres und Mediales zwar miteinander verzahnt sind, aber

nicht zusammenfallen. Die mediale Gestalt ist genauso wenig voll-

ständig auf ein Imaginäres rückführbar, wie das Imaginäre sich nicht

restlos in einem Medium verkörpern lässt. Das Imaginäre, so hat auch

Castoriadis es gezeigt, lässt sich nicht abbilden oder in einemkonkreten

97 Vgl. ebd., S. 18–60.

98 Wolfgang Iser: »Das Imaginäre: Kein isolierbares Phänomen«, in: Ders., Dieter

Henrich (Hg.): Funktionen des Fiktiven, München 1983, S. 485.

99 Ebd., S. 484.

100 Iser: Das Fiktive und das Imaginäre, a.a.O., S. 314.

101 Ebd., S. 315.

102 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität 43

Bild oder einer symbolischen Bedeutung identifizieren. Genauso wenig

kann es aus dem, was ist, vollständig abgeleitet werden. In beiden liegt

eine Möglichkeitsvielfalt, die zu keiner gegenseitigen Deckung kommt.

Weder ist das Imaginäre für Iser eine selbsttätige Kraft (es bedarf zu

seiner Mobilisierung eines Mediums) noch lösen sich Imaginäres und

Mediales ineinander auf. Iser betont stattdessen die Differenz beider

und ihr wechselseitiges Verändern. Dennoch findet sich bei ihm, wie

auch schon bei Castoriadis, der Begriff eines Imaginären wieder, der

noch vor einer medialen Verkörperung existiert und damit erst nach-

träglich von einem Medium ausgetragen und ausgerichtet wird. So

ist das Imaginäre bereits etwas mit eigenen Wesensmerkmalen, es ist

»diffus, formlos, unfixiert«,103 und wird »aus diffuser Gegebenheit in

eine bestimmteGestalt überführt«,104 d.h. erst sekundär in die Formdes

fiktionalen Textes versetzt. Und auch die Rede davon, dass »Imaginäres

immer nur in Produkten – wie in Wahrnehmung, Vorstellung, Traum

etc. – faßbar«105 werden kann, impliziert die Vorstellung eines mate-

rielosen Imaginären, das noch vor einer solchen Überführung in die

symbolischen Formen existiere.Das Imaginäre ist nach Iser zwar erst in

einem Medium fassbar, doch etwas in etwas geht von bereits gegebenen

Elementen aus und verkennt die performative Dimension des durch und

dessen Aspekt derWiderfahrnis. Die Imagination nimmt bei Iser somit

eine doppelte Rolle ein, sie »ist dem voraus, was ist, wenngleich sie sich

nur in dem, was ist, zu zeigen vermag.«106

Imaginäres als Effekt des Mediums (Pfeiffer)

Dass das Imaginäre und Mediale zusammengehören, hebt auch Karl

Ludwig Pfeiffer hervor. In seiner Ausarbeitung einer medialen Anthro-

pologie, betont Pfeiffer, dass die gesamte Erfahrung des Menschen

103 Ebd., S. 21.

104 Ebd., S. 22.

105 Ebd., S. 315.

106 Ebd., S. 294.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

»medial verfasst« sei und somit durch Medien geprägt und »insze-

niert«107 werde. Nur in dieser medialen Form sei subjektive Erfahrung

gegeben, weswegen es sich immer auch um »›Fiktionale‹ Erfahrung«108

handle. Am Beispiel des amorphen Unbewussten verdeutlicht Pfeiffer

seineThese:

Um eindeutige, konkrete Formen anzunehmen, absorbiert das Unbe-

wußte (vor allem ästhetische) Bilder und Vollzüge, welche dieMedien

der Kultur hervorbringen. […] Das amorphe Begehrenmuß ›geködert‹,

sozusagen in geliehene Kostüme eingekleidet, insofern fiktionalisiert

werden, um artikulierbare Gestalt zu gewinnen.109

Erst Medien, insbesondere Medienkonfigurationen, worunter Pfeif-

fer so Verschiedenes versteht wie griechische Tragödien, Opern und

körperliche Inszenierungen im Sport,110 geben den Erfahrungen eine

»Form«: »Was immer Bedürfnisse ›wirklich‹ sein mögen, sie brauchen

›Masken‹, d.h.Medienund von ihnen getrageneEntäußerungsprozesse,

durch die sie in ästhetisch prägnanter Form ›erscheinen‹ können.«111

Bedeutung geht nach Pfeiffer erst von demMedium aus und ist bei phä-

nomenalen Erscheinungen »ein zu erfahrender Effekt.«112 Nicht also

gibt es einfach ein Imaginäres, sondern es wird medial hervorgebracht.

So sind »Figuren des Imaginären (Archetypen, Stereotypen u.a.) nicht

gegeben, sondern Varianten hochvermittelter Produkte.«113 Wie schon

Iser und Castoriadis betont auch Pfeiffer die Notwendigkeit des Media-

len für imaginäre Vollzüge. Die Imagination ist auf Medien angewiesen

107 Karl Ludwig Pfeiffer: Das Mediale und das Imaginäre. Dimensionen kultur-

anthropologischer Medientheorie, Frankfurt a.M. 1999, S. 39.

108 Ebd., S. 59.

109 Ebd., S. 60.

110 Ebd., S. 12f.

111 Ebd., S. 175f.

112 Ebd., S. 285.

113 Ebd., S. 54.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität 45

und kein nur geistiges Vermögen des Menschen.114 Doch auch Pfeiffer

bleibt einem Begriff des Imaginären verpflichtet, der unabhängig von

Medien existiert. So spricht er etwa davon, dassMedien »imaginäre und

reale Effekte aufeinander«115 beziehen würden oder dass sie bestimmte

Konstellationen seien, in denen »imaginäre […] Schichten menschli-

chen Verhaltens signifikante Formen angenommen haben.«116 Auch bei

Pfeiffer findet sich also ein Begriff des Imaginären, der primär ist und

erst sekundär in einemMedium geformt oder auf Reales bezogen wird.

Gleichzeitig verfolgt er das andere Extrem, indem er das Imaginäre

als reinen »Effekt« von Medien versteht und somit ein Medienapriori

andeutet.

Die Erkenntnisse von Lacan, Castoriadis, Iser und Pfeiffer sind von

großem Wert, weil sie die mediale Bedingtheit der Imagination, ihre

Existenz im Materiellen betonen und die Imagination von einer an

der Wahrheit der Wahrnehmungen gemessenen Funktion als Abbild

befreien. Gleichzeitig bleibt diese Beziehung des Imaginären zu einem

medialen Träger selbst noch dichotom, indem von einem Ausdrucksge-

schehen eines immateriellen Imaginären in einem materiellen Körper

die Rede ist oder aber umgekehrt ein Medienapriori vermutet wird,

bei dem Imaginäres zum Effekt eines vorgelagerten Mediums wird.

Trotz der den Theorien gemeinsamen Bemühung, die Dichotomie von

Imaginärem und Medialem aufzubrechen, wird hier ein Begriff des

Imaginären impliziert, der unabhängig von einem Medium gegeben

ist, der sich also entweder nachträglich in einem Medium ausdrückt

oder aber umgedreht lediglich als dessen Effekt verstanden wird.

Dieses Ausdrucksverhältnis kann mit dem Begriff des Performativen

hinterfragt werden. Die Theorien des Performativen erlauben es, die

Verkörperung und den Ausdruck als Akt zu denken, in welchem der

Gegenstand, der ausgedrückt wird, durch die mediale Verkörperung

114 Vgl. Karl Ludwig Pfeiffer: »Medienbilder, Sportrituale und das Imaginäre«, in:

Bernd Hüppauf, Christoph Wulf (Hg.): Bild und Einbildungskraft, München

2006, S. 226–242.

115 Pfeiffer: Das Mediale und das Imaginäre, a.a.O., S. 54.

116 Ebd., S. 42f.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

mitbestimmt wird. Imaginäres wäre dann weder ein rein Primäres,

das seine Umgebungen und Bilder aus sich heraus konstruiere, noch

nur ein rezeptiv aufgenommener medialer Effekt, sondern Medium

der Erkenntnis, »Sichtbarmachung« und Kraft der »Präsentation«.117

Die Erweiterung derTheorien zum Imaginären um bildliche Medialität

erlaubt es, Performativität, Medialität und Imagination zusammen

zu denken. Imaginäres und Medialität können dann als Prozesse des

Erscheinenlassens oder der Sichtbarmachung angesprochen werden.

Wie wir noch sehen werden, lässt sich bei Hegel ein performativer Ver-

körperungsbegriff nachweisen, der imWahrnehmbaren angesiedelt ist.

Imagination existiert bei Hegel erst, wenn sie in einem anschaulichen

Träger zur Erscheinung gebracht wird und gleichzeitig bringt sie durch

die mediale Erscheinung selbst etwas zur Erscheinung.

1.3 Performativität medialer Verkörperung

Sämtliche Performativitätstheorien kritisieren die Idee der Reprä-

sentation, der Ausdrucksbeziehung und der mit ihr einhergehenden

Trennung von einemWesen und seiner Erscheinung, bei der die Bedeu-

tung hinter der Erscheinung liegt.118 Für die Performativitätstheorien

befindet sich das Wesen nicht »hinter den Phänomenen«, sondern es

»zeigt sich.«119 Ins Zentrum rücken so die Präsenz sinnlichen Daseins

117 Vgl. Emmanuel Alloa: »Phantasie. Aristoteles’ Theorie der Sichtbarmachung«,

in: Boehm u.a. (Hg.): Imagination, a.a.O., S. 104–107. Alloa spricht in diesem

Zusammenhang auch von einer »medialen Phantasie« bei Aristoteles. Ebd.,

S. 103–107.

118 Vgl. Sybille Krämer: »Was haben ›Performativität‹ und ›Medialität‹ miteinan-

der zu tun? Plädoyer für eine in der ›Aisthetisierung‹ gründendeKonzeption des

Performativen. Zur Einführung in diesen Band«, in: Dies. (Hg.): Performativität

und Medialität, München 2004, S. 19.

119 Sybille Krämer: »Erfüllen Medien eine Konstitutionsleistung? Thesen über die

Rollemedientheoretischer Erwägungen beimPhilosophieren«, in: StefanMün-

ker, Alexander Roesler,Mike Sandbothe (Hg.): Medienphilosophie. Beiträge zur

Klärung eines Begriffs, Frankfurt a.M. 2003, S. 89.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität 47

und das Wahrnehmungsereignis, in welchem etwas zur Erscheinung

kommt. Weil Medien »phänomenalisieren«, sind performative Akte im-

mer auch an »mediale Verkörperungsbedingungen« gebunden, denen

beim Erscheinenlassen eine konstitutive Rolle zukommt. Das, was in

Medien zur Erscheinung gebracht wird, wird immer auch »zugleich

transformiert«.120 Das performative Moment des Medialen, die Art und

Weise, wie etwas vollzogen und zum Ausdruck gebracht wird, konstitu-

iert das, was es gibt, mit. Medien sind also nicht bloße Zeichenträger,

die eine bereits vorhandene Bedeutung lediglich realisieren, sondern

ihr »›Ko-Konstituens‹«121. Das durch Medien Verkörperte ist nicht primär

gegeben, »sondern existiert nur in der flüchtigen und prozessualen

Gegenwärtigkeit des Medienumgangs.«122 Auch Bewusstseinsprozesse

wie Imaginationen sind, wie Eva Schürmann feststellt, nicht einfach

»›im Geist‹ vorhanden«123, sondern werden durch verschiedenemediale

Tätigkeiten wie bildliches Darstellen oder Erzählen allererst »vermit-

telt«.124

Mediale Verkörperungen sind so auch nicht alsMaterialisierung von

Ideen, sondern als Transformation des Materiellen zu verstehen.125 An-

ders als sprachliche Zeichen stellenMedien etwas anderes nicht nur dar

oder repräsentieren es, sondern machen es präsent und gegenwärtig.

Dieser Prozess beruht darauf,dassMedien imVollzug verschwinden, sie

also etwas dadurch vergegenwärtigen, dass sie sich der Wahrnehmung

120 Ebd., S. 83.

121 Mersch: »Philosophien des Medialen«, in: Schweppenhäuser (Hg.): Handbuch

der Medienphilosophie, a.a.O., S. 19.

122 Krämer: »Was haben ›Performativität‹ und ›Medialität‹ miteinander zu tun?«,

in: Dies. (Hg.): Performativität und Medialität, a.a.O., S. 25.

123 Eva Schürmann: Vorstellen und Darstellen. Szenen einer medienanthropologi-

schen Theorie des Geistes, Paderborn 2018, S. 9.

124 Eva Schürmann: »VerkörpertesDenken.Medialität desGeistes. Skizze einer dar-

stellungstheoretischen Medienanthropologie«, in: Lorenz Engell, Frank Hart-

mann, Christiane Voss (Hg.): Körper des Denkens. Neue Positionen der Medi-

enphilosophie, München 2013, S. 76.

125 Vgl. Krämer: »Medien, Boten, Spuren«, in: Münker/Roesler (Hg.): Was ist ein

Medium?, a.a.O., S. 84f.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

entziehen. Durch die »Rücknahme und Abschwächung ihres Selbst«

bringen sie etwas anderes zur Erscheinung.126 Folglich bedeutet das:

»Das Übertragen als Kernaufgabe vonMedien ist als einWahrnehmbarmachen

von etwas Nichtwahrnehmbaren zu verstehen.«127 Vor dem Hintergrund

eines performativen Medienbegriffs lassen sich innere Bilder nicht als

von ihren Medien getrennte Entitäten begreifen, die in unserem Besitz

sind und höchstens nachträglich äußerlich realisiert werden, sondern

vielmehr realisieren sie sich performativ in medialen Vollzügen. Ima-

ginationen gehen auf unterschiedliche Weise aus medialen Strukturen

hervor.Dadurch sindMedien der Imagination nicht äußerlich,wie auch

umgekehrt Imaginationen keine Abbilder oder Repräsentationen sind.

Mit der Verbindung von Imagination, Performativität und Medialität

kann die Imagination selbst als eine Erscheinungsweise angesprochen

werden, weniger als eine Kraft der Repräsentation als vielmehr eine

der Präsentation. Ihre Bilder sind dann nicht Abbilder, sondernMedien

der Erkenntnis, von denen her überhaupt erst etwas sichtbar gemacht

wird. Damit weist auch die Imagination eine performative Kraft auf,

die von der Wahrnehmung ausgeht und von der medialen Dimension

nicht zu trennen ist. Christoph Wulf betont deswegen, dass die Imagi-

nation gleich doppelt performativ ist: einmal »bei der Erzeugung der

Bilder in einem Medium«, wie äußeren Bildern, Inszenierungen oder

kulturellen Aufführungen, das andere Mal, wenn die Verkörperungen

dermentalen Bilder »ihrerseits performativ werden« und die Betrachter

dazu anregen, »die Bilder […] in ihre Vorstellungswelt, in ihr Imaginäres

aufzunehmen.«128 Bei Wulf kann das Imaginäre seine Performativität

erst in einem Medium entfalten. Die performative Wirkung besteht

dann darin, dass die aufgenommene Bildlichkeit die Wahrnehmungen

der Betrachter formt und Wahrgenommenes aus- oder einschließt.129

126 Ebd., S. 83.

127 Ebd., S. 84.

128 ChristophWulf: »Zur Performativität von Bild und Imagination«, in: Ders., Jörg

Zirfas (Hg.): Ikonologie des Performativen, München 2005, S. 48.

129 Christoph Wulf, Jörg Zirfas: »Bild, Wahrnehmung und Phantasie«, in: Dies.

(Hg.): Ikonologie des Performativen, a.a.O., S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität 49

Hier stehen Imaginäres und Mediales in einem Wechselverhältnis

zueinander, in welchem mentale Bilder ihre »performativen Wirkun-

gen« erst in äußeren Bildern und äußere Bilder wiederum ihre erst

in der Vorstellungswelt aktivieren. Ähnlich formuliert es Schürmann:

Das, was Geist ist, »konkretisiert und artikuliert sich […] erst in mit-

einander wechselwirkenden Tätigkeiten des Vor- und Darstellens«130.

Gegenüber einem »vermittlungs- und formvergessenenDenken« betont

Schürmann die »Darstellungsbedingtheit« des Bewusstseins131 und die

»Konfigurationskraft desVorstellens«.132Der Imagination kommt somit

gleichermaßen eine mediale wie performative Dimension zu. Die bild-

liche Imagination kann hiernach alsMedium eines Denkens verstanden

werden, das in mediale Praktiken des Darstellens und Verkörperns

verwickelt ist. Dabei geht die Imagination von der Wahrnehmungs-

welt aus, sie erfindet etwas im Gefundenen und ist somit spontan und

responsiv zugleich.

Widerfahrnis der Wahrnehmung

Dass die Imagination ihren Ausgang von der Sinneswahrnehmung

nimmt, ist in verschiedenen Bildtheorien Thema, welche die Imagi-

nation als Anteil des Sehens behandeln. Die Imagination ergänze das

»nur partiell gegebene Bild zu einem Ganzen«, sodass es ohne die Ima-

gination »kein sinnvolles und zusammenhängendes Bild«133 gebe. So

heißt es bei Ernst Gombrich, ähnlich zu Leonardo da Vincis Beispiel des

Sehens von Gestalten in Wandflecken, dass wir diejenigen Gestalten,

Dinge und Formen in Wolken oder Tintenklecksen erkennen, »deren

Erinnerungsbilder in unserem Geiste vorgegeben sind.«134 Wenn wir

also beispielsweise eine Fledermaus in einem Klecks erkennen, ordnen

130 Schürmann: Vorstellen und Darstellen, a.a.O., S. 9.

131 Ebd., S. 21.

132 Ebd., S. 19.

133 Bernd Hüppauf, Christoph Wulf: »Einleitung: Warum Bilder die Einbildungs-

kraft brauchen«, in: Dies. (Hg.): Bild und Einbildungskraft, a.a.O., S. 24.

134 Ernst H. Gombrich: Kunst und Illusion. Zur Psychologie der bildlichen Darstel-

lung, Köln 1967, S. 211.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

wir den formlosen Fleck einst gesehenen oder geträumten Fledermäu-

sen zu. Dies sieht Gombrich besonders in der impressionistischen

Malerei gegeben: »Das Bild hat eigentlich auf der Leinwand keine feste

Verankerung mehr, es wird gleichsam nur in unserem Geiste ›herauf-

beschworen‹.«135 Gottfried Boehm konstatiert Ähnliches, wenn er die

Erinnerung als eine »Leistung des Sehens«136 beschreibt. Wahrneh-

mung ist ein produktives Vermögen, welches seinen Inhalt, das Bild,

konstituiert.137 Im Zentrum dieses Sehvermögens, so Boehm, liege das

Vermögen »Gesehenes zu behalten.« Beim Sehen registrieren wir nicht

nur das, was auf der Bildfläche vorhanden ist, sondern »wir ordnen

[…] die gewonnenen Daten, übergehen Überflüssiges«.138 Die einzelnen

Elemente in einem Bild können wir nach Boehm nur dann in einen

Zusammenhang bringen, wenn wir in der Lage sind, das soeben Ge-

sehene »erinnernd vorzuhalten« und zu vergegenwärtigen. Andernfalls

würden uns nur Einzelwahrnehmungen gegeben sein, aber kein Bild.139

Das innere Sehen ist daher produktiv, weil es zur »Bildwirklichkeit«

beiträgt und in dieser selbst »Ausdrücklichkeit« erhält.140 Ähnlich sieht

es Martin Seel, der vom »imaginativen Sehen« spricht. Die Imagination

bleibt an dieWahrnehmung gebunden und wird von ihr aus modelliert.

Die Wahrnehmung liefert der Imagination »die entscheidenden Mo-

delle«,141 imaginierte Objekte wurzeln in »Prozessen der ästhetischen

Wahrnehmung.«142 Dabei hebt auch Seel hervor, dass das »imaginative

Sehen« kein lediglich innerer Vollzug ist, sondern »in dem artistischen

Erscheinen derWerke« liegt.143

135 Ebd., S. 227.

136 Gottfried Boehm: »Mnemosyne. Zur Kategorie des erinnernden Sehens«, in:

Ders., Karlheinz Stierle, Gundolf Winter (Hg.): Modernität und Tradition. Fest-

schrift für Max Imdahl zum 60. Geburtstag, München 1985, S. 37.

137 Ebd., S. 38.

138 Ebd., S. 39.

139 Ebd.

140 Ebd., S. 47.

141 Martin Seel: Ästhetik des Erscheinens, Frankfurt a.M. 2003, S. 141.

142 Ebd., S. 141f.

143 Ebd., S. 209.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität 51

Zwar betonen die Sehakttheorien die performative Kraft des Sehens

und ihre Verwicklung mit der Imagination, aber sie alle gehen von ei-

nem autonomen Subjekt aus, das Erinnerungen auf Wahrgenommenes

projiziert oder Vergangenes während des Wahrnehmungsvorgangs er-

innernd vorhält.Nach Krämer sei die rezeptionsästhetische Perspektive

der Ansicht, »dass ein Werk erst im Akt seiner lesenden oder betrach-

tenden Aneignung auch hervorgebracht werde«, vergesse dabei aber

den »Widerfahrnischarakter der Bilderfahrung«, der für das Denken

des Performativen entscheidend ist.144 Werden Bilder performativ ge-

deutet, bilden nicht das Sehen, sondern der »Blick« und das primäre

»Angeblicktwerden« denAusgangspunkt vonBildbeziehungen.145 Dabei

brauche es den Betrachter zwar, aber nicht als aktiv lesend rezipieren-

den, sondern als passiv empfangenden.146 Die Betonung des Moments

der Widerfahrnis innerhalb des Performativen ermöglicht eine neue

Perspektive auf die Imagination, die nicht nur ein aktives Geschehen

des Subjekts ist, sondern vom Pathos des Wahrgenommenen ausgeht.

Wie wir noch sehen werden, wird das Moment der Widerfahrnis bei

Hegel ein wesentliches Merkmal innerer Bilder sein.

Bis hierhin lässt sich zusammenfassen: Entweder ist die Imaginati-

on eine passive Kraft, welche die Wahrnehmungen lediglich aufnimmt,

abbildet und weiterleitet oder sie ist kreativ, dann aber läuft sie Gefahr,

Verzerrungen und Scheinhaftes zu produzieren, die einen anderswo

generierten Sinn immer schon verfälschen und in Scheinbares auf-

lösen. Sinn und Imagination bilden damit eine Dichotomie, die sich

bereits in Platons Zwei-Welten-Ontologie von Geist und Sinnlichem

ankündigt. Die Imagination ist so nie selbst Medium des Denkens

oder an der Entstehung von Sinn beteiligt. Das Potenzial, Sinn zu ge-

nerieren, wird ihr höchstens dann zugeordnet, wenn ihr sinnlicher

Anteil abgespalten wird. Immer mehr wird die Imagination von einer

sinnlichen Erscheinungsweise (phantasia) zu einer immateriellen Kraft

144 Sybille Krämer: »Gibt es eine Performanz des Bildlichen? Reflexionen über

›Blickakte‹«, in: Ludger Schwarte (Hg.): Bild-Performanz, München 2011, S. 76.

145 Ebd., S. 82.

146 Ebd., S. 76.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

(Einbildungskraft) umgedeutet. Die Theorien des Imaginären betonen

hingegen die produktive Seite des Imaginären, die an das Sinnliche und

Mediale gekoppelt ist und arbeiten die subjektkonstitutive Funktion der

Imagination sowie ihr Eingefasstsein im Materiellen heraus. Gleich-

zeitig begreifen sie diese Koppelung von Medium und Imagination als

ein Ausdrucksgeschehen, sodass in ihnen das Verhältnis von Medium

und Imagination noch unzureichend bleibt. Trotz der den Theorien

gemeinsamen Bemühung, die Dichotomie von Imaginärem und Me-

dialem aufzubrechen, wird ein Begriff des Imaginären impliziert, der

unabhängig von einem Medium gegeben ist, der sich also entweder

nachträglich in einem Medium ausdrückt oder aber lediglich als des-

sen Effekt verstanden wird. Weil das Imaginäre nicht selbst Medium

ist, sondern Imaginäres und Medium getrennt bleiben, weisen diese

Theorien einen Rest an Medienvergessenheit auf, der mit Theorien

zum Performativen unterlaufen werden kann. Die Performativität des

Medialen besteht darin, Inhalte mitzukonstituieren. Hier ließe sich für

die Betrachtung der Imagination als eines Produktionsortes vonWissen

anschließen.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Von der Figur zur Darstellung

2.1 »Figürliche Vorstellung« bei Kant

Hegel baut seinen Phantasiebegriff auf dem Begriff der Einbildungs-

kraft bei Immanuel Kant auf und verschiebt die Bedeutung der Einbil-

dung von einer erkenntnistheoretischen zu einer darstellungstheoreti-

schen Kraft. Indem Hegel vor allem Kants »Schema« kritisiert, arbeitet

er eine bildliche und mediale Bedingung der Imagination heraus.

Im Folgenden sollen Kants Ausgangspunkt und Hegels Verschiebung

rekonstruiert werden.

Bei Kant lässt sich ein erster ausgearbeiteter Versuch finden, der

Einbildungskraft Erkenntnisrelevanz zuzuschreiben. Wie im ersten

Kapitel gezeigt, hat die Einbildungskraft vor Kant die Aufgabe, empfan-

gene Sinneswahrnehmungen an den Verstand weiterzuleiten, der sie

produktiv zu neuem Sinn zusammensetzt. Zwar nahmen die Vorgänger

Kants an, dass die Einbildungskraft die empfangenen Wahrnehmun-

gen auseinandernehmen und neu zusammensetzen und damit auf

bestimmte Weise auch schöpferisch tätig sein kann, jedoch wurde der

Wahrheitsgehalt ihrer Produkte an ihrer Nähe oder Ferne zu denWahr-

nehmungen gemessen. Um die Einbildungskraft von dem Maßstab

der Wahrnehmungen zu befreien, kehrt Kant die Positionen beider

um: Nicht die Wahrnehmungen gehen der Einbildungskraft voraus,

sondern erst die Einbildungskraft synthetisiert disparate Daten zu

einer erkennbaren Gestalt. Nach Kant sind uns die Gegenstände in

der Wahrnehmung nicht einfach gegeben, sondern Vorstellungen die-

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

ser Gegenstände und neue Erkenntnisse werden gemacht.1 Ohne die

Einbildungskraft, so Kant, gebe es »gar keine Erkenntnis«.2

Kants Überlegungen zur Einbildungskraft gehen von der Annahme

aus, die menschliche Erkenntnis gründe auf zwei Stämmen, die »ganz

ungleichartig«3 seien und keine gemeinsamen Eigenschaften teilen:

den sinnlichen Anschauungen und den reinen Begriffen des Verstandes.

Während sich in den abstrakten Begriffen der Mathematik, wie z.B. der

geometrischen Form eines Kreises, eine Rundung »anschauen läßt«,

diese somit zu der Anschauung eines Tellers in »Gleichartigkeit« steht,

kann ein reiner Begriff wie etwa Kausalität nicht »durch Sinne ange-

schauetwerden«.4 Zwischendiesen reinenVerstandesbegriffen undden

sinnlichen Erscheinungen gibt es keine Verbindungspunkte. Zu einer

Erkenntnisgehörenaber sowohldieBegriffe als auchdieAnschauungen.

Weder würden »Begriffe, ohne ihnen auf einige Art korrespondierende

Anschauung, noch Anschauung ohne Begriffe, ein Erkenntnis abgeben

können.«5 Auch wenn Kant gemäß der philosophischen Tradition den

Sinnen die niedere Funktion der »Rezeptivität« und dem Verstand die

höhere Aufgabe der »Spontaneität des Erkenntnisses«6 zuschreibt,

betont er:

Keinedieser Eigenschaften ist der andern vorzuziehen.Ohne Sinnlich-

keit würde uns kein Gegenstand gegeben, und ohne Verstand keiner

gedachtwerden. Gedanken ohne Inhalt sind leer, Anschauungen ohne

Begriffe sind blind.7

Dieser sich aus Begriffen und Anschauungen zusammensetzende

Erkenntnisbegriff Kants verschafft der Einbildungskraft nun eine wich-

1 Vgl. Immanuel Kant: Kritik der reinenVernunft 1, in:Werkausgabe in 12 Bänden,

Band 3, Frankfurt a.M. 1974 [1787], A 120, S. 176.

2 Ebd., B 103, S. 117.

3 Ebd., B 176, S. 187.

4 Ebd.

5 Ebd., B 74, S. 97.

6 Ebd.

7 Ebd., B 75, S. 98.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Von der Figur zur Darstellung 55

tige Stellung, denn es bedarf ihrer, um Anschauungen und Begriffe

miteinander zu vermitteln. Die Einbildungskraft erfüllt die erkennt-

nisrelevante Funktion der »Synthese«, unter der Kant im Allgemeinen

die »Handlung« versteht, »verschiedene Vorstellungen zu einander hin-

zuzutun und ihre Mannigfaltigkeit in einer Erkenntnis zu begreifen.«8

Die Synthese bringt also Erkenntnis hervor, indem sie »die Elemente

zu Erkenntnissen sammlet, und zu einem gewissen Inhalte vereinigt«.9

Im Unterschied zu der Syntheseleistung des Verstandes (synthesis intel-

lectualis), welche »die Synthesis auf Begriffe«10 bringt, betont Kant bei

der Synthese der Einbildungskraft ihre anschauliche Arbeit. Er spricht

von der »figürlichen Synthese« (synthesis speciosa) und verweist mit der

lateinischen Übersetzung auf das Wort speciosa, das von species kommt

und Sehen sowie Auge meint. Damit vereint die Einbildungskraft zwei

getrennte Eigenschaften: Einerseits ist sie das spontane Vermögen,

»die Sinnlichkeit a priori zu bestimmen«, sie ist also »bestimmend, und

nicht, wie der Sinn, bloß bestimmbar« und gehört so zum Verstand.

Da aber »alle unsere Anschauung sinnlich ist«, gehört sie andererseits

zur Sinnlichkeit.11 Für Kant stellt dieses ambivalente Wesen der Ein-

bildungskraft aber kein zu behebendes Problem dar wie noch in den

Philosophien vor ihm, sondern gerade dieses »Zumal«12 der Einbil-

dungskraft,wieMartinHeidegger es nennt, dass sie also »einerseitsmit

der Kategorie, andererseits mit der Erscheinung in Gleichartigkeit«13

steht, ist entscheidend für ihre vermittelnde Tätigkeit. Damit verleiht

Kant der Einbildungskraft eine besondere Rolle, denn eine gleichzeitig

anschauliche und intellektuelle Einbildungskraft, die figürlich synthe-

tisiert, bedeutet eine Einbildungskraft, die Erkenntnisse eigenständig

8 Ebd., B 103, S. 116.

9 Ebd., S. 117.

10 Ebd.

11 Ebd., B 151f., S. 149.

12 Martin Heidegger: Kant und das Problem der Metaphysik, Frankfurt a.M. 1991

[1929], S. 129.

13 Kant: Kritik der reinen Vernunft 1, a.a.O., B 177, S. 187.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

durch anschauliche Figuren generieren kann. Ihr Produkt ist das »Sche-

ma«, das Kant entsprechend der ambivalenten Einbildungskraft als

»ein Drittes« bestimmt. Es handelt sich hierbei um eine »vermittelnde

Vorstellung«, die »einerseits intellektuell, andererseits sinnlich sein

[muß].«14 Die Frage, die sich Kant nun stellt, ist, wie diese schematische

Vorstellung einerseits synthetisierend, also einheitlich und allgemein,

und andererseits anschaulich, wie sie also »ohne alles Empirische«15

und gleichzeitig eine »anschauliche Vorstellung«16 sein kann.

Weil das Schema nicht nur Konkretes abbildet, sondern bereits syn-

thetisiert, ist es an keine »besondere Gestalt« gebunden und somit nicht

als ein einzelnes Abbild oder eine spezifische Anschauung zu verstehen.

Vielmehr kann das Schema etwas »allgemein verzeichnen«, wie Kant

es an dem Beispiel des empirischen Begriffs Hund erklärt: »Der Begriff

vom Hunde bedeutet eine Regel, nach welcher meine Einbildungskraft

die Gestalt eines vierfüßigen Tieres allgemein verzeichnen kann«. Da-

mit ist das Schema nicht »auf irgend eine einzige besondere Gestalt,

die mir die Erfahrung darbietet, oder auch ein jedes mögliche Bild, was

ich in concreto darstellen kann, beschränkt«.17 Die Einbildungskraft hat

»keine einzelne Anschauung, sondern die Einheit in der Bestimmung

der Sinnlichkeit allein zur Absicht«.18 Doch auch wenn sich das Sche-

ma auf keine spezifische Gestalt und kein einzelnes Bild reduzieren

lässt, bedeutet es nicht, dass das Schema gestaltlos sei. Kant erläutert

die schematisierende Handlung der Einbildungskraft durch folgende

Beispiele:

Wir können uns keine Linie denken, ohne sie in Gedanken zu ziehen,

keinenZirkel denken, ohne ihn zu beschreiben, die drei Abmessungen

des Raumes gar nicht vorstellen, ohne aus demselben Punkte drei Li-

nien senkrecht aufeinander zu setzen.19

14 Ebd., B 177f., S. 187f.

15 Ebd., B 177, S. 188.

16 Ebd., Anm. B 160, S. 154.

17 Ebd., B 180, S. 190.

18 Ebd., S. 189.

19 Ebd., B 154, S. 150.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Von der Figur zur Darstellung 57

So generieren wir etwa durch das »Ziehen einer geraden Linie« die »fi-

gürliche Vorstellung der Zeit«:20

Würde ich […] die vorhergehende (die erste Teile der Linie, die vorher-

gehende Teile der Zeit, oder die nach einander vorgestellte Einheiten)

immer aus den Gedanken verlieren, und sie nicht reproduzieren, in-

dem ich zu den folgenden fortgehe, so würde niemals eine ganze Vor-

stellung, und keiner aller vorgenannten Gedanken, ja gar nicht ein-

mal die reineste understeGrundvorstellungen vonRaumundZeit ent-

springen können.21

Erkenntnis ist hier mit dem »Ziehen« einer Linie oder dem »Beschrei-

ben« eines Zirkels, mit also figürlicher Veranschaulichung verschränkt.

DasSchema strukturiert Einzelheiten so,dass sie zuderGestalt einer Li-

nie oder eines Zirkels angeordnet werden, die wiederum eine neue Vor-

stellung wie die »Vorstellung der Zeit« oder die »Kategorien von Raum

und Zeit« ermöglichen. Entscheidend ist somit, dass die Einbildungs-

kraft bei Kant nicht nur empirische Vorstellungsbilder produziert, also

nicht nur Wahrgenommenes vergegenwärtigt, sondern auch fähig ist,

Verstandesbegriffe zu verbildlichen, die keine sinnliche Gestalt haben.

Durch Linie und Zirkel wird Mannigfaltiges zu einer Einheit syntheti-

siert.22 Hier erzeugt also nicht die Spontaneität des begrifflichen Ver-

standes, sondern eine figürlich angeordnete, anschauliche Vorstellung

(Linie, Zirkel, Umriss) eine Erkenntnis. In dieser Verbindung von be-

grifflichem Denken und anschaulicher Gestalt kann das Potenzial des

Kant’schen Schemas und der figürlichen Synthesis gesehen werden.

Dichotomie der Einbildungskraft und des Schemas

Trotz seiner Bemühungen, mit der Einbildungskraft ein »Drittes« zu

etablieren, das weder rein begrifflich noch rein anschaulich ist, kommt

Kant nicht umhin, die Einbildungskraft doch noch einmal einzuteilen

20 Ebd.

21 Ebd., A 102, S. 164.

22 Ebd., Anm. B 160, S. 154.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

und das anschauliche Element des Figürlichen wieder von ihr abzu-

trennen. So grenzt Kant die schematisch-anschauliche Vorstellung von

einer bildlich-anschaulichen Vorstellung ab. Das »Bild« eines Dreiecks

beispielsweise meine, anders als das Schema, immer schon ein spezi-

fisches Dreieck mit einem bestimmten Winkel und könne deswegen

»die Allgemeinheit des Begriffs nicht erreichen, welche macht, daß

dieser für alle, recht- oder schiefwinklichte etc. gilt«.23 Eine solche

spezifische Bildgestalt zeige gerade nicht das Allgemeine, sondern nur

eine konkrete Anschauung und einen spezifischen Gegenstand. Damit

spricht Kant dem Bildlichen und sinnlich-konkreten Anschaulichen die

Möglichkeit ab, Allgemeinheit und damit Erkenntnis zu generieren.

In einem Beispiel aus der Kritik der Urteilskraft wird der Unterschied

zwischen Schema und Bild ein weiteres Mal ausgearbeitet. Hier heißt

es, dass die Einbildungskraft »ein Mittleres«, z.B. die »Normalgröße«

eines Mannes produzieren kann, indem sie »ein Bild gleichsam auf

das andere fallen« lässt. DasMittlere lässt sich nicht in der Anschauung

finden, und doch soll es als etwas Visuelles verstanden werden, das sich

innerlich anschauen lässt: »[I]n dem Raum, wo die meisten [Bilder,

E.V.] sich vereinigen, und innerhalb dem Umrisse, wo der Platz mit der

am stärksten aufgetragenen Farbe illuminiert ist, da wird die mittlere

Größe kenntlich«.24 Die Einbildungskraft erschafft hier einen »Um-

riss«, die »Gestalt der Normalidee«, die, wie das Schema, nicht »aus von

der Erfahrung hergenommenen Proportionen« abgeleitet ist, sondern

diese überhaupt erst ermöglicht – »nach ihr werden allererst Regeln der

Beurteilung möglich.« Als »Regel« enthält diese Gestalt, so Kant, vor

allem aber nichts »Spezifisch-Charakteristisches« mehr.25 Indem Kant

die Spezifizität einzelner Sinnesgestalten von der anschaulichenGestalt

des Schemas trennt, scheint er die aus der figürlichen Synthesis der Ein-

bildungskraft entstandenen Figuren wie Linie, Zirkel oderUmriss als von

der Sinnlichkeit abgekoppelte Formen zu verstehen. Damit aber spaltet

Kant die Figuren der figürlichen Synthese auf in einerseits Bildliches und

23 Ebd., B 180, S. 189.

24 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, Hamburg 1990 [1790], § 17, S. 75.

25 Ebd., S. 76.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Von der Figur zur Darstellung 59

Gesehenes, andererseits in Schema und Form. Die figura der figürlichen

Synthese zerfällt in zwei Teile, bei der nur der Seite der Form Produk-

tivität zukommt, während der sinnlich-spezifische Teil zurückbleibt.

Damit folgt Kant einer von der Rhetorik geprägten Bedeutung von figu-

ra. Figura ist die lateinische Übersetzung des griechischen skhema und

meint ursprünglich das Gegenteil einer Form, nämlich ein »plastisches

Gebilde«.26 Im Zuge der Übersetzung von skhema wird figura jedoch

»ein weit allgemeinerer Begriff der sinnlichen Erscheinung«,27 bis der

Begriff schließlich in den Rhetoriklehren zu »Formung der Rede«28

umgedeutet wird und als »technischer Ausdruck«29 dient. Erst mit der

rhetorischen Abwandlung wird figura in einer nicht-plastischen Bedeu-

tung wie »Umriss« verwendet und nach und nach synonym zu forma

gebraucht.30 Indem Kant das Sinnlich-Konkrete von dem figürlichen

Schema trennt, wiederholt er die weiter zurückliegende Spaltung der

Figur in geometrische Form und plastisches Gebilde und kehrt ihre

Anordnung um. Nicht von einer plastischen Gestalt in der Sinneswahr-

nehmung nimmt die Form bei ihm ihren Ausgang, sondern das Schema

liegt umgekehrt den Bildern der Einbildungskraft prämodellierend

und formend zugrunde. Das Schema ist »ein Monogramm der reinen

Einbildungskraft a priori, wodurch und wornach die Bilder allererst

möglich werden«.31

Wiewir noch sehen werden,wirdHegel eine solche Spaltung in Bild

und Form kritisieren und verschieben, indem er das auf sinnlich-kon-

kreten Anschauungen basierende Erinnerungsbild als das Medium der

Einbildungskraft bestimmt, das bei ihm, anders als bei Kant, durchaus

allgemeine Inhalte veranschaulichen kann. Ein sinnlich-spezifisches

Bild ist bei Hegel zur Erscheinung eines Allgemeinen fähig,während bei

26 Erich Auerbach: »Figura«, in: Friedrich Balke, Hanna Engelmeier (Hg.): Mimesis

und Figura, Paderborn 2016, S. 121f.

27 Ebd., S. 124.

28 Ebd., S. 136.

29 Ebd., S. 130.

30 Ebd., S. 122f.

31 Kant: Kritik der reinen Vernunft 1, a.a.O., B 181, S. 190.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Kant »nur immer vermittelst des Schema«32 bereits gegebene Begriffe

mit Bildern verknüpft werden können. In einer solchen schematischen

Verbindung bleiben das Sinnlich-Spezifische der Anschauung und der

allgemeine Begriff jedoch nur äußerlich miteinander verbunden, sie

bedingen sich nicht gegenseitig. Der Allgemeinheit des Begriffs »Drei-

eck« sind die einzelnen Bestimmungen »der Größe, der Seiten und

der Winkel, ganz gleichgültig«. Von »diesen Verschiedenheiten, die

den Begriff des Triangels nicht verändern«, abstrahiert das figürliche

Schema.33 Für Begriff und Schema des Dreiecks spielt die Spezifizität

seiner Erscheinung keine Rolle. Damit aber wird das Schema der Ein-

bildungskraft als eine Figur des »Dritten« fraglich. Lag die Aufgabe des

Schemas ursprünglich darin, Begriffliches und Sinnliches zu vermitteln

und nicht nur äußerlich miteinander zu verbinden, zerfällt die Figur

des »Dritten« bei Kant in Bild und Form.

Entsprechend der Trennung von Bild und Schema unterscheidet

Kant eine reproduktive, bloß empirisch-assoziative Tätigkeit der Ein-

bildungskraft von einer produktiv-spontanen, die Neues herstellt.34 Die

reproduktive Einbildungskraft zeichnet sich durch ihre Abhängigkeit

32 Ebd.

33 Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft 2, in: Werkausgabe in 12 Bänden,

Band 4, Frankfurt a.M. 1974 [1787], B 742, S. 613.

34 Vgl. Kant: Kritik der reinen Vernunft 1, a.a.O., B 152, S. 149. Schon ChristianWolff

unterscheidet eine reproduktive von einer produktiven Einbildungskraft. Ers-

tere bezeichnet er als »facultas imaginandi«, die vorausgehende Wahrneh-

mungsbilder reproduziert, letztere als »facultas fingendi«, welche die reprodu-

zierten Bilder zerlegt und zu neuen Bildern zusammenfügt. Kant übernimmt

diese Trennung, führt sie jedoch anders aus. Bei ihm empfängt die reprodukti-

ve Einbildungskraft die sinnlichen Eindrücke, nimmt sie passiv auf und die pro-

duktive Einbildungskraft setzt diese überhaupt erst zu einem Bild zusammen,

erst sie bringt die Bilder der Gegenstände hervor und ist so an den sinnlichen

Wahrnehmungen beteiligt, ihnen nicht nachgelagert. Hegel behält die Teilung

in reproduktiv und produktiv bei, vermischt beide Seiten der Einbildungskraft

jedoch. Die bei Kant passiv verstandene Reproduktion und die dazugehörige

passive Assoziation sind bei Hegel aktive Prozesse der Intelligenz, genauso wie

die »Zeichen machende Phantasie« auf reproduzierten »gegebenen« Anschau-

ungen basiert.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Von der Figur zur Darstellung 61

von der Erfahrung und den sinnlichen Eindrücken aus, indem sie »bloß

zurückrufend«35 und dabei den Gesetzen der Assoziation unterworfen

ist, die durch »Regellosigkeit« gekennzeichnet und für eine objektive Er-

kenntnis nicht geeignet sind.36 Die produktive Einbildungskraft ist im

Gegensatz zur reproduktiven Einbildungskraft spontan und hat objek-

tive Gültigkeit.37 Diese Abstufung von einer an Sinnliches gebundenen

Einbildungskraft zu einer weniger sinnlichen Einbildungskraft ist auch

in der Anthropologie Kants präsent. Das »Dichtungsvermögen« selbst

wird hier abermals in »drei verschiedene Arten«38 unterteilt, die imagi-

natio plastica, zu der Kant Phantasien und Träume zählt, die imaginatio

associans, die den Assoziationen und der Stufe der reproduktiven Ein-

bildungskraft entspricht39 sowie die affinitas, die Kant mit dem Begriff

»Verwandtschaft« übersetzt. Alle drei Arten der Einbildungskraft rufen

Vorstellungen auf. Doch während die imaginatio plastica und imaginatio

associans an die Anschauungen gebunden bleiben,40 produziert die affi-

nitasunabhängig von ihnen.Selbst die nur produktive Einbildungskraft,

das Dichtungsvermögen, zerfällt also noch einmal in einen reprodukti-

ven (imaginatio plastica und imaginatio associans) und einen produktiven

Teil (affinitas).Der sinnliche Anteil, der unwillentlich geschieht (Träume,

Phantasien) und Bilder ohne Regeln und Grund verbindet (Assoziatio-

nen) wird von einer produktiven, nicht mehr an die Willkürlichkeit und

Spezifizität der Anschauung gebundenen Einbildung abgespalten und

so von einer erkenntnisstiftenden Spontaneität ausgeschlossen.

Durch die fortwährenden Teilungen der Einbildungskraft und ihrer

Produkte liegt ihre schöpferische Kraft schließlich nicht in der An-

schaulichkeit ihrer Vorstellung, sondern lediglich in der »Wirkung des

Verstandes auf die Sinnlichkeit«41 und »der uns möglichen Anschau-

35 Immanuel Kant: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Hamburg 2000

[1789], S. 61.

36 Ebd.

37 Kant: Kritik der reinen Vernunft 1, a.a.O., B 152, S. 149.

38 Kant: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, a.a.O., S. 70.

39 Ebd.

40 Ebd., S. 61.

41 Kant: Kritik der reinen Vernunft 1, a.a.O., B 152, S. 149.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

ungen« sowie der »Anwendung der Kategorie auf Erscheinungen«42.

Statt also selbst anschaulich figurierend Erkenntnis zu stiften, bleibt

das Schema nur verknüpfend tätig. Es bringt Anschauungen »unter

Begriffe« und fügt Anschauungen lediglich hinzu: Das Schema ist eine

»allgemeine Bedingung […], unter der die Kategorie allein auf irgend

einen Gegenstand angewandt werden kann.«43 Die Einbildungskraft

hat »die Begriffe sinnlich zu machen (d. i. ihnen den Gegenstand in der

Anschauung beizufügen)« sowie »Anschauungen sich verständlich zu

machen (d. i. sie unter Begriffe zu bringen)«.44 Die figürliche Synthesis

der Einbildungskraft ist Spontaneität des Verstandes, »nur auf unse-

re sinnliche Anschauung angewandt.«45 Das Schema bleibt bei Kant

daher lediglich ein Mittel und Instrument, das einen zuvor begrifflich

generierten Sinnmit Anschauungen verschränkt, aber nicht selbst Sinn

figuriert.46 Die Einbildungskraft ist eher ein »Verfahren […], einem

Begriff sein Bild zu verschaffen«.47 Das Schema als das ursprünglich an-

schauliche und gleichzeitig erkenntnisrelevante »Dritte« bleibt in einen

Verstandes- und einen Sinnesanteil gespalten. Es interessiert nicht als

bildlich-anschauliche Struktur, sondern als begriffliches Werkzeug, bei

dem nicht die Sinneswahrnehmung, sondern ein begriffliches Modell

am Anfang steht.

Auch Hegel möchte die Phantasiebilder von ihrer Rolle befreien,

Wahrnehmungen lediglich weiterzuleiten und abzubilden. Doch nicht

deren Loslösung von den Wahrnehmungen wird hier sein Vorschlag

sein, sondern Hegel setzt umgekehrt die Anschauungen als primär, sie

liegen der Phantasie zugrunde. Während die Anschauungen bei Kant

den sinngenerierenden Begriffen lediglich »hinzugefügt« werden, bil-

den sie bei Hegel den Ausgangspunkt einer »erkennenden« Phantasie.

42 Ebd., B 178, S. 188.

43 Ebd., B 180, S. 189.

44 Ebd., B 75, S. 98.

45 Ebd., B 161, S. 155.

46 Vgl. mit ähnlicher Schlussfolgerung Stephan Otto: Die Wiederholung und

die Bilder. Zur Philosophie des Erinnerungsbewußtseins, Hamburg 2007, bes.

S. 100–106.

47 Kant: Kritik der reinen Vernunft 1, a.a.O., B 180, S. 189.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Von der Figur zur Darstellung 63

Nicht die Form und Gestalt von Phantasiebildern, die als Vehikel zur

Erkenntnis und damit zu einem immer schon wo anders verorteten

Wissen dienen, sondern die kreative Leistung des Phantasiebildes

selbst wird relevant. Damit verschiebt Hegel das mediale Verständnis

der Phantasie von einem Instrument und Mittel zu einer Mitte, einem

MediumundOrt desWissens, das seinenUrsprung in der Performation

des Wahrnehmungsereignisses hat.48 Die Verschiebung impliziert den

Wechsel von einem erkenntnistheoretischen Problem der Imagina-

tion zu der Imagination als Darstellungs- und Erscheinungsprozess

und berührt damit die Frage nach den medialen Bedingungen dieser

Darstellungsleistung.

2.2 »Ideen darstellende« Phantasie bei Hegel

Hegel geht bereits in seinen frühen Manuskripten auf den Begriff

der Einbildungskraft ein, indem er diesen bei Johann Gottlieb Fichte,

Friedrich Wilhelm Joseph Schelling und auch Kant kritisiert (Differenz-

schrift und Glauben undWissen). Erste eigene Annahmen zu dem Begriff

formuliert Hegel in seinen ersten Systementwürfen in Jena (1803/04

und 1805/06) und in der Philosophischen Enzyklopädie für die Oberklasse

(1808–1810), einer ersten systematischen Einteilung seiner Geistesphi-

losophie,dieHegelwährend seiner Tätigkeit als Schullehrer ausarbeitet.

Erst in dieser Einteilung gewinnt der Begriff der Einbildungskraft als

eigenständiges Vermögen an Bedeutung, wobei Hegel eine Art »Theo-

rie der Einbildungskraft« erst in den drei Auflagen der Enzyklopädie

der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse entwickelt.49 Die Quel-

le, auf die sich diese Untersuchung von Hegels Begriff der Phantasie

48 »Mittel« und »Mitte« können als zwei unterschiedliche Verwendungsweisen

des Begriffs »Medium« beschrieben werden. Während »Mitte« eine der Ver-

mittlung vorausgehende Prägekraft des Mediums in den Vordergrund stellt,

meint »Mittel« ein Medium, das der Vermittlung gänzlich unterworfen ist. Vgl.

Stefan Hoffmann: Geschichte des Medienbegriffs, Hamburg 2002, S. 151.

49 KlausDüsing: »Hegels Theorie der Einbildungskraft«, in: FranzHespe, Burkhard

Tuschling (Hg.): Psychologie und Anthropologie oder Philosophie des Geistes.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

hauptsächlich stützen wird, ist die dritte und letzte Auflage der Enzyklo-

pädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse.50 In Teilen werden

auch die Vorlesungen über die Ästhetik sowie die frühen Systementwürfe

hinzugezogen.

In seinen frühen Abhandlungen rechnet Hegel es Kant einerseits

hochan,erwiesenzuhaben,dassBegriffeundAnschauungen fürdasEr-

kennen zusammengehören.51 Andererseits kritisiert Hegel, dass Kants

Philosophie nur zu einer Kritik der subjektiven Erkenntnisvermögen

gelange und somit »zurück in absolute Endlichkeit und Subjektivität«

falle.52 DenGegensatz von Begriffen und Anschauungen könne sie letzt-

endlich nicht überwinden. Das zeige sich für Hegel besonders an Kants

Begriff der Einbildungskraft:

[I]ndemdiese produktive Einbildungskraft Eigenschaft allein des Sub-

jekts, des Menschen und seines Verstandes ist, verläßt sie selbst ihre

Mitte, wodurch sie nur ist, was sie ist, und wird ein Subjektives.53

Hegel wird versuchen, die Einbildungskraft wieder in ihre »Mitte«

zu bringen. Gleichzeitig wird er diese Mitte nicht mehr als Scharnier

Beiträge zu einer Hegel-Tagung inMarburg 1989, Stuttgart-Bad Cannstatt 1991,

S. 310.

50 Die folgenden Paragraphen im Text beziehen sich, sofern nicht anders angege-

ben, auf die dritte Auflage von 1830.

51 Vgl. GeorgWilhelm Friedrich Hegel: »Glauben undWissen oder Reflexionsphi-

losophie der Subjektivität in der Vollständigkeit ihrer Formen als Kantische, Ja-

cobische und Fichtesche Philosophie«, in: Werke in 20 Bänden, Band 2, Jenaer

Schriften 1801–1807, Frankfurt a.M. 1970 [1802], S. 303.

52 Ebd.

53 Ebd., S. 329. Hegel kommt daher zu dem Schluss, dass die Einbildungskraft bei

Kant »nicht als das Mittelglied, […] sondern […] als das, welches das Erste und

Ursprüngliche ist und aus welchem das subjektive Ich sowohl als die objektive

Welt erst zur notwendig zweiteiligen Erscheinung und Produkt sich trennen«,

verstanden werden muss. Ebd., S. 308. Ähnlich sieht es später Martin Heideg-

ger, der in der Einbildungskraft die von Kant gesuchte »Wurzel« von Verstand

und Anschauung vermutet. Vgl. Heidegger: Kant und das Problem der Meta-

physik, a.a.O., S. 130ff.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Von der Figur zur Darstellung 65

zwischen Anschauungen und Begriffen verstehen, sondern als konsti-

tutive Mitte, in der sich Form und Inhalt gegenseitig bedingen. Hegel

verschiebt Kants Begriff der Einbildungskraft imWesentlichen auf drei

Weisen: von einem Instrument zu einem Ort des Wissens, von einer

subjektiven Kraft zu einer Verkörperung der Einbildung und von einer

schematisierenden zu einer bildlich-anschaulichen Einbildung, deren

Quelle undMedium Erinnerungsbilder sind.

Phantasie als Ort des Wissens

Erstens verortetHegel diePhantasie undVorstellungzusammenmitdem

Denken innerhalb der »Psychologie«, was zunächst ungewöhnlich ist,

denn mit Psychologie wurde in der Philosophie vor allem die weniger

bedeutende Lehre der Seele oder des Bewusstseins bezeichnet.54 Hegel

erweitert ihr Spektrumund behandelt hier weder die Seele noch das Be-

wusstsein – erste ist Teil seiner »Anthropologie«, zweite der »Phänome-

nologie« –, sondern nichts Geringeres als den Geistvollzug selbst, die

»Tätigkeitsweisen des Geistes als solchen«.55 Hegel, für den sich die Psy-

chologie »noch immer in einemhöchst schlechtenZustande«56 befindet,

richtet seine Kritik der Psychologie insbesondere gegen zwei Psycholo-

gielehren und ihr jeweiliges Verständnis von geistigen Tätigkeiten wie

der Einbildungskraft, sodass sich anhand seiner Kritikpunkte der neue

Stellenwert, den Hegel der Phantasie gibt, aufzeigen lässt. So wirft He-

gel der rationellen Psychologie vor, sie nehme einen von der sinnlichen

Erfahrung unabhängigenGeist an, der noch vor jeder Äußerung existie-

re. Dadurch aber betrachte sie nur »die metaphysische Natur der Seele,

nämlich des Geistes als eines Dinges«57 und mache den Geist »zu einem

54 Vgl. ArnimRegenbogen,UweMeyer (Hg.):Wörterbuchder philosophischenBe-

griffe, Hamburg 1998, S. 533f. Zu Hegels Beschäftigung mit der Psychologie in

seinen frühen Werken vgl. Leo Lugarini: »Die ›vernünftige Betrachtungsweise‹

des Geistes in der Hegelschen Psychologie«, in: Dieter Henrich (Hg.): Hegels

Philosophische Psychologie, Bonn 1979, S. 141–158.

55 EpW III, § 440, S. 229.

56 Ebd., § 444, S. 238.

57 EpW I, § 34, S. 100.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

von seiner Verwirklichung abgeschiedenen, toten Wesen«.58 Die empi-

rischePsychologie wiederum befasse sich zwarmit Seelenvermögen, die

ihrenUrsprung in der sinnlichenErfahrung haben, bleibe jedoch bei der

getrennten Beschreibung dieser einzelnen Kräfte stehen und führe da-

mit zu einer »Zersplitterung« des Geistes in verschiedene Vermögen.59

DerGeistwerdedadurchzueiner »verknöcherten,mechanischenSamm-

lung«60 gemacht. Eine solche Vermögenspsychologie könne nur die ein-

zelnen Tätigkeiten, nicht aber ihren erkenntnisstiftenden Zusammen-

hang erklären. Sie stelle den Geist somit als einen »Sack voll Vermögen«

dar, in dem »jedes etwas Besonderes, eines Vernunft ohne Anschauung,

getrennt vonPhantasie, ein anderes eine Phantasie ohneVernunft ist«.61

In den Vermögenslehren, zu denen Hegel auch die »Kritik der Erkennt-

nisvermögen« Kants zählt,62 verkommeder Geist zu einemBehältnis, in

welchemdiePhantasie lediglich als ein Inhalt adressiertwerdeundnicht

als lebendigerMoment geistigerAktivität.BeidePsychologielehrenkön-

nen »der lebendigen Einheit des Geistes«63 nicht gerecht werden, weil sie

einerseits die Verkörperung und Verwirklichung des Geistes und ande-

rerseits den Zusammenhang von Phantasie und Vernunft ignorieren.

Mit seinem Begriff der Phantasie verschiebt Hegel diese Perspekti-

ven. Zum einen sind für ihn Anschauen, Erinnern und Einbilden keine

Vermögen, sondern »Tätigkeiten des Geistes«, genauer gesagt gehören

sie zu einer »Tätigkeit des Übersetzens«64, bei der die Intelligenz »das

unmittelbar Vorhandene umgestaltet«, um »das Wahre in den Dingen«

58 EpW III, § 379 Zusatz, S. 15.

59 Ebd., § 379, S. 13.

60 Ebd., § 445, S. 241.

61 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: »Verhältnis des Skeptizismus zur Philosophie.

Darstellung seiner verschiedenenModifikationen undVergleichung des neues-

tenmit demalten«, in:Werke in 20Bänden, Band 2, Jenaer Schriften 1801–1807,

a.a.O., S. 272.

62 Hegel: »Glauben und Wissen«, in: Ders.: Jenaer Schriften (1801–1807), a.a.O.,

S. 303.

63 EpW III, § 379, S. 13.

64 Ebd., § 442, S. 234.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Von der Figur zur Darstellung 67

zu erkennen.65 Damit verschiebt Hegel die Phantasie von einemVermö-

gen zu einem Vermittlungsprozess. Phantasieren ist für Hegel bearbei-

ten, umwandeln, wiederholen und Phantasie der Ort dieser Umwand-

lungen und desWissens, die »innereWerkstätte«66 des Geistes. Zum an-

deren sindAnschauen,Erinnern undEinbilden als »Tätigkeiten desGeis-

tes« Stufen und Momente »des Erkennens selbst«.67 Haben die Vermö-

genslehren also lediglich »isoliertes, d. i. geistloses Anschauen, Phanta-

sieren usf.« zumGegenstand, geht es Hegel hingegen um

ein von Verstand und Geist durchdrungenes Anschauen, vernünftiges

Vorstellen, von Vernunft durchdrungene, Ideen darstellende Produk-

tionender Phantasie usf., d. i. erkennendesAnschauen, Vorstellenusf.68

Entscheidend ist, dass Hegel das »erkennende Vorstellen« nicht so

versteht, dass eine von der Vernunft produzierte Erkenntnis zur Ein-

bildungskraft nachträglich hinzukomme, dass die Intelligenz »unter

anderem auch erkenne, außerdem aber auch anschaue, vorstelle, sich er-

innere, einbilde usf.« Vielmehr sind »Anschauen, Vorstellen, Erinnern«

selbst »Momente seiner [des Geistes, E.V.] realisierenden Tätigkeit«.69

Anders als Kant geht es Hegel bei der Einbildungskraft also nicht um

ein Instrument, das bereits bestehende Ideen und Anschauungen mit-

einander verbindet, sondern um eine erkenntnisstiftende Tätigkeit,

die Ideen durch bildliche Anschauungen überhaupt erst austrägt. Die

Bilder der Phantasie selbst stellen Ideen dar, die Phantasie ist ein Er-

kenntnismedium. Wichtig wird somit ihre mediale Rolle, in der Form

und Inhalt sich gegenseitig bedingen.

65 EpW I, § 22 Zusatz, S. 78f.

66 EpW III, § 457, S. 268.

67 Ebd., § 445, S. 243.

68 Ebd. Dass diese Tätigkeiten für sich keinen »immanenten Sinn« haben, ließe

sich auch so verstehen, dass ihnen gerade kein Denken zukommt, sie in einem

solchen vielmehr aufgehobenwerden. Vgl. Otto: DieWiederholungunddie Bil-

der, a.a.O., S. 40f. Ottos These übergeht jedochHegels Betonung, Erkenntnis sei

nicht etwas zu der Phantasie Hinzukommendes, sondern ihr immanent.

69 Ebd., § 445, S. 242.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Phantasie als Verkörperung und konstitutives Medium

Zweitens verlagert Hegel die Äußerung in die mentalen Tätigkeiten. Für

Hegel stellen Tätigkeiten des Geistes keine nur innere Leistung dar, son-

dern finden im Sinnlichen statt. Gewöhnlich wird die Seele, stellt Hegel

fest, als eine fertige Seele vorausgesetzt, deren Äußerung nichts zu ih-

ren Inhalten beiträgt.Einer solchenBetrachtungsweise fehle nachHegel

jedoch das »Bewußtsein darüber, daß die Äußerung dessen, was sie [die

Seele, E.V.] ist, im Begriffe dasselbe für sie setzt, wodurch sie eine höhere

Bestimmung gewonnen hat.«70 Erst die Äußerungen des Geistes bilden

»dieMomente seines Sich-zu-sich-selbst-Hervorbringens […], wodurch

er erst wirklicher Geist ist.«71 Das Produzieren, Äußern undManifestie-

ren sind für Hegel somit wesentlicher Teil des »theoretischen Geistes«

der »Psychologie«. Zu ihmgehören sinnliche Verkörperungen in Bildern

und Sprache wesentlich dazu. Die Entäußerung und Externalisierung

der Phantasie sind Logik der Phantasie selbst:

Sie [die Phantasie, E.V.] ist das Vernünftige, das als Geist nur ist, inso-

fern es sich zum Bewußtsein tätig hervortreibt, doch, was es in sich

trägt, erst in sinnlicher Form vor sich hinstellt. Diese Tätigkeit hat also

geistigen Gehalt, den sie aber sinnlich gestaltet, weil sie nur in dieser

sinnlichen Weise desselben bewußt zu werden vermag.72

70 Ebd., § 387, S. 39.

71 Ebd. Hegel erwähnt diese dem Geist wesentliche Äußerung auch in anderen

Kontexten immer wieder. So heißt es etwa, der Geist sei »nicht ein vor seinem

Erscheinen schon fertiges, mit sich selber hinter dem Berge der Erscheinungen

haltendes Wesen«. Ebd., § 378 Zusatz, S. 12. Vielmehr sei seine Bestimmtheit

»die Manifestation. Er ist nicht irgendeine Bestimmtheit oder Inhalt, dessen

Äußerung oder Äußerlichkeit nur davon unterschiedene Form wäre; so daß er

nicht etwas offenbart, sondern seine Bestimmtheit und Inhalt ist dieses Offen-

baren selbst.« Ebd., § 383, S. 27. Oder wie Hegel es in den Abschnitten zur »Lo-

gik« formuliert: »Das Wesen muß erscheinen.« EpW I, § 131, S. 261.

72 Ästhetik I, S. 62.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Von der Figur zur Darstellung 69

Erst in einer sinnlichen Form wird sich die Phantasie ihres geistigen

Gehalts bewusst und erst als Bewusstsein ist sie Geist. Die Phantasie

gibt der Intelligenz (ihren Interessen, ihren Vorstellungen) eine »bildli-

che Existenz«,73 sie ist »sich äußernd, Anschauung produzierend«74. Das

Potenzial der Phantasie besteht für Hegel also nicht mehr, wie noch

bei Kant, in der Vermittlung eines bereits begrifflich gegebenen Sinns

und Schemas mit Anschauungen, wodurch das Anschauliche »unter

Begriffe« gebracht und nur so »verständlich« gemachtwird, sondern für

Hegel muss sich der Gehalt der Intelligenz allererst bildlich äußern, um

zu sein. Erkenntnisstiftend ist somit nicht der Begriff, der durch das

Schema mit einer Anschauung verschränkt wird, sondern die bildlich-

anschauliche Phantasie selbst, indem erst ihre Bilder Ideen darstellen,

erst in und durch ihre Bilder Intelligenz entsteht.

IndemHegel der Phantasie eine darstellende undweiterhinmediale

Rolle verleiht, gehen seine Überlegungen über eine erkenntnistheore-

tische Betrachtung der Phantasie hinaus und fragen nach den darstel-

lerischen und medialen Bedingungen einer Wissen produzierenden

Phantasie. Damit verändert sich bei Hegel auch die Bedeutung der

Phantasie als Mitte. Innerhalb Hegels Systematik gehört die Phantasie

zur »Vorstellung«, die sich in die »Erinnerung«, die »Einbildungskraft«

und das »Gedächtnis« gliedert und zwischen dem anschauenden und

dem denkenden Geist liegt. Die Vorstellung ist zum einen eine ver-

innerlichende Kraft, indem sie als Erinnerung äußere Anschauungen

in innere Bilder der Intelligenz umwandelt. Sie ist so das »Ihrige« der

Intelligenz. Zum anderen äußert sie Inneres, indem sie in Form der

»Zeichen machenden Phantasie« und des Gedächtnisses in ein äußeres

Dasein tritt.75 Unter dem Begriff Vorstellung versteht Hegel daher auch

so Unterschiedliches wie Erinnerung und Sprache, sie findet sowohl

73 EpW III, § 457, S. 267.

74 Ebd., S. 268.

75 Für eine Gegenüberstellung der Paragraphen zur »Anschauung« und »Vorstel-

lung« in den drei unterschiedlichen Auflagen der Enzyklopädie vgl. Adrian Pe-

perzak: »Vom Gefühl zur Erinnerung. Versuch einer strukturellen Analyse«, in:

DieterHenrich (Hg.): Hegel-Studien, Beiheft 19: Hegels philosophische Psycho-

logie, Bonn 1979, S. 159–181. In der ersten Auflage zählt Hegel die Anschauung

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

im Inneren der Intelligenz als auch im Außen der Anschauung statt.

Die Einbildungskraft ist dabei selbst noch einmal dreigeteilt in die

»reproduktive Einbildungskraft«, die »Phantasie, symbolisierende, al-

legorisierende oder dichtende Einbildungskraft« sowie die »Zeichen

machende Phantasie«. Vorstellung, Einbildungskraft bzw. ihre höchst-

entwickelte Form,die Phantasie, sind somit auch beiHegel in der für sie

philosophiegeschichtlich typischen Mitte verortet. Wie für Kant ist die

Phantasie für Hegel die »Verknüpfung«76 von Anschauung undDenken,

sinnlich-konkretem Sein und Allgemeinheit. Doch für Hegel ist sie weit

mehr als eine lose Verbindung. Sie ist die Stufe des Konkretwerdens

der Intelligenz: »[E]rst in der Phantasie ist die Intelligenz nicht als der

unbestimmte Schacht und das Allgemeine, sondern als Einzelheit, d. i.

als konkrete Subjektivität« bestimmt.77 Im Gegensatz zu Kant spielt die

Mitte bei Hegel also nicht bloß als Mittleres, Mittel oder als Verbindung

zwischen zwei statisch verstandenen Entitäten wie Form und Inhalt,

Anschauung und Denken sowie Sinnlichkeit und Vernunft eine Rolle,

sondernHegel versteht dieMitte der Phantasiemedial. In ihren Verkör-

perungen werden allgemeine Vorstellungen anschaulich konkret und

damit allererst seiend:

Die Phantasie ist derMittelpunkt, inwelchemdasAllgemeine unddas

Sein, das Eigene und das Gefundensein, das Innere und Äußere voll-

kommen in eins geschaffen sind.78

DiePhantasiegebilde verkörpern allgemeine Ideenauf eineWeise, inder

Denken und Bild, Vorstellung und Anschauung untrennbar voneinan-

der sind. In dieser Untrennbarkeit wird die Performativität von Phan-

tasie angedeutet, die sich nur imMateriellen situiert. Gleichzeitig spielt

und damit die Form des Außersichseins noch zur Erinnerung. Die Er-innerung

agiert hier also zunächst als Ent-äußerung. Ebd., S. 169.

76 EpW III, § 455, S. 263.

77 Ebd., § 457, S. 268.

78 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Von der Figur zur Darstellung 71

die Phantasie für Hegel, wie wir noch sehen werden, als reflexives Me-

dium eine Rolle, in welchem die Intelligenz »sich in sich selbst anschau-

end«79 setzt. Die Phantasie ist verbunden mit einer reflexiven Struktur

des Geistes, bei der der Geist in den bildhaften Phantasiegebilden auf

sich Bezug nehmen kann – sie ist eine Form der Selbstanschauung des

Geistes.Es geht bei der Phantasie demnachnicht nur umdasWissen von

etwas Anderem, sondern auch um das (Sich-)Wissen durch etwas Ande-

res.

Erinnerungsbilder als Quelle und Medium der Phantasie

Drittens geht Hegel davon aus, dass die Phantasie ihre Bilder aus den

Erinnerungen bezieht. Erinnerungen sind im Gegensatz zu Schemata

weniger dem Inneren geschuldet, vielmehr beziehen sie ihr Material

aus den Anschauungen des Geistes, die wiederum aus seinen sinnlichen

Empfindungen stammen: »Der Inhalt, der zu Anschauungen erhoben

wird, sind seine Empfindungen, wie seine Anschauungen [es sind],

welche in Vorstellungen, und so fort Vorstellungen, die in Gedanken

verändert werden usw.«80 Hegel verschiebt die im menschlichen Er-

kenntnisvermögen gründende Einbildungskraft bei Kant zu einem von

der sinnlichen Erfahrung ausgehenden Phantasiebegriff.

Zumeinen ist eine von den Anschauungen der Erinnerung ausgehen-

de Phantasie für Hegel immer auch die Mitte zwischen einer Fremdbe-

stimmung der Intelligenz durch die Anschauung, dem »Bestimmt-sich-

Finden der Intelligenz« und ihrer Selbstbestimmung,der Intelligenz »in

ihrer Freiheit, dem Denken.«81 Hegel versteht die Erinnerungsarbeit in

79 Ebd., § 451, S. 257.

80 Ebd., § 440, S. 230. Hegel unterscheidet Anschauungen von sinnlichen Wahr-

nehmungen, die er im Kapitel zum »sinnlichen Bewußtsein« beschreibt. Das

sinnliche Bewusstsein sammelt lediglich ein Konglomerat an Einzelheiten an,

während die Anschauung zugleich das Ganze, das Wesen des sinnlich Emp-

fundenen erfasst. Die Anschauung ist bereits »von der Gewißheit der Vernunft

erfülltes Bewusstsein« und der »Beginn des Erkennens«. EpW III, § 449 Zusatz,

S. 254f.

81 Ebd., § 451, S. 257.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

derEnzyklopädie als bewusstlosenAkt, den die Intelligenz nicht aktiv steu-

ern kann, sodass das fremdbestimmende Element in der Erinnerung ei-

ne wesentliche Rolle spielen wird. Im Kapitel zur Erinnerung (Kapitel

3.1) werden wir darauf näher eingehen. Zum anderen nimmt Hegel das

Bild der Erinnerung als Ausgangspunkt der Phantasiearbeit, wohinge-

gen Kant Bilder aus dem Erinnerungsbewusstsein ausdrücklich ausge-

schlossen hat.82 Die Phantasie entsteht bei Hegel so nicht mehr aus ei-

ner Idee oder einem Begriff, sondern aus den Bildern der Erinnerung

unddamit den sinnlichenAnschauungen. JedesVorstellen, soHegel, be-

ginnt bei »der Anschauung und deren gefundenem Stoffe«,83 die in der

Erinnerung zu einem inneren Bild, einer erinnerten Anschauung werden.

Nicht also wird beim Einbilden ein Begriff oder Schema auf Anschau-

ungen »angewendet« (Kant), sondern Anschauungen bilden das Funda-

ment des Imaginierens.

Dass Hegel die Erinnerung bildlich begreift, macht einen Unter-

schied, denn anders alsWörter vermitteln Bilder nicht einfach Anschau-

lichkeit, sondern sie selbst sind figurierte Anschauungen, wie Stephan

Otto es zusammenfasst:

[S]ie bringen das durch sie Bezeichnete unmittelbar in eine anschau-

liche Figur. […] [I]m Bild ist die Verweisungsfunktion des Wortes ›auf‹

Gedanken oder Dinge in eine anschauliche Darstellung ›von‹ Gedan-

ken und Dingen verwandelt.84

Innere Bilder sind dabei insofern besonders, als sich ihr Inhalt und ih-

re Anschaulichkeit nicht voneinander trennen lassen. Zum einen ist das

Erinnerungsbild die FormdesAnschauungsinhalts.Da imErinnerungs-

bewusstsein nach Hegel der Anschauungsinhalt aber nicht anders denn

als Bild gegeben ist, ist das innere Bild nicht nur Form, sondern das Bild

82 Vgl. Otto: Die Wiederholung und die Bilder, a.a.O., S. 41f.

83 EpW III, § 451, S. 257.

84 Otto: Die Wiederholung und die Bilder, a.a.O., S. 17f. Es gibt eine »Differenz

zwischen erinnerten Sprachzeichen – Wörtern also, die Anschaulichkeit bes-

tenfalls vermitteln – und erinnernden Vorstellungsbildern in ihrer unmittelbaren

Anschaulichkeit«. Ebd., S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Von der Figur zur Darstellung 73

ist selbst Inhalt.Nichtder Inhalte, sondernderBilder erinnernwiruns.85

Beim inneren Bild lassen sich Form und Inhalt oder auch Medium und

Inhalt nicht trennen –das Bild istMediumund Inhalt der Phantasie zu-

gleich. Als Erinnerungsbild ist es einerseits gegebener Inhalt der Phan-

tasie, die Quelle, aus der sie schöpft. Andererseits ist das Bild Medium

der Phantasie, durch welches letztere »Ideen darstellt« und verkörpert.

Das Bild ist Träger der Erkenntnis, ein Verkörperungsmoment, durch

den Sinn generiert wird.

Anders als bei Kant haben diese Bilder bei Hegel nicht nur »sinnli-

chen Stoff«, sondern »auch Stoff zum Inhalt, der aus dem selbstbewuß-

ten Denken entsprungen [ist], wie die Vorstellungen vom Rechtlichen,

Sittlichen,Religiösen«.86 SindBilder undBegriffe bei Kant also noch an-

hand ihres Inhalts voneinander getrennt, indemBilder nur sinnliche In-

halte, Begriffe nur geistigen Inhalt haben, unterscheidet Hegel die geis-

tigen Tätigkeiten anhand ihrer Form, in der sie sich vollziehen:

Der Inhalt, der unser Bewußtsein erfüllt, von welcher Art er sei, macht

die Bestimmtheit der Gefühle, Anschauungen, Bilder, Vorstellungen,

der Zwecke, Pflichten usf. und der Gedanken und Begriffe aus. Gefühl,

Anschauung, Bild usf. sind insofern die Formen solchen Inhalts, welcher

ein und derselbe bleibt, ob er gefühlt, angeschaut, vorgestellt, gewollt

[…] wird.87

Für einemedienphilosophischeBetrachtungder Phantasie ist es nun in-

teressant, dass nach Hegel Inhalt und Form der geistigen Tätigkeiten

nichtwie bei Kant »gleichgültig« gegeneinander sein dürfen.Hegels An-

spruch, insbesondere in Bezug auf die Kunst, besteht darin, dass Form

und Inhalt nicht »äußerlich nebeneinander« sind, wie es etwas bei ma-

thematischen Figuren der Fall ist.88 Auch findet Hegel die Begriffe »Ver-

mögen« und »Kraft« als Namen für die geistigen Tätigkeiten deswegen

unzureichend,weil sie nicht in einemWechselverhältnis zu ihremInhalt

85 Vgl. ebd., S. 15.

86 EpW I, § 20, S. 73.

87 Ebd., § 3, S. 44.

88 Ästhetik I, S. 132.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

stehen, wir es bei ihnen also mit einer »Gleichgültigkeit des Inhalts gegen

die Form«89 zu tun haben. Statt der Gleichgültigkeit von Form und In-

halt der Kant’schen Einbildungskraft, die Hegel auch als »Gleichfarbig-

keit desSchemas«90 bezeichnet,nimmtHegel einenEinflussderFormen

auf ihre Inhalte an. Jede Form hat spezifische Qualitäten und ist fähig

Inhalte zu verändern, sobald sie Gegenstand des Bewusstseins werden:

In dieser Gegenständlichkeit schlagen sich […] die Bestimmtheiten dieser

Formen zum Inhalte; so daß nach jeder dieser Formen ein besonderer

Gegenstand zu entstehen scheint und, was an sich dasselbe ist, als ein

verschiedener Inhalt aussehen kann.91

Damit handelt es sich bei den Vorstellungsformen um Bilder, die ihren

Inhalt mitkonstituieren können, sodass in der Erinnerungs- und Phan-

tasiearbeit Sinn und Inhalt im Medium des Bildes allererst entstehen.

Hegels Phantasiebegriff ist daher für eine medienphilosophischeTheo-

rie eines inneren bildlichen Denkens interessant. Da es sich bei den Be-

stimmtheiten der Bilder um mediale Qualitäten innerer Bilder handelt,

wird zu fragen sein, in welchem Verhältnis das innere Bild zu einer me-

dialen Erscheinung innerhalb der Anschauungen steht, woher das in-

nere Bild also seinen medialen Eigensinn92 und sein performatives Mo-

ment bezieht. ImFolgenden sollHegels Begriff der Phantasie rekonstru-

iert und sowohl dessen Potenzial als auch dessen Grenzen aufgezeigt

werden.

89 EpW III, § 445, S. 241.

90 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phänomenologie des Geistes, in: Werke in 20

Bänden, Band 3, Frankfurt a.M. 1986, S. 51.

91 EpW I, § 3, S. 44.

92 Sybille Krämer spricht von der »Eigensinnigkeit desMedialen«. Vgl. Sybille Krä-

mer: »Medialität und Heteronomie. Reflexionen über das Botenmodell als An-

satz einerMedienphilosophie«, in: Gerhard Schweppenhäuser (Hg.):Handbuch

der Medienphilosophie, Darmstadt 2018, S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie

3.1 Erinnerung: Unwillkürliches und Verwischtes

Um den Begriff der Phantasie innerhalb Hegels Enzyklopädie der philoso-

phischen Wissenschaften im Grundrisse zu verstehen, muss zuerst die Rol-

le der Erinnerung geklärt werden. Erinnerung und Phantasie sind zwei

Stufen der »Vorstellung«,die insgesamt in die Abschnitte »Erinnerung«,

»Einbildungskraft« und »Gedächtnis« gegliedert ist und den Übergang

vonder »Anschauung« zum»Denken«bildet.DieErinnerung ist dasMe-

dium, durch das der Geist sinnlich erlebte Inhalte der Anschauungen in

mentaleBilder umwandelt. Indemdie Intelligenz in denweiteren Stufen

der Vorstellung sich die Bilder immerweiter aneignet und aus ihnen an-

schauliche Zeichen (Phantasie) und Sprache (Gedächtnis) kreiert, kann

sie sich schließlich zumDenken entwickeln.

Die aus den Anschauungen hervorgehende Erinnerung macht für

Hegel das Hauptelement einer kreativen Phantasie aus. Zu der »hervor-

stechend künstlerischen Fähigkeit« der Phantasie, soHegel in den Vorle-

sungen über die Ästhetik, gehören »das Auffassen derWirklichkeit und ihrer

Gestalten«, »das aufmerksame Hören und Sehen«, das die »Bilder des

Vorhandenen dem Geiste einprägen« soll, sowie das aufbewahrende Ge-

dächtnis« dieser Bilder.1 Der »Künstler« hat nicht aus der »Überfülle abs-

trakterAllgemeinheit«, sondernder »ÜberfülledesLebens«zu schöpfen,

er muss »viel gesehen, viel gehört und viel in sich aufbewahrt haben«.2

1 Ästhetik I, S. 363.

2 Ebd., S. 364.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Voraussetzung für eine kreative Phantasie ist somit die Rezeptionsleis-

tung der Erinnerung. Auch in der Enzyklopädie ist die Erinnerung die

Quelle der Phantasie, wobei Hegel die Erinnerung hier sowohl als Form

als auch alsMethode versteht: Einerseits entsteht in der Erinnerung das

innere Bild, welches Form und Inhalt der Phantasie ist. Andererseits ist

die Erinnerung dieMethodeder Phantasie, indemdie verschiedenen vor-

stellenden Tätigkeiten auf einem vermittelnden Erinnerungsakt basie-

ren, der sich in einem bestimmten Moment der Aufbewahrung vollzieht.

Entlang der Art undWeise dieser Aufbewahrung entscheidet sich, ob die

Intelligenz erinnert, einbildet oder ob sie Phantasiebilder in Form von

Symbolen oder Zeichen kreiert.

In der Enzyklopädie ist die Erinnerung der Übergang von der Äußer-

lichkeit und dem Auseinander der Anschauungen in die Innerlichkeit

des Geistes. Anschauungen sind nach Hegel noch »gefunden«3 und

dadurch nur »ein Zufälliges, Subjektives, Partikuläres«4. Sie sind noch

»unentfaltete[] Substanz«, umgeben »mit dem Beiwesen des Äußerlichen

und Zufälligen«,5 in der auch die Intelligenz noch »außer sich« bleibt

und nicht über den Inhalt des Angeschauten hinaus kommt: »Auf dem

Standpunkte der bloßen Anschauung sind wir außer uns […]. Die Intel-

ligenz ist hier in den äußerlichen Stoff versenkt, eins mit ihm, und hat

keinen anderen Inhalt als den des angeschauten Objektes.«6 Sie kann

ihre Inhalte in der Anschauung also noch nicht selbst bestimmen.Nicht

mehr nur gefunden, sondern vom Geist gemacht ist die Anschauung erst,

wenn die Intelligenz »das Bewußtsein von bestimmten Unterschieden

[…] erworben [hat]«.7

Die Erinnerung setzt nun genau an dem »Außereinander«8 der an-

schauenden Intelligenz an und hat primär die Funktion, die partikula-

3 Jedes Vorstellen, so Hegel, beginnt bei »der Anschauung und deren gefundenem

Stoffe«. EpW III, § 451, S. 257.

4 Ebd., § 447, S. 247.

5 Ebd., § 449 Zusatz, S. 255.

6 Ebd., § 450 Zusatz, S. 256.

7 Ebd., § 447, S. 248.

8 Ebd., § 450 Zusatz, S. 256.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 77

re Anschauung in die Innerlichkeit und Allgemeinheit der Intelligenz zu

übersetzen. Erinnern meint bei Hegel somit weniger ein Erinnern an et-

was als vielmehr eine Übertragung von etwas in etwas:

Als die Anschauung zunächst erinnernd, setzt die Intelligenz den In-

halt des Gefühls in ihre Innerlichkeit, in ihren eigenen Raum und ihre ei-

gene Zeit. So ist er […] Bild9.

Wird eine unmittelbare Anschauung erinnert, wird sie Teil der inneren

Raumzeitlichkeit der Intelligenz und als solche zu einem Bild. Zwar

ist das Bild nichts anderes als eine »erinnerte Anschauung«, aber als

erinnerte gehört die Anschauung nicht mehr zu der Anschauungs-

welt, sondern ist »isoliert von dem äußerlichen Orte, der Zeit und dem

unmittelbaren Zusammenhang, in dem sie stand.«10 Es entsteht also

eine Differenz zwischen einer unmittelbaren äußeren Anschauung und

einem inneren Bild des Geistes. In dieser Reihenfolge erscheint das Bild

als bloßes Abbild eines Gegebenen, als Kopie äußerer Gegenstände, ver-

lustfrei herausgenommen aus seiner äußeren Umgebung und versetzt

in die Innerlichkeit der Intelligenz. Aber weil es sich bei der Intelligenz

im Gegensatz zu der Einzelheit der Anschauung um die »Allgemeinheit

des Ich«11 handelt, bleibt die partikulare Anschauung bei ihrer Auf-

nahme in die Intelligenz nicht vollständig erhalten. Sie verliert ihre

»Unmittelbarkeit« und ihre »Einzelheit«, ihre äußere raum-zeitliche

Bestimmung.12 Anders als die Anschauung, die für Hegel unmittelbar

gegeben ist, ist das Bild das Resultat eines Vermittlungsgeschehens, das

mit einem Verlust der äußeren Eigenschaften der Anschauung einher-

geht: »Das Bild hat nicht mehr die vollständige Bestimmtheit, welche

die Anschauung hat«13, oder wie es in der Nachschrift von Heinrich

9 Ebd., § 452, S. 258.

10 Ebd., S. 259.

11 Ebd., S. 258.

12 Ebd.

13 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Gustav Hotho heißt, »nicht dieselbe Deutlichkeit«.14 Damit sie in ein

inneres Bild übersetzt und erinnert werden kann, wird die Anschauung

labil, flüssig: So ist das Bild nichtmehr »nach allen Seiten fest«15, Kontur

und Partikularität der Anschauung sind im Bild »aufgelöst«16. Das in-

nere Bild kann somit als ein Flüssigwerden der Festigkeit der Anschauung

verstanden werden und gleichzeitig als eine Form der Öffnung. Denn

anders als die fest bestimmte Anschauung ist das Bild ein Zerfließen

ihrer Grenzen und Ränder und dadurch die Öffnung der Anschauung

für das Allgemeine der Intelligenz. Das Bild ist damit die erste Form, in

der das Einzelne der Anschauung mit der Allgemeinheit der Intelligenz

verbunden werden kann. Durch Prozesse der Auflösung, Entdifferen-

zierung und Undeutlichkeit sinnlicher Anschauungen ermöglicht es

eine erste Allgemeinheit sinnlicher Inhalte und fungiert als potenzielle

Wissensform des Geistes.17

Das innere Bild ist für Hegel somit weder exaktes Abbild noch

komplette Umwandlung und damit Verlust der Anschauung, sondern

eine Labilisierung und Ausdehnung der Anschauung, bei der ihre

Partikularitäten zerfließen, ohne dass das so entstandene Bild seine

Anschaulichkeit verliert. Die Erinnerungsbilder sind daher beides: Bil-

14 Nachschrift von Heinrich Gustav Hotho (1822), in: GeorgWilhelm Friedrich He-

gel. Vorlesungen über die Philosophie des Subjektiven Geistes I. Nachschriften

zu den Kollegien der Jahre 1822 und 1825, GesammelteWerke, Band 25,1, Ham-

burg 2008 [1822/1825], S. 129.

15 EpW III, § 452 Zusatz, S. 259.

16 Ebd., § 455, S. 262.

17 Die Verallgemeinerung durch die Erinnerung findet ihre Vollendung in der all-

gemeinen Vorstellung, bei der die Partikularitäten des Bildes jedoch vollstän-

dig in die Form des Allgemeinen transformiert werden: »In den allgemeinen

Vorstellungen hat sich auf dieser Stufe ihr Erinnern vollendet; allgemeine Vor-

stellung ist die höchste Weise dies Gegebene […] zur Form des Denkenden zu

machen.« Vgl. dieNachschrift von Stolzenberg, in: GeorgWilhelmFriedrichHe-

gel. Vorlesungen über die Philosophie des SubjektivenGeistes II. Nachschriften

zu dem Kolleg desWintersemesters 1827, 28 und Zusätze, GesammelteWerke,

Band 25,2, Hamburg 2012 [1827f.], S. 839.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 79

der von Anschauungen und bereits veränderte Anschauungen.18 Bei

der »Übersetzung« in ein inneres Bild bleibt die Anschauung scheinbar

nicht wie sie ist. Hegel zieht in der ersten Phase der Erinnerung, der

Aufnahme der Anschauung in die Intelligenz und ihrer Umwandlung

in ein inneres Bild, also einen Erinnerungsbegriff in Erwägung, bei

dem das Erinnerte in dem Vermittlungsgeschehen des Insichgehens

und damit dem Prozess der Verbildlichung zwar aufgenommen und

bewahrt, dabei aber gleichzeitig verschoben und verwandelt wird. In

der Philosophischen Enzyklopädie für die Oberklasse heißt es explizit: »Es

bleibt nicht dabei, daß die ins Innere aufgenommene Anschauung

vollkommen der unmittelbaren Anschauung entspreche«.19

Medialer Rest des inneren Bildes

Auf die Nichtkongruenz von Bild und Anschauungmacht Hegel zusätz-

lich mit zwei Metaphern aufmerksam, die die Prozesse der Auflösung

als Opazität interpretieren und dabei, wie wir zeigen werden, Formei-

genschaftenderAnschauung indasBild hineinbringen. »[D]ie Anschau-

ung«, so Hegel im Zusatz, »verdunkelt und verwischt sich, indem sie

zum Bilde wird.«20 An den beiden Umschreibungen »verdunkelt« und

18 »Das Bild ist zwar Bild von diesem. Über jeden Punkt kann man Rechenschaft

geben in der Anschauung, nicht so im Bilde, es ist schon Form der Allgemein-

heit, Verdunkelung der Einzelnheit. Das Bild ist das worin die Anschauung ver-

wandelt wird.« Vgl. die Nachschrift von Karl Gustav Julius von Griesheim (1825),

in: Hegel: Vorlesungen über die Philosophie des Subjektiven Geistes I, a.a.O.,

S. 505.

19 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: »Philosophische Enzyklopädie für die Ober-

klasse«, in: Werke in 20 Bänden, Band 4, Nürnberger und Heidelberger Schrif-

ten 1808–1817, Frankfurt a.M. 1986 [1808ff.], § 140, S. 45.

20 EpW III, § 452 Zusatz, S. 259. DieMetaphern finden sich auch in denNachschrif-

ten. Bei Erdmann und Walter heißt es etwa: »Indem der Inhalt in mich ge-

setzt wird, ist es eine Verdunkelung, ein Auswischen der Einzelheiten«. Georg

Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesung über die Philosophie des Geistes. Berlin

1827/1828. Nachgeschrieben von Eduard Erdmann und Ferdinand Walter, in:

Vorlesungen. Ausgewählte Nachschriften undManuskripte, Band 13, Hamburg

1994, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

»verwischt« wird die Zwischenstellung des Bildes zwischen der Partiku-

larität der Anschauung und der Allgemeinheit der Intelligenz deutlich.

Die Anschauung löst sich im Erinnerungsbild nicht komplett in ein In-

neres und Allgemeines auf, sondern im Bild bleibt die Spezifizität des

angeschauten Materials als verwischte Spur erhalten. Das innere Bild

behält also einen Rest der Sinnlichkeit der Anschauung bei. Es befindet

sich damit auch nicht in der Innerlichkeit des Geistes oder ist selbst et-

was rein Inneres, sondern steht zwischen außen und innen oder Partiku-

larität undAllgemeinheit und somitweiterhin inBeziehungzuräußeren

Anschauung.

Gleichzeitig tritt mit der Opazität der Bilder das Moment des

Entzugs in die Erinnerung. Einerseits öffnet die Erinnerung die An-

schauung hin zu einem Allgemeinen der Intelligenz, indem sie ihre

festen Partikularitäten »auflöst«, andererseits entzieht sie die Erinne-

rungsbilder der Intelligenz, indem sie die Anschauungen gleichzeitig

schwärzt und verwischt.Das Erinnerungsbild vermittelt Anschauungen

einerseits zwischen außen und innen, andererseits trübt und schwärzt

es das so Vermittelte. Die Assoziation des inneren Bildes mit Trübung

und Opazität verweist nicht nur auf den Verlust der Partikularität der

Anschauung, sondern auch darauf, dass Hegel bei dem inneren Bild

einenmedialen Aspekt mit bedenkt. IndemHegel die Verschiebung der

Anschauung mit Metaphern der Opazität (Verwischung und Verdun-

kelung) ausdrückt, deutet er mediale Eigenschaften des inneren Bildes

an. Die Dualität von Vermittlung und Eigensinn oder Transparenz und

Opazität ist eine wesentliche Eigenschaft von Medialität. Während die

Transparenz eines Mediums für seine Vermittlungsfunktion steht, bei

der das Medium in der Vermittlung aufgeht, sind opake Momente in-

nerhalb der Vermittlung ein Hinweis auf die Medialität des Bildes oder

dessen Eigensinnigkeit.21 Die Erinnerung als das Medium zwischen

Anschauung und Vorstellung, Äußerem und Innerem, Sinnlichkeit und

Geist behält von dem äußerlichen Moment der Anschauung etwas bei,

21 Vgl. Sybille Krämer: »Medialität und Heteronomie. Reflexionen über das Bo-

tenmodell als Ansatz einerMedienphilosophie«, in: Gerhard Schweppenhäuser

(Hg.): Handbuch der Medienphilosophie, Darmstadt 2018, S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 81

wenn ihr Bildvermögen darin besteht, Anschauliches aufzulösen und

gleichzeitig als Spur zu erhalten.

Auch in seinen Vorlesungen über die Ästhetik legt Hegel an der Erinne-

rung einMoment der Opazität frei, das ermit demProzess des »Einhül-

lens« umschreibt:

[D]ie Erinnerung vollbringt […] das Einhüllen der Charaktere, Bege-

benheiten und Handlungen in das Gewand der Allgemeinheit, durch

welches die besonderen äußerlichen und zufälligen Partikularitäten

nicht hindurchscheinen.22

Erinnerung verleiht also auch der Kunst Allgemeinheit, indem sie das

der Kunst anhaftende Partikulare verdeckt. Was in der Ästhetik als ein

»Einhüllen […] in das Gewand der Allgemeinheit« beschrieben wird,

hat in der Enzyklopädie jedoch noch einen anderen Charakter. Anders

als das Einhüllen sind Verwischung und Verdunkelung Prozesse, in denen

sich Grenzen und Eindeutigkeiten auflösen. Sie deuten eine Form an,

die das, was verwischt und verdunkelt wurde, nicht lässt, wie es ist,

sondern Einfluss auf ihren Inhalt nimmt. Beide Prozesse tragen nicht

nur Schwärze, sondern auch eine Unbestimmtheit und Mehrdeutigkeit

in die Erinnerungsbilder ein und können, anders als eine Hülle, nicht

einfach von ihren Inhalten getrennt und sie unverändert zurücklassen.

Das verwischte und verdunkelte Bild deutet ein Medium an, bei dem

Form und Inhalt, Bild und Anschauungsinhalt miteinander verschränkt

sind und sich nicht in Hülle und Inhalt trennen lassen. Der mediale

Aspekt des inneren Bildes gehört dann weniger den Prozessen des

Einhüllens undRepräsentierens an als vielmehr der Präsenz und des Er-

eignisses.23 Denn die partielle Auflösung der Anschauung lässt fraglich

22 Ästhetik I, S. 248.

23 Verwischungen und schwärzende Übermalungen in der Kunst werden in den

Bildwissenschaften als Praktiken zum Aufzeigen der Medialität von Kunst ver-

standen: »Die Übermalung ist ein klassisches Verfahren zur Umakzentuierung

der Repräsentation: Selbstreferenz und ikonische Präsenz treten hervor.« Gott-

fried Boehm: Wie Bilder Sinn erzeugen. Die Macht des Zeigens, Berlin 2007,

S. 102.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

werden, ob die Anschauung in der Erinnerung »aufbewahrt« werden

kann.Vielmehr stellt sie die Bedingung für Vergegenwärtigung dar: Das

Erinnerungsbild vermittelt Anschauungen nicht, indem es Abwesendes

aufbewahrt und repräsentiert, sondern indem es das Abwesende ver-

gegenwärtigt. Das seinem Wesen nach »vorübergehende«24 Bild muss

einfallen, plötzlich auftauchen, umErinnerung auszulösen. Seine flüchtige

Gestalt präsentiert sich allein als Ereignis.

Präsenz und Einfall der Erinnerungsbilder

Hegel nimmt nun einen Gedächtnisraum innerhalb der Intelligenz an,

in welchem diese Bilder »versinken« und aufbewahrt werden. Er be-

zeichnet ihn als »nächtlichen Schacht« der Intelligenz, »inwelchem eine

Welt unendlich vieler Bilder und Vorstellungen aufbewahrt ist, ohne

daß sie imBewußtseinwären«.25DieAufbewahrung in einem»Schacht«

ist das zweite Moment der Erinnerung. Wie das Erinnerungsbild, das

durch Verdunkelung und Auflösung in seiner Aufgabe, Inhalte zu spei-

chern und zu repräsentieren, fragwürdig wird und eher in die Position

der Vergegenwärtigung rückt, stellt auch der Bilderschacht für Hegel

keinen Repräsentationsraum dar. Einerseits ist der Schacht zwar ein

Ort, an dem nichts verloren geht – alles, was von der Intelligenz auf-

genommen worden ist, wird hier »bewußtlos aufbewahrt«,26 die ihrem

Wesen nach ephemeren Bilder werden unvergänglich und auf »Dauer«

gestellt.27 Andererseits insistiert Hegel darauf, dass dieser Schacht kein

Behältnis ist, in welchem die Bilder als einzelne Inhalte gespeichert

werden. Ein solches als Repräsentationsraum verstandenes Gedächt-

nismodell, wie es noch in der antiken Gedächtniskunst (Mnemonik)

angenommen worden ist, kritisiert Hegel. Bei dieser Technik wurden

24 »Das Bild für sich ist vorübergehend«. EpW III, § 453, S. 259. Auch sinnlichWahr-

nehmbares ist für Hegel »flüchtig und vorübergehend«. Bilder und Sinnliches

stehen somit in Gegensatz zu der »Dauer« des Gedankens. EpW I, § 41 Zusatz,

S. 115.

25 EpW III, § 453, S. 260.

26 Ebd.

27 Ebd., § 452 Zusatz, S. 259.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 83

bestimmten Orten in der Vorstellung, wie beispielsweise den Räumen

eines komplexen Gebäudes, Bilder und damit Inhalte zugeordnet (loci

et imagines). Im Geist hatte man nur das Erinnerungsgebäude abzu-

schreiten und an allen erinnerten Orten die dort deponierten Bilder

abzunehmen.28 Diese Gedächtniskunst bestand also vor allem in der

festen Anordnung der Gedächtnisbilder an verschiedenen Plätzen und

Orten.Hegel sieht darin ein Problem, denn bei einem solchen Erinnern,

wie es in derMnemonik praktiziert wird, wird das Memorierte lediglich

»von dem Tableau der Einbildungskraft sozusagen abgelesen«. Als ein

Moment der Existenz des Denkens selbst lässt es sich hingegen nicht

ansprechen, denn das Behaltene wird nicht »von innen heraus, aus dem

tiefen Schachte des Ich hervorgebracht«.29 Dem unveränderlichen,

räumlich konzipierten Gedächtnismodell derMnemonik, das durch eine

feste Zuschreibung von Bild und Platz bestimmt ist, setzt Hegel nun

den zeitlich-dynamischen Schacht entgegen, in welchem die Bilder der

Erinnerung keine »vereinzelte räumliche Existenz« haben und nicht

»in besonderen Fibern und Plätzen« gelagert werden.30 Die Aufbewah-

rung in der Intelligenz geschieht durch zeitliche Prozesse. Die Bilder

»versinken« und »schlummern« in der Intelligenz, bis sie von einer

erneuten Anschauung »erweckt« werden oder von selbst erscheinen.

Diese zeitlichen Zustände berühren dabei jeweils neue Seinsebenen der

Bilder: So sind die im Schacht »schlummernden Bilder« nicht einfach

stillgelegt, sondern »nicht mehr existierend«31 und nur noch »virtua-

liter erhalten«32. Sie wechseln von einem flüchtigen Dasein zu einer

dauernden Potenzialität. Im Möglichkeitsstadium verbleibende Bilder

erhalten aber ein zukünftiges Moment: Diese Bilder müssen erst noch

ausgelöst werden, das Allgemeine konkretisiert und bestimmt werden,

umzu sein.Somit geht auchdieAuslösungderBildermit einer erneuten

28 Vgl. Frances A. Yates: Gedächtnis und Erinnern. Mnemonik von Aristoteles bis

Shakespeare, Berlin 1994, S. 12.

29 EpW III, § 462, S. 279.

30 Ebd., § 453, S. 260.

31 Ebd.

32 Ebd., § 403, S. 122.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Transformation der Bilder einher, diesmal vom schlummernden, dunk-

len, verwischten, allgemeinen Bild zum konkretisierten, klaren und

deutlichen Bild. Die bewußtlose Aufbewahrung ist durch diesen Wechsel

von bewusstlosen und bewussten, potenziellen und erinnerten, ver-

wischten und konkreten Bildern bestimmt. Wie die verwischten Bilder

ist somit auch der Schacht nicht als ein Behältnis zu verstehen, das sich

räumlich eingrenzen lässt und Inhalte lediglich in sich aufnimmt und

abspeichert. Vielmehr ist der Schacht ein Ort des Wandels und der

Produktivität. Seine Dynamik und Lebendigkeit werden dabei durch

die Instabilität der Bilder bedingt, die sich den wechselnden Zuständen

von Vergangenheit und Zukunft anzupassen vermögen.33 Gerade weil

sie nicht klar umrissen sind, sind sie formbar.

Der dunkle und doch passierbare Schacht – seineOffenheit klingt in

der Bedeutung von Schacht als Höhle und Durchgang bereits an – er-

fährt nun aber ein störendes Moment, sobald das im Schacht vergange-

ne Bild einfällt und einenMoment der Gegenwart bildet.Hegel erwähnt

dieMöglichkeit, dass die innerenBilder nicht einfach nur stillgelegt und

verfügbar im Schacht lagern, sondern auch jederzeit plötzlich einfallen

können.Die Bilder sind »willkürlich oder zufällig«34 und können »zufäl-

ligerweise« und »dann und wann«35 erscheinen. Damit zieht Hegel ei-

ne unwillkürliche Erinnerung in Erwägung, bei der die Erinnerungen

ohne den Eingriff der Intelligenz erscheinen können. Die Intelligenz ist

bei dieser Erinnerungsformpassiv, sie hat keine »Macht« über die Bilder

33 Vgl. Friedrich Balke: »Hegel, GeorgWilhelm Friedrich«, in: Nicolas Pethes, Jens

Ruchatz (Hg.): Gedächtnis und Erinnerung. Ein interdisziplinäres Lexikon, Rein-

bek bei Hamburg 2001, S. 252–255. Als ein sich permanent wandelndes Kon-

strukt entspricht der »Schacht« einem zeitlich-dynamischen Gedächtnismo-

dell, das nach Aleida Assmann durch »Vergessen, Diskontinuität und Verfall«

sowie »prinzipielle Unverfügbarkeit und Plötzlichkeit der Erinnerungen« be-

stimmt ist. Aleida Assmann: »Zur Metaphorik der Erinnerung«, in: Dies., Diet-

rich Harth (Hg.): Mnemosyne. Formen und Funktionen der kulturellen Erinne-

rung, Frankfurt a.M. 1991, S. 22.

34 EpW III, § 452, S. 258f.

35 Ebd., § 453 Zusatz, S. 261.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 85

und »vermag noch nicht, dieselben willkürlichwiederhervorzurufen.«36

In einer früherenVersionderEnzyklopädie, die durchHegelsVorlesungs-

manuskripte überliefert ist, heißt es in dem berühmten Passus zur Er-

innerung, den Hegel hier noch als »Nacht der Aufbewahrung« betitelt:

In phantasmagorischen Vorstellungen ist es ringsum Nacht; hier

schießt dann ein blutiger Kopf, – dort eine andere weiße Gestalt

plötzlich hervor und verschwinden ebenso. Diese Nacht erblickt man,

wenn man dem Menschen ins Auge blickt – in eine Nacht hinein, die

furchtbar wird; es hängt die Nacht der Welt hier einem entgegen.37

Die »plötzlich« auftauchenden Erscheinungen »schießen hervor«, fallen

ein und wie der »Einfall« selbst, der nach Hegel mit der »Ungeduld der

einfallenden Reflexion« auftaucht,38 sind diese Bilder nicht das Ergeb-

nis einerHerleitung, bei der die Intelligenz sich durch ihre Innerlichkeit

hindurcharbeitet und Erinnerungsbilder herausschält, sondern sie glei-

chen einem Ereignis und Augenblick: Die Gestalten kommen »plötzlich

hervor und verschwinden ebenso«.Die Erinnerung scheint also das,was

sie hervorruft ebenso zu präsentieren wie zu verflüchtigen,wodurch sie

in die Nähe zum Ereignis und auch zum Vergessen tritt. Die Plötzlich-

keit eines zu-fallendenBildes, einer die Intelligenz überkommendenEr-

innerung, offenbart gleichzeitig ein ursprüngliches Ausgeliefertsein an

36 Ebd., S. 260f.

37 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Jenaer Realphilosophie. Vorlesungsmanu-

skripte zur Philosophie der Natur und des Geistes von 1805–1806, Hamburg

1969 [1805f.], S. 180f. Die abgelösten Köpfe und die weißen Gestalten könnten,

so Dietmar Kamper, auf die traumatischen Erfahrungen Hegels während der

Französischen Revolution hindeuten. Demnach käme die unwillkürliche Erin-

nerung dem Trauma nahe. Vgl. Dietmar Kamper: »Blutiger Kopf und weiße Ge-

stalt: Die Nacht des Subjekts«, in: Ders. (Hg.): Bildstörungen. Im Orbit des Ima-

ginären, Ostfilern bei Stuttgart 1994, S. 31–48.

38 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Wissenschaft der Logik I. Erster Teil. Die ob-

jektive Logik, in: Werke in 20 Bänden, Band 5, Frankfurt a.M. 1986 [1813], S. 33.

Vgl. dazu Martin Heidegger: Hegel, in: Gesamtausgabe, III. Abteilung: Unver-

öffentlichte Abhandlungen. Vorträge. Gedachtes, Band 68, Frankfurt a.M. 1993

[1938–1942], S. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

das Vergessen, das die Intelligenzmit jedem einfallenden Erinnerungs-

bild mitbefällt. Es weist indirekt darauf hin, dass es ein unbemerktes

Vergessen und Loslassen vor dem Erinnern gab. Das Erinnerungsbild

ist dann keine konservierte oder konservierendeRepräsentation,die auf

Vergangenes verweist, sondern ein Akt der Vergegenwärtigung, bei dem

Vergangenes in der Art und Weise des Erinnerns – dem Einfallen und

Zustoßen von Erinnerungsbildern –mit aufgerufen wird.39

Hegel nimmt zwar an, dass die plötzlich erscheinenden Bilder aus

der Innerlichkeit der Intelligenz kommen, in der sie aufbewahrt sind,

gleichzeitig aber zieht er in Erwägung, dass die Intelligenz nicht nur

die in ihr aufbewahrten Bilder, sondern auch vergessene Bilder nicht wie-

der aufrufen kann: »Man weiß sehr gut, daß wennman eine Sache wie-

der vergißt, daß man das Bild derselben nicht wieder vor sich bringen

kann«.40 Vergessen hemmtdas Abrufen der Bilder durch die Intelligenz.

Die plötzlich erscheinenden Erinnerungsbilder können also auch dem

Bereich des Vergessenen entstammen, der jenseits der (bewusstlosen)

Intelligenz liegt.Angedeutetwäredannnichtnur einepassiveDimension

des Erinnerns, sondern auch eine pathische, wenn Pathos ein Tun meint,

»das anderswo seinen Ausgang nimmt als bei sich selbst.«41 Die Erinne-

rung kehrt hier ihre Richtung um.Statt aus dem Inneren der Intelligenz

zu kommen, bricht sie von wo anders ein und widerfährt: »eine Nacht

[…], die furchtbar wird; es hängt die Nacht der Welt hier einem entge-

gen.«42 Die Opazität der Nacht und des Bildes gehen die Intelligenz an,

sie betreffen sie. Der Erinnerung der Intelligenz, die immer auch ein

39 Die Nacht der Aufbewahrung gibt zu sehen, »bevor etwas zu sehen ist.« Micha-

el Mayer: Melancholie und Medium. Das schwache Subjekt, die Toten und die

ununterbrochene Trauerarbeit, Wien 2019, S. 107.

40 Nachschrift von Stolzenberg, in: Hegel: Vorlesungen über die Philosophie des

Subjektiven Geistes II, a.a.O., S. 830. Die Orthografie wurde hier, anders als in

der zitierten Quelle, teilweise aktualisiert.

41 Emmanuel Alloa: »Vom Stachel der Bilder«, in: Jörg Sternagel, Michael Mayer

(Hg): Internationales Jahrbuch für Medienphilosophie, Band 3, Heft 1, Pathos,

Passibilität, Berlin, Boston 2017, S. 150.

42 Hegel: Jenaer Realphilosophie, a.a.O., S. 180.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 87

»Erwachen zu sich selbst«,43 ein sich erinnern und Selbstbezug ist, geht

die Widerfahrnis einer Alterität voraus. Das Bild der Erinnerung kann

bei Hegel also nicht verinnerlicht werden, ohne die Innerlichkeit der In-

telligenz gleichsam zu überschreiten und zu verletzen.DasMoment der

Differenz ist der Erinnerung wesentlich.

Statt etwas zu vermitteln, zu repräsentieren oder darzustellen, sind

diese Bilder bewegend und geben dem Kontingenten und Unverfügba-

ren eine Gegenwart. Sie stehen nicht für etwas, sondern ereignen sich

und entziehen sich der Kontrolle der Intelligenz. Damit aber entgehen

siewiederumderErinnerung,denndasVergessenegeht derErinnerung

voraus und kann nicht mit erinnert, Teil der Verinnerlichung werden.

Dieser opake und pathische Moment der Erinnerung verweist auf eine

den Bildern vorausgehende Präsenz, die nur als Rest in der Erinnerung

bewahrt werden kann. In der Tätigkeit des Übersetzens des Geistes blei-

ben die Formen gegeneinander nicht übersetzbar. Es entsteht vielmehr

einRest,der gleichzeitig dasTor für denEinfall derBilder ist.Einfall und

Entzug werden mit jeder Verinnerlichung mit produziert. Bewusstsein

von ihren Bildern und von sich selbst gewinnt die Intelligenz zwar erst

mit einer bewussten Form der Erinnerung, wie Hegel sie in der drit-

ten Stufe, der »eigentlichen Erinnerung«, behandelt. Erst hier erkennt

die Intelligenz, dass »ich es bin, der die Anschauung hat«44, wobei haben

bei Hegel nicht nur für dieMacht der Intelligenz und den Besitz der Bil-

der steht, sondern auch »ein allgemeines Zeichen der Innerlichkeit« ist.45

Doch schon die unwillkürlich einfallenden Erinnerungen ermöglichen

das erstewesentlicheGefühl eines Ich,das dieBilder erlebt undnicht hat.

Das Dazwischen des Bildes I

Als bewusstlos aufbewahrtes, virtuelles und nicht mehr existierendes

Bild nimmt das Bild eine Zwischenposition ein. Weil das Bild bewusst-

43 EpW III, § 450, S. 256.

44 Ebd., § 449 Zusatz, S. 254.

45 Ebd., § 450 Zusatz, S. 256f.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

los ist, kann die Intelligenz es nicht »als Gegenstand«46, als bestimmten

Inhalt oder als bestimmtesmentales Bild vorstellen.47 Die bewusstlos auf-

bewahrten Bilder lassen sich demnach weder als geistige Objekte noch

als mentale Bilder adressieren, denn weder lassen sie sich hervorrufen

und zum »Gegenstand« des Denkens machen noch sind sie konkrete

Abbilder vergangener Anschauungen. Damit aber sind sie auch noch

nicht Bilder von etwas. Zu einem bestimmten Inhalt und damit überhaupt

zu einem Gegenstand der Intelligenz, der als etwas Bestimmtes vor

das Bewusstsein gestellt werden kann, werden die Bilder erst, wenn das

Ich Bewusstsein von ihnen hat. Diese inneren Bilder zählt Hegel somit

auch noch nicht zur »Vorstellung an sich«, weil zu einer solchen gehört,

dass die Intelligenz die Bilder als Gegenstände eigenständig vor sich

hinstellen könnenmuss.Der Status des inneren Bildes rückt hier in eine

Zwischenposition: Einerseits ist das erinnerte Bild keine Anschauung

mehr, es ist verinnerlicht und Teil der Intelligenz, andererseits ist es

noch keine Vorstellung, es kann nicht als mentales Bild vor das innere

Auge gestellt werden. So wie es scheint, findet sich dieses bewusstlos

erinnerte Bild in dem Dazwischen von Anschauung und Vorstellung,

von außen und innen wieder. Diese Bilder haben nicht mehr die Ein-

deutigkeit der Anschauung, gleichzeitig sind sie noch nicht zu mentalen

Bildern der Vorstellung ausgereift.

46 »Es [das Bild, E.V.] ist bewußtlos, d.h. ohne als Gegenstand vor die Vorstellung

herausgestellt zu sein.« Hegel: Jenaer Realphilosophie, a.a.O., S. 180.

47 Weil die Tätigkeit des Geistes die Einheit von Subjekt und Objekt ist, kann sie

sich nie vollständig gegenständlich sein. Der Selbstbezug bedarf des Selbstent-

zugs, damit der Geist sich produktiv entfalten und voranschreiten kann. Ohne

diese »Dunkelstellen« würde die Intelligenz zum Stillstand kommen. Vgl. Elke

Völmicke: »Die Nacht der Reflexion – der Mittag des Lebens. Der Begriff des

Unbewussten und seine Bedeutung in der Systemphilosophie Hegels«, in: An-

dreas Arndt, Karol Bal, Henning Ottmann (Hg.): Hegel-Jahrbuch 2004, Glaube

undWissen. Zweiter Teil, Berlin 2004, S. 160–164.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 89

Erinnerung innerhalb der Anschauungsgegenwart

Neben einer unwillkürlichen Erinnerung entwickelt Hegel in der dritten

StufederErinnerungeine relationaleErinnerung,bei derdie »nichtmehr

existierenden« Bilder der Intelligenz erst infolge einer Beziehung zur

gegenwärtigen Anschauung einDasein erhalten:

Solches abstrakt aufbewahrte Bild bedarf zu seinem Dasein einer da-

seienden Anschauung; die eigentliche sogenannte Erinnerung ist die

Beziehung des Bildes auf eine Anschauung.48

Die Erinnerungsbilder müssen in einer »lichtvollen, plastischen Gestalt

einer daseienden Anschauung gleichen Inhalts vor die Intelligenz treten«,

umvonder Intelligenzerinnertwerdenzukönnen.49Hegel öffnetdieEr-

innerung damit hin zur Gegenwart und Wahrnehmung und verschiebt

einweiteresMal die traditionelle Bedeutung des Erinnerns, diesmal von

etwasaufrufenkönnenzueinemErinnern ineinembestimmtenMoment.50Da-

bei stellt dasAufeinandertreffenvonBildundAnschauung fürHegel eine

Bewährung des Inneren mit dem Äußeren dar. Begegnen sich Bild und

Anschauung,kommtes zur »eigentlichenErinnerung«,bei der die Intel-

ligenz die Anschauung als die »bereits Ihrige erkennt«, in der Anschauung

»sich innerlich« ist und gleichzeitig ihr »zunächst nur inneres Bild nun

auch als unmittelbares der Anschauung […] bewährt«.51 Bewährt wird,

dass die Vorstellung nicht nur in der Intelligenz ist, »sondern auchwirk-

lich in der Anschauung.«52 Das Innere der Intelligenz gleicht sich mit

der äußeren Welt ab, wird also ein Stück weit objektiv, äußerlich, real.

Es wird in der gegenwärtigen Erfahrung aktualisiert. Auch bei der »ei-

gentlichen Erinnerung«, der letzten Stufe der Erinnerung, bleibt die In-

48 EpW III, § 454, S. 261.

49 Ebd., § 454 Zusatz, S. 261.

50 Anselm Haverkamp: »Hermeneutischer Prospekt«, in: Ders., Renate Lachmann

(Hg.): Memoria. Vergessen und Erinnern. München 1993, S. XV.

51 EpW III, § 454, S. 261.

52 Nachschrift von Stolzenberg, in: Hegel: Vorlesungen über die Philosophie des

Subjektiven Geistes II, a.a.O., S. 830.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

telligenz passiv.Und auchdieser Erinnerungsakt vollzieht sich nicht nur

im Inneren der Intelligenz, sondern sowohl innen als auch außen. Das

Bild der Erinnerung ist eine ambivalente Form, die zugleich innerlich

und äußerlich bestimmt bleibt:

Wir haben folglich auf diesem Standpunkt einen Inhalt, der nicht nur

als seiender angeschaut, sondern zugleich erinnert, als der meinige ge-

setztwird. So bestimmt, ist der Inhalt dasjenige, waswir Bild heißen.53

Das Bild ist Seiendes und gleichzeitigMeiniges. Angedeutet wird hier be-

reits die spätere Funktion der »Zeichenmachenden Phantasie«. Auch in

dieser wird das seiende Bild zum zugleich Ihrigen der Intelligenz. Doch

während im Zeichen nach Hegel die seiende Seite des Bildes der Inner-

lichkeit der Intelligenz untergeordnet werden soll, hält die Erinnerung

das Gleichgewicht zwischen Seiendem und Meinigem. So muss sich

für die Begegnung zwischen Anschauung und Bild einerseits das Bild

bereits in der Intelligenz befinden und verdunkelt haben, es muss ver-

gangen sein. Andererseits muss der Intelligenz die Anschauung in der

Erfahrung erneut begegnen,was nicht durch das Bewusstsein der Intel-

ligenz, sondern aufgrund eines erneuten, zufälligen Zusammentreffens

mit der Anschauung geschieht. EinenMenschen, so Hegel, »dessen Bild

sich in unserem Geiste schon völlig verdunkelt hat«, können wir »unter

Hunderttausenden herauserkennen, sobald er selber uns wieder zu

Gesichte kommt.«54 Zwar ist es die Intelligenz, die den Menschen »her-

auserkennt«, aber dieser Erkenntnis geht das »zu Gesichte kommen«

voraus: »Anfangs wird […] das Bild nicht sowohl durch mich selbst als

vielmehr durch die entsprechende unmittelbare Anschauung wieder-

erweckt.«55 Weil die Begegnung mit der Anschauung der Erinnerung

vorausgehen muss, hat die Erinnerung in der Anschauungswelt bereits

Wurzeln geschlagen, noch bevor sie zu der subjektiven Erinnerung der

53 EpW III, § 451 Zusatz, S. 258.

54 Ebd., § 454 Zusatz, S. 261.

55 Ebd., S. 262.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 91

Intelligenz wird. Bevor die Intelligenz erinnern und sich selbst verin-

nerlichen kann, befindet sie sich im Außen, in einer ihr vorgängigen

Beziehung. Damit bleibt an dieser Stelle unentschieden, ob die Erin-

nerung eine Erinnerung des Geistes ist oder im Raum der Anschauung

stattfindet. Einerseits erinnert sich die Intelligenz »in dem Stoff« der

Anschauung, so heißt es in den Nachschriften, und andererseits »aus

der Anschauung zugleich heraus«.56 Die Intelligenz ist in der Anschau-

ung anwesend, gleichzeitig zieht sie sich aus ihr zurück, sie verlässt

sie. Die Besonderheit der Anschauung scheint hier erhalten zu bleiben

und nicht unter das Allgemeine der Intelligenz subsumiert zu werden.

Die Erinnerung hält sich hier in der Ambivalenz zugleich allgemein

und besonders, Bild und Anschauung, Meiniges und Seiendes, Inneres

und Äußeres zu sein. Nur in der Bestimmtheit der Anschauung kann

die Erkenntnis des »schon gesehen« vermittelt werden. Erinnerung ist

somit zur selben Zeit sie selbst und bereits etwas anderes als sie selbst,

Bild und Anschauung zugleich.

Wenn Erinnerung »in« und »aus der Anschauung heraus« entsteht,

reproduziert sie Vergangenes nicht nur, sondern ist ein »(Heraus-)Bil-

dungsprozess«57, wie es bei Julia Shestakova heißt und ein »produktive[r]

Akt«58, wie Michael Theunissen es zu Hegels Erinnerungsbegriff an-

merkt. Dabei trägt eine Vermittlung »aus etwas heraus« dasjenige mit,

aus dem es kommt: Das Zufällige, Kontingente und Einzelne der An-

schauung gehen in die Erinnerung mit ein. Die Anschauungen, die der

Intelligenz begegnen, entscheiden, welche Bilder hochsteigen und wel-

che inaktiv bleiben. Es bestimmt also die Wahrnehmungsgegenwart,

was erinnert und dem Geist weiter eingeprägt und was also Material

seiner Einbildungskraft wird. Erinnertes ist somit nicht einfach gege-

ben, sondern Produkt einer Aktivität, die von einer konkreten Gestalt in

der Gegenwart ausgeht.Hier ist imAnsatz eine Erinnerung angedeutet,

56 Hegel: Vorlesung über die Philosophie des Geistes, a.a.O., S. 195.

57 Julia Shestakova: Philosophie als Erinnerung.Dimensionendes Erinnerungsbe-

griffs im Anschluss an Schelling, Berlin 2012, S. 118.

58 Michael Theunissen: Reichweite und Grenzen der Erinnerung, Tübingen 2001,

S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

die auf Medien der Erinnerung angewiesen ist und Erinnerungsbilder

nicht einfach hervorholt, sondern im Aufrufen performativ modifiziert

und allererst als Vergangenes konstituiert.59 Erst die mehrmalige Wie-

derholung der bekannten Anschauung führt dazu, dass die Intelligenz

ihre Bilder selbständig abrufen, sie erinnern und »behalten« kann. Die

nicht wiederholten Bilder sind nicht als Erinnerungen definiert und

können Phantasmagorien oder Träume sein. Erst in der Beziehung zu

einem Außen formiert sich das Bild als Erinnerungsbild, es tritt aus

der Nacht des Schachts hervor und steht der Intelligenz als konkretes

Bild zur Verfügung. Hegels Erinnerungsbegriff wäre dann nicht bloß

als Erinnerung eines Individuums zu verstehen, das auf Vergange-

nes rekurriert, sondern mit medialen Aspekten verbunden, aus denen

Vergangenes überhaupt erst hervorgeht.Hier in der »eigentlichen Erin-

nerung« haben wir es nach Hegel aber noch nicht mit einem Medium,

sondern einer gegebenen Anschauung zu tun. Bewusst erscheinen und

konstituiert werden Erinnerungen erst in ihrer Erfindung im Zeichen.

Nicht-dualistische Erinnerung

Hegels Annahme einer passiven Erinnerung, bei der Bilder ohne einen

Akt der Intelligenz unwillkürlich auftauchen oder durch eine zufälli-

ge, gefundene Anschauung erscheinen, bricht mit einem dualistischen

Verständnis von Erinnerung zwischen aktiv und passiv, Subjekt und

Objekt, Erinnern und Vergessen, Erinnern als einem Inneren und dem

Erinnerten als einem Äußeren.60 Die von Hegel betonte »Innerlich-

keit« der Erinnerung wird bestimmt von einfallenden Bildern, die bei

59 Ein performatives Verständnis von Erinnerung geht davon aus, dass Erinnerung

nicht einfach gegeben ist, sondern »inszeniert, reinszeniert und dabei ständig

modifiziert« und »als Vergangenes« überhaupt erst konstituiert wird. Vgl. Eri-

ka Fischer-Lichte, Gertrud Lehnert: »Einleitung«, in: Paragrana. Internationale

Zeitschrift für Historische Anthropologie, Band 9, Heft 2, Inszenierungen des

Erinnerns, Berlin 2000, S. 14f.

60 Vgl. Johann Kreuzer: »Zeichenmachende Phantasie. Über ein Stichwort Hegels

und eine ursprüngliche Einsicht Hölderlins«, in: Zeitschrift für Kulturphiloso-

phie, Band 2, Jahrgang 2008, Heft 2, Hamburg 2008, S. 263.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 93

keiner festen Gestalt stehen bleiben sowie äußeren Anschauungen, in

welchen sich Erinnerung vollzieht. Hegels passiver Erinnerungsbe-

griff ermöglicht es, die Erinnerung als Medium zu verstehen, das sich

nicht in ein duales Verhältnis von Bild und Anschauung trennen lässt.

Erinnerung ist dann nicht ein rein innerer Vorgang oder die innere

sekundäre Repräsentation eines primär gegebenen Äußeren, dessen

Erinnertes imAußen bleibt, sondern Erinnerung findet in den Anschau-

ungen statt und benötigt für ihr Erscheinen ebenso den von außen

einfallenden Zufall der Erinnerung wie ein Vergessen als Bedingung ihrer

Vergegenwärtigungsleistung. Während eine lediglich aktiv verstande-

ne Erinnerung die Intelligenz als selbsttätig und die Erinnerung als

rein innerlich begreift, ist eine aktiv-passiv verstandene Erinnerung

wiederholend und kreativ, formbar und Form abgebend, zufällig und

allgemein. Anschauung und Erinnerung,Materialität und Inhalt,Medi-

alität und Vorstellung lassen sich hier nicht voneinander lösen, sondern

gehören für das Erscheinen von Erinnerungen zusammen. Anschauun-

gen sind der Erinnerung dann nicht nur vorgelagert, sondern Moment

des Erinnerns.

Wiederholen als Öffnung

Zwar halten sich das Bild und die Anschauung in der »eigentlichen

Erinnerung« das Gleichgewicht, jedoch münden sie für Hegel schließ-

lich in der Subsumtion der Anschauung unter das Bild.61 Dies resultiert

wiederum aus zwei wesentlichen Voraussetzungen Hegels: Der Wie-

derholung der Anschauung und Hegels Annahme der Identität von

einerseits Anschauung und Bild, andererseits ursprünglicher und er-

neuter Anschauung. Um in den Besitz der Bilder zu kommen, muss die

Anschauung »wiederholt«62 werden, so Hegel. Indem die Wiederholung

eine Beziehung von Anschauung und Bild initiiert und beide mitein-

ander vermittelt, wird ein Erinnerungsbild ausgelöst. Hier besteht für

einen Moment ein zeitlicher Unterschied zwischen vergangener und

61 EpW III, § 454, S. 261.

62 Ebd., § 454 Zusatz, S. 262.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

gegenwärtiger Anschauung, zwischen einem Wiedererkennen und

dem Jetzt der Anschauung, ihrer Unmittelbarkeit. Weil Hegel jedoch

die Vermittlung, die von der wiederholten Anschauung ausgeht, als

Subsumtion der Anschauung unter die Vorstellung versteht, nimmt er

an, dass die Äußerlichkeit der Anschauung in Innerlichkeit übergeht:

Bei der wiederholten Anschauung fallen die ehemalige und die jetzige

Anschauung »unmittelbar ineinander. Ich habe nicht zweierlei vor mir,

die Anschauung und die Vorstellung, sondern nur, daß ich sie schon

gehabt habe, daß sie schon die meinige ist«.63 Durch Wiederholung

erhält die einzelne Anschauung »die Form eines in die Erinnerung, in die

Allgemeinheit des geistigen Inneren Aufgenommenen«.64 Es geht, wie

auch schon bei der Aufnahme der Anschauung in die Intelligenz, bei der

Wiederholung der Anschauung darum, dass die Anschauung die Form

der Einzelheit und Zufälligkeit verliert und allgemein wird. Die Präsenz

der Anschauung in ihrer Einzelheit weicht der allgemeinen Erkennt-

nis, daß ich sie schon gehabt habe. Während die in der ersten Stufe der

Erinnerung vollzogene Verinnerlichung noch ambivalent bleibt, indem

sie äußere Momente der Anschauung in Form der Opazität beibehält,

soll die dritte Stufe der Erinnerung durch die wiederholte Anschauung

nach Hegel zu einer Unabhängigkeit des Bildes von der Anschauung

führen. Je öfter die Anschauung wiederholt und das Bild hervorgeru-

fen wird, desto stärker wird die »Lebendigkeit und Gegenwärtigkeit«

des Bildes, sodass »ich der äußeren Anschauung nicht mehr bedarf,

um mich desselben zu erinnern.«65 Die in der Erinnerung begonnene

Verinnerlichung der Anschauung wird hier komplettiert. Am Über-

gang von Erinnerung zur Einbildungskraft ist also schon der Vorgang

markiert, der die Grundlage für die »Zeichen machende Phantasie«

bildet: die Trennung von Bild und Anschauung und ein Zurücktreten

der Anschauung, ihre Subsumtion unter den Gehalt der Intelligenz.

63 Hegel: »Philosophische Enzyklopädie für die Oberklasse«, in: Werke in 20 Bän-

den, Band 4, Nürnberger und Heidelberger Schriften 1808–1817, a.a.O., § 145,

S. 46.

64 EpW III, § 410 Zusatz, S. 191.

65 Ebd., § 454 Zusatz, S. 262.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 95

Die Wiederholung der Präsenz und Plastizität der Anschauung ist

für Hegel somit gleichzeitig paradoxerweise ihr Verschwinden. Erklärt

werden kann die Unabhängigkeit von etwas, dessen Präsenz fortwäh-

rend wiederholt wird, durch Hegels Verständnis von »Gewohnheit«,

zu der er auch die Erinnerung zählt.66 Wird die Anschauung wieder-

holt, führt das zu einer stärkeren Vertrautheit mit der Anschauung,

die Intelligenz wird in ihr heimisch. Gerade weil sich die Intelligenz

an die Anschauung gewöhnt und ihre Bilder beständig aktualisiert,

kann sie unabhängig von ihr werden. Im Kapitel zur Erinnerung hat

die Wiederholung die Funktion, die Anschauung unter das Bild zu

subsumieren. Der Begriff der Gewohnheit lässt an der Wiederholung

aber noch einen anderen Aspekt erkennen: Wiederholung ermöglicht

überhaupt erst einen »Übergang«67 von einem Partikularen zu einem

Allgemeinen, sie öffnet etwas zu einem anderen hin ähnlich der äuße-

ren Anschauung, die durch Verbildlichung offen für ein Allgemeines

wird. Bild und Anschauung werden in einem als Übergang verstande-

nen Begriff der Wiederholung nicht synthetisiert, sondern halten sich

vielmehr das Gleichgewicht. Die von Hegel angenommene Loslösung

des inneren Bildes von der Anschauung kann also auch als Zugleich und

Mitte von Anschauung und Bild verstanden werden, bei der die Erinne-

rung und Vermittlung von Anschauung und Bild gerade aufgrund der

Aufbewahrung ihrer Differenz geschieht.DieWiederholung ermöglicht

einerseits die erneute Mannigfaltigkeit der Anschauung, andererseits

den Rückzug der Intelligenz aus ihr, was gleichzeitig eine Öffnung für

66 Die Erinnerung ist eine »entwickelte und imGeistigen als solchembetätigteGe-

wohnheit«. EpW III, § 410, S. 187. Es zeigen sich auch sonst viele Parallelen zwi-

schen Gewohnheit und Vorstellung, so etwa, wenn Hegel von dem durch Ge-

wohnheit produzierten Körper als »Zeichen« und »Kunstwerk der Seele« spricht.

Ebd., § 411, S. 192. Gewohnheit ist ähnlichwie die Vorstellung eine Kombination

aus Verinnerlichung undVeräußerlichung. Sie ist der »Übergang«, durch den die

»Seele die Form eines Seienden, eines Sichselberäußerlichen« erhält und »umge-

kehrt die Leiblichkeit […] zu etwas von der Seele widerstandslos Durchdrunge-

nem, zu einemder freiwerdendenMacht ihrer Idealität Unterworfenen [wird].«

Ebd., § 411 Zusatz, S. 193.

67 Ebd., § 411 Zusatz, S. 193.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Neues ist: Nicht länger versunken in die Mannigfaltigkeit der externen

Bestimmungen ist die Seele »offen«, um Empfindung und geistiges

Bewusstsein zu empfangen.68

Die zweite Bedingung für die Subsumtion ist die Identität von An-

schauungundBild.NurdieWiederholungein-undderselbenursprüng-

lichenAnschauung ruft das verwischteBild aufundkonkretisiert es.Wie

aber lässt sich die Identität feststellen, wenn die vergangene Anschau-

ung, das Bild, opak und unzugänglich ist? Wenn das Bild bei der Wie-

derholung der Anschauung selbst erst Dasein, Äußerbarkeit und Äußer-

lichkeit erhält, dann ist es das bereits aufgerufene, durch diewiederholte

Anschauung konkretisierte und bestimmte Bild, das es ermöglicht, von

einer Identität des Angeschauten und des Bildes zu sprechen. Die Iden-

tität von Erinnerung und Anschauung wäre nur nachträglich möglich,

wenn die verwischten Bilder bereits konkret geworden und damit kei-

ne Erinnerungenmehr sind, sondern Einbildungen. Käme die Identität

von Bild und Anschauung der Erinnerung hingegen zuvor, gäbe es kei-

nen Anlass zur Erinnerung. Dabei ließe sich auch annehmen, dass eben

jeneWiederholung der Anschauung bereits eine Differenz zwischen die

präsente und vergangene Anschauung einträgt. Ein Bild, das sich in der

Anschauung bewährt, ist schon nicht mehr das Bild, das es ursprüng-

lich war. Und die Anschauung, die die Gestalt des Bildes prägt, ist nicht

mehrbloßeAnschauung,dennsie ist gestaltprägend.Auchwenn fürHe-

gel die inhaltliche Differenz von Anschauung und Bild erst ein Kennzei-

chen der Phantasie ist,69 wäre zu fragen, ob es nicht auch in der Erinne-

rung zu einer solchen Versetzung beider kommt und wir es dann nicht

mit Erinnerungen, sondern immer schonmit semiotisch konstituierten

Erinnerungsbildernzu tunhätten.Erinnerungwürde sichdannweniger

68 Ebd., § 410, S. 183. Vgl. hierzu Catherine Malabou: The Future of Hegel. Plastic-

ity, Temporality and Dialectic, London, New York 2005, S. 70.

69 »[I]nsofern ich nun auch die Vorstellung als verschieden von der Anschauung vor

mir habe, ist dies die Einbildungskraft. Insofern kannaberAnschauungundVor-

stellung auch gänzlich verschieden sein.«Hegel: »Philosophische Enzyklopädie

für die Oberklasse«, in: Werke in 20 Bänden, Band 4, Nürnberger und Heidel-

berger Schriften 1808–1817, a.a.O., § 145, S. 46.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 97

durch Identität als vielmehr durch die Andersheit in der Wiederholung

vollziehen und wäre durch die nicht zur Gleichheit mit sich kommende

Anschauung bedingt, aus der heraus einem Ich überhaupt erst Anderes

als das Gegenwärtige erscheinen kann.

Das Dazwischen des Bildes II

Auch in dieser letzten Erinnerungsstufe nimmt das Bild eine Zwischen-

position ein.Die Bilder des Schachts liegen nicht als bereits feste Inhalte

im Schacht, darauf wartend, dass die Intelligenz sie lediglich weckt und

abliest, sondern die dunklen verwischten und unbewussten Bilder wer-

den zu konkreten, bewussten und bestimmten Erinnerungsbildern,

sobald sie der Anschauung begegnen.70 Aus den verwischten Bildern

wird konkrete anschauliche Darstellung. Zwischen den Erinnerungs-

bildern im Schacht, deren Status als Bild dem Ereignis ähnelt und den

bestimmten Bildern, die konkret und plastisch sind, liegt demnach ein

Unterschied.71 Dieses durch die Anschauung erinnerte und bestimmte

Bild ist einerseits nicht mehr das latente Bild des Erinnerungsschachts,

denn es ist nun »trennbar von der einfachen Nacht, in der es zunächst

versenkt ist«, andererseits ist es aber auch nicht gleichzusetzen mit der

plastischen äußeren Anschauung, denn es ist gleichzeitig »unterscheid-

bar von der Anschauung«.72 Weder Vergangenheit noch Gegenwart,

weder bewusstlos aufbewahrt noch unmittelbar präsent, formiert sich

das Bild in dieser Beziehung von Bild und Anschauung als ein Drittes,

als ein Bild der Vorstellung:

Diese Synthese des innerlichen Bildes mit dem erinnerten Dasein ist

die eigentliche Vorstellung, indem das Innere nun auch an ihm die Be-

70 Vgl. Nachschrift vonHeinrich Gustav Hotho (1822), in: Hegel: Vorlesungen über

die Philosophie des Subjektiven Geistes I, a.a.O., S. 129.

71 Vgl. Birgit Sandkaulen: »Bilder sind. Zur Ontologie des Bildes im Diskurs um

1800«, in: Johannes Grave, Arno Schubbach (Hg.): Denken mit dem Bild. Phi-

losophische Einsätze des Bildbegriffs von Platon bis Hegel, Paderborn 2010,

S. 149.

72 EpW III, § 454, S. 261.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

stimmung hat, vor die Intelligenz gestelltwerden zu können, in ihr Da-

sein zu haben.73

Die Konstruktion dieses vorstellbaren Bildes als Mitte und Vermittlung

zwischen latentem Bild und plastischer Anschauung macht aus der

angeschauten äußerlichen Wirklichkeit eine Äußerung der Intelligenz.

Nur durch das Bild als Mitte kann die Intelligenz ihre Inhalte repro-

duzieren: Sie hat nun die Macht ihre Inhalte »äußern zu können«.74

Erst durch diese Aktualisierung in der Anschauung werden die dunk-

len, potenziellen und undifferenzierten Bilder zum Gegenstand des

Bewusstseins und damit überhaupt zu Bildern für jemanden und zu

Bildern von etwas. Erst hier ist es ein Ich, das erinnert:

Jedes Individuum ist ein unendlicher Reichtum von Empfindungsbe-

stimmungen, Vorstellungen, Kenntnissen, Gedanken usf.; aber ich bin

darum doch ein ganz Einfaches, – ein bestimmungsloser Schacht, in

welchem alles dieses aufbewahrt ist, ohne zu existieren. Erst wenn ich

mich an eineVorstellung erinnere, bringe ich sie aus jenem Innern her-

aus zur Existenz vor das Bewußtsein.75

Das innere und nun auch äußerlich bestimmte Bild taucht auf, ohne als

Phantasmagorie die Intelligenz zu verwirren oder zu einer konkreten

Mannigfaltigkeit der Anschauung zu werden. Weder versunken im In-

neren noch verloren imAußen, erhält die Intelligenz als erinnernd ihren

Mittelpunkt und wechselt von der Ver-Stellung zur Vor-Stellung.

Doppelter Medienbegriff bei Hegel

Hegel beschreibt den Übergang von der Erinnerung zur Einbildungs-

kraft in den Zusätzen ein weiteresMal bildlich. Zu der Einbildungskraft

»erhebt« sich die Erinnerung dadurch,

73 Ebd.

74 Ebd.

75 Ebd., § 403, S. 122.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 99

daß die Intelligenz, aus ihrem abstrakten Insichsein in die Bestimmtheit

heraustretend, die den Schatz ihrer Bilder verhüllende nächtliche

Finsternis zerteilt und durch die lichtvolle Klarheit der Gegenwärtig-

keit verscheucht.76

Der Übergang von der »Finsternis« zu einer Gegenwärtigkeit der Bilder

vollzieht sich dadurch, dass die Intelligenz aus der Nacht »heraustritt«

und die »Hülle« der Nacht von den Bildern abtrennt, indem sie die

Finsternis »zerteilt« und »verscheucht«. Die aufgelöste (verwischte)

Anschauung wird so bestimmt und konkretisiert (zerteilt). Die trüben

und verhüllten Bilder werden also doppelt aus der Unklarheit befreit:

Einerseits werden sie selbst zu konkreten, plastischen Erinnerungsbil-

dern, die nach Hegel keiner Anschauung mehr bedürfen. Andererseits

werden sie aus einer noch nächtlichen und trüben Innerlichkeit her-

vorgeholt und gegenwärtig. Sie werden einerseits selbst deutlich, klar,

andererseits kommen sie aus der Nacht hervor, werden vor-gestellt, von

derNacht getrennt.Die Konkretisierung des Erinnerungsbildes ist somit

geknüpft an ein Hervorstellen. Die konkrete anschauliche Darstellung

kommt dann nicht nur im Abgleich von Bild und Anschauung zustan-

de, sondern auch in der Bildung einer Differenz zwischen der Nacht,

die verlassen wird und als Hülle in den Hintergrund rückt und einem

Erinnerungsbild, das hervorkommt und so in den Vordergrund rückt.

KonkretwirddasBild alsonicht nurdurchdie Subsumtionund Identität

von Bild und Anschauung, sondern auch durch die Differenz von Nacht

und Bild, und damit durch eine mediale Unterscheidung zwischen

Hintergrund (Dunkelheit, Verwischtes) und Vordergrund (Konkretion,

Bild als Drittes). Hegel bedient sich somit der bildlich-medialen Pro-

zesse von Vorder- und Hintergrund, um diesen Erinnerungsschritt zu

beschreiben: Die bildlich-anschauliche Erinnerung lässt einen Inhalt in

seiner Allgemeinheit aus den bestimmten Einzelheiten der Anschauung

hervortreten, indem sie das Sinnlich-Partikuläre zurücktreten lässt.

Hier im Bildvermögen der Erinnerung ist das angelegt, was später in

der »Zeichen machenden Phantasie« die Kreativität ausmachen wird.

76 Ebd., § 455 Zusatz, S. 264.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Erinnerung hat bei Hegel die Funktion, die Ebene von Hinter- und

Vordergrund zu konstruieren,was eine bildlichmediale Eigenschaft ist.

Weil Hegel aber die Nacht als Hülle versteht, offenbart sich an die-

semÜbergang vom Erinnern zum Äußern ein doppelter Medienbegriff.

Die Erinnerungsnacht und die unwillkürlich einfallendenBilderwerden

nichtmehralsMedienderPräsenzverstanden,sondernHegel impliziert

hier eineTrennungzwischenmedialemTrägerund Inhalt.Anstelle eines

Inneren, das mit seinen Inhalten eine dynamische und sich gegenseitig

bedingendeEinheit bildete, hat das Innere nundie Funktion der Verhül-

lungundkann von seinemInhalt abgetrenntwerden.Der Schachtwech-

selt von einer notwendigen Teilhabe an den Bildern zu einer abspaltba-

ren und unwesentlichen Umhüllung. Die zuvor aufwendig beschriebe-

ne Lebendigkeit und Einheit des Schachtes wird beim Äußern zu einem

zurückbleibenden Rest degradiert, sodass bei Hegel die Bewegung nach

außen einen anderen Medienbegriff impliziert als die Bewegung nach

innen. Während die Innerlichkeit an einen starken performativen Me-

dienbegriff (Medium als Mitte) geknüpft ist – Opazität des Bildes, Bild

als Ereignis, Einfall und Zufall –, entsteht Äußerbarkeit, die Bedingung

von Ausdruck und Verkörperung, durch die Verwendung eines schwa-

chen instrumentellen Medienbegriffs (Medium als Mittel) – die Nacht,

der Schacht und die Verwischungwerden zuHüllen, die von ihren Inhal-

ten getrennt werden können. Aus dieser Spaltung von Medium und In-

halt entsteht die Vor-Stellung, die nun nicht mehr auf der Präsenz, dem

Ereignis und dem Zufall, sondern auf einem dahinter und davor basiert.

Die Eigenschaften desMateriellen, dieOpazität, Zufälligkeit undNicht-

Eindeutigkeit, die Hegel als die Eigenschaften des inneren Bildes be-

schreibt, ermöglichen ein Inneres, während die Trennung von Medium

und Inhalt sowie die Transparenz desMediumsÄußerung ermöglichen.

Aus diesem dichotomen Medienbegriff, der die Abspaltung eines Inne-

ren von einemÄußeren impliziert, entsteht die Trennung von Innerlich-

keit und Äußerlichkeit überhaupt erst.

Dochwie lässt sich eine solch abtrennbareNachtmit einer zuvor be-

schriebenenEinheit vonBildundNacht vereinbaren?Wie lassen sich zu-

dem verwischte Bilder zerteilen? Wie lässt sich also aus der für Hegel not-

wendigen auflösenden Struktur der Bilder, der nächtlichen Einheit von

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 101

Schacht und Bild, von Vergessen und Bild das Bild wieder herausschä-

len?

Bild und Denken

Der passive, von Zufall und Einfall bestimmte Erinnerungsbegriff ist für

den Einsatz der Phantasie entscheidend. Ohne die Verschiebungen und

Alteritäten könnte sich kein inneres Bild formieren oder zeigen und oh-

ne anschaulicheDarstellung durch Erinnerung undBild bliebe dasDen-

ken wiederum abstrakt. Bevor die Intelligenz über die Bilder in der Ein-

bildungskraft und Phantasie verfügen, sie reproduzieren und aus ihnen

Zeichen machen kann, müssen sie ihr in der Erinnerung allererst zufal-

len.77 Auf der Unauslotbarkeit und Undarstellbarkeit dieser frühen Bil-

der der Erinnerung baut jeglicheKreativität der Phantasie auf. Indemes

bei Hegel nicht nur um die Erinnerung an ein Bild geht, sondern umdie

Ausbildung der Äußerlichkeit und Äußerbarkeit innerer Bilder und da-

mit die Fähigkeit, etwas vorzustellen,wird hier der Grundstein für jegli-

cheKreativität gelegt.Denn jedeÄußerungalsVorstellen ist immer auch

ein Hervorstellen und Darstellen.

Und doch kann der theoretische Geist die Flüchtigkeit undWillkür der

Bilder nicht in sein Denken integrieren undmuss sie einschlummern las-

sen.Die Erinnerungsbilder sind »nochnicht gedacht«78, imDenkennoch

nicht aufgehoben, wie Hegel betont. Für Hegel bedeutet dieser Entzug

der Erinnerung den Ausschluss aus demDenken, denn in den beschrie-

benen Fällen ist die Intelligenz der Distinktion sowie einer bewussten

Steuerung ihrer inneren Bilder nicht fähig, sie verwischt Anschauungs-

differenzen, ist bewusstlos oder bleibt zufällig.

Doch wenn die Bilder »noch nicht gedacht« sind, bedeutet es auch

umgekehrt, dass das sie in Zeichen aufhebende Denken in ihnen »noch

77 Vgl. Sandkaulen: »Bilder sind«, in: Grave/Schubbach (Hg.): Denken mit dem

Bild, a.a.O., S. 146.

78 EpW III, § 453 Zusatz, S. 260.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

vergessen« ist, wie Otto es formuliert.79 Hegels Semiose, der Weg von

den anschaulichen Bildern zu gedachten Zeichen, beinhaltet laut Otto

einen »Konflikt zwischen Erinnerung und Vergessenheit.«80Was Hegel

die Zeichen gegenüber den Bildern bevorzugen lässt, liegt nach Otto

in Hegels Ziel von einem Abstreifen der Form der Zufälligkeit, der

»›Nichtigkeit‹ des Kontingenten« und »›nichtigen‹ Zeitlichkeit der Er-

innerungsbilder«81 durch die Intelligenz. Damit verkennt Hegel jedoch

den Sinn der Erinnerungsbilder:

[D]ie memoria mit ihren Erinnerungsbildern, das ist Hegel zu ant-

worten, birgt durchaus einen ihr ›immanenten Sinn‹: gerade unsere

Unfreiheit ist ihr abzulesen, unsere Verstrickung in Schicksal und Ge-

schichte – unser Einbehaltensein in Kontingenz, in jene ›Nichtigkeit‹,

der Hegel stets aus demWeg ging.82

DieErinnerungsbilder lassen sichnicht auflösen. In jederWiederholung

taucht die »Nichtigkeitserfahrung endlicher Subjektivität« mit auf und

das Erinnerungsbewusstsein bleibt gekettet an die »Kontingenz der ›zu-

fälligen und nichtigen‹ Zeit.«83

Bis hierhin lässt sich zusammenfassen: Die Opazität der Verwi-

schung und Verdunkelung, das Ereignis des Plötzlichen und die Un-

beherrschbarkeit des Zufalls und Einfalls sind Anzeichen dafür, dass

die Verinnerlichung der Erinnerung ein äußeres und unmittelbares

Moment beibehält und sich der Anschauung nicht entledigen kann.

Hier sieht Hegel die Notwendigkeit einer »Zeichenmachenden Phanta-

sie«, bei der die Anschauung nach Hegel vermeintlich keine Rolle mehr

spielt. Die Frage wird sein, ob sich diese flüchtigen Bilder im Zeichen

der Phantasie »aufheben« lassen. Denn das Ereignishafte dieser Erin-

nerungsbilder erlaubt keine Aufbewahrung oder Repräsentation. Laut

79 Stephan Otto: Die Wiederholung und die Bilder. Zur Philosophie des Erinne-

rungsbewußtseins, Hamburg 2007, S. 46.

80 Ebd.

81 Ebd., S. 48.

82 Ebd., S. 44.

83 Ebd., S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 103

Dieter Mersch herrscht zwischen dem »Ereignis einer Präsenz und seiner

Verkörperung im Sinne absoluter Re-Präsentation« eine »unüberbrück-

bare Kluft«,84 das Erinnerungsbild als Ereignis wäre nur in erneuter

Präsenz formbar.Hegel beschreibt dasMoment der Präsenz am inneren

Bildmedium in der Erinnerung. In den nächsten Kapiteln wird zu un-

tersuchen sein, welche Rolle es bei der Verkörperung in Symbolen und

Zeichen spielen wird.

3.2 Einbildung: Zufall und Abrieb

Stiegen die Bilder in der Erinnerung unwillkürlich und aus Anlass

ähnlicher konkreter Wahrnehmungen auf, geht es in der weiteren

Entwicklung der Intelligenz darum, diese Bilder willkürlich reprodu-

zieren zu können, wodurch die Intelligenz nicht mehr Erinnerung,

sondern Einbildung ist. Die Einbildungskraft wird auf drei Weisen

tätig: als »reproduktive Einbildungskraft«, »Phantasie, symbolisieren-

de, allegorisierende oder dichtende Einbildungskraft« und schließlich

als »Zeichen machende Phantasie«. Hegel teilt die Einbildungskraft

in eine reproduktive und dichtende ein und schließt damit an Kants

Unterscheidung der reproduktiven und produktiven Einbildungskraft

an. Bei Hegel bezieht sich das reproduktive Element jedoch nicht nur

auf ein Wiederholen, sondern gleichzeitig auch auf die Emanzipation

des Bildes von der Anschauung. Während die Erinnerung »nicht dies

Selbsttätige ist, sondern einer gegenwärtigen Anschauung bedarf und

unwillkürlich die Bilder hervortreten läßt«85, ist die Einbildungskraft im

»Besitz« ihrerBilder undhat »Macht« über sie.86DieBilderwerdennicht

mehr durch eine Anschauung oder ein (mediales) Äußeres ausgelöst,

sondern von der Intelligenz hervorgeholt:

84 Dieter Mersch: »Ästhetischer Augenblick und Gedächtnis der Kunst. Überle-

gungen zumVerhältnis von Zeit und Bild«, in: Ders. (Hg.): DieMedien der Küns-

te. Beiträge zur Theorie des Darstellens, München 2003, S. 165.

85 EpW III, § 455 Zusatz, S. 264.

86 Ebd., § 455, S. 262.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Die in diesem Besitz tätige Intelligenz ist die reproduktive Einbildungs-

kraft, dasHervorgehen der Bilder aus der eigenen Innerlichkeit des Ich,

welches nunmehr deren Macht ist.87

Die Intelligenz ist erstmals fähig, ihre Bilder »äußern zu können und

für dessen Existenz in ihr nicht mehr der äußeren Anschauung zu be-

dürfen.«88 Diese Trennung von Bild und Anschauung, von einem von

der Intelligenz gesteuerten Aufrufen der Bilder und dem Finden der An-

schauungen, bildet nach Hegel die Grundlage für das kreative Potenzial

des Symbolisierens und Zeichenmachens.Weil die reproduktive Einbil-

dungskraft Erinnerungsbilder ohne die Gegenwart einer entsprechen-

den Anschauung aufrufen kann, ist sie auch fähig, einen ganz anderen

Inhalt hervorzurufen als den,welche die Anschauung hat, die dieseHer-

vorrufung veranlasst. Erst indemdie Intelligenz ihre Bilder unabhängig

von den Anschauungen vorstellen kann, kann sie in der Phantasie ande-

re Bilder in den Anschauungen und somit neue Anschauungen produ-

zieren. Die Einbildungskraft ist somit die Schwelle, an der aus dem Äu-

ßeren eine Äußerung der Intelligenz wird. So hat das Hervorholen der

Bilder nach Hegel bereits produktive Anteile, denn die Intelligenz

ruft […] die in ihr vorhandenen Bilder nicht bloß wieder hervor, son-

dern bezieht dieselben aufeinander und erhebt sie auf diese Weise zu

allgemeinen Vorstellungen. Auf dieser Stufe erscheint sonach die Ein-

bildungskraft als die Tätigkeit des Assoziierens der Bilder.89

Während sich die Erinnerungsbilder nur anhand »ihres mit aufbe-

wahrten äußerlichen unmittelbaren Raums und Zeit«90 aufeinander

beziehen, ersetzt die Intelligenz diesen von den Anschauungen gegebe-

nen raum-zeitlichen Zusammenhang der Bilder durch ein »subjektives

Band«:91

87 Ebd.

88 Ebd., § 454, S. 261.

89 Ebd., § 455 Zusatz, S. 264.

90 Ebd., § 455, S. 262.

91 Ebd., § 455 Zusatz, S. 265.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 105

[D]as Bild hat im Subjekte, worin es aufbewahrt ist, allein die Indivi-

dualität, in der die Bestimmungen seines Inhalts zusammengeknüpft

sind; seine unmittelbare, d. i. zunächst nur räumliche und zeitli-

che Konkretion, welche es als Eines im Anschauen hat, ist dagegen

aufgelöst.92

Schon die Erinnerung trennt die Anschauungen aus ihrem empirischen

Zusammenhang heraus, doch die Erinnerungsbilder sind inhaltlich

weiterhin raum-zeitliche Anschauungen. Diese empirischen Daten der

Anschauungen, die raum-zeitliche »Konkretion« und »Individualität«

der Bilder, werden in der Einbildungskraft von der Intelligenz nicht

nur noch weiter »aufgelöst«, sondern auch gleichzeitig zu allgemei-

nen Zusammenhängen, den allgemeinen Vorstellungen, umgewandelt.

Die Einbildungskraft ist somit auch Erinnerung, aber eine aus der

Selbsttätigkeit der Intelligenz hervorgehende Erinnerung. Und erst

als eine solche kann sie nach Hegel Einfluss auf die Inhalte der Er-

innerungsbilder nehmen. Im Gegensatz zu der Erinnerung als »bloß

formelle Erinnerung« handelt es sich bei der Einbildungskraft um eine

»den Inhalt betreffenden, ihn verallgemeinernden, somit allgemeine Vor-

stellungen schaffenden Erinnerung.«93 Hegel gewährt somit nur der

selbsttätigen, von der Zufälligkeit der Anschauung befreiten Intelligenz

die Möglichkeit, Einfluss auf ihre Inhalte zu nehmen.

Wie bei der Differenz von Anschauung und Bild verläuft auch der

Wechsel vom Bild zur allgemeinen Vorstellung von einem Konkreten

zu einem Allgemeinen. Auch Bilder sind allgemein und sie sind Vor-

stellungen, aber weil sie »noch einen sinnlich-konkreten Inhalt« haben,

sind sie »sinnlich-konkretere Vorstellung«; die Vorstellungen hingegen

haben »die Form der Allgemeinheit«.94 Entscheidend ist, dass sich eine

solche allgemeine Vorstellung nicht einfach in der Intelligenz befindet,

92 Ebd., § 455, S. 262.

93 Ebd., § 451 Zusatz, S. 258. Hegel bezeichnet die reproduktive Einbildungskraft

auch als »selbsterinnern«. Nachschrift Heinrich Gustav Hotho (1822), in: Hegel:

Vorlesungen über die Philosophie des Subjektiven Geistes I, a.a.O., S. 130.

94 Ebd., § 455, S. 263.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

sondern ein Produkt der »Abstraktion [ist], welche in der vorstellen-

den Tätigkeit stattfindet, wodurch allgemeine Vorstellungen produziert

werden«.95 In der »Abstraktion«, die eine »Zerlegung der konkreten

Einzelheit des Bildes«96 meint, wird das den einzelnen Bildern »Ge-

meinsame« herausgestellt, wie z.B. die Farbe Rot oder die Gattung

Pflanze.97 Allgemeine Vorstellungen entstehen bei Hegel somit aus einer

Beziehung der Bilder heraus und damit ohne den Eingriff begrifflicher

Inhalte wie noch bei Kant.98

Die Frage, die Hegel nun beschäftigt, ist, anhand welcherMerkmale

die Bilder zueinander in Beziehung gesetzt werden können,was also ihr

vermittelndes Element ist.Hegel stellt damit die Frage nach einemDrit-

ten und danach, wie die Verbindung zweier Bilder zu einem neuen In-

halt, der allgemeinen Vorstellung, geschieht. Dabei schließt Hegel aus,

dassdieVerbindungvondenBildern selbst ausgehe,also z.B.ein »Aufein-

anderfallen vieler ähnlicher Bilder«99 sei, bei der den Bildern eine »Attrak-

tionskraft« zukomme, die sie aneinander binde, sodass etwa »die rote

FarbederRosedasRot anderer inmeinemKopfe befindlicherBilder auf-

suchteundsomir,dembloßZusehenden,die allgemeineVorstellungdes

Roten beibrächte.«100 Eine solche Beziehung der Bilder »ohne Zutun des

Geistes«101 wäre »ganz der Zufall, das Begrifflose«102. Für Hegel ist die

Intelligenz im Assoziieren hingegen »selbsttätig«.103 Das Besondere des

Bildes ist zwar »ein Gegebenes; die Zerlegung der konkreten Einzelheit

des Bildes und die dadurch entstehende Formder Allgemeinheit kommt

95 Ebd.

96 Ebd., § 456 Zusatz, S. 266.

97 Ebd.

98 Vgl. KlausDüsing: »Hegels Theorie der Einbildungskraft«, in: FranzHespe, Burk-

hard Tuschling (Hg.): Psychologie und Anthropologie oder Philosophie des

Geistes. Beiträge zu einer Hegel-Tagung in Marburg 1989, Stuttgart-Bad Cann-

statt 1991, S. 314.

99 EpW III, § 455, S. 263.

100 Ebd., § 456 Zusatz, S. 266.

101 Ebd.

102 Ebd., § 455, S. 263.

103 Ebd., § 456 Zusatz, S. 266.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 107

aber, wie bemerkt, von mir her.«104 Nicht eine in den Bildern sitzende

Attraktion bringt die Bilder zueinander, sondern die Intelligenz selbst

ist die »Attraktionskraft der ähnlichen Bilder«, die »negative Macht […],

das noch Ungleiche derselben aneinander abzureiben«105 und das All-

gemeine herauszuheben. Die Selbsttätigkeit der Intelligenz ist jedoch

noch keine ausreichende Antwort auf die Frage, wonach die Bilder in

Beziehung zueinander gesetzt werden. Bei dieser Frage muss Hegel die

Lebendigkeit des Geistes mitbedenken, der nicht als starre, im Vorfeld

festgelegte Struktur zu verstehen ist. Entsprechend kommt für ihn ei-

ne Intelligenz, die die Bilder nach »Gesetzen der Ideenassoziationen« in

Beziehung zueinander setzt hier ebenfalls nicht in Frage,106 »weil so vie-

le Gesetze über dieselbe Sache sind, wodurch Willkür und Zufälligkeit,

das Gegenteil eines Gesetzes, vielmehr statthat«. Nicht also sind es Ge-

setze innerhalb der äußeren Umwelt, die eine Beziehung zwischen den

Bildern vorgeben, sondern »Willkür und Zufälligkeit«, wodurch die as-

soziative Tätigkeit ihre notwendige Dynamik und Lebendigkeit erhält.

»[E]s ist zufällig«, so Hegel weiter, »ob das Verknüpfende ein Bildliches

oder eine Verstandeskategorie,Gleichheit undUngleichheit, Grund und

Folge usf., ist.«107

Wie schonbei derDynamikderErinnerung,die durch einen bewusst-

losen Schacht und unwillkürlich hervorkommende, sich wandelnde Bilder

gesichert schien, sindWillkür und Zufall der Anschauungen auch in der

selbsttätigen Intelligenz der Einbildungskraft Teil der geistigen Tätig-

keit. Gleichzeitig schränken sie die Selbsttätigkeit der Intelligenz ein.

Was die Lebendigkeit und Unerschöpflichkeit des Denkens sichern soll,

bleibt fürHegel gleichzeitig einMangel. So hat das »subjektiveBand« der

Bilder

104 Ebd.

105 Ebd., § 455, S. 264.

106 Hegel wendet sich damit gegen den Assoziationsbegriff der empirischen Psy-

chologie, welche von »Prinzipien zur Verknüpfung der Vorstellungen« bzw. von

»Prinzipien der Assoziation« ausgeht. Darunter fallen die »Ähnlichkeit, Berüh-

rung in Zeit und Raum, und Ursache und Wirkung.« David Hume: Ein Traktat

über die menschliche Natur, Band 1, Hamburg 2013 [1739], S. 25.

107 EpW III, § 455, S. 263.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

zum Teil noch die Gestalt der Äußerlichkeit gegen das dadurch Ver-

knüpfte. Ich habe zum Beispiel das Bild eines Gegenstandes vor mir;

an dies Bild knüpft sich ganz äußerlich das Bild von Personen, mit de-

nen ich über jenen Gegenstand gesprochen habe oder die denselben

besitzen usw. Oft ist nur der Raum und die Zeit dasjenige, was die Bil-

der aneinanderreiht.108

Die Intelligenz ist beim Verknüpfen der Bilder in der Einbildung also

nochandie ausdenAnschauungenstammenden Inhalteund raum-zeit-

lichen Beziehungen gebunden. Eine äußerlich bleibende Einbildungs-

kraft produziert nachHegel noch keinWissen, sondern ist »das Spiel ei-

nes gedankenlosen Vorstellens«, bei dem keine neuen Inhalte entstehen

und »dieBestimmungder Intelligenznoch formelle Allgemeinheit über-

haupt, der Inhalt aber der in den Bildern gegebene ist.«109

Damit nimmt die Einbildungskraft eine ambivalente Rolle ein:

Einerseits reproduziert und assoziiert die Intelligenz als reprodukti-

ve Einbildungskraft »selbsttätig«, gleichzeitig ist sie »gedankenlos«,

denn nicht sie, sondern die Anschauungen bestimmen, nach welchem

Kriterium Bilder verknüpft werden. Wie schon bei der wiederholten

Anschauung der Erinnerung geht die Intelligenz bei dem reproduzierten

Bild der Einbildungskraft eine paradoxe Beziehung zu ihren Bildern

ein. Auch bei dem reproduzierten Bild entsteht eineDifferenz innerhalb

des Wiederholens, die einen Moment des Äußeren in die Reproduktion

einbringt: Die Intelligenz ist zwar die aktive Verbindung der Bilder,

das Band, doch die Art und Weise ihrer Verbindung, ihr verknüpfendes

Drittes, bleibt »gedankenlos« und »zufällig«, der selbsttätigen Intelli-

genz entzogen. An dem für Hegel entscheidenden Übergang von einem

bewusstlosen Aufsteigen zu einem bewussten Hervorholen der Bilder,

einer passiven zu einer aktiven Intelligenz, den Hegel einmal in der

wiederholten Anschauung und das andere Mal in der reproduktiven

Einbildungskraft verhandelt, setzt Hegel somit die Elemente des Zufalls

und der Willkür, die einerseits die aktive und »lebendige« Tätigkeit der

108 Ebd., § 455 Zusatz, S. 265.

109 Ebd., § 455, S. 263.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 109

Intelligenz einleiten, andererseits eine Differenz in die Einbildungs-

kraft eintragen und damit das Primat einer selbsttätigen Intelligenz

unterlaufen.

Mit der Reproduktion von Bildern in der Einbildung werden also

auch die Bedingungen für die Existenz der Bilder, die Hegel in der

Erinnerung anlegt, mit reproduziert. Der Zufall und Einfall sind in

die Reproduktion eingeschrieben, was die Reproduktion zu einem Ort

der Möglichkeiten macht und sie zugleich der Kontrolle entzieht. Die

Reproduktion beinhaltet die Aufeinanderfolge und Assoziation von

Bildern, aber ohne dass diese Beziehungen zwischen den Bildern aus-

einander hervorgehen, ohne ein Verhältnis von Ursache und Wirkung,

ohne Entwicklung in eine bestimmteRichtung. Ihre Verknüpfung bleibt

kontingent.

Analog zu den bisherigen Vermittlungs- und Verbindungsphasen

der Erinnerung – der Verwischung und Verdunkelung, dem nächtlichen

Schacht und derWiederholung der Anschauung – enthält auch das asso-

ziative Beziehen und Auflösen der Bilder in der Einbildungskraft einen

opaken, äußerlichen Moment, der dem Besitz und der Innerlichkeit

der Intelligenz entgeht. Auch in der Einbildungskraft machen sich die

Reste der Anschauung und ihr medialer Ursprung in Form des Entzugs

und damit als bildlicher Eigensinn kenntlich. Der Zufall regiert sowohl

die Erinnerung als auch die Einbildung, sodass nicht nur die Phase des

bewusstlosen Insichgehens, sondern auch der Beginn eines bewussten

Äußerns, das bei der Einbildungskraft zunächst das Hervorholen der

Bilder sowie das Generieren eigener subjektiver Inhalte meint, an einen

zu-fallenden bildlichen Aspekt gebunden bleiben. Das Assoziieren be-

schreibt Hegel nebenbei auch als Kraft, die »Ungleiches abreibt«. Wie

Erinnern, das »verwischt und verdunkelt«, produziert auch das Asso-

ziieren einen Rest: Ungleiches, Abrieb, Opakes. Der mediale Träger der

Anschauungen zeigt sich am inneren Bild als Spur, er bleibt als Abrieb,

als Rest am Bild erhalten und bestimmt es als ein einfallendes, opakes

und zufälliges. Es sind Reste der Unmittelbarkeit, Unkenntlichkeit, der

Ungleichheit, der Dissoziation, die Hegel –wie auch Zufall undWillkür

– nicht zu integrieren weiß und die von der Stufe der Erinnerung zur

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Stufe der Einbildungskraft mitgetragen werden. Sie verweisen implizit

auf einenmedialen Ursprung des imaginären Bildes.

An anderer Stelle deutetHegel denmedialenUrsprungdesBildes et-

was expliziter an, indem er dem »Einfall« der Assoziation eine bedeu-

tungsstiftende Wirkung zugesteht. In der Enzyklopädie kommt der re-

produktiven Einbildungskraft, wie wir es herausgearbeitet haben, noch

keine sinnstiftende Funktion zu. Doch gerade den vonWillkür und Zu-

fall bestimmten, verknüpfenden Einfall der Assoziation zieht Hegel in

der Ästhetik als bedeutungsstiftendes Element in Erwägung. Aus der As-

soziation entsteht fürHegel etwader »Witz«,bei demzweiVorstellungs-

bilder verbunden werden, »die, obgleich weit auseinanderliegend, den-

noch in der Tat einen inneren Zusammenhang haben.«110 Am Beispiel

der assoziativen Beziehungsstiftung im »Wortspiel«, das zu dem Feld

»witziger, frappierender Einfälle« gehört, erwähnt Hegel, dass es sich

hier um eine Bedeutungsstiftung handelt, diemit einemAkt desErschei-

nens verbunden ist:

Hier steht auf der einen Seite irgendein gleichgültiges Objekt, auf der

anderen ein subjektiver Einfall, der unvermutet mit treffender Schär-

fe eine Seite, eine Beziehung heraushebt, welche vorher an dem Ge-

genstande,wie er vorlag, nicht erschien unddenselbendurch die neue

Bedeutsamkeit in ein anderes Licht stellt.111

Angedeutet wird hier, dass die phantasia als Kraft, etwas in ein ande-

res Licht (phos) zu stellen, nicht so sehr durch eine stufenweise Entwick-

lung, sondern vielmehr durch einen plötzlichen Einfall Bedeutung stif-

ten kann. Letzterer ist angewiesen auf eine äußerliche Erscheinung und

Anschauung.

110 Ebd., § 455 Zusatz, S. 265.

111 Ästhetik I, S. 511.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 111

3.3 Phantasie: »Bildliche Existenz« der Intelligenz

Am Ende der Stufe der Einbildungskraft haben sich eine allgemeine

Vorstellung und ein konkretes Erinnerungsbild herausgebildet. Die

allgemeine Vorstellung ist aber noch implizit, sie ist noch nicht, sie ist

für die Intelligenz noch nicht als solche fassbar und begreifbar, dafür

fehlt ihr »die Äußerlichkeit, die Bildlichkeit«, die Hegel als »Form des

Seienden« bezeichnet. Umgekehrt hat das Bild noch keine über die

Erinnerung hinausgehende Bedeutung, es fehlt ihm »das Erhoben-

sein zum Ausdruck eines bestimmten Allgemeinen.« Die subjektiven

Inhalte der Intelligenz haben erst in ihrer Einheit, der »Verbildlichung

des Allgemeinen und […] Verallgemeinerung des Bildes« ein Dasein.112 Es

bedarf also einer Verkörperungsbeziehung, bei der sich die subjek-

tiven Inhalte in Bildern und Anschauungen »entäußern«113 müssen,

um zu sein und explizit zu werden. Die Gegenstände der Vorstellung

sind nicht vorher im Geist da und vorhanden, sondern werden erst

im Sinnlichen wirklich. Hier wird die Frage nach der Materialität und

Medialität innerer Bilder relevant. Zugleich beginnt die Intelligenz in

der Phantasie ihren eigenen Inhalt zu bestimmen, sie wird kreativ:

»[D]ie Intelligenz, welche als anschauend […] den sinnlichen Inhalt

als aufnehmend und aus diesem Stoffe sich Vorstellungen bildend er-

scheint, [gibt] nun ihren selbständigen Vorstellungen ein bestimmtes

Dasein aus sich«.114 Anders als bei der »bloß passiven Einbildungskraft«

ist die Phantasie »schaffend« und ein »Vermögen zur künstlerischen

Produktion«.115 Ihre Bilder sind das Material, aus dem Kunst schöpft:

»Die Kunst bedarf zu den von ihr zu produzierenden Anschauungen […]

eines äußerlichen gegebenen Materials, worunter auch die subjektiven

Bilder und Vorstellungen gehören«.116 Verkörperung und Kreativität

112 EpW III, § 456 Zusatz, S. 267.

113 Ebd., § 451, S. 257.

114 Ebd., § 458, S. 270.

115 Ästhetik I, S. 363.Damit kehrtHegel dieHierarchie vonEinbildung, Imagination

und Phantasie um.

116 EpW III, § 558, S. 368.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

der Phantasie gehören bei Hegel somit zusammen. Erst im Zuge der

Verbildlichung kommen subjektive Inhalte oder auch die allgemeinen

Vorstellungen der Intelligenz zur Existenz.Der Phantasie wesentlich ist

somit ein Darstellungsmoment, durch das ein »aus ihr selbst genom-

mener Gehalt bildliche Existenz« erhält.117 Hegel unterscheidet zwei

Weisen der bildlichen Verkörperung voneinander: Die Symbolisierung,

die Hegel »Phantasie, symbolisierende, allegorisierende oder dich-

tende Einbildungskraft« nennt und die Semiotisierung, die »Zeichen

machende Phantasie«. Wie schon die Einbildungskraft versteht Hegel

auch die Phantasie als ein Verknüpfen von Inhalten, jedoch geschieht

die Verbindung nicht anhand einer gedankenlosen Gemeinsamkeit wie

noch bei der Einbildung, sondern Phantasie ist »freies Verknüpfen«,118

bei der Bild und Vorstellung produktiv in einen neuen Zusammenhang

gebracht werden. Allerdings bleiben die Symbole für Hegel, wie auch

das Reproduzieren und Assoziieren der Einbildung, noch subjektiv und

an den Anschauungsinhalt gebunden. Erst in den Zeichen ist die Intelli-

genz frei und erschafft Neues, d.h. neue Inhalte und Bedeutungen durch

neue Anschauungen.

Den Prozess der Verbildlichung versteht Hegel in den Kapiteln zur

Phantasie nicht unbedingt als einen materiellen Vorgang, bei dem ei-

ne innere Vorstellung in ein äußeres materielles Bild, wie z.B. ein Ge-

mälde transformiert wird. Es können auch die Erinnerungsbilder selbst

gemeint sein, in denen allgemeine Vorstellungen ein bildliches Dasein

erhalten. Hegel macht hier keinen expliziten Unterschied zwischen in-

neren und äußeren Bildern. Allerdings sind für Hegel alle Symbole und

Zeichen immer auch anMaterialität, einen kulturellen Kontext und Ge-

brauch gebunden, in welchem sinnliche Anschauungen überhaupt erst

zu Sinnträgern werden.Hegel gibt das Beispiel des Zeichens »Dreieck«,

das in einer Kirche hängend ein Zeichen für Dreieinigkeit ist und »nicht

die sinnliche Anschauung dieser Figur als eines bloßenDreiecks«.119 Für

117 Ebd., § 457, S. 267. Dieser »subjektive Gehalt« der Intelligenz stammt »aus ir-

gendeinem Interesse, ansichseiendem Begriffe oder Idee«. Ebd., § 456, S. 265.

118 Ebd., § 456, S. 266.

119 Ästhetik I, S. 399.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 113

Personen jedoch, die nicht demselben »konventionellen Kreise des Vor-

stellens« angehören,

ist zunächst nur die unmittelbare sinnliche Darstellung gegeben, und

es bleibt für sie jedesmal zweifelhaft, ob sie sich mit dem, was vor ih-

nen liegt, zu begnügen haben oder damit auf noch andere Vorstellun-

gen und Gedanken angewiesen sind.120

Um etwas als Symbol oder Zeichen aufzufassen, brauchen wir nach

Hegel daher Wissen von dem Kontext, den Konventionen und den Kul-

turen, in denen die Symbole und Zeichen, die Produkte der Phantasie,

arrangiert sind. Die Symbole und Zeichen der Phantasie, in denen

subjektive Inhalte ein objektives Dasein erhalten, lassen sich also auch

unter demAspekt derMaterialität betrachten.121 Die Phantasie vollzieht

sich für Hegel dann nicht innerhalb einzelner Individuen, sondern

hängt mit überindividuellen Faktoren zusammen. Wie Valentina Ricci

es vorschlägt, kann Hegels Begriff der Phantasie als eine »Weise der

Öffnung nach außen«, als »die erste Offenbarung der bewussten intel-

ligenten Tätigkeit« und »eine Richtung zu dem Anderen« verstanden

werden. Als eine solche Öffnung nach außen bilden die Phantasie und

ihre Fähigkeit des Symbolisierens und Zeichenmachens eine »grün-

dende Dimension«, die der sprachlichen Kommunikationsfähigkeit der

Intelligenz vorausgeht.122

120 Ebd.

121 Hegel fügt sich damit in die Zeit um 1750 ein, als mit verstärktem Interesse an

der Darstellung ein »ästhetisch-phänomenaler Zeichenbegriff« an die Stelle ei-

nes »funktional-relationalen« tritt. Vgl. Frauke Berndt: »Symbol, Theorie«, in:

Dies., Christoph Brecht (Hg.): Aktualität des Symbols, Freiburg 2005, S. 13.

122 Valentina Ricci: »Das Symbol als ursprüngliche Äußerung des Geistes. Überle-

gungen zu Hegels Philosophie des theoretischen Geistes«, in: Andreas Arndt,

Paul Cruysberghs, Andrzej Przylebski (Hg.): Hegel-Jahrbuch 2011, Geist? Zwei-

ter Teil, Berlin 2011, S. 51.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Phantasie, symbolisierende, allegorisierende

oder dichtende Einbildungskraft

Unter einem Symbol versteht Hegel eine »gegebene äußerliche Exis-

tenz«, die »jedoch nicht so, wie sie unmittelbar vorliegt […], sondern in

einem weiteren und allgemeineren Sinne verstanden werden soll«.123

Das Verhältnis von gegebener Existenz und allgemeinem Sinn be-

schreibt Hegel wiederum als Ausdrucksbeziehung:

Es ist daher beim Symbol sogleich zweierlei zu unterscheiden: erstens

dieBedeutungund sodannderAusdruckderselben. Jene ist eineVorstel-

lung oder ein Gegenstand, gleichgültig von welchem Inhalte, dieser ist

eine sinnliche Existenz oder ein Bild irgendeiner Art.124

So ist etwa das Bild eines Adlers Ausdruck für Stärke, das Bild eines Lö-

wen Ausdruck für Großmut.125 In den Nachschriften heißt es explizit:

»[D]as Symbol ist die bildliche Darstellung einer allgemeinen Vorstel-

lung, eines Innern.«126 Und das Besondere am Symbol ist, dass sich in

ihmBild und Vorstellung, Ausdruck und Bedeutung »entsprechen«: Das

Symbol ist eine »Anschauung, deren eigene Bestimmtheit ihrem Wesen

und Begriffe nach mehr oder weniger der Inhalt ist, den sie als Symbol

ausdrückt«.127 So symbolisiert das Bild des Adlers Stärke, weil der Adler

bereits selbst als starkwahrgenommenwird.128 BeimsymbolischenAus-

druckwirddieBedeutungalsoweder vonder Intelligenznochvoneinem

123 Ästhetik I, S. 394.

124 Ebd.

125 Ebd., S. 395 und EpW III, § 457 Zusatz, S. 269.

126 Nachschrift Heinrich Gustav Hotho (1823), in: Georg Wilhelm Friedrich Hegel.

Vorlesungen über die Philosophie der Kunst I. Nachschriften zu den Kollegien

der Jahre 1820, 1821 und 1823, Gesammelte Werke, Band 28,1, Hamburg 2015

[1823], S. 333f. DieOrthografiewurde hier, anders als in der zitiertenQuelle, teil-

weise aktualisiert.

127 EpW III, § 458, S. 270.

128 Ebd., § 457 Zusatz, S. 269.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 115

hinzukommenden Begriff gestiftet, sondern Anschauung oder Bild ha-

ben »in ihrem eigenen Dasein diejenige Bedeutung, zu deren Darstel-

lung und Ausdruck sie verwendet werden«. Die Bilder haben als Sym-

bole »für sich die Eigenschaften selbst […], deren Bedeutung sie ausdrü-

cken sollen.«129WenndasBild dieBedeutung im eigenenDaseinhat,dann

zieht Hegel beim Symbol einen eigenen Sinngehalt des Bildes in Erwä-

gung.Diese Bilder verweisen auf sich selbst, sie stehenweniger für etwas

oder drücken eine bereits gegebene Bedeutung aus, sondern sind selbst

bedeutend.Weil zwischenBedeutungundAusdruckderAnschauungei-

ne »gewisse«Übereinstimmungherrscht, »ist die Anschauung als solche

ihrem eigentlichen, wesentlichen Gehalt nach dasselbe was die Bedeu-

tung, der Sinn ist«.130 Für Hegel kommt diesen Bildern eine Eigenlogik

zu, bei der Ausdruck und Bedeutung, Bild und Inhalt nicht zu trennen

sind.Zuder symbolisierenden zähltHegel auch die allegorisierende und

dichtende Einbildungskraft.131 Am Beispiel der letzteren zeigt er, dass

der Eigensinn des Bildes sogar an der Konstitution der allgemeinen In-

halte mitbeteiligt ist: Die Inhalte sind nicht

bereits vor der Poesie […] als allgemeine […] Bestimmungen des Den-

kens vorhanden gewesen und von den Künstlern sodann erst in Bilder

eingekleidet undmit dem Schmuck der Dichtung äußerlich umgeben

worden […], sondern die Weise des künstlerischen Produzierens war

129 Ästhetik I, S. 395.

130 Hegel: Vorlesung über die Philosophie des Geistes, a.a.O., S. 207.

131 Beim Allegorisieren ist es die Verknüpfung von Symbolen, die eine allgemeine

Vorstellung austrägt: »Die Allegorie drückt mehr durch ein Ganzes von Einzel-

heiten das Subjektive aus.« Sie ist einMittel, in den Einzelheiten einenGesamt-

zusammenhang zu erkennen. Und beim Dichten geschieht ein noch freierer

Umgangmit den Bildern, die nur benutzt werden, um einen inneren Gehalt an

ihnen zur Darstellung zu bringen. »Die dichtende Phantasie endlich gebraucht

zwar den Stoff freier als die bildenden Künste; doch darf auch sie nur solchen

sinnlichen Stoff wählen, welcher dem Inhalt der darzustellenden Idee adäquat

ist.« EpW III, § 457 Zusatz, S. 269. In Hegels Vorlesungen über die Ästhetik entspre-

chen Symbolisieren, Allegorisieren und Dichten drei Momenten der ›symboli-

schenKunstform‹: dem»Symbol überhaupt«, der »heiligen Poesie« undder »Al-

legorie«.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

die, daß jene Dichter, was in ihnen gärte, nur in dieser Form der Kunst

und Poesie herauszuarbeiten vermochten.132

Bei der »poetischen Vorstellung« handelt es sich um »einWissen«,

welches das Allgemeine noch nicht von seiner lebendigen Existenz im

einzelnen trennt […], sondern das eine nur im anderen und durch das

andere faßt. Deshalb spricht sie nicht etwa einen für sich in seiner

Allgemeinheit bereits erkannten Gehalt nur bildlich aus; im Gegen-

teil, sie verweilt ihrem unmittelbaren Begriff gemäß in der substan-

tiellen Einheit, die solche Trennung und bloße Beziehung noch nicht

gemacht hat.133

In der Dichtung drückt das Bild einen bereits fertigen Inhalt nicht ein-

fach aus, sondern es wird »das eine nur im anderen und durch das an-

dere«, das Allgemeine nur in und durch die »lebendige Existenz« be-

stimmt. Die dichtende Einbildungskraft »verweilt« in einer Einheit von

Bedeutung und Bild. Bedeutung kommt dem Bild also nicht nachträg-

lich oder von wo anders zu, sondern entsteht durch das Bild selbst. Die

Tätigkeit der Phantasie (Symbolisieren, Allegorisieren und Dichten) be-

zeichnet dann eine bestimmteWeise der Verkörperung, bei der das (Er-

innerungs-)Bild selbst sinnstiftend ist.Hier wird Bedeutung erst im Er-

innerungsbild, dem Stoff, der »von dem Gefundenen der Anschauung

herkommt«134, herausgebildet.

Für die Intelligenz bedeutet das, dass dem Erinnerungsbild bei der

symbolisierenden Phantasie eine konstitutive Rolle zukommt. Jedem

symbolischen Ausdruck der Intelligenz muss die Erinnerung des Bil-

des, der Eigensinn des (Erinnerungs-)Bildes zuvorkommen. An dieses

Erinnerungsbild bleibt die Intelligenz beim Symbolisieren gebunden:

132 Ästhetik I, S. 141. »Der Geist ist […] nicht ein vor seinem Erscheinen schon ferti-

ges […], sondern nur durch die bestimmten Formen seines notwendigen Sich-

offenbarens in Wahrheit wirklich«. EpW III, § 378 Zusatz, S. 12.

133 Ästhetik III, S. 240.

134 EpW III, § 456, S. 266.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 117

Sie muss sich »bei der Verbildlichung ihrer allgemeinen Vorstellun-

gen« nach dem »gegebenen Inhalt der Bilder«135 richten und kann zum

Ausdruck ihrer Vorstellungen nur den sinnlichen Stoff auswählen,

»dessen selbständigeBedeutung dem bestimmten Inhalt des zu verbildli-

chenden Allgemeinen entspricht.«136 Die symbolisierenden Prozesse der

Phantasie geschehen nur aufgrund einer »durch das Bild vermittelten

Bewährung«.137 War die Anschauung die Bewährung für die Erinne-

rungsbilder, sind die Bilder nun die Bewährung für die allgemeinen

Vorstellungen. Das Symbol ist daher »kein bloßes gleichgültiges Zei-

chen, sondern ein Zeichen,welches in seiner Äußerlichkeit zugleich den

Inhalt der Vorstellung in sich selbst befaßt, die es erscheinenmacht.«138

Der gegebene Inhalt der Bilder ist für die Prozesse der symbolisierenden

Phantasie ausschlaggebend. Der Eigensinn dieser Bilder verweist auf

ihre Medialität.

Auch wenn Hegel in den Zeilen zur symbolisierenden Phantasie ei-

nen Eigensinn der Bilder in Erwägung zieht, bezieht er ihn lediglich auf

den Inhalt der Bilder undVorstellungen, ihrWas.Bilder haben aber auch

einen Eigensinn auf der Formebene, ihremWie. Die Bedeutung von Er-

innerungsbildern liegt, wie wir gezeigt haben, weniger darin, was sie

repräsentieren, sondern vielmehr wie sie es tun: in Form des Einfalls,

der Zufälligkeit, der Labilität und Öffnung. Diese bildlichen Qualitäten

nimmt Hegel nicht ins Visier, wenn er von der »Bedeutung im eigenen

Dasein« spricht.Hegel lässt andieser Stelle somit offen,woringenauder

Eigensinneines innerenBildesbestehenkönnte.Stattdessenentdeckt er

in der Einheit von Bedeutung und Bild eine Einschränkung der Intelli-

genz in ihrem kreativen Ausdruck. Weil die Intelligenz bei der Verbild-

lichung ihrer allgemeinen Inhalte abhängig bleibt von dem gegebenen

Inhalt der Bilder, ist das Symbolisieren eine »bedingte, nur relativ freie

135 Ebd., § 457 Zusatz, S. 269.

136 Ebd.

137 Ebd.

138 Ästhetik I, S. 395.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Tätigkeit der Intelligenz«.139 Zum einen kann die Intelligenz nicht jeden

Gehalt in den Bildern ausdrücken, sondern nur denjenigen, den die Bil-

der selbst schon haben. Das Bild des Adlers kann nur für Stärke, nicht

aber etwa für Schwäche stehen. Zum anderen kann es auch passieren,

dass das Bild entgegengesetzte Bedeutungen hervorrufen kann.Das für

Stärke stehendeBilddes LöwenkannzumBeispiel unwillkürlich einBild

einer harmlosen Katze auslösen.140 Die Intelligenz kann so nicht über

die gegebenen Inhalte der Bilder hinauskommen, sich nicht vollständig

in ihnen ausdrücken und damit auch keine neuen Inhalte produzieren.

Sie bleibt an den gegebenen und rezipierten Inhalt des Bildes gebunden

und kann nicht kreativ werden.Weil die Intelligenz sich in den Symbo-

len nicht vollständig ausdrücken kann, bleibt sie für Hegel reproduktiv,

ihre Gebilde sind »noch Synthesen, insofern der Stoff, in dem der sub-

jektive Gehalt [sich] ein Dasein der Vorstellung gibt, von dem Gefunde-

nen der Anschauung herkommt.«141 Die symbolisierende Phantasie er-

schafft also noch nicht ihre eigenen Gebilde. Auch hier ist es vor allem

die inhaltliche Entsprechung, die Hegel als Mangel an dem Symbol her-

ausarbeitet. Jedoch stellt auch die Form des Bildes, die Hegel eigentlich

durch die Erinnerung und reproduktive Einbildungskraft überwunden

wissenmöchte,weiterhin ein Problem für ihn dar,wie es sich besonders

in der Eigenschaft des Bildes zeigen wird, sich immer auch selbst mitvor-

zustellen.

139 EpW III, § 457 Zusatz, S. 269. In den Vorlesungen über die Ästhetik ist das Sym-

bol dem Zeichen überlegen, in der Enzyklopädie kehrt Hegel das Verhältnis um.

Dies kann dadurch erklärt werden, dass Hegels Anspruch an Kunst ein anderer

ist als an Sprache oder Philosophie. Kunst hat ihreGestalt nach außen zu tragen

undmit dem Inhalt zu vereinen. Andernfalls wäre sie keine Kunst. DieWissen-

schaft des Begriffs, die Philosophie, hat gerade dies nicht zu tun. Weil Hegel

in der Enzyklopädie im Zeichen auf das Herstellen von Begriffen und Wörtern

hinauswill, ist das Symbol dem Zeichen unterlegen.

140 Das Symbol ist somit stets mehr und weniger als seine Bedeutung, »both mo-

re and less than it’s meaning«. Kathleen Dow Magnus: Hegel and the Symbolic

Mediation of Spirit, New York 2001, S. 45.

141 EpW III, § 456, S. 266.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 119

Sich selbst vorstellen

Nicht nur die den Bildern von den Anschauungen mitgegebene Bedeu-

tung schränkt die Phantasie der Intelligenz ein, sondern auch die den

(Erinnerungs-)bildern wesentliche Eigenschaft, sich selbst vorzustellen:

Was wir zunächst vor uns haben, ist überhaupt eine Gestalt, ein Bild,

die für sich nur die Vorstellung einer unmittelbaren Existenz geben.

Ein Löwe z.B., ein Adler, eine Farbe stellt sich selbst vor und kann als

für sich genügend gelten.142

Das Bild aber, so Hegel, »soll […] nicht sich selbst als dies konkrete ein-

zelne Ding, sondern in sich nur eben jene allgemeine Qualität der Be-

deutung vor das Bewußtsein bringen.«143 Das Symbol jedoch stellt seine

Bedeutung und sich selbst vor:

bei dem Bilde eines Löwen steht uns nicht nur die Bedeutung, die er

als Symbol haben kann, sondern auchdiese sinnlicheGestalt und Exis-

tenz selber vor Augen.144

Interessant ist hier Hegels doppelte Verwendung des Begriffs Vorstel-

lung, das sich vorstellen und etwas anderes vorstellenmeint. Jede Anschau-

ung stellt nach Hegel sich selbst vor. Durch neue Zusammenhänge wie

im Symbol und Zeichen kann diese sich selbst vorstellende Anschauung

zusätzlich auch anderes vorstellen. Einerseits stellen Gegenstände,

Anschauungen und Bilder »etwas vor«, andererseits stellen sie »sich

vor«. Hegel unterscheidet also zwischen einem vorstellen von etwas und

einem sich vorstellen, dem selbstreferentiellen,medialen Anteil des Vor-

stellens. Hegels doppelte Verwendung erlaubt es, die Verkörperungen

der Phantasie medial zu deuten.Wenn das symbolische Bild beides ver-

eint, nämlich einerseits sich vorzustellen und andererseits Bedeutung,

142 Ästhetik I, S. 397.

143 Ebd., S. 395.

144 Ebd., S. 397.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

also etwas vorzustellen, dann liegt die Bedeutung des Bildes in seiner

Mitvorstellung, seinem Sich-Zeigen und Erscheinen. Für Hegel führt die

Mitvorstellung des Bildes im Symbol jedoch zu einer Kaskade an Zwei-

feln und Unsicherheiten, die letztlich in einer Trennung von Bedeutung

und Bild, Sinn und Medialität münden. Durch die Mitvorstellung des

Bildes bleibt nämlich unklar, obwir es nurmit einemunmittelbarenBild

oder einem Bild mit Bedeutung zu tun haben, einem Erinnerungsbild

oder einem von der Phantasie geschaffenen Symbol:

Deshalb entsteht die Frage, ob ein Löwe, dessen Bild vor uns gebracht

ist, nur sich selbst ausdrücken und bedeuten oder ob er außerdem

auch noch etwas Weiteres, den abstrakteren Inhalt der bloßen Stär-

ke oder den konkreteren eines Helden oder einer Jahreszeit, des

Ackerbaus vorstellen und bezeichnen soll; ob solches Bild, wie man

es nennt, eigentlich oder zugleich uneigentlich oder auch etwa nur

uneigentlich genommen werden soll.145

Nur uneigentlich, also nur Ausdruck einer allgemeinen Bedeutung, sind

beispielsweiseWörterwie »begreifen«oder »schließen«.BeidiesenWör-

tern haben wir unmittelbar die geistige Tätigkeit vor Augen und »erin-

nern« uns, wie Hegel es umschreibt, nicht »zugleich« an die sinnliche

Handlung.146 Was für die Begriffe gilt, kann aber nicht für das Bild gel-

ten, weil das Bild »im Symbolischen, im Gleichnis usf. […] immer noch

etwas anderes vorstellt als nur die Bedeutung, für welche es das Bild ab-

gibt.«147 Anders als bei Begriffen steht bei Bildern immer auch das Bild

in seiner Bedeutung eines sinnlichen Stoffs vor uns. Diese Mitvorstel-

lung des Bildes selbst, also seine Erinnerung, ist nach Hegel zwar not-

wendig,weil imSymbolisierennur durchdas erinnerte BildAllgemeines

eine Existenz erhält und vermittelt werden kann, aber gleichzeitig wird

sie zum Problem. Und dieses Problem ist bereits notwendiger Bestand-

teil der Erinnerung, die nie nur einen von jeglicher Form losgelösten In-

145 Ebd.

146 Ebd.

147 Ebd., S. 401.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 121

halt, sondern immer auch die anschauliche Figuration dieses Inhalts er-

innert.

Die »Suche der Verbildlichung«

Einerseits betont Hegel beim Symbol die Einheit von Allgemeinheit und

Bildlichkeit, die Untrennbarkeit von Bedeutung und Bild, andererseits

stellt er in den Vorlesungen über die Ästhetik beim Symbol eine Spaltung

fest. Ein »vollständiges Entsprechen« von Bild und allgemeiner Bedeu-

tung, so heißt es an entsprechender Stelle, ist im Symbol »noch nicht

möglich«.148 Die Gestalt des Bildes hat immer noch andere Bestimmun-

gen, die sich nicht allemit der einen Bedeutung decken, sodass Bild und

Bedeutung sich im Symbol nie ganz entsprechen können, das Symbol

somit »zweideutig« bleibt.149 Der Eigensinn des Bildes bildet dann einen

(sinnlichen) Unter- oder Überschuss, der die Bedeutung verstellt und

an einem klaren Hervortreten hindert. Ein »Bild, das eine Bedeutung

hat«, so Hegel, wird »nur dann Symbol genannt […], wenn diese Bedeu-

tung nicht wie bei der Vergleichung für sich ausgedrückt oder sonst

schon klar ist.«150 Die Bedeutung wird in den symbolischen Kunst-

formen höchstens »angedeutet«, sodass diese Gestalten insgesamt

»rätselhaft«151 bleiben:

[W]ir fühlen, daßwir unterAufgabenwandeln; für sich allein sagenuns

diese Gebilde nicht zu und vergnügen und befriedigen nicht nach ih-

rer unmittelbaren Anschauung, sondern fordern uns durch sich selber

auf, über sie hinaus zu ihrer Bedeutung fortzugehen, welche noch et-

was Weiteres, Tieferes als diese Bilder sei.152

Durch das Auseinanderfallen von Bild und Bedeutung schürt das Sym-

bol den »Zweifel […], in welchem Sinne die Gestalt genommen werden

148 Ebd., S. 108.

149 Ebd., S. 397.

150 Ebd., S. 399.

151 Ebd., S. 400.

152 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

müsse.«153 Beim Symbol wird somit eine Ambiguität im Bildlichen

kenntlich.Das Bild ist einerseits als konkretes Erinnerungsbild gegeben

und vorgestellt. Gleichzeitig birgt es in sich die Aufforderung, es zu ent-

schlüsseln, zu interpretieren und es damit aus den Erinnerungsspuren

neu zu erfinden. Obwohl sich für Hegel Bedeutung und Bild im Symbol

letztendlich nicht entsprechen können und auseinanderfallen, scheint

sich das Symbol hier in einem Dazwischen zu befinden. Einerseits

bleibt es, was es ist, andererseits deutet es ein Über-Sich-Hinausge-

hen an. Das bildliche Symbol steht auf der Kippe zwischen Bild und

Bedeutung, Erinnerung und Phantasie oder auch zwischen Präsenz

und Repräsentation. Es lässt sich weder auf die eine noch die andere

Seite schlagen und bleibt uneindeutig. Die symbolisierende Phantasie

ist so auch »mehr ein bloßes Suchen der Verbildlichung als ein Vermögen

wahrhafter Darstellung.«154 Diese Suche kommt nun nicht in einer

gefundenen Anschauung zum Stillstand, sondern geht in eine Vielzahl

oszillierender Zustände über, auf die Hegel immer wieder im Laufe

seiner Vorlesungen über die Ästhetik zu sprechen kommt: Weil sich die

Idee in der Gestalt nicht finden kann, so heißt es an den entsprechen-

den Stellen, »taumelt«, »braut und gärt«155 sie in den Erscheinungen.

Durch die »Festigkeit der Gegensätze« wird das Bewußtsein »von der

einen Seite herübergeworfen zu der anderen«. Hegel spricht von der

»Unruhe des Herüber und Hinüber«156, der »Verworrenheit«157, dem

»Hinundwiderschwanken«, von »trüber Verwirrung«, »dem rastlos

raschen Überspringen von einem Extrem ins andere«,158 der »Faselei«,

»Trunkenheit«, des »Verrückens undVerrücktseins«,159 dem»rastlose[n]

Taumel«160 und dem »Zerfließen der Bestimmtheit«161.

153 Ebd., S. 509.

154 Ebd., S. 107.

155 Ebd., S. 108.

156 Ebd., S. 81.

157 Ebd., S. 430.

158 Ebd., S. 431.

159 Ebd., S. 432.

160 Ebd., S. 453.

161 Ebd., S. 438.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 123

Zumeinen beschreiben Taumeln,Hinundwiderschwanken,Herüber und

Hinüber oderZerfließenderBestimmtheit ebensowie das SuchenderVerbild-

lichung allesamt einenZustandderUnentschiedenheit. Sie bewegen sich

zwischen zwei Elementen, ohne das eine oder andere zu sein. Trotz der

demSymbol anhaftendenTrennung vonBedeutungundBild scheint der

Geist in einemDazwischen zu verweilen und der fortschreitenden Bewe-

gung des Geistes zu entgehen. Die oszillierenden Zustände halten sich

in der Mitte, hier verharrt etwas. In den Irrungen und Wirrungen versa-

gen die Zuordnungen. Das Bild lässt sich nicht in der Bedeutung auf-

heben und die symbolisierende Phantasie scheint sich ihrem Übergang

in die nächste Stufe, der Aufhebung im Zeichen, zu widersetzen. Den-

ken und Einbilden, Intelligenz und Bild, Bedeutung und Anschauung,

Erinnerung und Phantasie spalten sich in einHin undHer auf undmar-

kieren gleichzeitig ein neues Moment des Dazwischens, des Verweilens

in einer Unbestimmtheit.

Zum anderen ähneln diese Zustände, wie es besonders in Hegels

Formulierung »Zerfließen von Bestimmtheit« deutlich wird, dem Verwi-

schen in der Erinnerung sowie dem Auflösen und Abreiben in der repro-

duktiven Einbildungskraft. Auch bei der symbolisierenden Phantasie

werden Bestimmtheiten und Unterschiede verflüssigt, damit durch

Bilder gedichtet, allegorisiert oder symbolisiert werden kann. Weil die

symbolisierende Phantasie auf Erinnerungsbilder angewiesen bleibt,

bilden das Trübe, Flüchtige und Uneindeutige ihren genuinen Entste-

hungsgrund. Der Taumel, der Hegel in der symbolisierenden Phantasie

begegnet, ist bereits in der Nacht der Erinnerung angelegt. Hier in der

Phantasie stellen die Zustände der Verflüssigung und Uneindeutigkeit

jedoch, anders als in der Erinnerung, Barrieren dar. Was für Hegel in

der Erinnerung eine Form der Öffnung ist, wird in der Phantasie zu

einer Formder Schließung, indemsie denAusdruckder Intelligenz, ihre

Verkörperung und Veräußerlichung einschränkt. Das, was die vollstän-

dige Artikulation des Geistes hindert, ist somit gleichzeitig wesentlich

mit dem Herstellungsprozess dieser Symbole verbunden. Die Ambi-

valenz der Erinnerung, das, was sie zeigt und zur Erscheinung bringt,

gleichsam zu trüben und zu verschieben, zeigt sich in der bildlichen

Veräußerung als Hin und Her, Nicht-Verstehen und als Unbestimmtheit im

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

symbolischen Ausdruck. Das »Selbst der Gestalt«, die Mitvorstellung

des Bildes, ist Bedingung für sowohl die Verbildlichung der Erinnerung

als auch die Verbildlichung der »Entäußerung«162. Im Symbol tritt die

Ambiguität der inneren Bilder in Erscheinung, im medialen Äußeren

wird sie in ihrerWirkung und Performativität entfaltet.

In der symbolisierenden Entäußerung bleibt das Mit des Bildes

nicht unthematisiert, sondern schiebt sich zwischen Intelligenz und

Ausdruck und mischt sich ein. Bildete die Opazität des Bildes in der

Erinnerung als Hülle und Verwischung den Hintergrund, aus dem

das Bild hervorgeholt und auf dem sich eine konkrete Anschauung

abzeichnen konnte, scheint sie in der symbolisierenden Phantasie mit

erinnert und dadurch mit hervorgestellt worden zu sein. Scheinbar so,

als wäre die Verwischung im Erinnerungsbild aus dem Hintergrund

der Erinnerung in den Vordergrund derMedialität getreten. Im Symbol

erscheint das, was in der Erinnerung noch verborgen blieb, mit: ihre

Verwischung, Uneindeutigkeit, ihr Entzug. Das Symbol bleibt zum Teil

unzugänglich gegenüber den Inhalten und dem Inneren der Intelli-

genz. An dem Eigensinn des Symbols, das in der Rätselhaftigkeit, den

oszillierenden Bewegungen, der Suche, den Zweifeln und der Latenz des

Symbols gipfelt, entdeckt Hegel einen Überschuss und eine Wider-

ständigkeit.163 Dieser Eigensinn stört den Ausdruck und damit auch

die Verinnerlichung der Intelligenz, er kann nicht mit vermittelt und

vollständig erinnert werden. Unter dem defizitären medialen Ausdruck

des Symbols lauert eine äußerlich bleibende Erinnerung, in der die

Intelligenz nicht innerlich, er-innert, zu sich kommen kann.Der Eigen-

sinn entzieht sich sowohl der inneren Aneignung der »Er-Innerung«164

162 EpW III, § 462, S. 278.

163 DieWiderständigkeit des Symbols zeigt sich bei Hegel auch in der Sprache bei

der Polysemie der Hieroglyphen, die kaum dechiffriert werden kann und der

Lektüre Schranken setzt. Vgl. EpW III, § 459, S. 274ff. und Jacques Derrida: »Der

Schacht und die Pyramide. Einführung in die Hegelsche Semiologie«, in: Peter

Engelmann (Hg.): Jacques Derrida. Die Différance. Ausgewählte Texte, Stutt-

gart 2004, S. 200.

164 In der Phänomenologie des Geistes schreibt Hegel »Er-Innerung« noch mit ei-

nem Bindestrich, um ihre Innerlichkeit zu betonen. Hegel: Phänomenologie

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 125

als auch der äußeren Bemächtigung im Ausdruck. Statt des Einbildens,

des Ausdrucks, der Vor-Stellung kommt es beim Symbolisieren zu einer

Ent-zweiung, einem Ent-Fallen. Diese äußert sich in den Bewegungen

des Hin und Her, des Oszillierens, kurz: des Verharrens und der nicht

stattfindenden Zuordnung zu einem Inneren oder Äußeren. Das Hin

und Her bedeutet für den fortschreitenden Geist einen Moment des Ver-

harrens mitten innerhalb der Vermittlung, der Verbildlichung selbst.

Hier wird weder die eine innere noch die andere äußere Seite erreicht.

Es sind Zonen der Unbestimmtheit, die – ebenso wie die Verwischung

innerhalb der Erinnerung – auf die mediale Bedingung der Phantasie

aufmerksam machen. Die in der Vermittlung harrenden und damit

die Vermittlung und den Ausdruck störenden Momente machen die

Vermittlung durch die Störung gerade zumThema.Weil in ihnen weder

ein Erinnern noch ein Entäußernmöglich ist, wird die Phantasie weder

in einem Inneren noch in einem Äußeren aufgehoben und rückt selbst

ins Licht. Damit wird nicht nur die aktive Vermittlung, sondern auch

das passive Verharren in der Vermittlung zum Medium der Phantasie.

Eine solche »Medienimmanenz« weist nach Hoffmann »auf die mediale

Bedingtheit jederWahrnehmung und Erkenntnis hin.«165

Hat Hegel die Intelligenz der Phantasie anfangs als »die Macht über

den Vorrat der ihr angehörigen Bilder und Vorstellungen« beschrieben

und aus dieser Macht das »freie Verknüpfen« abgeleitet, das für ihn vor

allemein »Subsumierendieses Vorrats unter den ihr eigentümlichen In-

halt«166 darstellt, zeigt sich an den oszillierenden Zuständen innerhalb

der symbolisierenden Phantasie hingegen, dass das Bild nicht mit den

allgemeinen Inhalten der Intelligenz zusammenfällt und im Inneren ein

Stück weit äußerlich, konkret, partikular bleibt. Das Bild behält einen

des Geistes, a.a.O., S. 548. Doch obwohl der Bindestrich die Innerlichkeit unter-

streicht, negiert er sie zugleich, da ein Bindestrich stets eine Spaltungmarkiert

– in diesem Fall innerhalb des sich selbst erinnernden Geistes – und damit die

Ambivalenz der Erinnerung implizit andeutet. Vgl. Rebecca Comay, Frank Ruda:

The Dash—The Other Side of Absolute Knowing, Cambridge, Massachusetts

2018, S. 81.

165 Stefan Hoffmann: Geschichte des Medienbegriffs, Hamburg 2002, S. 107.

166 EpW III, § 456, S. 266.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Eigensinn bei, an dem sich die Intelligenz stößt: Zu ihm gehören der

Einfall der Bilder in der Erinnerung, die zufallende Verknüpfung in der

assoziierenden Einbildungskraft und die Uneindeutigkeit des Symbols in

der symbolisierenden Phantasie. Erst durch die Bestimmung des Bildes

im Zeichen wird die Intelligenz sich nach Hegel aus dem Schwindel be-

freien und kreativ werden können.Wie wir noch sehen werden, wird es

aber weniger die »Macht« der Intelligenz, sondern es werden vielmehr

FormendesEntzugs sein,ausdenenderKreativitätsschub seinenGrund

bezieht. Der Taumel des Gegebenen, das Wanken des Daseienden, das

Schwanken des Grundes sind dann die eigentliche Öffnung und Mög-

lichkeit vonKreativität.Gleichzeitig liegt in demTaumel dieVerbindung

zur Medialität, die durch Störungen gerade solche produktiven Auflö-

sungen und Schwankungen auslöst.

Weil die Veranschaulichung im Symbolisieren an den Eigengehalt

des Bildes gebunden bleibt, kann sich die Intelligenz für Hegel noch

nicht frei zur Selbstanschauung bringen. Erst in der »Zeichen machen-

den Phantasie« sieht Hegel sie von dieser Abhängigkeit befreit.Wie wir

noch sehenwerden,muss aber auch das Zeichen sichmit vorstellen.Hegel

wird die Präsenz des Bildes hier zunächst als transparenten Träger

der Intelligenz deuten. Wie schon der Übergang von der Erinnerung

zur Einbildungskraft, von einem Inneren zu einem Äußerbaren und

symbolischen Äußern, vollzieht sich auch der Schritt von der symboli-

sierenden Phantasie zur »Zeichen machenden Phantasie« durch einen

Wechsel innerhalb des Medienbegriffs: War im Symbol von der Einheit

von Bedeutung und Anschauung die Rede, von einem Eigensinn der

Anschauung im Erscheinen, wird die Anschauung im Zeichen zunächst

zu einer Hülle, einem Behältnis eines Inhalts umgedeutet.

Zeichen machende Phantasie: Medium der Intelligenz

Das von der symbolisierenden Phantasie produzierte Bild ist nur »sub-

jektiv anschaulich«, ihm fehlt das »Moment des Seienden«.167 Erst wenn

die Intelligenz als »Zeichen machende Phantasie« ihre Vorstellungen in

167 Ebd., § 457, S. 267f.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 127

dem sinnlichenMedium einer äußeren Anschauung verkörpert, hat das

Bild »eigentliche Anschaulichkeit«.168 Es heißt näher: Im Symbol haben

wir es mit einer »subjektiven, durch das Bild vermittelten Bewährung«169

zu tun. Subjektiv steht hier demnach weniger für die Innerlichkeit ei-

nes Subjekts als vielmehr für eine bestimmte Relation von Inhalt und

Bild.Die Veranschaulichung des innerenGehalts wird beimSymbol also

noch durch den äußerlich gegebenen Gehalt des Bildes mitproduziert.

Die Inhalte der Intelligenz können noch nicht in eigenen Anschauungen

existieren, sondern nur über eine äußere Gestalt gefunden werden. Die

»Zeichen machende Phantasie« hingegen objektiviert sich, sie ist »sich

äußernd,Anschauung produzierend«170, sie bringt Anschauungen hervor.

Das, was der Phantasie also vorausgeht, vermag sie gleichzeitig hervor-

zubringen. Im von der Intelligenz produzierten Zeichen kommen Eige-

nes und Gefundenes zusammen:

Die Phantasie ist derMittelpunkt, inwelchemdasAllgemeine unddas

Sein, das Eigene und das Gefundensein, das Innere und Äußere voll-

kommen in eins geschaffen sind.171

Zeichen sind »Vereinigungen des Eigenen oder Inneren des Geistes und

des Anschaulichen«,172 die »Einheit selbständiger Vorstellung und einer An-

schauung«.173

Nimmt man die Mittelstellung des Zeichens ernst, ist die Anschau-

ung nicht bloßer Ausdruck eines vorgefertigten Inhalts oder Mittel des

Denkens, sondern die Existenz eines Gehalts in der sinnlichen Welt.

Die »Anschauung ist das Zeichen«.174 Bei der Verkörperung der allge-

meinen Inhalte in Bilder wird also nicht einfach ein gegebener Inhalt in

einem Material dargestellt, sondern die Inhalte der Intelligenz werden

168 Ebd., S. 268.

169 Ebd., § 457 Zusatz, S. 269.

170 Ebd., § 457, S. 268.

171 Ebd.

172 Ebd.

173 Ebd., § 458, S. 270.

174 Ebd., Hervorhebung E.V.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

erst durch die Verkörperung als Seiendes bestimmt. Ihre Existenz wird

allererst in einer Anschaulichkeit produziert. Ihre Vermittlungsleis-

tung vollzieht sich dann nicht zwischen zwei Bereichen, sondern durch

diese Bereiche hindurch. Sie ereignet sich in der Welt. Das Zeichen

verweist also nicht einfach auf etwas Anderes, sondern lässt etwas zur

Anschauung kommen, das in dieser Anschauung erst Gegenstand des

Denkens werden kann. Die Entstehung von Sinn und Denken (Intelli-

genz) hängt somit mit der Medialität des Zeichens zusammen, in dem

sie hervorgebracht werden. Auch in den Vorlesungen über die Ästhetik

macht Hegel deutlich, dass das Anschauliche innerhalb der Prozesse

der künstlerischen Phantasie kein lediglich hinzukommender Zusatz

sein darf, sondern »die Seiten des Geistigen und Sinnlichen müssen

im künstlerischen Produzieren eins sein.«175 Anschauliches ist keine

»Zier«176, sondern die »bildliche Existenz« von allgemeinen Inhalten.

Die von der Phantasie produziertenAnschauungen sind dannweder Re-

präsentationen noch das nachträglich »Hinzukommende« und Träger

eines Inhalts, sondern selbst Ort desWissens.

Das Zeichen der Phantasie ist kein sprachliches Zeichen, sondern

Hegel versteht es zunächst als sinnliches Zeichen und zählt Kokarden,

Flaggen und Grabsteine dazu. Erst im Gedächtnis werden Gegenstände

zuNamen und Begriffen. ImZeichen hingegen bringt die Intelligenz ei-

nerseits »den inneren Gehalt zum Bild und zur Anschauung«,177 es er-

hält also ein innerer Gehalt der Intelligenz eine äußerlich seiende Sei-

te.178 Das Zeichen ist dann Träger einer allgemeinen Vorstellung, eine

bildliche Äußerung von etwas, die anschauliche Darstellung eines inne-

ren Gehalts: »Das Zeichen ist irgendeine unmittelbare Anschauung, die

einen ganz anderen Inhalt vorstellt, als den sie für sich hat«.179 Ande-

rerseits geht es umden Selbstausdruck der Intelligenz, sie äußert sich im

175 Ästhetik I, S. 62.

176 Ebd.

177 EpW III, § 457, S. 268.

178 Vgl. Düsing: »Hegels Theorie der Einbildungskraft«, in: Hespe/Tuschling (Hg.):

Psychologie und Anthropologie oder Philosophie des Geistes, a.a.O., S. 315f.

179 EpW III, § 458, S. 270.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 129

Anschaulichen,macht »sich selbst zumSein, zurSache«,denn»ihrGehalt

ist sie selbst«.180 Das Zeichen ist also gleichzeitig Medium des Selbstbe-

zugs und der Reflexion, eine Anschauung, in der die Intelligenz allererst

ein Sein erhält. Erst in der Produktion von Zeichen und damit der Ver-

körperung in einem sinnlich Gegebenen ist die Intelligenz nicht mehr

als »der unbestimmte Schacht und das Allgemeine, sondern als Einzel-

heit, d. i. als konkrete Subjektivität« bestimmt.181 Durch Zeichen bildet

sich die Subjektivität der Intelligenz allererst aus, sie erschöpft sich also

nicht in einermentalen Innenwelt und lässt sichnicht ohne eineObjekti-

vation inZeichendenken.WirwerdenaufdiesenPunkt zurückkommen.

Denn was bedeutet der Gehalt der Intelligenz sei sie selbst, also die Annah-

me einer Identität zwischen Inhalt und Intelligenz,wenn die Intelligenz

gefüllt ist mit sich ihr entziehenden Erinnerungsbildern? Was wird im

Zeichen zum Sein und zur Sache gemacht, wenn die vielfältigen opaken

Bilder miteinbezogen werden würden? Wäre eine Entwicklung von ei-

nem Schacht zur Subjektivität dann noch möglich? Wie auch schon das

»Erwachen zu sich selbst«182 in der Erinnerung durchquert worden ist

von der Äußerlichkeit der Anschauung, so steht auch das Selbst der In-

telligenz im Zeichen auf der Kippe.

Als Zur-Anschauung-Gebrachtes lässt sich das Zeichen beiHegel auf

zwei Weisen verstehen: Der Grabstein ist einerseits deswegen ein Zei-

chen,weil er selbst nicht verrät,wofür er steht. Seine Bedeutung kommt

ihmalso nicht,wie noch beimSymbol, selbst zu, sondern vonwoanders.

Etwas zur Anschauung bringen kann dann so verstanden werden, dass ein

gegebener Inhalt in einembestehenden Anschaulichen dargestellt wird.

Andererseits ist der Grabstein deswegen ein Zeichen,weil die ursprüng-

liche Anschauung als eine andere Anschauung auftritt: Der Stein, aus

dem der Grabstein gemacht ist, wird im Zeichen als eine bestimmte

Form (Grabstein) konstituiert. So wie die Farbe und Form im Zeichen

der Phantasie als Flagge und Kokarde bestimmtwerden.Hier vermittelt

180 Ebd., § 457, S. 268.

181 Ebd.

182 Ebd., § 450, S. 256.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

die Anschauung einen Inhalt nicht, indem sie auf ihn verweist, son-

dern indem sie sich als etwas anderes konkretisiert und in Erscheinung

tritt. Zur Anschauung gebracht kann dann als Modifizierung im Äußeren

verstanden werden, wodurch etwas Neues in Erscheinung tritt, zur

Anschauung kommt. Einerseits wird ein von wo anders kommender

Inhalt (Tod) in der Anschauung (Grabstein) verkörpert. Andererseits

erscheint die Anschauung (Stein) in einer neuen Formation (Grabstein).

Bei der zweiten Lesart haben wir es also mit einer medialen Relation zu

tun, bei der etwas als etwas oder etwas als etwas anderes bestimmt wird,

wie der Stein als Grabstein oder die Farben als Flagge. Durch eine be-

stimmte (mediale) Relation von Vorstellung und Anschauung werden

Inhalte, Intelligenz und Anschauungen erst zu dem, was sie sind. Hier

bietet Hegels »Zeichen machende Phantasie« das Potenzial für eine

medienphilosophische Betrachtung des Zeichens, die dieMedialität der

Anschauung ins Zentrum rückt. Eine medial verstandene Anschauung

ist sinnstiftend, sie hat Bedeutung, ohne dabei zu verschwinden.

Hegel führt beide Lesarten des Zeichens auf. Nach der ersten Les-

art ist die Anschauung nicht an der Konstitution von Bedeutung betei-

ligt und hat eine lediglich passive Rolle. Sie »empfängt«, so heißt es bei

ihm, eine »selbständige Vorstellung der Intelligenz als Seele in sich […],

seine Bedeutung.«183 Anschauung und empfangener Inhalt sind dabei ar-

biträr: »[B]eim Zeichen als solchem […] geht der eigene Inhalt der An-

schauung und der, dessen Zeichen sie ist, einander nichts an.«184 Eine

Kokarde, eine Flagge oder ein Grabstein bedeuten »etwas ganz anderes

als dasjenige, was sie unmittelbar anzeigen.«185 Kurz: Im Zeichen ist die

Intelligenz »von dem Inhalte des Bildes freigeworden«, sie ist »mit dem

Inhalte der Anschauung fertig geworden und hat dem sinnlichen Stoff

eine ihm fremde Bedeutung zur Seele gegeben.«186 In dieser »Identität«

mit der Vorstellung wird die Anschauung negiert, sie »gilt […] nicht als

183 Ebd.

184 Ebd.

185 Ebd., § 457 Zusatz, S. 269.

186 Ebd.

§ 458, S. 270.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 131

positiv und sich selbst, sondern etwas anderes vorstellend.«187 Bedeutung

und Stoff sind gleichgültig gegeneinander. Das anschauliche Material

trägt zu der Bedeutung nichts bei, sondern fungiert als bedeutungslo-

ser Träger einer anderswoentstandenenundvon ihmunabhängigenBe-

deutung. In den Vorlesungen über die Ästhetik heißt es sogar explizit, dass

der äußerliche Stoff im »Zeichenmachen« lediglich eine »bedeutungs-

lose Bezeichnung« ist.188 Die Anschauung scheint hier den Status eines

medius terminus einzunehmen, der in seiner Funktion der Vermittlung

selbst verschwindet.189 Das Zeichen fungiert als Werkzeug, es dient le-

diglich derWeitergabe von Sinn.

Wie lässt sich aber diesesWerkzeugmodell einer bedeutungslosen An-

schauung mit Hegels Ziel vereinbaren, ein Bild oder eine Anschauung

seien nicht etwas zur Bedeutung oder Vorstellung Hinzukommendes,

sondern im Gegenteil notwendig für die Konstitution von Sinn? Was in

den Vorlesungen über die Ästhetik radikal formuliert ist, bleibt in der Enzy-

klopädienochunentschieden.Hier sprichtHegel beidemProzessderNe-

gationderAnschauungvonGebrauchundAufhebungderAnschauung, so-

dass sich die Anschauung nicht komplett in der Vermittlung der Vorstel-

lung auflöst, sondern fortwährendmitgetragenwird. Schon in der Erin-

nerung wurde die Trennung von Anschauung und Bild, Spezifizität und

Allgemeinheit oderauchAnschauungundVorstellungdurchverschiede-

ne Zwischenzustände des Bildes (verwischt und verdunkelt) und die Pas-

sivität der Erinnerung unterlaufen. Außerdem wird Hegel die Pyramide

unddieFarbederZeichen interessieren,die einenHinweis darauf geben,

dass die Anschauung selbst noch in einer zeichenhaftenKonstruktion in

ihrer Spezifizität relevant bleibt. Diese Punkte stärken die zweite Les-

art, nach der das Zeichen als mediale Relation verstanden werden kann,

187 Ebd., § 458, S. 270.

188 Ästhetik III, S. 144.

189 »Die Funktion des syllogistischen Mediums ist es, einen Zusammenhang zwi-

schen zwei Begriffen herzustellen, um so zu synthetischen Urteilen zu gelan-

gen. […] Im Schlußsatz taucht das Medium dann nicht mehr auf«. Hoffmann:

Geschichte des Medienbegriffs, a.a.O., S. 34f.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

deren Medialität an dem Vorstellungsbild mitarbeitet. Dies entspricht

einem aisthetischenMedienbegriff.190

Gebrauch, Aufhebung, Pyramide, Farbe

Hegel umschreibt den Prozess des Machens von Zeichen oder der Pro-

duktion von Anschauungen mit demWort »Gebrauch«: Die Intelligenz,

so heißt es, »gebraucht« die Anschauung »als die ihrige«. Dabei »tilgt«

sie »deren unmittelbaren und eigentümlichen Inhalt […] und [gibt] ihr

einen anderen Inhalt zur Bedeutung und Seele«.191 Anschauungen und

Bilder zu produzieren, bedeutet demnach, gegebene Anschauungen als

Träger des eigenen Inhalts, als das ihrige der Intelligenz zu gebrauchen,

wodurch der Körper der Anschauung eine Seele erhält, sinnlich Ge-

gebenes eine Vorstellung. Das kreative Moment des Zeichenmachens

liegt somit zunächst nicht in der Erfindung und Produktion neuer

Anschauungen aus dem Nichts, sondern in einer Übertragungsleistung

der Phantasie, bei der sinnlich Gegebenes in Vorstellung transformiert

wird, ohne dabei aufgelöst zu werden.192 In der Medienphilosophie

wird in der Übertragungsfigur die Möglichkeit zur Kreativität gesehen,

da die Übertragung von etwas zwischen zwei verschiedenen Sphären

nicht unversehrt geschieht, sondern, da sich diemedialen Bedingungen

verändern, die Form der »Neukonstitution« annimmt. Sybille Krämer

definiert den kreativen Akt als »Gebrauch von etwas, das wir gerade

190 ImGegensatz zummedius terminus verschwindenmaterielleMedien nicht, son-

dern »sie sind etwas weiterhin verharrendes Körperliches.« Ebd., S. 35. Neben

dem Aufgehen in der Transparenz der Vermittlung wird also eine Opazität am

Medium festgestellt, die als »seine Eigenart« hervortritt und somit seine Mate-

rialität thematisiert. Hoffmann spricht von der »Doppelnatur des Mediums«,

einerseits »in der Vermittlung aufzugehen«, andererseits »seine Eigenart im-

mer wieder hervorzuheben«. Ebd., S. 153.

191 EpW III, § 458, S. 270.

192 Vgl. Sybille Krämer: »Einführung. Wie aus ›nichts‹ etwas wird: Zur Kreativität

der Null«, in: Günter Abel (Hg.): Kreativität. XX. Deutscher Kongreß für Philo-

sophie 26.–30. September 2005 an der Technischen Universität Berlin, Kollo-

quienbeiträge, Band 3, Hamburg 2006, S. 341ff.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 133

nicht selbst hervorgebracht haben und das wir doch im Gebrauch zu-

gleich verändernundunterminieren können.«193Wasaberwird aus dem

kreativenPotenzial desGebrauchs,wenndie IntelligenzdieAnschauung

als die ihrige gebraucht, der Gebrauch also zielgerichtet und zweckbe-

stimmt ist? Die Anschauung als die ihrige zu gebrauchen, bedeutet, die

Anschauung zumVerschwinden zu bringen, ihren Inhalt zu tilgen.Wird

jedoch vom »Verschwinden des Mediums im Gebrauch« gesprochen, so

Krämer, ist gemeint, »dass die Eigensignaturen des Mediums sich an

und in dem von ihm präsentierten Gehalt zwar nicht ›vordergründig‹,

wohl aber als Spur auffinden und rekonstruieren lassen.«194 Eine solche

mediale Eigenschaft am Gebrauch lässt sich bei Hegel in den Passagen

zur künstlerischen Phantasie in den Vorlesungen über die Ästhetik finden.

Hier verwendet Hegel eine ähnliche Formulierung. Ein »Künstler«, so

Hegel, mache den Gegenstand »ganz zu dem seinigen«.195 Darunter

versteht er die »Ineinanderarbeitung des vernünftigen Inhalts und der

realen Gestalt«. Diesen Prozess beschreibt Hegel nun ähnlich wie die

»Zeichenmachende Phantasie«:

Was daher in ihm lebt und gärt, muß der Künstler sich in den Formen

und Erscheinungen, deren Bild und Gestalt er in sich aufgenommen

hat, darstellen, indem er sie zu seinem Zwecke insoweit zu bewälti-

gen weiß, daß sie das in sich selbst Wahrhaftige nun auch ihrerseits

aufzunehmen und vollständig auszudrücken befähigt werden.196

193 Sybille Krämer: »Erfüllen Medien eine Konstitutionsleistung? Thesen über die

Rollemedientheoretischer Erwägungen beimPhilosophieren«, in: StefanMün-

ker, Alexander Roesler, Mike Sandbothe (Hg.): Medienphilosophie. Beiträge

zur Klärung eines Begriffs, Frankfurt a.M. 2003, S. 89. Dieser Umstand trifft

nach Krämer auf die Sprache zu, »die phänomenal im stimmgebundenen Spre-

chen als fluide, instabil und flüchtig erfahren wird, in der Schrift verräumlicht

und dadurch auch zum Gegenstand theoretischer Erörterungen werden kann.«

Ebd., S. 82.

194 Krämer: »Medialität undHeteronomie«, in: Schweppenhäuser (Hg.): Handbuch

der Medienphilosophie, a.a.O., S. 39.

195 Ästhetik I, S. 373.

196 Ebd., S. 365.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Das sinnlich Stoffliche muss »genötigt« werden, »die inneren Gestalten

der Phantasie in sich aufzunehmen und darzustellen«.197 Interessant ist

nun, dassHegel bei der Beschreibung dieses Prozesses auf die Vorgänge

des Vergessens und Erinnerns zurückgreift. Damit nämlich die inneren

Vorstellungen des Künstlers in dem sinnlichen Stoff verkörpert werden

können, muss der Künstler einerseits, so Hegel, sich selbst »vergessen«

und »Organ« für seine Vorstellungen werden.198 Andererseits sollen die

»Empfindung und Leidenschaft« des Künstlers weiterhin heraustreten.

Dieses »klare Heraustreten der Empfindung und Leidenschaft«, die He-

gel ähnlich zu den Erinnerungsbildern an dieser Stelle in der Tiefe des

Künstlers verortet, darf in der »echten Kunst nicht jene verschlossene

Tiefe bleiben«.199 Bei der künstlerischen Arbeit hat der Künstler also ei-

nerseits als durchlässiges Organ, andererseits als klar heraustretende

Empfindung zu agieren. Er muss sich also einerseits vergessen, ande-

rerseits gleichzeitig aus der »Tiefe« heraustreten, erinnert werden. Sich

zu vergessen verleiht dem Künstler die Möglichkeit herauszutreten und

seineEmpfindungen in einemsinnlichenStoff zuzeigen.Erwirdzum»Or-

gan«, zum Medium seiner selbst. Hier tritt etwas zurück, in den Hin-

tergrund (Künstler als Organ), damit etwas anderes hervor, in den Vor-

dergrund treten kann (Künstler als Empfindung). Eine Anschauung zu

»dem seinigen machen« oder als »die ihrige gebrauchen« vollzieht sich

also anhand einer Differenz innerhalb der Anschauung selbst zwischen

Unmittelbarkeit und Vermittlung, zwischen Sein und Funktion: In ihrer

Unmittelbarkeit tritt die Anschauung zurück, um als Vermittlung her-

vorzutreten.Die »Zeichenmachende Phantasie« ist also angewiesen auf

die Erinnerung, aber Hegel bezieht nur die eine Seite der Erinnerung

mit ein, die aktive und willkürliche Erinnerung, die eine Spaltung der

Anschauung in einen unmittelbaren, partikularen, zufälligen und einen

erinnerten, inneren, bildlichen Teil als Resultat hat. In der Erinnerung

197 Ebd., S. 370. »Beide Seiten, die innere Produktion und deren Realisierung, ge-

hen dem Begriff der Kunst gemäß durchweg Hand in Hand.« Ebd.

198 Ebd., S. 373.

199 Ebd., S. 375.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 135

vollzieht sich die Trennung zwischen Anschauung und Bild, ihre Fort-

führung und Vollendung findet sie in der reproduktiven Einbildungs-

kraft, bei der Bild und Anschauung unabhängig voneinander und nicht

mehr aufeinander angewiesen sind. Durch Erinnerung ist die Intelli-

genz in der »Zeichen machenden Phantasie« fähig »irgendeine unmit-

telbare Anschauung« für die Verkörperung ihrer Inhalte auszuwählen

und sich in dem »willkürlich von ihr gewählten äußerlichen Stoffe zu et-

was Anschaubaren«200 zumachen. Die passive, unwillkürliche Seite der

Erinnerung, bei der das Bild im Dazwischen von Anschauung und Vor-

stellungbleibt, ziehtHegel hier hingegennicht inErwägung. Jedoch tritt

die Anschauung bei dem Vermittlungsvorgang nur so weit zurück, dass

sie noch »aufgehoben« bleibt.201 Die Anschauung, die zu einem Zeichen

wird, ist weiterhin »ein Aufgenommenes, etwas Unmittelbares oder Ge-

gebenes«.202 Wenn die Anschauung in der Vermittlung des Inhalts der

Intelligenz alsonicht verschwindet, sondernweiterhinda ist, anwesend,

präsent, dann vermittelt sie nicht, indem sie sich auflöst, wie im Falle

eines medius terminus, sondern indem sie zurücktritt. Ihr kommt dann

die aisthetischemediale Eigenschaft zu, Inhalte und Neues zur Erschei-

nung zu bringen, indem sie selbst nicht erscheint.Das Zeichen als »Mit-

telpunkt« von Anschauung und Vorstellung bewirkt die Schöpfung neu-

er Präsenzen (die Phantasie ist Anschauung produzierend), erscheint aber

nicht selbst. Oder in Hegels Worten: Das Zeichen ist eine Anschauung,

dieum»etwasganzanderes« vorzustellen,einerseits präsent, »einGege-

benes und Räumliches« sein muss, dabei aber andererseits »sich selbst«

nicht zur Vorstellung bringt.203

Anders als das Symbol stellt die Anschauung im Zeichen nicht mehr

»sich selbst« vor. Sie ist da, gegeben, aber tritt nicht hervor. Hier taucht

die Unterscheidung der Vorstellung in sich vorstellen und vorstellen von

etwas wieder auf, die uns schon beim Anschauungsbild des Symbols

200 EpW III, § 457 Zusatz, S. 269.

201 Ebd., § 459, S. 271.

202 Ebd., § 458, S. 270.

203 Ebd., § 458f., S. 271f.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

begegnet ist. Was im Symbol noch angedeutet blieb, wird hier im Zei-

chen explizit, denn erst hier haben Bild und Inhalt keine inhaltliche

Entsprechungmehr. Die Unterteilung in ein selbstreferentielles Vorstellen

und ein Vorstellen von etwas anderem ermöglicht es Hegel im Zeichen

von dem Dasein und der gleichzeitigen Befreiung des Eigengehalts der

Anschauung zu sprechen. Die Anschauung ist weiterhin gegeben, aber

ihre Selbstreferentialität, ihre eigene Vor-Stellung wird anders gewich-

tet, sie ist für die Vorstellung von etwas anderem, und damit für die

Bedeutung, nicht relevant. Anders gewendet: Nach Hegel gestaltet die

Intelligenz in der »Zeichen machenden Phantasie« eine gegebene An-

schauung zum Ausdruck ihrer selbst um, ohne die Anschauung selbst

zur Vorstellung kommen zu lassen. Wenn nun aber die Anschauung

selbst nicht zur Vorstellung kommt, dann bedeutet es im Umkehr-

schluss, dass sie eben nicht von der Intelligenz ver-innerlicht und im

Denken aufgehoben wird, sondern selbständig bleibt gegenüber der

Vorstellung. Der Moment, in dem die Anschauung negiert wird, fällt

also paradoxerweise mit dem Moment zusammen, in dem die der Ver-

innerlichung resistierende,materielle Präsenz der Anschauung deutlich

wird.204 Die körperliche Dimension des Zeichens wird nicht vermittelt,

die Erinnerung im Zeichen lässt den Aspekt der Äußerlichkeit nicht

verschwinden: Die Anschauungen sind nicht mehr als Anschauungen

interessant, sondern als künstlerische Produktionen, als Werke des

Geistes, als Pyramide: »Das Zeichen ist irgendeine unmittelbare Anschau-

ung, die einen ganz anderen Inhalt vorstellt, als den sie für sich hat;

– die Pyramide, in welche eine fremde Seele versetzt und aufbewahrt

ist.«205

Das Zeichen, die produzierte Anschauung, steht nicht mehr als

wahrnehmbares Ding im Fokus der Aufmerksamkeit, sondern als Me-

dium eines allgemeinen Gehalts. Bedeutung hat die Pyramide somit

204 Ähnliches gilt für Hegels These vom »Ende der Kunst«, bei dem der Punkt der

Auflösung der Kunstmit ihrer plastisch-konkreten Selbständigkeit zusammen-

fällt. Vgl. dazu Jean-Luc Nancy: Die Musen, Stuttgart 1999, S. 69.

205 EpW III, § 458, S. 270.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 137

nicht aufgrund einer in ihr gelagerten Seele, sondern alsWerk.Die »Be-

seelung« der Anschauung geschieht also auch durch eine Veränderung

der Anschauung selbst, die nicht mehr Anschauung (Stein) ist, sondern

Kunst (Pyramide).Die Veränderung betrifft dann nicht nur ihren Inhalt,

der vonder Intelligenz in sie hineingelegtwird, sondern auch ihre Form.

Einerseits ist die Pyramide als Körper der Seele das »Grab« der Seele, in

welchem sie »eingeschlossen, behütet, bewahrt, in ihrem Zustand er-

halten, präsent, bezeichnet wäre.«206 Zeichen als Pyramiden erscheinen

somit als Gehäuse abgestorbener Lebendigkeit, aus denen sich der Geist

heraus er-innert und dadurch belebt. Diese Zeichen hätten dann nur

transitorische Funktion. Andererseits ist die Anschauung als Pyramide

in ihrer Materialität und Unzugänglichkeit stark hervorgehoben und in

ihrer Präsenz gewahrt. Die Beseelung der Anschauung durch die Intel-

ligenz ermöglicht nicht nur die Aufbewahrung der Seele, sondern stellt

auch die Anschauung als einen Körper, als Medium heraus. Im Zeichen

tritt die Anschauung also einerseits zurück, andererseits paradoxerwei-

se gleichzeitig hervor. Sie wird zum Monument, einer Anhäufung von

Material, das dasMaterial der Anschauung präsentiert, die Anschauung

als Anschauung erhält, sie in ihrer Unzugänglichkeit hervorhebt.

In den Vorlesungen über die Ästhetik beschreibt Hegel am Beispiel

von physischen Pyramiden das Verhältnis von Seele und Körper oder

auch Schacht und Pyramide. Zunächst definiert Hegel Pyramiden als

»Umschließungen«207, »Schalen«208 und als »äußere Umgebung, in

der ein Inneres verborgen ruht«209. Diese »Schalen« versteht Hegel

hier aber nicht als Hüllen eines Inhalts, als das Äußere eines Inneren,

sondern Schale und Schacht sind zwei räumliche Bereiche, die mitein-

ander verschränkt sind. Pyramiden sind eine »gedoppelte Architektur«:

»Labyrinthe unter dem Boden […]; dann darüber hingebaut jene erstau-

nenswerten Konstruktionen, zu denen hauptsächlich die Pyramiden zu

206 Derrida: »Der Schacht und die Pyramide«, in: Engelmann (Hg.): Jacques Derri-

da, a.a.O., S. 169.

207 Ästhetik I, S. 459.

208 Ästhetik II, S. 294.

209 Ästhetik I, S. 460.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

zählen sind.«210 Pyramiden bestehen aus einem unterirdischen Laby-

rinth und einer überirdischen Konstruktion. Zusätzlich sind die ägyp-

tischen Exkavationen, Gänge und Schächte gefüllt mit symbolischen

Ausschmückungen wie den Sphinxen, Hieroglyphen oder Säulengängen.

Sie dienen »der Sammlung des Geistes«211 – in dem doppelten Sinn

einer Anhäufung geistiger Inhalte und eines Zu-sich-Kommens des

Geistes in diesemSchacht, einem »sich sammeln« und der »Einnistung«

des Geistes. Der unerschöpfliche Bilder-Schacht der Intelligenz kehrt

im Zeichenkörper der Pyramide als Sammlung des Geistes zurück und hat

die Form von ausgeschmückten Gängen angenommen. Beide, Schacht

und Pyramide, beschreibt Hegel hier in der Ästhetik jedoch anders als in

der Enzyklopädie als notwendige Verschränkung. Zunächst unterschei-

det Hegel die Bauweise beider: So wird bei Schächten »nicht positiv

gebaut, sondern nur negativ weggenommen«, sodass das Aushöhlen

dasMaterial nicht gestaltet, sondern »die Hauptmasse läßt,wie sie ist«.

Bei den überirdischen Gebilden gilt es hingegen »das Material erst zu

suchen, zusammenzutürmen und zu gestalten.«212 Die Pyramide als

Umschließung und Aushöhlung, als überirdisches Bauwerk und Schacht

wird also als ein Verhältnis von Material und Form beschrieben. Wäh-

rend die Aushöhlung Form abgibt, nimmt die Zusammentragung Form

an.213 Beide Verfahren beschreiben die Trennung von Pyramide (Körper/

Anschauung/Kunst) und Schacht (Seele/Vorstellung/Bild) weniger als

einVerhältnis zwischen einerHülle und ihrem Inhalt als vielmehr einem

210 Ebd., S. 459.

211 Ästhetik II, S. 289.

212 Ebd.

213 Aushöhlung und Zusammentragung vonMaterial ähneln zwei Kunstverfahren,

die in der Kunstwissenschaft häufig voneinander unterschieden werden, der

Plastik und der Skulptur. Erstere meint ein additives Verfahren der Anhäufung

und anschließenden Formung von Material wie bei der Modellierung von Ton,

letztere ein subtrahierendes Verfahrenwie das Schnitzen einer Figur aus einem

Holzstück. Bei ersterer nimmt Material Form an, bei zweiterer gibt Material

Form ab. Vgl. Carl-Peter Buschkühle: »Denken ist Plastik. Zwischen künstleri-

scher und künstlicher Bildung«, in: Sara Hornäk (Hg.): Skulptur lehren, Pader-

born 2018, S. 329.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 139

Hervortreten (ausgraben, zusammentürmen) und Hineintreten (einnisten,

negativ wegnehmen), zwischen Materialhäufung und Leerräumen oder

auch als eine Beziehung von Positiv- und Negativraum, von Vorder-

und Hintergrund. Dabei gehören beide Komponenten zusammen und

bedingen sich gegenseitig: »Die Höhlen sind […] ein Ausweiten, das

ein Begrenzen und Umschließen wird, bei welchem die Umschließung

schon vorhanden ist.«214 Die Aushöhlung kann nicht ohne gleichzeitige

Entstehung einer Umhüllung gedacht werden. Die Seele des Zeichens

benötigt daher das auszuhöhlende Material der Pyramide genauso

wie die Pyramide als Umhüllung erst durch eine Einkerbung und Aus-

höhlung zu einer Pyramide wird. In der Ausweitung des Schachts ist

die pyramidale Konstruktion schon vorhanden, die Äußerlichkeit der

Pyramide ist der Innigkeit des Schachts somit wesentlich. Der Sinn

der Äußerung ist dann nicht mehr nur eine Entität, die von der Intelli-

genz in die Anschauung gelegt oder von den Anschauungen empfangen

wird, sondern der Sinn, verstanden als Schacht und Aushöhlung, ist

aus dem Anschauungsmaterial herausgehobelt, ist Teil dieser Anschau-

ung, ihr Negativraum oder Hintergrund. In dieser Konstellation ist

die Anschauung kein irrelevanter Zusatz am Ausdruck, sondern der

Beseelung, Erinnerung, der Innerlichkeit und Einnistung des Geistes

wesentlich.Nur in der Gegenwärtigkeit der Anschauung, ihrer Präsenz,

kann der Geist sich sammeln. Sein Eingedenken, Insichgehen, seine

Erinnerung als eine Form der Selbsterkenntnis braucht einen Körper in

der aisthesis, der ihm einen Ort innerhalb der Gegenwart gibt.

Dies lässt sich nicht nur an Hegels Beispielen der Pyramide und des

Grabsteins, sondern auch der Flagge undKokarde aufzeigen,wobei hier

neben der Körperlichkeit auch die Medialität der Anschauung relevant

wird. Bei dem Satz, dass die Anschauung im Zeichen weiterhin unmit-

telbar gegeben ist, setztHegel einen nicht ganz unbedeutendenHinweis

in Klammern hinzu:

In dieser vonder Intelligenz ausgehenden Einheit selbständigerVorstel-

lung und einer Anschauung ist die Materie der letzteren zunächst wohl

214 Ästhetik II, S. 289.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

ein Aufgenommenes, etwas Unmittelbares oder Gegebenes (z.B. die

Farbe der Kokarde u. dgl.).215

Es ist interessant, dass Hegel hier die Farbe der Kokarde und nicht allein

die Kokarde als Beispiel für die zeichenhafte Anschauung nennt. In

den Fokus rückt somit nicht nur die Anschauung, sondern auch ihre

spezifische Medialität. Die von der »Zeichen machenden Phantasie«

hervorgebrachte Kokarde benötigt also einen materiellen Träger, die

gegebene Anschauung der Farbe. Wenn hier aber die Farbe des Stoffs

der Kokarde Erwähnung findet, bedeutet es, dass die Anschauung der

Phantasie, anders als von Hegel angenommen, nicht nur gegeben und

aufgenommen ist, sondern doch auch »sich selbst« vorstellt. Im Akt

der »Zeichen machenden Phantasie« ist die Anschauung also nicht nur

gegeben und da, sondern bringt sich (her)vor, kommt aufs Neue zur

Anschauung.Hegel stößt in seinen Überlegungen zum Symbol und Zei-

chen damit auf die Selbstreferentialität der Anschauung, die sich nicht

in der Vorstellung auflösen lässt. Die Bedeutung und Sinngenerierung

trennt er jedoch von dem selbstreferentiellen Anteil der Anschauung

ab. Für Hegel kommt die Bedeutung dem Zeichen von der Intelligenz

zu.WennHegel bei seinem Beispiel aber nicht nur auf die Anschauung,

sondern auch auf ihre Farbe Bezug nimmt,dann ist es dieMedialität der

Anschauung, die Vorstellungen zur Existenz bringt. In Hegels weiteren

Ausführungen zum Zeichenbegriff geht die Verwicklung der Materia-

lität der Farben in die Bedeutungsgenerierung jedoch verloren. Für

ihn hat die Farbe selbst nichts gemeinschaftlich mit ihrer Bedeutung,

der Nation, »welche durch sie vorgestellt wird.«216 Auch wenn Hegel

hier interessanterweise die Formulierung verwendet, dass »durch« die

Farben der Anschauung der Begriff Nation vorgestellt wird, Farben also

215 EpW III, § 458, S. 270.

216 Ästhetik I, S. 395. Für die Kunst sieht Hegel das Zeichen daher nicht geeignet:

Da die Kunst »gerade in der Beziehung, Verwandtschaft und dem konkreten

Ineinander von Bedeutung und Gestalt besteht«, darf das Symbol im Sinne »ei-

ner solchenGleichgültigkeit vonBedeutungundBezeichnung«nicht genommen

werden. Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 141

nicht einfach nur für etwas stehen, sondern etwas erst durch sie gehen

muss, um zur Anschauung zu kommen, gesteht er ihnen im Kapitel

zur Phantasie keinen Eigensinn zu. An anderer Stelle jedoch zieht

Hegel solche sinnkonstituierenden Farben in Erwägung. In dem Ab-

schnitt zur »Anthropologie« spricht er von sogenannten »symbolischen

Farben«, denen ohne das Zutun eines Begriffs oder der Intelligenz

eine Bedeutung zukommt. Es handelt sich bei symbolischen Farben

um ein »bewußtloses Bezogenwerden« der Farbe auf ein Inneres.217

»Blau« bedeutet beispielsweise »Sanftmut« und »Gelb« »Heiterkeit« und

auch die konkrete Beschaffenheit der Farbe, ihre »Mattigkeit« oder ihr

»Glanz«, sowie ihr materieller Untergrund wie eine »Leinwand« oder

ein »seidener Stoff« bestimmen die Empfindung mit und erzeugen

jeweils andere Bedeutungen.218 Farben kommt also in diesen Zeilen ein

Eigensinn zu, der nicht für etwas steht, sondern sich ereignet: »Durch

diese Beziehung entsteht in uns dasjenige, was wir Stimmung nennen,

– eine Erscheinung des Geistes, […] etwas vom Subjekt noch nicht mit

vollem Bewußtsein Gewußtes«. Die Farben ergreifen die Intelligenz, sie

affizieren sie, sie sind das »die Stimmung Erregende.«219 Die Zeichen

der Phantasie haben also zwei Seiten. Sie sind Ausdruck von etwas und

gleichzeitig etwas Ergreifendes, nur sie selbst.

Beim Zeichen konstituieren die Farben laut Hegel ihre Bedeutung

nicht mit, aber innerhalb Hegels Ausführungen bewirken sie einen

Wechsel von Hegels gewählten Beispielen. Dienten Hegel bei der sym-

bolisierenden Phantasie konkrete natürliche Anschauungen wie Löwen

und Adler als Beispiele, sind es bei der »Zeichen machenden Phantasie«

bildliche Kategorien wie Farbe und Form, die ausschlaggebend für das

217 »Diese Wirkung wird aber von der äußerlichen Empfindung insofern hervor-

gebracht, als sich mit dieser unmittelbar, d.h. ohne daß dabei die bewußte In-

telligenzmitzuwirken brauchte, eine innere Bedeutung verknüpft. Durch diese

Bedeutung wird die äußerliche Empfindung zu etwas Symbolischem.« EpW III,

§ 401 Zusatz, S. 107f.

218 Ebd., S. 108f.

219 Ebd., S. 107.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Verständnis des Zeichens sind und als Träger der Bedeutung aufge-

führt werden. Hegel greift bei der »Zeichenmachenden Phantasie« und

dem Moment der Sinngenerierung also auf bildliche Eigenschaften

und Register des Denkens zurück. Ohne es explizit zu machen, findet

sich im Zeichen eine Dominanz der Medialität der Bildlichkeit wieder,

die Hegel jedoch von einer Mitbestimmung an der Bedeutung, wie

es noch im Symbol der Fall war, abkoppelt. Auch bei der Erinnerung

beschreibt Hegel nicht etwa den Inhalt der Erinnerungen, sondern ihre

Formveränderungen, vom Verwischen und Auflösen über ihre Plastizität

beim eigentlichen Erinnern bis hin zum Abreiben in der Assoziation.

Damit extrahiert Hegel die Bildlichkeit, hebt sie also einerseits hervor,

verhandelt sie aber andererseits außerhalb der Stufen, die Bedeutungen

generieren. Seine Trennung einerseits zwischen einer »Erinnerung«,

die rein bildlich verfährt und einer »Einbildungskraft«, bei der die Intel-

ligenz die Inhalte setzt, andererseits zwischen einer symbolisierenden

»Phantasie«, bei der wieder das Bild inhaltlich dominiert und einer

»Zeichen machenden Phantasie«, in der die Medialität des Bildes zwar

wiederkehrt, aber bedeutungslos bleibt, wären somit fraglich. Denn

sowohl die »Einbildungskraft« (das Abreiben, das bildliche Zurücktreten

und Hervorkommen innerhalb des Assoziierens) als auch die »Zeichen

machende Phantasie« (die bildlichen Eigenschaften von Vorder- und

Hintergrund sowie Farbe und Form treten nun deutlich hervor) be-

nötigen weiterhin die medialen Eigenschaften des Bildes. Von Hegel

bleibt jedoch unerforscht, inwieweit die Sinnlichkeit der Anschauung

und das bildliche Element selbst als konstitutive Elemente auf dem

Weg zum Zeichen aufgefasst werden können. Die konstitutive Rolle der

Äußerung erwähnt Hegel in der Enzyklopädie explizit erst beim begriff-

lichen Zeichen: »So werden dieWorte zu einem vomGedanken belebten

Dasein. Dies Dasein ist unseren Gedanken absolut notwendig. […] Das

Wort gibt demnach den Gedanken ihr würdigstes und wahrhaftestes

Dasein«.220 Wenn es eines Bildvermögens bedarf, um etwa die Modi

von Vorder- und Hintergrund in den Anschauungen zu ermöglichen,

wäre noch zu klären,welcheRolle die Erinnerung,dasBildvermögender

220 Ebd., § 462 Zusatz, S. 280.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 143

Intelligenz, bei der Entäußerung spielt. In ihrerDialektik vonVergessen

und Erinnern verschränkt sie sich im Zeichen mit dem Bildlichen und

Anschaulichen.

3.4 Phantasie, Erinnerung, Vergessen

ErinnerungundPhantasie,BildundAnschauung,VorstellungundSinn-

lichkeit werden im Zeichen vereint. Dabei ist die Erinnerung nach Hegel

das Medium, durch das die Intelligenz das Zeichen mit Sinn belebt, in-

dem sie den Sinn in ihm aufbewahrt. Und es ist das Medium, durch das

die Intelligenz Selbstreflexion ausbildet. Sie wird sich anschaulich und

erkennt im Zeichen sich selbst. Im Zeichen der Phantasie er-innert sich

die Intelligenzundwird sich innerlich,weswegen sie nachHegel der An-

schauungen nicht mehr bedarf. Sie kehrt zu sich zurück und zu fragen

bleibt, ob und wie die Intelligenz es schafft, aus der Steinmasse der Py-

ramide in die Innerlichkeit des Schachts zurückzukehren.

Die Rückkehr der Intelligenz in ihre Innerlichkeit scheint nämlich

nur deswegen zu gelingen, weil Hegel lediglich die aktive, verinner-

lichende Seite der Erinnerung beachtet.221 Die Intelligenz bei Hegel

erinnert sich nur an das, was in der Pyramide aufbewahrt ist, an den

Sinn der Pyramide. Die von Hegel herausgearbeitete passive Seite der

Erinnerung fällt in der »Zeichen machenden Phantasie« hingegen weg.

Erinnert wird nicht die Unmittelbarkeit, wie Johann Kreuzer feststellt,

sondern es zählt »allein die konservierende, mentale repräsentierende

Funktion« der Erinnerung, ihr Vermögen zu speichern und Inhalten

»Dauer« zu verleihen.222 Die Unmittelbarkeit der äußeren Anschauung,

die Flüchtigkeit und Ambivalenz der Bilder sind im Zeichen nicht mehr

relevant. In dem aufbewahrenden Zeichen, wo die Erinnerung am dring-

lichsten gebraucht wird, negiert sie Hegel in ihrem eigentlichen Kern

– ihrer Ereignishaftigkeit und Alterität. Kreuzer zufolge basiert die

221 Vgl. Kreuzer: »Zeichen machende Phantasie«, in: Zeitschrift für Kulturphiloso-

phie, a.a.O., S. 263.

222 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

nur als aktiv verstandene Erinnerung bei Hegel auf einem Dualismus

und ist somit der Grund für einen dualistischen Zeichenbegriff: Eine

dualistisch verstandene Erinnerung, die auf der zweistelligen Relation

von Unmittelbarem einerseits und demmentalen Repräsentieren ande-

rerseits aufbaut, macht aus dem Zeichen ein äußerliches Produkt eines

mentalen Inneren, ein Produkt einer Bewusstseinsinnenwelt.223 Die

Intelligenz ist dem Zeichen dann vorgelagert, aber nicht Moment des

Zeichens.

Nimmt man Hegels Ansatz einer passiv-aktiven Erinnerung, dem

wir imKapitel zur Erinnerung nachgegangen sind, ernst, zeigt sich hin-

gegen ein anderer Phantasiebegriff.Weil Erinnerungnicht bloßKonser-

vieren ist, sondern auch Passivität, bleibt sie angewiesen auf die unmit-

telbare Seite der Anschauung, denn nur in einer solchen kann die Intel-

ligenz erinnert werden. Der passive Anteil der Erinnerung weist darauf

hin, dass die Intelligenz nicht aus sich selbst heraus oder durch Inner-

lichkeit imÄußeren,sondernnurüberdieUnmittelbarkeit derAnschau-

ung, die Veräußerung im Anderen, erinnert werden kann. Die Körper-

lichkeit des Zeichens ist die Bedingung des Pathos des Erinnerungsbil-

des.224

Gleichzeitig steht die Passivität der Erinnerung, ihre Unwillkür-

lichkeit und Verwischung, für die Unmöglichkeit einer vollständigen

Verkörperung. Dass Hegel eine der Intelligenz entgehende und sie

bestimmende Erinnerung beim Zeichen nicht in Erwägung zieht, lässt

Rückschlüsse auf die Veräußerbarkeit innerer Bilder zu. Weil Erinne-

rung einen Zustand zwischen Sein und Nichtsein beschreibt, selbst

Übergang, Werden und Vermittlung zwischen innen und außen ist,

kann sie selbst nicht verkörpert werden, nicht vollständig in einem

Körper verortet werden. Die Vermittlung zwischen Geist und Zeichen

kann nicht selbst Teil des Zeichens sein, nicht »in Zeichen übersetzt

oder ausgesprochen werden.«225 Der aufbewahrende Zeichenkörper,

der nichts mit seiner Bedeutung zu tun hat, kann die Flüchtigkeit und

223 Vgl. ebd., S. 261.

224 Vgl. ebd.

225 Ebd., S. 273.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 145

den Zufall der Bilder, ihren Einfall und ihr Ereignen, worin ihr Sinn

besteht, scheinbar nicht mit aufbewahren. Das Erinnerungsbild als Er-

eignis entzieht sich der Aufbewahrung im Zeichen, es entzieht sich der

Verkörperung im anschaulichenMaterial. SeinWesen ist Übergang und

Dazwischen, weswegen es sich nicht nach einer Richtung hin auflöst,

sondern in der Mitte bleibt. Die Suche der Verbildlichung, so ließe sich

schlussfolgern, hält sich bis zu den Zeichen der Phantasie und ist nicht

der Mangel der Erinnerung und der Phantasie, sondern ihr Wesen, ein

Zustand, der Bestimmtheiten nicht nur in der Mitte, sondern auch offen

hält.

Hegel aber sieht das Bild durch den Begriff überwunden: Als »be-

zeichnend« hat die Intelligenz »freiere Willkür und Herrschaft im

Gebrauch der Anschauung denn als symbolisierend.«226 Begriffe wie

»Willkür«, »Herrschaft« und »Befreiung« machen deutlich, dass es

Hegel hier um eine aktive, selbsttätige und nicht mehr durch das Bild

bedingte Leistung der Phantasie geht, wie es noch bei der Erinnerung

und dem Symbol der Fall ist. Wenn Inhalt und Bedeutung des Zeichens

sich gegenüber gleichgültig werden, bedeutet es, dass das Zeichen

genauso gut ein anderes sein, sowohl bleiben als auch verschwinden

kann, weswegen für Hegel das zeitliche Material des Tons geeigneter

erscheint für das Zeichen als das räumliche des Bildes. Erst das Wort

verleiht den »Gedanken ihr würdigstes und wahrhaftes Dasein.«227 Im

Ton hat die Intelligenz einen Träger, der nicht mehr oszilliert, sondern

der ausschließlich die Bedeutung des inneren Gehalts transportiert,

wie es beim Wort oder Namen der Fall ist. Erst der Ton ist »die erfüllte

Äußerung der sich kundgebenden Innerlichkeit« und das Wort »die

der Intelligenz eigentümliche würdigste Art der Äußerung ihrer Vor-

stellungen«.228 Die Vorstellung der Phantasie hingegen bleibe ihrem

Inhalte nach immer etwas Gegebenes und sei für die Produktion von

Allgemeinheit daher mangelhaft:

226 EpW III, § 458, S. 270.

227 Ebd., § 462 Zusatz, S. 280.

228 Ebd., § 459, S. 275.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Vorstellung – der Inhalt mag ein Bildliches oder Begriff und Idee sein

– hat überhaupt den Charakter, obzwar ein der Intelligenz Angehöri-

ges, doch ihrem Inhalte nach Gegebenes und Unmittelbares zu sein.

Das Sein,das Sich-bestimmt-Findender Intelligenz klebt der Vorstellung

noch an, und die Allgemeinheit, welche jener Stoff durch das Vorstel-

len erhält, ist noch die abstrakte.229

Das Gedächtnis, das den Übergang zum Denken bildet, hat folglich

»nicht mehr mit dem Bilde zu tun«, sondern mit dem Namen, einer

»bildlosen einfachen Vorstellung«.230

Doch gerade das Wort weist die Gefahr auf, »sich im Gedächtnis so

weit vonderBedeutung,die es belebt, zu trennen,dass es ›zu etwas ganz

Leerem‹ wird.«231 In dem »Medium seiner Selbstpräsenz« unterliegt der

Geist der Gefahr der »Selbstentfremdung (Auswendigkeit)« ebenso wie

er in dem Medium des Bildes der Gefahr ausgesetzt ist, in dem dunk-

len Bilderschacht zu versinken und sich zu verlieren.232 Die »maschi-

nengleiche Äußerlichkeit« des Gedächtnisses bei Hegel impliziert, dass

die Intelligenz in der Lage ist, »die Erinnerung zu vergessen«, so Paul de

Man.233 Das Vergessen der bildlichen Erinnerung im Zeichen wird aber

fraglich, wenn es gerade die Medialität ihrer Bildlichkeit ist, die Unter-

schiede von Vor- und Hintergrund oder Form und Medium setzt, aus

denen die Zeichen der Intelligenz allererst hervortreten.

Vergessen und Erinnern

Zwar benutzt Hegel den Begriff »Vergessen« nicht, aber Vorgänge, die

dem Vergessen ähneln, ziehen sich vom Erinnerungsbild bis zum Zei-

chen der Phantasie. Hegels Beginn der Erinnerung spaltet ab, struktu-

229 Ebd., § 455, S. 263.

230 Ebd., § 462, S. 278f.

231 Balke: »Hegel, Georg Wilhelm Friedrich«, in: Pethes/Ruchatz (Hg.): Gedächtnis

und Erinnerung, a.a.O., S. 255.

232 Ebd.

233 Paul de Man: »Zeichen und Symbol in Hegels Ästhetik«, in: Christoph Menke

(Hg.): Die Ideologie des Ästhetischen, Frankfurt a.M. 1993, S. 54.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 147

riert umund figuriert, indem aus der Anschauung durch Isolation, Abs-

traktion und Auswischung ein Bild entsteht. Damit beruht die anfäng-

liche erinnernde Tätigkeit bei Hegel einerseits auf einem Vergessen im

Bild, nämlich dem Vergessen dessen, was ausgewischt und verdunkelt

wird und andererseits auf dem Vergessen des Bildes selbst, das in den

Schacht und indenSchlaf ver-sinkt oder ent-fällt.Verwischen,verdunkeln,

schlummern,Nacht und Schacht sind typische Metaphern für das Verges-

sen.234 Und auch das Versinken der Bilder im Schacht der Intelligenz er-

innert an die Redeweise des »ins Vergessen fallen«.235 Die Metaphern

ziehen sich bei Hegel bis in die Zeichen der Phantasie, die Hegel mit

den Beispielen desGrabsteins sowie der Pyramide illustriert. Zwar bedarf

die Aufnahme der Anschauung in die allgemeine Intelligenz der Prozes-

se des partiellen Vergessens und Vergehens des Partikularen, aber He-

gel spart das Vergessen in seinen Formulierungen aus. Es ist die Allge-

meinheit der Intelligenz, durch welche die Anschauung verwischt wird.

Auch vergeht das Bild nicht durch die Zeit, sondern seine Flüchtigkeit

ist ihm wesentlich, das Bild ist für sich vorübergehend. Es ist kein zeitli-

cher, sondern ein logischer Vorgang.Deswegen kann das,was verwischt

wird,wieder reaktualisiert und rekonstruiertwerden.Die opakenBilder

erlangen in einer nochmaligen Begegnungmit der Anschauung ihre ur-

sprüngliche Konkretion wieder, wodurch sie nach Hegel überhaupt erst

in einem Gedächtnis aufbewahrt, diesem eingeprägt werden können.

Gleichzeitig findet sich in Hegels Erinnerungsbegriff das Risiko

eines unwiederbringlichen Verlusts und sogar des Unerinnerbaren.

Dieses kann sich auf drei Weisen manifestieren. Erstens betrifft es die

Anschauungen, welche die Intelligenz gar nicht erst in sich aufge-

nommen hat. Diese, so Hegel, können zu etwas »völlig Vergangenem«

234 Begriffe wie »Verwischen, […] Dunkelheit, Nacht und Grab« sind häufig ge-

brauchte Metaphern für das Vergessen. Krämer: »Das Vergessen nicht verges-

sen! Oder: Ist das Vergessen ein defizienter Modus von Erinnerung?«, in: Para-

grana. Internationale Zeitschrift für Historische Anthropologie, Band 9, Heft 2,

Inszenierungen des Erinnerns, Berlin 2000, S. 252.

235 Harald Weinrich: Lethe. Kunst und Kritik des Vergessens, München 1997, S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

werden.236 Auch jedes Aufrufen durch eine Anschauung beinhaltet

gleichzeitig das Ausblenden und damit Vergessen der nicht aufge-

rufenen Schachtbilder. Bei jedem Aufrufen wird Nicht-Erinnertes

ausgeblendet und gegebenenfalls neu formiert. Zweitens kann es ge-

schehen, dass die Bilder, die im Schacht schlummern, aus dem Schlaf

und damit dem Prozess des Aufbewahrens frühzeitig herausgerissen

werden können.Bei dembiologischen »in den Schlaf sinken«, denHegel

in der »Anthropologie« bespricht, bemerkt er: »Dies Versinken der Seele

in ihre Innerlichkeit kann […] auf halbem Wege stehenbleiben; dann

tritt kein Schlaf ein.«237 Das Versinken ist scheinbar ein störanfälliger

Prozess. So könnte die Störung in einem frühzeitigen Erinnern liegen,

bei dem eine innerhalb des Erinnerns gegenwärtige Anschauung noch

nicht als Wiederholung erkannt wird, aber auch nicht mehr als etwas

der Intelligenz gänzlich Unbekanntes erscheint. Drittens besteht die

Option, dass Anschauungen nicht noch einmal gegenwärtig werden

und die Erinnerung damit gar nicht erst ausgelöst wird. Nur die Bilder

erscheinen, die durch einen in sie eingeschriebenen Zufall oder eine zu-

fällige Wiederholung der Anschauung ausgelöst und verstärkt werden.

Liegt in den nicht auftauchenden Bildern dann aber nicht ebenfalls die

Möglichkeit, dass sie der »völligen Vergangenheit« angehören?238

Auch wenn in jeder Phase des Erinnerns – der Aufnahme, dem Sin-

ken und dem Hervorrufen der Bilder – ein »völliges Vergessen« eintre-

ten kann – als entweder das »völlig Vergangene«, das »auf halbem We-

ge« stehen gebliebene oder das ewig »schlummernde«, nicht erinnerte

Bild –, so versteht Hegel diese Form von Vergessen nicht als konstitutiv

für die Erinnerungen, sondern als ihre Störung. Sie behindern das Er-

innern. Ein völlig Vergangenes kann es nach Hegel also nur außerhalb

von Erinnerung geben.Damit bedenkt Hegel das Vergessen in Form der

Metaphern als Teil der Erinnerungmit, aber stets nur als ein reversibles

236 EpW III, § 452 Zusatz, S. 259.

237 Ebd., § 406 Zusatz, S. 156.

238 Nach Kathleen Dow Magnus ergibt sich bei Hegel die Option, dass die nicht

aufgetauchten Bilder in Form des »Begehrens« wiederkehren. Magnus: Hegel

and the Symbolic Mediation of Spirit, a.a.O., S. 82.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 149

Vergessen, das immer schon ein bekanntes Etwas voraussetzt, das ver-

gessen wird und das sich in der »eigentlichen Erinnerung« wiederher-

stellen lässt. Dem gegenüber steht ein völlig Vergangenes, welches Hegel

zwar aufspürt, aber das er nicht als Teil des Erinnerungsvorgangs selbst,

vielmehr als seine Störung auffasst.

Holte man das Vergessen und mit ihm die Zeitlichkeit wieder in die

Erinnerung Hegels, würde das Vergessen nicht in der Löschung von Er-

innerungsinhalten, sondern vielmehr in der Labilisierung der Anschau-

ung, der Opazität des Bildmediums seinen Ausdruck finden. Das Ver-

gessen wäre dann mit der Opazität, der Spur der Anschauung und da-

mit auch demmedialen Träger des Bildes assoziiert, das noch jeder Er-

innerung zuvorkäme. Die Auflösung der Anschauung, ihre Verwischung

und Verdunkelung und damit das Vergessen gingen der Erinnerung dann

nicht nur zeitlich, sondern auch räumlich voraus und hingen mit der

Medialität der Phantasie zusammen.

Die Erinnerungsforschung geht davon aus, dass die Erinnerung ein

kreativer Prozess ist, der ohne das Vergessen nicht möglich wäre. Das

Vergessen spielt eine wichtige Rolle dabei, die einzelnen Erinnerungs-

fragmente zu einer Kohärenz zu verbinden, wobei diese Verbindungen

keiner bestimmten Logik folgen.239 Somit führt jede Erinnerungsarbeit

die Vergessensarbeit mit sich. Erinnern benötigt die Prozesse des Ver-

deckens und Vergessens wie des Umschreibens und Verdrängens. Auch

wenn Erinnern und Vergessen innerhalb der Philosophie meistens ein

Gegensatzpaar bilden,240 besteht in der neueren Erinnerungsforschung

Konsens darüber, dass Erinnern und Vergessen einander bedingen.

Einerseits ist Erinnerung selektiv, sie spaltet ab und vergisst,241 ande-

rerseits benötigt das Vergessen die Erinnerung, denn »man kann nur

239 Vgl. Dieter Mersch: »Paradoxien des Erinnerns und Vergessens«, in: Claudia

Öhlschläger, Lucia Perrone Capano, Leonie Süwolto (Hg.): Figurationen des

Temporalen. Poetische, philosophische und mediale Reflexionen über Zeit,

Göttingen 2013, S. 24f.

240 Vgl. Krämer: »Das Vergessen nicht vergessen!«, in: Fischer-Lichte/Lehnert (Hg.):

Inszenierungen des Erinnerns, a.a.O., S. 251f.

241 Vgl. Mersch: »Paradoxien des Erinnerns und Vergessens«, in: Öhlschläger/

Capano/Süwolto (Hg.): Figurationen des Temporalen, a.a.O., S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

das vergessen, wasman zuvor erinnerte«.242Wenn jede Erinnerungsar-

beit von der Dialektik von Erinnern und Vergessen begleitet wird, dann

ist Erinnerung immer beides: sowohl Aufbewahrung als auch Ereignis,

»ebenso aktiv wie passiv, […] Einschreibungsfläche wie fortgesetztes

Transformationsgeschehen, […] aufnehmende Materialität und Krea-

tivität«.243 Erst durch die Dialektik von Erinnern und Vergessen wird

Anderes möglich, geschieht Kreativität.

Im Übergang verweilen: Öffnung zur Kreativität

In seinen Ausführungen zur Erinnerung, Einbildungskraft und Phanta-

sie wechselt Hegel von dichotomen Begriffen zu Begriffen der Doppel-

sinnigkeit und Gleichzeitigkeit. Seien es die labilen Erinnerungsbilder,

die sich permanent wandeln, das Versinken im Schlaf, das auf halbemWe-

geHalt machen kann, die Auflösung in den Assoziationen oder die Suche

der Verbildlichung, die in einer oszillierenden Bewegung stecken bleibt:

Sowohl die Prozesse der Verinnerlichung und Erinnerung als auch der

Verkörperung und Phantasie sind Zustände des Übergangs, die aus der

Aufhebung herausfallen.Verwischung,Versenkung,Auflösung, Suche der Ver-

bildlichungundHinundHer stehen für eineArtUnverständnis, einRätsel,

eineUnbegreiflichkeit oderdas »Unaussprechliche«.244Offenbart sich in

ihnen etwa das Vergessen und seine Unbegreiflichkeit oder sind diese

Zustände selbst das vom Vergessen gestiftete Unbegreifliche? Sind die-

se Zwischenbewegungen die Spur des (vergessenen) Eigensinns der An-

schauung, der Medialität des Bildes, die Spur ihres Vergehens?

An den Übergangsstellen von einer Stufe zur nächsten greift Hegel

in den Kapiteln zur Phantasie auch auf die Bewegung derWiederholung,

242 Ebd., S. 21.

243 Ebd., S. 24.

244 Hegel assoziiert die Opazität der Verwischung mit dem Unaussprechlichen,

wenn er bemerkt, dass das »Unaussprechliche in Wahrheit nur etwas Trübes,

Gärendes ist, das erst,wenn es zuWorte zu kommenvermag, Klarheit gewinnt.«

EpW III, § 462 Zusatz, S. 280.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Hegels Phantasie 151

der Reproduktion oder des Gebrauchs zurück, die alle ein noch einmalmei-

nen und an entscheidender Stelle eingesetzt werden: Von der Erinne-

rung zurEinbildung (WiederholungderAnschauung), vonderEinbildung

zur Phantasie (Reproduktion der Bilder), von der Phantasie zum Zeichen

(Gebrauch der Anschauung). In diesen Übergängen liegt aber nicht nur

die Wiederkehr des Gleichen, sondern auch das Potenzial des Anders-

seins und der Kreativität. Ein Anderssein statt der »Bewährung« inner-

halb der Wiederholung hätte wiederum Folgen für die Unterscheidung

von Erinnerung, Einbildung und Phantasie. Da sich in den Übergängen

bei Hegel Erinnerungen, Einbildungen und Phantasien überhaupt erst

herausbilden, könnten die in der Arbeit aufgezeigtenMomente des Ver-

weilens in diesen Übergängen Zustände ermöglichen, in denen die Be-

ziehung von Bild und Vorstellung neu bestimmt wird. Es würde somit

offen bleiben, ob das,was erscheint, Erinnerung, Phantasie oder Einbil-

dung ist. Wie Hegel es in einer Notiz über das »Aufgeben« beschreibt,

bieten Momente des Verweilens und Loslassens die Möglichkeit einer

Wendung:

Aufgeben, wie Aufheben, doppelsinnig: α) Auf geben – es als verlo-

ren, vernichtet betrachten; β) [Aufgeben] – eben damit aber zugleich

es zum Problem machen, dessen Gehalt nicht vernichtet ist, sondern

der gerettet und dessen Verkümmerung, Schwierigkeit zu lösen ist.245

Aufgeben ist eine Wendung, die im Geschehenlassen und Innehalten

liegt, bei der das Aufgegebene im doppelten Sinne desWortes geschieht

undmit der möglicherweise der Einfall eintreten kann.246 Auch Simone

Mahrenholz setzt die kreative Leistung ins Verhältnis mit dem Loslas-

sen: Kreativität ist »weniger ein Ergebnis des verstärkten Drucks und

der Aufrüstung hinsichtlich Kraft und Energie als ein Phänomen der

245 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: »Fragmente, Notizen, Aphorismen«, in: Wer-

ke in 20 Bänden, Band 11, Berliner Schriften 1818–1831, Frankfurt a.M. 1986

[1818–1831], S. 574.

246 Vgl. Rolf Elberfeld: »Kreativität und das Phänomen des ›Nichts‹«, in: Abel (Hg.):

Kreativität, Kolloquienbeiträge, a.a.O., S. 527.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Entlassung, Entlastung, Ausfaltung, Dekompression.«247 So existiert

Kreativität nach Mahrenholz sogar »latent im Überfluß […], es gilt sie

zu bremsen und zu kanalisieren, zu lenken, sie einzusetzen.«248 Und

»es gilt umgekehrt sich dessen zu bedienen, was als Überschuß, Abfall,

drohendes Chaos stets schon vorhanden ist und dessen man sich zu

entledigen suchte.«249

Während Hegels begrifflich strukturierte Dialektik auf ein Fort-

schreiten aus ist, ermöglicht das Bildliche innerhalb seiner Dialektik

eine »Zone« der Unbestimmtheit, die ein »zwischen« markiert, »ein

Dazwischen als ausgedehnte Sache«.250 Dieses gibt dem Denken eine

Gegenwart, hier kann es verweilen.251 Die bildliche Phantasie ist, anders

als von Hegel angenommen, nicht der Ausschluss aus dem Denken,

sondern die ergebnislose Verharrung im Bildlichen tritt in das Denken.

Im Oszillieren und dem Auflösen von Grenzen, ihrem Offenhalten für

Alterität und Unvermutetes liegt das kreative Denken der Phantasie.252

Das Bildliche berührt die Öffnungen der Intelligenz: den Schacht, das

Bewusstlose, das Einbilden und öffnet als Übergang, Verwischung oder

Oszillation Anschauungen hin zumMöglichen. Die »Suche der Verbild-

lichung« der Phantasie ist ein stetigesWanken an der Schwelle des noch

nichtWahrnehmbaren und doch Gegenwärtigen.

247 Simone Mahrenholz: Kreativität. Eine philosophische Analyse, Berlin 2011,

S. 273.

248 Ebd., S. 25.

249 Ebd.

250 Michael Mayer: Zone. Medienphilosophische Exkursionen, Zürich 2018, S. 12f.

251 Vgl. ebd., S. 10f.

252 Vgl. Dieter Mersch: Epistemologien des Ästhetischen, Zürich 2015, S. 60f.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schluss: Mediale Phantasie

In seinen Ausführungen zur Phantasie entwickelt Hegel einen Bildbe-

griff, der geprägt ist von einemDazwischen.Diese bildlichen Zwischen-

zustände lassen sich in der Erinnerung (verwischt, verdunkelt, zufällig und

widerfahrend), in der Einbildungskraft (Abreibung, Auflösung, zufallende

Verknüpfung), den Symbolen (Eigensinn, Oszillation) und Zeichen der

Phantasie (Vorder- und Hintergrund, Farbe) finden und verweisen, so die

Schlussfolgerungen der Arbeit, auf ein Mediales, das Hegels Dialektik

implizit ist. In der Phantasie spricht Hegel dem Bild seine mediale Ei-

gensinnigkeit jedochabundverstehtdasBildprimär als Trägermedium.

Dennoch zeigt sich auch hier, dass die Intelligenz in ihrer Phantasie-

tätigkeit angewiesen bleibt auf bildliche Register. Die Anschauung im

Zeichen verschwindet nicht, wird nicht bedeutungslos, sondern die

Phantasie lässt etwas in den Hintergrund treten und ermöglicht in

diesem Zurücktreten das Erscheinen von etwas Neuem. Das Bild und

die Verwischung durch das Bild bringen bestimmte Dimensionen des

Anschaubaren zur Geltung. Der Unterschied zwischen dem Bild der

Erinnerung und dem Bild der Phantasie vollzieht sich an der Differenz

des Mediums selbst, seinem Unterschied zwischen Selbstreferentialität

und Vermittlungsleistung. Was Hegel in seinen Überlegungen zu dem

Bild der Phantasie also aufspaltet, gehört aus medienphilosophischer

Sicht zusammen.

Dabei verläuft die Trennung von innerem Bild und äußerem Me-

dium, wie wir gezeigt haben, bei Hegel nicht immer eindeutig. Bei

der Übersetzung der Anschauung in ein Bild wird das Medium der

Anschauung stets mitgetragen und bleibt in den Stufen von der Erinne-

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

rung bis hin zu Phantasie als Rest zurück. Dieser mediale Rest entgeht

der Verinnerlichung der Intelligenz, sowohl ihrer Erinnerung als auch

ihrer Selbstanschauung in den Zeichen der Phantasie. Dass dermediale

Rest sich nicht einholen, auflösen oder vereinheitlichen lässt, so die

Überlegung dieser Arbeit, zeigt sich bei Hegel implizit in verschie-

denen, der begrifflichen Bewegung entgehenden Zwischenzuständen

innerhalb seiner Dialektik: der Verwischung, Verdunkelung, dem Zufall,

den Zuständen der Oszillation, dem Auflösen und Abreiben, dem Vor-

und Hintergrund. Es sind Brüche der Dialektik, die sich gleichzeitig als

Öffnung deuten lassen, da in den Zwischenbewegungen, Labilitäten,

Übergängen und dem Zufall der Anschauung die Möglichkeit für ein

Anderssein liegt, wie es auch Hegel konstatiert: »Das Zufällige, als die

unmittelbareWirklichkeit, ist zugleich dieMöglichkeit eines Anderen«.1

Die Labilität des Bildes, sein Dazwischen und Zufall sind entscheidend

für die Kreativität der Phantasie. Hinzu kommt ein Umstand, den He-

gel ab der symbolisierenden Phantasie aufführt: Im Symbol verweilt der

Geist in einem Hin und Her, es ist ein Verweilen, ein Bruch innerhalb

der Vermittlung, der Mitte selbst.2 Die Phantasie ist dann einerseits

Übergang, Übersetzung und Vermittlung, andererseits bewirkt sie eine

gleichzeitige Verschiebung innerhalb ihrer Vermittlung. Diese Ver-

schiebung stellt wiederum eine Medieneigenheit heraus. Zwar muss

sich nach Hegel die Differenz von Bild und Anschauung auflösen, da-

mit Phantasie kreativ sein kann, aber gerade die Differenz kann ein

Hinweis auf ein kreatives Moment sein. Denn Kreativität bezeichnet

das »(noch) Unbestimmte: einen Bruch mit dem Bekannten«, so Simo-

ne Mahrenholz, ohne dass bereits feststeht, was der Bruch freigibt.3

Kreativität ist daher dialektisch, sie braucht das Bekannte ebenso wie

das Unbekannte, sie ist sowohl aktiv als auch passiv, ein Ineinander

von »Erfinden und Entdecken, von Neu-Schaffen und Um-Schaffen,

1 EpW I, § 146 Zusatz, S. 287.

2 Vgl. Jan van der Meulen: Hegel. Die gebrochene Mitte, Hamburg 1958.

3 Simone Mahrenholz: Kreativität. Eine philosophische Analyse, Berlin 2011,

S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schluss: Mediale Phantasie 155

von verbal artikulierbar und nicht sag-, sondern nur zeig-bar, von ›be-

wußt‹ und ›unbewußt‹ geschehend«.4 Kreativität entspringt aus der

Paradoxie, wenn »zwei oder mehr logisch inkompatible Denkformen«5

wie Anschauung und Sprache gleichzeitig aktiv sind und hin- und her

übersetzt werden.6 Innerhalb dieser Übersetzungsleistungen entste-

hen »Brüche, Abweichungen, Nicht-Verallgemeinbares, unantizipierte

Überraschungen, Instinkte und Intuitionen, Ausnahmen und Ambi-

guitäten«, aus denen Kreativität hervorgeht.7 Das Neue ist »die nicht

vermeidbare Abweichung«.8 Die bildlichen Zwischenzustände, die sich

weder bestimmen noch darstellen lassen, halten gerade dadurch die

Kreativität der Phantasie aufrecht. Entscheidend für die Phantasie sind

dann nicht Momente des Aufbewahrens und der Trennung oder Identität

von Bild und Anschauung, sondern das Vorübergehende, die labile, stets

fliehende und zufällige Zusammenkunft von Bild und Anschauung.

Die Funktion der inneren Bilder zwischen Vor- und Hintergrund zu

oszillieren, benötigt die Präsenz der Anschauung. Sie markiert den

Augenblick, in dem die Anschauung in den Übergang tritt. Da also,

wo Anschauungen etwas Bildhaftes erhalten, sich beginnen aufzulösen

und zwischen Ding und Bild, Anschauung und Erinnerung oszillieren,

wo Anschauungen nur labil an etwas erinnern in all ihren passiven und

oszillierenden Facetten, entsteht das kreative Moment der Phantasie.

Anders gewendet: Phantasie entsteht in einemMoment der Auflösung9

und der Oszillation von Präsenz und Erinnerung, von Anschauung und

Bild, dem Hin und Her von Vorder- und Hintergrund, von Vor- und

4 Ebd., S. 17.

5 Ebd., S. 44.

6 Ebd., S. 32.

7 Ebd., S. 10.

8 Ebd., S. 25.

9 Die Vorstellung von Phantasie als »Auflösung« oder »Entstaltung des Gestalte-

ten« ist auch beiWalter Benjamin zu finden: »Die Erscheinungen der Phantasie

[…] entstehen in jenem Bereich der Gestalt, da diese sich selbst auflöst.« Wal-

ter Benjamin: »Zur Ästhetik«, in: Gesammelte Schriften, Band 6, Frankfurt a.M.

1985 [1914–1936], S. 114f.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Darstellung, von Erinnern und Vergessen. Es sind verschiedene For-

men des Übergangs, des in den Übergangtretens, bei denen Phantasie

sich entzündet und selbst zu einem Übergang zum Neuen wird. Aus

der Beziehung von Bild und Anschauung, die für Hegel gleichzeitig

die Beziehung von Bewusstem und Bewusstlosem ist, entspringt die

künstlerische Produktion.

Die Trübung und Opazität der »Erinnerung«, die Auflösung und der

Zufall der »reproduktiven Einbildungskraft«, die Oszillation der symbo-

lisierenden »Phantasie« sowie die Farbe und die bildlichen Kategorien von

Vorder- und Hintergrund der »Zeichen machenden Phantasie« verweisen

auf die Spur einer Materialität und Medialität und ihren Widerstand,

sich in einem Inneren aufzulösen. Anders als von Hegel angenommen,

verschwinden diese Momente, die er in der Erinnerung selbst einführt

und die für die Erinnerung ein notwendiges Moment darstellen, auch

in den Phasen einer selbsttätigen und eigenständigen Intelligenz – der

Einbildungskraft, dem Symbol und dem Zeichen der Phantasie – nicht.

Vielmehr zeigt sich,dassdiePhantasie bei derProduktion vonSymbolen

und Zeichen auf den widerfahrenden, opaken Charakter der Erinne-

rung angewiesen bleibt. Als Moment des Übergangs ist er unabdingbar

für die kreative Arbeit der Phantasie. Denn Symbole und Zeichen bil-

den sich gerade im Moment des Übergangs und der Latenz aus – von

Anschauung zu Bild, von Hintergrund zu Vordergrund. Hegels Phanta-

sieprodukte sind dann nicht das Ergebnis einer selbsttätigen Phantasie

der Intelligenz, sondern den Übergangszuständen, den Latenzen und

Oszillationen geschuldet, die sich (vor allem) in medialen Konstellatio-

nen ausbilden. Die verschiedenen Variationen der Phantasie, so ließe

sichmutmaßen, hängenmitmedialen Variationsmöglichkeiten zusam-

men, dem sich fortwährend alternierenden Verhältnis von Medialität

und Medium, von Erscheinung und Erscheinungsmedium. Umge-

kehrt könnten dann nicht nur Erscheinungen durch Phantasie alteriert

werden, sondern auch das Erscheinungsmedium selbst. Phantasien

wären dann nicht einfach aufgenommene mediale Bilder, sondern die

Medialität dieser Bilder formierte etwas als Phantasie.

In Hegels Theorie der Phantasie zeichnet sich somit ein Bild- und

Kreativitätsbegriff ab, der einer selbsttätigen und von Materialität und

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schluss: Mediale Phantasie 157

Externalität unabhängigen Intelligenz widerspricht.Die Kreativität der

Imagination ist keine spontane, selbstermächtigte Tätigkeit oder ein

Vermögen der Seele, sondern einemediale Kraft, derenKreativität nicht

in einer Innerlichkeit aufgehoben werden kann, sondern auf Momente

der Widerfahrnis und Widerständigkeit von Materialität angewiesen

bleibt.Hegel gesteht derPhantasie einemedialeDimensionzu,dienicht

wie noch bei Kant zwischen Wahrnehmung und Verstand vermittelt,

sondern Wahrnehmungen, Erinnerungen und die Ausdrucksformen

des Verstandes prägt und modifiziert. An den Prozessen der Phan-

tasie und Kreativität, des bildlichen Denkens und der künstlerischen

Hervorbringung nimmt die begrifflich bestimmte Dialektik Hegels

Anleihen beimMedialen und seiner performativen Bestimmung. Hegel

denkt medial, wie die Arbeit zu zeigen versucht hat, jedoch bleibt sein

Medienbegriff verborgen und zeigt sich nur implizit.

Die weiterführende Frage, auf die Hegel nicht eingeht, ist, wie ge-

nau das Verhältnis zwischen demMedialen und der Phantasie aussieht.

Mediales lässt sich nicht darstellen, abbilden oder bezeichnen, weswe-

gen sich Medialität im Inneren nicht als Abbild eines Mediums denken

lässt. Für Hegel sind die einzelnen Stufen der Vorstellung verschiedene

»Beziehungsweisen«10 der Bilder. Die Art und Weise, wie und wodurch

wir uns anDinge erinnern, bestimmt also darübermit, in welche Bezie-

hung die Bilder zueinander treten und damit auch in welcher Form sie

auftreten–sei es als Einbildung,Symbol oder Zeichen.Es ist die spezifi-

scheArt desVerhältnisses zwischenBild undAnschauung,dieModalität

ihrer Relation, ihre Medialität, die darüber mitbestimmt, ob es sich um

Erinnerungen oder Phantasien handelt. Nicht nur inhaltlich, ob wir

vor uns ein vertrautes oder aber ein kreativ neues Bild sehen, sondern

auch für das Bewusstsein: ob uns etwas als Erinnerung oder Phantasie

erscheint. Es ließe sich spekulieren, ob verschiedene mediale Dimen-

sionen unterschiedliche imaginäre Erscheinungsweisen hervorbringen:

Man denke nur an die Fülle von Begriffen für innere Bilder wie Träu-

me, darunter Tag- und Nachtträume, luzide Träume, Albträume, dann

jegliche Vorstellungen, Erinnerungen, Phantasien, Halluzinationen,

10 EpW III, § 455, S. 262.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Einbildungen. Die Vielseitigkeit des Begriffs »Bild« gilt für die inneren

Bilder ebenso wie für die äußeren Bilder. Stehen die verschiedenen

Bildbegriffe für unterschiedliche Bilder oder für verschiedene Zustände

ein- und desselbenBildes, für differenzierte Art undWeisen, Inhalte zur

Erscheinung zu bringen? Die Medialität der Bilder würde dann nicht

nur die Inhalte unserer Vorstellungswelt mitbestimmen, sondern auch

ihre Erscheinungsweisen. Ob uns etwas als Erinnerung oder Phantasie

erscheint, könnte mit medialen Momenten und Konstellationen zu tun

haben, in denen uns Bilder begegnen. Die Art und Weise, in der Bilder

uns entgegentreten, bildeten dann den inneren Rahmen, durch den

uns die Vorstellungen erscheinen.11 Die »Erfahrung des Imaginären«

würde durch die Medialität des Mediums wesentlich mitbestimmt.12

Neue Bildtechniken veränderten dann nicht nur unsereWahrnehmung,

sondern auch »die Erinnerungsform der Bilder«13. Je nach medialer

Austragung hätten wir es dann mit Erinnerungen oder Phantasien zu

tun. Hierin könnte die Verbindung von inneren und äußeren Bildern,

von Phantasie undMedialität liegen. Nicht nur Inhalte erhalten wir von

außen, sondern immer schon Modalitäten und Verhältnisse, aus denen

heraus imaginäre Modalitäten und Erscheinungsweisen ihren Ausgang

nehmen.

11 Hans Belting: »Die Herausforderung der Bilder«, in: Ders. (Hg.): Bilderfragen,

München 2007, S. 17.

12 Karlheinz Stierle: »ÄsthetischesMedium, dasWerk unddas Imaginäre«, in: Die-

terHenrich,Wolfgang Iser (Hg.): Funktionen des Fiktiven,München 1983, S. 372.

13 Hans Belting: »Der Ort unserer Bilder«, in: Olaf Breidbach, Karl Clausberg (Hg.):

Video ergo sum. Repräsentation nach innen und außen zwischen Kunst- und

Neurowissenschaften, Hamburg 1999, S. 288.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dank

Mein Dank gilt allen, die zu unterschiedlichen Zeitpunkten in den ver-

gangenen Jahren zumGelingen dieses Buchs beigetragen haben.

Meinem Erstbetreuer Michael Mayer danke ich für die bereichern-

den Gespräche über Fachgrenzen hinweg. Für seine Zeit, die unermüd-

liche Betreuung, seine Anregungen, Ermutigung und Unterstützung

in jeder Phase der Promotion bin ich ausgesprochen dankbar. Mei-

nem Zweitbetreuer Dieter Mersch danke ich sehr für den vielfältigen

Austausch, die richtigen Fragen und den intellektuellen Freiraum, den

er mir immer gelassen hat. Beiden danke ich herzlich für ihr unvor-

eingenommenes und offenes Denken, das mir die Freiheit und das

nötige Vertrauen gab, frühe Ideen zu äußern und ihnen nachzugehen.

Meinen Kolleg:innen des Doktorandenkolloquiums bin ich dankbar für

die anregenden Diskussionen, die heiteren Stunden und vor allem die

wertvolle gemeinsame Zeit.Der PotsdamGraduate School danke ich für

die finanzielle Unterstützung beim Druck dieses Buchs.

MeinenFreund:innendanke ich sehr für ihreAnteilnahme, ihrenRat

und die zahlreichen kostbaren Gespräche, die mich durch viele Zwei-

fel getragen haben. Ohne sie wären Phantasie und Erinnerung nur leere

Worte. Ichdanke ganz besondersmeiner Familie für ihrenRückhalt,Zu-

spruch, ihren Humor und ihre Unterstützung bei allem.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur

Siglen

EpW I Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Enzyklopädie der phi-

losophischenWissenschaften imGrundrisse. Erster Teil.

Die Wissenschaft der Logik, in: Werke in 20 Bänden,

Band 8, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1970 [1830].

EpW III Hegel,GeorgWilhelmFriedrich: Enzyklopädie der philo-

sophischen Wissenschaften im Grundrisse. Dritter Teil.

Die Philosophie des Geistes, in: Werke in 20 Bänden,

Band 10, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1970 [1830].

Ästhetik I–III Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die

Ästhetik, in: Werke in 20 Bänden, Band 13–15, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 1970 [1820–1829].

Literatur

Abel, Günter (Hg.): Kreativität. XX. Deutscher Kongreß für Philosophie

26.–30. September 2005 an der TechnischenUniversität Berlin, Kol-

loquienbeiträge, Band 3, Hamburg: Felix Meiner Verlag 2006.

Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1966.

Alloa, Emmanuel: Das durchscheinende Bild. Konturen einer medialen

Phänomenologie, Zürich: diaphanes 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Alloa, Emmanuel: »Phantasie. Aristoteles’ Theorie der Sichtbarma-

chung«, in: Ders., Gottfried Boehm, Orlando Budelacci, Gerald

Wildgruber (Hg.): Imagination. Suchen und Finden, Paderborn:

Wilhelm Fink 2014, S. 91–111.

Alloa, Emmanuel: »Vom Stachel der Bilder«, in: Jörg Sternagel, Mi-

chaelMayer (Hg.): Internationales Jahrbuch fürMedienphilosophie,

Band 3, Heft 1, Pathos/Passibilität, Berlin, Boston: De Gruyter 2017,

S. 137–162.

Aristoteles: De anima. Über die Seele, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt

Verlag 1968.

Assmann, Aleida: »Zur Metaphorik der Erinnerung«, in: Dies., Diet-

rich Harth (Hg.): Mnemosyne. Formen und Funktionen der kultu-

rellen Erinnerung, Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag 1991,

S. 13–35.

Auerbach, Erich: »Figura«, in: Friedrich Balke, Hanna Engelmeier

(Hg.): Mimesis und Figura, Paderborn: Wilhelm Fink 2016 [1938],

S. 121–188.

Augustinus: »Epistulae, 7.Brief anNebridius, III 6«, in:Des heiligenKir-

chenvaters Aurelius Augustinus ausgewählte Briefe. Bibliothek der

Kirchenväter,ErsteReihe,Band29,Kempten,München: J.Kösel 1917.

Balke, Friedrich: »Hegel, Georg Wilhelm Friedrich«, in: Nicolas Pethes,

JensRuchatz (Hg.): Gedächtnis undErinnerung.Ein interdisziplinä-

res Lexikon,Reinbek beiHamburg: Rowohlt Verlag 2001, S. 252–255.

Bauer, Christoph/Jaeschke, Walter: »Georg Wilhelm Friedrich Hegel.

Das Editionsprojekt der ›Gesammelten Werke‹«, in: Deutsche Zeit-

schrift für Philosophie, Band 62, Heft 1, Berlin, Boston: De Gruyter

2014, S. 41–63.

Behrens,Rudolf: »Vorwort«, in: Ders., Jörn Steigerwald (Hg.): DieMacht

und das Imaginäre. Eine kulturelle Verwandtschaft in der Literatur

zwischen FrüherNeuzeit undModerne,Würzburg: Königshausen&

Neumann 2005, S. 7–14.

Belting, Hans: »Der Ort unserer Bilder«, in: Olaf Breidbach, Karl Claus-

berg (Hg.): Video ergo sum. Repräsentation nach innen und außen

zwischen Kunst- und Neurowissenschaften, Hamburg: Hans-Bre-

dow-Institut 1999, S. 287–297.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur 163

Belting, Hans: Bild-Anthropologie. Entwürfe für eine Bildwissenschaft,

München: Wilhelm Fink 2001, S. 11–55.

Belting,Hans: »DieHerausforderungder Bilder«, in: Ders. (Hg.): Bilder-

fragen. Die Bildwissenschaft im Aufbruch, München: Wilhelm Fink

2007, S. 11–23.

Belting, Hans (Hg.): Bilderfragen. Die Bildwissenschaft im Aufbruch,

München: Wilhelm Fink 2007.

Benjamin, Walter: »Zur Ästhetik«, in: Gesammelte Schriften, Band 6,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1985 [1914–1936], S. 109–129.

Berndt, Frauke: »Symbol/Theorie«, in: Dies.,ChristophBrecht (Hg.): Ak-

tualität des Symbols, Freiburg: Rombach Verlag 2005, S. 7–30.

Bisanz, Elize: »Denken in Bildern –Bilder als Konzepte organischer und

geistiger Synergien«, in: Dies., Klaus Clausberg, Cornelius Weiller

(Hg.): Ausdruck – Ausstrahlung – Aura. Synästhesien der Besee-

lung im Medienzeitalter, Bad Honnef: Hippocampus Verlag 2007,

S. 133–149.

Bisanz, Elize: »Einführung«, in: Dies. (Hg.): Das Bild zwischen Kogniti-

on und Kreativität. Interdisziplinäre Zugänge zum bildhaften Den-

ken, Bielefeld: transcript 2011, S. 13–19.

Blümle, Claudia/von der Heiden, Anne: »Einleitung«, in: Dies. (Hg.):

BlickzähmungundAugentäuschung.Zu Jacques LacansBildtheorie,

Zürich, Berlin: diaphanes 2005, S. 7–45.

Boehm, Gottfried: »Mnemosyne. Zur Kategorie des erinnernden Se-

hens«, in: Ders., Karlheinz Stierle, Gundolf Winter (Hg.): Moderni-

tät und Tradition. Festschrift für Max Imdahl zum 60. Geburtstag,

München: Wilhelm Fink 1985, S. 37–57.

Boehm, Gottfried: Wie Bilder Sinn erzeugen. Die Macht des Zeigens,

Berlin: Berlin University Press 2007.

Boehm, Gottfried: »Iconic Turn. Ein Brief«, in: Hans Belting (Hg.): Bil-

derfragen. Die Bildwissenschaft im Aufbruch, München: Wilhelm

Fink 2007, S. 27–36.

Boehm, Gottfried/Alloa, Emmanuel/Budelacci, Orlando/Wildgruber,

Gerald: »Vorwort«, in: Dies. (Hg.): Imagination. Suchen und Finden,

Paderborn: Wilhelm Fink 2014, S. 9–12.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Boehm, Gottfried/Alloa, Emmanuel/Budelacci, Orlando/Wildgruber,

Gerald (Hg.): Imagination. Suchen und Finden, Paderborn:Wilhelm

Fink 2014.

Böhme, Gernot: Theorie des Bildes,München: Wilhelm Fink 1999.

Bredekamp, Horst/Kruse, Christiane/Schneider, Pablo: »Imagination

und Repräsentation: Einführung«, in: Dies. (Hg.): Imagination und

Repräsentation. Zwei Bildsphären der Frühen Neuzeit, München:

Wilhelm Fink 2010, S. 7–12.

Breidbach,Olaf: »VernetzungenundVerortungen«, in:Ders.,Axel Ziem-

ke (Hg.): Repräsentationismus – was sonst? Eine kritische Aus-

einandersetzung mit dem repräsentationistischen Forschungspro-

gramm in den Neurowissenschaften, Braunschweig, Wiesbaden:

vieweg 1996, S. 35–62.

Buschkühle, Carl-Peter: »Denken ist Plastik. Zwischen künstlerischer

und künstlicher Bildung«, in: Sara Hornäk (Hg.): Skulptur lehren,

Paderborn: Wilhelm Fink 2018, S. 329–352.

Castoriadis, Cornelius: Gesellschaft als imaginäre Institution. Entwurf

einer politischen Philosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1984.

Comay, Rebecca; Ruda, Frank: The Dash—The Other Side of Absolute

Knowing, Cambridge,Massachusetts: MIT Press 2018.

Derrida, Jacques: »Der Schacht und die Pyramide. Einführung in die

Hegelsche Semiologie«, in: Peter Engelmann (Hg.): Jacques Der-

rida. Die Différance. Ausgewählte Texte, Stuttgart: Reclam 2004,

S. 150–218.

Derrida, Jacques: Glas, Paderborn: Wilhelm Fink Verlag 2006 [1974].

DeVries, Willem A.: Hegel’s Theory of Mental Activity. An Introduction

toTheoretical Spirit, Ithaca, London: Cornell University Press 1988.

Doll, Martin/Kohns, Oliver: »Außer-sich-Sein: Die imaginäre Dimensi-

on der Politik.Einleitung«, in: Dies. (Hg.): Die imaginäreDimension

der Politik,München: Wilhelm Fink 2014, S. 7–18.

Doll, Martin/Kohns, Oliver (Hg.): Die imaginäre Dimension der Politik,

München: Wilhelm Fink 2014.

Düsing, Klaus: »Hegels Theorie der Einbildungskraft«, in: Franz Hespe,

Burkhard Tuschling (Hg.): Psychologie und Anthropologie oder

Philosophie des Geistes. Beiträge zu einer Hegel-Tagung in Mar-

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur 165

burg 1989, Stuttgart-Bad Cannstatt: frommann-holzboog 1991,

S. 297–321.

Elberfeld, Rolf: »Kreativität und das Phänomen des ›Nichts‹«, in: Gün-

ter Abel (Hg.): Kreativität. XX. Deutscher Kongreß für Philoso-

phie 26.–30. September 2005 an der Technischen Universität Ber-

lin,Kolloquienbeiträge,Band 3,Hamburg: FelixMeiner Verlag 2006,

S. 520–533.

Evans, Dylan: Wörterbuch der Lacanschen Psychologie, Wien: Turia +

Kant 2002.

Fellmann, Ferdinand: »Innere Bilder im Licht des imagic turn«, in:

Klaus Sachs-Hombach (Hg.): Bilder im Geiste. Zur kognitiven

und erkenntnistheoretischen Funktion piktorialer Repräsentatio-

nen, Amsterdam, Atlanta: Rodopi 1995, S. 21–38.

Fetscher, Iring: Hegels Lehre vom Menschen. Kommentar zu den §§

387 bis 482 der Enzyklopädie der Philosophischen Wissenschaften,

Stuttgart-Bad Cannstatt: Friedrich Frommann 1970.

Fischer-Homberger, Esther: Krankheit Frau. Zur Geschichte der Einbil-

dungen,München: Luchterhand 1984.

Fischer-Lichte, Erika/Lehnert, Gertrud: »Einleitung«, in: Paragrana. In-

ternationale Zeitschrift für Historische Anthropologie, Band 9, Heft

2, Inszenierungen des Erinnerns, Berlin: Akademie Verlag 2000,

S. 9–17.

Frisk, Hjalmar: Griechisches Etymologisches Wörterbuch, Band 2, Hei-

delberg: Carl Winter Universitätsverlag 1960.

Früchtl, Josef: »Einführung«, in: Günter Abel (Hg.): Kreativität. XX.

Deutscher Kongreß für Philosophie. 26.–30. September 2005 an der

Technischen Universität Berlin, Kolloquienbeiträge, Band 3, Ham-

burg: Felix Meiner Verlag 2006, S. 1163–1168.

Gasperoni, Lidia: Versinnlichung. Kants transzendentaler Schematis-

mus und seine Revision in der Nachfolge, Berlin: De Gruyter 2016.

Gombrich, Ernst H.: Kunst und Illusion. Zur Psychologie der bildlichen

Darstellung, Köln: Kiepenheuer &Witsch 1967.

Haverkamp, Anselm: »Hermeneutischer Prospekt«, in: Ders., Renate

Lachmann (Hg.):Memoria.Vergessen undErinnern,München:Wil-

helm Fink 1993, S. IX–XVI.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: »Verhältnis des Skeptizismus zur Phi-

losophie.Darstellung seiner verschiedenenModifikationenundVer-

gleichung des neuesten mit dem alten«, in: Werke in 20 Bänden,

Band 2, Jenaer Schriften 1801–1807, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986

[1801], S. 213–272.

Hegel, GeorgWilhelm Friedrich: »Glauben undWissen oder Reflexions-

philosophie der Subjektivität in der Vollständigkeit ihrer Formen als

Kantische, Jacobische und Fichtesche Philosophie«, in: Werke in 20

Bänden, Band 2, Jenaer Schriften 1801–1807, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 1986 [1802], S. 287–432.

Hegel,GeorgWilhelmFriedrich: JenaerRealphilosophie.Vorlesungsma-

nuskripte zur Philosophie derNatur und des Geistes von 1805–1806,

Hamburg: Felix Meiner Verlag 1969 [1805f.].

Hegel,GeorgWilhelmFriedrich: Phänomenologie desGeistes, in:Werke

in 20 Bänden, Band 3, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986 [1807].

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: »Philosophische Enzyklopädie für die

Oberklasse«, in: Werke in 20 Bänden, Band 4, Nürnberger und

Heidelberger Schriften 1808–1817, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986

[1808ff.], S. 9–69.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Wissenschaft der Logik I. Erster Teil.

Die objektive Logik, in:Werke in 20Bänden,Band 5, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1986 [1813].

Hegel,GeorgWilhelmFriedrich: »Fragmente,Notizen,Aphorismen«, in:

Werke in20Bänden,Band 11,BerlinerSchriften 1818–1831,Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1986 [1818–1831], S. 517–574.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Philosophie des

Subjektiven Geistes I. Nachschriften zu den Kollegien der Jahre 1822

und 1825, in: GesammelteWerke, Band 25,1, Hamburg: Felix Meiner

Verlag 2008 [1822/1825].

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Philosophie der

Kunst I. Nachschriften zu den Kollegien der Jahre 1820, 1821 und

1823, in: GesammelteWerke, Band 28,1,Hamburg: FelixMeiner Ver-

lag 2015 [1823].

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesung über die Philosophie des

Geistes. Berlin 1827/1828. Nachgeschrieben von Eduard Erdmann

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur 167

und Ferdinand Walter, in: Vorlesungen. Ausgewählte Nachschrif-

ten und Manuskripte, Band 13, Hamburg: Felix Meiner Verlag 1994

[1827f.].

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Philosophie des

Subjektiven Geistes II. Nachschriften zu dem Kolleg des Winterse-

mesters 1827, 28 und Zusätze, in: Gesammelte Werke, Band 25,2,

Hamburg: Felix Meiner Verlag 2012 [1827f.].

Heidegger, Martin: Kant und das Problem der Metaphysik, Frankfurt

a.M.: Vittorio Klostermann 1991 [1929].

Heidegger, Martin: Hegel, in: Gesamtausgabe, III. Abteilung: Unveröf-

fentlichte Abhandlungen. Vorträge. Gedachtes, Band 68, Frankfurt

a.M.: Vittorio Klostermann 1993 [1938–1942].

Henrich, Dieter: »Vorwort«, in: Ders. (Hg.): Hegels philosophische Psy-

chologie, Hegel-Studien, Beiheft 19, Bonn: Bouvier Verlag Herbert

Grundmann 1979, S. 9–11.

Hespe, Franz/Tuschling, Burkhard: »Zur Konstitution des Textes«, in:

Georg Wilhelm Friedrich Hegel. Vorlesungen. Ausgewählte Nach-

schriften und Manuskripte, Band 13, Hamburg: Felix Meiner Verlag

1994, S. 267–287.

Hilmer, Brigitte: Scheinen des Begriffs. Hegels Logik der Kunst, Ham-

burg: Felix Meiner Verlag 1997.

Hoffmann, Stefan: Geschichte desMedienbegriffs,Hamburg: FelixMei-

ner Verlag 2002.

Hogemann,Friedrich/Jamme,Christoph: »EditorischerBericht«, in:Ge-

org Wilhelm Friedrich Hegel. Gesammelte Werke, Band 15, Ham-

burg: Felix Meiner Verlag 1990, S. 285–310.

Homann, K.: »Einbildung/Einbildungskraft«, in: Joachim Ritter (Hg.):

HistorischesWörterbuch der Philosophie, Band 2, Basel: Schwabe&

Co. Verlag 1972, S. 346–358.

Hume, David: Ein Traktat über die menschliche Natur, Band 1, Ham-

burg: Felix Meiner Verlag 2013 [1739].

Hume, David: Ein Traktat über die menschliche Natur, Band 2, Ham-

burg: Felix Meiner Verlag 2013 [1739].

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Hüppauf, Bernd/Wulf, Christoph: »Einleitung: Warum Bilder die Ein-

bildungskraft brauchen«, in: Dies. (Hg.): Bild und Einbildungskraft,

München: Wilhelm Fink 2006, S. 9–47.

Iser,Wolfgang: »Das Imaginäre: Kein isolierbares Phänomen«, in:Ders.,

Dieter Henrich (Hg.): Funktionen des Fiktiven, München: Wilhelm

Fink 1983, S. 479–486.

Iser, Wolfgang: Das Fiktive und das Imaginäre. Perspektiven literari-

scher Anthropologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993.

Jaeschke, Walter: »Vorwort«, in: Georg Wilhelm Friedrich Hegel. Ge-

sammelte Werke, Band 23,1, Hamburg: Felix Meiner Verlag 2013,

S. V–VIII.

Jäger, Ludwig: »Intermedialität – Intramedialität – Transkriptivität.

Überlegungen zu einigen Prinzipien der kulturellen Semiosis«, in:

Arnulf Deppermann, Angelika Linke (Hg.): Sprache intermedial.

Stimme und Schrift, Bild und Ton, Berlin, New York: De Gruyter

2010, S. 301–323.

Kamper, Dietmar: Zur Geschichte der Einbildungskraft, Reinbek bei

Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag 1990.

Kamper,Dietmar: »Blutiger Kopf undweißeGestalt: DieNacht des Sub-

jekts«, in: Ders. (Hg.): Bildstörungen. ImOrbit des Imaginären,Ost-

filern bei Stuttgart: Cantz Verlag 1994, S. 31–48.

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft 1, in: Werkausgabe in 12

Bänden, Band 3, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974 [1787].

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft 2, in: Werkausgabe in 12

Bänden, Band 4, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974 [1787].

Kant, Immanuel: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Hamburg:

Felix Meiner Verlag 2000 [1789].

Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, Hamburg: Felix Meiner Verlag

1990 [1790].

Krämer,Sybille: »DasVergessennicht vergessen!Oder: Ist dasVergessen

ein defizienter Modus von Erinnerung?«, in: Paragrana. Internatio-

naleZeitschrift fürHistorischeAnthropologie,Band9,Heft 2, Insze-

nierungen des Erinnerns, Berlin: Akademie Verlag 2000, S. 251–275.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur 169

Krämer, Sybille: »Über den Zusammenhang zwischen Medien, Spra-

che und Kulturtechniken«, in:Werner Kallmeyer (Hg.): Sprache und

neueMedien, Berlin, New York: De Gruyter 2000, S. 31–56.

Krämer, Sybille: »Erfüllen Medien eine Konstitutionsleistung? Thesen

über die Rolle medientheoretischer Erwägungen beim Philosophie-

ren«, in: Stefan Münker, Alexander Roesler, Mike Sandbothe (Hg.):

Medienphilosophie. Beiträge zur Klärung eines Begriffs, Frankfurt

a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag 2003, S. 78–90.

Krämer, Sybille: »Was haben ›Performativität‹ und ›Medialität‹ mitein-

ander zu tun? Plädoyer für eine in der ›Aisthetisierung‹ gründende

Konzeption des Performativen. Zur Einführung in diesen Band«, in:

Dies. (Hg.): Performativität undMedialität,München:Wilhelm Fink

2004, S. 13–32.

Krämer, Sybille: »Einführung.Wie aus ›nichts‹ etwas wird: Zur Kreativi-

tät der Null«, in: Günter Abel (Hg.): Kreativität. XX. Deutscher Kon-

greß für Philosophie 26.–30. September 2005 an der Technischen

Universität Berlin,Kolloquienbeiträge, Band 3,Hamburg: FelixMei-

ner Verlag 2006, S. 341–343.

Krämer, Sybille: »Medien, Boten, Spuren.Wenigmehr als ein Literatur-

bericht«, in: StefanMünker,Alexander Roesler (Hg.):Was ist einMe-

dium?, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008, S. 65–90.

Krämer, Sybille: »Gibt es eine Performanz des Bildlichen? Reflexionen

über Blickakte«, in: Ludger Schwarte (Hg.): Bild-Performanz, Mün-

chen: Wilhelm Fink 2011, S. 63–90.

Krämer, Sybille: »Medialität und Heteronomie. Reflexionen über das

Botenmodell als Ansatz einer Medienphilosophie«, in: Gerhard

Schweppenhäuser (Hg.): Handbuch der Medienphilosophie, Darm-

stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2018, S. 33–44.

Kreuzer, Johann: »Zeichenmachende Phantasie.Über ein StichwortHe-

gels und eine ursprüngliche Einsicht Hölderlins«, in: Zeitschrift für

Kulturphilosophie, Band 2, Jahrgang 2008, Heft 2, Hamburg: Felix

Meiner Verlag 2008, S. 253–278.

Lacan, Jacques: »Das Spiegelstadiumals Bildner der Ichfunktion,wie sie

uns in der psychoanalytischen Erfahrung erscheint«, in: Schriften I,

Weinheim, Berlin: Quadriga Verlag 1996 [1949], S. 61–70.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Lacan, Jacques: Freuds technischeSchriften.DasSeminar.Buch I,Wein-

heim, Berlin: Quadriga Verlag 1990 [1953/54].

Lacan, Jacques: Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse.Das Seminar.

Buch XI, Berlin,Wien: Turia + Kant 2014 [1964].

Lima, Luiz Costa: Die Kontrolle des Imaginären.Vernunft und Imagina-

tion in der Moderne, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1990.

Lüdemann, Susanne:Metaphern der Gesellschaft. Studien zum soziolo-

gischen und politischen Imaginären,München:Wilhelm Fink 2004.

Lugarini, Leo: »Die ›vernünftige Betrachtungsweise‹ des Geistes in der

Hegelschen Psychologie«, in: Dieter Henrich (Hg.): Hegels Philo-

sophische Psychologie, Bonn: Bouvier Verlag Herbert Grundmann

1979, S. 141–158.

Magnus, Kathleen Dow: Hegel and the Symbolic Mediation of Spirit,

New York: State University of New York Press 2001.

Mahrenholz, Simone: Kreativität. Eine philosophische Analyse, Berlin:

Akademie Verlag 2011.

Malabou,Catherine:TheFuture ofHegel.Plasticity,Temporality andDi-

alectic, London, New York: Routledge 2005 [1996].

de Man, Paul: »Zeichen und Symbol in Hegels Ästhetik«, in: Christoph

Menke (Hg.): Die Ideologie des Ästhetischen, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 1993, S. 39–58.

Maye, Harun: »Von der Imagination zum Imaginären? Ein Kommen-

tar zur Begriffsgeschichte undTheorie des Imaginären beiWolfgang

Iser und Karl Ludwig Pfeiffer«, in: Martin Doll, Oliver Kohns (Hg.):

Die imaginäre Dimension der Politik,München:Wilhelm Fink 2014,

S. 113–133.

Mayer,Michael: Zone.Medienphilosophische Exkursionen, Zürich: dia-

phanes 2018.

Mayer, Michael: Melancholie und Medium. Das schwache Subjekt, die

TotenunddieununterbrocheneTrauerarbeit,Wien:PassagenVerlag

2019.

Mersch, Dieter: »Ästhetischer Augenblick und Gedächtnis der Kunst.

Überlegungen zumVerhältnis vonZeit undBild«, in:Ders. (Hg.): Die

Medien der Künste. Beiträge zurTheorie des Darstellens,München:

Wilhelm Fink 2003, S. 151–177.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur 171

Mersch,Dieter: »Paradoxien des Erinnerns undVergessens«, in: Claudia

Öhlschläger,Lucia PerroneCapano,Leonie Süwolto (Hg.): Figuratio-

nen des Temporalen. Poetische, philosophische und mediale Refle-

xionen über Zeit, Göttingen: V&R Unipress 2013, S. 13–27.

Mersch, Dieter/Ruf, Oliver: »Bildbegriffe und ihre Etymologien«, in:

Dieter Mersch, Stephan Günzel (Hg.): Bild. Ein interdisziplinäres

Handbuch, Stuttgart,Weimar: J.B.Metzler Verlag 2014, S. 1–7.

Mersch, Dieter: Epistemologien des Ästhetischen, Zürich: diaphanes

2015.

Mersch,Dieter: »WozuMedienphilosophie? Eine programmatischeEin-

leitung«, in: Ders., Michael Mayer (Hg.): Internationales Jahrbuch

fürMedienphilosophie, Band 1,Heft 1, Einschnitte: Zur Genesis und

GeltungmedienphilosophischerReflexionen,Berlin,München,Bos-

ton: De Gruyter 2015, S. 13–48.

Mersch, Dieter: »Philosophien des Medialen. ›Zwischen‹ Materialität,

Technik und Relation«, in: Gerhard Schweppenhäuser (Hg.): Hand-

buch der Medienphilosophie, Darmstadt: Wissenschaftliche Buch-

gesellschaft 2018, S. 19–32.

van der Meulen, Jan: Hegel. Die gebrocheneMitte, Hamburg: Felix Mei-

ner Verlag 1958.

Mitchell,William J.T.: Bildtheorie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008.

Nancy, Jean-Luc: Die Musen, Stuttgart: Verlag Jutta Legueil 1999.

Nicolin,Friedhelm: »EinHegelsches Fragment zurPhilosophie desGeis-

tes«, in: Ders., Otto Pöggeler (Hg.): Hegel-Studien, Band 1, Bonn: H.

Bouvier und Co. 1961, S. 9–48.

Nietzsche, Friedrich: Nachgelassene Fragmente 1869–1874, in: Kritische

Gesamtausgabe, Band 3,München: De Gruyter 1988.

Otto,Stephan:DieWiederholungunddieBilder.ZurPhilosophiedesEr-

innerungsbewußtseins, Hamburg: Felix Meiner Verlag 2007.

Pagnoni-Sturlese,M.R.: »Phantasia«, in: JoachimRitter,KarlfriedGrün-

der (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, Band 7, Basel:

Schwabe & Co. Verlag 1989, S. 516–535.

Peperzak, Adrian: »Vom Gefühl zur Erinnerung. Versuch einer struktu-

rellen Analyse«, in: DieterHenrich (Hg.): Hegels philosophische Psy-

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

chologie. Hegel-Studien, Beiheft 19, Bonn: Bouvier Verlag Herbert

Grundmann 1979, S. 159–181.

Pfeiffer, Karl Ludwig: Das Mediale und das Imaginäre. Dimensionen

kulturanthropologischerMedientheorie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1999.

Pfeiffer, Karl Ludwig: »Medienbilder, Sportrituale und das Imaginäre«,

in: Bernd Hüppauf, Christoph Wulf (Hg.): Bild und Einbildungs-

kraft, München: Wilhelm Fink 2006, S. 226–242.

Pico della Mirandola, Gianfrancesco: Über die Vorstellung. De imagina-

tione,München: Wilhelm Fink 1984 [1501].

Platon: Politeia. Der Staat, in: Werke in 8 Bänden, Band 4, Darmstadt:

Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1990.

Platon: Sophistes, in: Werke in 8 Bänden, Band 6, Darmstadt: Wissen-

schaftliche Buchgesellschaft 1970.

Regenbogen,Arnim/Meyer,Uwe (Hg.):Wörterbuchder philosophischen

Begriffe, Hamburg: Felix Meiner Verlag 1998.

Ricci, Valentina: »Das Symbol als ursprüngliche Äußerung des Geis-

tes.ÜberlegungenzuHegelsPhilosophiedes theoretischenGeistes«,

in: Andreas Arndt, Paul Cruysberghs, Andrzej Przylebski (Hg.): He-

gel-Jahrbuch 2011, Geist? Zweiter Teil, Berlin: Akademie Verlag 2011,

S. 48–53.

Rometsch, Jens: Hegels Theorie des erkennenden Subjekts. Systemati-

scheUntersuchungenzur enzyklopädischenPhilosophie des subjek-

tiven Geistes,Würzburg: Königshausen und Neumann 2007.

Rosenmeyer, Thomas G.: »Phantasia und Einbildungskraft. Zur Vorge-

schichte eines Leitbegriffs der europäischen Ästhetik«, in: Poetica.

Zeitschrift für Sprach- und Literaturwissenschaft, Band 18, Amster-

dam: Verlag B.R. Grüner 1986, S. 197–248.

Sachs-Hombach, Klaus (Hg.): Bilder im Geiste. Zur kognitiven und

erkenntnistheoretischen Funktion piktorialer Repräsentationen,

Amsterdam, Atlanta: Rodopi 1995.

Sánchez de León Serrano, JoséMaría: Zeichen und Subjekt im logischen

Diskurs Hegels, Hamburg: Felix Meiner Verlag 2013.

Sandkaulen, Birgit: »›Bilder sind‹. Zur Ontologie des Bildes im Diskurs

um 1800«, in: Johannes Grave, Arno Schubbach (Hg.): Denken mit

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur 173

dem Bild. Philosophische Einsätze des Bildbegriffs von Platon bis

Hegel, Paderborn: Wilhelm Fink 2010, S. 131–151.

Sartre, Jean-Paul: »Die Imagination«, in: Philosophische Schriften I.Die

TranszendenzdesEgo.PhilosophischeEssays 1931–1939,Reinbekbei

Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag 1994 [1936], S. 97–254.

Sartre, Jean-Paul: Das Imaginäre. Phänomenologische Psychologie der

Einbildungskraft,ReinbekbeiHamburg:RowohltVerlag 1980 [1940].

Schulte-Sasse, Jochen: »Einbildungskraft/Imagination«, in: Karlheinz

Barck, Martin Fontius, Dieter Schlenstedt, Burkhart Steinwachs,

FriedrichWolfzettel (Hg.): ÄsthetischeGrundbegriffe,Band2,Stutt-

gart,Weimar: J.B.Metzler Verlag 2010, S. 88–120.

Schulte-Sasse, Jochen: »Phantasie«, in: KarlheinzBarck,Martin Fontius,

Dieter Schlenstedt,Burkhart Steinwachs,FriedrichWolfzettel (Hg.):

Ästhetische Grundbegriffe, Band 4, Stuttgart, Weimar: J.B. Metzler

Verlag 2010, S. 778–798.

Schürmann, Eva: »Verkörpertes Denken, Medialität des Geistes. Skizze

einer darstellungstheoretischen Medienanthropologie«, in: Lorenz

Engell,FrankHartmann,ChristianeVoss (Hg.):KörperdesDenkens.

Neue Positionen der Medienphilosophie, München: Wilhelm Fink

2013, S. 69–82.

Schürmann, Eva: Vorstellen und Darstellen. Szenen einer medienan-

thropologischenTheorie des Geistes, Paderborn:WilhelmFink 2018.

Schweppenhäuser, Gerhard (Hg.): Handbuch der Medienphilosophie,

Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2018.

Seel,Martin: Ästhetik des Erscheinens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp2003.

Shestakova, Julia: Philosophie als Erinnerung.DimensionendesErinne-

rungsbegriffs im Anschluss an Schelling, Berlin: LITVerlag 2012.

Stederoth, Dirk: Hegels Philosophie des subjektiven Geistes. Ein kom-

paratorischer Kommentar, Berlin: Akademie Verlag 2001.

Stierle, Karlheinz: »Ästhetisches Medium, das Werk und das Imaginä-

re«, in: Dieter Henrich, Wolfgang Iser (Hg.): Funktionen des Fikti-

ven,München: Wilhelm Fink 1983, S. 365–373.

Streichert, Till: »Zur Bestimmung der Einbildungskraft bei Kant und

Hegel«, in: Andreas Arndt, Karol Bal, Henning Ottmann (Hg.): He-

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

gel-Jahrbuch 2004, Glaube undWissen. Zweiter Teil, Berlin: Akade-

mie Verlag 2004, S. 56–60.

Theunissen, Michael: Reichweite und Grenzen der Erinnerung, Tübin-

gen: Mohr Siebeck 2001.

Valenza, Pierluigi: »Die Einbildungskraft in den ersten Jenaer Schriften

Hegels«, in: Andreas Arndt, Karol Bal, Henning Ottmann (Hg.): He-

gel-Jahrbuch 2004, Glaube undWissen. Zweiter Teil, Berlin: Akade-

mie Verlag 2004, S. 50–55.

da Vinci, Leonardo: »Die Tätigkeit des Malers«, in: André Chastel (Hg.):

Leonardo da Vinci: Sämtliche Gemälde und die Schriften zur Male-

rei, München: Schirmer/Mosel 1990 [1490–1519], S. 367–389.

Völmicke, Elke: »Die Nacht der Reflexion – der Mittag des Lebens. Der

Begriff des Unbewussten und seine Bedeutung in der Systemphi-

losophie Hegels«, in: Andreas Arndt, Karol Bal, Henning Ottmann

(Hg.): Hegel-Jahrbuch 2004, Glaube und Wissen. Zweiter Teil, Ber-

lin: Akademie Verlag 2004, S. 160–164.

Walde, A.: Lateinisches Etymologisches Wörterbuch, Band 1, Heidel-

berg: Carl Winter’s Universitätsbuchhandlung 1938.

Watzke,Daniela: »Anatomische Struktur der Imagination und ihr Funk-

tionswechsel im medizinischen Denken der Neuzeit«, in: Thomas

Dewender, Thomas Welt (Hg.): Imagination, Fiktion, Kreation. Das

kulturschaffende Vermögen der Phantasie, München, Leipzig: K.G.

Saur 2003, S. 229–242.

Weinrich, Harald: Lethe. Kunst und Kritik des Vergessens, München:

C.H. Beck 1997.

Wettig, Sabine: Imagination im Erkenntnisprozess. Chancen und Her-

ausforderungen imZeitalter der Bildmedien.Eine anthropologische

Perspektive, Bielefeld: transcript 2009.

Whitehead, Alfred North: Wissenschaft und moderne Welt, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1988.

Wulf, Christoph: »Zur Performativität von Bild und Imagination«, in:

Ders., Jörg Zirfas (Hg.): Ikonologie des Performativen, München:

Wilhelm Fink 2005, S. 35–49.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur 175

Wulf, Christoph/Zirfas, Jörg: »Bild, Wahrnehmung und Phantasie«, in:

Dies. (Hg.): Ikonologie des Performativen, München: Wilhelm Fink

2005, S. 7–32.

Yates, Frances A.: Gedächtnis und Erinnern. Mnemonik von Aristoteles

bis Shakespeare, Berlin: Akademie Verlag 1994.

Zons, Raimar Stefan: »Hegelsche Nächte. Eine Spielphilosophie«, in:

Willi Oelmüller (Hg.): Kolloquium Kunst und Philosophie. Ästhe-

tischer Schein, Band 2, Paderborn, München, Wien, Zürich: Schö-

ningh 1982, S. 79–93.

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WISSEN. GEMEINSAM.  
PUBLIZIEREN.

transcript pflegt ein mehrsprachiges transdisziplinäres Programm mit 
Schwerpunkt in den Kultur- und Sozialwissenschaften. Aktuelle Beträge  
zu Forschungsdebatten werden durch einen Fokus auf Gegenwartsdia-
gnosen und Zukunftsthemen sowie durch innovative Bildungsmedien 
ergänzt. Wir ermöglichen eine Veröffentlichung in diesem Programm in 
modernen digitalen und offenen Publikationsformaten, die passgenau 
auf die individuellen Bedürfnisse unserer Publikationspartner*innen zu-
geschnitten werden können. 

U N S E R E  L E I S T U N G E N  I N  K Ü R Z E
•	 partnerschaftliche Publikationsmodelle

•	 Open Access-Publishing

•	 innovative digitale Formate: HTML, Living Handbooks etc.

•	 nachhaltiges digitales Publizieren durch XML

•	 digitale Bildungsmedien

•	 vielfältige Verknüpfung von Publikationen mit Social Media

Unsere  aktue l le  Vorschau f inden S ie  unter :  www.transcr ip t-ver lag.de/vorschau-download

Besuchen Sie  uns im Internet:  www.transcr ipt-ver lag.de

https://doi.org/10.14361/9783839469590 - am 14.02.2026, 09:51:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de/vorschau-download
https://doi.org/10.14361/9783839469590
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de/vorschau-download

	Cover
	Inhalt
	Einleitung
	1. Imagination und Medialität
	1.1 Ambivalenz der Imagination
	Ambivalenz der Imagination
	Imagination und Medium

	1.2 Medialität des Imaginären
	Das Imaginäre geht aus der Struktur des Bildes hervor (Lacan)
	Das Imaginäre liegt Symbolen zugrunde (Castoriadis)
	Imaginäres und Fiktives (Iser)
	Imaginäres als Effekt des Mediums (Pfeiffer)

	1.3 Performativität medialer Verkörperung
	Widerfahrnis der Wahrnehmung


	2. Von der Figur zur Darstellung
	2.1 »Figürliche Vorstellung« bei Kant
	Dichotomie der Einbildungskraft und des Schemas

	2.2 »Ideen darstellende« Phantasie bei Hegel
	Phantasie als Ort des Wissens
	Phantasie als Verkörperung und konstitutives Medium
	Erinnerungsbilder als Quelle und Medium der Phantasie


	3. Hegels Phantasie
	3.1 Erinnerung: Unwillkürliches und Verwischtes
	Medialer Rest des inneren Bildes
	Präsenz und Einfall der Erinnerungsbilder
	Das Dazwischen des Bildes I
	Erinnerung innerhalb der Anschauungsgegenwart
	Nicht‐dualistische Erinnerung
	Wiederholen als Öffnung
	Das Dazwischen des Bildes II
	Doppelter Medienbegriff bei Hegel
	Bild und Denken

	3.2 Einbildung: Zufall und Abrieb
	3.3 Phantasie: »Bildliche Existenz« der Intelligenz
	Phantasie, symbolisierende, allegorisierende oder dichtende Einbildungskraft
	Sich selbst vorstellen
	Die »Suche der Verbildlichung«
	Zeichen machende Phantasie: Medium der Intelligenz
	Gebrauch, Aufhebung, Pyramide, Farbe

	3.4 Phantasie, Erinnerung, Vergessen
	Vergessen und Erinnern
	Im Übergang verweilen: Öffnung zur Kreativität


	Schluss: Mediale Phantasie
	Dank
	Literatur
	Siglen
	Literatur


