
Aestheticscapes

Artefakte in sinnlich-ästhetischen Arrangements

institutioneller Komplexe

Anne Koch

1. Einleitung

Der vorliegendeBeitrag argumentiert dafür,Artefakte nicht als einzelne,wennauch

irgendwie relationale Dinge zu betrachten. Vielmehr sollen sie in einer vieldimen-

sionalenUmwelt bestimmtund aufgefunden1werden. In dieserUmwelt sindHand-

lungsbezüge ebenso maßgeblich wie soziale und ästhetische Bezüge. In jene Bezü-

ge ist ein Ding nicht nur eingebettet, sondern in ihnen konstituiert sich ein Arte-

fakt allererst. Artefakte sind dann nicht einfach nur Dinge, sondern auch eine Ge-

räuschkulisse, zum Beispiel, ein Komplex von Verfahren oder ein hergestellter Ab-

stand können als Artefakte zählen. Zur Bezeichnung undAnalyse jener Bezügewird

das Konzept Aestheticscape vorgeschlagen und in seinen analytischen Bestandtei-

len eingeführt. Denn Artefakte sind nur vollständig in ihrem jeweiligen Aesthetics-

cape erschließbar und erst die analytischen Kategorien dieses Konzeptes erlauben

auch Interpretationen, die diskursive sowie implizite somatische und kognitive In-

teraktionen erklären können, welche ein Aestheticscape entfalten. Unter diskursiv

sei in diesem Zusammenhang zum Beispiel verstanden, dass auch die Konfigurati-

on der Situation, die über die direkte Interaktion (jemand streichtmit derHand am

Rücken einer anderen Person entlang) hinausgeht, in Kraft ist und mitbestimmt,

welchen Fortgang eine Sequenz nimmt (Art des Ortes, Entlohnungsweise, Häufig-

keit der Interaktion usw.). Die teils nicht-diskursiven somatischen und kognitiven

Interaktionsanteile werden imWeiteren noch erläutert.

Das heißt vorausgreifend, dass unter Aestheticscape eine Untersuchung von

sinnlich-ästhetischen Arrangements in ihren institutionellen Komplexen verstan-

den wird.

1 In genau dieser Antinomie von »begrifflich herausschneiden« und als »instituiert längstwirk-

sam«.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Artefakte, Dinge, Objekte

Diese Auffassung vonArtefakten innerhalb vonAestheticscapes ist geradewich-

tig, wenn es um Dingkultur im Kontext von religiöser Bildung geht. Denn mit die-

sem verzweigten und ausgreifenden Kontext- oder Situationsverständnis der Aes-

theticscapes kommen Beeinflussungsfaktoren ins Spiel, die für machtsensitive Bil-

dung und die damit verbundene Prekarität von Bildungssubjekten offengelegt wer-

den können.

Kulturtheoretisch ist dieser Beitrag im Kontext von Arbeiten angesiedelt, die

ein alternatives Modell entwickeln zu vorrangigen Erklärungen gesellschaftlicher

Zustände einerseits aus angeblich objektiven Sachverhalten wie sozialer oder

wirtschaftlicher Struktur oder andererseits aus fabrizierten kulturellen Wissens-

ordnungen und Sinnzusammenhängen. Dazu wird in einer Mittelposition eine

wechselseitige Konstitution beschrieben, wie sie letztlich seit dem Strukturalis-

mus bereits eingebracht wird. Die alternative Deutung wird im Austausch mit

Philosophie des Geistes,Medizin und Kognitionspsychologie entwickelt.

Der Wunsch, Erklärungen nicht mehr nur aus der einen oder nur aus der an-

deren Richtung vorzunehmen, spiegelt sich in der Ding-Debatte,mit der daher be-

gonnen wird, um gut zu verdeutlichen, wo die Lösung mit Aestheticscape ansetzt

(2). Ausgeführt wird die Lösung daraufhin aus religionsästhetischer (3)2 und geist-

philosophischer (4) Perspektive und eingelöst mit einem religionsästhetischen Be-

griff von Artefakten innerhalb von Aestheticscapes (5). Mit Schlussfolgerungen für

die Bildungsarbeit wird geendet (6).

2. Die Ding-Debatte

Um eine umsichtige Konzeptionalisierung von Artefakten vorzunehmen, ist es

unerlässlich zu beachten, dass über die letzten Jahrzehnte auf der Theorieebene

eine Materialisierung von ›Kultur‹ in Kulturwissenschaft und Kultursoziologie3

beobachtet wurde.4 Diese sogenannte Materialisierung der Kultur ist bereits

eine theoretische Gegenpositionierung gegen den zu starken Pendelausschlag

von sozialkonstruktivistischen Kulturerklärungen anstelle der objektivistisch-

strukturellen. Im Sozialkonstruktivismus waren und sind es kulturell kontingente

2 Da diese erste Publikation des DFG-Netzwerkes ARTEFAKTE die Positionen der Mitglieder

vorstellen soll, wird viel aus dem näheren Umfeld und eigenen Arbeiten zitiert.

3 Z.B. Reckwitz, Andreas: Die Materialisierung der Kultur, in: Johler, Reinhard u.a. (Hg.): Kul-

tur_Kultur. Denken. Forschen. Darstellen. Münster 2013, S. 28–37.

4 Von der wissenschaftstheoretischen ›Materialisierung von Kultur‹ ist jeneMaterialität zu un-

terscheiden, die sich in den letzten Jahrzehnten aufgedrängt hat in neuen Technologien, ei-

ner weitgehend apparatehaft vermittelten Kommunikation und dem zur kulturellen Ideo-

logie aufgedunsenen Neoliberalismus, der Warenkonsum zu einem Erlebnis und identitäts-

stiftenden Moment macht.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Koch: Aestheticscapes 59

Wissensordnungen und Praktiken, die definieren, was wirklich werden kann, ohne

dass Bedingungsgefüge wie Institutionenorganisation, Ressourcen, menschliche

Belastbarkeit usw. eine entscheidende Rolle spielten. Dagegen führen nun Ansätze

einer Re-Materialisierung der Kultur an, wie sehr diese kulturellen Ordnungen ih-

rerseits wieder in einer ›Situation‹ über einen ›Aufforderungscharakter‹ der Dinge

und über räumliche Arrangements mit dem Vorgegebenen verbunden sind: »much

whatmakes us what we are exists, not through our consciousness or body, but as an

exterior environment that habituates and prompts us.«5

Dieser wissenschaftstheoretische Kontext spiegelt sich nun auch in den Ding-

Debatten,die fürArtefakte6 relevant sind,wider: Artefakte sind einerseits umweltli-

che Arrangementswie Räume,Naturlandschaft,Materialkultur (Strukturseite), an-

dererseits materiale Objekte der Herstellung7 (Kulturseite). Die Kulturalist*en ver-

treten, dass auch Vorstellungen und Gefühle vonMenschen nicht bloße biologische

Grundgegebenheiten sind, sondern als sozial und kulturell bedingt anzusehen sind:

»not only ideas, but emotions too, are cultural artifacts in man.«8 Der Religions-

wissenschaftler Armin W. Geertz bindet das bereits in eine ›Mittelposition‹ einer

Re-Materialisierung der stark kulturalisierten Gefühle ein. Für sein Argument, das

materiale Objekte und Symbole als ›Anker‹ des Erkennens aufwertet, führt er den

kognitivenArchäologenColinRenfrew ins Feld, für den einGroßteil des sozialen Le-

bens über Dinge vermittelt ist. Dies hat zur Konsequenz, dass »›the world in which

most of us live today is an artefact‹ (Renfrew 1998: 1). Again, this strikesme [AWG] as

being an exaggeration, but I agree with him that ›material culture is not only reflec-

tive of social relations and of cognitive categories: it is to a large extent constitutive

of these also‹ (Renfrew 1998: 3).«9

Eine umkämpfte Linie der Ding-Debatten ist vor diesem Hintergrund der Un-

terschied zwischen Ding undMensch. Es wird gefragt, ob es nicht eine Nabelschau

des Menschen sei, vor allem sich selbst als belebt und intentional anzusehen und

5 Z.B. ein Klassiker der Kulturanthropologie: Miller, Daniel: Theories of Things, in: Ders.: Stuff,

Cambridge 2010, S. 42–78, hier 51.

6 Z.B. Aktor, Mikael: The śivaliṅga between artifact and nature: The Ghṛṣṇeśvaraliṅga in Vara-

nasi and the bāṇaliṅgas from the Narmada River, in: Ders./Jacobsen, Knut/Myrvold, Kristina

(Hg.): Objects ofWorship in South Asian Religions. Forms, Practices andMeanings, Abingdon

2015, S. 14–34.

7 Deren Produktion, Klassifizierung und Zirkulation beschrieben werden: z.B. Morgan, David:

Material analysis and the study of religion, in: Hutchings, Tim/McKenzie, Joanne (Hg.): Ma-

teriality and the Study of Religion. The Stuff of the Sacred, London 2017, S. 14–32, auch schon

Miller, Daniel: Artefacts as Categories. A Study of Ceramic Variability in Central India, Cam-

bridge 1985.

8 Geertz, Clifford: The Growth of Culture and the Evolution of Mind, in: The Interpretation of

Cultures, New York 1973 [1962], S. 55–83, hier S. 81.

9 Geertz, Armin W.: Brain, body and culture. A biocultural theory of religion, in: Method and

Theory in the Study of Religion 22 (2010), S. 304–321.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Artefakte, Dinge, Objekte

sichdarin vonDingenabzugrenzen.Mancherorts ist esüblichgeworden,Dingeauf-

zuwerten, indem sie wie Akteur*e wahrgenommen werden. Nun werden Dinge in

dem Moment wichtiger, in dem wir primär als Konsument*en angesprochen wer-

den und uns mehr oder weniger als solche bewusst erleben. Dinge sind dann Teil

von uns, fungieren als etwas Ersehntes und demonstratives Signal für unsere sozia-

le Position und unseren expressiven Individualismus.

Zu dieser Aktantierung von Dingen gehört eine zweite Erscheinung: die einer

Lebendigkeit von Dingen. Denn aus einer systemischen, netzwerkanalytischen

Sichtweise führt das Vorhaben, Sozialität zum archimedischen Punkt zu erheben

und aufeinander bezogene Handlungen zu beobachten, dazu, Quellpunkte von

Handlungen zu sehen. Die Handlungsmacht geht dann begriffsanalytisch in der

Triangulation vonDing–Akteur*–Umwelt auch aufDingeüber.Allerdings, anstatt

den Dingen den Hauch einer Lebendigkeit zu geben, wird dabei eher eine Perspek-

tive durchgespielt. Für manche jedoch stellt sich zurzeit die Frage, ob es nach

diesen Spielwiesen nicht wieder an der Zeit ist, in gewissem Umfange auf Künst-

liche Intelligenz und belebte Natur (von Tieren bis zur Biosphäre im Chthuluzän)

als Akteur* zurückzukommen und auch von ihnen her, also von den organischen

oder komplex selbstreferenziellen Systemen (und nicht nur von den Medien, Tech-

nologien und institutionellen Arrangements her), die Regeln der sozio-kulturellen

Theorien zu entwickeln. Diese Überlegungen entstammen einerseits einem post-

humanistischenTheoretisieren, das systemisch, institutionentheoretisch und nicht

anthropologisch denkt, andererseits entsprechen sie im newmaterialism einem Zu-

rückkommen auf ein Bewusstseinssubjekt der Debatten umKünstliche Intelligenz,

belebte Materie und Mensch-Maschine-Interaktion. Schließlich beziehen sie sich

auf einen Geist, der inzwischen deutlicher kognitionswissenschaftlich erforscht

ist.

Vor diesem Hintergrund geht es in diesem Beitrag darum, Aestheticscape als

Konzept einzuführen, um Artefakte in ihrer sensorisch-narrativen Dingumwelt zu

beschreiben. Der Sinn dieses Ansatzes ist es, in die kunsthistorischen, praxeologi-

schen und semiotisch-kulturtheoretischen Beschreibungen von Materialkultur zu

der vondiesen sehrwohlwahrgenommenen sozialenDimensionen einemeist über-

sehene oder nur genannte, aber ›schweigende‹ Dimension einzubringen: die soma-

tische InteraktionvonHandelnden in ihrerWelt.Das istumsomehrüberfällig,als es

für diese Interaktion inzwischen etliche, auch empirische Erkenntnisse gibt: ›Em-

bodiment‹ wird zwar vielfach angeführt als wesentliche Bedingtheit von Handeln-

den, doch meist bleibt in den Begründungen aus, wie Verkörperung auszuführen

sei, welche analytischen Begriffe mit ihr verbunden sind, um gehaltvolle Aussagen

zu tätigen, warum und inwiefern die Verkörperung denn nun zuträglich oder ab-

träglich ist für die Bedeutung von Objekten oder Aktionen. Embodiment-Theorien

haben immerhin das hermeneutische Geist-Subjekt in eine Handlungswelt einge-

bettet. ›Somatische‹ Argumente finden sich jedoch kaum, obwohl sie für die Repli-

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Koch: Aestheticscapes 61

zierbarkeit und Begründung von Aussagen eine ebenso große Relevanz haben wie

text- und kulturtheoretische Argumente.

3. Religionsästhetik

Innerhalb der Religionswissenschaft werden seit den 1980er Jahren einige für Ar-

tefakte einschlägige Wenden der Kulturwissenschaft mitvollzogen, in denen u.a.

das Ikonische, Raum,Materialkultur, populäre, im Sinne von nicht hochkulturellen

Gegenständen undmenschlicheWahrnehmungwichtig wurden.Die Religionswis-

senschaft als vergleichsweise kleine Disziplin ist in interdisziplinäre Wissenskul-

turen eingebettet, die noch über ethnologische, kulturanthropologische, kogniti-

onspsychologische, kunst- und bildwissenschaftliche Einflüsse hinausreichen. Die

Religionsästhetik hat sich in der deutschsprachigen Religionswissenschaft entwi-

ckelt.DasKonzept der Ästhetik bezieht sich einerseits auf aisthesis in der Bedeutung

von Wahrnehmung und andererseits zugleich auf Ästhetiken im Sinne von künst-

lerischen, semiotischen Codes und gestalteten Umwelten. Damit wird sowohl der

menschliche Körper zum Thema, seine Wahrnehmungsverarbeitung, die Sinnes-

systeme, Medien und Formen des Kunstschönen, gestaltete Lebenswelten von Ar-

chitektur und Landschaftsgestaltung als auch gesellschaftlich-historische Weisen

über Körperdisziplinierung und räumliche Gestaltung ihre Machtverhältnisse und

ihre Ideologie umzusetzen. »A connective concept« heißt in diesemSinne imUnter-

titel ein wichtiger Band der Religionästhetik, um in diesen Zusammenhang deren

synthetische Leistung für Semiotik, Kognitionswissenschaft, Psychologie und Kul-

turwissenschaft hervorzuheben.10

IndieserGemengelage formiert sich eineneuePerspektivemitdemBeitrag »Re-

ligionsästhetik« vonHubertCancikundHubertMohr imerstenBanddesHandbuchs

religionswissenschaftlicher Grundbegriffe (HrwG 1988).11 Der Beitrag markiert den Be-

ginn einer neuen Teilperspektive, die zu jenem Zeitpunkt noch eher programma-

tische Vision ist. Von diesem Anfang leitet sich der starke Fokus auf menschliche

Wahrnehmung und Körperlichkeit her, von denen aus nun kulturelle Phänomene

erschlossen werden (neben historischen Ästhetiken, kultureller Semiotik und Nar-

ration12 und Bildwissenschaft, die ebenfalls wichtig bleiben). Das Bedeutsame des

10 Grieser, Alexandra K./Johnston, Jay:What is an Aesthetics of Religion? From the Senses toMe-

aning – and Back Again, in: Dies. (Hg.): Aesthetics of Religion. A Connective Concept, Berlin/

Boston 2017.

11 Cancik, Hubert/Mohr, Hubert: Religionsästhetik, in: Cancik, Hubert/Gladigow, Burkhard/

Laubscher, Matthias (Hg.): Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriff Bd. 1, Stutt-

gart 1988, S. 121–156.

12 Aus demDFG-NetzwerkAesthetics of Religion (AESToR) 2015–18: Johannsen,Dirk/Kirsch, An-

ja/Kreinath, Jens (Hg.): Narrative Cultures and the Aesthetics of Religion, Leiden 2020.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Artefakte, Dinge, Objekte

HrwG-Artikels war das Verständnis von Ästhetik als aisthesis in Aufnahme der phi-

losophischen Traditionen von Aristoteles und Alexander G. Baumgarten. Ästhetik

wird alsWahrnehmung (gr. aisthesis) sowie erkenntnistheoretischpräziser als »sinn-

liche Erkenntnis« (cognitiones sensitivae) begriffen.Was Baumgarten – hierin seiner-

zeit Außenseiterposition in der Philosophie –mit sinnlicher Erkenntnis wieder ins

Spiel bringt, kannheute durchphilosophische,kognitions- undneurowissenschaft-

liche Theorien des Geistes begrifflich differenzierter, synthetischer und empirisch

eingelöst werden (Stichworte embodied cognition, enactivism, predictive mind, grounded

cognition). Die methodisch kontrollierte Rekonstruktion von sinnlicher Erkenntnis

im kulturwissenschaftlichen Arbeiten ist seitdem eine herausfordernde Aufgabe.

Dazu gehört zunächst eine wissenschaftstheoretische Klärung und die Erarbeitung

eines Grundvokabulars dieser neuen religionswissenschaftlichen Teilperspektiven.

FürmeineForschungenunddie einer ganzenGenerationdeutschsprachigerRe-

ligionswissenschaftler* wurde die Religionsästhetik zu einer produktiven Aufgabe.

ZudieserAufgabe,dieProgrammatikdesHrwG-BeitragsReligionsästhetik aus-

zuarbeiten und weiterzuentwickeln, tritt seit den 1990er Jahren die kognitive Reli-

gionswissenschaft. Kognitive Religionswissenschaft wird erst jüngst vermehrt im

deutschsprachigen Raum rezipiert. Es ist hilfreich, dass das nicht mehr nur in ih-

rer anfänglich sehr evolutionstheoretischen Aufstellung passiert, sondern dass ko-

gnitionspsychologische Erkenntnisse und Philosophie desGeistes bereits stark auf-

gegriffen werden. Die Religionsästhetik tritt also als eine integrative Disziplin an,

in der Forschungen zum artifiziell Schönen, historischen Kanones und Lehren des

Schönen als auch Studien zurmateriellen Religion13 neben der verkörperten Kogni-

tion ihren Platz haben. Die Religionsästhetik kann dabei auf wissenschaftstheore-

tische Errungenschaften der Religionswissenschaft aufbauen, so teilt sie etwa die

Kritik an einem einfach funktionalen oder rein phänomenologischen, eurozentri-

schen, nur differenztheoretischen oder praxislosen disziplinären Gegenstandsver-

ständnis. Dispositive als Gegenstände der Religionswissenschaft können kulturelle

Komplexität und die Einbettung von Praktiken jenseits einer differenzierungsso-

ziologischen Einengung besser fassen. Sie stellen zum Beispiel dar, inwiefern reli-

giös/säkular lediglich eine diskursive historische Klassifikation ist.

Im Jahre 2007 wurde von Alexandra Grieser (Trinity College/Dublin) und

mir an der Ludwig-Maximilians-Universität in München der Arbeitskreis Reli-

gionsästhetik innerhalb der Deutschen Vereinigung für Religionswissenschaft ins

Leben gerufen, der sich als sehr innovativ, heterogen hinsichtlich der historisch-

philologischen Expertisen und publikationsstark erweisen sollte.14 Dieser Ansatz

der Religionsästhetik und kognitiven Religionswissenschaft betrifft in zentraler

13 Z.B. Bräunlein, Peter: Materialität, in: Verkündigung und Forschung 64/2 (2019), S. 102–116.

14 Übersichtsbeitrag von Binder, Stefan: Religionsästhetik als Forschungsansatz, in: Verkün-

digung und Forschung 64/2 (2019), S. 87–101.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Koch: Aestheticscapes 63

Weise auch die Modellierung von Artefakten. Das ästhetische Subjekt wird zum

erkenntnistheoretischen Ausgangspunkt,15 für das die Dingwelt in ihrer Perzep-

tivität als Haptik, Taktilität, Motorik erscheint und sich für weitere somatische

Größen wie die Peristaltik oder die Körperaußengrenze Haut öffnet. Das rein her-

meneutische Subjekt wie im Mentalismus wird in der situationalen Kulturanalyse

verworfen zugunsten von Praktiken, die immer schon öffentlich und verkörpert

sind. Für meine Forschungen wurden Psychologische Medizin und kognitive Re-

ligionswissenschaft zu wichtigen Kooperationspartner*en vor allem zu Heilung

(therapeutisches Berühren, geistliches Heilen vor dem religionsgeschichtlichen

Hintergrund von transpersonaler Psychologie und moderner westlicher Theoso-

phie, Esoterik, Schamanismus u.a.). Während Andreas Reckwitz als Ausweg aus

einem Mentalismus die kreative Subjektivitätsform vorschlägt,16 wird hier das

ästhetische Subjekt eingeführt und als somatisches aufgeschlüsselt. In dieser Po-

sition ist es nicht rein kulturkonstruktivistisch zu verstehen: Aneignung geschieht

nicht nur sozial und kulturell, sondern auch affordant. Biologische Wesen können

Prägungen und Limitationen und besondere Qualitäten des Affiziert-Seins und der

Prozession von Kommunikation nicht außen vor lassen. Damit bezieht die Religi-

onsästhetik, wie ich sie auffasse, kulturtheoretisch eine mittlere Position zwischen

Konstruktivismus und Biologismus.17

Präzisierender Exkurs: Körperwissen

Zentrales Konzept ist das Körperwissen, wie ich es in meiner Habilitation gegen

Einwände an einer philosophischen Fakultät, Wissen sei immer mit Rationali-

tät/Vernunft verbunden, entwickelt habe.18 Diese Verbindung von Körper und

Wissen begegnet dem logozentrischen Vorurteil, jedes Wissen müsse sprachlich

15 Ausgeführt in Koch, Anne: Epistemology, in: Dies./Wilkens, Katharina (Hg.): The Bloomsbury

Handbook of the Cultural and Cognitive Aesthetics of Religion, London 2019, S. 23–32, DOI: h

ttps://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003.

16 »They [creative subjects] are culturally formed materiality, besides the materiality of bodies

above all the materiality of artefacts, of complex subject-object-constellations.« Reckwitz,

Andreas: Creative Subject and Modernity. Towards an Archeology of the Cultural Construc-

tion of Creativity, in: Konstanzer Kulturwissenschaftliches Kolloquium Diskussionsbeiträge

N.F. 2 (2007), S. 4.

17 Zu einer ethnografischen Untersuchung unseres Religionsästhetik-Arbeitskreises aus Sicht

der Science and Technology Studies (STS) s. Smolka, Mareike:Why Does Controversy Persist?

ParadigmClash, Conflicting Visions, and Academic Productivity in the Aesthetics of Religion,

in: Science as Culture (2021). DOI: https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.

2021.1918077 .

18 Koch, Anne: Körperwissen. Grundlegung einer Religionsaisthetik, UB München 2007, DOI: h

ttps://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438


64 Artefakte, Dinge, Objekte

formulierbar sein, das dem bewusstseinstheoretischen Vorurteil, es müsse expli-

zierbar sein, also grundsätzlich bewusst werden können, und wohl auch einem

argumentationslogischen Vorurteil, dass sich diese Gehalte in Theoriehierarchien

und Kohärenzerfordernisse einzugliedern hätten. Dagegen können philosophische

Diskussionen angeführt werden, in denen bereits nicht-propositionales Wissen

(Wissen nicht gänzlich oder notwendigerweise in Aussageform) erörtert wird,

wie die Möglichkeit von Selbsttäuschung, Praxiswissen oder tacit knowledge. Von

Konzepten der Soziologie unterscheidet sich Körperwissen, indem es Körper nicht

als materiale Sedimente ausschließlich sozialer Strukturen ansieht, und von an-

thropologischen Embodiment-Ansätzen, indem es eine zumindest hypothetisch-

explanative Theorie anbietet, um die Art und Weise und den Folgenreichtum der

körperlichen Involvierung aufzuklären und nicht nur darauf hinzuweisen. Einige

der bereits ausgearbeiteten Kategorien von Körperwissen sind:19

• prothetischeWahrnehmung

• multimodaleWahrnehmung

• Körperschema

• Tätowierung, Körperzonen

• peripersonaler Raum

• joint speech mit synchronous speach undMurmelteppich

• Simulation, Gesichtserkennung (facial recognition)

• Interface

• Rhythmus, Koordinierung

• Absorption, flow20

Diese Konzepte zweiter Ordnung sind kulturwissenschaftliche Hypothesen und

Fluchtpunkte für empirische Forschungsdesigns. Beispiele für ihre heuristische

bis explanative Kraft finden sich in Arbeiten zu Körperwissen in Geisterinkorpo-

ration,21 in säkularistischen Körpertechniken,22 in Yoga Praktiken.23 Das Körper-

schema aus der obigen Liste zum Beispiel ist die neuronale Repräsentation des

19 Koch, Anne: »Körperwissen«. Modewort oder Grundstein einer Religionssomatik und Religi-

onsästhetik?, in: Krüger, Oliver/Weibel, Nadine (Hg.): Die Körper der Religion, Zürich 2015,

S. 21–45.

20 Aschenbrenner, Lina: Gaga $, London: Equinox, forthcoming.

21 Tran-Huu, Sarah F.: Faszination alternative Spiritualität. Zum Konversionsprozess in die neu-

religiöse Gruppierung ›Terra Sagrada‹, Bielefeld 2021.

22 L. Aschenbrenner, Gaga.

23 Von Ostrowski, Laura: Ein Text wird Praxis. Eine historische und empirische Studie zur Per-

formanz des Yogasutras im globalen und deutschen Asthanga Yoga, Universität München:

open publishing in the humanities 2022, https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/ (Zugriff

am 13.02.2023).

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/


Anne Koch: Aestheticscapes 65

ganzheitlichen Körpers in seiner jeweiligen psychosomatischen Befindlichkeit. Ar-

tefakte,wie eine fellbesetzte hölzerne Gesichtsmaske bzw.Kopfhaube, können zum

Beispiel als erweitertes Körperschema aufgefasst werden und in die Repräsentation

des gesamtkörperlichen Befindens integriert sein, also in der Selbstvergrößerung

Mächtigkeit verkörpern. Artefakte können ebenso instrumentell in der protheti-

schen Wahrnehmung in die unthematische körperliche Handlungsintentionalität

eingebunden sein. Ein prothetisches Artefakt wäre eine Erweiterung des Körper-

schemas in ein Artefakt, das mit der eigenen Person identifiziert ist und an deren

Außengrenzen Welt nun wahrgenommen wird: die Spitze eines Spazierstocks,

das Ende eines Strohhalms, das Profil der Reifen meines bremsenden Fahrrads,

das Schulter-an-Schulter in einer nahen körperlichen Co-Präsenz. Joint speech

hingegenmeint dasmenschliche Tönen, die Stimme undKoordinierung vonWech-

selrede und -gesang in Gruppen, also den gemeinschaftlichen Stimm- und Ton/

Musikinstrumentegebrauch. Darin wird Gemeinschaft hergestellt und ausgerich-

tet.24 Körperzonen, die somatisch bedeutungsvoll sind, etwa umNacktempfinden,

Geschlechtlichkeit, Attraktivität oder Wohlstand auszustellen, ergeben als Ge-

samtbild eine Körperkarte, genannt ›Tätowierung‹, kultureller Bedeutungen. Diese

Zuweisungen an Körperzonen sind nicht gänzlich beliebig, sondern können sich

an kälte- oder schmerzempfindliche Körperzonen leichter/schwerer anlagern als

etwa anweniger/stärker sinnlich erregbare Partien. Eine Geißel als Artefakt löst am

Rückenweniger Schmerz aus als auf Ellenbogen oder Fingerkuppen aufgrund einer

geringen Dichte von Nozizeptoren, doch sie bewirkt visuell eindrucksvolle Blut-

rinnsale durch temporäre Versehrung des Hautorgans. Das Artefakt Rosenkranz

kann durch seine Affordanz der Handmotorik die epistemische Kognitionsleis-

tung mindern und damit der Charisma-Suggestion mehr Raum geben, so dass die

Betenden im Zustand jener Beschäftigung Autoritäten leichter glauben. Usw.

Die analytischen Kategorien des Körperwissens eröffnen der Religionsästhetik

viele Möglichkeiten. Das Konzept der Aestheticscapes dient dazu, die multisenso-

rischen, narrativen und höchst artifiziellen kulturellen Umwelten im ausgeführten

Sinne zu erfassen. InKonsequenz sindArtefakte nicht gleichzusetzenmitMaterial-

und Dingkultur, sondern sie verweisen auf das ästhetische Subjekt.25

24 Koch, Anne: Aestheticscapes und joint speech als ästhetische Strategie. Analyse eines katho-

lischen Fürbittgebets mit ›Exorzismus‹, in: Zeitschrift für Religionswissenschaft 28/2 (2020),

S. 259–275.

25 In seinen vielen historischen Formierungen, zum Beispiel Taves, Ann: Knowing Through the

Body. Dissociative Religious Experience in the African- and British-American Methodist Tra-

ditions, in: The Journal of Religion 73/2 (1993), S. 200–222.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Artefakte, Dinge, Objekte

4. Theorie des Geistes: Predictive Mind

Derzeitige philosophische und kognitionswissenschaftliche Theorien des Geis-

tes verstehen diesen als verkörperte Kognition, wie ausgeführt, und als Instanz,

die unablässig Vorhersagen (»predictions«) entwirft, was passieren könnte. Die

Vorhersagen verfolgen den Zweck, auf Handlungen gut vorbereitet zu sein. Die

Vorhersagen speisen sich aus sinnlichen Eindrücken und gleichzeitig gewissenMo-

dellen über Welt, die von vorbewussten bis hin zu sehr ausgearbeiteten Modellen

reichen. Die Modelle und ihre Vorhersagen beschreiben und erkunden zunächst,

was eine Situation als unmittelbare Reaktion verlangt, um den Organismus gut

zu erhalten. Sodann geht es auch darum, auf komplexe soziale und kulturelle

Gestaltungen zu reagieren. Schon im Ansatz können also Sinnlichkeit, Handlungs-

umwelt und neuronale Verarbeitung nicht sinnvollerweise getrennt werden. Sie

wirken vielmehr Hand in Hand, um das ›psychische System‹ flexibel in seiner

Handlungsumwelt agieren zu lassen. Die Vorhersagemodelle konsolidieren sich im

Laufe ihrer Anwendung und es wird schwieriger, sie zu verändern. Dazu bedarf

es dann schon sehr markanter innerer oder äußerer Sinnesinformation. Gerade

hier setzen Religionen auch an, um ihre narrativen Aestheticscapes zu etablieren,

indem sie etwa eine Fokussierung auf die Innenwelt vornehmen, in der dann Stim-

men gehört werden oder eine Wärme empfunden wird im Meditieren über eine

elterliche religiöse Figur. Nutzen und Bedeutung von Artefakten sind ebenfalls vor

diesem Hintergrund zu sehen, da sie Aufmerksamkeit auf sich ziehen, ein unbe-

wusstes Modell memorisieren, also symbolhaft präsent sein lassen, zum Beispiel

die Anwesenheit einer schützenden Kraft in einem Amulett oder das schnellere

Abrufen der habituellen Geborgenheit angesichts bestimmter Gebetsgegenstände

wie eines Andachtsbildes, eines Lichtes oder Naturobjekts. Aestheticscapes sind in

diesem Sinne als Vorhersagemodelle zu sensorischen und verkörperten Umwelten

aufzufassen.

Zudem und darüber in semiotische Zusammenhänge hinausgreifend sind Aes-

theticscapes auch narrative Aufmerksamkeitsökonomien. Dass Narrativität und

Ästhetik zusammengehen, liegt darin, dass viele gleiche kognitiven Verarbeitungen

in der Wahrnehmung von Welt und in Storyworlds wirksam sind.26 Dazu gehört

zum Beispiel die identifikative Fortführung eines Eindrucks oder einer Erzählung

durch einen eigenen Impuls oder eigene Lebenserzählung oder Plausibilisierungen

des Erfahrenen oder Erzählten, wie sie sich in einer Wahrnehmung oder im Hören

von Erzählung einstellen können. Vor dem Hintergrund von predictive mind dienen

Storyworlds beimGeschichtenerzählen undZuhören dazu, eine gemeinsame sozial

26 Vgl. Johannsen Dirk/Kirsch, Anja: Narrative strategies, in: Koch, Anne/Wilkens, Katharina

(Hg.): The Bloomsbury Handbook of the Cultural and Cognitive Aesthetics of Religion, Lon-

don 2019, S. 143–153.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Koch: Aestheticscapes 67

koordinierte Welt zu schaffen, in der dann auch Artefakte ihren Platz zugewiesen

bekommen und ihre Aufgaben haben.

In der Religionswissenschaft wird predictive mind in der Form von event cogniti-

on besonders von Ann Taves und Egil Asprem angewendet.27 Dieses sehr ähnliche

erkenntnistheoretischeModell setzt an der schon definierten Situation an, demEr-

eignis (event) bzw. einer Erfahrung, die bereits aus dem Hintergrundrauschen ei-

ner Umgebung heraustreten. Auch Artefakte gehören als Teil eines Ereignisses da-

zu oder wenn sie im Nachhinein im Erfahrungsnarrativ ergänzt werden. Beispiel

für eine solcheErgänzungwäre dieWiedererzählung eines kabbalistischenTraums,

in dem die Person mehrere leuchtende Himmel durchwandert und einen davon als

smaragdgrün beschreibt und einem bestimmten Planeten zuordnet, nachdem sie

ein astrologisches Seminar besucht hat. Während Aufstieg und Licht ursprünglich

sinnlich-motorische Stimuli sein könnten, wird die Farb- und Edelsteinbedeutung

durch einschlägiges Wissen aus einer Storyworld in dem Ereignisnarrativ ergänzt.

Sowohl in der Vorhersage- als auch in der Ereignistheorie des Erkennens konsti-

tuiert sich eine Erfahrung mehrstufig. Zunächst werden interne und externe Sti-

muli als ein abgrenzbares Ereignis aus dem ›Strom des Bewusstseins‹ ausgeschnit-

ten und imSinne eines Arbeitsmodells dieses Ereignissesmiteinander abgeglichen.

Diese Informationsverarbeitung bleibt weitgehend unbewusst und verbindet aktu-

elle Stimuli und vorhergehende Arbeitsmodelle. Wird dieses Ereignis erinnert, ist

es bereits auf basaler Ebene eingeordnet und bezieht sich auf ein noch allgemei-

neres Ereignisschema, zum Beispiel, Teil einer bestimmten Handlungssequenz zu

sein wie einer Segnung oder eines Entzündens von Kerzen an einem Leuchter. Ar-

tefakte verändern nun die kognitiven Vorhersagen, da sie in ihrer Bedeutung oder

auchnurZugehörigkeit zueinerHandlungssequenzbekannt sind,also zueinembe-

stimmten Arbeitsmodell und daraus sich verallgemeinerndem Ereignisschema ge-

hören. Da Artefakte die Vorhersagen zur korrekten Ereignisbildung verändern, be-

stimmen sie wesentlich mit, zu welcher Erfahrung es kommt, wie hier im Zitat für

Versuchspersonen ausgeführt wird, die entweder vertraut oder unvertraut mit den

Artefakten sind:

»What would happen, then, if experimenters deliberately used culturally embed-

ded objects, like crystals, Ouija boards, icons, or magical sigils, and pooled sub-

jects who do and do not have referent specific expectations attached to thesema-

terial signs? The event cognition framework assumes that these forms of semantic

memory for objects domatter, and that testing their relative influence on the pro-

duction of quite specific experiential working models could make a serious con-

27 Taves, Ann/Asprem, Egil: Experience as event: Event cognition and the study of (religious)

experiences, in: Religion, Brain & Behavior (2016), DOI: https://doi.org/10.1080/2153599X.

2016.1150327.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X


68 Artefakte, Dinge, Objekte

tribution to understanding the cultural technologies for inducing experiences we

find in the wild.«28

Wir halten fest: Die Kategorien des Körperwissens und der kognitiven Ereigniskon-

stitution sind wichtige Elemente, um Aestheticscape zu erläutern und damit auch

zu bestimmen, was ein Artefakt ist.

5. Was ist ein Aestheticscape?

Der kulturtheoretischeGewinn des Aestheticscapeswie auch schon des obigenKör-

perwissens liegt darin, dass sie Kategorien darstellen, die weder aus einer, in die-

sem Falle meist biologischen Natur oder ›Klassenlage‹ Verhältnisse erklären (der

›Struktur‹), noch lediglich auf symbolisch-sinnhafte Zusammenhänge kultureller

Ausübungen als Erklärung abheben (der ›Kultur‹). Stattdessen balancieren sie die

wechselseitige Konstitution aus und führen beidseitige Kausalitäten bzw. intentio-

nale Ursachenverhältnisse an.Die Stärke liegt für beide Konzepte in ihrenUnterka-

tegorien, die auch für empirisches Arbeiten kleinteilig Erklärungen oder zumindest

Hypothesen anzuführen vermögen.

Aestheticscapes sind durch die folgenden Dimensionen gekennzeichnet:29

• Sie gleichen multimodale Sinnesumwelten und ihre kulturell kontingenten

Sinneshierarchien mit den jeweiligen historischen Ästhetiken (Kunst- wie

Alltagsästhetiken) und historischen Semiotiken ab.

• Im begrifflichen Unterschied zu sinnlichen Umwelten (sensescapes) gehen Ae-

stheticscapes mit ihrem differenzierteren Verständnis von Sinnen über die

klassischen fünf Sinne hinaus und berücksichtigen Schmerzsinn, Haut-, Tem-

peratur- und Sexualsinn sowie weitere Sinnessysteme.

• Zudem werden mit dem Konzept der Aestheticscapes die mit dem Einsatz und

der Gestaltung der Sensescapes intendierten ästhetischen Strategien und Ziele

offengelegt, so dass eine handlungstheoretische (s.u. Dingumwelt) und

• eine machtanalytische Perspektive30 eingeschlossen sind.

• Durch die Handlungsorientierung imVerbundmit dem Fokus auf Köperwissen

tritt ein Nahraum der Zuhandenheit (s.u. Zuhandenheit) hervor.

28 A. Taves/E. Asprem: Experience, S. 15.

29 »Section IV: Aestheticscapes«, in: A. Koch/K. Wilkens: Bloomsbury Handbook, S. 207–282.

30 S. dazu insbesondere Poehls, Kerstin: Materialität, in: Heimerdinger, Timo/Tauschek, Mar-

kus (Hg.): Kulturtheoretisch Argumentieren, Münster 2020, S. 294–322 (313) um Infrastruk-

turen, globale Güterflows, Konsumregime und politische Felder in den Blick zu nehmen im

Anschluss an Miller: Things, S. 59.61, der das Mensch-Ding-Selbstverhältnis in der Ambiva-

lenz von Selbstverwirklichung und Selbstentfremdung thematisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Koch: Aestheticscapes 69

• Das Verhältnis zu bestehenden sinnlich-multimodalen und kreuzmodalen

sowie künstlerisch-artifiziellen Codes wird dargestellt, also die Einbettung des

Aestheticscapes in umfänglichere gesellschaftliche ästhetische Formationen.

Mit ›sinnlich-multimodal‹ sei ausdrücklich markiert, dass die Konzentration

auf ein Sinnessystem sinnesphysiologisch und kognitionspsychologisch unzu-

treffend ist, weil jede ›Information‹, ›Erregungszustand‹ oder ›Repräsentation‹,

eben Sinneskanäle, Emotionalität, Stoffwechsel und epistemische Kategorien

umfasst.

• Daran anschließbar sind weitergehende Interpretationen in gesellschaftlicher

Hinsicht zu deren Begründung oder Interesse zweiter Ordnung, zum Beispiel

als Gegenkultur bzw. Gegenbewegung, als Utopie oder Idealisierung, als Kul-

turkritik bestehender Verhältnisse.

• Als weiteres Element von Aestheticscapes ist somit die ästhetische Regulierung

(aesthetic governance) thematisierbar, und

• die darüber vollzogene Sozialisierung in ein umfänglicheres Narrativ sowie

• das Habitualisieren einer bestimmten Affektökonomie und

• wie sich darin besondere Subjektivitätsformen herausbilden.

• Für ein Aestheticscape ist zudem die Reihenfolge von psychosomatischen Zu-

ständen und der Wechsel in Intensität und Dominanz sinnlicher Konfiguratio-

nen der inszenierten Sinnesumwelt für die Dramaturgie äußerst relevant und

• erklärt deren Wirksamkeit, die sich über die mit Sinnlichkeit verbundene Af-

fektsteuerung im vollen Sinne entfaltet.31 Mit Wirksamkeit ist zum einen die

emotionale Intensität der Teilnehmenden angesprochen und zum anderen das

Hinein-Sozialisieren in ästhetische Formen und Inhalte, so dass bestimmte Re-

zeptionsweisen ausgebildet werden. Zum Beispiel kulminieren im holistischen

Festivalerlebnis im folgenden Beispiel (5.1) ästhetische Strategien in einer habi-

tuellen Stimmung als einheitliche Rahmung.Diese Stimmung ist nicht einheit-

lich im Sinne nur eines Affektes, sondern in der regulierten Bezogenheit meh-

rerer Affekte auf- und untereinander in einer Affektökonomie.

• Aufgrund der ausgeführten Theorie des Geistes ist auch die Narration essenzi-

eller Bestandteil des Aestheticscapes.

• Während der Atmosphärebegriff geeignet scheint, das sensorisch-mediale Ar-

rangement in seiner Affordanz zu beschreiben und in diesemSinne für eine kol-

lektive Stimmung zu stehen, so weisen Affekte als einmal übernommene emo-

tionale Stile eine ganz eigene Faktizität undWirksamkeit im Rahmen einer Af-

fektökonomie auf, die graduell allgemeiner als eine Atmosphäre ist.

31 A. Koch, Exorzismus.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Artefakte, Dinge, Objekte

5.1 Konfigurationen von Aestheticscapes: Zwei Beispiele

In meiner Untersuchung zweier Ritualhandlungen einer katholisch-charismati-

schen Gruppe finden sich a) unterschiedliche Aestheticscapes, die den jeweiligen

Absorptionszustand induzieren und b) unterschiedliche multimodale Konfigura-

tionen der Botschaften, um deren Weitergabe und Verankerung es in den teilneh-

menden Sinneswesen geht. Mit Konfiguration ist gemeint, dass unterschiedliche

Elemente (hier: dominante Sinneskanäle und Medium für die Botschaft) ausge-

wählt und unterschiedlich kombiniert werden können. Da sowohl die Rahmung

(aestheticscape) als auch die Botschaft unterschiedliche multimodale Medialitäten

aufweisen, ergeben sich auch für den sensorischen Überlagerungszustand der

Absorption verschiedene Fassungen:

• Beim sogenannten Abend der Barmherzigkeit jener Gruppe konstituiert sich

das Aestheticscape insbesondere über den farbigen Lichtraum, die Vervielfa-

chungen des visuellen Zentrums über Screens, das Soundscape und über die

unwillkürliche Simulation derMimik und somit des Gefühlsausdrucks der Sän-

gerinnen (facial recognition). Es ist dieses spezifische Aestheticscape, das die Ab-

sorption ausmacht, in die dann eine visuelle Botschaft eingelassen wird (Jesu

Nähe im »Leib Christi«, der Hostie, die prozessiert wird in der Monstranz; ei-

ne Nähe, die potenziell und erinnert haptisch-gustatorisch ist). Die wirksamen

ästhetischen Strategien sind die Materialisierung und Immediatisierung Jesu.

• Andershingegenmacht imFürbittgebet jenerGruppe einSoundscapediedomi-

nante Medialität des Aestheticscapes aus: das Soundscape des Murmelteppichs

menschlicher Stimmenmit Gitarrenuntermalung begründet die Absorption, in

die dann Lautverbindungen – also vokalische Botschaften – abgesenkt werden.

Beide Male geht es darum, bei den Teilnehmenden die Botschaft nachhaltig zu

verankern, indem sie in einem ästhetischen Habitus angeeignet wird.

Diese Beispiele helfen, das Verständnis von Artefakten von einemgegenständlichen

und visuellen Vorurteil zu befreien und es auch für akustische, taktile Materiali-

tät und für multisensorische Imaginationen zu denken. Auch ein Gesang oder Ge-

murmel sindArtefakte. ImcharismatischenZusammenhangwäreauchzudiskutie-

ren, was das allgegenwärtige Artefakt Handy austrägt für Kontrollerhalt, epistemi-

sche Einschränkung, soziale Selbstvernetzung und fortlaufende Selbstpositionie-

rung über das ›Posten‹ des Geschehens. Ebenso könnte der Kultgegenstand Mons-

tranz weiter erörtert werden in den Weisen ihrer Habhaftwerdung im Anblick, in

der Laien entzogenen Taktilität, in ihrer Zuhandenheit, in dem digitalen Ablich-

ten auf dem Gerät der eigenen Hosentasche (denn so heilig – im Sinne von abge-

trennt/entzogen – ist ›der Leib Christi‹ dann nicht, dass dieses Artefakt nicht foto-

grafiert würde).

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Koch: Aestheticscapes 71

5.2 Handlungsmacht und Affordanz im Rahmen von Aestheticscapes

Zwei weitere Debatten sind für die Relation ästhetisches Subjekt, Artefakt und

Aestheticscape einschlägig: jene umHandlungsmacht und Affordanz.Wenn es um

Artefakte geht, so steht immer die Frage nach der Handlungskausalität im Raum.

Wer oder was handelt auf wen oder was? Dabei ist das Subjekt in den Diskussio-

nen der Soziologie, Kulturwissenschaft wie Philosophie der letzten Jahrzehnte

epistemologisch revidiert worden, man denke an die Vignetten von Situationen

als Aktant*en in der Akteur-Netzwerktheorie Bruno Latours oder den New Ma-

terialism, der u.a. den Spezieismus hinter sich lässt und mehr Lebensformen

einbezieht. Für das ästhetische Subjekt bezeichnet Affordanz die situative Wahr-

nehmung einer Aufgabe (gehe zur anderen Seite, berühre dieses Exponat) an einer

localitas, die den Handelnden zu etwas mitveranlasst, wobei das, wozu die localitas

jemanden bringt, ein Affekt, eine Körperregung (Mimik) oder Handlung sein kann

(die ›Quasi-Objekte‹ Michel Serres, aufgegriffen von Latour). Mit localitas sei der

räumlich-materiale Aspekt des Aestheticscapes angesprochen.Christoph Bareither

schildert,wie amHolocaust-Denkmal in Berlin der steinerne Stelen-Wald dasHan-

dy hervorholen lässt, der Handyscreen Gesichter für das Selfie zum Lächeln bringt,

währenddasGewahrwerdendesGedenkortes eine ernsteMimik veranlasst.32Dieses

Ineinander von aufeinander bezogenenHandlungen ist der Gewinn des Affordanz-

konzeptes jenseits einer Überbrückung der Subjekt-Objekt-Trennung und findet

sich im ästhetischen Subjekt, insofern es als verkörperte Kognition entworfen ist.

Selbstverständlich ist die materiale Realisierung der ›Gedenkstätte‹ ihrerseits in

ein umfänglicheres Dispositiv eingelassen.

Artefakte erhalten sinnliche, ästhetische wie semantische Bedeutung aus ih-

rer Einbettung in den relevanten Handlungsraum. In meinen Forschungen zur

Wirksamkeit spirituellen Heilens33 und zum Yoga34 hat sich das sozialgeogra-

phische Konzept der therapeutischen Landschaft als aufschlussreich erwiesen,

insofern es all die genannten Aspekte aufeinander bezieht. Raum wird in und für

Rituale allererst errichtet. Zu diesem Wirkraum gehören materielle wie imma-

terielle Artefakte, wobei die immateriellen sich durchaus materialisieren können

32 Bareither, Christoph: Affordanz, in: T. Heimerdinger/M. Tauschek (Hg.): Kulturtheoretisch

Argumentieren, S. 32–55; A. Koch: Körperwissen und Affordanz, in: Dies.: Körperwissen,

S. 158–161.

33 Koch, Anne/Meissner, Karin: Imagination, Suggestion und Trance. Suggestionsforschung und

Religionsästhetik über Heilung, in: Wilke, Annette/Traut, Lucia (Hg.): Religion – Imagination

– Ästhetik. Vorstellungs- und Sinneswelten in Religion und Kultur, Göttingen 2014, S. 131–154.

34 Über einen ›Kraftort‹ des globalen Yoga auf der Insel Koh Samui/Thailand: Koch, Anne: Glo-

kale Escapes. Neo-Spiritualität,Wellness und Fitness unter Bedingungen vonGlobalisierung,

in: Kunst und Kirche. Magazin für Kritik, Ästhetik und Religion 11/4 (2018), S. 28–33.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Artefakte, Dinge, Objekte

durch Stimme, Hörbarkeit oder handelnd auf andere Artefakte oder das psychi-

sche System Anwesender. Aus emischer Perspektive einiger von mir untersuchter

Settings ist das leicht aus einer anderen Vorstellung von Materialität als der hier

wissenschaftssprachlich verwendeten erklärbar: In der Tradition der Esoterik

wird Materialität als ein energetisches Kontinuum des Universums oder Bewusst-

seins des Wechsels von grob- zu feinstofflicher Materie vorgestellt. Das relativiert

auch die Verwendung des Konzeptes Artefakt, insofern zu entscheiden ist, ob

es lediglich für die Dingumwelt Verwendung finden soll, die sich im menschlich

wahrnehmbaren Sinnesausschnitt befindet, oder auch als Bezeichnung für emisch

geschilderte Wirkfaktoren wie Stimmen, Geistkörper, verursachende Willenskraft

herangezogen wird.

5.3 Dingumwelt als Zuschreibung und Zuhandenheit als Nahraum

Dingumwelt und Zuhandenheit erscheinen als weitere Unterkategorien, um Aes-

theticscape zu operationalisieren. Dingumwelt zielt im Unterschied zur Zuhan-

denheit darauf ab, den Dingzusammenhang der Nutzung darzulegen. Die Per-

spektive der sozialpsychologischen Attributionstheorie ist für Artefakte, die dort

Entitäten heißen und nichtmenschliche Objekte meinen, für unsere Argumenta-

tion instruktiv: Es geht nicht darum, warum Handelnde etwas tun, sondern zu welchen

Schlussfolgerungen Beobachter* dieser Handelnden kommen. Für uns ist insbesondere

interessant,wann Beobachter* die Ursache für ein Verhalten bestimmtenMerkma-

len eines Handelnden zuschreiben und wann sie die Ursächlichkeit den Entitäten/

Artefakten zuschreiben. Denn je nachdem, welche Zuschreibung erfolgt, ergibt

sich eine sehr unterschiedliche Position der Artefakte im Handlungsgeflecht. Die

Attributionstheorie legt nachdrücklich dar, dass wir Artefakten vermittelt im und

durch Dingumgang anderer gewahr werden. Unser Artefakteverhältnis ist somit

nicht ein direktes, sondern ein beobachtetes und auch aus den Dingentscheidungen

anderer Handelnder abgeleitetes Verhältnis. Der Dingumgang anderer Personen

und Maschinen generiert den Wert von Artefakten mit. Dingumgang gibt unseren

mentalen Modellen von Artefakten Bedeutung, indem er sie bestimmten kogni-

tiven Ereignissen zuordnet. Artefakte als Ableitungen aus Dingumgängen haben

somit Anteil an Ding-Konstellationen als den technischen oder materiellen sowie

semiotischen oder vor-diskursiven Zusammenhängen.

Ein Artefakt ist das Ergebnis, das in einer Handlung(ssequenz) herausgenom-

men wird, indem jene Praktik einen bestimmten Ausschnitt überhaupt erst als re-

levante Dingumwelt aus der Dingwelt bestimmt, innerhalb derer sich ein Ding al-

lererst zu einem einzelnen Artefakt verdichtet. Artefakte sind somit in einer Nut-

zung hervorgebrachte Gegenstände.Dieses Herausnehmen kann sowohl auf kultu-

rell vorgeformte und gefertigte Artefakte zurückgreifen, wie einen Rosenkranz in

seinem Schächtelchen, ein Textbuch, eine Trommel. Oder ein Artefakt wird als si-

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Koch: Aestheticscapes 73

tuativ bedeutsamer Gegenstand erschaffen innerhalb einer religiös-kontextuellen

Handlungssequenz,wie zumBeispiel Blütenblätter, die von der Blume in die Schale

einer Personwandernund zumTeil eines Legemandalaswerden, oder das Lauschen

auf Windrauschen (Windrauschen wäre hier das Artefakt, das durch die Anleitung

und Aufmerksamkeitslenkung herausgelöst wird aus einer Dingumwelt) oder eine

aus vorher beliebigen Umweltmaterialien gestaltete räumliche Mitte der versam-

melten Gruppe, wo nun die räumliche Mitte das Artefakt ist. Der Gewinn, Artefak-

te in dieser Weise aufzufassen, ist der, dass somit nur situativ ausgemacht werden

kann, was die relevante Dingumwelt ist, also ob es der Rosenkranz in der Handmo-

torik und zwischen Daumen und Zeigefinger ist, der Rosenkranz im Schächtelchen

oder der Rosenkranz im Arrangement derWeihegegenstände auf dem Altar. Damit

wird ein algorithmisch bzw.material vereinfachender Blick unterbunden.

Mit Zuhandenheit hingegen wird die Raumwahrnehmung ausgeführt und ein

motorisch-taktiler Nahraum angesprochen. Dieser Nahraum umfasst die händi-

sche Erreichbarkeit, die Aufgeschlossenheit vonUmgebung,wie sie durch eineDre-

hung des (Ober-)Körpers, einen oder wenige Schritte hin zum Artefakt möglich ist

oder sich durch einen räumlich möglichen gemeinsamen Schulterschluss der Teil-

nehmenden ergibt. Dadurch definiert Zuhandenheit einen körperlichen Nahraum

mit hoher (möglicher) Handlungsbedeutsamkeit (zu dessen technischer Erweiter-

barkeit durchWerkzeuggebrauch bzw.einfachnurGebrauch oderEinbezug vonAr-

tefakten, s.o. prothetische Wahrnehmung). Die Psychologie spricht mit Bezug auf

jenen Nahraum auch von rezeptiven Feldern, die als neuronale Repräsentationen

einen peripersonalen Raum, beginnend mit der Haut unmittelbar um den Körper

herum (gr. peri), errichten (s.o. peripersonaler Raum).

6. Folgerungen

Aus dem Ausgeführten folgt, dass Artefakte im/materialisierte Gegenstände in all-

täglichen oder formalisiertenMikropraktiken sind.35 Innovativ ist, Artefakte neben

ihren sozio-kulturellenWandlungen durch die Zeichen-Semiose auch in ihrem ›en-

acted‹ und ›emplaced‹ Weltbezug zu interpretieren, eben innerhalb von Aesthetic-

scapes.36 Damit ist erkenntnistheoretisch ein ästhetisches Subjekt gesetzt, das als

verkörperte Kognitionmit seinen perzeptiven Umwelten oszilliert. Diese situativen

Umwelten, sprich Aestheticscapes, bilden sich allererst als soziale Bedeutsamkeit

35 McGuire, Meredith B.: Lived Religion. Faith and Practice in Everyday Life, Oxford/New York

2008.

36 Miller macht in diesem Sinne für seine Analyse von Materialkultur Anleihen bei der Hegel-

schen Dialektik, einem argumentationslogischen Prozess, in dem fortlaufend Objekte (und

nicht nur Zeichen) zum Ausgangspunkt neuer Subjekte werden, D. Miller: Things, S. 54–57.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Artefakte, Dinge, Objekte

aus ihren Handlungsbezügen sowie aus ihrer ästhetischen Qualität heraus, die sie

als attraktiv, auffordernd oder abstoßend erscheinen lässt. An spezifische Aesthe-

ticscapes können sich weitere Qualitäten anlagern, wie kulturelle (zu entfremden,

anziehend zu sein),moralische (nicht weggeworfenwerden zu dürfen, da ›kostbar‹)

oder religiöse, die gemäß einiger Autor:en besonders häufigmitMaterialität versus

Immaterialität spielten, wenn auch nicht allein, da ebenfalls Börsen37 des globalen

Finanzmarktkapitalismus, zum Beispiel, immaterielle Wertsteigerungen und Ver-

heißungen vornähmen.

Von hierher gesehen, aus ihrer Rolle in den Vorhersagen des Erkennens, sind

Artefakte gleicherweise Akteur*e als auch neue Umwelten. Das ist so zu verstehen,

dass vonDingen einerseits eineHandlungsmacht imSinne einerAufforderungoder

Veranlassungausgehenkann,als auch so,dassDingeUmwelten imSinne vonmulti-

sensorisch gestalteten Umgebungen sind. Für diese Zuhandenheit von Artekfakten

stellt der religionsästhetische Ansatz des Körperwissens eine Vielzahl von Katego-

rien zur Verfügung, um dieWirkkräfte zu erklären.

Damit ändert sichnichtnurdasDingverhältnis,sondernauchdasSelbstverhältnis

mit Bezug darauf, wie epistemische Operationen aufzufassen sind: »Wir gehen zu-

nächst von dem Postulat aus, dass Glauben, Glaubhaft-Machen, Wissen auch

materielle, physische Operationen sind, die von technischen Dispositiven abhän-

gen, deren Wirksamkeit nicht apriori gegeben ist, sondern vom Kontext ihrer

Interpretation und ihren Nutzungen abhängt.«38 Deshalb ist viel stärker auch die

ästhetische Seite der Formen und nicht nur die semiotische oder kanon-ästhetische

Bedeutung in (religiösen) Kommunikations- und Bildungsprozessen zu berück-

sichtigen und Materialität nicht nur als physische Materialität aufzufassen, wie

häufig inmaterial cultureDiskussionen, sondern als Aestheticscape zu entfalten.

Gerade fürdie theologisch-religionspädagogischeAusrichtungdesForschungs-

netzwerksmit einemInteresseanBildungsmaterial und ›Sakralräumen‹drängt sich

die Frage auf,welche unintendierten Effekte jeweilige Dingzugangsweisenmit sich

ziehen.

• Zunächst wäre an die aufklärerisch-begriffliche Dinganalyse zu denken. Eine

aufklärerisch-begriffliche Dingarbeit würde die Regelleitung in Anordnungen

überbetonen und mitlaufende und implizite – vor allem somatische – Logiken

weniger hoch veranschlagen, sofern sie diese analogen Logiken überhaupt ›ein-

rechnet‹. Sie zeitigt als Folge, zum Beispiel für die Co-Konstitution von religi-

37 D. Miller: Things, S. 70–75, hier 74.

38 Luca, Nathalie/Polo de Beaulieu, Marie-Anne/Bigg, Charlotte/Caponeet, Stefania/Wanono,

Nadine: Introduction: Les techniques de croire et du faire croire, in: Archives de scien-

ces sociales des religions 187 (2019), http://journals.openedition.org/assr/45885 (Zugriff

22.02.2022), Abs. 2, übers. AK.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885


Anne Koch: Aestheticscapes 75

ös/säkular, dass fluide Identität der Artefakte zu willkürlich ab einer bestimm-

ten Verwendung als nur das eine oder das andere angesehen wird. Damit fal-

len gegebenenfalls handwerkliche, edukative,protzende, spielzeuglicheZusam-

menhänge und viele mehr unter den Tisch. Ein schönes Beispiel war bei der

Ausstellungsanalyse unseres DFG-Netzwerkes im Religio Museum in Telgte ein

Türbalken, den Katharina Krause und Antje Roggenkamp vorstellten. Der Tür-

first war weder in seiner Begehungssituation als Durchlass ausgestellt, sondern

an eine Wand montiert, noch war seine soziale Innen-Außen-Markierung für

einen bäuerlichen Hausstand inszeniert, noch die apotropäischen Schutzsym-

bole, sondern lediglich der zierende Bibelschriftvers wurde herausgegriffen, in-

dem diese Textlichkeit des Artefakts umgeben von Bibel-Exemplaren verstärkt

wurde.

• Ein praxeologischer Ansatz hingegen wiederum legt nahe, Institutionen als Er-

gebnis von Handeln anzusehen; er ›artefaktisiert‹ sozusagen. In der Folge wä-

re entgegenzuwirken, indem die Offenlegung der Konstruktion vonWelt durch

Handeln zwar zur Aufgabe gemacht wird – von der emotionalen undmachthaf-

ten Bedeutungszuschreibung an Artefakte bis hin zur Affektregulation, wie sie

auch über Artefakte oft unthematisch vollzogenwird.39 Zugleich aber wären die

Grenzen des Herstellens bzw. der Praktiken und stärker auch die Leitplanken

jener Dynamiken durch nicht-diskursive Praktiken wie Traditionen und durch

Dispositive als anonymen, nicht einfach-intentionalenGegenständen einzutra-

gen. Im Museum Religio in Telgte beispielsweise kann der hohe Grad an kon-

fessioneller Vielfalt Ostwestfalens von Dorf zu Dorf als Dispositiv mittels einer

Karte als Metaform exponiert werden, um davor die Dichte der katholisch-pro-

testantischen Kontaktzone in Artefakten erlebbar zumachen.

39 Scheer, Monique/Fadil, Nadil/Schepelern Johansen, Birgite (Hg.): Secular Bodies, Affects and

Emotions. European Configurations, London 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839463123-004 - am 14.02.2026, 06:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

