Aestheticscapes
Artefakte in sinnlich-asthetischen Arrangements
institutioneller Komplexe

Anne Koch

1. Einleitung

Dervorliegende Beitrag argumentiert dafiir, Artefakte nicht als einzelne, wenn auch
irgendwie relationale Dinge zu betrachten. Vielmehr sollen sie in einer vieldimen-
sionalen Umwelt bestimmt und aufgefunden' werden. In dieser Umwelt sind Hand-
lungsbeziige ebenso mafigeblich wie soziale und dsthetische Beziige. In jene Bezii-
ge ist ein Ding nicht nur eingebettet, sondern in ihnen konstituiert sich ein Arte-
fake allererst. Artefakte sind dann nicht einfach nur Dinge, sondern auch eine Ge-
rauschkulisse, zum Beispiel, ein Komplex von Verfahren oder ein hergestellter Ab-
stand konnen als Artefakte zihlen. Zur Bezeichnung und Analyse jener Beziige wird
das Konzept Aestheticscape vorgeschlagen und in seinen analytischen Bestandtei-
len eingefithrt. Denn Artefakte sind nur vollstindig in ihrem jeweiligen Aesthetics-
cape erschliefSbar und erst die analytischen Kategorien dieses Konzeptes erlauben
auch Interpretationen, die diskursive sowie implizite somatische und kognitive In-
teraktionen erkliren konnen, welche ein Aestheticscape entfalten. Unter diskursiv
sei in diesem Zusammenhang zum Beispiel verstanden, dass auch die Konfigurati-
onder Situation, die iiber die direkte Interaktion (jemand streicht mit der Hand am
Riicken einer anderen Person entlang) hinausgeht, in Kraft ist und mitbestimmt,
welchen Fortgang eine Sequenz nimmt (Art des Ortes, Entlohnungsweise, Hiufig-
keit der Interaktion usw.). Die teils nicht-diskursiven somatischen und kognitiven
Interaktionsanteile werden im Weiteren noch erldutert.

Das heifdt vorausgreifend, dass unter Aestheticscape eine Untersuchung von
sinnlich-dsthetischen Arrangements in ihren institutionellen Komplexen verstan-
den wird.

1 In genau dieser Antinomie von »begrifflich herausschneiden«und als »instituiert langst wirk-

sam«.

- 8 14.02.2028, 06:34:02.


https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Artefakte, Dinge, Objekte

Diese Auffassung von Artefakten innerhalb von Aestheticscapes ist gerade wich-
tig, wenn es um Dingkultur im Kontext von religiéser Bildung geht. Denn mit die-
sem verzweigten und ausgreifenden Kontext- oder Situationsverstindnis der Aes-
theticscapes kommen Beeinflussungsfaktoren ins Spiel, die fiir machtsensitive Bil-
dung und die damit verbundene Prekaritit von Bildungssubjekten offengelegt wer-
den kénnen.

Kulturtheoretisch ist dieser Beitrag im Kontext von Arbeiten angesiedelt, die
ein alternatives Modell entwickeln zu vorrangigen Erklirungen gesellschaftlicher
Zustinde einerseits aus angeblich objektiven Sachverhalten wie sozialer oder
wirtschaftlicher Struktur oder andererseits aus fabrizierten kulturellen Wissens-
ordnungen und Sinnzusammenhingen. Dazu wird in einer Mittelposition eine
wechselseitige Konstitution beschrieben, wie sie letztlich seit dem Strukturalis-
mus bereits eingebracht wird. Die alternative Deutung wird im Austausch mit
Philosophie des Geistes, Medizin und Kognitionspsychologie entwickelt.

Der Wunsch, Erklirungen nicht mehr nur aus der einen oder nur aus der an-
deren Richtung vorzunehmen, spiegelt sich in der Ding-Debatte, mit der daher be-
gonnen wird, um gut zu verdeutlichen, wo die Losung mit Aestheticscape ansetzt
(2). Ausgefithrt wird die Lésung daraufhin aus religionsisthetischer (3)* und geist-
philosophischer (4) Perspektive und eingeldst mit einem religionsisthetischen Be-
griff von Artefakten innerhalb von Aestheticscapes (5). Mit Schlussfolgerungen fir
die Bildungsarbeit wird geendet (6).

2. Die Ding-Debatte

Um eine umsichtige Konzeptionalisierung von Artefakten vorzunehmen, ist es
unerlisslich zu beachten, dass iiber die letzten Jahrzehnte auf der Theorieebene
eine Materialisierung von >Kultur< in Kulturwissenschaft und Kultursoziologie®
beobachtet wurde.* Diese sogenannte Materialisierung der Kultur ist bereits
eine theoretische Gegenpositionierung gegen den zu starken Pendelausschlag
von sozialkonstruktivistischen Kulturerklirungen anstelle der objektivistisch-
strukturellen. Im Sozialkonstruktivismus waren und sind es kulturell kontingente

2 Da diese erste Publikation des DFG-Netzwerkes ARTEFAKTE die Positionen der Mitglieder
vorstellen soll, wird viel aus dem ndaheren Umfeld und eigenen Arbeiten zitiert.

3 Z.B. Reckwitz, Andreas: Die Materialisierung der Kultur, in: Johler, Reinhard u.a. (Hg.): Kul-
tur_Kultur. Denken. Forschen. Darstellen. Miinster 2013, S. 28—37.

4 Von der wissenschaftstheoretischens>Materialisierung von Kultur<ist jene Materialitat zu un-
terscheiden, die sich in den letzten Jahrzehnten aufgedriangt hat in neuen Technologien, ei-
ner weitgehend apparatehaft vermittelten Kommunikation und dem zur kulturellen Ideo-
logie aufgedunsenen Neoliberalismus, der Warenkonsum zu einem Erlebnis und identitats-
stiftenden Moment macht.

- 8 14.02.2028, 06:34:02.


https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Koch: Aestheticscapes

Wissensordnungen und Praktiken, die definieren, was wirklich werden kann, ohne
dass Bedingungsgefiige wie Institutionenorganisation, Ressourcen, menschliche
Belastbarkeit usw. eine entscheidende Rolle spielten. Dagegen fithren nun Ansitze
einer Re-Materialisierung der Kultur an, wie sehr diese kulturellen Ordnungen ih-
rerseits wieder in einer >Situation« iiber einen >Aufforderungscharakter« der Dinge
und iitber raumliche Arrangements mit dem Vorgegebenen verbunden sind: »much
what makes us what we are exists, not through our consciousness or body, but as an
exterior environment that habituates and prompts us.«’

Dieser wissenschaftstheoretische Kontext spiegelt sich nun auch in den Ding-
Debatten, die fiir Artefakte® relevant sind, wider: Artefakte sind einerseits umweltli-
che Arrangements wie Riume, Naturlandschaft, Materialkultur (Strukturseite), an-
dererseits materiale Objekte der Herstellung” (Kulturseite). Die Kulturalist*en ver-
treten, dass auch Vorstellungen und Gefithle von Menschen nicht blofRe biologische
Grundgegebenheiten sind, sondern als sozial und kulturell bedingt anzusehen sind.:
»not only ideas, but emotions too, are cultural artifacts in man.«® Der Religions-
wissenschaftler Armin W. Geertz bindet das bereits in eine >Mittelposition« einer
Re-Materialisierung der stark kulturalisierten Gefiihle ein. Fiir sein Argument, das
materiale Objekte und Symbole als >Anker« des Erkennens aufwertet, fithrt er den
kognitiven Archiologen Colin Renfrew ins Feld, fiir den ein Grof3teil des sozialen Le-
bens tiber Dinge vermittelt ist. Dies hat zur Konsequenz, dass »the world in which
most of us live today is an artefact< (Renfrew 1998:1). Again, this strikes me [AWG] as
being an exaggeration, but I agree with him that >material culture is not only reflec-
tive of social relations and of cognitive categories: it is to a large extent constitutive
of these also« (Renfrew 1998: 3).«°

Eine umkimpfte Linie der Ding-Debatten ist vor diesem Hintergrund der Un-
terschied zwischen Ding und Mensch. Es wird gefragt, ob es nicht eine Nabelschau
des Menschen sei, vor allem sich selbst als belebt und intentional anzusehen und

5 Z.B. ein Klassiker der Kulturanthropologie: Miller, Daniel: Theories of Things, in: Ders.: Stuff,
Cambridge 2010, S. 42—78, hier 51.

6 Z.B. Aktor, Mikael: The Sivalinga between artifact and nature: The Ghrsnesvaralinga in Vara-
nasi and the banalingas from the Narmada River, in: Ders./Jacobsen, Knut/Myrvold, Kristina
(Hg.): Objects of Worship in South Asian Religions. Forms, Practices and Meanings, Abingdon
2015, S. 14-34.

7 Deren Produktion, Klassifizierung und Zirkulation beschrieben werden: z.B. Morgan, David:
Material analysis and the study of religion, in: Hutchings, Tim/McKenzie, Joanne (Hg.): Ma-
teriality and the Study of Religion. The Stuff of the Sacred, London 2017, S. 1432, auch schon
Miller, Daniel: Artefacts as Categories. A Study of Ceramic Variability in Central India, Cam-
bridge 1985.

8 Geertz, Clifford: The Growth of Culture and the Evolution of Mind, in: The Interpretation of
Cultures, New York 1973 [1962], S. 55-83, hier S. 81.

9 Geertz, Armin W.: Brain, body and culture. A biocultural theory of religion, in: Method and
Theory in the Study of Religion 22 (2010), S. 304—321.

- 8 14.02.2028, 06:34:02.

59


https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Artefakte, Dinge, Objekte

sich darinvon Dingen abzugrenzen. Mancherortsistes iiblich geworden, Dinge auf-
zuwerten, indem sie wie Akteur*e wahrgenommen werden. Nun werden Dinge in
dem Moment wichtiger, in dem wir primir als Konsument*en angesprochen wer-
den und uns mehr oder weniger als solche bewusst erleben. Dinge sind dann Teil
von uns, fungieren als etwas Ersehntes und demonstratives Signal fiir unsere sozia-
le Position und unseren expressiven Individualismus.

Zu dieser Aktantierung von Dingen gehort eine zweite Erscheinung: die einer
Lebendigkeit von Dingen. Denn aus einer systemischen, netzwerkanalytischen
Sichtweise fithrt das Vorhaben, Sozialitit zum archimedischen Punkt zu erheben
und aufeinander bezogene Handlungen zu beobachten, dazu, Quellpunkte von
Handlungen zu sehen. Die Handlungsmacht geht dann begriffsanalytisch in der
Triangulation von Ding — Akteur” — Umwelt auch auf Dinge tiber. Allerdings, anstatt
den Dingen den Hauch einer Lebendigkeit zu geben, wird dabei eher eine Perspek-
tive durchgespielt. Fiir manche jedoch stellt sich zurzeit die Frage, ob es nach
diesen Spielwiesen nicht wieder an der Zeit ist, in gewissem Umfange auf Kiinst-
liche Intelligenz und belebte Natur (von Tieren bis zur Biosphire im Chthuluzin)
als Akteur® zuriickzukommen und auch von ihnen her, also von den organischen
oder komplex selbstreferenziellen Systemen (und nicht nur von den Medien, Tech-
nologien und institutionellen Arrangements her), die Regeln der sozio-kulturellen
Theorien zu entwickeln. Diese Uberlegungen entstammen einerseits einem post-
humanistischen Theoretisieren, das systemisch, institutionentheoretisch und nicht
anthropologisch denkt, andererseits entsprechen sie im new materialism einem Zu-
riickkommen auf ein Bewusstseinssubjekt der Debatten um Kiinstliche Intelligenz,
belebte Materie und Mensch-Maschine-Interaktion. SchlieRlich beziehen sie sich
auf einen Geist, der inzwischen deutlicher kognitionswissenschaftlich erforscht
ist.

Vor diesem Hintergrund geht es in diesem Beitrag darum, Aestheticscape als
Konzept einzufithren, um Artefakte in ihrer sensorisch-narrativen Dingumwelt zu
beschreiben. Der Sinn dieses Ansatzes ist es, in die kunsthistorischen, praxeologi-
schen und semiotisch-kulturtheoretischen Beschreibungen von Materialkultur zu
dervon diesen sehr wohl wahrgenommenen sozialen Dimensionen eine meist itber-
sehene oder nur genannte, aber >schweigende« Dimension einzubringen: die soma-
tische Interaktion von Handelnden in ihrer Welt. Das ist umso mehr tiberfillig, als es
fiir diese Interaktion inzwischen etliche, auch empirische Erkenntnisse gibt: >Em-
bodiment« wird zwar vielfach angefiihrt als wesentliche Bedingtheit von Handeln-
den, doch meist bleibt in den Begriindungen aus, wie Verkérperung auszufithren
sei, welche analytischen Begriffe mit ihr verbunden sind, um gehaltvolle Aussagen
zu titigen, warum und inwiefern die Verkoérperung denn nun zutrdglich oder ab-
traglich ist fir die Bedeutung von Objekten oder Aktionen. Embodiment-Theorien
haben immerhin das hermeneutische Geist-Subjekt in eine Handlungswelt einge-
bettet. »Somatische« Argumente finden sich jedoch kaum, obwohl sie fiir die Repli-

- 8 14.02.2028, 06:34:02.


https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Koch: Aestheticscapes

zierbarkeit und Begriindung von Aussagen eine ebenso grof3e Relevanz haben wie
text- und kulturtheoretische Argumente.

3. Religionsasthetik

Innerhalb der Religionswissenschaft werden seit den 1980er Jahren einige fiir Ar-
tefakte einschligige Wenden der Kulturwissenschaft mitvollzogen, in denen u.a.
das Ikonische, Raum, Materialkultur, populire, im Sinne von nicht hochkulturellen
Gegenstinden und menschliche Wahrnehmung wichtig wurden. Die Religionswis-
senschaft als vergleichsweise kleine Disziplin ist in interdisziplinire Wissenskul-
turen eingebettet, die noch iiber ethnologische, kulturanthropologische, kogniti-
onspsychologische, kunst- und bildwissenschaftliche Einfliisse hinausreichen. Die
Religionsisthetik hat sich in der deutschsprachigen Religionswissenschaft entwi-
ckelt. Das Konzept der Asthetik bezieht sich einerseits auf aisthesis in der Bedeutung
von Wahrnehmung und andererseits zugleich auf Asthetiken im Sinne von kiinst-
lerischen, semiotischen Codes und gestalteten Umwelten. Damit wird sowohl der
menschliche Kérper zum Thema, seine Wahrnehmungsverarbeitung, die Sinnes-
systeme, Medien und Formen des Kunstschonen, gestaltete Lebenswelten von Ar-
chitektur und Landschaftsgestaltung als auch gesellschaftlich-historische Weisen
tiber Korperdisziplinierung und riumliche Gestaltung ihre Machtverhiltnisse und
ihre Ideologie umzusetzen. »A connective concept« heifdt in diesem Sinne im Unter-
titel ein wichtiger Band der Religionisthetik, um in diesen Zusammenhang deren
synthetische Leistung fiir Semiotik, Kognitionswissenschaft, Psychologie und Kul-
turwissenschaft hervorzuheben.™®

In dieser Gemengelage formiert sich eine neue Perspektive mit dem Beitrag »Re-
ligionsisthetik« von Hubert Cancik und Hubert Mohr im ersten Band des Handbuchs
religionswissenschaftlicher Grundbegriffe (HrwG 1988)." Der Beitrag markiert den Be-
ginn einer neuen Teilperspektive, die zu jenem Zeitpunkt noch eher programma-
tische Vision ist. Von diesem Anfang leitet sich der starke Fokus auf menschliche
Wahrnehmung und Kérperlichkeit her, von denen aus nun kulturelle Phinomene
erschlossen werden (neben historischen Asthetiken, kultureller Semiotik und Nar-
ration” und Bildwissenschaft, die ebenfalls wichtig bleiben). Das Bedeutsame des

10  Grieser, Alexandra K./Johnston, Jay: What is an Aesthetics of Religion? From the Senses to Me-
aning —and Back Again, in: Dies. (Hg.): Aesthetics of Religion. A Connective Concept, Berlin/
Boston 2017.

1 Cancik, Hubert/Mohr, Hubert: Religionsasthetik, in: Cancik, Hubert/Gladigow, Burkhard/
Laubscher, Matthias (Hg.): Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriff Bd. 1, Stutt-
gart 1988, S.121-156.

12 Ausdem DFG-Netzwerk Aesthetics of Religion (AESToR) 2015—18: Johannsen, Dirk/Kirsch, An-
ja/Kreinath, Jens (Hg.): Narrative Cultures and the Aesthetics of Religion, Leiden 2020.

- 8 14.02.2028, 06:34:02.


https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Artefakte, Dinge, Objekte

HrwG-Artikels war das Verstindnis von Asthetik als aisthesis in Aufnahme der phi-
losophischen Traditionen von Aristoteles und Alexander G. Baumgarten. Asthetik
wird als Wahrnehmung (gr. aisthesis) sowie erkenntnistheoretisch priziser als »sinn-
liche Erkenntnis« (cognitiones sensitivae) begriffen. Was Baumgarten — hierin seiner-
zeit AufRenseiterposition in der Philosophie — mit sinnlicher Erkenntnis wieder ins
Spiel bringt, kann heute durch philosophische, kognitions- und neurowissenschaft-
liche Theorien des Geistes begrifflich differenzierter, synthetischer und empirisch
eingeldst werden (Stichworte embodied cognition, enactivism, predictive mind, grounded
cognition). Die methodisch kontrollierte Rekonstruktion von sinnlicher Erkenntnis
im kulturwissenschaftlichen Arbeiten ist seitdem eine herausfordernde Aufgabe.
Dazu gehort zunichst eine wissenschaftstheoretische Klirung und die Erarbeitung
eines Grundvokabulars dieser neuen religionswissenschaftlichen Teilperspektiven.

Fiir meine Forschungen und die einer ganzen Generation deutschsprachiger Re-
ligionswissenschaftler” wurde die Religionsisthetik zu einer produktiven Aufgabe.

Zu dieser Aufgabe, die Programmatik des HrwG-Beitrags Religionsisthetik aus-
zuarbeiten und weiterzuentwickeln, tritt seit den 1990er Jahren die kognitive Reli-
gionswissenschaft. Kognitive Religionswissenschaft wird erst jingst vermehrt im
deutschsprachigen Raum rezipiert. Es ist hilfreich, dass das nicht mehr nur in ih-
rer anfinglich sehr evolutionstheoretischen Aufstellung passiert, sondern dass ko-
gnitionspsychologische Erkenntnisse und Philosophie des Geistes bereits stark auf-
gegriffen werden. Die Religionsisthetik tritt also als eine integrative Disziplin an,
in der Forschungen zum artifiziell Schénen, historischen Kanones und Lehren des
Schénen als auch Studien zur materiellen Religion™ neben der verkérperten Kogni-
tion ihren Platz haben. Die Religionsisthetik kann dabei auf wissenschaftstheore-
tische Errungenschaften der Religionswissenschaft aufbauen, so teilt sie etwa die
Kritik an einem einfach funktionalen oder rein phinomenologischen, eurozentri-
schen, nur differenztheoretischen oder praxislosen diszipliniren Gegenstandsver-
stindnis. Dispositive als Gegenstinde der Religionswissenschaft konnen kulturelle
Komplexitit und die Einbettung von Praktiken jenseits einer differenzierungsso-
ziologischen Einengung besser fassen. Sie stellen zum Beispiel dar, inwiefern reli-
gios/sikular lediglich eine diskursive historische Klassifikation ist.

Im Jahre 2007 wurde von Alexandra Grieser (Trinity College/Dublin) und
mir an der Ludwig-Maximilians-Universitit in Miinchen der Arbeitskreis Reli-
gionsisthetik innerhalb der Deutschen Vereinigung fiir Religionswissenschaft ins
Leben gerufen, der sich als sehr innovativ, heterogen hinsichtlich der historisch-
philologischen Expertisen und publikationsstark erweisen sollte.”* Dieser Ansatz
der Religionsisthetik und kognitiven Religionswissenschaft betrifft in zentraler

13 Z.B.Braunlein, Peter: Materialitdt, in: Verkiindigung und Forschung 64/2 (2019), S. 102—-116.
14 Ubersichtsbeitrag von Binder, Stefan: Religionsisthetik als Forschungsansatz, in: Verkiin-
digung und Forschung 64/2 (2019), S. 87—101.

- 8 14.02.2028, 06:34:02.


https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Koch: Aestheticscapes

Weise auch die Modellierung von Artefakten. Das isthetische Subjekt wird zum
erkenntnistheoretischen Ausgangspunkt,” fiir das die Dingwelt in ihrer Perzep-
tivitdt als Haptik, Taktilitit, Motorik erscheint und sich fiir weitere somatische
GrofRen wie die Peristaltik oder die Kérperaufengrenze Haut 6ffnet. Das rein her-
meneutische Subjekt wie im Mentalismus wird in der situationalen Kulturanalyse
verworfen zugunsten von Praktiken, die immer schon offentlich und verkdrpert
sind. Fiir meine Forschungen wurden Psychologische Medizin und kognitive Re-
ligionswissenschaft zu wichtigen Kooperationspartner®en vor allem zu Heilung
(therapeutisches Berithren, geistliches Heilen vor dem religionsgeschichtlichen
Hintergrund von transpersonaler Psychologie und moderner westlicher Theoso-
phie, Esoterik, Schamanismus u.a.). Wahrend Andreas Reckwitz als Ausweg aus
einem Mentalismus die kreative Subjektivititsform vorschligt,'® wird hier das
isthetische Subjekt eingefithrt und als somatisches aufgeschliisselt. In dieser Po-
sition ist es nicht rein kulturkonstruktivistisch zu verstehen: Aneignung geschieht
nicht nur sozial und kulturell, sondern auch affordant. Biologische Wesen kénnen
Prigungen und Limitationen und besondere Qualititen des Affiziert-Seins und der
Prozession von Kommunikation nicht aufien vor lassen. Damit bezieht die Religi-
onsisthetik, wie ich sie auffasse, kulturtheoretisch eine mittlere Position zwischen
Konstruktivismus und Biologismus."”

Prazisierender Exkurs: Kdrperwissen

Zentrales Konzept ist das Kérperwissen, wie ich es in meiner Habilitation gegen
Einwinde an einer philosophischen Fakultit, Wissen sei immer mit Rationali-
tit/Vernunft verbunden, entwickelt habe.” Diese Verbindung von Kérper und
Wissen begegnet dem logozentrischen Vorurteil, jedes Wissen miisse sprachlich

15 Ausgefiihrtin Koch, Anne: Epistemology, in: Dies./Wilkens, Katharina (Hg.): The Bloomsbury
Handbook of the Cultural and Cognitive Aesthetics of Religion, London 2019, S. 23—32, DOI: h
ttps://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003.

16  »They [creative subjects] are culturally formed materiality, besides the materiality of bodies
above all the materiality of artefacts, of complex subject-object-constellations.« Reckwitz,
Andreas: Creative Subject and Modernity. Towards an Archeology of the Cultural Construc-
tion of Creativity, in: Konstanzer Kulturwissenschaftliches Kolloquium Diskussionsbeitrige
N.F. 2 (2007), S. 4.

17 Zu einer ethnografischen Untersuchung unseres Religionsasthetik-Arbeitskreises aus Sicht
der Science and Technology Studies (STS) s. Smolka, Mareike: Why Does Controversy Persist?
Paradigm Clash, Conflicting Visions, and Academic Productivity in the Aesthetics of Religion,
in: Science as Culture (2021). DOI: https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.
2021.1918077 .

18 Koch, Anne: Kérperwissen. Grundlegung einer Religionsaisthetik, UB Minchen 2007, DOI: h
ttps://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438.

- 8 14.02.2028, 06:34:02.

63


https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://doi.org/10.5040/9781350066748.ch-003
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09505431.2021.1918077
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438
https://doi.org/10.5282/ubm/epub.12438

64

Artefakte, Dinge, Objekte

formulierbar sein, das dem bewusstseinstheoretischen Vorurteil, es miisse expli-
zierbar sein, also grundsitzlich bewusst werden kénnen, und wohl auch einem
argumentationslogischen Vorurteil, dass sich diese Gehalte in Theoriehierarchien
und Kohirenzerfordernisse einzugliedern hitten. Dagegen konnen philosophische
Diskussionen angefithrt werden, in denen bereits nicht-propositionales Wissen
(Wissen nicht ginzlich oder notwendigerweise in Aussageform) erdrtert wird,
wie die Moglichkeit von Selbsttiuschung, Praxiswissen oder tacit knowledge. Von
Konzepten der Soziologie unterscheidet sich Kdrperwissen, indem es Korper nicht
als materiale Sedimente ausschliefilich sozialer Strukturen ansieht, und von an-
thropologischen Embodiment-Ansitzen, indem es eine zumindest hypothetisch-
explanative Theorie anbietet, um die Art und Weise und den Folgenreichtum der
korperlichen Involvierung aufzukliren und nicht nur darauf hinzuweisen. Einige
der bereits ausgearbeiteten Kategorien von Kérperwissen sind:"

«  prothetische Wahrnehmung

- multimodale Wahrnehmung

«  Korperschema

« Tatowierung, Kdrperzonen

- peripersonaler Raum

« joint speech mit synchronous speach und Murmelteppich
« Simulation, Gesichtserkennung (facial recognition)

- Interface

«  Rhythmus, Koordinierung

«  Absorption, flow*®

Diese Konzepte zweiter Ordnung sind kulturwissenschaftliche Hypothesen und
Fluchtpunkte fiir empirische Forschungsdesigns. Beispiele fiir ihre heuristische
bis explanative Kraft finden sich in Arbeiten zu Kérperwissen in Geisterinkorpo-
ration,” in sikularistischen Kérpertechniken,” in Yoga Praktiken.? Das Korper-
schema aus der obigen Liste zum Beispiel ist die neuronale Reprisentation des

19 Koch, Anne: »Kérperwissen«. Modewort oder Grundstein einer Religionssomatik und Religi-
onsdsthetik?, in: Kriiger, Oliver/Weibel, Nadine (Hg.): Die Kérper der Religion, Ziirich 2015,
S. 21-45.

20  Aschenbrenner, Lina: Gaga ¢, London: Equinox, forthcoming.

21 Tran-Huu, Sarah F.: Faszination alternative Spiritualitidt. Zum Konversionsprozess in die neu-
religiose Gruppierung>Terra Sagrada, Bielefeld 2021.

22 L. Aschenbrenner, Gaga.

23 Von Ostrowski, Laura: Ein Text wird Praxis. Eine historische und empirische Studie zur Per-
formanz des Yogasutras im globalen und deutschen Asthanga Yoga, Universitit Minchen:
open publishing in the humanities 2022, https://fedoc.ub.uni-muenchen.de/28621/ (Zugriff
am 13.02.2023).

- 8 14.02.2028, 06:34:02.


https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/
https://edoc.ub.uni-muenchen.de/28621/

Anne Koch: Aestheticscapes

ganzheitlichen Koérpers in seiner jeweiligen psychosomatischen Befindlichkeit. Ar-
tefakte, wie eine fellbesetzte holzerne Gesichtsmaske bzw. Kopthaube, kénnen zum
Beispiel als erweitertes Korperschema aufgefasst werden und in die Reprisentation
des gesamtkorperlichen Befindens integriert sein, also in der Selbstvergrofierung
Michtigkeit verkorpern. Artefakte konnen ebenso instrumentell in der protheti-
schen Wahrnehmung in die unthematische korperliche Handlungsintentionalitit
eingebunden sein. Ein prothetisches Artefakt wire eine Erweiterung des Korper-
schemas in ein Artefakt, das mit der eigenen Person identifiziert ist und an deren
Auflengrenzen Welt nun wahrgenommen wird: die Spitze eines Spazierstocks,
das Ende eines Strohhalms, das Profil der Reifen meines bremsenden Fahrrads,
das Schulter-an-Schulter in einer nahen kérperlichen Co-Prisenz. Joint speech
hingegen meint das menschliche Ténen, die Stimme und Koordinierung von Wech-
selrede und -gesang in Gruppen, also den gemeinschaftlichen Stimm- und Ton/
Musikinstrumentegebrauch. Darin wird Gemeinschaft hergestellt und ausgerich-
tet.** Kdrperzonen, die somatisch bedeutungsvoll sind, etwa um Nacktempfinden,
Geschlechtlichkeit, Attraktivitit oder Wohlstand auszustellen, ergeben als Ge-
samtbild eine Korperkarte, genannt >Titowierungs, kultureller Bedeutungen. Diese
Zuweisungen an Korperzonen sind nicht ginzlich beliebig, sondern kénnen sich
an kilte- oder schmerzempfindliche Kérperzonen leichter/schwerer anlagern als
etwa an weniger/stirker sinnlich erregbare Partien. Eine GeifRel als Artefakt16st am
Riicken weniger Schmerz aus als auf Ellenbogen oder Fingerkuppen aufgrund einer
geringen Dichte von Nozizeptoren, doch sie bewirket visuell eindrucksvolle Blut-
rinnsale durch temporire Versehrung des Hautorgans. Das Artefakt Rosenkranz
kann durch seine Affordanz der Handmotorik die epistemische Kognitionsleis-
tung mindern und damit der Charisma-Suggestion mehr Raum geben, so dass die
Betenden im Zustand jener Beschiftigung Autorititen leichter glauben. Usw.

Die analytischen Kategorien des Kdrperwissens erdffnen der Religionsisthetik
viele Moglichkeiten. Das Konzept der Aestheticscapes dient dazu, die multisenso-
rischen, narrativen und hochst artifiziellen kulturellen Umwelten im ausgefiihrten
Sinne zu erfassen. In Konsequenz sind Artefakte nicht gleichzusetzen mit Material-
und Dingkultur, sondern sie verweisen auf das dsthetische Subjekt.

24 Koch, Anne: Aestheticscapes und joint speech als dsthetische Strategie. Analyse eines katho-
lischen Furbittgebets mit>Exorzismus, in: Zeitschrift fir Religionswissenschaft 28/2 (2020),
S. 259-275.

25  Inseinen vielen historischen Formierungen, zum Beispiel Taves, Ann: Knowing Through the
Body. Dissociative Religious Experience in the African- and British-American Methodist Tra-
ditions, in: The Journal of Religion 73/2 (1993), S. 200—222.

- 8 14.02.2028, 06:34:02.

65


https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Artefakte, Dinge, Objekte

4. Theorie des Geistes: Predictive Mind

Derzeitige philosophische und kognitionswissenschaftliche Theorien des Geis-
tes verstehen diesen als verkorperte Kognition, wie ausgefiihrt, und als Instanz,
die unablissig Vorhersagen (»predictions«) entwirft, was passieren konnte. Die
Vorhersagen verfolgen den Zweck, auf Handlungen gut vorbereitet zu sein. Die
Vorhersagen speisen sich aus sinnlichen Eindriicken und gleichzeitig gewissen Mo-
dellen iiber Welt, die von vorbewussten bis hin zu sehr ausgearbeiteten Modellen
reichen. Die Modelle und ihre Vorhersagen beschreiben und erkunden zunichst,
was eine Situation als unmittelbare Reaktion verlangt, um den Organismus gut
zu erhalten. Sodann geht es auch darum, auf komplexe soziale und kulturelle
Gestaltungen zu reagieren. Schon im Ansatz kénnen also Sinnlichkeit, Handlungs-
umwelt und neuronale Verarbeitung nicht sinnvollerweise getrennt werden. Sie
wirken vielmehr Hand in Hand, um das spsychische System« flexibel in seiner
Handlungsumwelt agieren zu lassen. Die Vorhersagemodelle konsolidieren sich im
Laufe ihrer Anwendung und es wird schwieriger, sie zu verindern. Dazu bedarf
es dann schon sehr markanter innerer oder duflerer Sinnesinformation. Gerade
hier setzen Religionen auch an, um ihre narrativen Aestheticscapes zu etablieren,
indem sie etwa eine Fokussierung auf die Innenwelt vornehmen, in der dann Stim-
men gehort werden oder eine Wirme empfunden wird im Meditieren iiber eine
elterliche religiose Figur. Nutzen und Bedeutung von Artefakten sind ebenfalls vor
diesem Hintergrund zu sehen, da sie Aufmerksamkeit auf sich ziehen, ein unbe-
wusstes Modell memorisieren, also symbolhaft prisent sein lassen, zum Beispiel
die Anwesenheit einer schiitzenden Kraft in einem Amulett oder das schnellere
Abrufen der habituellen Geborgenheit angesichts bestimmter Gebetsgegenstinde
wie eines Andachtsbildes, eines Lichtes oder Naturobjekts. Aestheticscapes sind in
diesem Sinne als Vorhersagemodelle zu sensorischen und verkérperten Umwelten
aufzufassen.

Zudem und dariiber in semiotische Zusammenhinge hinausgreifend sind Aes-
theticscapes auch narrative Aufmerksamkeitsokonomien. Dass Narrativitit und
Asthetik zusammengehen, liegt darin, dass viele gleiche kognitiven Verarbeitungen
in der Wahrnehmung von Welt und in Storyworlds wirksam sind.** Dazu gehort
zum Beispiel die identifikative Fortfithrung eines Eindrucks oder einer Erzihlung
durch einen eigenen Impuls oder eigene Lebenserzihlung oder Plausibilisierungen
des Erfahrenen oder Erzihlten, wie sie sich in einer Wahrnehmung oder im Héren
von Erzihlung einstellen konnen. Vor dem Hintergrund von predictive mind dienen
Storyworlds beim Geschichtenerzihlen und Zuhoren dazu, eine gemeinsame sozial

26  Vgl. Johannsen Dirk/Kirsch, Anja: Narrative strategies, in: Koch, Anne/Wilkens, Katharina
(Hg.): The Bloomsbury Handbook of the Cultural and Cognitive Aesthetics of Religion, Lon-
don 2019, S. 143-153.

- 8 14.02.2028, 06:34:02.


https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Koch: Aestheticscapes

koordinierte Welt zu schaffen, in der dann auch Artefakte ihren Platz zugewiesen
bekommen und ihre Aufgaben haben.

In der Religionswissenschaft wird predictive mind in der Form von event cogniti-
on besonders von Ann Taves und Egil Asprem angewendet.”” Dieses sehr dhnliche
erkenntnistheoretische Modell setzt an der schon definierten Situation an, dem Er-
eignis (event) bzw. einer Erfahrung, die bereits aus dem Hintergrundrauschen ei-
ner Umgebung heraustreten. Auch Artefakte gehoren als Teil eines Ereignisses da-
zu oder wenn sie im Nachhinein im Erfahrungsnarrativ erginzt werden. Beispiel
fiir eine solche Erganzung wire die Wiedererzihlung eines kabbalistischen Traums,
in dem die Person mehrere leuchtende Himmel durchwandert und einen davon als
smaragdgriin beschreibt und einem bestimmten Planeten zuordnet, nachdem sie
ein astrologisches Seminar besucht hat. Wihrend Aufstieg und Licht urspriinglich
sinnlich-motorische Stimuli sein kénnten, wird die Farb- und Edelsteinbedeutung
durch einschligiges Wissen aus einer Storyworld in dem Ereignisnarrativ erginzt.
Sowohl in der Vorhersage- als auch in der Ereignistheorie des Erkennens konsti-
tuiert sich eine Erfahrung mehrstufig. Zunichst werden interne und externe Sti-
muli als ein abgrenzbares Ereignis aus dem >Strom des Bewusstseins< ausgeschnit-
ten und im Sinne eines Arbeitsmodells dieses Ereignisses miteinander abgeglichen.
Diese Informationsverarbeitung bleibt weitgehend unbewusst und verbindet aktu-
elle Stimuli und vorhergehende Arbeitsmodelle. Wird dieses Ereignis erinnert, ist
es bereits auf basaler Ebene eingeordnet und bezieht sich auf ein noch allgemei-
neres Ereignisschema, zum Beispiel, Teil einer bestimmten Handlungssequenz zu
sein wie einer Segnung oder eines Entziindens von Kerzen an einem Leuchter. Ar-
tefakte verindern nun die kognitiven Vorhersagen, da sie in ihrer Bedeutung oder
auch nur Zugehorigkeit zu einer Handlungssequenz bekannt sind, also zu einem be-
stimmten Arbeitsmodell und daraus sich verallgemeinerndem Ereignisschema ge-
hoéren. Da Artefakte die Vorhersagen zur korrekten Ereignisbildung verindern, be-
stimmen sie wesentlich mit, zu welcher Erfahrung es kommt, wie hier im Zitat fiir
Versuchspersonen ausgefithrt wird, die entweder vertraut oder unvertraut mit den
Artefakten sind:

»What would happen, then, if experimenters deliberately used culturally embed-
ded objects, like crystals, Ouija boards, icons, or magical sigils, and pooled sub-
jects who do and do not have referent specific expectations attached to these ma-
terial signs? The event cognition framework assumes that these forms of semantic
memory for objects do matter, and that testing their relative influence on the pro-
duction of quite specific experiential working models could make a serious con-

27  Taves, Ann/Asprem, Egil: Experience as event: Event cognition and the study of (religious)
experiences, in: Religion, Brain & Behavior (2016), DOI: https://doi.org/10.1080/2153599X.
2016.1150327.

- 8 14.02.2028, 06:34:02.

67


https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X
https://doi.org/10.1080/2153599X

68

Artefakte, Dinge, Objekte

tribution to understanding the cultural technologies for inducing experiences we
find in the wild.«*®

Wir halten fest: Die Kategorien des Korperwissens und der kognitiven Ereigniskon-
stitution sind wichtige Elemente, um Aestheticscape zu erliutern und damit auch
zu bestimmen, was ein Artefakt ist.

5. Was ist ein Aestheticscape?

Der kulturtheoretische Gewinn des Aestheticscapes wie auch schon des obigen Kor-
perwissens liegt darin, dass sie Kategorien darstellen, die weder aus einer, in die-
sem Falle meist biologischen Natur oder >Klassenlage« Verhiltnisse erkliren (der
>Struktur<), noch lediglich auf symbolisch-sinnhafte Zusammenhinge kultureller
Austibungen als Erklirung abheben (der >Kultur<). Stattdessen balancieren sie die
wechselseitige Konstitution aus und fithren beidseitige Kausalititen bzw. intentio-
nale Ursachenverhiltnisse an. Die Stirke liegt fiir beide Konzepte in ihren Unterka-
tegorien, die auch fiir empirisches Arbeiten kleinteilig Erklirungen oder zumindest
Hypothesen anzufithren verméogen.
Aestheticscapes sind durch die folgenden Dimensionen gekennzeichnet:*

. Sie gleichen multimodale Sinnesumwelten und ihre kulturell kontingenten
Sinneshierarchien mit den jeweiligen historischen Asthetiken (Kunst- wie
Alltagsasthetiken) und historischen Semiotiken ab.

« Im begrifflichen Unterschied zu sinnlichen Umwelten (sensescapes) gehen Ae-
stheticscapes mit ihrem differenzierteren Verstindnis von Sinnen iiber die
klassischen fiinf Sinne hinaus und beriicksichtigen Schmerzsinn, Haut-, Tem-
peratur- und Sexualsinn sowie weitere Sinnessysteme.

- Zudem werden mit dem Konzept der Aestheticscapes die mit dem Einsatz und
der Gestaltung der Sensescapes intendierten dsthetischen Strategien und Ziele
offengelegt, so dass eine handlungstheoretische (s.u. Dingumwelt) und

. eine machtanalytische Perspektive®® eingeschlossen sind.

«  Durch die Handlungsorientierung im Verbund mit dem Fokus auf Képerwissen
tritt ein Nahraum der Zuhandenheit (s.u. Zuhandenheit) hervor.

28  A.Taves/E. Asprem: Experience, S. 15.

29  »Section IV: Aestheticscapess, in: A. Koch/K. Wilkens: Bloomsbury Handbook, S. 207-282.

30 S dazu insbesondere Poehls, Kerstin: Materialitat, in: Heimerdinger, Timo/Tauschek, Mar-
kus (Hg.): Kulturtheoretisch Argumentieren, Miinster 2020, S. 294—322 (313) um Infrastruk-
turen, globale Giiterflows, Konsumregime und politische Felder in den Blick zu nehmen im
Anschluss an Miller: Things, S. 59.61, der das Mensch-Ding-Selbstverhaltnis in der Ambiva-
lenz von Selbstverwirklichung und Selbstentfremdung thematisiert.

- 8 14.02.2028, 06:34:02.


https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Koch: Aestheticscapes

Das Verhiltnis zu bestehenden sinnlich-multimodalen und kreuzmodalen
sowie kiinstlerisch-artifiziellen Codes wird dargestellt, also die Einbettung des
Aestheticscapes in umfinglichere gesellschaftliche dsthetische Formationen.
Mit >sinnlich-multimodal« sei ausdriicklich markiert, dass die Konzentration
auf ein Sinnessystem sinnesphysiologisch und kognitionspsychologisch unzu-
treffend ist, weil jede >Informations, sErregungszustand< oder sReprisentations,
eben Sinneskanile, Emotionalitit, Stoffwechsel und epistemische Kategorien
umfasst.

Daran anschlief3bar sind weitergehende Interpretationen in gesellschaftlicher
Hinsicht zu deren Begriindung oder Interesse zweiter Ordnung, zum Beispiel
als Gegenkultur bzw. Gegenbewegung, als Utopie oder Idealisierung, als Kul-
turkritik bestehender Verhiltnisse.

Als weiteres Element von Aestheticscapes ist somit die dsthetische Regulierung
(aesthetic governance) thematisierbar, und

die dariiber vollzogene Sozialisierung in ein umfinglicheres Narrativ sowie
das Habitualisieren einer bestimmten Affektékonomie und

wie sich darin besondere Subjektivititsformen herausbilden.

Fir ein Aestheticscape ist zudem die Reihenfolge von psychosomatischen Zu-
stinden und der Wechsel in Intensitit und Dominanz sinnlicher Konfiguratio-
nen der inszenierten Sinnesumwelt fiir die Dramaturgie duflerst relevant und
erklirt deren Wirksambkeit, die sich iiber die mit Sinnlichkeit verbundene Af-
fektsteuerung im vollen Sinne entfaltet.* Mit Wirksambkeit ist zum einen die
emotionale Intensitit der Teilnehmenden angesprochen und zum anderen das
Hinein-Sozialisieren in dsthetische Formen und Inhalte, so dass bestimmte Re-
zeptionsweisen ausgebildet werden. Zum Beispiel kulminieren im holistischen
Festivalerlebnis im folgenden Beispiel (5.1) dsthetische Strategien in einer habi-
tuellen Stimmung als einheitliche Rahmung. Diese Stimmung ist nicht einheit-
lich im Sinne nur eines Affektes, sondern in der regulierten Bezogenheit meh-
rerer Affekte auf- und untereinander in einer Affektdkonomie.

Aufgrund der ausgefithrten Theorie des Geistes ist auch die Narration essenzi-
eller Bestandteil des Aestheticscapes.

Wihrend der Atmosphirebegriff geeignet scheint, das sensorisch-mediale Ar-
rangement in seiner Affordanz zu beschreiben und in diesem Sinne fiir eine kol-
lektive Stimmung zu stehen, so weisen Affekte als einmal iitbernommene emo-
tionale Stile eine ganz eigene Faktizitit und Wirksambkeit im Rahmen einer Af-
fektokonomie auf, die graduell allgemeiner als eine Atmosphire ist.

31

A. Koch, Exorzismus.

- 8 14.02.2028, 06:34:02.

69


https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Artefakte, Dinge, Objekte

5.1 Konfigurationen von Aestheticscapes: Zwei Beispiele

In meiner Untersuchung zweier Ritualhandlungen einer katholisch-charismati-
schen Gruppe finden sich a) unterschiedliche Aestheticscapes, die den jeweiligen
Absorptionszustand induzieren und b) unterschiedliche multimodale Konfigura-
tionen der Botschaften, um deren Weitergabe und Verankerung es in den teilneh-
menden Sinneswesen geht. Mit Konfiguration ist gemeint, dass unterschiedliche
Elemente (hier: dominante Sinneskanile und Medium fiir die Botschaft) ausge-
wihlt und unterschiedlich kombiniert werden kénnen. Da sowohl die Rahmung
(aestheticscape) als auch die Botschaft unterschiedliche multimodale Medialititen
aufweisen, ergeben sich auch fiir den sensorischen Uberlagerungszustand der
Absorption verschiedene Fassungen:

« Beim sogenannten Abend der Barmherzigkeit jener Gruppe konstituiert sich
das Aestheticscape insbesondere iiber den farbigen Lichtraum, die Vervielfa-
chungen des visuellen Zentrums iiber Screens, das Soundscape und iiber die
unwillkiirliche Simulation der Mimik und somit des Gefiihlsausdrucks der Sin-
gerinnen (facial recognition). Es ist dieses spezifische Aestheticscape, das die Ab-
sorption ausmacht, in die dann eine visuelle Botschaft eingelassen wird (Jesu
Nihe im »Leib Christi«, der Hostie, die prozessiert wird in der Monstranz; ei-
ne Nihe, die potenziell und erinnert haptisch-gustatorisch ist). Die wirksamen
isthetischen Strategien sind die Materialisierung und Immediatisierung Jesu.

« Andershingegen machtim Firbittgebet jener Gruppe ein Soundscape die domi-
nante Medialitit des Aestheticscapes aus: das Soundscape des Murmelteppichs
menschlicher Stimmen mit Gitarrenuntermalung begriindet die Absorption, in
die dann Lautverbindungen - also vokalische Botschaften — abgesenkt werden.
Beide Male geht es darum, bei den Teilnehmenden die Botschaft nachhaltig zu
verankern, indem sie in einem 4sthetischen Habitus angeeignet wird.

Diese Beispiele helfen, das Verstindnis von Artefakten von einem gegenstindlichen
und visuellen Vorurteil zu befreien und es auch fiir akustische, taktile Materiali-
tit und fiir multisensorische Imaginationen zu denken. Auch ein Gesang oder Ge-
murmel sind Artefakte. Im charismatischen Zusammenhang wire auch zu diskutie-
ren, was das allgegenwirtige Artefakt Handy austrigt fir Kontrollerhalt, epistemi-
sche Einschrinkung, soziale Selbstvernetzung und fortlaufende Selbstpositionie-
rung tiber das >Posten«< des Geschehens. Ebenso konnte der Kultgegenstand Mons-
tranz weiter erdrtert werden in den Weisen ihrer Habhaftwerdung im Anblick, in
der Laien entzogenen Taktilitit, in ihrer Zuhandenheit, in dem digitalen Ablich-
ten auf dem Gerit der eigenen Hosentasche (denn so heilig — im Sinne von abge-
trennt/entzogen — ist »der Leib Christic dann nicht, dass dieses Artefakt nicht foto-
grafiert wiirde).

- 8 14.02.2028, 06:34:02.


https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Koch: Aestheticscapes

5.2 Handlungsmacht und Affordanz im Rahmen von Aestheticscapes

Zwei weitere Debatten sind fur die Relation &sthetisches Subjekt, Artefakt und
Aestheticscape einschligig: jene um Handlungsmacht und Affordanz. Wenn es um
Artefakte geht, so steht immer die Frage nach der Handlungskausalitit im Raum.
Wer oder was handelt auf wen oder was? Dabei ist das Subjekt in den Diskussio-
nen der Soziologie, Kulturwissenschaft wie Philosophie der letzten Jahrzehnte
epistemologisch revidiert worden, man denke an die Vignetten von Situationen
als Aktant*en in der Akteur-Netzwerktheorie Bruno Latours oder den New Ma-
terialism, der u.a. den Spezieismus hinter sich lisst und mehr Lebensformen
einbezieht. Fiir das dsthetische Subjekt bezeichnet Affordanz die situative Wahr-
nehmung einer Aufgabe (gehe zur anderen Seite, beriihre dieses Exponat) an einer
localitas, die den Handelnden zu etwas mitveranlasst, wobei das, wozu die localitas
jemanden bringt, ein Affekt, eine Kérperregung (Mimik) oder Handlung sein kann
(die >Quasi-Objekte« Michel Serres, aufgegriftfen von Latour). Mit localitas sei der
riumlich-materiale Aspekt des Aestheticscapes angesprochen. Christoph Bareither
schildert, wie am Holocaust-Denkmal in Berlin der steinerne Stelen-Wald das Han-
dy hervorholen lisst, der Handyscreen Gesichter fir das Selfie zum Licheln bringt,
wihrend das Gewahrwerden des Gedenkortes eine ernste Mimik veranlasst.>* Dieses
Ineinander von aufeinander bezogenen Handlungen ist der Gewinn des Affordanz-
konzeptes jenseits einer Uberbriickung der Subjekt-Objekt-Trennung und findet
sich im &sthetischen Subjekt, insofern es als verkorperte Kognition entworfen ist.
Selbstverstindlich ist die materiale Realisierung der >Gedenkstitte« ihrerseits in
ein umfinglicheres Dispositiv eingelassen.

Artefakte erhalten sinnliche, isthetische wie semantische Bedeutung aus ih-
rer Einbettung in den relevanten Handlungsraum. In meinen Forschungen zur
Wirksamkeit spirituellen Heilens®® und zum Yoga* hat sich das sozialgeogra-
phische Konzept der therapeutischen Landschaft als aufschlussreich erwiesen,
insofern es all die genannten Aspekte aufeinander bezieht. Raum wird in und far
Rituale allererst errichtet. Zu diesem Wirkraum gehoren materielle wie imma-
terielle Artefakte, wobei die immateriellen sich durchaus materialisieren kénnen

32 Bareither, Christoph: Affordanz, in: T. Heimerdinger/M. Tauschek (Hg.): Kulturtheoretisch
Argumentieren, S. 32—55; A. Koch: Korperwissen und Affordanz, in: Dies.: Kérperwissen,
S.158—-161.

33 Koch, Anne/Meissner, Karin: Imagination, Suggestion und Trance. Suggestionsforschung und
Religionsisthetik tiber Heilung, in: Wilke, Annette/Traut, Lucia (Hg.): Religion —Imagination
—Asthetik. Vorstellungs- und Sinneswelten in Religion und Kultur, Géttingen 2014, S.131-154.

34 Uber einen>Kraftort«des globalen Yoga auf der Insel Koh Samui/Thailand: Koch, Anne: Glo-
kale Escapes. Neo-Spiritualitdt, Wellness und Fitness unter Bedingungen von Globalisierung,
in: Kunst und Kirche. Magazin fiir Kritik, Asthetik und Religion 11/4 (2018), S. 28-33.

- 8 14.02.2028, 06:34:02.


https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Artefakte, Dinge, Objekte

durch Stimme, Horbarkeit oder handelnd auf andere Artefakte oder das psychi-
sche System Anwesender. Aus emischer Perspektive einiger von mir untersuchter
Settings ist das leicht aus einer anderen Vorstellung von Materialitit als der hier
wissenschaftssprachlich verwendeten erklirbar: In der Tradition der Esoterik
wird Materialitit als ein energetisches Kontinuum des Universums oder Bewusst-
seins des Wechsels von grob- zu feinstofflicher Materie vorgestellt. Das relativiert
auch die Verwendung des Konzeptes Artefakt, insofern zu entscheiden ist, ob
es lediglich fiir die Dingumwelt Verwendung finden soll, die sich im menschlich
wahrnehmbaren Sinnesausschnitt befindet, oder auch als Bezeichnung fiir emisch
geschilderte Wirkfaktoren wie Stimmen, Geistkdrper, verursachende Willenskraft
herangezogen wird.

5.3 Dingumwelt als Zuschreibung und Zuhandenheit als Nahraum

Dingumwelt und Zuhandenheit erscheinen als weitere Unterkategorien, um Aes-
theticscape zu operationalisieren. Dingumwelt zielt im Unterschied zur Zuhan-
denheit darauf ab, den Dingzusammenhang der Nutzung darzulegen. Die Per-
spektive der sozialpsychologischen Attributionstheorie ist fir Artefakte, die dort
Entititen heiflen und nichtmenschliche Objekte meinen, fiir unsere Argumenta-
tion instruktiv: Es geht nicht darum, warum Handelnde etwas tun, sondern zu welchen
Schlussfolgerungen Beobachter™ dieser Handelnden kommen. Fiir uns ist insbesondere
interessant, wann Beobachter® die Ursache fiir ein Verhalten bestimmten Merkma-
len eines Handelnden zuschreiben und wann sie die Ursichlichkeit den Entititen/
Artefakten zuschreiben. Denn je nachdem, welche Zuschreibung erfolgt, ergibt
sich eine sehr unterschiedliche Position der Artefakte im Handlungsgeflecht. Die
Attributionstheorie legt nachdriicklich dar, dass wir Artefakten vermittelt im und
durch Dingumgang anderer gewahr werden. Unser Artefakteverhiltnis ist somit
nicht ein direktes, sondern ein beobachtetes und auch aus den Dingentscheidungen
anderer Handelnder abgeleitetes Verhiltnis. Der Dingumgang anderer Personen
und Maschinen generiert den Wert von Artefakten mit. Dingumgang gibt unseren
mentalen Modellen von Artefakten Bedeutung, indem er sie bestimmten kogni-
tiven Ereignissen zuordnet. Artefakte als Ableitungen aus Dingumgingen haben
somit Anteil an Ding-Konstellationen als den technischen oder materiellen sowie
semiotischen oder vor-diskursiven Zusammenhingen.

Ein Artefakt ist das Ergebnis, das in einer Handlung(ssequenz) herausgenom-
men wird, indem jene Praktik einen bestimmten Ausschnitt iiberhaupt erst als re-
levante Dingumwelt aus der Dingwelt bestimmyt, innerhalb derer sich ein Ding al-
lererst zu einem einzelnen Artefakt verdichtet. Artefakte sind somit in einer Nut-
zung hervorgebrachte Gegenstinde. Dieses Herausnehmen kann sowohl auf kultu-
rell vorgeformte und gefertigte Artefakte zuriickgreifen, wie einen Rosenkranz in
seinem Schichtelchen, ein Textbuch, eine Trommel. Oder ein Artefakt wird als si-

- 8 14.02.2028, 06:34:02.


https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Koch: Aestheticscapes

tuativ bedeutsamer Gegenstand erschaffen innerhalb einer religiés-kontextuellen
Handlungssequenz, wie zum Beispiel Blittenblitter, die von der Blume in die Schale
einer Person wandern und zum Teil eines Legemandalas werden, oder das Lauschen
auf Windrauschen (Windrauschen wire hier das Artefakt, das durch die Anleitung
und Aufmerksambkeitslenkung herausgelost wird aus einer Dingumwelt) oder eine
aus vorher beliebigen Umweltmaterialien gestaltete raumliche Mitte der versam-
melten Gruppe, wo nun die riumliche Mitte das Artefake ist. Der Gewinn, Artefak-
te in dieser Weise aufzufassen, ist der, dass somit nur situativ ausgemacht werden
kann, was die relevante Dingumwelt ist, also ob es der Rosenkranz in der Handmo-
torik und zwischen Daumen und Zeigefinger ist, der Rosenkranz im Schichtelchen
oder der Rosenkranz im Arrangement der Weihegegenstinde auf dem Altar. Damit
wird ein algorithmisch bzw. material vereinfachender Blick unterbunden.

Mit Zuhandenheit hingegen wird die Raumwahrnehmung ausgefiihrt und ein
motorisch-taktiler Nahraum angesprochen. Dieser Nahraum umfasst die hindi-
sche Erreichbarkeit, die Aufgeschlossenheit von Umgebung, wie sie durch eine Dre-
hung des (Ober-)Kérpers, einen oder wenige Schritte hin zum Artefakt moglich ist
oder sich durch einen riumlich moglichen gemeinsamen Schulterschluss der Teil-
nehmenden ergibt. Dadurch definiert Zuhandenheit einen korperlichen Nahraum
mit hoher (méglicher) Handlungsbedeutsambkeit (zu dessen technischer Erweiter-
barkeit durch Werkzeuggebrauch bzw. einfach nur Gebrauch oder Einbezug von Ar-
tefakten, s.o. prothetische Wahrnehmung). Die Psychologie spricht mit Bezug auf
jenen Nahraum auch von rezeptiven Feldern, die als neuronale Reprisentationen
einen peripersonalen Raum, beginnend mit der Haut unmittelbar um den Kérper
herum (gr. peri), errichten (s.o. peripersonaler Raum).

6. Folgerungen

Aus dem Ausgefithrten folgt, dass Artefakte im/materialisierte Gegenstinde in all-
tiglichen oder formalisierten Mikropraktiken sind.** Innovativ ist, Artefakte neben
ihren sozio-kulturellen Wandlungen durch die Zeichen-Semiose auch in ihrem »en-
acted< und >emplaced« Weltbezug zu interpretieren, eben innerhalb von Aesthetic-
scapes.’® Damit ist erkenntnistheoretisch ein isthetisches Subjekt gesetzt, das als
verkorperte Kognition mit seinen perzeptiven Umwelten oszilliert. Diese situativen
Umwelten, sprich Aestheticscapes, bilden sich allererst als soziale Bedeutsambkeit

35  McGuire, Meredith B.: Lived Religion. Faith and Practice in Everyday Life, Oxford/New York
2008.

36  Miller macht in diesem Sinne fiir seine Analyse von Materialkultur Anleihen bei der Hegel-
schen Dialektik, einem argumentationslogischen Prozess, in dem fortlaufend Objekte (und
nicht nur Zeichen) zum Ausgangspunkt neuer Subjekte werden, D. Miller: Things, S. 54-57.

- 8 14.02.2028, 06:34:02.

13


https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Artefakte, Dinge, Objekte

aus ihren Handlungsbeziigen sowie aus ihrer dsthetischen Qualitit heraus, die sie
als attraktiv, auffordernd oder abstofRend erscheinen lisst. An spezifische Aesthe-
ticscapes konnen sich weitere Qualititen anlagern, wie kulturelle (zu entfremden,
anziehend zu sein), moralische (nicht weggeworfen werden zu diirfen, da >kostbar«)
oder religiose, die gemif einiger Autor:en besonders hiufig mit Materialitit versus
Immaterialitit spielten, wenn auch nicht allein, da ebenfalls Bérsen® des globalen
Finanzmarktkapitalismus, zum Beispiel, immaterielle Wertsteigerungen und Ver-
heiflungen vornihmen.

Von hierher gesehen, aus ihrer Rolle in den Vorhersagen des Erkennens, sind
Artefakte gleicherweise Akteur*e als auch neue Umwelten. Das ist so zu verstehen,
dassvon Dingen einerseits eine Handlungsmacht im Sinne einer Aufforderung oder
Veranlassung ausgehen kann, als auch so, dass Dinge Umwelten im Sinne von multi-
sensorisch gestalteten Umgebungen sind. Fiir diese Zuhandenheit von Artekfakten
stellt der religionsisthetische Ansatz des Korperwissens eine Vielzahl von Katego-
rien zur Verfiigung, um die Wirkkrifte zu erklaren.

Damit dndert sich nicht nur das Dingverhiltnis, sondern auch das Selbstverhiltnis
mit Bezug darauf, wie epistemische Operationen aufzufassen sind: »Wir gehen zu-
nichst von dem Postulat aus, dass Glauben, Glaubhaft-Machen, Wissen auch
materielle, physische Operationen sind, die von technischen Dispositiven abhin-
gen, deren Wirksamkeit nicht apriori gegeben ist, sondern vom Kontext ihrer
Interpretation und ihren Nutzungen abhingt.«*® Deshalb ist viel stirker auch die
isthetische Seite der Formen und nicht nur die semiotische oder kanon-isthetische
Bedeutung in (religiésen) Kommunikations- und Bildungsprozessen zu beriick-
sichtigen und Materialitit nicht nur als physische Materialitit aufzufassen, wie
hiufig in material culture Diskussionen, sondern als Aestheticscape zu entfalten.

Gerade fur die theologisch-religionspidagogische Ausrichtung des Forschungs-
netzwerks mit einem Interesse an Bildungsmaterial und >Sakralriumen«dringt sich
die Frage auf, welche unintendierten Effekte jeweilige Dingzugangsweisen mit sich
ziehen.

- Zunichst wire an die aufklirerisch-begriffliche Dinganalyse zu denken. Eine
aufklirerisch-begriffliche Dingarbeit wiirde die Regelleitung in Anordnungen
iiberbetonen und mitlaufende und implizite — vor allem somatische — Logiken
weniger hoch veranschlagen, sofern sie diese analogen Logiken tiberhauptein-
rechnet«. Sie zeitigt als Folge, zum Beispiel fiir die Co-Konstitution von religi-

37  D. Miller: Things, S. 70-75, hier 74.

38  Luca, Nathalie/Polo de Beaulieu, Marie-Anne/Bigg, Charlotte/Caponeet, Stefania/Wanono,
Nadine: Introduction: Les techniques de croire et du faire croire, in: Archives de scien-
ces sociales des religions 187 (2019), http://journals.openedition.org/assr/45885 (Zugriff
22.02.2022), Abs. 2, ibers. AK.

- 8 14.02.2028, 06:34:02.


http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885
http://journals.openedition.org/assr/45885

Anne Koch: Aestheticscapes

ds/sikular, dass fluide Identitit der Artefakte zu willkiirlich ab einer bestimm-
ten Verwendung als nur das eine oder das andere angesehen wird. Damit fal-
len gegebenenfalls handwerkliche, edukative, protzende, spielzeugliche Zusam-
menhinge und viele mehr unter den Tisch. Ein schénes Beispiel war bei der
Ausstellungsanalyse unseres DFG-Netzwerkes im Religio Museum in Telgte ein
Tiirbalken, den Katharina Krause und Antje Roggenkamp vorstellten. Der Tiir-
first war weder in seiner Begehungssituation als Durchlass ausgestellt, sondern
an eine Wand montiert, noch war seine soziale Innen-Auflen-Markierung fiir
einen bauerlichen Hausstand inszeniert, noch die apotropiischen Schutzsym-
bole, sondern lediglich der zierende Bibelschriftvers wurde herausgegriften, in-
dem diese Textlichkeit des Artefakts umgeben von Bibel-Exemplaren verstirkt
wurde.

Ein praxeologischer Ansatz hingegen wiederum legt nahe, Institutionen als Er-
gebnis von Handeln anzusehen; er »artefaktisiert« sozusagen. In der Folge wi-
re entgegenzuwirken, indem die Offenlegung der Konstruktion von Welt durch
Handeln zwar zur Aufgabe gemacht wird - von der emotionalen und machthaf-
ten Bedeutungszuschreibung an Artefakte bis hin zur Affektregulation, wie sie
auch iiber Artefakte oft unthematisch vollzogen wird.*® Zugleich aber wiren die
Grenzen des Herstellens bzw. der Praktiken und stirker auch die Leitplanken
jener Dynamiken durch nicht-diskursive Praktiken wie Traditionen und durch
Dispositive als anonymen, nicht einfach-intentionalen Gegenstinden einzutra-
gen. Im Museum Religio in Telgte beispielsweise kann der hohe Grad an kon-
fessioneller Vielfalt Ostwestfalens von Dorf zu Dorf als Dispositiv mittels einer
Karte als Metaform exponiert werden, um davor die Dichte der katholisch-pro-
testantischen Kontaktzone in Artefakten erlebbar zu machen.

39

Scheer, Monique/Fadil, Nadil/Schepelern Johansen, Birgite (Hg.): Secular Bodies, Affects and
Emotions. European Configurations, London 2019.

- 8 14.02.2028, 06:34:02.

75


https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- 8 14.02.2028, 06:34:02.


https://doi.org/10.14361/9783839463123-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

