
105 
 

L’IMAGE MODERNE DANS L’EMPIRE OTTOMAN QUELQUES 
POINTS DE REPERE 

Johann Strauss 

Abstract: The modern picture in the Ottoman Empire: Some reference points 
The Turkish poet Yahya Kemal (1884-1958) regarded the “lack of pictures” (resimsizlik) 
as one of the great lacunae in Turkish culture. From various sources we know, however, 
that pictures have always existed in Ottoman culture even if some of them, such as the 
portraits of the sultans, were for a long time only accessible to a small circle of members 
of the ruling élite. This heritage, neglected for a long time, has been rediscovered and 
studied only recently. 
The present paper focuses on modern, i.e. Western-style pictorial and figural 
representation, and tries to describe the different stages of its dissemination in the Ottoman 
Empire. First examples (illustrations of books, oil paintings) date from the 18th Century. 
In this context, non-Muslims (Armenians, Greeks) played a pioneering role. In the 19th 
Century, in particular during the period of reforms (Tanzimat) pictures and images began 
to reach a wider public. They were then almost omnipresent: They range from portraits in 
books, illustrations and cartoons in journals, to images on medals or coats of arms. Even 
obscene pictures are known to have existed. The Ottomans were receptive for new 
inventions and techniques. Numerous photographers (mostly foreigners and members 
from among the different minority communities) were active in Istanbul and in the 
provinces after 1840. The Ottoman capital also attracted many painters from various 
countries. An art college (Sanayi-i nefise mektebi) was inaugurated in 1883. With the 
Levantine Adolphe Thalasso, Ottoman art found a capable chronicler who also described 
the exhibitions, which were regularly held in Istanbul from the end of the 19th Century 
onwards. Following the Young Turk Revolution (1908), Turkish painters founded their 
own association (Osmanli Ressamlar Cemiyeti), and the first cinema was opened in 
Beyoğlu. Postcards, posters and cartoons, often with a political message, gained new 
popularity. The dissemination of modern pictures and images can be regarded, to some 
extent, as a barometer of modernization. The Ottoman rulers had their share in this 
process. 

Dans un de ses écrits sur la littérature (Edebiyata dair), Yahya Kemal (Beyatlı; 1884-1958), 
le célèbre poète turc, parle de deux déficiences importantes qu’il a constatées dans la 
civilisation turque: “L’absence d’images et l’absence d’une prose” (“resimsizlik ve 
nesirsizlik”). 

Ce sont ses observations au sujet de la première lacune qui doivent nous intéresser ici: 
“C’est à cause de l'absence d’images, que nous ne pouvons voir les visages de nos ancêtres. 
Quelle terrible privation! Nous ne pouvons voir nos anciennes villes: tant d’édifices brûlés ou 
démolis. Nous ne pouvons voir nos anciens costumes, ni comprendre comment ils ont peu à 
peu évolué durant les siècles; nous ne pouvons voir nos anciennes campagnes militaires, par 
lesquelles nous avons fondé la patrie, les anciennes batailles, les nobles armées victorieuses. 
Ô, que de choses existent encore que nous ne pouvons voir, toujours à cause de l’absence 
d’images (resimsizlik)”.1 

                                                           
1 Voir “Resimsizlik ve nesirsizlik”, in Yahyâ Kemal, Edebiyâta dair, 3-me édition, Istanbul, 1990, 69-72. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 
 

Ces lamentations d’un auteur moderne sont étonnantes dans la mesure où elles nous 
donnent l’impression que dans l’Empire ottoman. ‘l’irruption de l’image” n’a jamais eu lieu. 
Mais peut-on vraiment parier de resimsizlik? Les Ottomans n’ont-ils pas connu de peintres, 
de dessinateurs, ni de photographes? Pour un contemporain informé des demières recherches 
dans ce domaine, les observations de Yahya Kemal semblent aussi éloignées de la réalité que 
l’affirmation de Voltaire dans sa correspondance avec Catherine II, selon laquelle il fallait 
mépriser et détester les Turcs parce qu’ils n’avaient jamais produit de poétes. 

En effet, c’est grâce à ces recherches récentes que ce patrimoine a été redécouvert, même 
si des lacunes existent encore.2 Elles nous permettent en tout cas de démentir Yahya Kemal, 
en dressant un aperçu historique de l’image dans l’Empire ottoman et en fournissant les 
points de repère qui nous paraissent essentiels. Il est vrai que jusqu’à une date récente, la 
conscience de la mémoire visuelle a été relativement peu développée en Turquie, et encore 
moins chez les orientalistes occidentaux, qui se refusent à reconnaître l’image comme 
document au même titre que les textes d’archives. Notons que dans un gros volume publié en 
1940 par le Ministère de l’Instruction publique turc, pour commémorer la proclamation des 
Tanzimat3, aucun article ne fut consacré au développement de la peinture et des arts 
figuratifs. Mais paradoxalement, le mêine livre contenait de nombreuses illustrations qui 
permettraient de dresser un véritable bilan de l’image et de sa fonction dans le cadre de la 
modernisation du pays. 

Les antécédents 
L image moderne, c’est-à-dire l'image inspirée par des modèles occidentaux, étant une 
innovation, est à maints égards comparable à d’autres innovations, telles que l’introduction de 
l’imprimerie ou la traduction d’ouvrages des langues occidentales en turc-ottoman. Cette 
analogie offre l’avantage d’indiquer certaines directions pour notre approche: établir un cadre 
chronologique d’abord, trouver les modèles et les sources, étudier les individus transmetteurs 
de cette innovation. Les grandes lignes de cette évolution sont à présent bien connues. Les 
modèles et les sources, par contre, le sont beaucoup moins, et, en ce qui concerne les 
transmetteurs, ils sont souvent ignorés. Cela vaut en particulier pour tout ce qui précède la 
deuxième moitié du XIXe siècle. Mais même pour la période suivante, les lacunes sont 
encore considérables. 

Comme pour toutes les innovations, on trouve toujours des précurseurs.4 Ceci est d’autant 
plus naturel dans le cas de l’Empire ottoman, que celui-ci n’a jamais été une entité isolée, 
mais au contraire reliée à l’Occident par des liens multiples. Les non-musulmans, en 
particulier, entretenaient avec l’Occident au travers de la religion (et peut-être de la langue) 
une qualité spécifique de relations. Leur iconographie porte souvent une forte empreinte 
occidentale. Rappelons qu’une formation en Europe occidentale (notamment dans les 
universités italiennes), si courante dans l’aristocratie grecque et arménienne de l’époque, 
semble avoir inclus occasionnellement une initiation à la peinture.5 
                                                           
2 Ces lacunes sont significatives notamment dans les dictionnaires d’art (Bénezit, Thieme-Becker, etc.), où l’on 

cherche souvent en vain des informations sur certains artistes bienconnus à l’époque. On trouvera cependant 
un grand nombre d’entrées concemant la peinture et la photographie dans l’excellente “Encyclopédie 
d’Istanbul”, publiée par le Ministère de la Culture et la Fondation d’Histoire, Dünden Bugüne İstanbul 
Ansiklopedisi (cité désormais par l’abréviation DBİA), 8 vol., Istanbul, 1993-1995. 

3 Tanzimat. Yüzüncü yildönümü münasebetile I, Istanbul, 1940. 
4 Sur les débuts de la peinture moderne chez les Turcs musulmans, voir Günsel Renda / Turan Erol, 

Başlangicmdan bugüne çağdaş Türk resim sanatı tarihi, vol. 1, Istanbul, 1980; voir aussi Günsel Renda et 
al., Histoire de la peinture turque, Genève, 1988. 

5 On sait que chez les Arméniens, notamment l’art de peindre des miniatures était très développé. Un traité en 
arménien sur cet art parut à Venise en 1813 (Iknadios Papazian, Manrankark‘, or ê miniat‘urray arhest 
manrakrkit nerkerang nkaragrul‘ean). Ce livre contient cinq illustrations. Signalons aussi l’existence de 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


107 
 

Même si la peinture moderne dans l’Empire ottoman n’a pris son véritable essor que dans 
la deuxième moitié du XIXe siècle, on sait que le sultan Mehmed II (1451-1481), engoué 
d’art, avait appelé des artistes italiens à Istanbul dés le XVe siècle. Peu de sultans sont aussi 
bien représentés, sous diverses formes (portraits, bustes, médailles), que le conquérant de 
Constantinople.6 Le célèbre portrait qu’en avait fait Gentile Bellini7, résidant à Istanbul en 
1479-1480, a encore été copié en 1907 sur ordre du sultan Abdülhamid II, par son peintre de 
cour, Fausto Zonaro (1854-1929).8 

Même le successeur de Mehmed II, le pieux sultan Bayezid II (Bayezid “Veli”, 1481-
1512) qui avait fait vendre, dit-on, les portraits de son prédécesseur au bazar, commanda lui-
même des portraits du prince Cem et de l’ambassadeur mamelouk pour les envoyer à 
Francesco II de Gonzague à Mantoue. En 1543, le célèbre amiral Hayreddin Barberousse 
offrit toute une série de portraits de sultans en miniature, probablement dus au miniaturiste 
Nigârî9, à Virginio Orsini, officier françáis pendant l’hivemage de la flotte ottomane à 
Toulon. Yahya Kemal, lui-aussi, eut l’occasion de découvrir ce patrimoine. C’est ainsi qu’un 
manuscrit du Hüner-nâme de Seyyid Lokman Çelebi, composé sous Murad III (1574-1595) 
qui contient des portraits, notamment des sultans, dus au nakkaş Osman, l’avait beaucoup 
impressionné lors de sa visite au Sérail.10 

Le XVIIIe siècle 
L’apparition de l’image moderne dans l’Empire ottoman commence au XVIIIe siècle, et elle 
est étroitement liée à l’ouverture vers l’Occident. Dans une certaine mesure, c’est même un 
indicateur de cette ouverture. Cette évolution a d’ailleurs été suivie de près, et très 
attentivement, par des observateurs contemporains comme Démétrios Cantémir (1673-1723), 
l’abbé Toderini (1728-1799) et Mouradgea d’Ohsson (1740-1807). Ces auteurs nous ont 
laissé des témoignages de première importance sur les débuts de l’image moderne dans 
l’Empire ottoman, mais aussi sur les obstacles auxquels cette innovation s’est heurtée. 

L‘influence des minoritaires ou des convertís a été considérable. Ce fut un converti 
d’origine hongroise, İbrahim Müteferrika (1674-1745), qui. après avoir introduit l’imprimerie 
en caractères arabes, imprima aussi les premiers livres illustrés, dont le Tuhfetü 1-kibar fi 
esfari l-bihar (1729), une histoire des gueires maritimes des Turcs par Kâtib Çelebi (1609-
1657), qui contient des caites géographiques, exécutées au pays même; ou le Tarih-i Hind-i 
garbî, l’histoire du Nouveau Monde, imprimé l’année suivante. Cet ouvrage est considéré, du 
fait de ses représentations - du reste assez naïves - comme le premier livre illustré turc.11 
L’accueil fait à cette innovation semble avoir été mitigé. L’abbé Toderini put encore 
                                                                                                                                                                                     

miniaturistes au Patriarcat arménien. Sur quelques artistes actifs à Istanbul, voir Kevork Pamukciyan, “Ünlü 
Hassa Ressamı Rapayel (?-1780) ve Eserleri”, Tarih ve Toptum, 40 (avril 1987), 28-33. Sur l’art arménien 
moderne, voir Onnig Avédissian, Peintres et sculpteurs arméniens du 19e siècle à nos jours, Le Caire, 1959. 
Sur les peintres grecs-orthodoxes d’Istanbul au XlXe et au XXe siècle, voir le répertoire d’Athanasios Papas, 
Polites zôgraphoi kai hagiographoi tou dekatou henatou kai eikostou aiôna, Athènes, 1989. 

6 Voir Jürg Meyer zur Capellen, “Das Bild Mehmets des Eroberers”, Pantheon, III (1983), 208-220. 
7 Il se trouve aujourd’hui dans la National Gallery de Londres. Sur le séjour de Bellini à Istanbul, voir Jürg 

Meyer zur Kapellen, “Gentile Bellini im Orient”, in Europa und die Kunst des Islam, 15. bis 18. 
Jahrhundert, Vienne, 1983, 137-145. 

8 Adolphe Thalasso, L’Art ottoman. Les peintres de Turquie, Paris, s.d., 9. Sur Zonaro, voir aussi infra, 168. 
9 Voir Hans Georg Majer, “Zur Ikonographie der osmanischen Sultane”, in Martin Kraatz, et al. (éd.), Das 

Bildnis in der Kunst des Orients, Stuttgart, 1990, 99-119. 
10 “Resimsizlik ve nesirsizlik”, art. cit., 69-70. Sur ces manuscrits, voir Filiz Çağman et Zeren Tanındı, Topkapı 

Saray Museum. Islamic Miniature Painting, Istanbul, 1979, 66-67. 
11 Voir Alpay Kabacalı, Cumhuriyel Öncesi ve Sonrası Matbaa ve Basın Sanayii, İstanbul, 1999, 21. Dans les 

livres arméniens imprimés à Istanbul à la même époque, des images d’inspiration européenne étaient 
courantes. Pour des spécimens, voir, par exemple, Théotig [Labdjindjian], Tip u Tarr, Istanbul, 1912, surtout 
55-62; et Vrej Nersessian, Catalogue of Early Armenian Books 1512-1850, Londres, 1980 (appendice). 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 
 

constater que, dans les exemplaires de ce livre qu’il avait eus sous les yeux, les images 
avaient toujours été arrachées ou défigurées.12 

Selon Mouradgea d’Ohsson, le seul tableau exposé en Turquie à cette époque13 était une 
peinture historique, représentant la demière expédition des Espagnols contre Alger, qui se 
trouvait en possession du grand amiral Gazi Ḥasan Pacha.14 Ce pacha éclairé en orna sa 
maison au quartier de Levent Çiftliği et se faisait “un vrai plaisir d’engager, non pas les 
nationaux, mais les Chrétiens et les Européens de sa connoissance, à aller voir sa compagne 
et son tableau”.15 Toujours est-il que l’“Ère des Tulipes” (Lâle Devri; 1718-1730) déjà, ainsi 
que les décennies suivantes, voit l’arrivée à Istanbul d’une foule d’artistes européens, connus 
comme les “Peintres du Bosphore”.16 En 1792, le secrétaire intime du Sultan Selim III 
évoque dans son journal la visite incognito du souverain à Büyükdere, où un artiste “franc” 
originaire d’Italie avait exposé dans sa maison un ensemble de statues en cire, une dizaine de 
femmes et d’enfants, la scène représentant, selon le secrétaire, “une reine des temps anciens 
qui s’était frappée et ruinée aprés la séparation de son mari”. Cette exposition avait 
apparemment attiré beaucoup de monde, bien que la visite ne fût pas gratuite.17 Par ailleurs 
plusieurs artistes non-musulmans jouissaient d’une grande réputation à cette époque, non 
seulement au Palais, mais aussi parmi les résidents étrangers. Il faut évoquer la famille 
Manas(se), dont l’histoire avait éveillé, entre autres, l’intérêt d’Arménag Bey Sakisian (1872-
1944), l’éminent historien de l’art arménien.18 Le plus célèbre parmi ces artistes, Raphaël 
Manas (mort en 1780), qui figure comme “Raphaël le chantre” (“Dirac‘u Rap‘ayel”) dans les 
sources arméniennes, avait été formé en Italie selon Mouradgea d’Ohsson.19 L’abbé Toderini 
l’a connu aussi. Cet artiste passait dans son pays, à en croire son coreligionnaire Mouradgea 
d’Ohsson, “pour le Raphaël de son siècle”.20 On lui doit, entre autres, des miniatures fort 
intéressantes contenues dans un manuscrit du ‘Iqd al-ğumān fī ta’rīh ahli ‘z-zamān, célèbre 
chronique universelle de Bedreddîn Aynî (m. 1451),21 un portrait du jeune prince Selim (plus 
tard Selim III),22 et probablement aussi la représentation du “Jugement Dernier” dans l’église 
arménienne du quartier de Balatr.23 
                                                           
12 “...per l’odio, in cui sono l’imagini presso i Turchi, trovai quasi tutti gli esemplari della Storia Americana 

guasli nelle figure, e mancanti.” (Letteratura turchesca, t. III, Venise, 1787, 48-49). Voir aussi sa “Critica 
disquisizione se le figure d’uomini, e d’animali sieno proibite dall’Alcorano”, ibidem, 45-74, qu’il dédia au 
prince Jean Potocki. 

13 Mouradgea d’Ohsson a réuni sa documentation entre 1764 et 1784. 
14 Gazi Hasan Pacha, avec le sobriquet de Cezayirli (“l’Algérien”, 1710-1790), était né à Gallipoli, comme 

esclave d’un riche marchand. Deux fois kapudanpaşa (1770 et 1774), et nommé grand-vizir sous Selim III 
(1789), il doit sa gloire surtout à ses exploits en Algérie (où il fut même nommé dey) dans la guerre contre 
les Espagnols. 

15 Mouradgea d’Ohsson, Tablean général de l’Empire Othoman, 7 vol., Paris, 1787-1820, t. IV, 442-443. 
16 Voir sur ces peintres Auguste Boppe, Les peintres du Bosphore au XVIIIe siècle, nou- velle édition, Paris, 

1989. 
17 Voir “Selim III’ün sirkâtibi tarafindan tutulan ruzname”, Tarih Vesikaları, no. 15. (mai 1949), 191-192. 
18 Voir “Les Manasse, une dynastie de peintres au XVIIIe et XlXe siècles”, in Pages d’art arménien, Paris, 

1940, 97-101. Voir aussi les précisions fournies par Kevork Pamukciyan dans son “Ünlü Hassa Ressamı 
Rapayel” (cité note 5). 

19 Mouradgea d’Ohsson, op. cit., t. IV, 456. Sur le peintre Raphaël, voir aussi l’article “Refail” (G. Renda), in 
DBİA, t. 6, 312. 

20 Mouradgea d’Ohsson, op. cit., t. IV, 456. 
21 Günsel Renda / Turan Erol, op. cit., 45. 
22 Des ouvrages plus anciens comme Nigâr Anafarta, Topkapı Sarayı Padişah Portreleri, İstanbul, 1966, pl. 

XIII, parlent encore, d’une façon erronée, d’un portrait du prince Mahmud. Sur les portraits des sultans, voir 
maintenant l’ouvrage collectif Padişahın portresi-Tesavir-i Âl-i Osman / The Sultan’s Portrait. Picturing the 
House of Osman, Istanbul, 2000, publié à l’occasion de l’exposition du même nom, qui eut lieu du 8 juin au 
6 septembre 2000 au Palais de Topkapı à Istanbul. 

23 Kevork Pamukciyan, op. cit., 33. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


109 
 

Le règne de Selim III (1789-1807), connu comme l’ère du “Nouvel Ordre” (Nizam-ı cedîd), 
revêt une importance particulière pour l’image moderne. L’imprimerie reçoit alors une 
nouvelle impulsion. Mouradgea d’Ohsson parle “du peu de difficulté que rencontrerait 
aujourd’hui un homme d’État ou un particulier qui, animé des mêmes vues et des mêmes 
sentiments qu’Ibrahim Efendy [i.e. Müteferrika], voudrait marcher sur ses traces, et chercher 
les moyens d’encourager les arts parmi les Othomans.” Les traductions de traités militaires de 
Vauban et d’autres auteurs, que le sultan a ordonné de faire à Constantin Ypsilanti (1760-
1816), contiennent, comme les originaux, des illustrations. Celles-ci sont signées par deux 
artistes non-musulmans. Kapriyel et Stefan Efendi.24 Dans un des premiers ouvrages publiés 
en français à Istanbul, le Tableau des nouveaux reglemens de l’Empire Ottoman de Mahmud 
Raif (1798), on trouve de nombreuses planches, dont des vues de différents quartiers 
d’Istanbul et des soldats de la nouvelle armée.25 Le premier atlas moderne (Cedîd Atlas) 
imprimé à la même époque (1804), a été, naturellement, adapté d’un modèle occidental.26 
Notons aussi que dans le programme de l’École du Génie (Mühendishane-i berrî-i hümayun), 
ouverte en 1795. figurent des leçons de dessin (san’at-ı ressamiyye).27 

Quant à la peinture, cette époque nous fournit le premier portrait moderne d’un sultan 
ottoman. Il s’agit du portrait de Selim III par Constantin de Cyzique (Kostantin Kapıdağlı, 
“Constantin Capoudaghlé”). Ce tableau, daté de 1218 (1803/1804), qui est exhibé aujourd’hui 
au musée du Sérail de Topkapı,28 est révolutionnaire, dans sa conception aussi bien que dans 
son exécution, par rapport à ses prédécesseurs. Le même peintre, dont la biographie présente 
encore des lacunes,29 a laissé plusieurs œuvres qui ornent toujours l’église grecque-orthodoxe 
de Saint-Démétrius dans l’ancien quartier grec de Tataoula (aujourd’hui “Kurtuluş”) 
d’Istanbul, dont une représentation de la Sainte Cène, visiblement exécutée selon le modèle 
de la célebre fresque de Léonard de Vinci dans le réfectoire des Dominicains à Milan.30 
Constantin a aussi créé, par ordre de son souverain, une nouvelle série de portraits des sultans 
ottomans.31 Leur style est tout à fait européen, et l’artiste copie du reste sans gêne des 
portraits dus à des peintres occidentaux. 

Ce Recueil des portraits des empereurs ottomans, imprimé dès 1815 à Londres, sur 
commande du gouvernement ottoman, par le célèbre graveur John Young (1755-1825)32, est, 
à plusieurs égards, remarquable. L’image, dépassant la sphère de la cour, devient maintenant 
partie du patrimoine national. On n’est pas loin de la vérité si l’on dit que, grâce à cette forme 
de diffusion, ces portraits représentent un des plus grand succés de l’image chez les Turcs 
Ottomans. C’est ainsi qu’on les retrouvera dans toutes sortes d’ouvrages historiques, publiés 

                                                           
24 “amel-i Kapriyel et amel-i Stefan”; Alpay Kabacalı, op. cit., 64; voir aussi Turgut Kut et Fatma Türe (éd.), 

Yazmadan basmaya: Müteferrika, Mühendishane, Üsküdar, Istanbul, 1996, 87. 
25 Voir la réimpression dans Mahmud Raif Efendi, Osmanlı İmparatorluğu’nda Yeni Nizamlaın Cedveli, traduit 

et édité par Arslan Terzioğlu et Hüsrev Hatemi, Istanbul, 1988. 
26 L’atlas du géographe anglais William Faden (1750?-1836) selon Joseph v. Hammer, Geschichte des 

Osmanischen Reiches, t. VII, Pest, 1831, 588. 
27 Nafi Atuf [Kansu], Türkiye Maarif Tarihi, Ankara, 1930, 50. 
28 On trouvera une très bonne réproduction de ce tableau dans Nigâr Anafarta, op. cit., pl. IX. Voir aussi le 

catalogue Padişahm portresi-Tesavir-i Âl-i Osman, op. cit., 30. 
29 “Kostantin (Kapıdağlı)” (G. Renda), DBİA. t. 5, 77-78. 
30 Athanasios Papas, “Der Maler Konstantinos Kyzikenos und einige seiner Werke”, Orthodoxes Forum, I/1 

(1987), 71-82, et id., Polites Zôgraphoi (cité note 5), 63. 
31 On en trouve de très belles reproductions dans le catalogue Padişahın portresi-Tesavir-i Âl-i Osman, op. cit. 
32 A Series of Portraits of the Emperors of Turkey, from the Foundation of the Monarchy to the Year 1815, 

Engraved from Pictures painted at Constantinople,...With a Biographical Account of Each of the Emperors, 
Londres, 1815. Les notices biographiques sont rédigées en anglais et en français. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 
 

dans la deuxième moitié du XIXe siècle: dans des classiques comme le Sübhatü l-ahbâr,33 
aussi bien que dans des dictionnaires historiques et géographiques modernes 34 ou des livres 
scolaires destinés aux musulmans ou aux non-musulmans.35 Salīm Fāris (1841-1908), 
directeur du journal arabe Al-Djawā‘ib, les édita dans un Album des Souverains Ottomans qui 
fut publié en 1886,36 et, après la Révolution jeuneturque (1908), cette série fut même diffusée 
sous forme de cartes postales, avec les portraits des sultans de la deuxième moitié du XIXe 
siècle reproduits d’après des photographies. La vogue continue jusqu’à nos jours: on retrouve 
encore les mêmes portraits dans le Meydan Larousse. 

L’image sous le règne de Mahmud II (1808-1839) 
Le règne de Mahmud II (1808-1839), sous lequel la série de portraits de sultans de Constantin 
de Cyzique va être imprimée à Londres, peut être considéré comme un tournant décisif dans 
l’histoire de l’image moderne et de sa diffusion chez les Turcs Ottomans. 

Ce souverain, qui allait préparer la voie pour les réformes connues sous le nom de 
Tanzimat, semble avoir été particulièrement entiché de son portrait. Il va jusqu’à le faire 
placer sur les murs des administrations et à fonder un ordre dont la décoration reproduit ses 
traits. Il inaugure la coutume, visiblement d’inspiration occidentale, d’offrir le portrait du 
monarque aux hauts dignitaires - et à leurs épouses!37 Les sujets musulmans du sultan, que 
certains appelaient “le sultan infidèle” (gâvur Sultan), étaient pourtant encore loin d’accepter 
la reproduction de la figure humaine. L’historien Lutfî (1815-1907) se sent contraint de 
justifier celle-ci par les arguments suivants, qui nous rappellent les idées exprimées par 
Yahya Kemal: “Pour pouvoir comprendre les évènements d’une époque, il faut avant tout en 
connaître l’art. Les œuvres de peintres tels que Mani38 ou Behzat39 nous renseignent bien 
mieux que tout autre document sur la société et l’époque où ils ont vécu. Il nous faut 
conserver les traits de Sa Majesté le Sultan Mahmud pour perpétuer le souvenir d’un 
monarque si épris de réformes, et c’est là la raison pour laquelle Il a fait reproduire Ses traits. 

                                                           
33 Cette œuvre généalogique remontant à l’époque de Soliman le Magnifique a été constamment mise à jour. 

C’est ainsi que la deuxième édition imprimée (Istanbul, 1289/1872) contient même un portrait du Sultan 
Abdülmecid. 

34 Par exemple, Ali Cevad, Memalik-i osmaniyyenin tarih ve coğrafya lûgati, Istanbul, 4 vol., Istanbul 
1311/1893-1317/1899, (t. IV, les planches se trouvent à la fin du volume). 

35 Par exemple Avraam G. Vaporidès, Biographikê historia tôn soultanôn tês othômanikês autokratorias, 3e éd., 
2 vol., Istanbul, 1894; Krikor Margossian, Patkerazard ew k‘artisaru Osmaneanë patmut‘iwn, Istanbul, 
1912. 

36 Titre arabe: Abda‘ mā kānfī ṣuwar salāṭīn āl ‘Uṯmān. 
37 Sophie Aristarchi, épouse du Grand Drogman Stavraki Aristarchi (mort en 1822), fut la première dame 

chrétienne à être investie du portrait en diamants du Sultan (Voir E. R. R[hangabé], Livre d’Or de la 
noblesse phanariote et des families princières de Valachie et de Moldavie, Athènes, 1904, 11. Marie, épouse 
de Nicolas Aristarchi-Bey (1799-1866), reçut également en 1862 le portrait du sultan Abdülaziz orné de 
diamants (id., p. 12). En mars 1875, le Journal de Constantinople, XIIe livraison (28 Mars 1875), annonce, 
en se référant au journal turc Basiret, qu’Abdülaziz avait fait don de son portrait, enrichi de brillants, au 
prince Yussuf Izzeddin Efendi, müşir de la Garde Impériale: “C’est pour récompenser le zèle et l’activité 
déployés par le Prince dans l’ accomplissement de ses devoirs de Muchir, .... que sa Majesté s’est plu à lui 
donner cette marque de distinction spéciale”. Voir aussi Tuncer Baykara, “II Mahmut ve Resim”, in 
Bedrettin Cömert’e Armağan, (numéro spécial du Hacettepe Üniversitesi Sosyal ve İdari Bilimler Fakültesi 
Beşeri Bilimler Dergisi), Ankara, 1980, 509-516. 

38 Il s’agit du même personnage qui fut le fondateur du manichéisme. Dans la tradition persane et dans la 
littérature classique ottomane, il est aussi connu comme peintre (“Mânî-i nakkaş”). C’est ainsi que l’éloge de 
la beauté de l’aimé(e) se fait souvent en faisant des allusions à ses célèbres portraits. Ceci n’empêche 
cependant nullement de le considérer, vu qu’il faisait des portraits d’êtres humains, comme un “infidèle” 
(kâfir). 

39 Peintre iranien (mort en 1537 à Tabriz) de l’époque timouride. Ses illustrations pour les œuvres de Nizami et 
de Saadi sont particulièrement célèbres. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


111 
 

Loin de nous l'idée d’adorer une image! C’est également dans ce but que sa Majesté Mehmed 
II le Conquérant a ordonné de garder intactes les images d’anges, qui ornaient les murs de 
Sainte-Sophie”.40 

C’est à ce sultan réformateur que l’on doit aussi d’autres innovations dans le domaine de 
l’image: le blason (arma) ottoman, ébauché déjà dans certains livres imprimés par İbrahim 
Müteferrika et par l'imprimerie de l’École du Génie, prend définitivement forme.41 Des 
médailles (medalya), qui contiennent des images, sont créées sous son règne.42 dont un ordre 
avec le portrait du sultan (Tasvir-i hümayun nişam) peint par le miniaturiste arménien Sébouh 
Manas (1816-1889). De même, les livres destinés à l’instruction de sa nouvelle armée, 
imprimés probablement par un Français, Henri Cayol,43 sont illustrés avec des dessins 
modernes.44 À la même époque, l'enseignement du dessin fut rendu obligatoire dans toutes les 
écoles militaires (notamment la Mekteb-i Harbiyye, fondée en 1834). C’est pourquoi la 
plupart des peintres pratiquant le nouveau procédé furent des militaires.45 Dans les années 
1830, les premiers étudiants ottomans envoyés à Paris s’y familiarisent avec l’art 
occidental.46 En ce qui concerne la peinture, c’est à cette époque que la technique picturale va 
abandonner l’enluminure et la miniature au profit des genres occidentaux. Les nombreux 
portraits de Mahmud II, qui le représentent avant et après les reformes,47 sont presque tous 
modernes. Celui qu’on doit à Hippolyte Berteaux (1843-1926), datant d’une époque 
ultérieure, présente d’ailleurs des similitudes remarquables avec le portrait de Selim III que 
nous avons déjà évoqué.48 

L’image sous Abdülmecid (1839-1861) 
Mahmud II mourut en 1839, l’année où la découverte de Daguerre a été rendue publique. Il 
est donc le dernier sultan ottoman pour lequel on ne dispose pas de portrait photographique. 

La photographie a pourtant fait irruption très tôt dans l’Empire ottoman. Grâce aux 
recherches menées ces dernières années, son histoire est assez bien connue.49 La gazette 
officiel le, le Takvim-i Vekayi, publie, dès octobre 1839, un article sur les nouvelles 
inventions d’Europe, la machine à vapeur, l’appareil photographique (fotoğraf makinasi), et 
la photographie, “un art curieux (san’at-i garîbe)” inventé par “Monsieur Daguerre de France 
(Fransalı Mösyö Dager)”.50 Cet article contient une description très détaillée de la nouvelle 

                                                           
40 Cité par Nouroullah Berk, La Peinture turque, Ankara, 1950, 10. 
41 Kemal Özdemir, Osmanlı Arması, Istanbul, 1997. 
42 Nuri Pere, Osmanlılarda Madenî Paralar, Istanbul, 1968, planche 74. Ces médailles sont devenues 

extrêmement rares parce qu’on les a ramassées en 1850 pour les fondre. 
43 Henri Cayol (1805-1865) a introduit la lithographie dans l’Empire ottoman: Grégoire Zellich, Notice 

historique sur la litliograpliie et sur les origines de son introduction en Turquie, Constantinople, 1895, 45-
53. 

44 Asakir-i mansure-i muhammediyye içün tertib olunan nefer tâlimi, Istanbul, 1248/1832, avec l’image d’un 
soldat de la troupe moderne, dans Selim Nüzhet Gerçek, Türk Taş Basmacılığı, Istanbul, 1939, pl. 5. 
Rappelons que ce fut Mahmud II qui introduisit le fez et des uniformes occidentaux pour sa nouvelle armée. 

45 Voir la liste des diplômés de cette école (et d’autres institutions) dans Günsel Renda / Turan Erol, op.cit., 78. 
46 Filiz Yenişehirlioğlu, “Les peintres turcs à Paris”, in Paul Dumont, Jean-Louis Bacqué-Grammont (édit.), La 

Turquie et la France á l’époque d’Atatürk, Paris, 1981, 191-197. 
47 Même des ouvrages traditionnels comme le Sübhatü l-alibâr contiennent alors deux images: “Cülus-i 

hümayunlarından 1241 senesine degin - 1241 senesinden intikallerine değin”, (art. cit., 38). 
48 Nigâr Anafarta, op. cit., p. XIV. 
49 Voir surtout Engin Çizgen, Photography in the Ottoman Empire 1839-1919, Istanbul, 1987; voir aussi Nissan 

N. Perez, Focus East. Early Photography in the Near East 1839-1885, New York, 1988. 
50 Voir le texte dans Yeni Türk Edebiyati Antolojisi, I, 1839-1865, éditée par Mehmet Kaplan et al., Istanbul, 

1974, 281-283: “Avrupa’da yeni icadlar, buhann makinaya tatbiki ve fotoğraf makinası”. Cet article y est 
daté du 9 Şevval 1253 / 26 décembre 1837 (!). Le début de ce texte, en version anglaise (avec la date 
correcte: 19 Şaban 1255), se trouve dans Engin Çizgen, op. cit., 20-21. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 
 

technique et de son évolution. Le premier photographe établi à Istanbul, a été. selon le journal 
Ceride-i Havadis, un disciple de Daguerre, du nom de “Kompa” (Compas?).51 En novembre 
1842, un autre article fort intéressant,52 après avoir traité le problème de la perspective,53 qui 
est la base de l’art des peintres, parle d’autres manifestations de l’image, dont certaines 
avaient même précédé l’invention de la photographie: le panorama, dont les origines 
remontent à la fin du XVIIIe siècle,54 le diorama, inventé en 1822 par Daguerre et Bouton, la 
fantasmagorie, sorte de lanteme magique, et le cosmorama, établi à Paris de 1808 à 1832 par 
l’abbé Gazzera.55 L’article nous apprend aussi qu’au mois de Ramadan dernier déjà, les 
Stambouliotes avaient eu l’occasion d’admirer un cosmorama au Divanyolu à Istanbul, tandis 
que dans le Marché aux Poissons (Balıkpazarı) de Péra (Beyoğlu), on exposait, à la même 
époque, un diorama. 

Le livre illustré 
Le Ceride-i Havadis et son imprimerie, fondés par un négociant anglais, William Churchill, 
en 1840, ont joué un rôle pionnier dans la diffusion de l’image. Le journal a non seulement 
publié la première gravure sur bois, représentant un crâne dans une perspéctive 
phrénologique, mais aussi la première carte géographique qui soit parue dans un périodique.56 
On doit à l’imprimerie du journal les premiers livres en turc avec des illustrations, qui 
méritent tout particuliérement l’épithète de “modernes”. 

On a vu qu’au tournant du siècle, certains ouvrages techniques ou scientifiques 
contenaient déjà des illustrations dans un style plutôt occidental.57 Dans le Mir’âtü l-ebdân fî 
teşrîhi a’zâi l-insân (1235/1820), un célèbre traité d’anatomie de Şanizâde (1771-1826), nous 
trouvons 56 gravures sur cuivre (elvâh-ı nuhâsiyye-i musaykale üzerlerine eşkâl hakkiyle), 
dont même la figure d’un homme nu. Ces gravures ont été réalisées, à en croire le colophon, 
par des artistes indigènes.58 Mais ce n’est qu’à partir des années quarante du XIXe siècle que 
le livre illustré commence à devenir un phénomène familier dans l’édition ottomane. Il s’agit, 
à quelques exceptions près, d’ouvrages d’un caractère nouveau, d’ailleurs souvent dus à des 
étrangers ou des minoritaires. On ne s’étonnera pas de ce que les Nouvelles Promenades 
bosphoriques (1844) d’un érudit levantin, Alexandre Timoni (mort à Paris en 1856), – un des 
rares livres imprimés en langue française à Istanbul à cette époque –, soit orné d’un portrait 
de l’auteur. Mais huit ans plus tard apparaît aussi le livre d’un poète musulmán avec le 
portrait de l’auteur, le divan de İzzet Molla (1785-1829), “le sultan des poétes” et père du 
grand vizir Fuad Pacha.59 Cette publication a fait sensation à l’époque. Le drogman de 

                                                           
51 Voir Orhan Koloğlu, Basılnumızda Resim ve Fotoğrafin Başlaması, İstanbul, 1992, 7. On ignore les dates 

biographiques de cet individu, qui a ouvert son atelier en été 1842. 
52 Yeni Türk Edebiyatı Antolojisi. op. cit., I, 118-119. 
53 “....perspektiv yâni ilm-i menazir ve fenn-i mukayese-i nezaret”. 
54 La première idée de ce genre de spectacles est due à l’Allemand Johann Adam Breysig (1766-1831). 

L’Écossais R. Barker l’introduisit en Angleterre en 1794, et l’Américain R. Fulton en France en 1804. À 
Paris, on a établi pour la première fois des panoramas sur le boulevard prés du passage qui a pris le nom 
Passage des Panoramas. Au début du XXe siècle encore, on a construit un assez grand nombre de panoramas 
à Paris. 

55 Espèce de diorama, établi par son inventeur dans le but de former une collection de tableaux représentant les 
sites et les monuments les plus remarquables de toutes les parties de l’Univers. 

56 Nr. 75 (1842); voir Orhan Koloğlu, op. cit., 16. 
57 Voir p. 145. 
58 “...Devlet-i aliyye-i ebediyyü d-devâm erbâb-ı hirefinden ehl-i hüner ba’z-ı kesân”. 
59 Mihnet-keşân, Istanbul, 1269/1852. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


113 
 

l’ambassade d’Autriche parle d’une “innovation sans pareil dans le domaine de l’islam 
sunnite”.60 

La pratique de faire précéder les œuvres du portrait de leur auteur, très répandue en 
Occident, n’allait pourtant pas devenir courante chez les Ottomans. Le portrait lithographié 
de İzzet Molla, qu’il avait fallu faire d’après une description de son fils, Fuad Pacha,61 allait 
rester un cas exceptionnel. Il en est de même d'un volume publié quelques années plus tard, 
contenant les “œuvres complètes” de Mehmed Sadık Rifat Pacha (mort en 1857),62 et qui fut 
même orné d’une héliogravure signée “Olivier”,63 d’après une photographie faite par un 
photographe français. Ici encore, il s’agit d'une édition posthume des œuvres d’un auteur 
connu comme une figure-cié de l’époque des réformes (Tanzimat). Le même Sadık Rifat 
Pacha nous a laissé des observations fort intéressantes sur les portraits de sultans et d’autres 
hauts dignitaires ottomans, qu’il avait eu l’occasion de voir pendant son voyage en Italie du 
Nord.64 Son témoignage, malgré une identification apparemment fausse,65 démontre tout de 
même une certaine familiarité avec ce genre d’images. Un autre livre remarquable datant des 
années 1850 est une collection de biographies des plus célèbres hommes d’Etat d’Europe.66 
Cette publication, composée par un Arménien, Sahak Abro (1825-1900), s’appuyant sur des 
ouvrages français, contient des portraits lithographiés de Talleyrand, Wellington, Nesselrode, 
Metternich et Palmerston. Là encore, il s’agit d’une innovation qui ne trouvera des imitateurs 
que plusieurs décennies plus tard parmi les turcs ottomans. 

Chez les minoritaires, l’édition était plus avancée à cet égard. La monumentale “Histoire 
de Napoléon Bonaparte” (1854)67 par l’Arménien catholique Vartan Pacha (Hovsep 
Vartanian; 1815-1879), peut nous servir d’exemple. La version arméno-turque de cet ouvrage 
                                                           
60 “Der Vf., Vater des jetzigen Ministers der innern Angelegenheiten Fuad Efendi, hat dem Buche – eine bis jetzt 

beispiellose Neuerung im Bereiche des sunnitischen Islam – sein lithographiertes Bildniss vorsetzen lassen!” 
(Ottocar v. Schlechta-Wssehrd, “Verzeichnis der in Constantinopel letzterschienenen orientalischen Drucke 
und Lithographien”, Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, VII (1853), 250). 

61 Il existait aussi un tableau, identique, qui fut en possession du petit-fils du grand-vizir, Reşad Fuad Bey 
(1870-1920). 

62 Asâr-ı Rif’at, Istanbul, 1275/1859. Il s’agit d’un curieux mélange: à côté de son histoire de la guerre avec la 
Russie, son traité sur l’Europe, sa relation du voyage en Italie du nord, on y trouve aussi des münşeat, et son 
très populaire traité de morale (Risâle-i ahlâk). 

63 Sans doute s’agit-il de l’écrivain-lithographe Joseph Eugène Olivier (Beifort 1819-Istanbul 1892), qui avait 
installé un établisssement lithographique à Istanbul dans les années 1850. Quelques années avant sa mort, il 
le liquida et fut attaché au service de la Lithographie à la Dette Publique Ottomane (Grégoire Zellich, Notice 
historique sur la lithographic..., op. cit., 53). 

64 Lors d’une visite à Côme, il apprit que, dans un palais, se trouvait un portrait de Soliman le Magnifique, et il 
s’y rendit immédiatement: il y vit un portrait du sultan “au beau visage, encore aux cheveux bouclés, avec un 
gros turban en forme “yusufí” sur sa tête impértale bénie, habillé d’un costume vert dans la façon d’un 
kerrâke [manteau d’une étoffe très légère]”. Ému, Sâdik Rifat Pacha dit une “fâtiha”. Il s’agissait du museo 
de Paul Jove (Paolo Giovio [1483-1559], “Cedicuri” dans le texte imprimé; sur cette collection, voir Guy le 
Thiec, “L’entrée des Grands Turcs dans le Museo de Paolo Giovio, in Mélanges de l’École Française de 
Rome 104 (1992), 781-830. D’après les renseignements fournis sur place au visiteur ottoman, on avait fait 
envoyer comme récompense à l’historien italien les images de Soliman et de ses contemporains, pour en 
avoir écrit la biographie et fait l’éloge. Au même endroit, il vit encore d’autres portraits, comme celui du 
grand-vizir Sinan Pacha, le conquérant du Yémen, de Hayreddin Barberousse, et des émirs égyptiens Faik, 
Gavrî et Tuman Bey” (İtalya Seyahatnâmesi, 27-28). 

65 En fait, le seul portrait d’un sultan qui se trouve actuellement au museo de Côme, c’est celui de Mehmed I 
(1413-1420); voir Hans Georg Majer, “Giovio, Veronese und die Osmanen. Zum Sultansbild der 
Renaissance”, in B. Guthmüller et Wilhelm Kühlmann, (éd.), Europa und die Türken in der Renaissance, 
Tübingen, 2000, 345-371. On ne saurait pourtant nıer les fortes ressemblances de ce portrait avec certaines 
représentations de Soliman, comme par exemple le tableau d’un peintre vénitien dans le Kunsthistorisches 
Museum de Vienne. 

66 Avrupa’da meşhur ministroların terceme-i hallerine dair risale, Istanbul, 1271/1855. 
67 Tarixi Napoleon Bonaparte imparatoru ahalii Fransa, 2 vol., Istanbul, 1855-1856. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 
 

qui compte presque mille pages, est illustrée de portraits des principaux protagonistes 
lithographiés à Vienne. La version abrégée du même ouvrage en caractères arabes (1861), par 
contre, qui fut publiée d’abord en feuilleton dans le Ruzname-i Ceride-i Havadis, est dans sa 
mise en page tout à fait traditionnelle et ne contient pas d’illustrations. Vartan Pacha, 
drogman de la marine et membre de l’Enciimen-i Daniş fut du reste un pionnier de l’image. 
en publiant la première feuille humoristique avec des caricatures.68 

Toutefois, ce ne sont pas seulement des ouvrages inspirés de l’Occident quiétaient illustrés à 
cette époque. Même des livres populaires contiennent alors des images, bien que provenant 
d’une tradition différente.69 C’est le cas, par exemple, de “l’Histoire du poignard”, un roman 
érotique du temps de Murad IV (1623-1640), dont la version imprimée, un livre lithographié 
issu de l’imprimerie du Ceride-i havadis en 1851, contient onze gravures sur bois. Mais ce 
genre d’illustrations n’était pas toujours aussi anodin. En 1845, Joseph von Hammer parle de 
deux livres lithographiés parus à Istanbul, enrichis de figures lithographiées, qui étaient 
apparemment destinés à un cercle plus spécifique de lecteurs. Le premier, le conte de 
Chapour Tchélébi (Hikâye-i Şcipur Çelebi), avec vingt lithographies enluminées,70 était “un 
conte ordinaire des conteurs de cafés d’Istanbul”, qui, d’après Hammer, n’avait “rien de 
piquant et trouverait peu de lecteurs s’il était traduit”. Le second, intitulé Bâhnâme, par 
contre, était un livre contenant “les plus grossières obscénités”, et ses vingt-cinq lithographies 
avaient été apparemment exécutées “par une main franque”. Les contes étaient, à en croire 
Hammer, “aussi impurs que les lithographies”, et il n’y avait pas lieu de s’étonner “que la 
vente publique de ce livre licencieux soit défendue à Constantinople”.71 

Dans l’édition turque, on peut constater encore longtemps des tâtonnements. Souvent, on 
ne trouve qu’une seule image dans un livre, qui, pour des raisons que nous ignorons,72 
manque dans certains exemplaires. À la fin de la traduction du sixième chapitre des 
“Prolégomènes” (Muqaddima) d’Ibn Khaldoun par Ahmed Cevdet, publiée à Istanbul en 
1859,73 figure un portrait en forme de médaillon de ce savant, dans un style européen. Au 
cinquième volume de la chronique de Cevdet Pacha,74 le lecteur tombe sur une illustration 
représentant les négociations de la paix de Zistowa (1791), dont l’histoire est assez curieuse: 
il s’agit d’une image, à l’origine peinte sur une tabatière en émail, que l’on avait offerte aux 
délégués ottomans à cette occasion.75 Quant aux médailles, on en connaît un nombre toujours 
croissant sous le régne du sultan Abdülmecid, qui inaugure l’époque des Tanzimat. Cellesci 
étaient destinées à perpétuer le souvenir des événements mémorables, nombreux sous son 
règne: le hatt-ı şerif de Gülhane (1839), la Guerre de Crimée, la restauration de Sainte-Sophie 
par l’architecte suisse Fossati (1848),76 le Islâhat Fermanı (1856), etc.77 Ces médailles étaient 
généralement fabriquées en Europe. Les légendes reflètent bien l’esprit de l’époque: la 
médaille en bronze frappée en 1850 à Bruxelles pour commémorer la proclamation des 
                                                           
68 Boşboğaz bir adem (1852; en arméno-turc). Voir Turgut Çeviker, Gelişim sürecinde Türk karikatürü - I. 

Tanzimat ve İstibdad Dönemi 1867-1878/1878-1908, Istanbul, 1986, 29. 
69 Gül Derman, Resimli Taş Baskısı Hikâyeleri, Ankara, 1989, 14-18. 
70 Ibidem, 46-58 et pl. 208-218. 
71 “Bibliographie. Liste des ouvrages imprimés à Constantinople dans le cours des années 1843 et 1844...”, 

Journal Aslatique, 4me série, t. VIII (1846), 253-282. Sur ce genre d’ouvrages plus ou moins 
pomographiques et leur diffusion, voir l’article “Bahnâmeler”, in Ekrem Reşat Koçu (éd.), İstanbul 
Ansiklopedisi, vol. 4, Istanbul, 1960, 1862. 

72 Mais voir note 12. 
73 Mukaddime-i İbn-i Haldun’un fasl-i sâdisin tercemesi. Istanbul, 1277. 
74 Vekayi-i Devlet-i aliyye-i osmaniyye, 12 vol., Istanbul, 1271-1301/1854-1883. 
75 Voir Mufassal Osmanlı Târihi, t. V, Istanbul, 1962, 2729. 
76 Cette restauration a donné lieu à la publication d’un somptueux album, publié en 1852 à Londres: Aya Sophia 

Constantinople, as Recently Restored by Order of H.M. the Sultan Abdul Medjid. 
77 Nuri Pere, op. cit., planches 75-78. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


115 
 

Tanzimat porte l’inscription: Régénération de l’Empire d’Osman par Abdul-Medjid; 
L’Empire subsistera Dieu le veut. Une autre, qui commémore l’incident de Sinop, porte un 
portrait du sultan, entouré de l’inscription: Abdul-Medjid-Khan Empereur des Ottomans. Au 
verso, une allégorie avec les armes de l’Empire ottoman contient la légende: Europe, ils sont 
morts pour toi. Une médaille particulièrement intéressante datant de 1853/1270 représente la 
reine Victoria, Napoléon III et le sultan avec l’inscription (en français): “Angleterre, France, 
Turquie – Dieu les protège” et, au-dessous, Civilisation. L’inscription d’une autre médaille, 
avec une image semblable, dit: “En 1854 sous le règne de Napoléon III et celui de la reine 
Victoria, la France et la Grande-Bretagne s ’unirent pour assurer la Paix du Monde”. 

L’image sous Abdülaziz (1861-1876) 
Abdülaziz, le successeur d’Abdülmecid, avait une vraie passion pour la peinture. D’après 
Lady Blunt, il a dépensé, dans une seule année, 120 000 livres sterling pour des tableaux78 
qui allaient orner le palais de Dolmabahçe, construit sous son prédécesseur en 1853. Il 
s’adonnait lui-même à cet art, son passe-temps favori, et a laissé des croquis et des dessins 
remarquables.79 Il en a offert une soixantaine à son peintre de cour, le Polonais Stanislas 
Chlebowski (1835-1884), a qui l’on doit plusieurs compositions pour les palais de Beylerbeyi 
et de Dolmabahçe, dont l’“Entrée de Mehmed II à Constantinople”.80 C’est à la suite du 
séjour que le sultan fit en 1867 à Paris et à Londres, qu’il commenga à orner les salons du 
palais de Dolmabahçe d’une collection de tableaux, rapportés d’Europe ou exécutés par des 
artistes qu’il invita en Turquie. On compte dans cette collection, dispersée aujourd’hui dans 
divers musées et palais, des œuvres signées par Boulanger, Harpignies, Daubigny, Ziem, 
Yvon, Gérâme, Ayvazovski, Schrayer et d’autres. Au palais de Beylerbeyi on trouve même – 
phénomène unique! – une statue équestre en bronze d’Abdülâziz, exécutée en 1871 à 
Florence par le sculpteur anglais Charles Francis Fuller (1830-1875) et fondue par Ferdinand 
von Miller à Munich en 1872.81 Des statues érigées sur des lieux publics n’allaient pouitant 
jamais devenir populaires dans l’Empire ottoman.82 L’opposition des milieux conservateurs y 
avait sans aucun doute sa part. Une lettre envoyée par deux étudiants en théologie au journal 
Mecmua-i Maarif en juillet 1876, nous donne une idée de cet état d’esprit. Face à la 
suggestion du journal İstikbal (éditeur: Theódore Cassape) d’ériger des statues pour perpétuer 
le souvenir des transformations, ils répondent avec les argument suivants: 

On sait qu’une statue ne peut constituer, d’une manière sommaire, un souvenir, que pour 
les habitants du quartier où elle a été érigée. Si l’on entend perpétuer un nom, à quoi bon 
une statue? Les événements de la Destruction des Janissaires, et les biographies [des 
représentants] de la nouvelle société, c’est l’histoire qui va les écrire, même avec tous les 
détails. Les chroniques, par contre, ne sont pas érigées dans un endroit, immobiles, comme 
des statues (même si l’on en érige des piles dans les ateliers de reliure). Elles vont partout 
pour donner des informations détaillées tant que le monde existe.83 

                                                           
78 The people of Turkey, by a consul’s daughter and wife [i.e. Lady Blunt], t. l, Londres, 1878, 239 (cité par 

Çelik Gülersoy, Dolmabahçe. Çağlar Boyu İstanbul Görünümleri III, Istanbul, 1984, 61). 
79 Voir M. Treter, “Rysunki sultana Abdul-Azisa”, Lamus, (Léopol, 1909), 555-563. 
80 Chlebowski, qui s’installa à Istanbul en 1865, était un disciple de Gérôme. Il retourna à Paris en 1876. Sur ce 

peintre, dont le nom est souvent défiguré dans les publications en turc, voir l’article “Chlebowski, Stanislaw” 
(U. Leszczynska), in K.G. Saur, Allgemeines Künstlerlexikon, vol. 18, Munich-Leipzig, 1998, 585-586. 

81 Mustafa Cezar, Sanatta Batı’ya açılış ve Osman Hamdi, 2 vol., deuxième édition, Istanbul, 1995, I, 150-151; 
Padişahın portresi-Tesavir-i Âl-i Osman, op. cit., 458. 

82 Sur les monuments, d’une façon générale, voir K. Kreiser, “Public Monuments in Turkey and Egypt 1840-
1916)”, Muqarnas, 14 (1997), 103-117. 

83 “Mâlumdürki (istatü) hangi mahalle rekz. edilür ise kaim olduğu müddet ancak o mahall ahalisine bir suret-i 
mücmelede tezkâri mucib olabilür. Eğer maksad ibka-yı nâm ise ne hacet istatüye. Vak’a-i hayriyyenin tafsili 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 
 

Les arguments suivants risquaient sans doute de paraître encore plus convaincants: 
Il est évident que c’est contraire à la noble sharī‘a, et il n’en existe pas la nécessité selon 
la raison. Ceci va susciter la haine du peuple musulmán. Cela saute aux yeux, comme 
l’obélisque sur la place du Sultan Ahmed.84 

Ceci confirme en quelque sorte les observations de l’abbé Toderini, qui avait écrit au sujet 
des Turcs que “...più ancor dell’immagini abborran le statue”.85 

C’est aussi de l’époque d’Abdülaziz que datent les premières expositions publiques de 
tableaux.86 L’“Exposition ottomane” (Sergi-i umumî), qui fut inaugurée par le Sultan, le 27 
février 1863, bien que destinée en premier lieu à exhiber les produits naturels de l’empire et 
ses ouvrages d’industrie, réservait une place de choix à l’image. Pour cette exposition, nous 
possédons la description d’un résident français, le Vicomte Alfred de Caston (i.e. Antoine 
Aurifeuille, 1821-1908), qui nous fournit des détails intéressants.87 Selon l’auteur, “...les 
tableaux étaient assez nombreux, les aquarelles attiraient l’attention”. Les sujets de ces 
œuvres, dues à des artistes bien connus à l’époque, étaient conventionnels, réservant une 
place de choix au pittoresque: un “Café de Constantinople” et le “Déparí des présents 
envoyés à la Mecque” par Preziosi,88 une “Scène de l’expédition du Monténégro” et un 
“Bachi-Bozoitk”, de M. de Launay;89 un “Barbier Tnrc rasant en plein air”, par Montani;90 
une “Vue générale cle Constantinople” par Brindisi;91 un “Projet de résidence Impériale sur 
le Bosphore”, par l’architecte Henri Révoil (1820-1900). Faisant face à l’entrée principale du 
palais d’exposition, qui avait été construit sur l’Atmeydan, on trouvait un kiosque, où l’on 
pénétrait par des issues particulières. Celui-ci avait été réservé au Sultan, qui s’y rendait tous 
les jours. À l’intérieur, Pierre Montani avait exposé six paysages, représentant les points de 
vue les plus pittoresques des environs d’Istanbul.92 

                                                                                                                                                                                     
ve hey’et-i cedidenin teracim-i ahvali elbette tarihlere yazilacak. Hem mufassal yazılacak. Tarihler ise (her 
ne kadar mücellidler yanında teclid olunmak üzere dikilecek ise de) öyle istatüler gibi bir yerde dikilib 
durmıyacak her bir diyara gidecek ve herkese dünya durdukça ita-yi mâlumat-ı mufassale edecekdir”. 

84 “Bunun Şeriat-i garrâya mugayir aklen dahi lüzumü olmadığı zahir ve ümmetin nazar-ı nefretini celb edeceği 
bâhir olduğu Sultan Ahmeddeki dikili taş gib meydandadır”. (Mecmua-i Maarif, nr. 3, 2 Cemaziyüssani 
1293/1876 -12 Haziran-i rumî 1292/25 juillet 1876). 

85 Toderini, Letteratura turchesca, op. cit., t. IV, 50. 
86 C’est en 1875 qu’eut lieu la première exposition à l’Université; en 1877 la deuxième se tint dans le salon du 

Théâtre des Petits Champs. Voir İpek Aksüğür Duben, 1873-1908 Pera Ressamlari, Istanbul, s.d. [1990?]. 
87 Musulmans et Chrétiens. La Turquie en 1873, Constantinople, 1874, 57-60. 
88 Il avait envoyé à cette occasion un carton de dessins, représentant toutes les armes dont se servaient les 

Janissaires. Amadeo Preziosi (1816-1887) a été sans aucun doute l’artiste le plus populaire d’Istanbul à cette 
époque, notamment chez les touristes étrangers. Un voyageur britannique de l’époque recommande une 
visite à l’atelier de Partiste avec les termes suivants: “With an admirable talent for water-colouring in 
general, he has above all been gifted with the power of seizing to the life the particular Eastern hue which 
pervades all things Eastern, and of preserving therefore to the traveller the true collection of what he most 
admires”. (Hubert E.H. Jemingham, To and from Constantinople, Londres, 1873, 329-330). Voir sur Preziosi 
l’article “Preziosi, Amadeo” (Hâlenur Kâtipoğlu). in DBİA, t. 6, 284-285; Osman Özdeş, İstanbul âşığı 
ressam Kont Amadeo Preziosi, Istanbul, 1999. 

89 Sans doute s’agit-il de la même personne, qui a contribué au somptueux livre L’Architecture ottomane, publié 
à Istanbul en 1873. 

90 Un artiste du même nom figure parmi les contributeurs de L’Architecture ottomane. 
91 Giovanni (Jean) Brindesi, qui résidait à Istanbul entre 1850-1877, fut un élève de Cayol (Grégoire Zellich, 

Notice historique sur la lithographie..., op. cit., 54). Il a laissé deux albums en chromolithographies, Elbicei 
Atika - Les Anciens costumes turcs de Constantinople (Paris, 1856) et Souvenirs de Constantinople (1860). 
Voir sur Brindesi Caroline Juler, Les Orientalistes de l’école italienne, 2-me éd., Paris, 1992, 65-67; 
“Brindesi (Giovanni)”, (Ahmet Özel), in DBİA, t. 2, 322. 

92 Vicomte Alfred de Caston, Musulmans et Chrétiens, op. cit., 59-60. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


117 
 

Certains Organes de la presse francophone de l’époque se permettront même une 
“Chronique des beaux arts”. C’est ainsi que dans la Revue de Constantinople, encore dirigée 
par le “Vicomte de Caston”, nous lisons le spécimen suivant.93 

Nous avons admiré ces jours-ci plus d’un tableau magistralement réussi dans l’atelier de 
M. Guillemin. Nous avons vu à Péra des étoiles de M. Berteaux, où sa magie de palette, 
son ampleur de contours se révèlent dans toute leur magnificence. – Hier nous avons visité 
l’atelier de M. Philibert Rindelman. Tout d’abord, notre attention a été agréablement 
accaparée par un tableau bien mouvementé, d’une exécution large, qu’il est en train 
d’achever, une Vue des Eaux Douces d’Asie (Guœuk-Sou). Entre les courtines, les tours de 
Rouméli-Hissar et les donjons à créneaux d’Anatolou-Hissar, les ondes diligentes du 
Bosphore sont traversées par le caïque d’apparat du Sultan, fastueuse et étincelante 
apparition. La vie afflue et foisonne sur cette toile... Un harem épanouit son feu d’artifice 
de féradjés sur les marches du débarcadère, sur la berge, un araba avec son attelage de 
bœufs, agace la lumière dans les aigrettes de métal de ses paisibles ruminants. Nous 
reviendrons avec l’attention analytique qu’elles méritent sur les compositions de ce jeune 
peintre aux qualités pleines d’avenir. 

D’autres images exhibées publiquement suscitaient par contre de vives réactions chez 
certains spectateurs. Le grand écrivain turc Şinasi (1826-1871), dans un article intitulé “La 
capitale” (Payitaht), publié dans le journal Tasvir-i Efkcâr (30 novembre 1862) met les 
autorités en garde: 

...Dans la capitale ottomane, on vend des images que l’on affiche dans les boutiques et les 
coins de rues. Elles représentent des événements douloureux du passé dans le genre du 
Chahnaine, c’est-à-dire où plusieurs Musulmans sont vaincus par un seul insurgé non-
musulman. Apparemment, on considère que ce genre d’images est inoffensif. Mais 
produites pour évoquer de tristes souvenirs chez les uns, encourager et exciter les autres 
parmi la population, elles servent le désordre (fesad). A y regarder attentivement, le 
dommage causé au menu peuple est certainement plus grand que celui d’un livre. Car tout 
le monde ne lit pas les livres importés dans l’Empire ottoman. Mais ce genre d’images 
affecte, à notre avis, tous ceux qui les voient. Car ce n’est qu’après avoir fait nous-mêmes 
l’expérience que nous avons décrit ce que nous pensons. 

Observateur vigilant, le Tasvîr-i Efkâr avertit de son côté la police de l’existence d’images 
“contraires à la bienséance” trouvées sur les lieux de plaisance.94 Comme à Paris, un tel 
commerce existait aussi à Istanbul.95 

Certains ouvrages illustrés imprimés à Paris à la même époque, par contre, jouissaient 
d’une grande réputation. C’est le cas, par exemple, de l’album Les anciens costumes de 
l’Empire ottoman depuis l’origine de la monarchie jusqu’à la réforme du Sultan Mahmud96 
de Mehmed Arif Pacha (1807-1863), imprimé conjointement par l’Imprimerie Lemercier (la 
même qui avait publié l’album de Brindesi),97 et l’imprimerie du Tasvir-i Efkâr à Istanbul, et 
qui fut aussi orné d’un portrait lithographié de l’auteur.98 Notons que celui-ci écrit dans la 
préface, un demi-siècle avant Yahya Kemal, qu’“il n’existe, en langue turque, aucun ouvrage 
                                                           
93 “Chronique des Beaux-Arts”, Revue de Constantinople, XVIIIe livraison (9 mai 1875), 300-301. 
94 Voir Fevziye Abdullah Tansel (éd.), Şinasi. Külliyat IV: Makaleler, Ankara. 1960, 40-41. Orhan Koloğlu, op. 

cit., 9-10. 
95 Orhan Koloğlu, op. cit., 9-10. 
96 Titre turc: Târifât-ı eşkâl-i elbise-i atika ve tavzihât-ı ahvâl-i menasıb-i kadîme-i Devlet-i aliyyeyi mübeyyin 

mecmuadir. 
97 Voir note 91. 
98 Ârif Pacha avait déjà présenté sa collection au sultan Abdülmecid vers 1855. Celui-ci ordonna l’impression, 

qui ne fut cependant réalisée que sous son successeur. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 
 

de quelque importance qui reproduise les costumes de nos ancêtres: nous n’avons aucun 
ouvrage illustré”. Il avait rassemblé “de rares et curieux dessins [...] trouvés dans de vieux 
manuscrits” dont le portrait du sultan Osman, placé en tête de la collection.99 Cette image 
remonte pourtant sans aucun doute à un modèle occidental. On peut voir dans la publication 
de tels ouvrages le souci, d’une part, de preserver le patrimoine et, d’autre pan, de créer une 
tradition. Comme les albums de Young et de Brindesi, ces représentations des différents 
dignitaires ottomans avant l’époque des Tanzimat jouissaient (et jouissent encore) d’une 
grande popularité. Plus tard, les mêines images allaient être diffusées comme cartes postales. 

La photographie fait d’énormes progrès à l’époque d’Abdülaziz, qui nomme les frères 
Abdullah, d’origine arménienne, photographes de la Cour.100 De nombreux photographes 
s’installent alors dans la Capitale de l’Empire, mais aussi dans les provinces, dont des 
étrangers comme le Suédois Guillaume Berggrén (1835-1920), un des plus actifs. Arrivé en 
1866, il s’établit à Péra, où il continuera son activité jusqu’à sa mort.101 Ces personnages sont 
aujourd’hui pour la plupart assez bien connus, grâce à une littérature toujours croissante sur 
la photographie au Moyen-Orient et dans l’Empire ottoman.102 Par contre, on ne tient guère 
compte dans ces publications des photographes originaires des Balkans, qui étaient pourtant 
souvent des pionniers: citons ici les Marubbi de Scutari d’Albanie (Shkodra), originaires de 
Piacenza en Italie, dont notamment les photos de costumes populaires d’Albanie sont 
devenues célèbres;103 Paul (Boghos) Zepdji, dont l’atelier se trouvait à Salonique, qui nous a 
laissé un grand nombre de vues des villes de la Macédoine que l’on a encore diffusées 
comme cartes postales pendant la Campagne d’Orient (1914-1918); et les Frères Manaki, 
d’origine valaque (aroumaine), qui ont tourné en 1905, avec une caméra “Bioscope 300”, 
achetée à Londres, le premier film réalisé dans l’Empire ottoman.104 Les clichés de leurs 
photographies se trouvent aujourd’hui à Skopje. 

Un somptueux livre publié à Istanbul en 1873, à l’occasion de l’Exposition Universelle de 
Vienne, Les Costumes populaires de la Turquie en 1873, montre le haut niveau atteint par 
l’art photographique dans l’Empire ottoman à cette époque. Cet ouvrage aurait pu faire les 
délices de Yahya Kemal, s’il l’avait connu. Source extraordinaire pour l’ethnographie de 
l’Empire ottoman, il contient des photographies d’une rare qualité, prises par un photographe 
ottoman d’origine levantine ou arménienne, Pascal Sébah, qui avait ouvert son premier atelier 
à Istanbul en 1857.105 Son compagnon, A. Laroche, un Français, écrivit alors une lettre au 

                                                           
99 Les anciens costumes, op. cit., t. 1, 7. 
100 Voir sur ces photographes Engin Özendes, Abdullah Frères. Osmanlı Sarayının fotoğrafçıları, Istanbul, 

1998. 
101 Sur Berggren, voir le catalogue du Fotografiska Museet de Stockholm, Photographic views of the Bosphorus 

and Constantinople, Stockholm, 1984. 
102 Voir, par exemple, les listes de photographes dans Engin Çizgen, op. cit., 54 – 179. Nissan N. Perez, op. cit., 

124-233. 
103 Albanie, visage des Balkans, Paris, 1995. Le texte de Ismail Kadaré n’a pourtant que très peu de choses à dire 

sur ces photographes. Pour plus de précisions, voir l’article “Marubi”, in Fjalor Enciklopedik Shqiptar, 
Tirana, 1985, 675. 

104 Il s’agit d’un film ethnographique sur la vie des habitants au village d’Avdhela en Épire: Christos K. 
Christodoulou, Ta phôtogenê Balkania tôn adelphôn Manakê, Salonique, 1989, 92; voir aussi note 174. 

105 Cet atelier allait devenir le rendez-vous de nombreux touristes étrangers. Une voyageuse de Suisse, la 
Comtesse Valérie de Gasparin (1813-1894), nous a laissé un témoignage particuliérement intéressant: 
“Sebah, un Arménien, prépare son objectif et nous présente ses albums. Sauf trois ou quatre feredjehs 
hermétiquement clos et les profonds yeux noirs ouverts entre les deux morceaux du yachmak, il ne se trouve 
pas dans sa collection une seule figure de harem. En revanche, la photographie vous donnera des Grecques, 
des Juives, des Arméniennes, tant que vous voudrez; et tous les métiers, Hammal, Sackahs, Sais, Surudjis, 
Dûlendjis [sic]; et toutes les nations, depuis le Tcherkesse jusqu’au Chinois, depuis le Tartare jusqu’au 
Persan”. Observatrice vigilante, la comtesse s’est rendu compte aussi d’un fait que l’on a souvent tendance à 
négliger: “On dit que le costume fait l’homme, n’en croyez mot. A chaque instant, vous rencontrez parmi ces 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119 
 

Moniteur de la photographie sur la production du volume et le développement de l’art 
photographique dans l’Empire ottoman.106 L’introduction aux Costumes populaires fut écrite 
par Osman Hamdi Bey (1842-1910), connu surtout par la suite, comme peintre107 d’un style 
tout à fait orientaliste.108 Grand amateur de la photographie, Hamdi Bey avait profité d’une 
mutation à Bagdad dans les années 1870, pour prendre des photos ou dessiner les paysages et 
les villageois.109 A Bagdad aussi, Hamdi Bey et ses compagnons passent leur temps à faire 
des photos pour s’amuser.110 C’est en 1872 qu’avait paru le premier traité de photographie en 
turc-ottoman.111 

L’usage d’offrir des photos à des amis semble alors avoir été répandu dans certains 
milieux ottomans. C’est ainsi que James Redhouse, dans un livre sur la poésie ottomane, cite 
le vers suivant qui avait accompagné une photographie, offene à une dame:112 

Firâk-ı hâk-i pâyın bulduğum gün cândan ayrddun 
anınçün şimdi tasvir-i ten-i bî-rûdiumu gönderdim 
(Le jour où je me suis éloigné de la poussière de vos pieds, je me suis séparé de mon âme 
// C’est pour cela que je vous ai maintenant envoyé l’image de mon corps - inanimée). 
La presse ottomane, elle aussi, commence à introduire l’image. Elle s’inspire des revues 

illustrées d’Europe, notamment L’Illustration,113 nom qui sera utilisé chez les Turcs ottomans 
par la suite comme une sorte de terme technique pour désigner une revue illustrée. Comme 
pionnier, on cite d’habitude Mir’at (“Le Miroir”, 1863), de très courte durée, mais ce sont 
surtout les journaux publiés par le Crétois Mehmed Arif “Arifaki”, Ayine-i Vatan (“Le Miroir 
de La Patrie”, 1867), Vatan (“La Patrie”), Ruzname-i Ayine-i Vatan, et İstanbul qui ont 
contribué à la diffusion de l’image dans ce domaine. İstanbul fut le premier journal turc à être 
frappé d’une interdiction pour avoir représenté l’image d’un homme d’État “d’une mani’re 
ridicule”.114 Dans Musavver Medeniyet (“Civilisation illustrée”; 1874),115 on trouve les 
premiers portraits photographiques d’hommes illustres, effort remarquable qui fut pourtant 
bientôt interrompu. En ce qui concerne la presse francophone, il faut citer L’Orient illustré, 

                                                                                                                                                                                     
reproductions une figure chargée de tout le harnais oriental. Caftan de Cachemyre, barbe pointue de Téhéran, 
casque et cuirasse du Caucase, bonnet fourré de Mongolie, rien n’y manque, le visage même a pris la 
gravités des races primitives; mais au premier coup d’œil, vous souriez: celui-ci est un Franc! Dites vous, et 
vous ne vous trompez pas”. (À Constantinople, Paris, 1867, 366). 

106 Engin Çizgen, op. cit., 80-84. 
107 Sur ce personnage exceptionnel, disciple de Gérôme, nous disposons de l’excellente monographie de Mustafa 

Cezar, Sanatta Batı ‘ya açılış ve Osman Hamdi, op. cit.; voir aussi Mustafa Cezar et Ferit Edgü, Osman 
Hamdi. Bilinmeyen resimleri, Istanbul, 1986, et les actes du symposium sur Osman Hamdi Bey et son 
époque (Istanbul, 17-18 décembre 1992), Osman Hamdi Bey ve dönemi, Istanbul, 1993. 

108 Sur l’“orientalisme” de Osman Hamdi Bey et ses particularités, voir l’essai de Ferit Edgü “Osman Hamid 
Bey Olgusu”, in Mustafa Cezar et Ferit Edgü, op. cit., 13-15. 

109 Menfa (nouvelle édition en caractères latins par İsmail Cüneyt Kut [=supplément de Tarih ve Toplum, avril 
1988]), 30. 

110 Menfa, 44. Voir aussi Edhem Eldem, “Quelques lettres d’Osman Hamdi Bey à son père lors de son séjour en 
Irak, 1869-1870”, Anatolia Moderna (1990), 1-19. 

111 Risale-i Fotoğrafya d’un certain Hüsnî. Sur les nombreux traités publiés par la suite, on peut consulter la 
bibliographie de Seyit Ali Ak et Alberto Modiano, Türkçe fotoğraf yayınları kataloğu 1871 den 1993, 2me 
éd. Istanbul, 1993; voir aussi Engin Çizgen, op. cit., 180-187. Certaines sources parlent aussi d’un livre 
traduit dès 1841: Orhan Koloğlu, op. cit., 7. 

112 J.W. Redhouse, On the History, System, and Varieties of Turkish Poetry, Leipzig, 1878, 58-59. 
113 L’Illustration, tondé en 1843 sur le modèle de l’Illustrated London News (fondé en 1842), fut le premier 

journal à publier des gravures sur bois, des gravures et de la photographie. Le premier numéro contenait déjà 
32 gravures sur bois dont les sujets étaient des cérémonies, catastrophes, scènes de la nature, et des œuvres 
d’art. 

114 “mashara kılıklı resim”; Ebuzzıya Tevfik, Sâlnâme-i Hadîka, Istanbul, 1290/1873, 77. 
115 A l’origine Medeniyet. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 
 

journal qui paraissait en français et en italien, entre 1872 et 1874, dirigé par le Comte Michel 
de Roïdi, un journaliste italien, qui, aux dires d’un contemporain, ne désespérait pas “de faire 
un jour une concurrence sérieuse à l’Illustration”.116 Selon certaines sources, l’idée remonte à 
Pascal Sébah.117 

À la même époque, on constate aussi une autre innovation importante dans la presse 
ottomane, dont les effets seront des plus durables: la caricature (karikatür). On dit que la 
première feuille satirique avec caricatures est due à Vartan Pacha,118 tandis que le premier 
livre à caricatures aurait été imprimé par Djanik Aramian (1820-1879).119 En effet, dans la 
presse satirique arménienne, dont la tradition est plus ancienne, la caricature garde une place 
importante. Citons ici les revues Meghou (“L’Abeille”, 1856-1874) et Mamul (“La Presse”, 
1869-1883). Les débuts de la presse satirique turque dans les années 1870 sont étroitement 
liés au journal Terakki (“Le Progrès”) qui allait publier des suppléments, comme Terakki 
Eğlence (“Terakki divertissement”) avec des dessins, en général des simples vignettes, qui y 
étaient encore assez rares. La première caricature parue dans le célèbre Diyojen de Théodore 
Cassape (23 novembre 1871), la première feuille satirique turque vraiment digne de ce nom, 
représente Garabed Panossian de Kayseri, un compatriote de Théodore Cassape, qui dirigeait 
le journal arméno-turc Manzoume-i efkiar (“L’Enfilade des idées”).120 

Les caricaturistes de l’époque, étudiés par Turgut Çeviker, méritent encore à d’autres 
égards notre attention. Leur activité ne se limita point à l’illustration de feuilles satiriques. 
C’est ainsi que Constantin Orphanoudakis, le caricaturiste du Çıngırakh Tatar (“Courrier à 
clochettes”) de Cassape, était un artiste réputé, qui, en plus, fut professeur de dessin.121 Il fit 
aussi le portrait d’Alexandre Dumas qui figure dans la version du Monte-Cristo publiée par 
Cassape en 1871-1873. La contribution grecque est particuliérement significative dans les 
premières revues illustrées: dans Medeniyet de Mehmed Ârif, nous tombons sur les signatures 
d’artistes comme Chavyaridis, Skiadopoulos (graveur d’un portrait de Dumas père),122 et 
Rembotis, ce dernier ayant fait la vignette de Musavver Medeniyet. Puis les Arméniens 
prennent en quelque sorte la relève: citons Nichan Berberian (1842-1907), caricaturiste de 
Hayal, qui contribue aussi dans Musavver Medeniyet, homme aux talents multiples, 
imprimeur, écrivain et caricaturiste,123 le peintre et professeur de dessin Télémaque 
Ecserdijan (Meddah), Zakaria Beykozlian (Latife, Mamul, Tiyatro). l’artiste signant “Santz” 
(Hayâl), qui fit aussi les gravures sur bois pour l’histoire de la Guerre de Crimée de Hüseyn 
Hüsnî.124 Un autre Arménien du nom de Tinghir, caricaturiste de revues comme Latife 
(“Plaisanterie”), Mamoul et Tiyatro, fait également des illustrations pour des livres, par 
exemple les biographies parues dans le cadre de la “Collection de Asır” (Asır Kütübhanesi), 
ou les “Biographies des hommes célèbres” de l’“Imprimerie Akhter”.125 Noublions pas non 
plus les premiers artistes turcs-musulmans comme Ali Fuad Bey (Hayal, Çaylak, Letâif-i 
Âsâr, Kahkaha, etc.), qui continua sa carrière encore après la Révolution jeune-turque.126 Les 
                                                           
116 Vicomte Alfred de Caston, op. cit., 509. 
117 Kâmil Yazgiç, Ahmet Midhat Efendi, Hayatı ve Hatıraları, Istanbul, 1940, 29. 
118 Voir note 68. 
119 Turgut Çeviker, Gelişim sürecinde Türk karikatürü, op. cit., 29. 
120 Ibidem, 22-24. 
121 Il a publié en grec plusieurs manuels de dessin, dont Grammikê iclmographia, 3me éd., 2 vol., Istanbul, 1885. 

Voir aussi Athanasios Papas, Polites zôgraphoi..., op. cit., 77. 
122 Medeniyet, nr. 26 (1875), 2. 
123 Théotig [Labdjindjian], Tip u Tarr, op. cit., 112-113. A propos de ses caricatures, voir le petit album publié 

par Turgut Çeviker sous le titre Terakki edelim beyler, Istanbul, 1986. 
124 Sâika-i Zafer, Istanbul, 1292 / 1875. 
125 Musavver Teracim-i ahval-i meşahîr-i rical, traduit par Ḥasan Celâleddin, Istanbul, 1311/1893. Il s’agit de 

biographies de voyageurs célebres comme James Cook, David Livingstone et Jean François de la Pérouse. 
126 Turgut Çeviker, Ali Fuat Bey. Osmanlı Tokadı, İstanbul, 1986. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121 
 

dessins d’un autre caricaturiste turc du nom de Rıza, paraissent dans le journal Meddah, qui 
publie aussi les premières caricatures en couleur.127 

On constate des progrès considérables dans le domaine du livre illustré de l’époque, même 
si les illustrations sont encore pour la plupart gravées sur bois. La traduction ottomane des 
Mille et un jours, (Elfü n-nehâr ve nehâr) qui date des années 1290-1294/1863-1874, contient 
même, dans certaines éditions, des illustrations en couleurs (l’édition en plus petit format de 
1284/1867 n’en a pas), inspirées en tout cas par une édition européenne.128 Dans les livres 
scolaires aussi, on fait visiblement des efforts: le premier tome de l’“Histoire universelle” 
traduite d’un volume de Chambers Educational Course par Ahmed Hilmî (1283/1866) 
contient des illustrations, collées dans le texte. Le Hâce-i evvel d’Ahmed Midhat Efendi 
(Istanbul 1287/1870), qu’il avait déjà fait imprimer pendant son séjour à Bagdad, est illustré 
dans les parties consacrées à la géométrie, la cosmographie, l’astronomie et la géographie. On 
trouve, dans l’“Histoire du Monde” (Tarih-i âlem) de Süleyman Pacha (1293/1876), destinée 
aux élèves de l’Ecole préparatoire (mekteb-i idâdî), de fort curieuses gravures, représentant, 
entre autres, “L’Homme de Menton”, squelette humain fossile qu’on avait découvert 
quelques années auparavant. 

Mais c’est suitout dans les ouvrages traduits de langues occidentales que l’image moderne 
se fait voir. La célèbre version turque par Théodore Cassape du Monte Cristo d’Alexandre 
Dumas (1871-1873) est ornée d’un portrait de l’auteur par Constantin Orphanoudakis. La 
deuxième édition de “L’histoire de Robinson” (Hikâye-i Robenson, Istanbul, 1877/1294; 
première édition: 1280/1864), traduite par Ahmed Lutfî, contient toutes sortes de vignettes. 
Notons aussi l’édition abondamment illustrée de la traduction de Hernani de Victor Hugo par 
Ahmed Vefik Pacha (Istanbul, 1291/1874). 

Presque toutes les œuvres consacrées aux guerres de l’époque sont illustrées de cette 
manière: L’“Histoire de la guerre franco-prussienne”,129 traduite par un Grec, chef du bureau 
de l’administration des contributions indirectes, Yanco Efendi Vazzidès, contient une 
cinquantaine d’illustrations, des portraits, des vues, des panoramas, etc.; de même que 
l’histoire de la Guerre de Crimée de Hüseyn Hüsnî. Al-Kāfī, une histoire en arabe de la guerre 
russo-turque, publiée par l’imprimerie de Al-Djawā’ib en 1293/1876 est accompagnée de six 
cartes et de dix portraits d’actualité, gravés et imprimés à Paris. Même des ouvrages 
imprimés par un journal aussi conservateur que Basiret contiennent désormais des 
illustrations. Plusieurs livres issus de cette dernière imprimerie méritent tout particulièrement 
notre attention. C’est le cas de trois ouvrages traduits de l’anglais – chose rare à l’époque – 
par le kolağası Ahmed Efendi, professeur d’anglais à l’École de Marine (Mekteb-i bahrî-i 
şahane), dont des extraits avaient été d’abord publiés dans Basiret: le récit d’un voyage en 
Afrique Centrale130 de l’explorateur allemand Georg Schweinfurth (1836-1925),131 et deux 
ouvrages, également tout récents, dus à des auteurs américains sur la situation dans l’Asie 
Centrale sous la domination russe.132 L’éditeur du journal, “Basiretçi” Ali Bey avait fait venir 
lui-même les clichés d’Angleterre.133 

                                                           
127 Turgut Çeviker, Gelişim sürecinde Türk karikatürü, op. cit. l, 115-116. 
128 “...suret-i mustahsenede tesavir-i lâzimeyi dahi havi olarak bir cild üzerine tertib ve tab ’ına sarf-ı mahasal 

ikdam olunmuşdur”. 
129 Fransa ve Prusya muharebesi tarihi, Istanbul, 1289/1872. 
130 Version anglaise: Heart of Africa (1874). 
131 Afrika Seyahatnamesi, Istanbul, 1291-2/1875. 
132 Hive seyahatnamesi ve târihi, Istanbul, 1292/1875. [Campaigning on the Oxus and the Fall of Chiva (1874) 

de J. A. MacGahan (1844-1878)] et Musavver Türkistan tarih ve seyahatnamesi, Istanbul, 1294/1877 
[Turkistan: Notes of a journey in Russian Turkistan, Khokand, Bukhara and Kuldja (2 vols., 1876) de 
Eugene Schuyler (1840-1890), consulgénéral à Istanbul, auteur de The Turkish Atrocities in Bulgaria, 
Londres, 1876]. 

133 “kalιblarιnin Ingiltereden getürdilmesine mütevakkif olmasiyle bu külfet dahi ihtiyar...” 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 
 

L’image sous Abdülhamid II (1876-1908) 
Ce sultan, qui n'aimait point qu’on prenne sa photo (il fallait une autorisation spéciale pour le 
photographier et même le peindre),134 fut pourtant un des plus grands amateurs de la 
photographie. Dans les collections du Palais de Yıldız, on a trouvé près de 35 000 photos,135 
faites par les photographes ottomans célèbres de l’époque. Les albums connus comme 
“Abdülhamid albümleri”,136 n’ont, certes, été accessibles qu’à un nombre restreint de 
spectateurs, ou ont été offerts comme cadeaux à certains États amis. Mais leurs images ont 
connu une large diffusion. 

Notamment les revues illustrées de l’ère hamidiennc, comme Servet-i Fünun (fondé en 
1891) et Mâlumat (l’”Illustration ottomane”, 1896), re-produisent en grande partie les mêmes 
images (de préférence sur la page de titre).137 Minimisant l’exotisme, elles présentent un 
empire où règne l’ordre et la discipline. Du reste, l’imagerie de ces revues ne se distingue 
guère de celle de leurs homologues en Europe, auxquels elles empruntent d’ailleurs beaucoup 
de clichés: on reproduit, souvent par la gravure, les photographies des chefs et des hommes 
d’État, des gouverneurs, des résidents, commandants des forces et terre et de mer, sénateurs, 
députés, hauts fonctionnaires, agents diplomatiques et consulaires, notabilités, célébrités de 
tous les pays, sans négliger les types indigènes, les beaux paysages, les curiosités naturelles, 
les monuments, les villes, etc. Les planches sur papier glacé représentent, comme en 
Occident, des sujets chers aux peintres du salon (rarement des œeuvres d’artistes indigenes), 
femmes réveuses, núes, moines trinquant, etc. 

Dans le cadre du développement des revues illustrées, les publications des missionnaires 
protestants, notamment celles destinées à la jeunesse, semblent avoir joué un rôle 
extrêmement important.138 Leurs homologues musulmanes les ont souvent enviées pour cela, 
et n’ont pas hésité à leur emprunter des clichés. C’est ainsi que la revue Mir’at-ι âlem (“Le 
miroir du monde”), publiée entre novembre 1881 et 1883, a emprunté les clichés de ses 
illustrations aux revues publiées par la mission américaine.139 Pendant un moment, la presse 
turcophone semble avoir été même plus avancée à cet égard que celle des minorités.140140 
Néanmoins, les premiers six numéros de Servet-i fünun contenaient des illustrations faites par 

                                                           
134 Orhan Koloğlu, op. cit., 28 et suiv. 
135 Ibidem, 14. 
136 Voir sur ces collections, “Imperial Self-Portrait: The Ottoman Empire as revealed in the Sultan Abdul Hamid 

II’s Photographic Albums presented as gifts to the Library of Congress (1893) and the British Museum...”, 
édité par Carney E.S. Gavin et le Harvard Semitic Museum (Journal of Turkish Studies, vol. 12 [1988]). Une 
sélection de photos concernant la Palestine se trouve dans Jacob M. Landau, Abdul-Hamid's Palestine, 
Londres, 1979. Voir aussi les observations pertinentes de Selim Deringil à propos de ces albums dans son 
livre The Well-Protected Domains. Ideology and the Legitimation of Power in the Ottoman Empire 1876-
1909, Londres-New York, 1998, 151-152. 

137 Même dans certains annuaires statistiques (sâlnâme) pour des provinces plus importantes (comme Izmir), on 
trouve alors des photographies, surtout d’édifices publiques construits sous le règne d’Abdülhamid II. 

138 Johannes Heinrich Mordtmann, “Uebersicht über die türkischen Druckwerke von Constantinopel während 
des Jahres 1883”, Literaturblatt für Orientalische Philologie, Ire année (1883), 449-473: “Die Anregung zur 
Gründung illustrirter Blätter ist ursprünglich vom hiesigen American Bible House ausgegangen, welches 
schon lange verschiedene solcher Blätter in anderen Landessprachen veröffentlichte. Diese Zeitungen hatten 
großen Erfolg und fanden weite Verbreitung”. Il s’agit de la Zornitsa (“Étoile d’Orient”) bulgare, l’Avedaper 
(“Messager”) paru en arménien et en arméno-turc, et de son édition karamanlie, Angelaphoros. 

139 Au sujet de cette revue, Mordtmann observe: “...der Inhalt entspricht dem unserer europäischen illustrirten 
Presse: Reisebeschreibungen und Biographien wechseln mit allgemein belehrenden Aufsätzen; die 
zahlreichen Illustrationen sind grösstentheils europäischen Blättern entnommen, ihre Nachbildung 
manchmal recht mangelhaft”. 

140 “...merkwürdigerweise hat die sonst so regsame griechische Presse nichts Aehnliches aufzuweisen”. 
Mordtmann mentionne cependant le Felek, un bi-hebdomadaire arménoturc publié avec des illustrations. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


123 
 

les graveurs de la Rue de la Sublime Porte (Bab-ι âli Caddesi), avec les gravures galvaniques 
empruntées au Bible House à Mercantaş, et des portraits d’hommes célèbres étrangers, que 
l’éditeur, Ahmed ihsan [Tokgöz] (1868-1944), avait fait venir d’une agence de Paris. 

Le nombre de revues se faisant remarquer par l’attrait de leurs gravures s’était accru sans 
cesse. Dans les années 1880 parurent une revue grecque, Graphikos Kosmos (“Monde 
pittoresque”), avec des gravures européennes, et, en turc, les Musavver Meşahîr-i âlem (“Les 
célébrités du monde illustrées”), dirigées par Vassilaki Yoannidès et Hippocrate Margaritès. 
Mais la censure hamidienne, si stricte pour toutes sortes de publications, intervient même 
dans le choix des images à paraître dans les revues illustrées. Celles-ci exigent parfois, 
comme nous l’explique Ahmed İhsan dans ses mémoires, une lecture au second degré: une 
scène montrant des “Apaches” attaquant un tramway à Paris, par exemple, devait servir de 
riposte aux Occidentaux blâmant les Ottomans pour l’affaire du “Capitaine Athanase”, un 
brigand grec qui avait attaqué l’Orient Express et pris des otages.141 

Le roman populaire de provenance française, si en vogue auprès les lecteurs ottomans (y 
compris le sultan lui-même) à cette époque,142 tire une partie de son attractivité de ses 
illustrations, que certains éditeurs turcs ne tardent pas à faire venir de Paris. C’est par 
exemple le cas de la version turque des Dessous de Paris (1877) de Xavier de Montépin, pour 
laquelle le traducteur, Mehmed Hilmî, soucieux de rester fidéle à l’original français, a fait 
venir, “par des télégrammes envoyés à l’imprimerie de Paris qui a imprimé l’original, les 
illustrations originales, à des frais extraordinaires”, comme il en avertit non sans fierté ses 
lecteurs.143 À une époque ultérieure, les illustrations semblent avoir été confiées à des artistes 
indigènes. C’est ainsi que dans le roman Drames d’amour de Xavier de Montépin,144 paru 
d’abord en feuilleton dans le Tercüman-ι Hakikat, nous trouvons des gravures sur bois d’un 
artiste arménien du nom de Haik Colandjian, qui signe en caractères arabes ou latins, tantôt 
avec ses initiales ou avec son prénom, tantôt avec son nom complet. 

Le pieux musulman Abdülhamid II fait preuve du même engouement pour la peinture que 
pour la photographie. Dans les années 80, on trouve déjà un nombre impressionnant d’artistes 
résidant dans la capitale ottomane. L’Indicateur ottoman illustré, un annuaire du commerce, 
de 1882, contient une rubrique “peintres (artistes)”, avec les noms suivants:145 Louis 
Acquarone, R. Consoli, P.E. Delise, Télémaque Ecserdjian, Pierre Gros, Baptiste Limondji, 
miniaturiste et conservateur du Musée Impérial ottoman (Müze-i Hümayun, fondée en 1869), 
C. Nichanian, Allessandro Passega, et, bien-sûr, Preziosi. Abdülhamid lui-même a son 
peintre de la cour (“ressam-ι hazret-i şehriycirî”) italien, Fausto Zonaro (“İzzetlü Zonaro 
Efendi”), qui touche un salaire mensuel de 40 mecidiye.146 Dans son domicile aux 
“Immeubles Impériaux” (Akarat-ι seniyye) à Beşiktaş, ce demier établit une exposition 
permanente de ses tableaux. Il en a peint cinq pour la galerie du palais de Yιldιz, représentant 
les fastes de l’Empire, dont le “Siège de Constantinople”, et “La flotte descendue dans la 
Corne d’Or”. Zonaro allait aussi copier en 1907 le célèbre portrait de Mehmed II par Bellini. 
Les peintres turcs de l’époque, comme leurs homologues en Europe, se laissent souvent 
                                                           
141 Ahmed İhsan [Tokgöz], Malbuat Hatιralarim 1888-1923, 2 vol., Istanbul, 1930-1931, t. 1, 79-80. 
142 Johann Strauss, “Romanlar ah! O romanlar! Les débuts de la lecture moderne dans l’Empire ottoman”. 

Turcica XXVI (1994), 125-163. 
143 Musavver Paris Batakhaneleri, Istanbul, 1297/1880 (préface): “...fransιzcasιna mutabιk olmak içün Paris’de 

fransιzcasι tab’ olunan matbaa-i mahsusasιna keşide olunan telgraf vasιtasιyla celb editen ayn-ι resimleri ve 
masarifat-i fevkalâdesiyle tab’ιna kιyam eyledik”. 

144 Sevdâ facialarι, Istanbul, 1316/1898. 
145 Indicateur ottoman ilustré. Annuaire-Almanach du commerce, de l’administration et de la magistrature, 3-

me année, Istanbul, 1882, 427 et suiv. 
146 Zonaro s’était établi à Istanbul en 1892, ville qu’il dut quitter en 1911, à la suite de la Guerre italo-turque: 

Caroline Juler, op. cit., 278-281; “Zonaro, Fausto” (Aykut Güçağlar), DBİA, t. 7, 565. Voir aussi l’entretien 
de Pertek Kurtböke avec la filie du peintre, in İstanbul, nr. 6 (juillet 1993), 107-109. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 
 

inspirer par des photographies. Notamment ceux que certains ont qualifié de “Primitifs”, 
n’hésitent pas à les copier. 147 

À l’instar de ce qui se passe dans certains pays d’Occident à cette époque, où 
l’historicisme bat son plein, les dirigeants ottomans, eux aussi, s’efforcent de créer une 
tradition de l’image. C’est ainsi que toutes les grandes batailles de l’histoire ottomane, 
comme celles de Kossovo (1389), et de Varna (1444), la prise de Constantinople (1453) et la 
bataille de Çaldιran (1514), le siège de Rhodes, la bataille de Mohács (1526), celle de 
Mezökeresztes (Haçova; 1596) et de Mardj Dâbiq (1516), ont toutes trouvé leur peintre 
(presque toujours d’origine occidentale), de même que des scènes dramatiques comme la 
mort de Turgut Reis pendant le siège de Malte. À Osman Nuri Pacha (1839-1906), un peintre 
de marine turc qui s’était spécialisé dans les batailles navales,148 nous devons un tableau 
représentant la bataille de Preveza. Ces œuvres, qui se trouvent aujourd’hui au Musée 
militaire (Askerî Müzesi) et au Musée de la Marine (Denizcilik Müzesi), n’ont guère été 
étudiées jusqu’à présent. Ceci est d’autant plus étonnant que l’impact de ces images a été 
indubitable: elles continuent d’ailleurs de fournir des illustrations pour les manuels d’histoire 
turcs jusqu’à nos jours. 

C’est aussi sous Abdülhamid II qu’a été créée en 1883, l’École des Beaux Arts (Sanayi-i 
nefîse mektebi) où seront formés plusieurs parmi les peintres turcs les plus connus.149 Les 
professeurs, dont Osman Hamdi, avaient été pour la plupart formés en Occident. On y a 
enseigné le dessin, la peinture, le dessin architectural, le dessin géométrique, l’histoire de 
l’art et l’anatomie.150 C’est un Arménien, Yervant Osgan (1855-1914), qui fut nommé 
professeur de sculpture dans cet établissement, tandis qu’un compatriote, professeur à l’ 
École Civile Impériale (Mekteb-i Mülkiyye), Sakιzlι Ohannes (Ohannes Sakezian; 1830-
1912), composa alors en turc une introduction aux beaux-arts.151 Cet ouvrage explique, d’une 
manière assez théorique, non seulement les principaux courants (idéalisme, réalisme) de l’art 
(fenn), mais aussi les différentes techniques: architecture (mimarlιk), sculpture (oymacιlιk ve 
heykeltrcişlik) et peinture (ressamlιk yahud nakιş). 

Un article sur la peinture paru dans une revue de l’époque permet de saisir l’attractivité de 
ce nouvel art dans le milieu ottoman, et l’émerveillement qu’il pouvait susciter chez un 
spectateur: 

“La peinture est un art si prisé que le plaisir qui en dérive est sans pareil. Un peintre doué 
expose au public un tableau qui soit capable de répandre son talent parfait. Même si ce 
tableau est là pour orner les murs d’une exposition, il embellit encore plus le goût du 
spectateur. Il existe des endroits au monde que l’on ne se rassasie pas de regarder. Ces 
endroits enchanteurs, qu’un artisan parfait serait incapable de créer, sont pourtant si 
modestes que les peintres arrivent à les fixer dans leurs tout petits tableaux. 
Ils représentent, d’une manière très colorée et gracieuse, le cri déchirant d’un malheureux, 
le lit où dort un être innocent en simplicité, la demeure d’une mère qui serre ses enfants 
dans ses bras, ou le clair de la lune reflété dans l’aspect délicat des flots sombres d’une 
petite riviére. Parfois, le tableau est orné de telles images, qu’il évoque dans l’imagination 
les choses les plus délicieuses des sentiments humains. Au fur et à mesure qu’on le 

                                                           
147 C’est, par exemple, le cas du tableau représentant la mosquée de Yιldιz, qui se trouve aujourd’hui au Resim 

ve Heykel Müzesi d’Istanbul (voir la reproduction dans Günsel Renda / Turan Erol, op.cit., 91) qui copie 
exactement une photographie bien connue de Sébah & Joaillier. 

148 Nouroullah Berk, op. cit., 15. 
149 Günsel Renda / Turan Erol, op. cit., 78. Une première Académie de peinture avait été fondée à Péra 

(Beyoğlu) par l’artiste français Pierre D. Guillemet (1827-1878) en 1874.  
150 Sur les professeurs, voir Adolphe Thalasso, L’Art ottoman..., op. cit., 16. 
151 Fünun-i nefise tarihi medhali, Istanbul, 1308 / 1891. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125 
 

regarde, on commence à éprouver de l’allégresse au cœur et de la saveur à l’esprit. S’il est 
composé d’une manière tragique, l’intérieur du spectateur, à partir d’un triste charme, 
commence à se remplir de chagrin, comme s’il avait assisté lui-même à cette tragédie. La 
peinture, qui suscite chez l’homme tant d’émotions différentes, comment voulezvous 
qu’elle ne soit pas appréciée?”152 

Avec l’érudit levantin Adolphe Thalasso (1859-?),153 directeur de La Revue Orientale 
“journal littéraire et artistique” (1885-1886), publiée sous les auspices d’Abdülhamid II, l’art 
ottoman, notamment la peinture, aura son premier chroniqueur. Thalasso passa cependant la 
moitié de sa vie à Paris. On lui doit des articles fort intéressants sur les premiers salons de 
peinture d’Istanbul, les chefs-d’œuvre du Musée Impérial (Müze-i hümayun), réorganisé par 
Hamdi Bey, et sur Fausto Zonaro, qui illustra aussi son livre Déri Sé’adet, ou Stamboul, porte 
de bonheur (Paris, 1908). Les œuvres de Thalasso furent diffusées en Europe, et même en 
plusieurs langues, comme son livre principal, L’Art ottoman, les peintres de Turquie, dont il 
existe une version allemande.154 Les salons de peinture, devenus un phénomène tout à fait 
familier à Istanbul au début du XXe siècle, incitent même des périodi-ques turcs à publier des 
suppléments illustrés à cette occasion. C’est aussi à cette époque que le plus grand historien 
de l’art turc, Celâl Esad [Arseven] (1876-1972),155 fait ses premières expériences dans ce 
domaine. Celâl Es’ad, diplômé de l’École des Beaux Arts et disciple de Zonaro, fonde alors 
une collection sous le nom de “Bibliothèque de l’image” (Resim Kütübhânesi).156 

Sous Abdülhamid II, qui fut également un grand amateur de livres, l’édition se distingue 
par une très haute qualité. Ceci concerne notamment les ouvrages issus d’imprimeries 
jouissant des faveurs du souverain ottoman. La Zoologie illustrée, d’un chambellan 
(mabeynci) de ce sultan, imprimée en 1892 par l’Imprimerie Osmanié,157 et dont les clichés 
avaient été importés d’Allemagne, compte parmi les meilleurs livres illustrés de l’époque. 
Mais d’autres éditeurs font aussi des efforts considérables. Ahmed ihsan fait venir les clichés 
des illustrations pour ses traductions des Voyages extraordinaires de Jules Verne de Paris, de 
l'èditeur Hetzel. Les nombreuses illustrations, extrêmement composites dans leur technique, 
qui figurent dans le récit de son voyage en Europe,158 sont d’ailleurs typiques de son zèle 
infatigable dans la recherche d’images. D’autres exemples: la collection des “Auteurs turcs 
du XlVe siècle”159 de İsmail Hakkı [Eldem], éditée par l’imprimeur arménien Ohannes Ferid, 
                                                           
152 “Ressamlιk, öyle bir san’at-i mergubedirki andan alιnan lezzet hiç birisinden alιnmaz. Bir mahir ressam 

meharet-i kâmilesinin intişarιna bâdi olan bir levhasim enzar-ι âmmeye arz eder. Levha, vaz’ olunduğu bir 
serginin divarιnι tezyin etmeğe müstaidd ise de bakan bir adamιn tabiatini daha güzel tezyin eder. Dünyada 
öyle bir mahallere tesadüf olunurki temaşasιna doyulmaz.? Sâni-i mutlakιn yaratmağa kιyamadιğι tabiatârâ 
bu mevaki ressamlarιn ufacιk levhalarιna sιğabilecek kadar mütevazidir. 
Bir felâketzedenin dilsûzâne âhιnι, bir mâsumun safdilâne yatub uyuduğu hâbgâhιnι, şefkatli vâlidenin 
evlâdim derağuş etdiği aramgâhιnι, mağmumane bir tarzla akan nehirceğizin manzara-i nazikânesine aks 
eden mehtabιn mahιnι gayet rengin ve latif olarak gösterir. 
Ba ‘zan öyte tasvirlerle donanιrki öbir şey ummadiğm levha, hissiyat-i insaniyyenin en lezizi olan şey’i 
tahayyül etdirir. Bakdιkca adamιn kalbine bir inşirah, fikrine bir lezzet gelmeğe başlar. Feciâne bir tarzda 
yapιlmιşsa gûya o facianιn kendini görmüş gibi mahzunane bir letafetle derunü kederle dolmağa//başlar. 
Íşte insana böyle mütenevvi hissler bahş eden ressamlιk nasιl mergub olmasιn?!" (Suad, “Ressamlιk”, 
Armağan Dağarcιğι. 1303/1885-6, 9-10). 

153 Semavi Eyice, “Yüzyιl öncesi İstanbul’da çıkan Fransızca bir dergi La Revue Orientale ve kurucusu Adolphe 
Thalasso”, Tarih ve Toplum, X / 59 (1988), 18-22 et Taha Toros “Adolphe Thalasso’ya dair”, ibidem, 23-25. 

154 Die orientalischen Maler der Türkei, Berlin, 1910. 
155 Le nom de famille adopté par Celâl Es’ad en 1934 est significatif: Arseven (<fr. “art”) “Celui qui aime l’art”. 
156 Les premières publications de cette collection, poursuivant des buts pratiques, datent des années 90 du XIXe 

siècle. 
157 Mehmed Emin, Musavver târif-i havvanat, Istanbul. 1310/1892. 
158 Avrupa’da ne gördüm, Istanbul, 1307/1891. 
159 On dördüncü asrιn Türk muharrirleri, Istanbul, 1308-11/1891-93. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 
 

est ornée de portraits photographiques de Ahmed Midhat Efendi. Recaîzade Ekrem, Cevdet 
Pacha et Şemseddin Sami, bien qu’elle soit imprimée par quatre imprimeries différentes. La 
quatrième édition des “Spécimens de la littérature ottomane”, une célèbre anthologie 
d'Ebuzziya Tevfik (1849-1913),160 imprimeur imbu d’Art Nouveau, est particulièrement 
intéressante. Elle contient des portraits de presque tous les auteurs qui y sont représentés (y 
compris des images fantaisistes).161 L’éditeur les avait empruntés à une collection de 
“célébrités ottomanes” du prince égyptien Mustafa Fazıl Pacha (1829-1875). 

La carte postale 
La carte postale photographique représente une des dernières, mais peut-être des plus 
importantes étapes, dans le processus de l’irruption de l'image moderne dans l’Empire 
ottoman. Celle-ci avait fait son apparition en Europe vers 1880. Son ascension a été tout à fait 
spectaculaire: en 1902, la France en produisait 60 millions. Avant les médias électroniques 
modernes, la carte postale fut le premier vecteur populaire de diffusion de l’information par 
l'image, y compris la propagande politique. Ce n’est certainement pas à tort si certains disent 
que la civilisation de l'image commence au début du ving tiéme siécle avec comme support 
privilégié la carte póstale. L’impact de celle-ci se fait également sentir dans les livres 
illustrés: c’est ainsi qu'il n’y a guère d’ouvrage publié en Europe ou aux États-Unis à cette 
époque, dont les photos ne reproduisent en grande partie des cartes postales.162 

À Istanbul, étape privilégiée du “Grand Tour”, les premiéres cartes paraissent vers 1895, 
portant le nom de “açιk muhabere varakasι” (“carte de correspondance ouverte”), mais le 
terme “kartpostal” l’emporte dans l’usage courant. Une bonne partie de ces cartes était 
fabriquée en France, en Allemagne, en Angleterre, ou en Italie. Parmi les éditeurs les plus 
connus figurent Georges Papantoine, les “Éditeurs Au Bon Marché de Péra”, “Les éditions 
d’Art de l’Orient” de E. F. Rochat (qui indique même la plaque avec laquelle la photo a été 
obtenue), Jacques Ludwigsohn, plus tard les frères Ipekdji, au “Bon Marché de Salonique”. 
Mais il y a aussi des libraires et des imprimeurs de la capitale ottomane, comme Otto Keil ou 
A. Zellich Fils, qui sont activement engagés dans ce commerce. La “Librairie Islam et 
militaire” (Kütübhane-i İslâm ve askerî) de Tüccarzade İbrahim Hilmî [Çığıraçan] (1876-
1963) imprime une carte à l’occasion du vingt-cinquième anniversaire de l’avènement 
d’Abdülhamid II (1901). Pour Salonique et la Macédoine, c’est l’éditeur G. Bader qui nous a 
laissé une collection particulièrement intéressante datant des dernières décennies de la 
domination ottomane. 

Mais c’est un immigré de la Galicie autrichienne, Max Fruchtermann (1852-1918), qui 
allait jouer le rôle principal dans ce contexte. Les avatars de son existence sont bien 
connus.163 Fruchtermann avait commencé sa carrière d’éditeur avec des vues du Mont Athos. 
Par la suite, il publie des cartes postales avec des vues prises par les plus célèbres 
photographes de l’époque, les frères Abdullah. Sébah & Joaillier, Guillaume Berggren, 

                                                           
160 Nümune-i edebiyat-ι osmaniyye, Istanbul, 1308/1890. 
161 Une image du grand savant et lexicographe “Mütercim” Asım (mort en 1819; voir Nümune-i edebiyat-ι 

osmaniyye, 94), aurait été faite, selon la légende, par ordre de Sélim III. Mais à en croire l’historien Mehmed 
Fuad Köprülü, elle a été composée en imitation du portrait de İzzet Molla (voir İbnülemin Mahmut Kemal 
İnal, Son asιr Türk şairleri, 3eme édition, Istanbul, 1988, t. II, 739). 

162 En ce qui conceme la Turquie, voir, par exemple, Franz Carl Endres, Die Türkei, Munich, 1916. Les 215 
illustrations réproduisent presque exclusivement des cartes postales. De la même manière, un grand nombre 
des photos figurant dans le livre d’Engin (Çizgen sur la photographie dans l’Empire ottoman (note 49) 
existent aussi sous la forme de cartes postales. 

163 “Fruchtermann. Max” (Mert Sandalcı), DBİA. t. 3, 341. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127 
 

Andriomenès, Apollon, etc.164 Les cartes postales vont bientôt constituer l’objet d’un 
commerce important. De nombreux commerçants à Istanbul et ailleurs offrent des cartes qui 
représentent des monuments, des mosquées, des vues généra les, des types et scènes locales, 
avec certains thèmes favoris, comme les derviches toumeurs ou les pompiers irréguliers 
(tulumbacι). Mais on vend aussi des grands panoramas d’Istanbul, du Bosphore, de la Corne 
d’Or. Les cartes ne se limitent nullement aux vues photographiques. C’est ainsi que les 
lithographies du célèbre album de Brindesi, les Anciens costumes turcs de Constantinople 
(Paris, 1856) sont également diffusées sous forme de cartes postales.  

Ce patrimoine, longtemps dédaigné, jouit maintenant en Turquie d'une vogue 
extraordinaire. Les cartes abondent dans les revues historiques, littéraires et culturelles, les 
encyclopédies. On les réimprime même systématiquement. Plusieuıs bibliothèques d’Istanbul 
en possèdent des collections importantes.165 

L’image après la révolution jeune-turque 
C’est après la révolution jeune-turque que la diffusion de l’image par la carte postale atteint 
son apogée. On produit alors d’innombrables cartes commémoratives, les portraits des 
“Héros de la Liberté” (Niyazi Bey, Enver Bey) sont diffusés de cette manière, même dans les 
provinces les plus éloignées. Toutes les communautés de l’Empire participent à cet effort. Un 
éditeur arménien, R. D. Arakélian, fait imprimer une série de cartes, “La Turquie Libre” avec 
le slogan “Amour national et salut de la liberté” (Meveddet-i milliyye ve selâm-ι hürriyet). 
Les événements de l’“Incident du 31 Mars” (Otuzbir Mart Vak’asι; 1909), avec les actions de 
l’“Armée d’action” (Hareket Ordusu), sont particulièrement bien documentés. Fruchtermann 
publie alors une série de portraits peints des sultans ottomans reproduisant ceux de 
Constantin Kapıdağlı, mais aussi des portraits photographiques allant d’Abdülaziz à Mehmed 
Reşâd (1909-1918). Les photos des députés ottomans de 1908 sont publiées dans de 
nouvelles revues illustrées comme Resimli Kitab (fondé en 1908),166 ou mâme dans des 
albums.167 

La revue mensuelle Resimli Kitab (“Le livre illustré”) mérite l’attention. Elle fut conçue sur 
le modèle de revues françaises comme Je sais tout et Lectures pour tous. Son supplément, 
Musavver Muhit (“Milieu illustré”), devrait offrir, à en croire l’annonce, “une importante et 
précieuse Illustration”.168 On trouve dans cette revue, à côté d’un grand nombre de photos 
d’actualité d’une qualité d'impression et de reproduction remarquable, les images qui font 
partie du patrimoine, comme des portraits des sultans ottomans de la série de Kostantin 
Kapıdağlı. Au premier numéro, elle annonce aussi un concours de photographie (fotoğraf 
musabakasι) pour les amateurs de cet art. La revue reproduit aussi des tableaux de date toute 
récente. Il s’agit pour la plupart d’œuvres dues à des peintres faisant partie de la “Société des 
peintres ottomans” (Osmanlı Ressamlar Cemiyeti) fondée après 1908,169 qui allaient aussi 

                                                           
164 Un collectionneur turc en a compté 3000 motifs différents. Voir Herman Boyacıoğlu, “Kartpostallar 

üzerine”, dans la brochure pour l’exposition Kartpostallarla Eski Türk Hayatι 1895-1910 (Herman 
Boyacιoğlu koleksiyonundan), organisée par la Yapı ve Kredi Bankası, 12 décembre 1970– 9 janvier 1971, 3. 

165 Voir, par exemple, Kemal Kaplan. “The Postcard Collection in the Istanbul Metropolitan Municipal Library”, 
Antika, 21 (décembre 1986), 18-19. 

166 Cette revue publie aussi les portraits des députés ottomans de la Première Constitution de 1876. 
167 Voir Osmanlı Mebuslarι, Istanbul, s.d. Notons que certaines personnes n’ont pas fourni de photos, peut-être 

pour des raisons religieuses, dont des députés musulmans d’Erzincan, Cebel-i Bereket, Kayseri, Aydm, 
Menteşe, Amâre, Kütâhya. Tokat, Üsküb (Skopje), Prizren, Antalya, Burdur, Konya, Mâmuretülaziz, 
Elbasan, Preveza, et Hodeïda. 

168 “mühimm ve nefîs bir “Illustration"olacakdιr”. 
169 Voir sur cette société et ses activités le livre de Seyfî Başkan, Osmanlι Ressamlar Cemiyeti, Ankara, 1994 

(avec une bonne bibliographie sur l’évolution de la peinture moderne en Turquie). 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 
 

publier leur propre revue à cette époque. Signalons dans le premier numéro un très intéressant 
tableau de Ali Sami [Boyar 1880-1967] illustrant un aspect typique de l’époque du sultan 
renversé,170 et un autre, qu’avait offert le lieutenant d’infanterie Cemal Efendi au “Comité 
d’Union et de Progrès” de Scutari d’Albanie. 

D’une façon générale, les images ne sont que très rarement intégrées dans le texte dans 
cette revue de langue turque,171 tandis que les légendes, comme dans ses prédécesseurs 
Servet-i Fünun et Mâlumat, sont pour la plupart en français. Ceci confirme l’importance de 
l’image dans ce genre de périodiques. Apparemment ils avaient des lecteurs qui ne les 
achetaient que pour leurs images. 

Le cinéma, qui avait fait son apparition très tôt dans l’Empire ottoman, mais qui, sous 
Abdülhamid II, s’était heurté aux suspicions des autorités, fait un grand pas en avant. C’est 
un photographe juif de nationalité roumaine, Sigmund Weinberg, qui ouvrit la première salle 
de cinéma baptisée Pathé à Péra/Beyoğlu après la Deuxième Constitution. Weinberg est du 
reste une figure-cié du cinéma turc jusqu’en 1916.172 

Le célèbre voyage officiel du nouveau sultan Mehmed Reşâd (1909-1918) en Roumélie en 
1911 est remarquablement bien documenté,173 entre autres grâce à un film réalisé par les 
fréres Manaki.174 Le sultan ottoman continue à poser pour des peintres plus ou moins 
officiels. Un des portraits les plus connus de Mehmed Reşâd, diffusé aussi en cartes postales, 
fut exécuté par un peintre de la Cour de Vienne, Wilhelm Victor Krausz (1870-1916), en 
1915.175 Un autre est dû à C. Pietzner, également un artiste autrichien. C’est à Vienne aussi 
qu'on organisera alors une exposition de peintres turcs, peutêtre la première manifestation de 
ce genre qui ait eu lieu en dehors de la Turquie. Le Kriegsfürsorgeamt du Ministère de la 
Guerre autrichien publie, pour subvenir au “Croissant rouge” ottoman, des cartes postales 
avec les œuvres de peintres turcs contemporains, dont le futur calife Abdülmecid (1868-
1944), auquel Thalasso avait dédié ses Peintres de Turquie. 

L’art populaire, en particulier celui des minorités (grecque, arménienne), trouve après la 
Révolution jeune-turque un vaste champ d’expression, dans la caricature, les affiches 
multilingues, etc.176 Nous avons un bel exemple d’une image allégorique diffusée par la 
Librairie centrale D. Papadimitriou d’Athènes, intitulée “La Régénération de la Turquie” 
(Devlet-i aliyye-i osmaniyyenin ihyâsι). Parmi les personnages, nous voyons au centre les 
héros des Tanzimât, Midhat Pacha, le Prince Sabaheddin, Fuad Pacha, et Namık Kemal, 
tandis qu’à droite, Niyazi et Enver Bey sont en train de couper à coups de marteau les fers de 
la Turquie, représentée par une sorte de “Turcia”, à l’instar d’une “Marianne”, ou plutôt 
d’une “Germania”. Un ange, qui plane au-dessus, porte une banderole avec les paroles, en 
turc, en grec et en français, “Liberté, Égalité, Fraternité”, devise de la Révolution française 

                                                           
170 “Deux misérables mouchards sur un caïque en train de guetter un konak” (“Bir sandal içinde terassud eden 

iki denî hafiye”; Resimli Kitab, n. 1, Eyl ûl 1324 [1908], 117. 
171 Il s’agit ici d’une innovation assez récente même dans la presse d’Occident. Dans l’Illustrated London News, 

ceci n’a été fait pour la première fois qu’en 1912. 
172 “Burçak Evren, “Les premier pas (1895-1923)”, in Mehmet Başutçu (éd.), Le Cinéma turc, Paris, Centre 

Georges Pompidou, 1996, 65. 
173 Voir par exemple les nombreuses photos contenues dans le numéro 30 de Resimli Kitab (mai 1327/1911). 
174 Ce documentaire, qui se trouve actuellement dans les Archives du film de Macédoine, a été projeté en 

Turquie en 1990 et en 1995 (Burçak Evren, art. cit., 66). 
175 Padişahιn portresi-Tesavir-i Âl-i Osman, op. cit., 534 (no. 178). Cette mode a apparemment aussi affecté 

certains gouvemeurs de province. C’est ainsi que Cemal Pacha, gouverneur de Syrie. à en croire certains 
observateurs contemporains, s’était fait peindre, luiaussi, par un peintre de la Cour de Vienne. 

176 Quelques spécimens conservés à St.-Pétersbourg ont été étudiés par A. D. Jeltyakov. Voir son article “K 
istorü polititcheskogo plakata v Turtsü”, in Turcologica k semidesyatiletiyu akademika A. N. Kononova, 
Leningrad, 1976, 247-257. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129 
 

aussi bien que jeune-turque. De ce symbolisme et de ces allégories, on trouvera encore des 
reflets pendant la Guerre d’Indépendance. Quant aux feuilles satiriques, elles connurent – 
pour des raisons évidentes - une vraie explosion à cette époque.177 I1 s’agit là d’une tradition 
qui continue en Turquie jusqu’à nos jours, où ces feuilles sont – de loin! – les mieux vendues. 

La nouvelle civilisation de l’image allait vite créer, chez les Ottomans aussi, des habitudes 
qui pouvaient paraître tout à fait “modernes”. Un article parlant d'une émeute à Izmir, que 
nous avons trouvé dans les rubriques du Lloyd Ottoman, illustre bien l’impact des nouveaux 
médias dans le milieu ottoman.178 Les “cinématographes" d’Izmir avaient inondé la ville 
d’affiches et de prospectus annonçant une “séance noire pour messieurs seuls”. Pour assister 
à cette “séance noire”, douze cents Smyrniotes mâles, turcs aussi bien que juifs et chrétiens, 
se trouvèrent réunis à l’heure dite, dans la grande salle de l’hôtel Kremer, sur le quai. Mais le 
public, qui s’était apparemment attendu à voir “des nues”, dut réaliser, à son plus grand 
chagrin, que les femmes qu'on leur faisait voir (baigneuses, nymphes, naïades), étaient toutes 
plus ou moins habillées. Alors les douze cents Smyrniotes mâles, “sans distinction de race ni 
de religion”, comme observe le journal, “se fâchèrent comme un seul homme”. La foule se 
rua sur le matériel, le brisa, brisa aussi beaucoup de choses dans la Brasserie Kremer toute 
proche, et voulut même saccager l’hôtel. Ce n’est qu’après l’arrivée de deux cents zaptiés, 
baïonnette au canon, que l’ordre a pu être rétabli. 

                                                           
177 Voir Turgut Çeviker, Gelişim Sürecinde Türk Karikatürü-II. Meşrutiyet Dönemi (1908-1918), op. cit. 
178 Lloyd Ottoman, n. 4 (6 janvier 1909). 
 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 
 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105 - am 22.01.2026, 04:14:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

