Markus Vogt
Einfuhrung in die christliche Umweltethik

Umweltethik hat sich seit gut fiinfzig Jahren als multidisziplindre
Forschungsrichtung etabliert.! In der gesellschaftlichen und politi-
schen Praxis wird sie meist als Bereichsethik mit spezifisch anwen-
dungsorientierten Fragestellungen z. B. zu Gewdsser-, Boden- und
Luftschutz, Tierschutz oder Technikfolgenabschitzung verstanden.
Zugleich fragt die Umweltethik grundlegend nach der Stellung des
Menschen in der Natur sowie der Rechtfertigungsfahigkeit und Ge-
staltung des neuzeitlichen Wohlstandsmodells. In dieser Perspektive
miindet sie in eine Auseinandersetzung mit den Ambivalenzen des
Projekts der Moderne sowie seiner normativen Pramissen.

In der Suche nach guten Griinden fiir Natur- und Umweltschutz
hat sich ein Argumentationsraum herausgebildet, dessen Fragestel-
lungen, Axiome und Zielsetzungen je nach historischem, wissen-
schaftlichem und gesellschaftlichem Kontext einem starken Wandel
unterliegen.? Kerngeschéft der Umweltethik ist die analytische und
kritische Rekonstruktion dieses Argumentationsraumes mit dem
Ziel, dadurch die moralische Urteilskompetenz angesichts der dko-
logischen Herausforderungen zu schérfen. Sie ist ein Teilgebiet der
Ethik, also der methodenbewussten Reflexion {iber die normative
Rechtfertigung des menschlichen Handelns sowie der Gestaltung
gesellschaftlicher Ordnungen.

Christliche Umweltethik versteht sich als Beitrag zur Stirkung
moralischer Urteilskompetenz in pluraler Gesellschaft in Bezug auf
okologische Fragen unter Bezugnahme auf den christlichen Sinn-
horizont: Nach den Kriterien der Offentlichen Theologie® gelten
folgende methodischen Standards: Sie ist in der biblischen und

1 Vgl. Ott 2010; Vogt/Ostheimer/Uekétter 2013; Bederna/Vogt 2018; Reder 2020;
Vogt 2021,

2 Vgl. Vogt/Ostheimer/Ukétter 2013.

3 Vogt/Schifers 2021.

129

.73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © g Inhak.
‘mit, fiir oder In



https://doi.org/10.5771/9783495992852-129

Markus Vogt

christlich-sozialethischen Tradition verankert, ,zweisprachig hin-
sichtlich der Vermittlung zwischen theologischen und sékularen Zu-
gingen, sachgerecht in der interdisziplindren Analyse der Probleme,
kritisch-konstruktiv hinsichtlich des Beitrags zu akzeptanzfihigen
gesellschaftlichen Losungen sowie mit globalem und intergeneratio-
nellem Horizont.

1. Natur als Grenze und Anspruch

Aufgrund der hohen Komplexitit 6kologischer Wirkungszusammen-
hénge ist die erste Herausforderung der Umweltethik eine moglichst
angemessene, empirisch fundierte Erfassung der Probleme. Dabei
besteht wissenschaftlich weitgehend Einigkeit, dass die Grenzen der
6kologischen Belastbarkeit des Planeten in vielen Bereichen bereits
erreicht sind und nur noch wenige Jahrzehnte fiir ein radikales Um-
steuern in Richtung einer postfossilen und ressourcenleichten Welt-
wirtschaft bleiben.* Das fithrende Konzept der ,Planetary Bounda-
ries“ des Stockholm Resilience Center benennt diesbeziiglich neun
zentrale Problemfelder, von denen Klimawandel und Biodiversitt
eine Schliisselbedeutung zukommt.’

Historisch steht Umweltethik in der Tradition der normativen
Reflexion iiber den Begriff Natur.® Diese war vor allem wegen
der naturalistischen Verengung des Naturrechts in eine Sackgasse
geraten, erlebt jedoch gegenwirtig unter 6kologischem Vorzeichen
weltweit eine Renaissance. Dabei ist ein Neuansatz notig. So erschei-
nen beispielsweise gangige Muster der antithetischen Gegeniiberstel-
lung von Natur und Gesellschaft nicht mehr sinnvoll, da sie durch
die Vergesellschaftung der Naturbelastungen und damit die Naturdi-
mension von Gerechtigkeitskonflikten unterlaufen werden.”

Ein Kernproblem der Umweltethik ist die Zuordnung von de-
skriptiven und préskriptiven Kategorien, also beschreibenden und

4 Eine zugleich pridgnante und ausgewogene Situationsdiagnose bieten Weizsi-
cker/Wijkman 2018.

5 Vgl. Stockholm Resilience Center 2023.

Krebs 1997, Honnefelder 2017.

7 Konzeptionell trigt dem Hans-Joachim Héhn durch die Einfithrung des Begriffs
,Okologische Sozialethik“ Rechnung; Héhn 2001.

[e)}

130

. .73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © g Inhak.
Erlaubnis untersagt, ‘mit, fiir odar In Ki-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783495992852-129

Einflihrung in die christliche Umweltethik

vorschreibenden Aussagen. Unstrittig ist, dass sich unmittelbar aus
der Feststellung von Fakten und Funktionsgesetzen der Natur keine
normativen Aussagen ableiten lassen (das wire ein sog. ,naturalis-
tischer Fehlschluss®). So ist beispielsweise auch ein okologisches
Gleichgewicht nicht per se als ,gut“ zu bewerten, nicht zuletzt weil
die treibende Kraft der Evolutionsgeschichte temporare Ungleichge-
wichte sind. Auch der fiir die Technikfolgenabschatzung zentrale Be-
griff des Risikos ist nicht allein aus natural gegebenen Schwellenwer-
ten ableitbar, sondern immer auch von gesellschaftlichen Wahrneh-
mungen, Messmethoden und Werten abhingig.® Vor diesem Hin-
tergrund fordert Umweltethik interdisziplinére, sozial-Gkologische
Zugidnge. Sie verkniipft 6kologisches Wissen mit gerechtigkeitstheo-
retischen Reflexionen. Auch wenn das Gute nicht unmittelbar im
Sinne eines Deduktionsmodells aus der Natur ableitbar ist, ist diese
als Grenze und Anspruch jedoch durch aus von hoher ethischer
Relevanz.’

2. Kritik der menschenzentrierten Ethik

Ein Ausgangspunkt fiir die Suche nach fundamental neu ansetzen-
den Begriindungsmodellen in der Umweltethik war eine radika-
le Kritik am christlichen und neuzeitlichen Naturverhiltnis: Die
im biblischen Schopfungsbericht grundgelegte ,,anthropozentrische®
(menschenzentrierte) Vorstellung, der Mensch sei mit einem Herr-
schaftsauftrag tiber die Natur ausgestattet (Gen 1, 26-28), wurde
von Lynn White, Carl Amery u.a. als zentrale geistesgeschichtliche
Ursache des neuzeitlich-instrumentellen Naturverhiltnisses und da-
mit der abendlandischen Umweltkrise gedeutet.!® Als alternative
Ausgangspunkte gewinnen die Vorstellungen ,Vermeidung von Leid*
(Pathozentrik), ,Gleichberechtigung aller Lebewesen® (Biozentrik)
und ,Rechtsgemeinschaft der Natur“ (Physio- oder Okozentrik) eine
ethische Schliisselbedeutung.

8 Renn 2014.

9 Zur methodischen Reflexion einer Umweltethik, die empirische Forschung inte-
griert ohne dabei in eine naturalistische Verflachung zu verfallen vgl. Vogt 2021,
293-323.

10 White 1967; Amery, 1972.

131

. .73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © g Inhak.
Erlaubnis untersagt, ‘mit, fiir odar In Ki-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783495992852-129

Markus Vogt

Differenzierungen, die quer zu diesen ,zentrischen® Kategorien
stehen, lassen sich etwa anhand eudaimonistischer Werte entfalten,
die die Beziehung zur Natur als Bestandteil von Gliick (eudaimonia),
Lebensqualitdt, Wohlstand, geistig-seelischer Gesundheit und Iden-
titdt konzipieren.!! Aus Sicht christlicher Schépfungsethik liegt ein
anthroporelationaler (auf den Menschen riickbezogener) Ansatz na-
he, der auf den Menschen als Verantwortungssubjekt Bezug nimmt,
dies jedoch nicht als Gegensatz zur Anerkennung des Eigenwertes
von Tieren, Pflanzen und Okosystemen versteht, sondern als deren
erkenntnistheoretische Voraussetzung.”? Man kann dies auch als me-
thodische Anthropozentrik bezeichnen und damit von der inhaltli-
chen Anthropozentrik abgrenzen, die (schépfungstheologisch oder
idealistisch-bewusstseinsphilosophisch) annahm, dass die Natur um
des Menschen willen geschaffen sei. Dabei bleibt die Metapher von
Zentrum und Peripherie jedoch problematisch."

Die entscheidende Differenz im Argumentationsraum der Um-
weltethik ist die Frage, ob die Natur um ihrer selbst willen ober we-
gen des Menschen geschiitzt werden soll. Dabei gibt es jedoch zahl-
reiche Zwischenstufen und Differenzierungen, die sich gut anhand
des Wertbegriffs verdeutlichen lassen. So werden folgende Wertkate-
gorien unterschieden: (1) funktionale Werte, (2) eudaimonistische
(auch ,kulturelle“) Werte und (3) moralische Selbstwerte.!* Die ers-
ten beiden Kategorien konstituieren die Wertlehre (Axiologie), die
dritte die Pflichtenlehre (Deontologie) der Naturethik.>

Funktionale Werte der Natur lassen sich differenzieren in ele-
mentare, systemische und instrumentelle Werte.!® Elementar sind
beispielsweise grundlegende Gegebenheiten wie fruchtbarer Boden
oder sauberes Wasser. Der Mensch ist existenziell auf diese angewie-
sen. Systemische Werte sind Schliisselfaktoren fiir komplexe Zusam-

11 Ott 2010.

12 Miink 1997.

13 Vgl. Rosenberger 2023.

14 Nachdem die Umwelt- bzw. Naturethik lange von einer dichotomischen Unter-
scheidung zwischen funktionalen Werten und moralischen Selbstwerten ausge-
gangen war, ist es vor allem Angelika Krebs und Konrad Ott zu verdanken,
dass sich inzwischen eudaimonistische Werte als dritte Fundamentalkategorie
etabliert haben; vgl. Krebs 1992; Ott 2010.

15 Vgl. Ott 2010, 189.

16 Vgl. Hardmeier/Ott 2015, 189-191.

132

. .73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © g Inhak.
Erlaubnis untersagt, ‘mit, fiir odar In Ki-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783495992852-129

Einflihrung in die christliche Umweltethik

menhiénge. Als solche werden im 6kologischen Bereich gegenwirtig
vor allem Klima und Biodiversitét diskutiert. Instrumentell wertvolle
Naturwesen sind beispielsweise Tiere, die als Nahrung dienen, oder
medizinisch verwertbare Pflanzen. Eudaimonistische Werte sind von
der Fahigkeit, die Natur zu genieflen, abhéngig. Diese wurde in
der Moderne unter der Dominanz eines instrumentellen Naturver-
héltnisses teilweise vernachléssigt. Jedenfalls bedarf sie der Pflege
und Einiibung. Nach Angelika Krebs gibt es ein eudaimonistisches
Recht auf eine dsthetische Mindestqualitit von Landschaften, die das
Gefiihl der Zugehorigkeit und Beheimatung als Element kultureller
Identitat ermoglichen.”” Deontologisch unterscheidet man zwischen
»Pflichten in Ansehung von', die sich auf Giiter bzw. Lebewesen un-
terschiedlichen Rangs beziehen, die nur indirekt geschiitzt sind, und
»Pflichten gegeniiber, die sich auf Entititen beziehen, die um ihrer
selbst willen zu schiitzen sind, d.h. denen ein moralischer Selbstwert
zuerkannt wird.!8

3. Tierethik und das Inklusionsproblem

Ein mafigeblicher Ausgangspunkt fiir die Infragestellung der anthro-
pozentrischen Ethik ist die Tierethik. Die strikte Unterscheidung
zwischen dem Menschen als Subjekt und allem bzw. allen anderen
als ,Sachen’, die in einer Mischung aus romischer Rechtstradition,
christlicher Anthropologie und neuzeitlicher Subjektphilosophie die
moralphilosophische Systematik der Moderne prigt, scheint nicht
zuletzt angesichts neuerer Erkenntnisse der Verhaltensforschung,
die flielende Uberginge zwischen tierischen und menschlichen Fi-
higkeiten aufdeckt, fragwiirdig. Tierethik erkennt an, dass es nicht-
menschliche Trager hoher Fihigkeiten der Bewusstseinsbildung,
subjektiver Rechte und intrinsischer Werte gibt. Der weltweite, brei-
tenwirksame und das menschliche Selbstverstindnis berithrende
»Animal Turn® als eine kulturwissenschaftliche, umwelthistorische,
schopfungstheologische und ethisch-praktische Hinwendung zu Tie-

17 Krebs 2013.

18 Tierquilerei ist nach Kant nicht direkt moralisch verwerflich, sondern indirekt,
weil sie dazu fithre, dass der Mensch dann auch im Umgang mit anderen
Menschen verrohe; vgl. Camenzind 2018.

133

. .73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © g Inhak.
Erlaubnis untersagt, ‘mit, fiir odar In Ki-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783495992852-129

Markus Vogt

ren hat Impulsfunktion fiir einen umweltethischen Bewusstseins-
wandel.”

Gegenstand der Tierethik sind die moralischen Fragen, die sich
aus der Nutzung, T6tung und Verdrdngung von Tieren fiir mensch-
liche Zwecke ergeben. Im Blick auf Tierhaltung werden dabei u.a.
Fragen der Leidvermeidung, der Legitimitit von Fleischverzehr und
Kriterien der artgerechten Behandlung diskutiert. Hinsichtlich des
Umgangs mit Wildtieren fokussiert sich die Fragestellung auf Bedin-
gungen der Arterhaltung, was die Tierethik mit anderen Herausfor-
derungen der Okologischen Ethik wie Artensterben und Klimawan-
del verbindet.

Die Menge aller Naturwesen, denen eine moralischer Selbstwert
zuerkannt wird, wird als ,moral community“ (MC) bezeichnet.?’ Die
Aufnahme eines Tieres in die MC macht es zum ,moral patient,
d.h. es gehort als schutzbefohlenes Wesen der moralischen Welt
des Menschen zu. Manche kennzeichnen den Unterschied dieser
Kategorie zu derjenigen einer blof§ funktional verstandenen Umwelt
durch den Begriff ,Mitwelt® In diesem Sinne kommen Hardmeier
und Ott zu dem Resultat, ,dass Naturwesen im strengen Sinne zur
Mitwelt der Menschen genau dann zu zdhlen sind, wenn ihnen
Selbstwert zuerkannt wird:?! Eine Perspektive, die nur das Leid von
Menschen beriicksichtigt, erscheint offensichtlich unzureichend:
~Wirkliche und radikale 6kologische Verantwortung kann nicht auf
einer ethischen Basis stehen, die den Menschen als einzigen End-
zweck annimmt.??

Es sind unterschiedliche Losungsansitze zum Inklusionsproblem
entwickelt worden: Sentientismus, Zoozentrik, Biozentrik, Okozen-
trik und Holismus. ,Der Sentientismus nimmt alle empfindungsfa-
higen, die Zoozentrik alle gewahrenden (prahensiven), die Biozen-
trik die lebendigen und der Holismus alle existierenden Naturwesen
in die MC auf, wihrend die Okozentrik alle 6kologischen Systeme
als solche in die MC aufnimmt, was zu spezifischen ethischen Pro-
blemen der moralischen Relationierung von Einzelwesen und sys-

19 Vgl. Vogt 2021, 445-481.

20 Vgl. Hardmeier/Ott 2015, 200.
21 Hardmeier/Ott 2015, 200.

22 Horn 2018, 71f.

134

. .73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © g Inhak.
Erlaubnis untersagt, ‘mit, fiir odar In Ki-Sy:



https://de.wikipedia.org/wiki/Moral
https://doi.org/10.5771/9783495992852-129
https://de.wikipedia.org/wiki/Moral

Einflihrung in die christliche Umweltethik

temischen Ganzheiten fithrt.?> Rousseau, Bentham, Schopenhauer
oder Darwin waren Sentientisten, da sie leidensfahigen Wesen einen
direkten moralischen Status als ,moral patients“ zuerkennen. Der
Sentientismus hat eine vergleichsweise hohe ethisch-systematische
Konsistenz, ist aber weder fur eine Pflanzenethik noch fiir eine
umfassende Umweltschutzethik geeignet.

Insgesamt geht es beim Inklusionsproblem um weit mehr als um
Imperative der Leidvermeidung. Die Dramatik der gegenwirtigen
Umweltprobleme ist die Zerstérung von Lebensrdumen, deren mo-
ralische Dimension nicht allein vom Schmerzempfinden der darin
lebenden Menschen und Tiere zu erfassen ist. Man braucht Model-
le gradueller Unterschiede von Schmerzempfindung sowie von on-
tologischer, schopfungstheologischer, dsthetischer oder 6kologisch-
funktionaler Bedeutsamkeit, um abwégen zu kénnen zwischen dem
Eigenwert, den Bediirfnissen und dem Daseinsrecht von Menschen,
Tieren, Pflanzen und Okosystemen. Umweltethik stellt Kategorien,
Griinde, Maximen, Kriterien und Abwagungsregeln zur Verfiigung,
um mit den vielschichtigen Konflikten in diesem komplexen Argu-
mentationsraum umzugehen.

4. Vernetzung als Schliissel der Umweltethik

Im Argumentationsraum der Umweltethik geht es nicht nur um die
Schonung einzelner knapp gewordener Naturressourcen oder Lebe-
wesen, sondern grundlegender um eine neue Denkweise: Gefordert
ist vernetztes Denken, und damit eine systematische Beachtung
der vielschichtigen Beziehungszusammenhinge zwischen Mensch
und Umwelt. Dies entspricht dem methodisch-systemtheoretischen
Verstindnis von Okologie als Beziehungswissenschaft, nimlich als
Wissenschaft der Beziehungsgefiige zwischen Lebewesen und ihrer
Umwelt. Eine solche 6kologische Betrachtungsweise fordert Denk-
und Handlungsansitze, deren Grundmaxime sich als ,Vernetzung“
umschreiben lédsst: Die Einbindung der Zivilisationssysteme in das
sie tragende Netzwerk der Natur muss zur Leitmaxime des individu-
ellen und gesellschaftlichen Handelns werden.

23 Hardmeier/Ott 2015, 201.

135

. .73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © g Inhak.
Erlaubnis untersagt, ‘mit, fiir odar In Ki-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783495992852-129

Markus Vogt

Fiir das ethische Postulat einer ,Gesamtvernetzung” und Riick-
bindung der Zivilisationsentwicklung an die Entfaltungsbedingun-
gen der Natur hat Wilhelm Korff - auf das lateinische rete, das
Netz, zuriickgreifend - den Begriff Retinitit gepréagt.>* Der Sachver-
stindigenrat fiir Umweltfragen bezeichnet ihn als Schliisselprinzip
der Umweltethik.?> Gemidf3 dem Retinititsprinzip ist Umweltethik
nicht als Bereichsethik zu konzipieren, sondern als ein umfassendes
Integrationskonzept fiir die komplexen Entwicklungsprobleme neu-
zeitlicher Gesellschaft.?® Orientierungsmaf3stab ist dabei nicht das
Paradigma der Natur als absolut vorgegebener Wachstumsgrenze,
sondern das Leitbild einer dynamischen Stabilisierung der komple-
xen Mensch-Umwelt-Zusammenhinge.

Wegweisend, um das Ziel einer solchen Riickbindung zu errei-
chen, ist die kommunikative Vernetzung zwischen unterschiedlichen
gesellschaftlichen Teilbereichen. Dabei muss die Ausdifferenzierung
moderner Gesellschaft in relativ autonome Subsysteme beachtet
werden.”” Okologische Imperative sind in die jeweilige Handlungslo-
gik der unterschiedlichen Teilsysteme zu ,ibersetzen®. D.h. beispiels-
weise fiir das 6konomische System: Es kann &kologische Knapp-
heiten nur dann ,wahrnehmen® wenn sie in Kosten beziffert und
durch entsprechende wirtschaftliche Rahmenbedingungen geschiitzt
werden.?® Retinitdt erfordert eine verstdrkte Berticksichtigung sys-
temtheoretischer Analysen {iber die Moglichkeiten und Grenzen der
Steuerung vernetzter, also komplexer dynamischer Systeme fiir Po-
litik und Ethik in moderner Gesellschaft. Es geht um einen grund-
legenden Paradigmenwechsel, der sowohl die Natur- als auch die
Sozialwissenschaften umfasst und der fiir die Sozialethik von hoher
Relevanz ist.

Naturphilosophisch liegt dem Retinitétsprinzip eine Auffassung
zugrunde, die Natur nicht als blofle Ressource begreift, sondern
als Zusammenhang des Lebendigen. Es muss darum gehen, den
Menschen im Gefiige des Lebendigen zu verorten, als ein Wesen,

24 Vgl. Korff 1993, 25.

25 Vgl. SRU 1994, 54.

26 Vgl. Vogt 2013, 347-372.

27 Vgl. Luhmann 1990, 202-217; Luhmann 1994.
28 Vgl. Schramm 1994, 132-147.

136

. .73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © g Inhak.
Erlaubnis untersagt, ‘mit, fiir odar In Ki-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783495992852-129

Einflihrung in die christliche Umweltethik

das verwandt ist mit allem Lebendigen.?® Ethisch kann man die Re-
tinitdt der Anthroporelationalitat zuordnen. Schopfungstheologisch
entspricht ihm das Prinzip der ,ganzheitlichen Okologie“ (integral
ecology), dem eine Schliisselstellung in der Umweltenzyklika Lauda-
to si* zukommt.0

5. Nachhaltigkeit als sozialethisches Prinzip

Die dominierende Kategorie, unter der gegenwirtig Vorschlage zur
Bewiltigung der 6kologischen Krise prisentiert werden, ist die der
Nachhaltigkeit. Umweltethisch betrachtet ist der systematische Kern
des Nachhaltigkeitskonzeptes (a) die konsequente globale und inter-
generationelle Erweiterung des Verstdndnisses von Gerechtigkeit;
(b) die integrale Verkniipfung von globaler Armutsbekampfung und
Ressourcenverantwortung; (c) ein umfassendes Entwicklungs- und
Transformationskonzept fiir alle Gesellschaften weltweit, das auf
eine Abwendung von fossiler Energienutzung bis zur Mitte des 21
Jahrhunderts angelegt ist.

Nachhaltigkeit reflektiert Skologische und soziookonomische
Grenzerfahrungen der Moderne. Sie bietet eine neue Definition
der Voraussetzungen, Grenzen und Ziele von Fortschritt: Statt der
standigen Steigerung von Giitermengen und Geschwindigkeiten
wird die Sicherung der dkologischen, sozialen und 6konomischen
Stabilitit von Lebensrdumen - anders gesagt: das gute Leben in
den Grenzen der Natur - zur zentralen Bezugsgrofie gesellschaftli-
cher Entwicklung und politischer Planung. Nachhaltig ist nur ein
ressourcenleichter Wohlstand, der sich in die Stoffkreislaufe und
Zeitrhythmen der Natur einbindet und hohe Teilhabechancen fiir
alle eroffnet. Der logische Kern des Nachhaltigkeitsprinzips ist der
Paradigmenwechsel von linearem zu vernetztem Denken, von der
Konzentration auf Einzelobjekte zur Aufmerksamkeit fiir komplexe
Wechselwirkungen und netzwerkartige Ganzheiten mit eigenen Zeit-
verldufen und Rhythmen.

Aus christlicher Sicht ist Nachhaltigkeit ein kategorischer Impe-
rativ zeitgeméfler Schopfungsverantwortung. Nach langen Vorbehal-

29 Vgl. Horn 2018, 72.
30 Franziskus 2015, Nr. 137-162.

137

.73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © g Inhak.
‘mit, fiir oder In



https://doi.org/10.5771/9783495992852-129

Markus Vogt

ten gegeniiber dem Begriff von katholisch-lehramtlicher Seite her,
wurde er erstmals in der Enzyklika Laudato si‘ zu einem konzeptio-
nell pragenden Leitbegriff.3! Dariiber hinausgehend wird diskutiert,
ihn als viertes Sozialprinzip der Katholischen Soziallehre anzuerken-
nen (neben Personalitat, Solidaritat und Subsidiaritat) und damit
als Fokus der Lernprozesse normativer Gesellschaftstheorie im 2I.
Jahrhundert zu gestalten.??

6. Ressourcengerechtigkeit

Die Verteilungsprobleme &kologisch ungleicher Zuginge zu Res-
sourcen werden am prignantesten durch den Begriff Ressourcenge-
rechtigkeit ausgedriickt. Diesem liegt die Entscheidung zugrunde,
die Natur unter 6konomischem Gesichtspunkt zu betrachten. Das
macht ihn begrenzter als Umwelt- und Okogerechtigkeit, zugleich je-
doch auch priziser in Bezug auf weltwirtschaftliche Zusammenhin-
ge der Verteilung des Zugangs zu Umweltgiitern. Dabei sollte man
Ressourcengerechtigkeit nicht nur auf den Zugang zu Rohstoffen
beziehen, sondern auch auf Fragen der ungleichen Belastung durch
Schadstoffe oder Umweltverdnderungen wie z.B. den Klimawandel.
Eine gerechtigkeitstheoretische Reflexion kann vor allem an den ca-
pability approach ankniipfen, der Ressourcen als Basis von Fahigkei-
ten und Existenzrechten in den Blick nimmt und durch 6kologische
Aspekte vertieft.3

Grundlegende Umweltprobleme wie etwa der Klimawandel lassen
sich als globales Marktversagen beschreiben. Da viele Umweltgiiter
Kollektivgutcharakter haben, bei dem sich der Nutzen nicht privati-
sieren ldsst und sich der Schaden auf alle verteilt, geben die Markte
zu wenig anreize, verantwortlich mit ihnen umzugehen. So werden
6kologische Kosten abgewilzt auf die Armen im globalen Stiden, auf
die Zukunft und auf Tiere, Pflanzen und Lebensraume. Diese dreifa-

31 Zuvor taucht er (ebenso wie der Begriff ,Klimawandel) kein einziges Mal auf
der Ebene von Sozialenzykliken auf. in Laudato si‘ wird er 19 Mal als Adjektiv
verwendet, kein einziges Mal als Substantiv, was darauf hindeutet, dass man
ihn ganz selbstverstandlich voraussetzt, jedoch nicht systematisch-konzeptionell
entfaltet; vgl. Franziskus 2015; dazu Vogt 2021, 240-255.

32 Vogt, 2013.

33 Vogt 2021, 354-387.

138

. .73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © g Inhak.
Erlaubnis untersagt, ‘mit, fiir odar In Ki-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783495992852-129

Einflihrung in die christliche Umweltethik

che Externalisierung ist ein strukturell kennzeichnendes Merkmal
der gegenwirtigen Ressourcenkonflikte.

7. Okologische Erweiterung der Menschenrechte

Statt einer Relativierung oder Verabschiedung der Menschenrechte,
wie sie in biozentrischen oder posthumanistischen Modellen der
Umweltethik vorgeschlagen bzw. als indirekte Folge einer vollig an-
deren normativen Systematik in Kauf genommen wird, erscheint
aus der Perspektive Christlicher Sozialethik der umgekehrte Weg
plausibler: Die Menschenrechte zu stiarken und dkologisch weiterzu-
denken ist auch um der Ziele des Umweltschutzes willen sinnvoll
und sollte als normative Grundlage nicht preisgegeben werden. Fiir
einen menschenrechtlichen Ansatz der Umweltethik gibt es systema-
tische und empirische Griinde: Heute sind die Menschenrechte von
mehreren hundert Millionen Menschen durch 6kologische Degrada-
tionen existenziell gefahrdet.3* Deshalb lduft die Idee der Menschen-
rechte ins Leere, wenn man nicht starker den Zugang zu sauberem
Wasser, fruchtbaren Boden und sauberer Luft — um nur drei Bei-
spiele zu nennen - sichert und damit die Menschen in die Lage
versetzt, die Moglichkeit zu haben, in Wiirde zu leben. Der man-
gelnde Zugang zu 6kologischen Ressourcen in einem menschenver-
traglichen Klima gefidhrdet schon heute die existenziellen Rechte
zahlloser Menschen so sehr, dass der Kampf fiir Menschenrechte
diese nicht ignorieren kann. Freiheit ist immer an Voraussetzungen
gebunden, die durch Rahmenbedingungen zu sichern sind. Diese
Voraussetzungen verdndern sich durch den Klimawandel massiv.®

Ein menschenrechtlicher Ansatz der Umweltethik kann eine Ver-
bindung zu den in den verschiedenen Verfassungen der Linder welt-
weit verankerten Grundrechten herstellen:

»Die allgemeinen Menschenrechte haben sich faktisch zu einem zentra-
len Bezugspunkt bei der ethischen wie politischen Diskussion iiber

34 Vgl. hierzu die empirische untermauerte Studie von Oxfam International 2008;
vgl. auch Santarius 2007, 18-24.

35 Vgl. Reder 2011, 274. Zum Pladoyer fiir einen freiheitszentrierten Ansatz der
Menschenrechte im Kontext von Klimawandel vgl. auch Ekardt 2011 sowie
Reder 2013.

139

. .73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © g Inhak.
Erlaubnis untersagt, ‘mit, fiir odar In Ki-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783495992852-129

Markus Vogt

globale Probleme herauskristallisiert, wie exemplarisch die Millenni-
umsentwicklungsziele zeigen. Menschenrechte wollen eine normative
Beurteilung komplexer Vergesellschaftungsprozesse und weltpolitischer
Regime ermoglichen und damit eine Orientierung angesichts vielfalti-
ger Problemlagen geben. Diese Funktion iibernehmen Menschenrechte
auch mehr und mehr in der Auseinandersetzung mit den Klimafol-
gen.3°

Aus den dramatischen Analysen zur Verletzung der Menschenrechte
durch die Ubernutzung der natiirlichen Ressourcen sowie durch
den Klimawandel ergibt sich das Postulat einer neuen Dimension
der Menschenrechte: Nach den individuellen Freiheitsrechten, die
am Anfang standen, den sozialen Anspruchsrechten, die sich insbe-
sondere in der Situation extremer Not als notwendige materielle
Voraussetzung fiir die Wahrnehmbarkeit der Rechte herauskristalli-
siert haben, und den politischen Mitwirkungsrechten als der dritten,
beteiligungsorientierten Dimension riickte in den letzten Jahrzehn-
ten zunehmend die Frage der 6kologischen Voraussetzungen fiir die
Realisierung der Menschenrechte ins Blickfeld. Da die Frage der
Garantierbarkeit solcher Rechte sowie der Zuschreibung von Verant-
wortung und Schutzpflichten hier eine ganz eigene, hochst komplexe
Frage darstellt, schlage ich vor, dies als eine neue, vierte Dimension
der Menschenrechte zu bezeichnen.

Dahinter steht die Erkenntnis, dass eine wirksame Garantie von
elementaren Freiheitsrechten nicht nur den Schutz vor staatlicher
Gewalt sowie ein Minimum an Giiterversorgung und aktiver Mit-
bestimmung einbeziehen muss, sondern auch Fragen der &kologi-
schen Existenzsicherung betrifft. Der Klimawandel bedroht die biir-
gerlichen und politischen, wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen
Grundrechte eines erheblichen Teils der Menschheit: das Recht auf
Gesundheit und Sicherheit, auf Wohnen und Obdach, auf Zugang
zu Nahrung und sauberem Wasser sowie nicht zuletzt millionenfach
auch das nackte Recht auf Leben und korperliche Unversehrtheit.
Diese Gefdhrdungen sind nicht isoliert voneinander zu betrachtende
Einzelaspekte, sondern stellen eine systematisch neue Dimension
der Problemlage dar.

36 Reder 2011, 271.

140

. .73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © g Inhak.
Erlaubnis untersagt, ‘mit, fiir odar In Ki-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783495992852-129

Einflihrung in die christliche Umweltethik

Felix Ekardt konzipiert einen menschenrechtlich verankerten
Klimaschutz als Abwagungsproblem kollidierender Grundrechte.’”
»Der gleiche Anspruch aller Menschen, menschenwiirdig zu le-
ben, darf deshalb nicht durch die Folgen des Klimawandels einge-
schriankt bzw. gefdhrdet werden*® Ein menschenrechtlicher Ansatz
im Klima- und Umweltschutz bedeutet vor diesem Hintergrund
auch, dass die Klagerechte von indigenen Gruppen verbessert wer-
den. Menschenschutz und Naturschutz sollten nicht gegeneinander
ausgespielt, sondern vielmehr als innere Einheit betrachtet werden.
Man kann dies als ,,6kologischen Humanismus“* bezeichnen, wo-
bei dieser deutlich vom Konzept der Humandkologie, wie es von
katholisch-lehramtlicher Seite seit 1991 in einem strikt anthropozen-
trischen Sinn gebraucht wurde, abgegrenzt werden sollte.?

Trotz aller Synergien zwischen Umweltschutz und Menschenrech-
ten ergibt sich beim menschenrechtlichen Ansatz der Umweltethik
allerdings eine nicht zu unterschétzende Spannung: In vielen Regio-
nen der Erde ist die Armut so bedringend, dass sich aus dieser
ethisch-rechtlichen Perspektive hinsichtlich der Dringlichkeit oft
ein Vorrang von Programmen der Entwicklung gegeniiber solchen
des langfristigen Klima- und Umweltschutzes ergibt. Diese Dyna-
mik ldsst sich nicht zuletzt bei den Sustainable Development Goals
der UNO beobachten, in denen die Armutsiitberwindungsziele ein
Ubergewicht gegeniiber den okologischen Zielen haben.* Aus der
Perspektive der unmittelbaren Dringlichkeit des Uberlebenskampfes
erscheint Umweltschutz nicht selten als ein Luxusproblem fiir besse-
re Zeiten bzw. fiir die Wohlhabenden. Daher ist trotz aller Kohérenz
zwischen sozialen und 6kologischen Zielen der Konflikt zwischen
diesen nicht zu unterschétzen.*2

37 Vgl. Ekardt 2011, 17-22.

38 Reder 2011, 274.

39 Vogt 2021, 324-353.

40 Haber/Held/Vogt 2016, 93-104.
41 Vgl. dazu Vogt 2021, 509-534.
42 Vgl. Haber/Held/Vogt 2016.

141

. .73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © g Inhak.
Erlaubnis untersagt, ‘mit, fiir odar In Ki-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783495992852-129

Markus Vogt
8. Schopfungstheologische Zugange zur Umweltethik

Aus christlicher Sicht ist die Kategorie ,Schopfung® nicht nur eine
Erzahlung davon, wie die Welt entstand, sondern zugleich ein nor-
mativ gehaltvoller Kompass fiir ein bestimmtes Verhéltnis zur Wirk-
lichkeit. Sie verweist auf den Geschenkcharakter des Daseins und
damit auf eine Haltung, der Freude und Dankbarkeit, die den ver-
antwortlichen Umgang mit ihren Giitern einschliefit. Als Gabe Got-
tes hat die Schopfung nicht nur einen Nutzwert, sondern ist zugleich
sichtbare Gestalt einer Beziehung zum Schopfer.*3 Von daher kommt
allen Arten ein unmittelbarer Wert zu, der sich nicht bloff am Wert
fiir den Menschen bemisst. Ein Verstdndnis des Schopfungsgedan-
kens als Haltung der Dankbarkeit, der Achtsamkeit sowie der Freu-
de an der Schonheit und Vielfalt der Natur ist auch nichtreligios
anschlussfihig, wenngleich der Dank im sdkularen Bereich adressa-
tenlos bleibt.

Nach Thomas von Aquin (1225-1274) sind die Giiter der Schop-
fung fiir alle Menschen da, woraus das Prinzip der Gemeinwohl-
pflichtigkeit fiir den Umgang mit ihnen folgt. Das muss heute global
und intergenerationell etwa fiir ein stabiles Klima, den Zugang zu
sauberem Wasser oder die Verfiigbarkeit von fruchtbarem Boden
konkretisiert werden.** In einigen Bereichen birgt die iibliche Rede
von ,Bewahrung der Schopfung“ jedoch die Gefahr einer einseitig
konservativen Interpretation: Sie unterschligt das gestaltende Ele-
ment, wie es beispielsweise in dem Imperativ des ,Bebauens® aus
Gen 2,15 zum Ausdruck kommt. Schépfungsethik kann (z.B. im
Bereich erneuerbarer Energien) auch eine Pflicht zu technische In-
novationen beinhalten.

Neue Mafistdbe fiir einen schopfungstheologischen und spirituel-
len Zugang zur Umweltethik hat die 2015 erschienene Enzyklika
Laudato si* von Papst Franziskus gesetzt.*> Thr normativer Leitbegriff
ist ,ganzheitliche Okologie, der an das Konzept des ganzheitlichen
Entwicklung, das bereits 1967 in der Enzyklika Populorum progressio
entfaltet wurde, hier jedoch erstmals systematisch um G6kologische
Aspekte erweitert und mit schopfungstheologischen Zugingen ver-

43 Vgl. Hardmeier/Ott 2015.
44 Philipp 2009.
45 Franziskus 2015.

142

.73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © g Inhak.
‘mit, fiir oder In



https://doi.org/10.5771/9783495992852-129

Einflihrung in die christliche Umweltethik

kniipft wird.*® Der ganzheitliche, auf ein umfassendes Gemeinwohl
ausgerichtete Blick, der auch globale und intergenerationelle Dimen-
sionen sowie Tiere, Pflanzen und 6kologische Systemzusammenhén-
ge im ,Lebenshaus der Schopfung® einbezieht, ist entscheidend fiir
den schopfungstheologischen Zugang zur Umweltethik.

Die Aussageabsicht der biblischen Schépfungserzdhlungen ist das
Transparentwerden der Natur fiir jene ,Tiefe der Welt“V, die mit
ihrem theologischen Namen Schipfung heifSt. ,Schopfung® ist da-
bei keine alternative ontologische Kategorie zu ,Natur®, sondern
eine spezifische Perspektive der Wahrnehmung, die die Natur als
geschenkte, nicht selbstverstindliche und nicht beliebig verfiigbare,
jedoch segensreiche und lebensforderliche Daseinsvoraussetzung er-
kennt. Es geht um Vertrauen in die unerschopflichen Segenskrifte
der Natur, was eine Haltung von Achtsamkeit, Freude und Verant-
wortung induziert. ,Die Natur und ihre Bioproduktivitdt werden im
biblischen Denken als gute, segenstrachtige und lebensférderliche
Schopfungsgabe Gottes gesehen, aber nie als Selbstverstindlichkeit
betrachtet.*8

Hardmeier und Ott bringen die naturethische Konsequenz die-
ser Sichtweise auf folgende Maxime: ,,Als Mandatstrdger Gottes in
seinem Segen leben und sich dankbar und verantwortungsvoll in
seiner sehr guten Schopfung bewegen“® So verstanden steckt in
dem perserzeitlichen Narrativ der biblischen Schépfungserzidhlun-
gen in Genesis 1 und 2 trotz aller Distanz zu heutigem Naturwissen
und heutigen Herausforderungen der Umweltethik ein erstaunliches
~Wirk- und Vernunftpotenzial, das iiber den Entstehungskontext
hinausweist und das auch heute - in einer globalisierten, indus-
trialisierten Welt - die Mentalitdt und das iiberlebensnotwendige
okologische Bewusstsein der Nachhaltigkeit im Umgang mit den
natiirlichen Ressourcen substantiell zu beférdern, zu stirken und zu
erhalten vermag.” Entscheidend ist dabei nicht der propositionale
Gehalt der Schépfungstheologie (also bestimmte inhaltliche Aussa-
gen iiber die Natur), sondern das Ethos des kontingenzbewussten
Schopfungsvertrauens und die damit verbundene Eintibung einer
Haltung von Achtsamkeit, Freude und Verantwortungsbereitschaft.

46 Vogt 2021, 251-255.

47 Vgl. H. Hardmeier/Ott 2015, 227.
48 H. Hardmeier/Ott 2015, 251.

49 H. Hardmeier/Ott 2015, 163.37.162.

143

. .73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © g Inhak.
Erlaubnis untersagt, ‘mit, fiir odar In Ki-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783495992852-129

Markus Vogt
9. Christliche Impulse fiir einen Kulturwandel

Theologie und Ethik haben sich zunehmend als wichtige Stimmen
im Umweltdiskurs etabliert. Denn fiir die notwendige ,,Grofle Trans-
formation® fehlt es nicht primér an 6kologischem Wissen und tech-
nischen Moglichkeiten, sondern an einem tieferliegenden Wandel
der kulturellen Grundeinstellungen. Wir sind kollektiv in Gewohn-
heiten, Denkmustern und Strukturen gefangen, die uns oft daran
hindern, das ckologisch Verniinftige zu tun. Fiir die Ethik geht es
dabei nicht primir um ein Begriindungsdefizit, sondern vor allem
um Herausforderungen der kollektiven Willensbildung und Hand-
lungsermdglichung. Die Aufgabe besteht darin, die Vorstellungen
des guten Lebens sowie die gesellschaftlichen Strukturen, die das
entsprechende Streben kollektiv organisieren, mit den Bedingungen
der Natur zu vermitteln. Dafiir ist die Formulierung einiger morali-
scher Vorschriften, Tugenden und Pflichten nicht hinreichend. Nur
wenn diese in einem umfassenden Kulturwandel verankert sind,
werden sie die erforderliche Kraft entfalten. Es brauchte es ein ande-
res Verstindnis von Natur, ein neues Menschenbild und eine kosmi-
sche Spiritualitit, die uns im Weltraum zu Hause fithlen lasst.>0

Der notige Kulturwandel betrifft auch die Kirchen selbst, die bis-
weilen mehr Teil des Problems als Teil der Losung sind. Christliche
Denkgewohnheiten und Lebensformen sind im biblischen Sinn auf
eine radikale Umkehr und Erneuerung verwiesen. Nur in einer auch
zu Selbstkritik bereiten Auseinandersetzung mit der eigenen Traditi-
on kann christliche Umweltethik die vergessenen Schétze einer pra-
xisrelevanten Schopfungsverantwortung heben und neu entdecken.
Wie misstrauisch dabei vermeintliche ,Fehlschliisse zeitgendssischen
Okoglaubens*' immer noch betrachtet werden, zeigt, dass es hier
durchaus um die Infragestellung tiefgreifender Denkgewohnheiten
geht.

Angesichts des Beschlusses der EKD bis 2035 klimaneutral sein zu
wollen, wird dieser Konflikt sich in den kommenden Jahren auch
in der Praxis heftig entziinden. Bei all dem liegen tiefe Unterschiede
in der christlichen Schépfungstheologie heute nicht zwischen den
Konfessionen, sondern mehr innerhalb dieser. Das konsequente,

50 Moltmann 2022.
51 Vgl. bezogen auf protestantische Theologie: Thomas 2022, 1.

144

. .73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © g Inhak.
Erlaubnis untersagt, ‘mit, fiir odar In Ki-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783495992852-129

Einflihrung in die christliche Umweltethik

innovative und konkrete Zusammendenken von christlichem Schop-
fungsglauben und okologischer Verantwortung steht in der Breite
noch weitgehend am Anfang.

10. Umweltethik im Kontext des katholischen Lehramtes

Das weltweite gesellschaftliche Wirkungspotenzial christlicher Um-
weltethik wird dadurch verstarkt, dass sie nicht nur eine akademi-
sche Disziplin darstellt, sondern zugleich durch zahlreiche lehramt-
liche Publikationen seit den 1960er Jahren flankiert wird. Aus syste-
matischer Sicht lassen sich diese durch sechs Leitideen charakterisie-
ren:

1. Das Konzept der ganzheitlichen Entwicklung, das iiber den ,,Club
of Rome® das Leitbild der nachhaltigen Entwicklung der UNO
mit beeinflusst hat;

2. Konsumkritik und die Verbindung 6kologischer Fragen mit dem
Thema Lebensstil, was bis heute der deutlichste Akzent katholi-
scher Stellungnahmen zu Umweltfragen ist;

3. Das von Thomas von Aquin gepragte Konzept des Eigentums, das
dieses nicht unmittelbar naturrechtlich, sondern nur pragmatisch
begriindet und die Giiter der Schopfung zunéchst als ein Kol-
lektivgut auffasst, das den Kriterien des Gemeinwohls unterstellt
ist;?

4. Humandokologie: Trotz einer verkiirzten, klassisch anthropozen-
trischen Interpretation dieses Paradigmas ist der Grundgedanke,
die Wechselwirkungen zwischen Menschen und Umwelt bzw. zwi-
schen Zivilisation und Biosphire in den Blick zu nehmen, weg-
weisend und ausbaufahig;

5. Erneuerung des Naturrechts: Papst Benedikt XVI. formuliert
einen philosophisch und theologisch fundierten hermeneutischen
Rahmen fiir 6kologische Ethik. Wenn das Lehramt die substan-
zontologische Verkiirzung dieses Paradigmas in der Neuscholastik
des 19. Jahrhunderts abschiittelt, kdnnte sich daraus sein wichtigs-
ter Beitrag zur Umweltethik entwickeln;

52 Vgl. Philipp 2009, 112-119; vgl. auch Pépstlicher Rat fiir Gerechtigkeit und Frie-
den 2006, Nr. 466-471.

145

. .73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © g Inhak.
Erlaubnis untersagt, ‘mit, fiir odar In Ki-Sy:



https://doi.org/10.5771/9783495992852-129

Markus Vogt

6. Eine umfassende Integration der 6kologischen Frage in die katho-
lische Soziallehre hat die Enzyklika Laudato si‘ auf der Basis eines
normativ aufgeladenen und schillernden Begriffs von ,ganzheitli-
cher Okologie“ entwickelt. Das Konzept bedarf einer Klirung,
geniefdt aber grofle Attraktivitat und Anschlussfahigkeit.>

Als Gesamtbilanz ist trotz dieser durchaus wichtigen und substanzi-
ellen Impulse festzuhalten: Die Umweltfrage war bis 2015 kein syste-
matisches Grundelement der katholischen Soziallehre. Diese Phase
der Selbstisolierung und der Verspitung scheint mit der Enzyklika
Laudato si‘jedoch in befreiender Weise tiberwunden.

Literatur

Amery, Carl (1972): Das Ende der Vorsehung. Die gnadenlosen Folgen des
Christentums, Hamburg.

Bederna, Katrin/Vogt, Markus (2018): Umweltethik - Schopfungsethik
- Nachhaltigkeit, in: Wissenschaftlich-religionspadagogisches Lexikon;
https://www.bibelwissenschaft.de/wirelex/wirelex/.

Camenzind, Samuel (2018): Der Paratext in Immanuel Kants Metaphysik der
Sitten und seine (tier-)ethischen Implikationen. In: Bjorn Hayer/Klarissa
Schroder/, Tierethik transdisziplinar, Bielefeld, 43-60.

Ekardt, Felix (2011): Klimawandel, Menschenrechte und neues Freiheitsver-
staindnis - Herausforderungen der Politischen Ethik, in: Jahrbuch fir
Recht und Ethik 2011, 107-144.

Franziskus, Papst (2015): Laudato si. Enzyklika iiber die Sorge fiir das ge-
meinsame Haus (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 202), Bonn.

Haber, Wolfgang/Held, Martin/Vogt, Markus (Hg.)(2016): Die Welt im An-
thropozin. Erkundungen im Spannungsfeld zwischen Okologie und Hu-
manitat, Miinchen.

Hardmeier, Christof/Ott, Konrad (2015): Naturethik und biblische Schop-
fungserzdhlung. Ein diskurstheoretischer und narrativ-hermeneutischer
Briickenschlag, Stuttgart.

Hohn, Hans-Joachim (2001): Okologische Sozialethik. Grundlagen und Per-
spektiven, Paderborn.

Honnefelder, Ludger (2017: Welche Natur sollen wir schiitzen? Uber die
Natur des Menschen und die ihn umgebende Natur, Weilerswist.

53 Vgl. dazu Vogt 2021, 240-267.

146

. .73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © g Inhak.
Erlaubnis untersagt, ‘mit, fiir odar In Ki-Sy:



https://www.bibelwissenschaft.de/wirelex/wirelex/
https://doi.org/10.5771/9783495992852-129
https://www.bibelwissenschaft.de/wirelex/wirelex/

Einflihrung in die christliche Umweltethik

Horn, Eva (2018): Leben in einer beschadigten Welt. Das Denken im Anthro-
pozin und die Enzyklika Laudato si; in: Bertelmann/Heidel (Hg.) 2018,
65-75.

Korff, Wilhelm (1993): Wege empirischer Argumentation, in: Hertz, A. u.a.
(Hg.): Handbuch der christlichen Ethik, Bd. I, Freiburg, 83-107.

Krebs, Angelika (Hg.) (1997): Naturethik, Frankfurt.

Krebs, Angelika (2013): ,Und was da war, es nahm und an® Heimat, Land-
schaft und Stimmung, in: Vogt/Ostheimer/Uekotter (Hg.)(a.a.0.), 215-225.

Luhmann, Niklas (1990): Okologische Kommunikation. Kann die moderne
Gesellschaft sich auf 6kologische Gefahrdungen einstellen?, 3. Aufl., Opla-
den.

Moltmann, Jirgen (2022): Fir die Herrlichkeit bestimmt. Der kosmische
Christus und die grofle 6kologische Transformation, in: Zeitzeichen vom
26.05.2022; https://zeitzeichen.net/node/9751(Abruf 04.02.2023).

Miink, Hans (1997): Die Wiirde des Menschen und die Wiirde der Natur.
Theologisch-ethische Uberlegungen zur Grundkonzeption einer kologi-
schen Ethik, in: StdZ 215 (1), 17-29.

Nentwig, Wolfgang (2005): Humanékologie. Fakten — Argumente — Ausbli-
cke. 2. Aufl. Berlin.

Ott, Konrad (2010): Umweltethik zur Einfithrung, Hamburg.

Oxfam International (2008): Climate Wrongs and Human Rights (Oxfam
Briefing Paper 117), Oxford.

Papstlicher Rat fiir Gerechtigkeit und Frieden (2006): Kompendium der Sozi-
allehre der Kirche, Freiburg.

Philipp, Torsten (2009): Griinzonen einer Lerngemeinschaft. Umweltschutz
als Handlungs-, Wirkungs- und Erfahrungsort der Kirche, Miinchen.

Reder, Michael (2011): Ethik der Menschenrechte im Kontext von Klimawan-
del und Entwicklung. Uberlegungen im Anschluss an Axel Honneth, in:
JCSW 52, 265-289.

Reder, Michael u.a. (2020): Umweltethik. Eine Einfithrung in globaler Per-
spektive, Stuttgart.

Renn, Ortwin (2014): Das Risikoparadox. Warum wir uns vor dem Falschen
furchten, Frankfurt.

Michael Rosenberger (2023): Krone der Schopfung? Urspriinge des christli-
chen Anthropozentrismus und Méglichkeiten seiner Uberwindung, Baden-
Baden.

Santarius, Tilman (2007): Klimawandel und globale Gerechtigkeit, in: APuZ
24/2007, 18-24.

Schramm, Michael (1994): Der Geldwert der Schépfung. Theologie — Okolo-
gie - Okonomie, Paderborn, 132-147.

147

. .73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © g Inhak.
Erlaubnis untersagt, ‘mit, fiir odar In Ki-Sy:



https://zeitzeichen.net/node/9751
https://doi.org/10.5771/9783495992852-129
https://zeitzeichen.net/node/9751

Markus Vogt

SRU [Sachverstiandigenrat fiir Umweltfragen] (1994): Umweltgutachten 1994:
Fiir eine dauerhaft-umweltgerechte Entwicklung, Stuttgart.

Stockholm Resilience Center (2023): Planetary Boundaries; http://www.s
tockholmresilience.org/research/planetary-boundaries.html (Abruf
04.02.2023).

Thomas, Giinter (2021): Jenseits von Eden und Blithwiesenromantik. Uber
Fehlschliisse zeitgendssischen Okoglaubens und die Freude weihnachtli-
cher Schopfungstheologie, in: Zeitzeichen vom 01.12.2021; https://zeitzeich
en.net/node/9445 (Abruf 04.02.2023).

Vogt, Markus (2013): Prinzip Nachhaltigkeit. Ein Entwurf aus theologisch-
ethischer Perspektive, 3. Aufl. Miinchen.

Vogt, Markus (2021): Christliche Umweltethik: Grundalgen und zentrale He-
rausforderungen, Freiburg.

Vogt, Markus/Ostheimer, Jochen/Uekétter, Frank (Hg.)(2013): Wo steht die
Umweltethik? Argumentationsmuster im Wandel, Marburg.

Vogt, Markus/Schifers, Lars (2021): Christliche Sozialethik als Offentliche
Theologie (Kirche und Gesellschaft 480), Kdln.

Weizsicker, Ernst-Ulrich/Wijkman, Andreas (2018): Wir sind dran. Was wir
andern miissen, wenn wir bleiben wollen. Eine neue Aufklarung fiir eine
volle Welt. Bericht an den Club of Rome, Giitersloh.

White, Lynn (1967): The Historical Roots of our Ecological Crisis, in: Science
155, 1203-1207.

148

. .73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © g Inhak.
Erlaubnis untersagt, ‘mit, fiir odar In Ki-Sy:



http://www.stockholmresilience.org/research/planetary-boundaries.html
http://www.stockholmresilience.org/research/planetary-boundaries.html
https://zeitzeichen.net/node/9445
https://zeitzeichen.net/node/9445
https://doi.org/10.5771/9783495992852-129
http://www.stockholmresilience.org/research/planetary-boundaries.html
http://www.stockholmresilience.org/research/planetary-boundaries.html
https://zeitzeichen.net/node/9445
https://zeitzeichen.net/node/9445

	1. Natur als Grenze und Anspruch
	2. Kritik der menschenzentrierten Ethik
	3. Tierethik und das Inklusionsproblem
	4. Vernetzung als Schlüssel der Umweltethik
	5. Nachhaltigkeit als sozialethisches Prinzip
	6. Ressourcengerechtigkeit
	7. Ökologische Erweiterung der Menschenrechte
	8. Schöpfungstheologische Zugänge zur Umweltethik
	9. Christliche Impulse für einen Kulturwandel
	10. Umweltethik im Kontext des katholischen Lehramtes
	Literatur

