
Markus Vogt

Einführung in die christliche Umweltethik 

Umweltethik hat sich seit gut fünfzig Jahren als multidisziplinäre 
Forschungsrichtung etabliert.1 In der gesellschaftlichen und politi­
schen Praxis wird sie meist als Bereichsethik mit spezifisch anwen­
dungsorientierten Fragestellungen z. B. zu Gewässer-, Boden- und 
Luftschutz, Tierschutz oder Technikfolgenabschätzung verstanden. 
Zugleich fragt die Umweltethik grundlegend nach der Stellung des 
Menschen in der Natur sowie der Rechtfertigungsfähigkeit und Ge­
staltung des neuzeitlichen Wohlstandsmodells. In dieser Perspektive 
mündet sie in eine Auseinandersetzung mit den Ambivalenzen des 
Projekts der Moderne sowie seiner normativen Prämissen.

In der Suche nach guten Gründen für Natur- und Umweltschutz 
hat sich ein Argumentationsraum herausgebildet, dessen Fragestel­
lungen, Axiome und Zielsetzungen je nach historischem, wissen­
schaftlichem und gesellschaftlichem Kontext einem starken Wandel 
unterliegen.2 Kerngeschäft der Umweltethik ist die analytische und 
kritische Rekonstruktion dieses Argumentationsraumes mit dem 
Ziel, dadurch die moralische Urteilskompetenz angesichts der öko­
logischen Herausforderungen zu schärfen. Sie ist ein Teilgebiet der 
Ethik, also der methodenbewussten Reflexion über die normative 
Rechtfertigung des menschlichen Handelns sowie der Gestaltung 
gesellschaftlicher Ordnungen.

Christliche Umweltethik versteht sich als Beitrag zur Stärkung 
moralischer Urteilskompetenz in pluraler Gesellschaft in Bezug auf 
ökologische Fragen unter Bezugnahme auf den christlichen Sinn­
horizont: Nach den Kriterien der Öffentlichen Theologie3 gelten 
folgende methodischen Standards: Sie ist in der biblischen und 

1 Vgl. Ott 2010; Vogt/Ostheimer/Uekötter 2013; Bederna/Vogt 2018; Reder 2020; 
Vogt 2021.

2 Vgl. Vogt/Ostheimer/Ukötter 2013.
3 Vogt/Schäfers 2021.

129

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129


christlich-sozialethischen Tradition verankert, „zweisprachig“ hin­
sichtlich der Vermittlung zwischen theologischen und säkularen Zu­
gängen, sachgerecht in der interdisziplinären Analyse der Probleme, 
kritisch-konstruktiv hinsichtlich des Beitrags zu akzeptanzfähigen 
gesellschaftlichen Lösungen sowie mit globalem und intergeneratio­
nellem Horizont.

1. Natur als Grenze und Anspruch

Aufgrund der hohen Komplexität ökologischer Wirkungszusammen­
hänge ist die erste Herausforderung der Umweltethik eine möglichst 
angemessene, empirisch fundierte Erfassung der Probleme. Dabei 
besteht wissenschaftlich weitgehend Einigkeit, dass die Grenzen der 
ökologischen Belastbarkeit des Planeten in vielen Bereichen bereits 
erreicht sind und nur noch wenige Jahrzehnte für ein radikales Um­
steuern in Richtung einer postfossilen und ressourcenleichten Welt­
wirtschaft bleiben.4 Das führende Konzept der „Planetary Bounda­
ries“ des Stockholm Resilience Center benennt diesbezüglich neun 
zentrale Problemfelder, von denen Klimawandel und Biodiversität 
eine Schlüsselbedeutung zukommt.5

Historisch steht Umweltethik in der Tradition der normativen 
Reflexion über den Begriff Natur.6 Diese war vor allem wegen 
der naturalistischen Verengung des Naturrechts in eine Sackgasse 
geraten, erlebt jedoch gegenwärtig unter ökologischem Vorzeichen 
weltweit eine Renaissance. Dabei ist ein Neuansatz nötig. So erschei­
nen beispielsweise gängige Muster der antithetischen Gegenüberstel­
lung von Natur und Gesellschaft nicht mehr sinnvoll, da sie durch 
die Vergesellschaftung der Naturbelastungen und damit die Naturdi­
mension von Gerechtigkeitskonflikten unterlaufen werden.7

Ein Kernproblem der Umweltethik ist die Zuordnung von de­
skriptiven und präskriptiven Kategorien, also beschreibenden und 

4 Eine zugleich prägnante und ausgewogene Situationsdiagnose bieten Weizsä­
cker/Wijkman 2018.

5 Vgl. Stockholm Resilience Center 2023.
6 Krebs 1997, Honnefelder 2017.
7 Konzeptionell trägt dem Hans-Joachim Höhn durch die Einführung des Begriffs 

„Ökologische Sozialethik“ Rechnung; Höhn 2001.

Markus Vogt

130

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129


vorschreibenden Aussagen. Unstrittig ist, dass sich unmittelbar aus 
der Feststellung von Fakten und Funktionsgesetzen der Natur keine 
normativen Aussagen ableiten lassen (das wäre ein sog. „naturalis­
tischer Fehlschluss“). So ist beispielsweise auch ein ökologisches 
Gleichgewicht nicht per se als „gut“ zu bewerten, nicht zuletzt weil 
die treibende Kraft der Evolutionsgeschichte temporäre Ungleichge­
wichte sind. Auch der für die Technikfolgenabschätzung zentrale Be­
griff des Risikos ist nicht allein aus natural gegebenen Schwellenwer­
ten ableitbar, sondern immer auch von gesellschaftlichen Wahrneh­
mungen, Messmethoden und Werten abhängig.8 Vor diesem Hin­
tergrund fordert Umweltethik interdisziplinäre, sozial-ökologische 
Zugänge. Sie verknüpft ökologisches Wissen mit gerechtigkeitstheo­
retischen Reflexionen. Auch wenn das Gute nicht unmittelbar im 
Sinne eines Deduktionsmodells aus der Natur ableitbar ist, ist diese 
als Grenze und Anspruch jedoch durch aus von hoher ethischer 
Relevanz.9

2. Kritik der menschenzentrierten Ethik

Ein Ausgangspunkt für die Suche nach fundamental neu ansetzen­
den Begründungsmodellen in der Umweltethik war eine radika­
le Kritik am christlichen und neuzeitlichen Naturverhältnis: Die 
im biblischen Schöpfungsbericht grundgelegte „anthropozentrische“ 
(menschenzentrierte) Vorstellung, der Mensch sei mit einem Herr­
schaftsauftrag über die Natur ausgestattet (Gen 1, 26–28), wurde 
von Lynn White, Carl Amery u.a. als zentrale geistesgeschichtliche 
Ursache des neuzeitlich-instrumentellen Naturverhältnisses und da­
mit der abendländischen Umweltkrise gedeutet.10 Als alternative 
Ausgangspunkte gewinnen die Vorstellungen „Vermeidung von Leid“ 
(Pathozentrik), „Gleichberechtigung aller Lebewesen“ (Biozentrik) 
und „Rechtsgemeinschaft der Natur“ (Physio- oder Ökozentrik) eine 
ethische Schlüsselbedeutung.

8 Renn 2014.
9 Zur methodischen Reflexion einer Umweltethik, die empirische Forschung inte­

griert ohne dabei in eine naturalistische Verflachung zu verfallen vgl. Vogt 2021, 
293–323.

10 White 1967; Amery, 1972.

Einführung in die christliche Umweltethik 

131

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129


Differenzierungen, die quer zu diesen „zentrischen“ Kategorien 
stehen, lassen sich etwa anhand eudaimonistischer Werte entfalten, 
die die Beziehung zur Natur als Bestandteil von Glück (eudaimonia), 
Lebensqualität, Wohlstand, geistig-seelischer Gesundheit und Iden­
tität konzipieren.11 Aus Sicht christlicher Schöpfungsethik liegt ein 
anthroporelationaler (auf den Menschen rückbezogener) Ansatz na­
he, der auf den Menschen als Verantwortungssubjekt Bezug nimmt, 
dies jedoch nicht als Gegensatz zur Anerkennung des Eigenwertes 
von Tieren, Pflanzen und Ökosystemen versteht, sondern als deren 
erkenntnistheoretische Voraussetzung.12 Man kann dies auch als me­
thodische Anthropozentrik bezeichnen und damit von der inhaltli­
chen Anthropozentrik abgrenzen, die (schöpfungstheologisch oder 
idealistisch-bewusstseinsphilosophisch) annahm, dass die Natur um 
des Menschen willen geschaffen sei. Dabei bleibt die Metapher von 
Zentrum und Peripherie jedoch problematisch.13

Die entscheidende Differenz im Argumentationsraum der Um­
weltethik ist die Frage, ob die Natur um ihrer selbst willen ober we­
gen des Menschen geschützt werden soll. Dabei gibt es jedoch zahl­
reiche Zwischenstufen und Differenzierungen, die sich gut anhand 
des Wertbegriffs verdeutlichen lassen. So werden folgende Wertkate­
gorien unterschieden: (1) funktionale Werte, (2) eudaimonistische 
(auch „kulturelle“) Werte und (3) moralische Selbstwerte.14 Die ers­
ten beiden Kategorien konstituieren die Wertlehre (Axiologie), die 
dritte die Pflichtenlehre (Deontologie) der Naturethik.15

Funktionale Werte der Natur lassen sich differenzieren in ele­
mentare, systemische und instrumentelle Werte.16 Elementar sind 
beispielsweise grundlegende Gegebenheiten wie fruchtbarer Boden 
oder sauberes Wasser. Der Mensch ist existenziell auf diese angewie­
sen. Systemische Werte sind Schlüsselfaktoren für komplexe Zusam­

11 Ott 2010.
12 Münk 1997.
13 Vgl. Rosenberger 2023.
14 Nachdem die Umwelt- bzw. Naturethik lange von einer dichotomischen Unter­

scheidung zwischen funktionalen Werten und moralischen Selbstwerten ausge­
gangen war, ist es vor allem Angelika Krebs und Konrad Ott zu verdanken, 
dass sich inzwischen eudaimonistische Werte als dritte Fundamentalkategorie 
etabliert haben; vgl. Krebs 1992; Ott 2010.

15 Vgl. Ott 2010, 189.
16 Vgl. Hardmeier/Ott 2015, 189–191.

Markus Vogt

132

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129


menhänge. Als solche werden im ökologischen Bereich gegenwärtig 
vor allem Klima und Biodiversität diskutiert. Instrumentell wertvolle 
Naturwesen sind beispielsweise Tiere, die als Nahrung dienen, oder 
medizinisch verwertbare Pflanzen. Eudaimonistische Werte sind von 
der Fähigkeit, die Natur zu genießen, abhängig. Diese wurde in 
der Moderne unter der Dominanz eines instrumentellen Naturver­
hältnisses teilweise vernachlässigt. Jedenfalls bedarf sie der Pflege 
und Einübung. Nach Angelika Krebs gibt es ein eudaimonistisches 
Recht auf eine ästhetische Mindestqualität von Landschaften, die das 
Gefühl der Zugehörigkeit und Beheimatung als Element kultureller 
Identität ermöglichen.17 Deontologisch unterscheidet man zwischen 
„Pflichten in Ansehung von“, die sich auf Güter bzw. Lebewesen un­
terschiedlichen Rangs beziehen, die nur indirekt geschützt sind, und 
„Pflichten gegenüber“, die sich auf Entitäten beziehen, die um ihrer 
selbst willen zu schützen sind, d.h. denen ein moralischer Selbstwert 
zuerkannt wird.18

3. Tierethik und das Inklusionsproblem

Ein maßgeblicher Ausgangspunkt für die Infragestellung der anthro­
pozentrischen Ethik ist die Tierethik. Die strikte Unterscheidung 
zwischen dem Menschen als Subjekt und allem bzw. allen anderen 
als „Sachen“, die in einer Mischung aus römischer Rechtstradition, 
christlicher Anthropologie und neuzeitlicher Subjektphilosophie die 
moralphilosophische Systematik der Moderne prägt, scheint nicht 
zuletzt angesichts neuerer Erkenntnisse der Verhaltensforschung, 
die fließende Übergänge zwischen tierischen und menschlichen Fä­
higkeiten aufdeckt, fragwürdig. Tierethik erkennt an, dass es nicht-
menschliche Träger hoher Fähigkeiten der Bewusstseinsbildung, 
subjektiver Rechte und intrinsischer Werte gibt. Der weltweite, brei­
tenwirksame und das menschliche Selbstverständnis berührende 
„Animal Turn“ als eine kulturwissenschaftliche, umwelthistorische, 
schöpfungstheologische und ethisch-praktische Hinwendung zu Tie­

17 Krebs 2013.
18 Tierquälerei ist nach Kant nicht direkt moralisch verwerflich, sondern indirekt, 

weil sie dazu führe, dass der Mensch dann auch im Umgang mit anderen 
Menschen verrohe; vgl. Camenzind 2018.

Einführung in die christliche Umweltethik 

133

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129


ren hat Impulsfunktion für einen umweltethischen Bewusstseins­
wandel.19

Gegenstand der Tierethik sind die moralischen Fragen, die sich 
aus der Nutzung, Tötung und Verdrängung von Tieren für mensch­
liche Zwecke ergeben. Im Blick auf Tierhaltung werden dabei u.a. 
Fragen der Leidvermeidung, der Legitimität von Fleischverzehr und 
Kriterien der artgerechten Behandlung diskutiert. Hinsichtlich des 
Umgangs mit Wildtieren fokussiert sich die Fragestellung auf Bedin­
gungen der Arterhaltung, was die Tierethik mit anderen Herausfor­
derungen der Ökologischen Ethik wie Artensterben und Klimawan­
del verbindet.

Die Menge aller Naturwesen, denen eine moralischer Selbstwert 
zuerkannt wird, wird als „moral community“ (MC) bezeichnet.20 Die 
Aufnahme eines Tieres in die MC macht es zum „moral patient“, 
d.h. es gehört als schutzbefohlenes Wesen der moralischen Welt 
des Menschen zu. Manche kennzeichnen den Unterschied dieser 
Kategorie zu derjenigen einer bloß funktional verstandenen Umwelt 
durch den Begriff „Mitwelt“. In diesem Sinne kommen Hardmeier 
und Ott zu dem Resultat, „dass Naturwesen im strengen Sinne zur 
Mitwelt der Menschen genau dann zu zählen sind, wenn ihnen 
Selbstwert zuerkannt wird.“21 Eine Perspektive, die nur das Leid von 
Menschen berücksichtigt, erscheint offensichtlich unzureichend: 
„Wirkliche und radikale ökologische Verantwortung kann nicht auf 
einer ethischen Basis stehen, die den Menschen als einzigen End­
zweck annimmt.“22

Es sind unterschiedliche Lösungsansätze zum Inklusionsproblem 
entwickelt worden: Sentientismus, Zoozentrik, Biozentrik, Ökozen­
trik und Holismus. „Der Sentientismus nimmt alle empfindungsfä­
higen, die Zoozentrik alle gewahrenden (prähensiven), die Biozen­
trik die lebendigen und der Holismus alle existierenden Naturwesen 
in die MC auf, während die Ökozentrik alle ökologischen Systeme 
als solche in die MC aufnimmt, was zu spezifischen ethischen Pro­
blemen der moralischen Relationierung von Einzelwesen und sys­

19 Vgl. Vogt 2021, 445–481.
20 Vgl. Hardmeier/Ott 2015, 200.
21 Hardmeier/Ott 2015, 200.
22 Horn 2018, 71f.

Markus Vogt

134

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://de.wikipedia.org/wiki/Moral
https://doi.org/10.5771/9783495992852-129
https://de.wikipedia.org/wiki/Moral


temischen Ganzheiten führt.“23 Rousseau, Bentham, Schopenhauer 
oder Darwin waren Sentientisten, da sie leidensfähigen Wesen einen 
direkten moralischen Status als „moral patients“ zuerkennen. Der 
Sentientismus hat eine vergleichsweise hohe ethisch-systematische 
Konsistenz, ist aber weder für eine Pflanzenethik noch für eine 
umfassende Umweltschutzethik geeignet.

Insgesamt geht es beim Inklusionsproblem um weit mehr als um 
Imperative der Leidvermeidung. Die Dramatik der gegenwärtigen 
Umweltprobleme ist die Zerstörung von Lebensräumen, deren mo­
ralische Dimension nicht allein vom Schmerzempfinden der darin 
lebenden Menschen und Tiere zu erfassen ist. Man braucht Model­
le gradueller Unterschiede von Schmerzempfindung sowie von on­
tologischer, schöpfungstheologischer, ästhetischer oder ökologisch-
funktionaler Bedeutsamkeit, um abwägen zu können zwischen dem 
Eigenwert, den Bedürfnissen und dem Daseinsrecht von Menschen, 
Tieren, Pflanzen und Ökosystemen. Umweltethik stellt Kategorien, 
Gründe, Maximen, Kriterien und Abwägungsregeln zur Verfügung, 
um mit den vielschichtigen Konflikten in diesem komplexen Argu­
mentationsraum umzugehen.

4. Vernetzung als Schlüssel der Umweltethik

Im Argumentationsraum der Umweltethik geht es nicht nur um die 
Schonung einzelner knapp gewordener Naturressourcen oder Lebe­
wesen, sondern grundlegender um eine neue Denkweise: Gefordert 
ist vernetztes Denken, und damit eine systematische Beachtung 
der vielschichtigen Beziehungszusammenhänge zwischen Mensch 
und Umwelt. Dies entspricht dem methodisch-systemtheoretischen 
Verständnis von Ökologie als Beziehungswissenschaft, nämlich als 
Wissenschaft der Beziehungsgefüge zwischen Lebewesen und ihrer 
Umwelt. Eine solche ökologische Betrachtungsweise fordert Denk- 
und Handlungsansätze, deren Grundmaxime sich als „Vernetzung“ 
umschreiben lässt: Die Einbindung der Zivilisationssysteme in das 
sie tragende Netzwerk der Natur muss zur Leitmaxime des individu­
ellen und gesellschaftlichen Handelns werden.

23 Hardmeier/Ott 2015, 201.

Einführung in die christliche Umweltethik 

135

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129


Für das ethische Postulat einer „Gesamtvernetzung“ und Rück­
bindung der Zivilisationsentwicklung an die Entfaltungsbedingun­
gen der Natur hat Wilhelm Korff – auf das lateinische rete, das 
Netz, zurückgreifend – den Begriff Retinität geprägt.24 Der Sachver­
ständigenrat für Umweltfragen bezeichnet ihn als Schlüsselprinzip 
der Umweltethik.25 Gemäß dem Retinitätsprinzip ist Umweltethik 
nicht als Bereichsethik zu konzipieren, sondern als ein umfassendes 
Integrationskonzept für die komplexen Entwicklungsprobleme neu­
zeitlicher Gesellschaft.26 Orientierungsmaßstab ist dabei nicht das 
Paradigma der Natur als absolut vorgegebener Wachstumsgrenze, 
sondern das Leitbild einer dynamischen Stabilisierung der komple­
xen Mensch-Umwelt-Zusammenhänge.

Wegweisend, um das Ziel einer solchen Rückbindung zu errei­
chen, ist die kommunikative Vernetzung zwischen unterschiedlichen 
gesellschaftlichen Teilbereichen. Dabei muss die Ausdifferenzierung 
moderner Gesellschaft in relativ autonome Subsysteme beachtet 
werden.27 Ökologische Imperative sind in die jeweilige Handlungslo­
gik der unterschiedlichen Teilsysteme zu „übersetzen“. D.h. beispiels­
weise für das ökonomische System: Es kann ökologische Knapp­
heiten nur dann „wahrnehmen“, wenn sie in Kosten beziffert und 
durch entsprechende wirtschaftliche Rahmenbedingungen geschützt 
werden.28 Retinität erfordert eine verstärkte Berücksichtigung sys­
temtheoretischer Analysen über die Möglichkeiten und Grenzen der 
Steuerung vernetzter, also komplexer dynamischer Systeme für Po­
litik und Ethik in moderner Gesellschaft. Es geht um einen grund­
legenden Paradigmenwechsel, der sowohl die Natur- als auch die 
Sozialwissenschaften umfasst und der für die Sozialethik von hoher 
Relevanz ist.

Naturphilosophisch liegt dem Retinitätsprinzip eine Auffassung 
zugrunde, die Natur nicht als bloße Ressource begreift, sondern 
als Zusammenhang des Lebendigen. Es muss darum gehen, den 
Menschen im Gefüge des Lebendigen zu verorten, als ein Wesen, 

24 Vgl. Korff 1993, 25.
25 Vgl. SRU 1994, 54.
26 Vgl. Vogt 2013, 347–372.
27 Vgl. Luhmann 1990, 202–217; Luhmann 1994.
28 Vgl. Schramm 1994, 132–147.

Markus Vogt

136

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129


das verwandt ist mit allem Lebendigen.29 Ethisch kann man die Re­
tinität der Anthroporelationalität zuordnen. Schöpfungstheologisch 
entspricht ihm das Prinzip der „ganzheitlichen Ökologie“ (integral 
ecology), dem eine Schlüsselstellung in der Umweltenzyklika Lauda­
to si‘ zukommt.30

5. Nachhaltigkeit als sozialethisches Prinzip

Die dominierende Kategorie, unter der gegenwärtig Vorschläge zur 
Bewältigung der ökologischen Krise präsentiert werden, ist die der 
Nachhaltigkeit. Umweltethisch betrachtet ist der systematische Kern 
des Nachhaltigkeitskonzeptes (a) die konsequente globale und inter­
generationelle Erweiterung des Verständnisses von Gerechtigkeit; 
(b) die integrale Verknüpfung von globaler Armutsbekämpfung und 
Ressourcenverantwortung; (c) ein umfassendes Entwicklungs- und 
Transformationskonzept für alle Gesellschaften weltweit, das auf 
eine Abwendung von fossiler Energienutzung bis zur Mitte des 21. 
Jahrhunderts angelegt ist.

Nachhaltigkeit reflektiert ökologische und sozioökonomische 
Grenzerfahrungen der Moderne. Sie bietet eine neue Definition 
der Voraussetzungen, Grenzen und Ziele von Fortschritt: Statt der 
ständigen Steigerung von Gütermengen und Geschwindigkeiten 
wird die Sicherung der ökologischen, sozialen und ökonomischen 
Stabilität von Lebensräumen – anders gesagt: das gute Leben in 
den Grenzen der Natur – zur zentralen Bezugsgröße gesellschaftli­
cher Entwicklung und politischer Planung. Nachhaltig ist nur ein 
ressourcenleichter Wohlstand, der sich in die Stoffkreisläufe und 
Zeitrhythmen der Natur einbindet und hohe Teilhabechancen für 
alle eröffnet. Der logische Kern des Nachhaltigkeitsprinzips ist der 
Paradigmenwechsel von linearem zu vernetztem Denken, von der 
Konzentration auf Einzelobjekte zur Aufmerksamkeit für komplexe 
Wechselwirkungen und netzwerkartige Ganzheiten mit eigenen Zeit­
verläufen und Rhythmen.

Aus christlicher Sicht ist Nachhaltigkeit ein kategorischer Impe­
rativ zeitgemäßer Schöpfungsverantwortung. Nach langen Vorbehal­

29 Vgl. Horn 2018, 72.
30 Franziskus 2015, Nr. 137–162.

Einführung in die christliche Umweltethik 

137

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129


ten gegenüber dem Begriff von katholisch-lehramtlicher Seite her, 
wurde er erstmals in der Enzyklika Laudato si‘ zu einem konzeptio­
nell prägenden Leitbegriff.31 Darüber hinausgehend wird diskutiert, 
ihn als viertes Sozialprinzip der Katholischen Soziallehre anzuerken­
nen (neben Personalität, Solidarität und Subsidiarität) und damit 
als Fokus der Lernprozesse normativer Gesellschaftstheorie im 21. 
Jahrhundert zu gestalten.32

6. Ressourcengerechtigkeit

Die Verteilungsprobleme ökologisch ungleicher Zugänge zu Res­
sourcen werden am prägnantesten durch den Begriff Ressourcenge­
rechtigkeit ausgedrückt. Diesem liegt die Entscheidung zugrunde, 
die Natur unter ökonomischem Gesichtspunkt zu betrachten. Das 
macht ihn begrenzter als Umwelt- und Ökogerechtigkeit, zugleich je­
doch auch präziser in Bezug auf weltwirtschaftliche Zusammenhän­
ge der Verteilung des Zugangs zu Umweltgütern. Dabei sollte man 
Ressourcengerechtigkeit nicht nur auf den Zugang zu Rohstoffen 
beziehen, sondern auch auf Fragen der ungleichen Belastung durch 
Schadstoffe oder Umweltveränderungen wie z.B. den Klimawandel. 
Eine gerechtigkeitstheoretische Reflexion kann vor allem an den ca­
pability approach anknüpfen, der Ressourcen als Basis von Fähigkei­
ten und Existenzrechten in den Blick nimmt und durch ökologische 
Aspekte vertieft.33

Grundlegende Umweltprobleme wie etwa der Klimawandel lassen 
sich als globales Marktversagen beschreiben. Da viele Umweltgüter 
Kollektivgutcharakter haben, bei dem sich der Nutzen nicht privati­
sieren lässt und sich der Schaden auf alle verteilt, geben die Märkte 
zu wenig anreize, verantwortlich mit ihnen umzugehen. So werden 
ökologische Kosten abgewälzt auf die Armen im globalen Süden, auf 
die Zukunft und auf Tiere, Pflanzen und Lebensräume. Diese dreifa­

31 Zuvor taucht er (ebenso wie der Begriff „Klimawandel“) kein einziges Mal auf 
der Ebene von Sozialenzykliken auf. in Laudato si‘ wird er 19 Mal als Adjektiv 
verwendet, kein einziges Mal als Substantiv, was darauf hindeutet, dass man 
ihn ganz selbstverständlich voraussetzt, jedoch nicht systematisch-konzeptionell 
entfaltet; vgl. Franziskus 2015; dazu Vogt 2021, 240–255.

32 Vogt, 2013.
33 Vogt 2021, 354–387.

Markus Vogt

138

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129


che Externalisierung ist ein strukturell kennzeichnendes Merkmal 
der gegenwärtigen Ressourcenkonflikte.

7. Ökologische Erweiterung der Menschenrechte

Statt einer Relativierung oder Verabschiedung der Menschenrechte, 
wie sie in biozentrischen oder posthumanistischen Modellen der 
Umweltethik vorgeschlagen bzw. als indirekte Folge einer völlig an­
deren normativen Systematik in Kauf genommen wird, erscheint 
aus der Perspektive Christlicher Sozialethik der umgekehrte Weg 
plausibler: Die Menschenrechte zu stärken und ökologisch weiterzu­
denken ist auch um der Ziele des Umweltschutzes willen sinnvoll 
und sollte als normative Grundlage nicht preisgegeben werden. Für 
einen menschenrechtlichen Ansatz der Umweltethik gibt es systema­
tische und empirische Gründe: Heute sind die Menschenrechte von 
mehreren hundert Millionen Menschen durch ökologische Degrada­
tionen existenziell gefährdet.34 Deshalb läuft die Idee der Menschen­
rechte ins Leere, wenn man nicht stärker den Zugang zu sauberem 
Wasser, fruchtbaren Böden und sauberer Luft – um nur drei Bei­
spiele zu nennen – sichert und damit die Menschen in die Lage 
versetzt, die Möglichkeit zu haben, in Würde zu leben. Der man­
gelnde Zugang zu ökologischen Ressourcen in einem menschenver­
träglichen Klima gefährdet schon heute die existenziellen Rechte 
zahlloser Menschen so sehr, dass der Kampf für Menschenrechte 
diese nicht ignorieren kann. Freiheit ist immer an Voraussetzungen 
gebunden, die durch Rahmenbedingungen zu sichern sind. Diese 
Voraussetzungen verändern sich durch den Klimawandel massiv.35

Ein menschenrechtlicher Ansatz der Umweltethik kann eine Ver­
bindung zu den in den verschiedenen Verfassungen der Länder welt­
weit verankerten Grundrechten herstellen:

„Die allgemeinen Menschenrechte haben sich faktisch zu einem zentra­
len Bezugspunkt bei der ethischen wie politischen Diskussion über 

34 Vgl. hierzu die empirische untermauerte Studie von Oxfam International 2008; 
vgl. auch Santarius 2007, 18–24.

35 Vgl. Reder 2011, 274. Zum Plädoyer für einen freiheitszentrierten Ansatz der 
Menschenrechte im Kontext von Klimawandel vgl. auch Ekardt 2011 sowie 
Reder 2013.

Einführung in die christliche Umweltethik 

139

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129


globale Probleme herauskristallisiert, wie exemplarisch die Millenni­
umsentwicklungsziele zeigen. Menschenrechte wollen eine normative 
Beurteilung komplexer Vergesellschaftungsprozesse und weltpolitischer 
Regime ermöglichen und damit eine Orientierung angesichts vielfälti­
ger Problemlagen geben. Diese Funktion übernehmen Menschenrechte 
auch mehr und mehr in der Auseinandersetzung mit den Klimafol­
gen.“36

Aus den dramatischen Analysen zur Verletzung der Menschenrechte 
durch die Übernutzung der natürlichen Ressourcen sowie durch 
den Klimawandel ergibt sich das Postulat einer neuen Dimension 
der Menschenrechte: Nach den individuellen Freiheitsrechten, die 
am Anfang standen, den sozialen Anspruchsrechten, die sich insbe­
sondere in der Situation extremer Not als notwendige materielle 
Voraussetzung für die Wahrnehmbarkeit der Rechte herauskristalli­
siert haben, und den politischen Mitwirkungsrechten als der dritten, 
beteiligungsorientierten Dimension rückte in den letzten Jahrzehn­
ten zunehmend die Frage der ökologischen Voraussetzungen für die 
Realisierung der Menschenrechte ins Blickfeld. Da die Frage der 
Garantierbarkeit solcher Rechte sowie der Zuschreibung von Verant­
wortung und Schutzpflichten hier eine ganz eigene, höchst komplexe 
Frage darstellt, schlage ich vor, dies als eine neue, vierte Dimension 
der Menschenrechte zu bezeichnen.

Dahinter steht die Erkenntnis, dass eine wirksame Garantie von 
elementaren Freiheitsrechten nicht nur den Schutz vor staatlicher 
Gewalt sowie ein Minimum an Güterversorgung und aktiver Mit­
bestimmung einbeziehen muss, sondern auch Fragen der ökologi­
schen Existenzsicherung betrifft. Der Klimawandel bedroht die bür­
gerlichen und politischen, wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen 
Grundrechte eines erheblichen Teils der Menschheit: das Recht auf 
Gesundheit und Sicherheit, auf Wohnen und Obdach, auf Zugang 
zu Nahrung und sauberem Wasser sowie nicht zuletzt millionenfach 
auch das nackte Recht auf Leben und körperliche Unversehrtheit. 
Diese Gefährdungen sind nicht isoliert voneinander zu betrachtende 
Einzelaspekte, sondern stellen eine systematisch neue Dimension 
der Problemlage dar.

36 Reder 2011, 271.

Markus Vogt

140

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129


Felix Ekardt konzipiert einen menschenrechtlich verankerten 
Klimaschutz als Abwägungsproblem kollidierender Grundrechte.37 

„Der gleiche Anspruch aller Menschen, menschenwürdig zu le­
ben, darf deshalb nicht durch die Folgen des Klimawandels einge­
schränkt bzw. gefährdet werden.“38 Ein menschenrechtlicher Ansatz 
im Klima- und Umweltschutz bedeutet vor diesem Hintergrund 
auch, dass die Klagerechte von indigenen Gruppen verbessert wer­
den. Menschenschutz und Naturschutz sollten nicht gegeneinander 
ausgespielt, sondern vielmehr als innere Einheit betrachtet werden. 
Man kann dies als „ökologischen Humanismus“39 bezeichnen, wo­
bei dieser deutlich vom Konzept der Humanökologie, wie es von 
katholisch-lehramtlicher Seite seit 1991 in einem strikt anthropozen­
trischen Sinn gebraucht wurde, abgegrenzt werden sollte.40

Trotz aller Synergien zwischen Umweltschutz und Menschenrech­
ten ergibt sich beim menschenrechtlichen Ansatz der Umweltethik 
allerdings eine nicht zu unterschätzende Spannung: In vielen Regio­
nen der Erde ist die Armut so bedrängend, dass sich aus dieser 
ethisch-rechtlichen Perspektive hinsichtlich der Dringlichkeit oft 
ein Vorrang von Programmen der Entwicklung gegenüber solchen 
des langfristigen Klima- und Umweltschutzes ergibt. Diese Dyna­
mik lässt sich nicht zuletzt bei den Sustainable Development Goals 
der UNO beobachten, in denen die Armutsüberwindungsziele ein 
Übergewicht gegenüber den ökologischen Zielen haben.41 Aus der 
Perspektive der unmittelbaren Dringlichkeit des Überlebenskampfes 
erscheint Umweltschutz nicht selten als ein Luxusproblem für besse­
re Zeiten bzw. für die Wohlhabenden. Daher ist trotz aller Kohärenz 
zwischen sozialen und ökologischen Zielen der Konflikt zwischen 
diesen nicht zu unterschätzen.42

37 Vgl. Ekardt 2011, 17–22.
38 Reder 2011, 274.
39 Vogt 2021, 324–353.
40 Haber/Held/Vogt 2016, 93–104.
41 Vgl. dazu Vogt 2021, 509–534.
42 Vgl. Haber/Held/Vogt 2016.

Einführung in die christliche Umweltethik 

141

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129


8. Schöpfungstheologische Zugänge zur Umweltethik

Aus christlicher Sicht ist die Kategorie „Schöpfung“ nicht nur eine 
Erzählung davon, wie die Welt entstand, sondern zugleich ein nor­
mativ gehaltvoller Kompass für ein bestimmtes Verhältnis zur Wirk­
lichkeit. Sie verweist auf den Geschenkcharakter des Daseins und 
damit auf eine Haltung, der Freude und Dankbarkeit, die den ver­
antwortlichen Umgang mit ihren Gütern einschließt. Als Gabe Got­
tes hat die Schöpfung nicht nur einen Nutzwert, sondern ist zugleich 
sichtbare Gestalt einer Beziehung zum Schöpfer.43 Von daher kommt 
allen Arten ein unmittelbarer Wert zu, der sich nicht bloß am Wert 
für den Menschen bemisst. Ein Verständnis des Schöpfungsgedan­
kens als Haltung der Dankbarkeit, der Achtsamkeit sowie der Freu­
de an der Schönheit und Vielfalt der Natur ist auch nichtreligiös 
anschlussfähig, wenngleich der Dank im säkularen Bereich adressa­
tenlos bleibt.

Nach Thomas von Aquin (1225–1274) sind die Güter der Schöp­
fung für alle Menschen da, woraus das Prinzip der Gemeinwohl­
pflichtigkeit für den Umgang mit ihnen folgt. Das muss heute global 
und intergenerationell etwa für ein stabiles Klima, den Zugang zu 
sauberem Wasser oder die Verfügbarkeit von fruchtbarem Boden 
konkretisiert werden.44 In einigen Bereichen birgt die übliche Rede 
von „Bewahrung der Schöpfung“ jedoch die Gefahr einer einseitig 
konservativen Interpretation: Sie unterschlägt das gestaltende Ele­
ment, wie es beispielsweise in dem Imperativ des „Bebauens“ aus 
Gen 2,15 zum Ausdruck kommt. Schöpfungsethik kann (z.B. im 
Bereich erneuerbarer Energien) auch eine Pflicht zu technische In­
novationen beinhalten.

Neue Maßstäbe für einen schöpfungstheologischen und spirituel­
len Zugang zur Umweltethik hat die 2015 erschienene Enzyklika 
Laudato si‘ von Papst Franziskus gesetzt.45 Ihr normativer Leitbegriff 
ist „ganzheitliche Ökologie“, der an das Konzept des ganzheitlichen 
Entwicklung, das bereits 1967 in der Enzyklika Populorum progressio 
entfaltet wurde, hier jedoch erstmals systematisch um ökologische 
Aspekte erweitert und mit schöpfungstheologischen Zugängen ver­

43 Vgl. Hardmeier/Ott 2015.
44 Philipp 2009.
45 Franziskus 2015.

Markus Vogt

142

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129


knüpft wird.46 Der ganzheitliche, auf ein umfassendes Gemeinwohl 
ausgerichtete Blick, der auch globale und intergenerationelle Dimen­
sionen sowie Tiere, Pflanzen und ökologische Systemzusammenhän­
ge im „Lebenshaus der Schöpfung“ einbezieht, ist entscheidend für 
den schöpfungstheologischen Zugang zur Umweltethik.

Die Aussageabsicht der biblischen Schöpfungserzählungen ist das 
Transparentwerden der Natur für jene „Tiefe der Welt“47, die mit 
ihrem theologischen Namen Schöpfung heißt. „Schöpfung“ ist da­
bei keine alternative ontologische Kategorie zu „Natur“, sondern 
eine spezifische Perspektive der Wahrnehmung, die die Natur als 
geschenkte, nicht selbstverständliche und nicht beliebig verfügbare, 
jedoch segensreiche und lebensförderliche Daseinsvoraussetzung er­
kennt. Es geht um Vertrauen in die unerschöpflichen Segenskräfte 
der Natur, was eine Haltung von Achtsamkeit, Freude und Verant­
wortung induziert. „Die Natur und ihre Bioproduktivität werden im 
biblischen Denken als gute, segensträchtige und lebensförderliche 
Schöpfungsgabe Gottes gesehen, aber nie als Selbstverständlichkeit 
betrachtet.“48

Hardmeier und Ott bringen die naturethische Konsequenz die­
ser Sichtweise auf folgende Maxime: „Als Mandatsträger Gottes in 
seinem Segen leben und sich dankbar und verantwortungsvoll in 
seiner sehr guten Schöpfung bewegen.“49 So verstanden steckt in 
dem perserzeitlichen Narrativ der biblischen Schöpfungserzählun­
gen in Genesis 1 und 2 trotz aller Distanz zu heutigem Naturwissen 
und heutigen Herausforderungen der Umweltethik ein erstaunliches 
„Wirk- und Vernunftpotenzial, das über den Entstehungskontext 
hinausweist und das auch heute – in einer globalisierten, indus­
trialisierten Welt – die Mentalität und das überlebensnotwendige 
ökologische Bewusstsein der Nachhaltigkeit im Umgang mit den 
natürlichen Ressourcen substantiell zu befördern, zu stärken und zu 
erhalten vermag.“37 Entscheidend ist dabei nicht der propositionale 
Gehalt der Schöpfungstheologie (also bestimmte inhaltliche Aussa­
gen über die Natur), sondern das Ethos des kontingenzbewussten 
Schöpfungsvertrauens und die damit verbundene Einübung einer 
Haltung von Achtsamkeit, Freude und Verantwortungsbereitschaft.

46 Vogt 2021, 251–255.
47 Vgl. H. Hardmeier/Ott 2015, 227.
48 H. Hardmeier/Ott 2015, 251.
49 H. Hardmeier/Ott 2015, 163.37.162.

Einführung in die christliche Umweltethik 

143

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129


9. Christliche Impulse für einen Kulturwandel

Theologie und Ethik haben sich zunehmend als wichtige Stimmen 
im Umweltdiskurs etabliert. Denn für die notwendige „Große Trans­
formation“ fehlt es nicht primär an ökologischem Wissen und tech­
nischen Möglichkeiten, sondern an einem tieferliegenden Wandel 
der kulturellen Grundeinstellungen. Wir sind kollektiv in Gewohn­
heiten, Denkmustern und Strukturen gefangen, die uns oft daran 
hindern, das ökologisch Vernünftige zu tun. Für die Ethik geht es 
dabei nicht primär um ein Begründungsdefizit, sondern vor allem 
um Herausforderungen der kollektiven Willensbildung und Hand­
lungsermöglichung. Die Aufgabe besteht darin, die Vorstellungen 
des guten Lebens sowie die gesellschaftlichen Strukturen, die das 
entsprechende Streben kollektiv organisieren, mit den Bedingungen 
der Natur zu vermitteln. Dafür ist die Formulierung einiger morali­
scher Vorschriften, Tugenden und Pflichten nicht hinreichend. Nur 
wenn diese in einem umfassenden Kulturwandel verankert sind, 
werden sie die erforderliche Kraft entfalten. Es bräuchte es ein ande­
res Verständnis von Natur, ein neues Menschenbild und eine kosmi­
sche Spiritualität, die uns im Weltraum zu Hause fühlen lässt.50

Der nötige Kulturwandel betrifft auch die Kirchen selbst, die bis­
weilen mehr Teil des Problems als Teil der Lösung sind. Christliche 
Denkgewohnheiten und Lebensformen sind im biblischen Sinn auf 
eine radikale Umkehr und Erneuerung verwiesen. Nur in einer auch 
zu Selbstkritik bereiten Auseinandersetzung mit der eigenen Traditi­
on kann christliche Umweltethik die vergessenen Schätze einer pra­
xisrelevanten Schöpfungsverantwortung heben und neu entdecken. 
Wie misstrauisch dabei vermeintliche „Fehlschlüsse zeitgenössischen 
Ökoglaubens“51 immer noch betrachtet werden, zeigt, dass es hier 
durchaus um die Infragestellung tiefgreifender Denkgewohnheiten 
geht.

Angesichts des Beschlusses der EKD bis 2035 klimaneutral sein zu 
wollen, wird dieser Konflikt sich in den kommenden Jahren auch 
in der Praxis heftig entzünden. Bei all dem liegen tiefe Unterschiede 
in der christlichen Schöpfungstheologie heute nicht zwischen den 
Konfessionen, sondern mehr innerhalb dieser. Das konsequente, 

50 Moltmann 2022.
51 Vgl. bezogen auf protestantische Theologie: Thomas 2022, 1.

Markus Vogt

144

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129


innovative und konkrete Zusammendenken von christlichem Schöp­
fungsglauben und ökologischer Verantwortung steht in der Breite 
noch weitgehend am Anfang.

10. Umweltethik im Kontext des katholischen Lehramtes

Das weltweite gesellschaftliche Wirkungspotenzial christlicher Um­
weltethik wird dadurch verstärkt, dass sie nicht nur eine akademi­
sche Disziplin darstellt, sondern zugleich durch zahlreiche lehramt­
liche Publikationen seit den 1960er Jahren flankiert wird. Aus syste­
matischer Sicht lassen sich diese durch sechs Leitideen charakterisie­
ren:

1. Das Konzept der ganzheitlichen Entwicklung, das über den „Club 
of Rome“ das Leitbild der nachhaltigen Entwicklung der UNO 
mit beeinflusst hat;

2. Konsumkritik und die Verbindung ökologischer Fragen mit dem 
Thema Lebensstil, was bis heute der deutlichste Akzent katholi­
scher Stellungnahmen zu Umweltfragen ist;

3. Das von Thomas von Aquin geprägte Konzept des Eigentums, das 
dieses nicht unmittelbar naturrechtlich, sondern nur pragmatisch 
begründet und die Güter der Schöpfung zunächst als ein Kol­
lektivgut auffasst, das den Kriterien des Gemeinwohls unterstellt 
ist;52

4. Humanökologie: Trotz einer verkürzten, klassisch anthropozen­
trischen Interpretation dieses Paradigmas ist der Grundgedanke, 
die Wechselwirkungen zwischen Menschen und Umwelt bzw. zwi­
schen Zivilisation und Biosphäre in den Blick zu nehmen, weg­
weisend und ausbaufähig;

5. Erneuerung des Naturrechts: Papst Benedikt XVI. formuliert 
einen philosophisch und theologisch fundierten hermeneutischen 
Rahmen für ökologische Ethik. Wenn das Lehramt die substan­
zontologische Verkürzung dieses Paradigmas in der Neuscholastik 
des 19. Jahrhunderts abschüttelt, könnte sich daraus sein wichtigs­
ter Beitrag zur Umweltethik entwickeln;

52 Vgl. Philipp 2009, 112–119; vgl. auch Päpstlicher Rat für Gerechtigkeit und Frie­
den 2006, Nr. 466–471.

Einführung in die christliche Umweltethik 

145

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129


6. Eine umfassende Integration der ökologischen Frage in die katho­
lische Soziallehre hat die Enzyklika Laudato si‘ auf der Basis eines 
normativ aufgeladenen und schillernden Begriffs von „ganzheitli­
cher Ökologie“ entwickelt. Das Konzept bedarf einer Klärung, 
genießt aber große Attraktivität und Anschlussfähigkeit.53

Als Gesamtbilanz ist trotz dieser durchaus wichtigen und substanzi­
ellen Impulse festzuhalten: Die Umweltfrage war bis 2015 kein syste­
matisches Grundelement der katholischen Soziallehre. Diese Phase 
der Selbstisolierung und der Verspätung scheint mit der Enzyklika 
Laudato si‘ jedoch in befreiender Weise überwunden.

Literatur

Amery, Carl (1972): Das Ende der Vorsehung. Die gnadenlosen Folgen des 
Christentums, Hamburg.

Bederna, Katrin/Vogt, Markus (2018): Umweltethik – Schöpfungsethik 
– Nachhaltigkeit, in: Wissenschaftlich-religionspädagogisches Lexikon; 
https://www.bibelwissenschaft.de/wirelex/wirelex/.

Camenzind, Samuel (2018): Der Paratext in Immanuel Kants Metaphysik der 
Sitten und seine (tier-)ethischen Implikationen. In: Björn Hayer/Klarissa 
Schröder/, Tierethik transdisziplinär, Bielefeld, 43–60.

Ekardt, Felix (2011): Klimawandel, Menschenrechte und neues Freiheitsver­
ständnis – Herausforderungen der Politischen Ethik, in: Jahrbuch für 
Recht und Ethik 2011, 107–144.

Franziskus, Papst (2015): Laudato si'. Enzyklika über die Sorge für das ge­
meinsame Haus (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 202), Bonn.

Haber, Wolfgang/Held, Martin/Vogt, Markus (Hg.)(2016): Die Welt im An­
thropozän. Erkundungen im Spannungsfeld zwischen Ökologie und Hu­
manität, München.

Hardmeier, Christof/Ott, Konrad (2015): Naturethik und biblische Schöp­
fungserzählung. Ein diskurstheoretischer und narrativ-hermeneutischer 
Brückenschlag, Stuttgart.

Höhn, Hans-Joachim (2001): Ökologische Sozialethik. Grundlagen und Per­
spektiven, Paderborn.

Honnefelder, Ludger (2017: Welche Natur sollen wir schützen? Über die 
Natur des Menschen und die ihn umgebende Natur, Weilerswist.

53 Vgl. dazu Vogt 2021, 240–267.

Markus Vogt

146

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.bibelwissenschaft.de/wirelex/wirelex/
https://doi.org/10.5771/9783495992852-129
https://www.bibelwissenschaft.de/wirelex/wirelex/


Horn, Eva (2018): Leben in einer beschädigten Welt. Das Denken im Anthro­
pozän und die Enzyklika Laudato si‘, in: Bertelmann/Heidel (Hg.) 2018, 
65–75.

Korff, Wilhelm (1993): Wege empirischer Argumentation, in: Hertz, A. u.a. 
(Hg.): Handbuch der christlichen Ethik, Bd. I, Freiburg, 83–107.

Krebs, Angelika (Hg.) (1997): Naturethik, Frankfurt.
Krebs, Angelika (2013): „Und was da war, es nahm und an“. Heimat, Land­

schaft und Stimmung, in: Vogt/Ostheimer/Uekötter (Hg.)(a.a.O.), 215–225.
Luhmann, Niklas (1990): Ökologische Kommunikation. Kann die moderne 

Gesellschaft sich auf ökologische Gefährdungen einstellen?, 3. Aufl., Opla­
den.

Moltmann, Jürgen (2022): Für die Herrlichkeit bestimmt. Der kosmische 
Christus und die große ökologische Transformation, in: Zeitzeichen vom 
26.05.2022; https://zeitzeichen.net/node/9751(Abruf 04.02.2023).

Münk, Hans (1997): Die Würde des Menschen und die Würde der Natur. 
Theologisch-ethische Überlegungen zur Grundkonzeption einer ökologi­
schen Ethik, in: StdZ 215 (1), 17–29.

Nentwig, Wolfgang (2005): Humanökologie. Fakten – Argumente – Ausbli­
cke. 2. Aufl. Berlin.

Ott, Konrad (2010): Umweltethik zur Einführung, Hamburg.
Oxfam International (2008): Climate Wrongs and Human Rights (Oxfam 

Briefing Paper 117), Oxford.
Päpstlicher Rat für Gerechtigkeit und Frieden (2006): Kompendium der Sozi­

allehre der Kirche, Freiburg.
Philipp, Torsten (2009): Grünzonen einer Lerngemeinschaft. Umweltschutz 

als Handlungs-, Wirkungs- und Erfahrungsort der Kirche, München.
Reder, Michael (2011): Ethik der Menschenrechte im Kontext von Klimawan­

del und Entwicklung. Überlegungen im Anschluss an Axel Honneth, in: 
JCSW 52, 265–289.

Reder, Michael u.a. (2020): Umweltethik. Eine Einführung in globaler Per­
spektive, Stuttgart.

Renn, Ortwin (2014): Das Risikoparadox. Warum wir uns vor dem Falschen 
fürchten, Frankfurt.

Michael Rosenberger (2023): Krone der Schöpfung? Ursprünge des christli­
chen Anthropozentrismus und Möglichkeiten seiner Überwindung, Baden-
Baden.

Santarius, Tilman (2007): Klimawandel und globale Gerechtigkeit, in: APuZ 
24/2007, 18–24.

Schramm, Michael (1994): Der Geldwert der Schöpfung. Theologie – Ökolo­
gie – Ökonomie, Paderborn, 132–147.

Einführung in die christliche Umweltethik 

147

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://zeitzeichen.net/node/9751
https://doi.org/10.5771/9783495992852-129
https://zeitzeichen.net/node/9751


SRU [Sachverständigenrat für Umweltfragen] (1994): Umweltgutachten 1994: 
Für eine dauerhaft-umweltgerechte Entwicklung, Stuttgart.

Stockholm Resilience Center (2023): Planetary Boundaries; http://www.s
tockholmresilience.org/research/planetary-boundaries.html (Abruf 
04.02.2023).

Thomas, Günter (2021): Jenseits von Eden und Blühwiesenromantik. Über 
Fehlschlüsse zeitgenössischen Ökoglaubens und die Freude weihnachtli­
cher Schöpfungstheologie, in: Zeitzeichen vom 01.12.2021; https://zeitzeich
en.net/node/9445 (Abruf 04.02.2023).

Vogt, Markus (2013): Prinzip Nachhaltigkeit. Ein Entwurf aus theologisch-
ethischer Perspektive, 3. Aufl. München.

Vogt, Markus (2021): Christliche Umweltethik: Grundalgen und zentrale He­
rausforderungen, Freiburg.

Vogt, Markus/Ostheimer, Jochen/Uekötter, Frank (Hg.)(2013): Wo steht die 
Umweltethik? Argumentationsmuster im Wandel, Marburg.

Vogt, Markus/Schäfers, Lars (2021): Christliche Sozialethik als Öffentliche 
Theologie (Kirche und Gesellschaft 480), Köln.

Weizsäcker, Ernst-Ulrich/Wijkman, Andreas (2018): Wir sind dran. Was wir 
ändern müssen, wenn wir bleiben wollen. Eine neue Aufklärung für eine 
volle Welt. Bericht an den Club of Rome, Gütersloh.

White, Lynn (1967): The Historical Roots of our Ecological Crisis, in: Science 
155, 1203–1207.

Markus Vogt

148

https://doi.org/10.5771/9783495992852-129 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:17:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.stockholmresilience.org/research/planetary-boundaries.html
http://www.stockholmresilience.org/research/planetary-boundaries.html
https://zeitzeichen.net/node/9445
https://zeitzeichen.net/node/9445
https://doi.org/10.5771/9783495992852-129
http://www.stockholmresilience.org/research/planetary-boundaries.html
http://www.stockholmresilience.org/research/planetary-boundaries.html
https://zeitzeichen.net/node/9445
https://zeitzeichen.net/node/9445

	1. Natur als Grenze und Anspruch
	2. Kritik der menschenzentrierten Ethik
	3. Tierethik und das Inklusionsproblem
	4. Vernetzung als Schlüssel der Umweltethik
	5. Nachhaltigkeit als sozialethisches Prinzip
	6. Ressourcengerechtigkeit
	7. Ökologische Erweiterung der Menschenrechte
	8. Schöpfungstheologische Zugänge zur Umweltethik
	9. Christliche Impulse für einen Kulturwandel
	10. Umweltethik im Kontext des katholischen Lehramtes
	Literatur

