Kapitel XII

Multiple Chiasmen

Versuch einer kurzen Situationsbeschreibung :moderner:
Musik und Malerei zwischen Sicht- und Hérbarem, Sehen
und Horen, Bild und Klang

L. Nur sehend sehen, nur hérend horen (401) | 2. Klangbilder und Bildklange (416) |
3. Zur metaphorischen Deutung bildlicher Rede (424) | 4. Pathische aisthesis ausge-
setzten Lebens (429) | 5. Schluss (435)

1. Nur sehend sehen, nur horend horen

Es ist das unendliche Privileg der Bilder, absolut nichts sagen und
erst recht nichts verlauten lassen zu miissen.! Von Menschenhand
geschaffen, bleiben sie stumm wie natiirliche Dinge, ohne doch je
wie diese nur indifferent an Ort und Stelle zu verharren. In ihrem
bloflen Dasein richten sie sich zwar an nichts und niemanden; doch
sind sie ganz und gar darauf angewiesen, bei Gelegenheit zu zeigen,
was sie uns sehen lassen. Sie, speziell die Kunstbilder moderner
Malerei, von denen hier allein die Rede sein soll?, zeigen nur, indem
sie sehen lassen, was auch immer. Keineswegs ist sicher, dass sie stets
und unvermeidlich etwas Identifizierbares zeigen und dass darin
ihr eigentlicher Sinn liegen muss. Was sie sehen lassen bzw. ob sie

1 Die Betonung liegt hier eindeutig auf >miissen<. Und >absolut< ist vom lat. ab-
solvere (ablosen, losmachen, befreien, freisprechen etc.) her zu lesen, das eine
Bewegung des - niemals vollig gelingenden - Sichlésens andeutet, nicht als
Anzeige einer schlechterdings >jenseits< jeglichen Sagens und jeglicher Sagbarkeit
liegenden Irrelativitat.

2 Wobei ich das Attribut >modern< sehr weit fasse, namlich so, dass es sowohl
in der Musik wie auch in der Malerei ein grundsitzlich gebrochenes Verhaltnis
zu jeglicher vor-gegebenen bzw. normativen Wirklichkeit impliziert, das sich
ihr gegeniiber als autark zu behaupten versucht. Darunter verstehe ich aber
gerade nicht die viel zitierte »Eliminierung alles Vorgegebenen«. Allemal bleiben
namlich Kinstler:innen sich selbst, als leibhaftige, sensible und responsive We-
sen, vorgegeben. Nur darauf konnen sie letztlich ihren mit dsthetischen Mitteln
ausgefochtenen Kampf um ein lebbares Leben stiitzen. Darauf komme ich am
Schluss zuriick.

401

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

iiberhaupt >etwas< sehen lassen, muss sich zeigen. Nicht so, dass
das Sehen zuerst stattfinden miisste, damit sich dann gegebenenfalls
etwas zeigen kann; vielmehr so, dass das Sichzeigen im Modus des
Sehens selbst stattfindet, und so, dass man genau darauf auch auf-
merksam wird. Das Sehen manifestiert das Sich-Zeigen im gleichen
Zug. Nur so lassen Bilder sehen: sehend realisiert das menschliche
Auge, was sie zu sehen geben, und dabei das Sichzeigen der Bilder
als solches. Dazu sind allerdings Augen erforderlich, die nicht >nur
sehen¢, sondern hinsehen, schauen und mustern konnen wie in
einem studium?, aber auch sich ergreifen, hinreiflen und bestechen
lassen in pathischer aisthesis und in diversen Formen besonderer
asthetischer Zuwendung. Max Imdahl sprach von einem (nicht iden-
tifizierenden) »sehenden Sehen«.# Dieses richtet sich nicht souveran
auf ein an sich totes Bild, um sich des bildlich Sichtbaren und des
an ihm Identifizierbaren zu beméchtigen. Vielmehr realisiert es, dass
das Bild »>zu sehen gibt¢, vorausgesetzt, ein darauf aufmerksames
Sehen greift das Sichtbare auf — nicht als Anderes >wiedergebendess,
sondern als seinerseits originér >sichtbar Machendes«. Vermittels des
Bildes gibt moderne Kunst nicht etwa Sichtbares wieder, sondern
macht allererst sichtbar, heifft es bekanntlich programmatisch in
Paul Klees Schipferischer Konfession (1918). Dieses >Machen« geht
aber weder einseitig vom Bild aus, noch auch steht es seinen Be-
trachter:innen zu Gebote. Vielmehr spielt es sich zwischen Bild und
letzteren ab, ungeregelt, anarchisch und mit unvorhersehbaren Kon-
sequenzen.

Fir die Musik der Moderne gilt, seit dem sie >zu sich selbst ge-
kommen« zu sein scheint, analog: Ihr unendliches Privileg ist es,
absolut nichts sagen und dariiber hinaus vor Augen fithren zu miis-
sen.” Darf das Bild ganz und gar Bild und nichts als das sein, so darf
die Musik ganz und gar Musik und nichts als das sein. Selbst wenn
sie sich im Choral, im Liederzyklus und im Libretto gesungener

3 R. Barthes, Die helle Kammer. Bemerkung zur Photographie, Frankfurt/M. 1989,
53.

4 R. Rosenberg, Ikonik und Geschichte. Zur Frage der historischen Angemessenheit
von Max Imdahls Kunstbetrachtung; archiv.ub.uni-heidelberg.de/artdok/volltex-
te/2006/193/.

5 Vgl. in diesem Sinne E. Levinas, Die Wirklichkeit und ihr Schatten, in: Die
Unvorhersehbarkeiten der Geschichte, Freiburg, Miinchen 2006, Kap. VII, hier:
105,110 .

402

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



http://archiv.ub.uni-heidelberg.de/artdok/volltexte/2006/193/
http://archiv.ub.uni-heidelberg.de/artdok/volltexte/2006/193/
https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://archiv.ub.uni-heidelberg.de/artdok/volltexte/2006/193/
http://archiv.ub.uni-heidelberg.de/artdok/volltexte/2006/193/

1. Nur sehend sehen, nur hérend héren

Worte bedient, selbst wenn sie eine gewisse bildliche Vorstellung
programmatisch vorgibt und ihrerseits wie in Ralph Vaughan Wil-
liams® Songs of Travel Bilder hervorruft: nichts dergleichen muss sie
tun; und wenn, dann doch so, dass sie all das ganz und gar zu
Musik macht. Insofern gilt sie als von jeglicher nicht-musikalischen
Vorgabe und von jeglicher iiber sie hinausweisenden Verpflichtung
befreit. Sie lasst nur horen — wenn auch vielfach nichts, was sich
als »etwas< ohne Weiteres identifizieren liefle. Liegt das, was Musik
bzw. Musikalisches als solche(s) ausmacht, nicht ganz und gar im
>Wie< des zu Gehor zu Bringenden?® Bezieht sich nicht stets auf
dieses >Wie« die Anweisung, es »mit duflerster«, gegebenenfalls auch
»abgriindiger, ja mafiloser Sensibilitdt« vorzutragen — handle es sich
nun um die posthume Cis-Moll-Nocturne (op. 27; 1827) Frédéric
Chopins, des angeblichen »Erfinders und Griinders moderner Sen-
sibilitit«’”, um Johannes Brahms® Intermezzi, wie in diesem Fall®,
oder um Alexander Skrjabins Préludes?

In jedem Fall gibt Musik zu horen, was sich niemals als eindeutig
zu horen Gegebenes >festmachen« ldsst. Deshalb muss sich >wirkli-
ches< Horen, will es ihr gerecht werden, stets und unvermeidlich
als ein Hinein- und Heraushoren erweisen. Auch die strikteste Werk-
treue kann und will, recht verstanden, niemals die Spielriume ei-
nes wirklich horenden Horens eliminieren, das sich ergreifen, rhyth-
misch >mitnehmen« und schliefllich hinreiflen lasst... Wie das Bild
zu sehen gibt, so gibt das Stiick dem zu hdren, der nicht nur >Ohren
hat< und in diesem Sinne horen kann, sondern sich im Modus
des Horens dem zu horen Gegebenen hingibt, ohne es souverdn
beherrschen zu wollen. Nur so kann ein horendes Horen realisieren,
was das Stiick origindr horbar macht, so aber, dass es dabei riickhalt-
los auf seine Horer angewiesen bleibt. Selbst die x-te musikalische
Wiedergabe gibt nie etwas nur wieder, sofern ihr ein hérendes Ho-

6 Vgl. C. Griiny, Figuren von Differenz. Philosophie zur Musik, in: Deutsche Zeit-
schrift fiir Philosophie 57, Nr.6 (2009), 907-932. Levinas bezieht dieses >Wie«
auf die Ablosung von jeglicher Substanzialitit, wie er sie par excellence in der
Musik bzw. in verklingenden Tonen erkennt, deren eigentliche »Musikalitdt« er
genau so definiert, um letztere dann auch in der darstellenden Kunst wiederzuer-
kennen. Offensichtlich meint »Musikalitit« hier nur ein formales Element des
Asthetischen.

7 V. Jankélévitch, B. Berlowitz, Quelque part dans l'inachevé, Paris 1978, 219.

8 J. Kaiser, Glenn Gould, in: K. Stadler (Hg.), Lust an der Musik, Miinchen, Mainz
61989, 259-270, hier: 261.

403

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

ren folgt. Auch hier spielt sich alles in einem Zwischenreich ab:
zwischen zu horen Gegebenem einerseits und denjenigen, die sich
ihm {iberantworten, andererseits. Auch hier gilt: was zu horen ist,
muss sich zeigen; und zwar so, dass man auf das Sichzeigen als
solches aufmerksam wird.

So bietet es sich an, im Fall des Sehens und des Horens phanome-
nologisch von Formen des Sichzeigens zu sprechen - mit Bezug
auf Subjekte, denen sich etwas zeigen kann und die sich etwas
zeigen >lassen konnens, ohne dass das fragliche >Lassen« streng ge-
nommen wiederum auf das subjektive >Konnenc« eines homo capax
bzw. eines sujet capable® riickfithrbar wire. Wenn sich das asthetisch
entscheidende sehende Sehen so wie auch das horende Horen in
jenem Zwischenreich abspielt, kann es weder auf ein Bild oder auf
ein aufgefiithrtes Stiick noch auch auf ein souverdn des Sicht- und
Horbaren sich bemichtigendes Subjekt zuriickzufithren ein. Das
Bild lasst nur so sehen, das Stiick ldsst nur so horen, dass alles darauf
ankommt, ob und wie sich ein wahrnehmendes Subjekt Sicht- und
Horbares auch >gebenc lasst.!0

Gewiss gilt das jeweils in unterschiedlicher Art und Weise, denn
das aufgefiihrte Stiick muss ich horen. Ich kann es nicht nicht horen,
es sei denn in verlasse den Raum. Vor dem Bild aber kann ich
jederzeit die Augen schliefSen. Ich kann es auch nicht sehen, nicht
sehen wollen. Die visuelle Abwendung von ihm macht es wirklich
unsichtbar, wohingegen kein Weg- und Uberhoren das Horen ver-
meiden kann. Das Bild ist still, stumm und so gesehen vollkommen
passiv und unaufdringlich. Aus eigener Kraft vermag es nichts, es
sei denn, man setzt sich ihm aus. Wo man es aufbewahrt, in der
Regel musealisiert, ist es auf Gedeih und Verderb darauf angewiesen,
aufgesucht, angemessen beleuchtet und schliefllich bestaunt zu wer-
den. Werden die Lichter geloscht, wenn der Tag zur Neige geht, fallt
es in die pure Materialitt toter Materie zuriick. Bilder >leben< nur
durch unser Sehen. Bilder gibt es nur als gesehene; als dsthetische

9 P. Ricceur, The Problem of the Will and Philosophical Discourse, in: J. M. Edie
et al. (eds.), Patterns of the Life-World, Evanston 1970, 273-289, hier: 283f,; P.
Riceeur, De la métaphysique a la Morale, in: Revue de Métaphysique et de Morale
4(1993), 455-477, bes. 469 f.

10 Siehe zu den Begriffen des »Gebens< und >Zeigens«< E. Levinas, Uber die >Ideen<
von E. Husserl, in: Die Unvorhersehbarkeiten der Geschichte, Freiburg, Miinchen
2006, 37-78.

404

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Nur sehend sehen, nur hérend héren

Objekte im engeren Sinne nur vermittels eines sehenden Sehens
— kraft eines >Lebens der Augen<!! Und seitdem man Bilder von
jeglichem Anspruch, noch anderes zu sein als nur bildlich Sichtba-
res, befreit hat, erfordern sie scheinbar auch ein >reines, von allen
Beimischungen einer heterogenen aisthesis gereinigtes Sehen, das fiir
das Wunder des Sichzeigens selbst aufgeschlossen ist. Nur durch
sreines Sehens, heifSt es, das an >reiner Sichtbarkeit« interessiert ist,
gibt es endlich Bilder, die nichts als Bilder sein diirfen'? - vorausge-
setzt, man ringt sich zu »voraussetzungsloser« Seherfahrung durch,
die jegliche Dinglichkeit und konkrete Wirklichkeit hinter sich lasst
bzw. davon >abstrahiert<, um sich ganz und gar der Wahrnehmung
des zu sehen Gegebenen zu {iberlassen und in ihr aufzugehen, ohne
dabei nach irgendeinem Sinn oder Zweck zu fragen.

»In der Malerei gibt es nichts zu lesen, es gibt nur zu sehen,
behauptete kategorisch Theo van Doesburg.!* Er hitte auch sagen
kénnen, es gebe dariiber hinaus nichts zu horen, zu riechen und zu
schmecken. Demnach hitte das > moderne« sehende Sehen allerdings
nicht nur alle anderen Sinne, sondern auch alles normalerweise
Sichtbare hinter sich gelassen und wire erst dadurch »zu sich selbst
gekommenen« (Conrad Fiedler). Nur auf den ersten Blick mutet
es paradox an, sich ganz in diesem Sinne in ein Museum begeben
zu wollen, um dort nichts zu sehen. Wird man nicht erst so, d.h.
unter Verzicht auf ein normalisiertes Sehen, iiberhaupt auf das »Pha-
nomen des Sehens« selbst'® aufmerksam?

Man hat in diesem Sinne vielfach von der Autonomie des Bildes,
des Sehens, der Farbe und der Kunst gesprochen, kann damit aber
wohl doch keine Selbstgesetzgebung meinen, wie es der Wortsinn
besagt, sondern lediglich, dass das Bild, das Sehen, die Farben und
die Kunst bzw. die an ihm beteiligten Kiinste nunmehr auf rein gar
nichts anderes verpflichtet sein sollen. Mangels eines erkennbaren

11 Vgl. J. Starobinski, Das Leben der Augen, Berlin, Frankfurt/M., Wien 1984; J.
Berger, Das Leben der Bilder oder die Kunst des Sehens, Berlin 112009.

12 Siehe W. Hess, Dokumente zum Verstandnis der modernen Malerei, Reinbek
1986, 10 ff.

13 Vgl. W. Haftmann, Malerei im 20. Jahrhundert 1 [1954], Miinchen 1979, 61
[=M/1].

14 www.minas-mainz.de/html/lectures/lecture_09.htm.

15 C. Fiedler, Schriften iiber Kunst, Koln 1977, 173,175.

405

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://www.minas-mainz.de/html/lectures/lecture_09.htm.
https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.minas-mainz.de/html/lectures/lecture_09.htm.

Kapitel Xl

asthetischen >Gesetzes<© ist allerdings treffender von Autarkie aus-
zugehen. Das Bild steht fiir sich, schweigend bzw. nichts sagend.”
Weder spricht es, noch klingt es. Ganz sich selbst {iberlassen hiangt
es in der Stille der Museen. Wenn diese die Bilder als »Stimmen der
Stille« aufbewahren sollen, wie André Malraux meinte, so miissen
wir doch zugeben, dass sie rein gar nichts verlauten lassen und
unhorbar bleiben.’® Dennoch, insistiert Werner Haftmann, wire ih-
nen gegeniiber dies die einzig angemessene »Haltung: jedes Bild
abzuhoren nach dem ihm innewohnenden Anruf einer uns noch
verborgenen Erfahrung [...]«.

Wie kommt es, dass man diesem »tragischen Treibgut der Kul-
tur in den Schreinen der Museen« (M/1, 446) im Zeichen eines
reinen Sehens, reiner Sichtbarkeit und reiner Malerei?® hartnackig
eine gewisse Vernehmbarkeit zuschreiben will? Muss das nicht da-
rauf hinauslaufen, die Apologie der Reinheit zu unterlaufen und
jenes absolute Privileg der modernen Bilder wieder in Abrede zu
stellen? Geben die Bilder nicht nur zu sehen, machen sie vielmehr
auch vernehmlich, was sich in gewisser Weise hiren lassen miisste
(wenn auch nur im Antworten auf jene Stimmen der Stille), kann
dann nicht eine akroamatische Hermeneutik fiir sie zustandig wer-
den, die nachvollzieht, was im Modus des Sehens gewissermafien
zu verstehen gegeben wird??! Erweist sich letztlich auch das, was
sich im Modus des Sehens zeigt, als eine Art des Horens auf das,
was uns kraft eines Bildes in Anspruch nimmt? Oder produziert
vielmehr umgekehrt alles Sich-Zeigen (auch dessen, was wir hérend
realisieren) zunichst nur >Bilders, fassen wir diesen Begriff nur weit
genug, namlich so, dass er alles einschlief3t, was geistig »etwas sehen
lasst¢, wie es Martin Heidegger vorgeschlagen hat??? Muss sich nicht

16 Ebd., 232.

17 Siehe Hess, Dokumente, 111, zu Giorgio di Chirico.

18 A. Malraux, Stimmen der Stille, Miinchen, Ziirich 1956; M. Merleau-Ponty, Die
Prosa der Welt, Miinchen 1994, 121; Das Auge und der Geist, Hamburg 1984, 111.

19 W. Haftmann, Skizzenbuch. Zur Kultur der Gegenwart, Miinchen 1960, 121.

20 U. Reifier, N. Wolf (Hg.), Kunst-Epochen. 20. Jahrhundert I, Stuttgart 2003, 35.

21 Vgl. M. Riedel, Horen auf die Sprache. Die akroamatische Dimension der Herme-
neutik, Frankfurt/M. 1990, 10, 59, 63-66; J. Trabant, Traditionen Humboldts,
Frankfurt/M. 1990, 176.

22 M. Heidegger, Vortrige und Aufsitze, Pfullingen 1954, 200f. An dieser Stelle
droht in der Tat ein Ikonismus, der nicht nur behauptet, »alles, was sichtbar

406

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Nur sehend sehen, nur hérend héren

auch allem Horen zunichst etwas zeigen? Und ist letzteres so zu
verstehen, dass sich das Sichzeigende sehen lassen muss, wie es eine
zutiefst lichtmetaphysisch bestimmte Uberlieferung nahelegt, die al-
les Sichzeigende als geistig Sichtbares auffasst?2?

Offensichtlich haben wir es hier nicht nur mit einem weitgehen-
den Auseinandertreten von Sehen und Hoéren als Erfahrungsmodali-
taten zu tun, die sich zu einem >reinen< Sehen und >reinen< Horen
steigern und voneinander trennen kénnen, sondern auch mit gegen-
ldufigen und tiberkreuzten Interpretationen dieser Modalititen selbst.
Im einen Fall koénnen sie besagen, auch Sehen sei eine Art Horen
bzw. Vernehmen, im anderen Fall umgekehrt, auch Horen sei eine
Art Sehen, Realisieren von >Bildern< oder geistiger Sichtbarkeit. Der-
art Uberkreuzte Interpretationen des Sehens (als eines Horens) und
des Horens (als eines Sehens) haben im vergangenen Jahrhundert
hohe Wellen geschlagen, ohne dass es zur Verséhnung der Verteidi-
ger des Sehens mit den Verfechtern des Horens gekommen wire. Hat
Jacques Derrida nicht einen radikalen Prozess gegen die abendlandi-
sche Metaphysik genau deshalb erdffnet, weil er glaubte nachweisen
zu konnen, dass sie bis hin zu Edmund Husser] im Grunde alles,
was sich dem Bewusstsein als Erfahrbares darstellt, als von diesem
>Vernommenes« versteht, d.h. so, dass es gleichsam sich selbst hort,
um auf diese Weise seine eigene Prasenz und die eigene Macht der
Gegenwirtigung alles Erfahrenen zu verbiirgen??* War aber diese
Metaphysik nicht von Platon bis Hegel immer auf das Denken einer
Préasenz eingeschworen, die nur in einem geistigen Licht erfahrbar
wird? Hatte sie insofern nicht stets das Sehen, die Aufkldrung des
Sichtbaren und das »Auge des Begriffs« privilegiert??>

In Interpretationen moderner Malerei und moderner Musik be-
gegnet uns, darum unbekiimmert, demgegeniiber immer wieder ein
Insistieren darauf, man widme sich im einen Fall nur dem Sehen,

wird, kann auch Bild sein« (G. Boehm), sondern jeglicher Erfahrung abver-
langt, das jeweils Erfahrene bildlich zu manifestieren. Vgl. Zum fraglichen
Ikonismus in der eingeschrankteren Bedeutung vgl. B. Waldenfels, Sinne und
Kiinste im Wechselspiel. Modi dsthetischer Erfahrung, Berlin 2010, 78, 108.

23 M. Jay, Downcast Eyes. The Denigration of vision in twentieth-century french
thought, Berkeley, Los Angeles, London 1994.

24 . Derrida, Die Stimme und das Phanomen, Frankfurt/M. 1979, 65 ff., 163.

25 G. W. F. Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Weltgeschichte. Bd. I. Die
Vernunft in der Geschichte, Hamburg 1994, 32.

407

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

im anderen Fall nur dem Horen, nur Bildern oder nur Klingen in
ihrer asthetischen Erfahrbarkeit, um einem sehenden Sehen oder
einem horenden Horen autarke Freiheitsspielrdume zu er6ffnen und
dauerhaft zu sichern. Sollte die Apologie der Reinheit nicht gerade
darauf hinauslaufen, das >moderne« Bild vor jeglicher Erwartung
in Schutz zu nehmen, Anderes als nur Sichtbares zu présentieren
bzw. tiberhaupt erst sichtbar zu machen??® Sollte sie das endlich
zu sich selbst gebrachte, nichts Anderem mehr verpflichtete Horen
nicht vollkommen gegeniiber fremden Anspriichen abgrenzen? Wo-
her auch immer das zu Gehor zu Bringende rithren mag, im Ereignis
des Horens geniigt es demnach so weit wie nur méglich sich selbst
- auch wenn es stimmen sollte, dass sich kein >Selbst< des musika-
lischen Kunstwerks nachweisen ldsst. Die Genealogie des reinen
Bildes wie auch die Genealogie des derart autarken Horereignisses
weist u. U. allerdings weit und tief in »seelische Antwortverhalt-
nisse« zur Natur, in eine extase de la vie und in einen horreur de la
vie zuriick, das dem Anruf der Welt folgt oder dem »Kommen des
Unbewussten« nachgibt.?” Und je weiter und tiefer man in Richtung
dessen zuriickgeht, was die in den entsprechenden Kiinsten sich
manifestierende dsthetische Erfahrung zunédchst herausgefordert hat,
desto mehr erweisen sich Sehen und Horen als miteinander assozi-
iert, vermischt oder synésthetisch kontaminiert. Niemals steht reines
Sehen und reines Horen am Anfang menschlicher Erfahrung.?® Al-
lenfalls kénnen reines sehendes Sehen und reines horendes Horen
aus Prozessen der Differenzierung und der Abgrenzung voneinander
hervorgehen. Muss demnach nicht am Anfang der >Emanzipation«
des Sehens und des Horens von allen anderen Sinnen eine Nicht-
Differenziertheit stehen, die, wenn iiberhaupt, nur mit Mithen und
kiinstlich zu tiberwinden sein wird? Gehen wir psycho-ontogene-

26 Fiedler, Schriften iiber Kunst, 194, 215, 229.

27 M/1, 40 ft., 118, 315, 516.

28 Auch dann nicht, wenn einer der normalerweise verfiigbaren Sinne ganz aus-
tallt und jemand nur horen oder nur sehen kann. Blof§ horen oder blof§ sehen
zu konnen, bedeutet keineswegs, zu >reinem« Horen oder zu >reinem« Sehen im
Sinne der hier eingefithrten zugespitzten Deutung in der Lage zu sein. Beides
bringt niemand als natiirliche Fahigkeit mit; beides geht vielmehr aus subtilen
Prozessen einer Art Destillation und Sublimierung aus einem zunéchst gerade
nicht speziell dsthetisch sehenden Sehen und nicht hdrenden Horen hervor.

408

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Nur sehend sehen, nur hérend héren

tisch so weit wie moglich zuriick?’, so stoflen wir auf einen leiblichen
Resonanzkorper, der seinerseits respondieren kann3? und auf diese
Weise beweist, dass es sich um Anfdnge psychischen Lebens handelt.
Allerdings nur in gewissen physischen Grenzen dessen, wofiir es
empfénglich ist. Dieser Resonanzkorper entpuppt sich in phdnome-
nologischer Beschreibung als ein Leib, der sich immerfort unter
ungeteilter Mitbeteiligung aller Sinne synergetisch zu allem Erfahre-
nen verhalt. Den stindigen leiblichen Vollzug dieser Synergie muss
man erst kiinstlich fragmentieren, um etwas derart Abstraktes wie
>blof8es« oder >reines< Sehen und Horen aus ihm herauspréparieren
zu kénnen.’!

Nicht wenige Kiinstler:innen der Moderne, die an Analogien, Par-
allelen, Isomorphien, Interferenzen und sogar an einer tieferen — sei
es verlorenen, sei es wiederzugewinnenden - Identitdt von Sicht-

29 Wie es die genetische Psychologie seinerzeit vorgeschlagen hat. Einflussreich
war vor allem H. Werner, Einfiihrung in die Entwicklungspsychologie [1926],
Miinchen #1970, § 13, 61, der jene Nicht-Differenziertheit als Synésthesie einstuf-
te. Daran kniipften (kritisch) Kurt Goldstein (Uber den gegenseitigen Einfluss
motorischer und sensorischer Vorginge. Mit kinematographischen Vorfiihrungen,
in: Bericht iiber den X. Kongress fiir experimentelle Psychologie in Bonn, April
1927, Jena 1928, 116 ft.), Ernst Cassirer (Philosophie der symbolischen Formen.
Dritter Teil. Phdnomenologie der Erkenntnis [1929], Darmstadt 71954, 41) und
Maurice Merleau-Ponty mit seiner Konzeption einer primordialen »Kommu-
nikation der Sinne« und einer »>Urschicht< des Empfindens« an, »die der
Teilung der Sinne vorgingig« sei (Phidnomenologie der Wahrnehmung [1945],
Berlin 1966, 266). Hier liegen Riickbeziige auf Aristoteles’ koine aisthesis, auf
den sensus communis bzw. sensus interior und auf das sensorium commune
ebenso nahe wie auf Johann G. Herders Theorie seelischer Einbildung. Vgl. aus-
fihrlich dazu die Beitrdge in: H. Adler, U. Zeuch (Hg.), Syndsthesie. Interferenz
- Transfer — Synthese der Sinne, Wiirzburg 2002. In die gleiche Richtung wie
Merleau-Ponty zielte Helmuth Plessner mit seiner Schrift Die Einheit der Sinne.
Grundlinien einer Asthesiologie des Geistes [1923], in: Gesammelte Schriften III,
Frankfurt/M. 1980, 7-316. Von »tiefster Nichtdifferenziertheit« spricht spéter
der Psychoanalytiker René Spitz mit Blick auf den »coenisthetischen« Leib des
Kleinkindes (Vom Sdugling zum Kleinkind. Naturgeschichte der Mutter-Kind-Be-
ziehungen im ersten Lebensjahr, Stuttgart 1980, 62, 71). Entscheidend sind in
diesem Zusammenhang nicht die psychologischen Befunde als solche, sondern
Versuche, sie dsthetisch zu nutzen. Siehe dazu die folgende Anm. 32.

30 Vgl. Merleau-Ponty, Die Prosa der Welt, 80 f., sowie den Hinweis auf S. K. Langer
bei C. Griiny, Kunst des Ubergangs. Philosophische Konstellationen zur Musik,
Weilerswist 2014, 92.

31 Merleau-Ponty, Phidnomenologie der Wahrnehmung, 265.

409

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

und Hoérbarem, Bildern und Klédngen, Musik und Malerei interes-
siert waren, haben mit der Idee geliebdugelt, ihre asthetische Sensibi-
litat durch Riickbesinnung auf noch nicht rationalistisch iiberformte,
differenzierte oder fragmentierte »Urzustdnde« der Erfahrung zu
erneuern. Wie Melanie Gruf$ ausfithrlich gezeigt hat, kam dabei
solchen Zustinden, deren Uberbleibsel man in der Tiefe der eigenen
Gegenwart verschiittet wihnte, haufig ein kulturkritischer Nimbus
zu, wo immer man sich von ihrer Reaktivierung eine Erneuerung &s-
thetischer Erfahrung versprach.3? »Das Primitive, das Ddmonische,
das Archaische, darunter ahnt der moderne Geist die alte magische
Einheit«, ja sogar eine Art Vor-Welt, in der »Mensch und Umwelt«
noch nicht getrennt erscheinen (M/1, 191). Aber kénnen solche Ur-
zustdnde je rein gewesen sein bzw. wieder rein zum Vorschein kom-
men, wenn man sie einmal hinter sich gelassen hat? Und sind sie -
wenn nicht im ontogenetisch oder gattungsgeschichtlich Primitiven,
im Ddmonischen oder Archaischen - ersatzweise dort zu finden,
wo Paul Gauguin sie zu finden vorgab, nimlich im Exotischen?
Oder versprechen vielmehr Verfahren der »totalen Negation aller
Triibungsquellen«??, wie sie Kasimir Malewitsch versucht hat, zu der
gesuchten Erneuerung zu verhelfen? Sprudeln deren Quellen aus
einer verlorenen ontogenetischen Kindheit oder gattungsgeschichtli-

32 M. Gruf3, Syndsthesie als Diskurs. Eine Sehnsuchts- und Denkfigur zwischen
Kunst, Medien und Wissenschaft, Bielefeld 2017. So richtete man sich gegen
»eindimensionale«, »entwirklichte«, technisch und rationalistisch tiberformte
Erfahrung und glaubte das dagegen in Stellung gebrachte Synisthetische »in
>urmenschlichen< Kontexten« verorten zu konnen, die wie ein »Fossil« der
Urspriinge menschlicher Kultur erhalten geblieben sein sollen (vgl. ebd., 18, 183,
213, 302). Gruf3 zeigt einerseits, wie wenig sich das zeitweise zur @sthetischen
Modeerscheinung aufgeriickte Syndsthetische generell fiir eine solchen Indienst-
nahme eignet und wie es gleichwohl mit der Aussicht auf neue, erst technisch zu
bewerkstelligende, keineswegs >urspriingliche«< Erfahrungen herbeizitiert wer-
den konnte (vgl. ebd., 166, 227, 261, 377). Zeitweise konnte der Eindruck entste-
hen, das Synisthetische fundiere sogar den Ursprung der Kiinste und weise
zugleich den Weg in deren kiinftige, inter-mediale Konstellation bzw. zu einer
Kunst-Synthese, wie sie die Romantik und die Idee des Gesamtkunstwerks im
19. Jahrhundert vorgezeichnet hatten (ebd., 199ff; vgl. H. Duchting, Bilder
nach Musik - Zum Problem der Visualisierung musikalischer Eindriicke, in: J.
Jewanski, N. Sidler [Hg.], Farbe — Licht — Musik. Syndsthesie und Farblichtmusik,
Bern 2006, 399-406, hier: 400 £.).

33 Ebd., 227; W. Haftmann, Der Mensch und seine Bilder. Aufsitze und Reden zur
Kunst des 20. Jahrhunderts, Koln 1980, 201.

410

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Nur sehend sehen, nur hérend héren

chen Primitivitat, auf die man sich nur zurtiickzubesinnen brauch-
te34, oder liegen sie vielmehr vor uns in einer wieder zu gewinnen-
den Naivitdt? Fiir Paul Cézanne war die Antwort klar: Ich bin,
schreibt er, »nicht mehr unschuldig. Wir sind zivilisierte Menschen
[...]. Es gibt eine Art von Barbarei bei den falschen Primitiven, die
hassenswerter ist als selbst die Akademie; man kann heute nicht
mehr primitiv sein.«% Ungeachtet dieser Bedenken geistert die Idee
einer erst zu gewinnenden, neuen Sensibilitdt nach dem Urteil Haft-
manns durch die moderne Kunst — von Paul Klee, der auf die Reak-
tivierung eines urspriinglichen, von einer »modernen Sensibilitét«
allerdings erst zu rehabilitierenden Weltbezugs aus war, bis hin zu
Pablo Picasso, Henri Rousseau, Otto W. Schulze (Wols), Jackson
Pollock, Willem de Kooning, Robert Motherwell und Franz Kline.
Was das Liebdugeln mit dem Primitiven, mit dem Archaischen,
Déamonischen oder auch Magisch-Legenddren angeht, so dringt
sich zweifellos die Frage auf, ob diese Titel blofie Regressionen in
eine ontogenetische oder gattungsgeschichtliche >Kindheit< anzeigen
sollen. So oder so kann man »auf die Kindheit zuriickkommenc
[revenir a l'enfance]«; und das muss keineswegs darauf hinauslaufen,
»zur Kindheit zuriick[zu]kehren« [retourner en enfance]«. Ersteres
wiirde bedeuten: in gewisser Weise wieder Kind zu werden; letzteres
wiirde bedeuten, »das Kind zu geben«. Hier hat man It. Vladimir
Jankélévitch nur die Wahl zwischen Verjiingung und Verblodung
(gdtisme).36 Aber weder das eine noch das andere hatten jene im
Sinn, die man als »Primitive einer neuen Sensibilitit« bezeichnen
konnte. Thre dsthetischen Verfahren glichen eher Methoden der De-
stillation, der Purifikation und der Lauterung, die allerdings derart
gegensitzliche Richtungen wie die formale Abstraktion einerseits
und die Wiirdigung des Realen in seiner ganzen Zerbrechlichkeit,
Un-Menschlichkeit und Damonie¥ andererseits einschlagen konn-
ten. Wahrend die formale Abstraktion aktiv konstruiert, lasst die
Wiirdigung des Realen, insofern es dem Kiinstler widerfahrt, dessen
pathische Passivitit zum Vorschein kommen. Steht aber am Ende

34 Vgl. Gruf3, Syndsthesie als Diskurs, 65, 205 zur dsthetischen Re-Primitivierung.

35 P. Cézanne, Uber die Kunst. Gespriche mit Gasquet. Briefe, Mittenwald 1980, 17 £.

36 V. Jankélévitch, Austeritit und Dekadenz, in: Das Verzeihen. Essays zur Moral
und Kulturphilosophie, Frankfurt/M. 2004, 186-239, hier: 227.

37 Haftmann, Skizzenbuch, 60 ff. Hier erinnert die Rede vom Unmenschlichen an
das Inhumane bei J.-F. Lyotard, Das Inhumane, Wien *2006.

411

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

von beiden, zundchst gegensitzlichen, dann aber vielfach miteinan-
der verschlungenen Wegen auf jeden Fall ein durch asthetische Lau-
terung zu sich selbst gebrachtes Sehen, das sich in ganz fiir sich
und nichts Anderes stehenden Bildern niederschldgt und sich an
ihnen erfreut, ohne noch irgendeinem physischem oder geistigem
»Sinn« verbunden oder gar verpflichtet zu sein? Gilt analog das
Gleiche fiir ein zu sich selbst gebrachtes Horen, das nur noch Horen
sein will und >zeitgemafSer< Musik {iberhaupt nichts anderes mehr
abverlangt? Ist das Auge im reinen Sehen so dem Sichtbaren iiber-
antwortet, das nichts mehr horen ldsst, wie das Ohr dem Hoérbaren,
das nichts mehr sehen lasst?

Genau das ware zu erwarten, wenn wir es in der Kunst nur noch
mit einem reinen Sehen und in der Musik nur noch mit einem rei-
nen Horen zu tun hitten. Auf der Ebene der dsthetischen Erfahrung
sollten wir es demzufolge nur noch mit Sehen oder Horen, niemals
aber mit einer Vermischung von Sehen und Hoéren und niemals
zugleich auch mit anderem (wie etwa mit anderen Sinnen oder mit
>Lesens, >Verstehens, >Deuten< usw.) zu tun bekommen. Und das
Gleiche sollte auf der Ebene der theoretischen Interpretation dieser
Erfahrung gelten.

Umso erstaunlicher mutet es an, wie oft in der Kunst wie auch in
der Musik gewissermaflen Ubergriffe vorkommen, die Bildern Musi-
kalisches attestieren und umgekehrt Musik Farbigkeit zusprechen.®
Kann ein Bild >wirklich«< klingen? Und kann Gehortes >wirklich«
koloriert sein? Ist es von vornherein unsinnig so fragen?® Oder

38 Vgl. die Ubersicht von der Malerei her bei W. Haftmann, Das Musikalische in
der Malerei des 20. Jahrhunderts, in: Der Mensch und seine Bilder, 83-117; von
der Musik her dagegen bei H.-K. Metzger, Schénberg und Kandinsky. Ein Beitrag
zum Verhdltnis von Musik und Malerei [1963], in: ders., Musik wozu. Literatur zu
Noten (Hg. R. Riehm), Frankfurt/M. 1980, 181-207.

39 Wie es vielfach nahegelegt wurde. So von Herder, der »eine Tonkunst, die
malen, und eine Malerei, die tonen« konnte, in Betracht zog, aber nicht
ernstnehmen konnte. J. G. Herder, Plastik. Einige Wahrnehmungen iiber
Form und Gestalt aus Pygmalions bildendem Traume, in: Sdmtliche Werke
VIII, Hildesheim 1967, 16; vgl. www.skleber.de/fileadmin/_migrated/co
ntent_uploads/DiePlastik.pdf. Jacob Grimm dagegen lief} gelten, dass
»das sehen ein horen, das horen ein sehen« sein konnte, da ja »die aus-
driicke wechseln«; deshalb sei »den dichtern von selbst das recht gegeben
einen [Ausdruck] fiir den andern zu setzen«. J. Grimm, Die fiinf Sinne, in:
Zeitschrift fiir deutsches Altertum 6 (1948), 1-15, hier: 8f; vgl. www.goeth

412

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://www.skleber.de/fileadmin/_migrated/content_uploads/DiePlastik.pdf
https://www.skleber.de/fileadmin/_migrated/content_uploads/DiePlastik.pdf
https://www.goethezeit
https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.skleber.de/fileadmin/_migrated/content_uploads/DiePlastik.pdf
https://www.skleber.de/fileadmin/_migrated/content_uploads/DiePlastik.pdf
https://www.goethezeit

1. Nur sehend sehen, nur hérend héren

bewegen wir uns hier, metaphorisch gesprochen®’, im Reich einer
ausufernden Metaphorik, die kritisch-ikonologisch nicht zu beherr-
schen ist, also nirgends eindeutig Grenzen erkennen ldsst, jenseits
derer eine fruchtbare, lebendige oder inspirierende Metaphorik in
katachrestischen Missbrauch bzw. >blumige Sprache« iibergeht, der
keinerlei konkreter Sinn mehr zu entnehmen ist? Ist das, wenn es
sich so verhdlt, nur ein Problem der Sprache, oder weist es darauf
hin, dass keineswegs ausgeschlossen werden kann, dass Sichtbares
und Horbares, Bild und Klang, Malerei und Musik selbst doch
gewissermaflen interferieren? Wo aber wire diese Interferenz zu
lokalisieren? In der dsthetischen Erfahrung selbst (wie in Phanome-
nen der Synasthesie?), in deren hermeneutischer Auslegung durch
Kiinstler, die sich poetischer Sprachmittel bedienen miissen, um
sich und anderen verstindlich zu machen, was sie eigentlich tun,
oder in theoretischen Interpretationen ihrer Praxis, die nicht einmal
ausschlieflen, dass man das Sehen als eine Art Horen und das Horen
als eine Art Sehen konzeptualisiert?

ezeitportal.de/wissen/projektepool/intermedialitaet/intermedialitaet-synaesthe-
sie/synaesthesie-in-der-literaturwissenschaftlichen-forschung.html.

40 Anders kann man ja prima facie nicht von der Metapher sprechen. Ob das da-
hin fithren muss, dass sich dem Metaphorischen nichts je ganz und gar entzie-
hen kann (nicht einmal das Sein, wie Heidegger hoffte), wenn es vollkommen
delimitiert wird, bleibe dahingestellt; vgl. J. Derrida, Der Entzug der Metapher,
in: V. Bohn (Hg.), Romantik. Literatur und Philosophie. Internationale Beitrige
zur Poetik, Frankfurt/M. 1987, 317-355.

41 Diese bei Merleau-Ponty beildufig zum Normalfall erhobenen Phénomene
haben sich als tiberaus uneinheitlich erwiesen. Und man streitet seit Alfred
Vulpians (1866) Ersetzung der Rede von einer sensibilité réflexe durch den
Begriff synesthésie tiber die Ebenen und Arten und Weisen intermodaler bzw.
intersensorischer Assoziationen, Kollisionen, Interferenzen, Kooperationen und
Riickkoppelungen; vgl. wiederum den Band von Jewanski, Sidler (Hg.), Farbe -
Licht — Musik. Syndsthesie und Farblichtmusik, sowie A. Wohler, Syndsthesie als
ein strukturbildendes Moment in der Kunst des 20. Jahrhunderts unter besonderer
Beriicksichtigung von Malerei und Musik, Minster 2010. Fiir originére syndsthe-
tische Verflechtungen aller Sinne spricht zwar viel; doch erweisen sie sich als
individuell hochst unterschiedlich ausgeprégt, zumal wenn ein Verlernen einge-
setzt hat, das Interferenzen zwischen verschiedenen Sinnen geradezu absurd
erscheinen ldsst, wie Merleau-Ponty gezeigt hat: Phdnomenologie der Wahrneh-
mung, 268. In keiner Weise folgt aber aus dem Nachweis von Synisthesien,
ob und wie sie dsthetisch-kiinstlerisch mafigeblich werden sollen. Fiir Adorno
jedenfalls musste das Verhaltnis von Musik und Malerei ungeachtet dieser Phi-
nomene »widerspruchsvoll bis zur Unvereinbarkeit« bleiben.

413

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://www.goethezeit
https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.goethezeit

Kapitel XIl

Dass man diese zu differenzierenden Fragen nur sprachlich auf-
werfen kann, ist keine Trivialitat. Denn so ist es ausgeschlossen, dass
wir gewissermafien unvermittelt von der Beziehung zwischen Bild
und Klang, Sichtbarem und Horbarem, Malerei und Musik handeln
konnen. Wir bediirfen eines Dritten*? in der Form symbolischer
>Vermittlung<; eines Dritten, das aber durch eine Bildlichkeit, die
nur origindr Sichtbares vor Augen fithren will, ebenso zuriickgewie-
sen wird, wie durch eine Praxis musikalischen Vortrags, die nur
dem Horen verpflichtet ist. In beiden Fillen >zeigt sich« vielleicht
nicht »etwas¢, wohl aber findet visuelles oder akustisches Sich-Zei-
gen statt; so aber, dass es niemals durch Anderes substituierbar ist.
Arme Kritiker, die in der Intensitit ihrer publizistischen Ergiisse
das Gesehene oder Gehorte glauben beschwoéren zu konnen und
doch hinnehmen miissen, sich von der dsthetischen Erfahrung in
dem Mafle weiter zu entfernen, wie sie verbales Auftheben von ihr
machen... Niemals wird der Musikkritiker allein durch seine Kritik
dazu befihigt, (bessere) Musik hervorbringen; das versteht sich von
selbst. Niemals wird seinen Worten aber auch nur anndhernd zu
entnehmen sein, was er iiberhaupt gehort hat, kennt man nicht
zuvor selbst schon das von ihm besprochene Stiick, dessen >Inter-

42 »Konvergieren Malerei und Musik nicht durch Anéhnelung, so treffen sie
sich in einem Dritten: beide sind Sprache. [...] Die Konvergenz der Medien
wird offenbar durchs Hervortreten ihres Sprachcharakters«, heifst es bei T. W.
Adorno, Uber einige Beziehungen zwischen Musik und Malerei [1965], in: ders.,
Musikalische Schriften I-1II. Gesammelte Schriften 16, Frankfurt/M. 1997, 628-
642, hier: 633 (Hervorhebg. BL.). An anderer Stelle ist statt von Andhnelung
auch von Pseudomorphose die Rede (ebd., 629; ders., Philosophie der neuen
Musik, Frankfurt/M. 1978, 174). Sie wird vor allem Igor Strawinski zum Vorwurf
gemacht, da er »die rdumlich-flichenhafte Konzeption der Musik von Debussy
geradewegs ibernommen« habe (ebd., 175). So weit, Malerei und Musik jeweils
mit Sprache gleichzusetzen, gehe ich allerdings nicht. (Dabei ist nicht zu tiber-
sehen, dass Adorno Sprache hier als »namenlose, unakustische [...] aus dem
Material« fasst und sie gerade dem Kommunikativen entgegensetzt [Uber einige
Beziehungen zwischen Musik und Malerei, 634]. Vom eigentiimlichen, schlief3-
lich als écriture beschriebenen Sprachbegriff Adornos sehe ich hier ebenso
ab wie vom fragwiirdigen Normativismus seines vom »Rezipienten« praktisch
abgekoppelten Konstruktionsbegriffs.) - Auch der Vergleich des Verhaltnisses
von Musik und Malerei mit einer Ubersetzung von einer Sprache in eine an-
dere hinkt allzu sehr; vgl. Haftmann, Das Musikalische, 95, wo es heift, bei
Kandinskys Kompositionen handle es sich um »Ubersetzungen« Wagnerscher
Tondramatik.

414

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Nur sehend sehen, nur hérend héren

pretation< er zerreift... Armer Kunstkritiker, der niemals vor den
Augen seiner Leser:innen das Bild wieder lebendig erstehen lassen
kann, das er in hochsten Tonen lobt.*? Beide produzieren nur Worte,
nichts als Worte, denen gegeniiber sich das angesichts der Bilder
origindr zu Sehende ebenso wie das origindr zu Horende souverdn
behauptet, ohne dabei im Geringsten Macht ausiiben zu miissen.
Dass Bilder eben nur Sichtbares zu sehen geben und dass Musik
nur Horbares zu héren gibt, geniigt vollkommen. In beiden Fillen
appelliert dsthetische Erfahrung nur an unsere Wahrnehmung als
Inbegriff des Sich-Zeigen-lassens dessen, was >es< zu hdren oder zu
sehen gibt. Zumal die dsthetische Wahrnehmung weifS: >es gibt< bzw.
es gibt sich zunichst Unbestimmtes nur zu sehen, nur zu horen,
und widersetzt sich jeglichem dariiber hinaus gehenden Anspruch,
seinerseits noch etwas >sagenc, »aussagens, >zu verstehen geben< und
>bedeuten< zu sollen. Jedes Reden von asthetischem Sehen und Ho-
ren muss diese nachhaltige Krankung hinnehmen.

Und doch kann und muss man von beidem sprechen.** Wie Sicht-
und Hérbares, Klange und Bilder, Musik und Malerei moglicherwei-
se interferieren — wenn denen recht zu geben ist, die das ungeachtet
der Lobredner auf reines Sehen und reines Horen suggerieren -,
davon kann man nur reden und dariiber kann man nur schreiben.
Dabei erweist es sich als unvermeidlich, sich iiber formale Parallelen
und Analogien hinaus weit auf die offene See einer Metaphorik zu
begeben, die Bildliches quasi-musikalisch und Musikalisches quasi
bildlich zu verstehen nahelegt, ohne dabei je sinnkritisch die Bedin-
gungen eines derartigen, gewissermafien iiberkreuzten Transfers zu
kldren. Deshalb verlangt diese Metaphorik nach einer ikonologisch-
kritischen Revision, deren Durchfiihrbarkeit allerdings bis heute als
riickhaltlos problematisch erscheint.*> Abgesehen von dem offenen
Problem, wie es um die effektiven Aussichten einer solchen Revision
bestellt ist, méchte ich mich im Folgenden auf die Frage beschrin-

43 Sehen fingt erst da an, wo »alle Moglichkeit des Benennens und Konstatierens«
aufhort, schrieb C. Fiedler, Schriften iiber Kunst, 190 ff. So miisste es wohl auch
aufthoren, wo alles Anschauen, Benennen, Identifizieren und kritisches Urteilen
anféngt.

44 J. Tardieu, Mein imagindres Museum, Frankfurt/M. 1979, 14 ff.

45 Vgl. die Bilanz bei B. H. F. Taureck, Metaphern und Gleichnisse in der Philo-
sophie. Versuch einer kritischen Ikonologie der Philosophie, Frankfurt/M. 2004
[=MuG].

415

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

ken, warum wir {iberhaupt Anlass dazu haben, Hor- und Sichtba-
res, Klang und Bild, Musik und Malerei gewissermaflen iiberkreuzt
zueinander ins Verhiltnis zu setzen und wie diese Uberkreuzung
ihrerseits zu denken wire.

2. Klangbilder und Bildklange

Wollte man auflisten, wie die klassische Musik vor allem seit der
Romantik Bilder heraufzubeschworen versucht hat, kime man so
schnell an kein Ende. In Fantasien, Romanzen und Nocturnes hat
sie ihnen freien Lauf gelassen, wollte aber vielfach nicht darauf
verzichten, sie gewissermaflen programmatisch an die Leine zu
nehmen. Ludwig van Beethovens Klaviersonate op. 8la Les Adieux,
Tabsence et le retour ruft wirklich die Stimmungen des Abschieds,
der Abwesenheit und des jubelnden Wiedersehens hervor und pro-
voziert die inneren, entsprechend >gestimmten« Bilder, denen man
sich hingeben kann. Genauso weckt Frédéric Chopins so oft natio-
nal-thanato-politisch missbrauchter Marche funébre (2. Sonate, op.
35, 2. Satz) eine getragene Trauer, Robert Schuhmanns Kinderscenen
(op. 15) die Erinnerung an eine verlorene Welt der Naivitat. Edvard
Griegs Morgenstimmung lasst >wirklich¢, aber im Imagindren, die
Sonne aufgehen - wie einst iiber der marokkanischen Wiiste oder
iber dem norwegischen Jotunheimen (Erste Peer Gynt-Suite, op.
46); mit Claude Debussys Prélude namens Voiles (Iere livre, Nr. II)
koénnen wir imaginativ wirklich leichthin im Nebel verwehte Schlei-
er assoziieren, mit Des pas sur la neige (Nr. VIII) leichte Schritte
und Spuren im Schnee, mit La cathédrale engloutie (Nr. X) ein
stilles, tiefes und klares Wasser, durch das noch die unversehrten
Tirme der versunkenen Kirche zu sehen sein sollten; mit La terras-
se des audiences du clair de lune (Préludes, 2¢ livre, Nr. VII) medi-
terranes Mondlicht iiber einer dunklen, ruhigen Landschaft. Eric
Saties Severe réprimande ruft Bilder des gestrengen Tadels genauso
erfolgreich hervor wie sein Seul a la maison Imaginationen kindli-
cher Einsamkeit; Peter Tschaikowskis Jugend-Album (op. 39) spielt
auf dem Register kindlichen Mitleids mit der kranken Puppe genau-
so, wie Leo$ Janacleks Auf verwachsenem Pfade Bilder eines kaum
mehr betretenen Hohlwegs hervorruft; und Gustav Holsts Saturn

416

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Klangbilder und Bildklange

aus der Orchestersuite The Planets macht das erst ferne, dann ge-
tahrlich nahe Vorbeiziehen dieses riesigen Sonnentrabanten genauso
vorstellbar wie Maurice Ravels Jeux deau die eigentiimliche Freiheit
dieses Elementes. Dabei will uns Debussy so wenig an die konkrete
Stadt Ys erinnern, die einer bretonischen Legende zufolge mitsamt
ihrer Kathedrale in den Fluten untergegangen sein soll, wie Modest
Mussorgsky, Nikolay Rimsky-Korsakov oder Maurice Ravel an Kiew,
wo das Grof3e Tor steht, das Vorbild zum Finale des Zyklusses Bilder
einer Ausstellung (1886) mit seinem mindestens dreideutigen Titel.
(Handelt es sich nicht um musikalische >Bilder< von Gemalden, die
ihrerseits unsere Imagination auf den Plan rufen?) Mussorgsky mag
tatsdchlich von einer Kunstausstellung, namlich von realen Bildern
Viktor Hartmanns, ausgegangen sein’®; doch seine Musik konnte
diese so wenig wie irgendeine andere >Programmmusik< ein anderes
Thema bildlich gleichsam in Horbares tibersetzen. Vielmehr evoziert
sie imagindre Bilder einer imagindren Ausstellung, beschreibt sie
tonmalerisch-narrativ und entfesselt so die Phantasie, die sich, inspi-
riert von den Klangfarben der musikalischen Bilder des Ochsenkar-
rens, des alten Schlosses und der Hiitte der Baba-Yaga, ihre eigenen,
allenfalls indirekt zu kommunizierenden inneren Bilder macht.¥”
Nicht wesentlich anders verhilt es sich mit Igor Strawinskis Ballet-
ten Der Feuervogel, Petroushka und Le Sacre du Printemps. Letzteres
gemahnt allerdings nicht nur an eine tief im kollektiven Geddchtnis
verankerte archaische Opferszene, sondern ldsst, an der Schwelle
zum Ersten Weltkrieg, bereits bedrohlich-prophetisch das kommen-
de, bildlich kaum mehr darstellbare Schicksal von Hekatomben von
Opfern (victims) vorausahnen, die als sacrificium schlechterdings
nicht mehr zu deuten waren.*8

46 Mussorgskis Komposition wurde offenbar durch die im Jahre 1874 in der Aka-
demie der Kiinste in Sankt Petersburg veranstaltete Gedachtnisausstellung fiir
seinen ein Jahr zuvor verstorbenen Freund Viktor Hartmann angeregt. Nur
zu drei Sitzen sind Bildvorlagen nachweisbar. Viele Bilder des Kiinstlers sind
verschollen.

47 So hat Wassili Kandinsky Bilder zu Mussorgskys musikalischen Bildern entwor-
fen.

48 Vgl. H. Munkler, Kriegssplitter. Die Evolution der Gewalt im 20. und 21. Jahrhun-
dert, Berlin 2015, 60 f., 70, 83; Der grosse Krieg. Die Welt 1914-1918, Reinbek 2015,
208, 225, 227, 467.

417

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

So weit, so konventionell. Man sieht Bilder, man transformiert sie
kompositorisch, verdichtet sie und macht sie horbar in der Form
von Klangbildern, die imaginative Nachbilder hervorrufen, welche
sich im Reich der Phantasie niemals an die Kette von Vorbildern
legen lassen. (Keineswegs »hat man an die Bilder von [Frangois]
Boucher zu denken«, wenn man Maurice Ravels Ma mére I'Oye
lauscht; und ebenso wenig »bei der tiirkischen Musik Mozarts etwa
an die >Persischen Briefe«« Montesquieus, wie Vladimir Jankélevitch
meint.*’)

Der Preis einer solchen Beschreibung sind unvermeidlich Aquivo-
kationen bzw. Aufspaltungen des Bildbegriffs, der seinerseits meta-
phorisch funktioniert. »>Bild« ist, wie gern iibersehen wird, selbst
eine Metapher« (MuG, 101). Das reale Vorbild, wie es Mussorgsky
vor Augen gehabt haben mag, um sich ein imaginares, schliellich
kompositorisches Bild von ihm zu machen, geht in rétselhafter
Art und Weise im komponierten Bild auf, das wiederum horbar
wird, wie es ein blofl sichtbares Bild niemals werden kann. Das
horbare Bild geht seinerseits in eine imagindre Bildlichkeit ein, die
weder im engeren Sinne sichtbar noch hérbar sein kann. Dabei
arbeitet die Beschreibung der Uberginge vom realen zum isthetisch
materialisierten, schliefllich hor- oder sichtbaren und endlich imagi-
néren Bild ihrerseits mit Bildern. Letzteres entstammt nach géngiger
Auffassung der Einbildung bzw. der Einbildungskraft, wobei dieser
Begriff den Prozess der Hervorbringung eines imaginédren Bildes
wiederum als einen bildlichen bzw. bildgebenden aufzufassen nahe-
legt.>® Es nimmt nicht wunder, dass man sich auch zwischen ver-
schiedenen Bildtypen nur metaphorisch-bildliche Relationen vor-
stellen konnte. Diese erschépfen sich allerdings keineswegs darin,
Bilder als oder wie Klange zu >sehen< oder umgekehrt Musik quasi
bildlich aufzufassen. Nicht selten liefen sie darauf hinaus, dass Male-
rei Musik wird und dass Musik malt. In diesem Falle wire »Musik
[...] sichtbar geworden«, wie es auch der Begriff der »Tonmalerei«
suggeriert; im ersten Fall wire es gerechtfertigt, nicht nur metapho-
risch von »ténendem Licht« zu sprechen.’!

49 V. Jankélévitch, Ravel, Reinbek 1980, 101.

50 Vgl. das Interview mit Ricceur in: P. Engelmann (Hg.), Philosophien, Wien 1985,
142-155, hier: 143-148.

51 Vgl. die entsprechenden Hinweise bei Grufi, Syndsthesie als Diskurs, 137, 141.

418

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Klangbilder und Bildklange

Bei naherem Hinsehen zeigt sich allerdings, dass meist ein vor-
sichtiges »>als<, >wie< oder >quasi< zwischen Musik und Malerei
mit zu denken ist, was auf metaphorische oder gleichnishafte Inter-
pretationsspielrdume hinweist, die voraussetzen, dass dasjenige, was
metaphorisch in Beziehung gesetzt oder einem Vergleich unterzogen
wird, nicht gleich ist. Viel weiter geht eine »assoziative Gleichsetzung
von Malerei und Musik«®?, wie sie schon in der Romantik (bei
Wilhelm H. Wackenroder, Ludwig Tieck, Otto P. Runge und Nova-
lis) anzutreffen war, als Alexander Wallace Rimington um 1800 die
chromatische Orgel erdachte.>® Ein dreiviertel Jahrhundert zuvor
hatte bereits Luis-Bertrand Castel ein Farbklavier bzw. eine »Augen-
orgel« entworfen, wie es Georg Philipp Telemann 1739 nannte. Ein
derartiges Lichtinstrument sah tatsdchlich Alexander Skrjabin (1872~
1915) vor, der 1910/1 eine eigene, geteilte Luce-Stimme fiir seine sin-
fonische Dichtung Promethée. Poéme du feu (op. 60) komponierte.>*
Von ihm sagt man (ohne dariiber sehr viel zu wissen®), er habe als
Synisthetiker vermutlich die erste Lightshow der Welt komponiert.
Bei der Urauffithrung dieses Werkes fiir Chor, Orchester und Farb-
klavier im Jahre 1915 in New York wurde ein stummes clavier a lu-
miére verwandt.>® Fiir Skrjabin hatten Assoziationen von Farblichem
und Klanglichem wie in Titeln seiner Klaviersonaten op. 7 und op.
9 (Weiffe Messe und Schwarze Messe), in der Rede von »gelbem
Klang« - das ist der Titel einer Bithnenkomposition von Wassily
Kandinsky aus dem Jahre 1912 — oder von »Silbermelodie« und
»schwarzen Takten«, die man spiter bei Ernst Wilhelm Nay antrifft,
vermutlich nicht nur (oder primér) metaphorische Bedeutung.>’
Skrjabin war, wie manche behaupten, >wirklich< ein Musikmaler
und malender Komponist, bei dem sich Klangliches und Bildliches

52 M/1,176; Hervorhebg. BL.

53 J. Jewanski, Von der Farbe-Ton-Beziehung zur Farblichtmusik, in: ders., Sidler
(Hg.), Farbe - Licht — Musik, 131-210, hier: 171 f.

54 Vgl. L. Sabanejew, Prometheus von Skrjabin, in: W. Kandinsky, F. Marc (Hg.),
Der Blaue Reiter [1912], Miinchen, Ziirich °1986, 107-125; H. H. Stuckenschmidt,
Twentieth Century Music, New York, Toronto 1979, 17 ff.

55 Siehe die Skepsis bei Gruf}, Syndsthesie als Diskurs, 161,163, 222 £., 363.

56 Zum Hintergrund vgl. contrapunkt-online.net/alexander-skrjabin-und-seine-
mystische-farbenkunst/.

57 Vgl. C. S. Myers, Zwei Fille von Syndsthesie [1914/5], in: A. Skrjabin, Briefe. Mit
zeitgendssischen Dokumenten, Leipzig 1988, 384-388.

419

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

wohl unterscheiden lief3, aber zutiefst synésthetisch verbunden blieb.
So hat Skrjabin, heiflt es, mit dem »ewigen Vergleich farbiger mit
musikalischen Klidngen ernst gemacht« - wie auch der ebenfalls
synisthetisch veranlagte Litauer Mikalojus Konstantinas Ciurlionis
(1875-1911), auf den Haftmann diese Worte miinzt. Ciurlionis habe
»Musik gemalt«, heifit es.>8

Viel haufiger als ein derart weites Vordringen des Malerischen in
die musikalische aisthesis, Komposition und Auftithrung selbst — bis
hin zu einer gegenseitigen Durchdringung, wo sich Bilder und Klan-
ge nicht nur gegenseitig hervorrufen, sondern sich auch miteinander
vermischen in syndsthetischer Promiskuitat — ist die blofle, durch
ein >wie« oder »als (ob)< angezeigte Analogie in der Deutung von
Farblichem als quasi Musikalischem (vice versa), ohne dass damit im
Geringsten eine synasthetische Assoziation oder gar Fusion gemeint
sein muss.” In der dsthetischen Wahrnehmung offenbarten sich Cé-
zanne »Wesen, [...] die mit der Sonne in die Seele ein[ziehen], ohne
daf3 es eine Scheidewand gibt zwischen ihnen und dem Licht, ohne
Zeichnung, ohne Abstraktion, ganz in Farben. Und eines Tages wer-
den dieselben Dinge wieder sichtbar, aber unbegreiflich, eingehiillt
in einen zarten Glanz. Ganz gliicklich, als ob sie eine geheimnisvolle
Musik geatmet hitten.«®® So gedachte er offenbar, die >geatmete
Musik« dieser Wesen »>sichtbar< zu machen. Wie sollte das gelingen,
wenn nicht durch einen seinerseits quasi-musikalischen Prozess des
Malens, der ein quasi-musikalisches Ergebnis und eine quasi-musi-
kalische Wirkung hervorzubringen versprechen miisste? Um den
Prozess, das Ergebnis und die Wirkung zu charakterisieren, wird

58 M/I,174f. Statt diese Innovation zu wiirdigen, stuft Hans Sedlmayr Skrjabin mit
W. Iwanow nur als pathologisches Beispiel fiir den der nachklassischen Kunst
der Moderne zur Last gelegten »Auszug aus dem Reich des Humanismus« ein,
der nur noch zersprengte »Nomaden des Schonen« und die sattsam bekannten
bzw. denunzierten »heimat- und bodenlosen Kosmopoliten« zuriickgelassen
habe; H. Sedlmayr, Verlust der Mitte. Die bildende Kunst des 19. und 20. Jahrhun-
derts als Symptom und Symbol der Zeit, Berlin 1955, 33, 119. Wenige Jahre nach
dem Ende des 2. Weltkriegs kann dieser Autor in der Zerrissenheit moderner
Kunst nichts >Positives<, kein Sichtbarmachen existenzieller Dramatik etwa er-
kennen, nur eine verfehlte »Uberwindung der Erdgebundenheit« des Menschen
bzw. eine »Verlassenheit« von der Erde; ebd., 83, 88, 92. Hier sind »Blut und
Boden« nicht weit...

59 Vgl. Hess, Dokumente, 77 zu Kandinsky.

60 Cézanne, Uber die Kunst, 41.

420

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Klangbilder und Bildklange

man nicht miide, musikalische Metaphern zu bemiihen: Metaphern
der psychischen Resonanz als eines Anklingens, der Rhythmik, des
(farblichen) Tons, der Klangdichte, des Zusammenklangs der Farb-
elemente durch Akkordierung und Orchestrierung, ihrer Kompositi-
on und Harmonie. Gewiss: einige dieser Metaphern konnten sich
weitgehend vom Musikalischen bzw. Klanglichen l6sen und schlief3-
lich auch in der Architektur (als einer »verstummten Tonkunst«®!)
Verwendung finden, wo sie praktisch keine Spur einer anderen Her-
kunft mehr verraten. Auch Gebdude kénnen rhythmisch arrangiert
und kompositorisch orchestriert werden. Weit mehr noch aber hat
man in der Malerei speziell auf musikalische Assoziationen Wert ge-
legt. Abgesehen von formalen Charakterisierungen von Rhythmen,
Kontrasten, Harmonien, Intensitdten, Helligkeit, Volumen, Dichte
und Rauhigkeit®? etc. — sprach man ausdriicklich von einer »Musika-
lisierung der Malerei«®?, von einer »Musik der Farben« oder vom
»orphischen Singen« gewisser Bilder, wie es Guillaume Apollinaire
1912 aus »Klangen farbiger Formen« hatte heraushéren wollen.®
Paul Gauguin verkiindete, nunmehr trete die Malerei »in ihre musi-
kalische Phase«% ein — worin ihm offenbar manche wie Kandinsky
und Adolf Hoelzel folgen wollten, andere freilich nicht. Heif3t das,
dass Kiinstler:innen fortan mit der Skala ihrer Farben spielen soll-
ten »wie der Komponist bei der Orchestrierung einer Symphonie«?
Oder sollten sie »dem Musiker gleich werden, der die sieben [!]
Noten der Tonleiter variiert, um die Melodie zu erzeugen«?%¢ Oder
sollten sie ihre Farben auswihlen, »um der musikalischen Wirkun-
gen willen«®” - sei es im Sinne einer »menuetthaften Musikalitétx,
sei es einer Fuge (woran offenbar Lyonel Feininger dachte®®), einer

61 Haftmann, Das Musikalische in der Malerei, 103.

62 Bei Heinz Werner stehen die letzten fiinf Begriffe fiir intersensorische Attribute,
die jedem der menschlichen Sinne zugesprochen werden kénnen.

63 Haftmann, Das Musikalische in der Malerei, 88. Im Folgenden fiihrt der Autor
die fragliche Musikalisierung auf das sromantische« Moment der Malerei zuriick
(90).

64 M/1, 66, 181, 453.

65 W. Haftmann, Malerei im 20. Jahrhundert 2 [1965], Miinchen 31980, 147 [=M/2].

66 Hess, Dokumente, 22 f. Hervorhebungen BL.

67 Ebd., 30.

68 J. Langner, Lyonel Feininger. Segelschiffe. Einfithrung, Stuttgart 1962, 7, 12. Hier
wird die Kunst der Fuge zundchst zum blof$ analogen Vorbild; dann aber soll sie
der Maler in »klingende Transparenz« umgemiinzt haben.

421

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

»reinen Kantilene«, wie sie Haftmann bei Paul Klee zu vernehmen
meinte, oder »griiner Trauer«-Musik, wie sie Vladimir Jankélévitch
bei Claude Debussy wahrnahm?%°

Was fiir eine wilde Vegetation poetischer Uberkreuzungen von
Farblichem und Klanglichem, Bildlichem und Musikalischem, Male-
rei und Musik! Teils semantisch innovativ und insofern lebendig wie
der »sonore Zauber« angesichts von Emile Noldes Bildern chtho-
nisch-mythischer Wesen, teils hinkend wie in der Rede von einer
»Klaviatur farbiger Streifenx, teils auch stereotyp wie in der Begeis-
terung tber »Symphonien aus Farben«’, in die auch Besucher
niederldndischer, quasi militarisch arrangierter Tulpenbeete ausbre-
chen. Noldes Miihle (1924), sein Schwiiler Abend (1930) und sein
Bild Fremde Menschen (1946) >klingen< demnach erdhaft dunkel;
Klees Farb-Klaviatur legt Gedanken an eine serielle Kombinatorik
nahe, die das statische Bild doch niemals so realisieren kann wie ein
diachrones Musikstiick; und die Parallelisierung von Farblichkeit
und polyphoner Symphonik erschopft sich schliefilich in einer vagen
Andeutung von Vielfalt... In jedem Fall, mochte man meinen, >hin-
ken« die Vergleiche — vorausgesetzt, es soll sich um solche handeln.
Dass sie hinken, wiirde sich sofort zeigen, wollte man versuchen,
sie >beim Wort zu nehmen«. Dunkle Farben erzeugen normalerwei-
se keine tiefen Bdsse. Niemals kann der Kiinstler so mit seiner
Farbpalette spielen wie eine Pianistin mit ihrer Klaviatur. Niemals
diirfte sich eine Symphonie in blofl bunter Vielfalt erschopfen, wie
sie Touristen selbst angesichts >unmdglichster« Farbkombinationen
entziicken lasst. Doch solches Hinken ist keiner Metapher zum Vor-
wurf zu machen, wenn es stimmt, was Bernhard Taureck unmissver-
standlich feststellt: »Wir kennen [...] keine Normen fiir das Gelingen
von Bildern. Katachresen wie >Dies schldgt dem Fass den Boden
ins Gesicht« beurteilen wir zwar als verfehlt, doch wir wissen nicht,
nach welchen Normen Verschiedenes mit Verschiedenem zu verbin-
den sei. Mit Hilfe einer Metapher, von der wir unterstellen, dass von
ihr nicht gilt, was sie aussagt, verstandigen wir uns alltagssprachlich
tiber die Unmdoglichkeit der Verbindung von Verschiedenem: >Jeder
Vergleich hinkt<«« (MuG, 73).

69 M/1, 252,295, 297; Jankélévitch, Ravel, 20.
70 M/1,105, 301, 154, 160, 398.

422

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Klangbilder und Bildklange

Wenn das zutrifft, haben wir offenbar allenfalls noch die Wahl
zwischen ironischerweise mehr oder weniger gutem bzw. gelingen-
dem und gewissermaflen verungliicktem, in die Irre fithrenden
>Hinken«. Bewegen wir uns nicht auf der Ebene synasthetischer Ver-
kniipfungen von Sichtbarem und Horbarem, Bildern und Kldngen,
Musik und Malerei, sondern auf der Ebene von Analogien, Gleich-
nissen und iiberkreuzten Metaphorisierungen, so kann es demnach
nicht in Frage kommen, diese einfach als sachfremd, unangemessen
oder deplatziert zuriickzuweisen - ob nun mit Blick auf kiinstleri-
sche Prozesse, auf Werke, die aus ihnen hervorgehen, oder deren
asthetische Wirkungen. Ebenso wenig wire auch an eine Uberwin-
dung der in Analogien, Gleichnissen und iiberkreuzten Metaphori-
sierungen allemal bereits vorausgesetzten Differenzierung des Ana-
logisierten, des Verglichenen und Ubertragenen zu denken. Wenn es
Nay gelungen sein sollte, die »ewige Metapher von der >Musik der
Farbenc [...] konkret [zu] verwirklich[en]«”!, und wenn es Skrjabin
gelungen sein sollte, die Farblichkeit seiner Musik herauszuarbeiten,
so kann das doch in beiden Fillen nicht bedeuten, dass Musik und
Malerei, Sicht- und Horbares, Bilder und Klénge zur Deckung kom-
men - was offenbar auf deren Entdifferenzierung bzw. Nivellierung
hinauszulaufen drohte. Aus einer enthusiastischen Poetik, die Kunst
nur durch musikalische Sprache und Musik nur in verbalen Regis-
tern der Malerei glaubt loben zu kénnen und sich dabei selbst feiert,
zu schlieflen, man habe es damit zu tun, dass Musik >wirklich< Male-
rei und letztere umgekehrt >wirklich< Musik werden kann, wiirde auf
einen ikonologischen Fehlschluss hinauslaufen, der aus sprachlichen
Bildern nicht-bildhafte Bedeutungen ableitet (MuG, 208) und dabei
das fiir Analogien, Gleichnisse und Metaphern unentbehrliche >als«
oder >wie< im Verstdndnis von etwas als etwas und im Vergleich mit
etwas anderem zum Verschwinden bringt. Mdoglicherweise frucht-
bar bleiben sprachlich gewissermaflen iiberkreuzte Beziehungen
zwischen Sicht- und Horbarem, Bildern und Klidngen, Musik und
Malerei nur solange, wie dies nicht geschieht. Diese Beziehungen
werden moglicherweise inspirierend deutbar, wenn eine delimitierte
chiasmatische Metaphorik vom Einen aufs jeweils Andere gleichsam
tibergreift, aber sie werden am Ende auch ruiniert, wenn dabei die
ikonologische Differenz selbst zum Verschwinden gebracht wird, die

71 Wie Haftmann meint (M/1, 505).

423

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

sie eigentlich zum Vorschein bringen sollte. Will man die Frage nach
synésthetischen Zusammenhangen, metaphorischen Interferenzen
und chiasmatischen Ubergriffen von Sichtbarem auf Horbares (vice
versa), von Bildlichem auf Klangliches (vice versa), von Malerei auf
Musik (vice versa) nicht vollkommen verwirren, erscheint es deshalb
als ratsam, sich noch einmal darauf zu besinnen, was die Sprache
im Modus des Redens und Schreibens tiber diese Verhiltnisse als
>Drittes<, >Vermittelndes« {iberhaupt vermag.

3. Zur metaphorischen Deutung bildlicher Rede

Von Anfang an erweist sich philosophische Besinnung auf das, was
Sprache vermag, eigentiimlich irritiert von bildlicher Rede. Aristote-
les begniigte sich damit, die Philosophie weitgehend auf moglichst
unzweideutige Aussagen und auf logisches Schlussfolgern zu ver-
pflichten, bildliche Rede in Anbetracht ihrer notorischen Vieldeu-
tigkeit aber gleichsam in ein Reservat zu verweisen, in dem sich
poetische Freiheit mit eigenem Recht entfalten und austoben darf.
So wurde Poesie davor bewahrt, sich in destruktiver Weise an epis-
temischen Konzepten messen lassen zu miissen; so gewann sie ein
eigenes, unangefochtenes Spielfeld, von dem fiir die Philosophie kei-
ne Gefahr mehr auszugehen schien; und so wurde sie schliefSlich als
zu sich selbst gekommene, scheinbar befreite, gleich wieder gefangen
genommen. Auflerhalb ihres Spielfeldes hat sie nichts zu suchen;
insbesondere in der aufs Aussagen und Schlussfolgern beschrinkten
Philosophie nicht, denn alles, was metaphorisch gesagt wird, ist
Aristoteles zufolge unklar, undeutlich, ungewiss und zweifelhaft.”?
Der damit einhergehenden Einzaunung der Metapher im Feld des
Poetischen steht die Tendenz entgegen, ihr den gesamten Sprachge-
brauch zu iiberlassen bzw. zu behaupten, es sei unmoglich, ihn we-
nigstens in bestimmten Teilbereichen véllig vom Metaphorischen zu
reinigen. Von Xenophanes, der als erster auf den Anthropomorphis-
mus bestimmter Gotterbilder hinwies und bereits nahelegte, dass
wir die Bildlichkeit niemals abzustreifen vermdgen, tiber Plotin, der
von Gott vorsichtig >gleichsam« (hoion) spricht, und Thomas von

72 Aristoteles, Topik, Stuttgart 2004, V1.2, 139b 33; MuG, 53.

424

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Zur metaphorischen Deutung bildlicher Rede

Aquin bis hin zu Johann Georg Hamann und Friedrich Nietzsche
schliefllich setzt sich der Verdacht durch, die gesamte Semantik sei
durch und durch metaphorisch und infolgedessen entweder von
jeglicher nicht-bildlichen Wahrheit und von ametaphorischem Veri-
tikationismus ausgeschlossen, wie es schon Platons Hohlengleichnis
besagte’3, oder aber »die Wahrheit selbst« sei »unter die Menschen /
getreten / mitten ins / Metapherngestober«, wie es in Paul Celans
Gedicht Atemwende heifst.”

Angesichts dieser Ausgangslage hat Bernhard Taureck zu beden-
ken gegeben, ob man nicht auf dem Weg einer kritischen Ikonologie
zu eruieren versuchen muss, was bildliche Rede leistet, leisten kann
und sollte bzw. wo sie ihre Spielrdume iiberzieht oder gar ruiniert.
Dabei muss es seines Erachtens vor allem um eine Untersuchung
des Bildgebrauchs gehen. Als poetisch ist dieser einzustufen, wenn
er Verschiedenes auf >unmdogliche< Art und Weise miteinander ver-
bindet und so »die Nicht-Moglichkeit der Verbindung des Verschie-
denen negiert« (MuG, 74). Das tut er unvermeidlich in Unkenntnis
der Bedingungen, unter denen das geschehen kann. Er gebraucht
einfach Bilder, ohne sich dabei darauf zu besinnen, ob und wie
sie »passen, wie ihr Gebrauch gelingen und {iberzeugen kann. In
dieser auf den ersten Blick misslichen Lage sind wir allerdings nolens
volens, wenn es denn stimmt, dass keine objektiven Kriterien fiir den
angemessenen, richtigen oder fruchtbaren Gebrauch von Metaphern
in Aussicht stehen. Keine Metapher und kein Gleichnis, das sich als
solches explizit zu erkennen gibt (x ist >gleichsam als< y zu sehen,
zu verstehen, zu begreifen...), kann die »Wirklichkeit sichern«, die
sie bzw. es zur Sprache bringt. Beide, Metapher und Gleichnis, »dis-
tanzier[en] uns [...] von unserer Ubereinstimmung mit dem, was
wirklich der Fall ist. Allgemeiner: das Bild, mit dessen Hilfe wir
Ubereinstimmung zwischen Rede und Welt herstellen konnten, stellt
sich zugleich wieder zwischen beide« (MuG, 282).

Dennoch kann poetische Rede mit »ontologischer Vehemenz«,
wie Paul Ricceur sagen wiirde”, auf eine »Kongruenz von Sagen und
Sein« abzielen, »und dies am Ende gar in dem Sinn, [...], dass es

73 Zum Vorangegangenen vgl. ebd., 280 f., 253, 53-56, 346.

74 P. Celan, Atemwende, Frankfurt/M. 1967, 85.

75 P. Ricceur, La Métaphore vive, Paris 1975, 313, 379; Philosophie et langage, in:
Revue Philosophique 4 (1978), 449-463, hier: 458 f.

425

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

Dichtung ist, die iiberhaupt erst Wirklichkeit konstituiert«« (MuG,
21). Liefe das nicht darauf hinaus, Herders Vermutung zu bestitigen,
dass »unser ganzes Leben« von Anfang an »gewissermaflen eine
Poetik [ist]«?7® In diesem Fall wiirde sich das Poetische als tief
in unseren Weltverhdltnissen verwurzelt erweisen und bereits dort
ansetzen, wo sich origindres Sich-Zeigen abspielt, dem urspriing-
lich jegliche eindeutige und klare Differenzierung von Sehen und
Horen abgeht.”” So kénnen Sehen und Horen von Anfang an in-
einander tibergehen, miteinander interferieren und gewissermafien
tiberkreuzte Deutungen des Sehens als einer Art Horen und des
Horens als einer Art Sehen nahelegen. Genau das geschieht auch
in dsthetischen und theoretischen Interpretationen dessen, was Mu-
siker und Maler eigentlich tun. Diese Interpretationen bedienen sich
ihrerseits einer Poetizitdt der Rede, die Bilder >in hochsten Tonen«
lobt und Musik »>in den schdnsten Farben« feiert, ohne uns aber je
davon iiberzeugen zu konnen, derartige Chiasmen von Sicht- und
Horbarem, Sehen und Horen, Bildern und Klidngen, Musik und
Malerei konnten dahin fithren, deren Differenzen zu tilgen.”®

Die Frage, ob die Poetizitit solcher Rede unmittelbar enthiillen
kann, was menschliche Wirklichkeit oder das In-der-Welt-sein selbst
surspriinglich« - oder vielmehr gerade unter kontingenten histori-
schen Bedingungen auf neue Weise’”® — ausmacht, statt nur einem
nicht-philosophischen Reservat wahrheitsindifferenter Bildlichkeit

76 J. G. Herder, Uber Bild, Dichtung und Fabel [1786], in: Werke in zehn Binden,
Bd. 4, Frankfurt/M. 1994, 631-677, hier: 635. Offen bleibt hier, wie sich das
Poetische zum eingangs betonten Sichzeigen verhalt.

77 Vgl. VI, Mytho-poetisches Leben. Zwischen mythischer Erbschaft, Narrativitdit
und Entmythologisierung, in: ders. (Hg.), Grundfragen hermeneutischer Anthro-
pologie. Das Werk Paul Ricceurs im historischen Kontext: Existenz, Interpretation,
Praxis, Geschichte. Bd. II: Interpretation, Baden-Baden 2024, 996-1066.

78 Deshalb spricht Ricceur auch von einem »paradoxe indépassable« im Her-
zen metaphorischer Wahrheit. Es liegt darin, »d’inclure la pointe critique
du>n’est pas« (littéralement) dans la véhémence ontologique du >est< (métapho-
riquement)«; Ricceur, La Métaphore vive, 235.

79 Haftmann lehnt sich an Heideggers Rede vom In-der-Welt-Sein mehrfach an
(vgl. W. Haftmann, Verfemte Kunst. Bildende Kiinstler der inneren und dufSeren
Emigration in der Zeit des Nationalsozialismus, Koln 1986, 17); jedoch so, dass
gerade kein geschichtlich unanfechtbares Existenzial dabei herausspringt. Das
zeigt sich, wo es darum geht, wie die Wissenschaften der Moderne, allen vor-
an die Physik, und die geschichtlichen Erfahrungen des 20. Jahrhunderts den
»Wirklichkeitsgrund« ésthetischer Lebensformen tangiert haben, die sich, wie

426

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Zur metaphorischen Deutung bildlicher Rede

tiberlassen zu bleiben, versucht ein philosophischer Gebrauch von
Metaphern und Gleichnissen gerade nicht direkt zu beantworten.
Taureck zufolge zeigt das deren reflexive Verwendung an. Wihrend
sich im poetischen Bildgebrauch in der Mitteilung der Bilder nicht
auch schon deren Bildstatus mitteilt (so dass es den Anschein haben
kann, als kénnten Musik und Malerei ohne Weiteres ineinander
tibergehen), geschieht genau das in einem philosophisch-reflexiven
Sprachmodus. In beiden Fillen aber kommt es durch Metaphern
und Gleichnisse zu einer nicht-folgernden, epistemisch unmdogli-
chen Verbindung von Verschiedenem und in Folge dessen zur Er-
zeugung von Fremdheit durch sprachliche Aneignung (MuG, 42, 45,
187). Die Rede ist auch von einem »entgrenzenden Hindurchstof3en
zu einem Andersartigen«, das sich in der sprachlichen Aneignung
ihr zugleich widersetzt, so dass es gerade als fremd Bleibendes zum
Vorschein kommen kann (MuG, 27). Genau so konnte man auch
chiasmatische, >sprachlich vermittelte« Verhéltnisse zwischen Sicht-
und Horbarem, Bildlichem und Klanglichem, Malerei und Musik
verstehen.

Allerdings kommt fremd Bleibendes nicht ein fiir allemal zum
Vorschein. Durch Wiederholung und Proliferation nutzt sich die
poetische Kraft origindrer Metaphern und Gleichnisse ab, sie wird
fade und ausdrucksarm, bis sie schliefllich ganz erlahmt und ab-
stirbt. Zum Tod der Metapher kommt es ironischerweise umso
eher, wie sie >Erfolg« hat, um sich in gedankenlosem Gebrauch zu
erschopfen, der sie schliefilich gar nicht mehr als solche erkennt.
Wer eine Metapher in Umlauf setzt, riskiert unvermeidlich, dass
andere sie sich zu eigen machen, dass sie Erfolg hat, mehr und mehr
gebraucht, variiert und recycelt wird, bis sie endlich nichts mehr
sagt und dringend nach semantischer Innovation verlangt, fiir die
das sprachliche Bild allein aus eigener Kraft allerdings nicht sorgen
kann. Wehrlos muss es hinnehmen, x-fach gebraucht, wiederholt,
abgeschwicht, verdiinnt und sogar mit prima facie inkompatiblen
Bildern vermischt zu werden. Sie »interagieren« férmlich in einer
nicht zu kontrollierenden Promiskuitdt. Taureck spricht von einer

dieser Autor glaubt, so weit abseits des Politischen halten sollten, wie nur eben
moglich (Der Mensch und seine Bilder, 10, 79, 256 ft.).

427

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

»Interimaginitdt ohne Regeln«®80, die nirgends klare oder unverriick-
bare Grenzen zwischen Metapherngebrauch und -missbrauch erken-
nen lédsst.3! Wie, wenn nicht in konventioneller, kontingenter oder
arbitrirer Art und Weise, soll man bestimmen, wo angesichts derar-
tiger Anarchie Grenzen liegen?

Auch forciertes Grenzenziehen sichert freilich nicht das Gelingen
von Bildern bzw. von Bildverwendungen. Das liegt wesentlich an
ihrer Produktivitdt. Sie bzw. diejenigen, die sie gebrauchen, 6ffnen
sich auf eine befremdliche Alteritat hin, die irritiert (wie in der
Rede von »blauer« oder »griiner Trauer« [Maeterlinck; Debussy])
und zugleich fasziniert. Angesichts dieser Alteritit werden sie nicht
einfach als >unklar<, >vieldeutigs, >zweifelhaft« und letztlich jeglicher
verniinftigen Aussagbarkeit entzogen entwertet und abgetan oder
einem Sonderbereich anormalen Redens zugewiesen; im Gegenteil:
mehr oder weniger irritiert und inspiriert begreift man poetische
Bilder als Offner auf irreguldre, stets nur im Nachhinein normali-
sierbare sprachliche Spielrdume hin; sei es auch nur, um der weit-
gehenden Fadheit eines blofl prosaischen Redens, Aussagens und
Schlussfolgerns zu entgehen, ohne definitiv zu wissen, was poeti-
sche Rede iiberhaupt leisten kann. Gewiss keine Kongruenz von
Referenz und Sache, insistiert Taureck, allenfalls von Ausdruck und
Sache.?? Solche Kongruenz verbiirgt aber keine >definitive« Wirklich-
keit und Gelingen in diesem Sinne. Metaphern und Gleichnisse
kann man nicht verwenden, ohne zugleich eine »Infinition«, d.h.
eine »unbestimmte Erweiterung« des bildlich zu Bestimmenden
entweder zu beabsichtigen oder unfreiwillig in Kauf nehmen zu
miissen. So findet im bildlichen Sprachgebrauch unvermeidlich eine
paradoxe »Ent-Begrenzung« statt®, die einerseits etwas pradiziert (a
ist >wie« b; c ist »als< d zu verstehen; e ist >vergleichbar mit<f usw.),
andererseits aber die eindeutige, klare, definitive... Bestimmbarkeit
des fraglichen Bildes im gleichen Zug gewissermafien widerruft. Ge-
nau dadurch werden Interpretationsspielrdume eréffnet (MuG, 454).

80 Auch im Verhaltnis zwischen Bildern und Begriffen werden Regeln vermisst;
vgl. MugG, 207.

81 Ebd., 24,33, 83.

82 Ebd., 78. Demgegeniiber zielt jene »ontologische Vehemenz« bei Ricceur doch
auf die Referenz — immer mit Blick auf eine nur poetisch auszumalende Welt
»dans quoi il serait possible de vivre« (Philosophie et langage, 460).

83 MugG, 160, 178, 413.

428

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Pathische aisthesis ausgesetzten Lebens

Nur so vermitteln Bilder Gegenstandsbezogenheit: indem sie den
Schein durchkreuzen, Begriffe verfiigten iiber ihn (MuG, 468). Im
Gegensatz zu Begriffen geben Bilder ihren Gegenstand demnach
frei. Sie »geben Gegenstandsbezogenheit«, wie Taureck schreibt,
indem sie ihren Gegenstand poetisch frei beschreiben und in die-
sem Sinne sein lassen. Thn >als< oder >wie«< etwas zur Sprache zu
bringen, heifft im Grunde, sich riickhaltlos zur Kontingenz eines
Anders-Verstehens, -deutens und -interpretierens bekennen zu miis-
sen. Was tberhaupt >als< oder >wie« etwas anderes zu verstehen,
deuten und interpretieren ist, kann niemals mit diesem Anderen
einfach zusammenfallen. Bildlich zu sagen: etwas (x) sei wie etwas
anderes (y), bedeutet unvermeidlich, anerkennen zu missen, dass
y nicht einfach x gleich sein kann. In diesem Sinne muss man zu
dem Schluss kommen: metaphorische »Inbesitznahme von Welt«
ist, wenn {iberhaupt, méglich, ohne dem vermeintlich Angeeigneten
auf diese Weise seine Fremdheit zu nehmen (MuG, 462); mehr
noch: sie kann notwendigerweise nur so erfolgen, dass es unmdaglich
ist, ihr ihre Fremdheit zu nehmen. Auch die Rede von Inbesitznah-
me ist allerdings eine Metapher, wenn auch eine >tote<, der man
nur wieder Leben einhauchen kann, wenn man die Aufmerksamkeit
darauf richtet, was sich der Inbesitznahme radikal entzieht.

4. Pathische aisthesis ausgesetzten Lebens

Sich als >modern« verstehende Philosophen haben auf diese Frage
immer wieder - implizit oder explizit - eine Antwort gegeben:
nichts entzieht sich. Wenn >der Mensch« tatsdchlich unumschrank-
ter maitre et possesseur du monde sein sollte, wie es in Descartes’
Discours sur la méthode heifit, wenn er alles versteht, was er selbst
gemacht hat, wie Gambattista Vico behauptete, und wenn sowohl
die Natur als auch das von Menschen Gemachte im Modus einer
indifferenten Wirklichkeit vorliegt, die als blofSe res extensa, als an
sich Seiendes oder objektives Sein von sich aus nichts gegen ihre
Inbesitznahme auszurichten vermag, dann hat es mit allem Entzug
ein Ende. Ironischerweise wird aber gerade dies asthetisch als radi-
kale Entfremdung und als Erfahrung des Sichselbstfremdwerdens
gedeutet. Von Pascals Erschrecken angesichts des Schweigens der
unendlichen Raume und Kants Ding(en) an sich tiber Nietzsches

429

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

»schiefe Ebene«, auf der wir angeblich ins Nichts rollen, bis hin zu
Heideggers indifferenter »Vorhandenheit« reichen die Befunde und
Klagen dariiber, dass wir Menschen scheinbar nur noch mit Verob-
jektiviertem, Verdinglichtem, mit >nichts-sagenden< choses mortes,
mit Gleichgiiltigem als »nicht mehr lesbarer« (Antonin Artaud) und
jeglicher Metaphorisierung sich widersetzender Wirklichkeit zu tun
haben (M/2, 191).

In diese Kerbe schlug auch Hans Sedlmayr mit seiner Diagnose
eines »Verlusts der Mitte«, die schon Cézanne als tendenziell patho-
logischen Fall beschreibt, der den ldngst allgemein eingetretenen
»Verlust der Einfiihlung« in eine zur bloflen Wirklichkeit versach-
lichte Welt nicht mehr zu kompensieren vermdge. Spitestens seit
dem herrsche die pure Verlassenheit — von der Erde, der der Mensch
doch ontologisch zugehore; und zwar so, dass ihm daraus eigentlich
»bindende« Auftrige erwachsen miissten.3* Schon bei Cézanne zeige
sich ein Sichverschwenden an die Farbe in einem reinen Sehen, das
»die Welt des Menschen unvermerkt« buchstiblich aus den Augen
verliere.%> Infolge dessen erweise sich die Freiheit des dsthetischen
Sehens (wie auch die des Horens) gar nicht mehr verpflichtet auf
eine mafigebende Wirklichkeit und laufe stindig Gefahr, auf keinen
Widerstand mehr zu treffen, der ihr in ijhrer Riickhaltlosigkeit noch
eine gewisse Sicherheit zu bieten verspriache®0, sei es auch nur ver-
mittels eines einsamen, vor Vermarktung sich in acht nehmenden
Lebens in der Abgeschiedenheit.

Dabei schien gerade Cézanne um diese Gefahr zu wissen und
suchte — wie er ausdriicklich bekannte: als »Primitiver meines ei-
genen Weges« — die »Wahrheit der Malerei« als »Philosophie des
Menschen«.%” Die Richtung, die er mit diesen Worten weisen wollte,
war die der riickhaltlosen &sthetischen Selbstexposition, des Nicht-
wissens ungeachtet einer »allzu reichen Vergangenheit, in einer mit
Bedeutungen iiberladenen Welt«, die in ihrer stindigen Beschleuni-
gung alles verschwinden zu lassen scheint. »Man muf3 sich beeilen,

84 Sedlmayr, Verlust der Mitte, 33, 92 {f., 99, 88.

85 Ebd., 109.

86 In dieser Sicht konnte sich Jankélévitch in diesem Fall mit seiner Dekadenz-Dia-
gnose bestitigt sehen, die er besonders an Skrjabins Klaviersonaten ausprobiert
(Austeritdt und Dekadenz, 208 £., 216).

87 Cézanne, Uber die Kunst, 18, 43, 69.

430

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Pathische aisthesis ausgesetzten Lebens

wenn man noch etwas sehen will. Alles verschwindet«.3® Bevor es
dazu irreversibel kommt, wollte er sich zu einem neuartigen, voll-
kommenen Resonanzkorper ausbilden, um »sich [!] die Natur in
ihm« denken zu lassen.?? So sollte es weniger zu einer optischen
Besitzergreifung von Sehdaten, als vielmehr dazu kommen, dass Bil-
der sich im Kiinstler selbst bilden, um von ihm Besitz zu ergreifen,
wie es Marc Chagall ausdriickte. Worum es dabei ging, war weniger
ein stindiges Hin und Herr zwischen besitzergreifendem Subjekt
und beherrschtem Objekt (das auch der Maler selbst sein konnte)
als vielmehr »in >selbstvergessener« Tatigkeit ein Antwortverhéltnis
zum Material zu gewinnen« (M/1, 289). Von diesem Antwortverhalt-
nis - von dieser dsthetischen Responsivitat®® — sagte John Marin mit
Blick auf die moderne Stadt: »Ich kann den Klang dieser Auseinan-
dersetzung horen und das ist eine grof3artige Musik« (M/1, 391).

Das Wirkliche mag in der Moderne einer durchgreifenden >Ver-
sachlichung« anheimgefallen sein, doch musste daraus keineswegs
eine nur noch anti-klassische Kunst resultieren, die sich angeblich
gleichgiiltig mit ihr abfindet und zur »Zerfetztheit allen Seins«
bedingungslos »ja< sagt.”! Gerade in der Versachlichung, die eine
mafSgebende Wirklichkeit und Normen nicht langer vorgeben kann,
wird vielmehr der Resonanzkorper des Kiinstlers zum priméren,
vielleicht einzigen Medium, auf das man nun @berhaupt erst wirk-
lich aufmerksam wird. So wird fiir van Gogh der menschliche
Schmerz derart maf3geblich, dass man von einer geradezu vorbild-
lichen Tragik in seiner Antwort auf die existenzielle Bedrohung
sprechen konnte, der er sich ausgesetzt sah. Hat dieses »exemplari-
sche« Leben nicht »eine geheime Wirkkraft in der ganzen Lebens-

88 Ebd., 76,101

89 Ebd., 132.

90 Haftmann spricht von »antwortender Sensibilitit« und mit Goethe von
»antwortenden (Gegen-)Bildern« in diesem Sinne (Skizzenbuch, 118, 180) -
und hat dabei die Responsivitit der Maler der Gegenwart selbst im Blick; vgl.
Haftmann, Verfemte Kunst, 14; Paul Klee. Wege bildnerischen Denkens [1950],
Hamburg, Frankfurt/M. 1961, 67. Ein neues &sthetisches Ding, heif3t es hier,
entsteht »als eine Antwortformel unseres Geistes auf den Anruf gewGhnlicher
Dinge; psychologisch gesprochen, als Ausdrucksformel unseres Staunens«. Im
Skizzenbuch gibt der Autor dieser Deutung allerdings eine sonderbare platoni-
sche Wendung (180). Vgl. zum >Anruf< Merleau-Ponty, Die Prosa der Welt, 87.

91 Sedlmayr, Verlust der Mitte, 102, 106.

431

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

haltung der Moderne« bewiesen (M/1, 26£.)? So kommen terribles
passions humaines zum Vorschein, die den Menschen keineswegs
nur verschwinden, sondern im Gegenteil aus der Negativitdt der
>»nichtlichen Helle< dieser Leidenschaften von den »Wurzeln der
Welt her« verwandelt wieder erstehen lassen sollten.”?> Mitnichten
verfolgt moderne Kunst auf diesem Weg nur das restaurative Projekt
einer gliicklichen Wiedereinhausung in der Welt. Thre »Grundstim-
mung der Verlorenheit« kann und will sie vielfach nicht leugnen.?®
Sie fithrt vor Augen, wie der Tod »an der Erscheinung nagt«°4 und
beschwort wie Charles Baudelaire die »blutende«, mit André Mas-
son und Cesare Pavese die »offene«, mit Wols die »ewige Wunde der
Welt«.” Ob sie sich damit abfindet oder mit Georges Rouault in eine
grofle, an Hiob gemahnende Klage einstimmt, ob sie so zu »jenem
Schopfungsgrund zuriickzukommen« hofft, »aus dem ehemals das
Lied des Orpheus stieg«, oder ob sie sich wie die peintres maudites
ganz der Heimatlosigkeit tiberldsst®, stets zieht sie doch die Register
eines sich als »ausgesetzt< begreifenden Lebens. Stets geht es um das
»in der modernen Seinsdeutung immer wiederkehrende[] Gleichnis
vom Leben als des Ausgesetzten vor einem unbestimmten hohlen
Fond« oder um eine Fabel »von der Unstabilitit und dem Ausge-
setzten alles Daseienden«.”” So gesehen manifestiert moderne Kunst
asthetisch die Erfahrung der Heimatlosigkeit, des Verstofienseins,
der Verloren- und Verlassenheit in einer »hoffnungslos verschlosse-
nen Welt«?, deren Weltlichkeit keine Metaphysik und keine poli-
tisch absolut zuverlassige Struktur mehr verbiirgt. Erst recht nicht
nach dem europdischen Desaster der beiden Weltkriege.*

92 M/1,29, 39,73, 94.

93 Vgl. M/1, 76,153, 186, 204, 207, 209, 213, 329.

94 Vgl. M/1, 78, 321, 416, 424 zu Marc Chagall, Ben Shahn und Wols; zu letzterem
ReifSer, Wolf (Hg.), Kunst-Epochen. 20. Jahrhundert II, 43 .

95 M/, 343, 475; Verfemte Kunst, 186; Skizzenbuch, 158; Der Mensch und seine
Bilder, 252.

96 M/1, 97,187, 327.

97 M/1, 121, 441.

98 M/1,273.

99 Zur inzwischen héchst kritisch diskutierten Frage, ob ausgerechnet der hier
mehrfach bemiithte Autor Werner Haftmann gleichsam in den Zeugenstand zu
rufen ist, vgl. H. Rauterberg, Hiiter des falschen Friedens, in: Die Zeit, No. 7
(2020), 54; H. Bude, K. Wieland, Kompromisslos und gewaltbereit, in: Die Zeit,
No. 11 (2021), 48. Ohne die nach 1945 einsetzende radikale Geschichtskritik ist

432

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Pathische aisthesis ausgesetzten Lebens

So weist das asthetische »Pathos der Verlorenheit« in »geheimer
Trauer« (wie bei Attone Rosai und Amedeo Modigliani!??) auf einen
zwar von der Romantik geerbten, inzwischen aber politisch dramati-
sierten Bruch mit der Welt hin, der sich nicht mehr beheben lassen
sollte.!'”! Vor diesem erkldrtermafien kierkegaardschen, mit Martin
Heidegger und Jean-Paul Sartre angereicherten Hintergrund versteht
Haftmann die &sthetisch aktivierte Passion der Kiinstler als Mittel
gegen die Angst, die dieser Bruch hervorrufen musste, aber auch
als privilegiertes Medium der Exposition des Ausgesetztseins, die
es sichtbar macht, statt es >bewiltigen< und >autheben< zu wollen.
Als Ausgesetzte setzten sie sich aus, mittels ihrer Bilder, die den
Betrachtern die gleiche Erfahrung zuspielen mussten, um sie zu sen-
sibilisieren fiir die »Dunkelheit, in der sich Welt vor uns verbirgtx,
wo sich das »Drama der Menschen« abspielt - wenn es nach Pi-
casso oder Malern wie Jackson Pollock und Wols geht, die nichts
»verdchtlicher« erscheinen lassen, als diesen »riesige[n] Trof§ von
heutigen Malern, die im Windschatten dieser tragischen Gestalten
ihre >informellen< Idyllen ziichten«.!0?

Im Gegensatz zu gefilliger Kunst, die das Auge nicht verletzen
und den vergesellschafteten Geschmack nicht beleidigen soll, su-
chen diese ausgesetzten Menschen das Verletzende und gewinnen es
schliefilich selbst einem verkohlten Stiick Holz »in seiner tragischen
Versehrtheit«!%® ab — um es riickhaltlos zum Vorschein kommen zu
lassen; sei es drastisch wie in Otto Dix’ eschatologisch gestimmtem
Expressionismus oder in Francis Bacons und Roberto Mattas schrei-
enden Bildern (Study after Veldzquez's Portrait of Pope Innocent X;
Die Folterung der Djamila), sei es subtil wie in Jean Dubuffets tellu-
rischen Topografien einer horizontlosen »einsamen Erde, die gele-
gentlich wie verlassen wirkt.1% Moglicherweise liegt darin der Appell
an die Adresse einer existenziellen und politischen Sensibilitét, die
auf dem Umweg tiber die dsthetische Darstellung des Ausgesetztseins
erfahrbar macht, was es heifst, nicht nur selbst (sich selbst und der

sie heute nicht aufzuwerfen; vgl. VL. (Hg.), Geschichtskritik nach >1945<. Aktuali-
tit und Stimmenvielfalt, Hamburg 2023.

100 M/1, 262, 325.

101 Vgl. M/1,192, 272, 285 1., 477.

102 M/1, 350, 480.

103 Vgl. M/1, 353, 494 ., 518 f.

104 M/1, 269, 400, 447, 452, 498.

433

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

Welt), sondern einander ausgesetzt zu sein, um auf diese Weise die
Frage neu aufzuwerfen, ob und wie es moglich sein kann zu ko-ex-
istieren, ohne jenen Bruch zu leugnen, wie es in dem Fall drohen
konnte, wo man »das riesige Feld der modernen Welterfahrung«
asthetisch »in Besitz zu nehmen« versucht, um es auf diese Weise
»zur wirklichen Heimat« werden zu lassen.1%

Wenn dieser so sehr zur exklusiven Behauptung des Eigenen
missbrauchte Begrift iiberhaupt noch politische Glaubwiirdigkeit
beanspruchen kann, dann nur so, dass er wirklicher Obdach- und
Heimatlosigkeit'®® Rechnung trégt, sei diese nun metaphysisch oder
historisch und politisch begriindet!?’ - statt unumwunden »als hei-
lende Kraft« gegen Leere und Gewalttrachtigkeit einer »bindungslo-
sen Freiheit«!%® die angeblich »erprobten Ideen aus dem Bereich
des Christlichen, Humanistischen und Sozialen anzuempfehlen«
(M/1, 422). Nur unter dieser Voraussetzung ist auf dem Umweg
einer riickhaltlosen Asthetik der Verlassenheit »die Antwortlosigkeit
des schopferischen Menschen auf das Mafllose der Ereignisse im
geschichtlichen Raum« speziell Europas partiell @iberwindbar (M/1,
423). Nur in diesem indirekten, keinesfalls unmittelbar politisierba-
ren Sinne versteht Haftmann denn auch die dsthetischen Anstren-
gungen einer der Devise Lhomme témoin folgenden Kunst fiir den
Menschen (Lart pour ’homme), von der er annahm, dass sie »ins
Soziale [...] zurtickwirken«!%® konne. »Von was da Zeugnis abgelegt
wurde, das war die Leere der Welt, das Untrostliche der verlassenen
Dinge in der gespenstischen Kahlheit der Rdume, das Ausgesetzte
des Menschen.« Selbst in der prima facie fiir das Gegenteil spre-
chenden, so iiberaus reichhaltigen bildlichen Flora und Fauna Franz
Marcs und Paul Klees »klingt«, so meint er, »immer die leise Trauer

105 M/1, 241, sowie zur angeblichen Rettung durch Kunst ebd., 518.

106 Vgl. VL, Heimat fiir Heimatlose? Politische Uberlegungen zur Literatur der
Verlassenheit, in: Europdische Ungastlichkeit und >identitdre< Vorstellungen.
Fremdheit, Flucht und Heimatlosigkeit als Herausforderungen des Politischen,
Hamburg 2019, Kap. II.

107 Vgl. M/2, 325 zu einem »Ubergewicht des Sozialen«, das man dem politischen
Totalitarismus und dem mit ihm einhergegangenen Primat des Politischen zu
verdanken habe; siehe dazu: Verfemte Kunst, 13.

108 Vgl. M/1, 442, 477. Die Rede von bindungs- bzw. voraussetzungsloser Freiheit
erinnert sehr an Sartre.

109 Haftmann, Skizzenbuch, 156, 121.

434

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Schluss

mit um das Herausgefallensein des Menschen« aus jeder ihn letzt-
lich bergenden Welt."® Diese Trauer >klingt< aber nur an, insofern
sie wahrzunehmen ist vermittels des dsthetisch sichtbar Gemachten
- unter Verzicht auf jeden Versuch, »das fiirchterliche Ausgeschlos-
sensein« aus einer stummen und gleichgiiltigen, allenfalls mathema-
tisch fassbaren Natur und »die Leere, die wir nicht mehr mit ererb-
ten Bildern willkiirlich ausfiillen kdnnen«, beschonigen zu wollen
(M/1, 518).

5. Schluss

In dieser Perspektive empfiehlt es sich, von einem angeblich >reinenc«
Sehen oder >reinen< Horen nicht allzu viel Aufhebens zu machen.
Worauf es modernen Kiinsten, Maler:innen, Komponist:innen und
Dichter:innen..., allererst ankommt bzw. ankommen miisste, ist die
riickhaltlose Selbstexposition, das Sichaussetzen im Ausgesetztsein,
das dsthetisch zur Darstellung kommen soll und dabei aus einer
Sensibilitdt und Responsivitat schopft!l, die nicht von vornherein
aufgetrennt ist in diverse Modi asthetischer Erfahrung, welche viel-
mehr miteinander durch mannigfaltige Querverflechtungen verbun-
den sind, wie es nicht zuletzt im Diskurs iiber das Synésthetische
deutlich wird. Apologien >reinen< Horens und Sehens sollten nicht
darauf hinauslaufen, andere >Sinne< vollkommen abzutrennen; ihr
Sinn lag vielmehr darin, jegliche Unterwerfung unter heteronome
Normen zuriickzuweisen, die darauf hinauslaufen, das asthetische
Sichaussetzen zu bevormunden, zu reglementieren und womdglich
auf gefillige Weise zu entschéirfen. In diesem Sinne war nichts ein-
zuwenden gegen Versuche, Bilder und Klidnge zu mischen und de-
ren Deutungen in einer delimitierten Metaphorik sich tiberkreuzen
zu lassen - vielleicht in der utopischen Hoffnung, an ein primordi-
ales, synisthetisches, orphisch-vorsokratisches"? Milieu leibhaftigen
In-der-Welt-seins wieder Anschluss zu finden, in dem man auf die-
se Weise allerdings nicht >Wurzeln schlagen< und derart ungeféhr-
det >wohnen« kann, wie es ontologische Visionen einer angeblich

110 Zum Vorangegangenen vgl. M/1, 440, 508.
111 Vgl. die Vorstudien in den Kapiteln I und IT in diesem Bd.
112 Haftmann, Der Mensch und seine Bilder, 218.

435

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

langst anstehenden Wiederbeheimatung des Menschen in einem »ir-
dischen< Leben suggerieren.!3

Die fragliche Metaphorik tendiert offenbar zu zwei Extremen:
angesichts des Befundes, dass scheinbar nichts nicht-metaphorisch
gesagt werden kann, in ihrer Unbegrenztheit nahezu beliebig zu wer-
den, einerseits und zu ikonologischen Fehlschliissen andererseits,
die suggerieren, bildlich Gesagtes >sei< so und so. Wenn Musik
in Folge einer solchen Gleichsetzung'"* so aufgefasst wird, dass sie
>wirklich< malt, geht aber die Fruchtbarkeit chiasmatischer Beziige
von Klangen auf Bilder (vice versa) ebenso verloren wie im um-
gekehrten Fall, in dem man unterstellt, Bilder seien musikalische
Kompositionen bzw. schlicht >Musik<. In beiden Fillen wire gar
nichts gewonnen. In beiden Fillen wiirde man sich nicht mehr >kal-
kuliert verlieren< (um ein Oxymoron Taurecks aufzugreifen; MuG,
377) in einem exzessiven Bildgebrauch, sondern sich ihm von vorn-
herein derart ausliefern, dass er nichts mehr lehren konnte. Was aber
konnte er iiberhaupt lehren — und worauthin sollten wir ihn insofern
kritisch befragen?

Zum Abschluss der hier vorgelegten kurzen Situationsbeschrei-
bung multipler chiasmatischer Verhiltnisse zwischen Sicht- und
Horbarem, Bildern und Kldngen, Malerei und Musik mdchte ich
folgende Deutung vorschlagen: Wir kommen normalerweise als
Sehend-Horende und als Horend-Sehende zur Welt, in einer pri-
maren, individuell héchst unterschiedlich ausgeprigten, polyasthe-
tischen Sensibilitdt und Responsivitat, die jede(n) frither oder spa-
ter mit der existenziellen Frage konfrontieren muss, ob und wie
das ungefragt in Gang gekommene und radikal der Welt, Ande-
ren und sich selbst ausgesetzte Leben tiberhaupt »lebbar< sein soll.
Kiinstler:innen geben darauf durchweg die Antwort: nur im riick-
haltlosen Sichaussetzen des ésthetischen Lebens selbst — was auch
immer dann aus ihm wird, wie auch immer man unter hochst
verschiedenen historischen Umstinden >bewerten< wird, was es
hervorbringt: Kunst, Anti-Kunst oder »verfemte« Kunst... Es hat

113 Nicht umsonst fasste Ernst Wilhelm Nay seine Bilder wie »Nomadenlieder«
auf (ebd., 274). Haftmann spricht an anderer Stelle von »Lieder[n] von der
Erde« als einer verwundeten Welt (Skizzenbuch, 127).

114 Von der explizit bei Haftmann mit Blick auf den russischen symbolistischen
Asthetizismus die Rede ist; Der Mensch und seine Bilder, 197.

436

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Schluss

sich gezeigt, »in welcher Unbedingtheit der Kiinstler zu existieren
hat«!5, gerade in Zeiten, wo sein Tun als verfemt gilt und keine
Hoffnung darauf mehr besteht, dieser Spuk werde voriibergehen.
In dieser Unbedingtheit gedeiht keine Autonomie, mdglicherweise
aber eine Autarkie dsthetischer Existenz, die jegliche Unterwerfung
unter heteronome Normen zuriickweisen muss. Dabei kann sie sich
in ihrer Freiheit synésthetischer und chiasmatischer Beziige auf an-
dere Register menschlicher Erfahrung bedienen. Letztlich tut sie
das, um in dieser Weise kreativ auf das zurickzukommen, wovon
sie ausgegangen ist: auf ihre responsive Sensibilitét selbst. In ihren
primitiven, archaischen, kindlichen und wilden Formen kennt diese
zunichst sich selbst nicht. Sie muss sich asthetisch duflern, um sich
als Sensibilitat eines ausgesetzten Lebens — als verletzte, verwunde-
te oder zerrissene, als einsame und abgeschiedene, aber auch als
dem Schicksal Anderer verbundene, an ihm teilnehmende und sich
ihm verpflichtende - {iberhaupt verstehen zu konnen; sie muss
sich in einem Werk manifestieren, es vor sich bringen und sich
dazu verhalten. Nicht notwendig in und mit Worten, die allemal
verfehlen, was bildlich zu sehen und musikalisch zu horen gegeben
wurde, wohl aber in einer stindigen, dsthetisch inspirierten Refigu-
ration des ausgesetzten Lebens selbst. Am Ende duflert sich dieses
in asthetischer Art und Weise nicht, um affirmativ zu bruchloser
Identitdt mit sich selbst zu gelangen, sondern, im Gegenteil, um
sich selbst unahnlich, anders und verfremdet zu erscheinen, d.h. um
Distanz zu sich selbst als ausgesetztem zu gewinnen. Von vornherein
muss es wenigstens ahnen, wenn nicht wissen, der Welt, Anderen
und sich selbst ausgesetzt zu sein. Doch daraus kann nur dann
etwas asthetisch produktiv hervorgehen, wenn ausgesetztes Leben
darin nicht einfach aufgeht, sondern sich mit seinem Ausgesetztsein
auseinandersetzt, d.h. wenn es sich letzteres auch vom Leib halt,
um es dsthetisch iiberhaupt artikulieren zu koénnen. Ob allerdings
unvermeidlich ausgesetztes Leben, das sich auf der nicht endenden
Suche nach seiner wirklichen Lebbarkeit auch seinerseits dsthetisch
aussetzt, um seinem Ausgesetztsein nicht ausgeliefert zu bleiben, je
dahin gelangen kann, letzteres zu {iberwinden, steht dahin. Fiir die
einen liegt in dieser Zielperspektive die eigentliche Eschatologie der
Kunst, fiir die anderen ihr argster Verrat.

115 Haftmann, Verfemte Kunst, 17.

437

hittps://cio. 401 - am 18.01.2026, 10:53:38.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https:/ido. 4

m 16.01.2026, 10:53:38.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Nur sehend sehen, nur hörend hören
	2. Klangbilder und Bildklänge
	3. Zur metaphorischen Deutung bildlicher Rede
	4. Pathische aisthesis ausgesetzten Lebens
	5. Schluss

