
Kapitel XII
Multiple Chiasmen
Versuch einer kurzen Situationsbeschreibung ›moderner‹
Musik und Malerei zwischen Sicht- und Hörbarem, Sehen
und Hören, Bild und Klang

1. Nur sehend sehen, nur hörend hören (401) | 2. Klangbilder und Bildklänge (416) |
3. Zur metaphorischen Deutung bildlicher Rede (424) | 4. Pathische aisthesis ausge‐
setzten Lebens (429) | 5. Schluss (435)

1. Nur sehend sehen, nur hörend hören

Es ist das unendliche Privileg der Bilder, absolut nichts sagen und
erst recht nichts verlauten lassen zu müssen.1 Von Menschenhand
geschaffen, bleiben sie stumm wie natürliche Dinge, ohne doch je
wie diese nur indifferent an Ort und Stelle zu verharren. In ihrem
bloßen Dasein richten sie sich zwar an nichts und niemanden; doch
sind sie ganz und gar darauf angewiesen, bei Gelegenheit zu zeigen,
was sie uns sehen lassen. Sie, speziell die Kunstbilder moderner
Malerei, von denen hier allein die Rede sein soll2, zeigen nur, indem
sie sehen lassen, was auch immer. Keineswegs ist sicher, dass sie stets
und unvermeidlich etwas Identifizierbares zeigen und dass darin
ihr eigentlicher Sinn liegen muss. Was sie sehen lassen bzw. ob sie

1 Die Betonung liegt hier eindeutig auf ›müssen‹. Und ›absolut‹ ist vom lat. ab‐
solvere (ablösen, losmachen, befreien, freisprechen etc.) her zu lesen, das eine
Bewegung des – niemals völlig gelingenden – Sichlösens andeutet, nicht als
Anzeige einer schlechterdings ›jenseits‹ jeglichen Sagens und jeglicher Sagbarkeit
liegenden Irrelativität.

2 Wobei ich das Attribut ›modern‹ sehr weit fasse, nämlich so, dass es sowohl
in der Musik wie auch in der Malerei ein grundsätzlich gebrochenes Verhältnis
zu jeglicher vor-gegebenen bzw. normativen Wirklichkeit impliziert, das sich
ihr gegenüber als autark zu behaupten versucht. Darunter verstehe ich aber
gerade nicht die viel zitierte »Eliminierung alles Vorgegebenen«. Allemal bleiben
nämlich Künstler:innen sich selbst, als leibhaftige, sensible und responsive We‐
sen, vorgegeben. Nur darauf können sie letztlich ihren mit ästhetischen Mitteln
ausgefochtenen Kampf um ein lebbares Leben stützen. Darauf komme ich am
Schluss zurück.

401

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


überhaupt ›etwas‹ sehen lassen, muss sich zeigen. Nicht so, dass
das Sehen zuerst stattfinden müsste, damit sich dann gegebenenfalls
etwas zeigen kann; vielmehr so, dass das Sichzeigen im Modus des
Sehens selbst stattfindet, und so, dass man genau darauf auch auf‐
merksam wird. Das Sehen manifestiert das Sich-Zeigen im gleichen
Zug. Nur so lassen Bilder sehen: sehend realisiert das menschliche
Auge, was sie zu sehen geben, und dabei das Sichzeigen der Bilder
als solches. Dazu sind allerdings Augen erforderlich, die nicht ›nur
sehen‹, sondern hinsehen, schauen und mustern können wie in
einem studium3, aber auch sich ergreifen, hinreißen und bestechen
lassen in pathischer aisthesis und in diversen Formen besonderer
ästhetischer Zuwendung. Max Imdahl sprach von einem (nicht iden‐
tifizierenden) »sehenden Sehen«.4 Dieses richtet sich nicht souverän
auf ein an sich totes Bild, um sich des bildlich Sichtbaren und des
an ihm Identifizierbaren zu bemächtigen. Vielmehr realisiert es, dass
das Bild ›zu sehen gibt‹, vorausgesetzt, ein darauf aufmerksames
Sehen greift das Sichtbare auf – nicht als Anderes ›wiedergebendes‹,
sondern als seinerseits originär ›sichtbar Machendes‹. Vermittels des
Bildes gibt moderne Kunst nicht etwa Sichtbares wieder, sondern
macht allererst sichtbar, heißt es bekanntlich programmatisch in
Paul Klees Schöpferischer Konfession (1918). Dieses ›Machen‹ geht
aber weder einseitig vom Bild aus, noch auch steht es seinen Be‐
trachter:innen zu Gebote. Vielmehr spielt es sich zwischen Bild und
letzteren ab, ungeregelt, anarchisch und mit unvorhersehbaren Kon‐
sequenzen.

Für die Musik der Moderne gilt, seit dem sie ›zu sich selbst ge‐
kommen‹ zu sein scheint, analog: Ihr unendliches Privileg ist es,
absolut nichts sagen und darüber hinaus vor Augen führen zu müs‐
sen.5 Darf das Bild ganz und gar Bild und nichts als das sein, so darf
die Musik ganz und gar Musik und nichts als das sein. Selbst wenn
sie sich im Choral, im Liederzyklus und im Libretto gesungener

3 R. Barthes, Die helle Kammer. Bemerkung zur Photographie, Frankfurt/M. 1989,
53.

4 R. Rosenberg, Ikonik und Geschichte. Zur Frage der historischen Angemessenheit
von Max Imdahls Kunstbetrachtung; archiv.ub.uni-heidelberg.de/artdok/volltex‐
te/2006/193/.

5 Vgl. in diesem Sinne E. Levinas, Die Wirklichkeit und ihr Schatten, in: Die
Unvorhersehbarkeiten der Geschichte, Freiburg, München 2006, Kap. VII, hier:
105, 110 f.

Kapitel XII

402

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://archiv.ub.uni-heidelberg.de/artdok/volltexte/2006/193/
http://archiv.ub.uni-heidelberg.de/artdok/volltexte/2006/193/
https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://archiv.ub.uni-heidelberg.de/artdok/volltexte/2006/193/
http://archiv.ub.uni-heidelberg.de/artdok/volltexte/2006/193/


Worte bedient, selbst wenn sie eine gewisse bildliche Vorstellung
programmatisch vorgibt und ihrerseits wie in Ralph Vaughan Wil‐
liams‘ Songs of Travel Bilder hervorruft: nichts dergleichen muss sie
tun; und wenn, dann doch so, dass sie all das ganz und gar zu
Musik macht. Insofern gilt sie als von jeglicher nicht-musikalischen
Vorgabe und von jeglicher über sie hinausweisenden Verpflichtung
befreit. Sie lässt nur hören – wenn auch vielfach nichts, was sich
als ›etwas‹ ohne Weiteres identifizieren ließe. Liegt das, was Musik
bzw. Musikalisches als solche(s) ausmacht, nicht ganz und gar im
›Wie‹ des zu Gehör zu Bringenden?6 Bezieht sich nicht stets auf
dieses ›Wie‹ die Anweisung, es »mit äußerster«, gegebenenfalls auch
»abgründiger, ja maßloser Sensibilität« vorzutragen – handle es sich
nun um die posthume Cis-Moll-Nocturne (op. 27; 1827) Frédéric
Chopins, des angeblichen »Erfinders und Gründers moderner Sen‐
sibilität«7, um Johannes Brahms‘ Intermezzi, wie in diesem Fall8,
oder um Alexander Skrjabins Préludes?

In jedem Fall gibt Musik zu hören, was sich niemals als eindeutig
zu hören Gegebenes ›festmachen‹ lässt. Deshalb muss sich ›wirkli‐
ches‹ Hören, will es ihr gerecht werden, stets und unvermeidlich
als ein Hinein- und Heraushören erweisen. Auch die strikteste Werk‐
treue kann und will, recht verstanden, niemals die Spielräume ei‐
nes wirklich hörenden Hörens eliminieren, das sich ergreifen, rhyth‐
misch ›mitnehmen‹ und schließlich hinreißen lässt… Wie das Bild
zu sehen gibt, so gibt das Stück dem zu hören, der nicht nur ›Ohren
hat‹ und in diesem Sinne hören kann, sondern sich im Modus
des Hörens dem zu hören Gegebenen hingibt, ohne es souverän
beherrschen zu wollen. Nur so kann ein hörendes Hören realisieren,
was das Stück originär hörbar macht, so aber, dass es dabei rückhalt‐
los auf seine Hörer angewiesen bleibt. Selbst die x-te musikalische
Wiedergabe gibt nie etwas nur wieder, sofern ihr ein hörendes Hö‐

6 Vgl. C. Grüny, Figuren von Differenz. Philosophie zur Musik, in: Deutsche Zeit‐
schrift für Philosophie 57, Nr. 6 (2009), 907‒932. Levinas bezieht dieses ›Wie‹
auf die Ablösung von jeglicher Substanzialität, wie er sie par excellence in der
Musik bzw. in verklingenden Tönen erkennt, deren eigentliche »Musikalität« er
genau so definiert, um letztere dann auch in der darstellenden Kunst wiederzuer‐
kennen. Offensichtlich meint »Musikalität« hier nur ein formales Element des
Ästhetischen.

7 V. Jankélévitch, B. Berlowitz, Quelque part dans l’inachevé, Paris 1978, 219.
8 J. Kaiser, Glenn Gould, in: K. Stadler (Hg.), Lust an der Musik, München, Mainz

61989, 259‒270, hier: 261.

1. Nur sehend sehen, nur hörend hören

403

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren folgt. Auch hier spielt sich alles in einem Zwischenreich ab:
zwischen zu hören Gegebenem einerseits und denjenigen, die sich
ihm überantworten, andererseits. Auch hier gilt: was zu hören ist,
muss sich zeigen; und zwar so, dass man auf das Sichzeigen als
solches aufmerksam wird.

So bietet es sich an, im Fall des Sehens und des Hörens phänome‐
nologisch von Formen des Sichzeigens zu sprechen – mit Bezug
auf Subjekte, denen sich etwas zeigen kann und die sich etwas
zeigen ›lassen können‹, ohne dass das fragliche ›Lassen‹ streng ge‐
nommen wiederum auf das subjektive ›Können‹ eines homo capax
bzw. eines sujet capable9 rückführbar wäre. Wenn sich das ästhetisch
entscheidende sehende Sehen so wie auch das hörende Hören in
jenem Zwischenreich abspielt, kann es weder auf ein Bild oder auf
ein aufgeführtes Stück noch auch auf ein souverän des Sicht- und
Hörbaren sich bemächtigendes Subjekt zurückzuführen ein. Das
Bild lässt nur so sehen, das Stück lässt nur so hören, dass alles darauf
ankommt, ob und wie sich ein wahrnehmendes Subjekt Sicht- und
Hörbares auch ›geben‹ lässt.10

Gewiss gilt das jeweils in unterschiedlicher Art und Weise, denn
das aufgeführte Stück muss ich hören. Ich kann es nicht nicht hören,
es sei denn in verlasse den Raum. Vor dem Bild aber kann ich
jederzeit die Augen schließen. Ich kann es auch nicht sehen, nicht
sehen wollen. Die visuelle Abwendung von ihm macht es wirklich
unsichtbar, wohingegen kein Weg- und Überhören das Hören ver‐
meiden kann. Das Bild ist still, stumm und so gesehen vollkommen
passiv und unaufdringlich. Aus eigener Kraft vermag es nichts, es
sei denn, man setzt sich ihm aus. Wo man es aufbewahrt, in der
Regel musealisiert, ist es auf Gedeih und Verderb darauf angewiesen,
aufgesucht, angemessen beleuchtet und schließlich bestaunt zu wer‐
den. Werden die Lichter gelöscht, wenn der Tag zur Neige geht, fällt
es in die pure Materialität toter Materie zurück. Bilder ›leben‹ nur
durch unser Sehen. Bilder gibt es nur als gesehene; als ästhetische

9 P. Ricœur, The Problem of the Will and Philosophical Discourse, in: J. M. Edie
et al. (eds.), Patterns of the Life-World, Evanston 1970, 273‒289, hier: 283 f.; P.
Ricœur, De la métaphysique à la Morale, in: Revue de Métaphysique et de Morale
4 (1993), 455‒477, bes. 469 f.

10 Siehe zu den Begriffen des ›Gebens‹ und ›Zeigens‹ E. Levinas, Über die ›Ideen‹
von E. Husserl, in: Die Unvorhersehbarkeiten der Geschichte, Freiburg, München
2006, 37‒78.

Kapitel XII

404

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Objekte im engeren Sinne nur vermittels eines sehenden Sehens
– kraft eines ›Lebens der Augen‹.11 Und seitdem man Bilder von
jeglichem Anspruch, noch anderes zu sein als nur bildlich Sichtba‐
res, befreit hat, erfordern sie scheinbar auch ein ›reines‹, von allen
Beimischungen einer heterogenen aisthesis gereinigtes Sehen, das für
das Wunder des Sichzeigens selbst aufgeschlossen ist. Nur durch
›reines Sehen‹, heißt es, das an ›reiner Sichtbarkeit‹ interessiert ist,
gibt es endlich Bilder, die nichts als Bilder sein dürfen12 – vorausge‐
setzt, man ringt sich zu »voraussetzungsloser« Seherfahrung durch,
die jegliche Dinglichkeit und konkrete Wirklichkeit hinter sich lässt
bzw. davon ›abstrahiert‹, um sich ganz und gar der Wahrnehmung
des zu sehen Gegebenen zu überlassen und in ihr aufzugehen, ohne
dabei nach irgendeinem Sinn oder Zweck zu fragen.13

»In der Malerei gibt es nichts zu lesen, es gibt nur zu sehen«,
behauptete kategorisch Theo van Doesburg.14 Er hätte auch sagen
können, es gebe darüber hinaus nichts zu hören, zu riechen und zu
schmecken. Demnach hätte das ›moderne‹ sehende Sehen allerdings
nicht nur alle anderen Sinne, sondern auch alles normalerweise
Sichtbare hinter sich gelassen und wäre erst dadurch »zu sich selbst
gekommenen« (Conrad Fiedler). Nur auf den ersten Blick mutet
es paradox an, sich ganz in diesem Sinne in ein Museum begeben
zu wollen, um dort nichts zu sehen. Wird man nicht erst so, d.h.
unter Verzicht auf ein normalisiertes Sehen, überhaupt auf das »Phä‐
nomen des Sehens« selbst15 aufmerksam?

Man hat in diesem Sinne vielfach von der Autonomie des Bildes,
des Sehens, der Farbe und der Kunst gesprochen, kann damit aber
wohl doch keine Selbstgesetzgebung meinen, wie es der Wortsinn
besagt, sondern lediglich, dass das Bild, das Sehen, die Farben und
die Kunst bzw. die an ihm beteiligten Künste nunmehr auf rein gar
nichts anderes verpflichtet sein sollen. Mangels eines erkennbaren

11 Vgl. J. Starobinski, Das Leben der Augen, Berlin, Frankfurt/M., Wien 1984; J.
Berger, Das Leben der Bilder oder die Kunst des Sehens, Berlin 112009.

12 Siehe W. Hess, Dokumente zum Verständnis der modernen Malerei, Reinbek
1986, 10 ff.

13 Vgl. W. Haftmann, Malerei im 20. Jahrhundert 1 [1954], München 61979, 61
[=M/1].

14 www.minas-mainz.de/html/lectures/lecture_09.htm.
15 C. Fiedler, Schriften über Kunst, Köln 1977, 173, 175.

1. Nur sehend sehen, nur hörend hören

405

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.minas-mainz.de/html/lectures/lecture_09.htm.
https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.minas-mainz.de/html/lectures/lecture_09.htm.


ästhetischen ›Gesetzes‹16 ist allerdings treffender von Autarkie aus‐
zugehen. Das Bild steht für sich, schweigend bzw. nichts sagend.17
Weder spricht es, noch klingt es. Ganz sich selbst überlassen hängt
es in der Stille der Museen. Wenn diese die Bilder als »Stimmen der
Stille« aufbewahren sollen, wie André Malraux meinte, so müssen
wir doch zugeben, dass sie rein gar nichts verlauten lassen und
unhörbar bleiben.18 Dennoch, insistiert Werner Haftmann, wäre ih‐
nen gegenüber dies die einzig angemessene »Haltung: jedes Bild
abzuhören nach dem ihm innewohnenden Anruf einer uns noch
verborgenen Erfahrung […]«.19

Wie kommt es, dass man diesem »tragischen Treibgut der Kul‐
tur in den Schreinen der Museen« (M/1, 446) im Zeichen eines
reinen Sehens, reiner Sichtbarkeit und reiner Malerei20 hartnäckig
eine gewisse Vernehmbarkeit zuschreiben will? Muss das nicht da‐
rauf hinauslaufen, die Apologie der Reinheit zu unterlaufen und
jenes absolute Privileg der modernen Bilder wieder in Abrede zu
stellen? Geben die Bilder nicht nur zu sehen, machen sie vielmehr
auch vernehmlich, was sich in gewisser Weise hören lassen müsste
(wenn auch nur im Antworten auf jene Stimmen der Stille), kann
dann nicht eine akroamatische Hermeneutik für sie zuständig wer‐
den, die nachvollzieht, was im Modus des Sehens gewissermaßen
zu verstehen gegeben wird?21 Erweist sich letztlich auch das, was
sich im Modus des Sehens zeigt, als eine Art des Hörens auf das,
was uns kraft eines Bildes in Anspruch nimmt? Oder produziert
vielmehr umgekehrt alles Sich-Zeigen (auch dessen, was wir hörend
realisieren) zunächst nur ›Bilder‹, fassen wir diesen Begriff nur weit
genug, nämlich so, dass er alles einschließt, was geistig ›etwas sehen
lässt‹, wie es Martin Heidegger vorgeschlagen hat?22 Muss sich nicht

16 Ebd., 232.
17 Siehe Hess, Dokumente, 111, zu Giorgio di Chirico.
18 A. Malraux, Stimmen der Stille, München, Zürich 1956; M. Merleau-Ponty, Die

Prosa der Welt, München 1994, 121; Das Auge und der Geist, Hamburg 1984, 111.
19 W. Haftmann, Skizzenbuch. Zur Kultur der Gegenwart, München 1960, 121.
20 U. Reißer, N. Wolf (Hg.), Kunst-Epochen. 20. Jahrhundert II, Stuttgart 2003, 35.
21 Vgl. M. Riedel, Hören auf die Sprache. Die akroamatische Dimension der Herme‐

neutik, Frankfurt/M. 1990, 10, 59, 63‒66; J. Trabant, Traditionen Humboldts,
Frankfurt/M. 1990, 176.

22 M. Heidegger, Vorträge und Aufsätze, Pfullingen 1954, 200 f. An dieser Stelle
droht in der Tat ein Ikonismus, der nicht nur behauptet, »alles, was sichtbar

Kapitel XII

406

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch allem Hören zunächst etwas zeigen? Und ist letzteres so zu
verstehen, dass sich das Sichzeigende sehen lassen muss, wie es eine
zutiefst lichtmetaphysisch bestimmte Überlieferung nahelegt, die al‐
les Sichzeigende als geistig Sichtbares auffasst?23

Offensichtlich haben wir es hier nicht nur mit einem weitgehen‐
den Auseinandertreten von Sehen und Hören als Erfahrungsmodali‐
täten zu tun, die sich zu einem ›reinen‹ Sehen und ›reinen‹ Hören
steigern und voneinander trennen können, sondern auch mit gegen‐
läufigen und überkreuzten Interpretationen dieser Modalitäten selbst.
Im einen Fall können sie besagen, auch Sehen sei eine Art Hören
bzw. Vernehmen, im anderen Fall umgekehrt, auch Hören sei eine
Art Sehen, Realisieren von ›Bildern‹ oder geistiger Sichtbarkeit. Der‐
art überkreuzte Interpretationen des Sehens (als eines Hörens) und
des Hörens (als eines Sehens) haben im vergangenen Jahrhundert
hohe Wellen geschlagen, ohne dass es zur Versöhnung der Verteidi‐
ger des Sehens mit den Verfechtern des Hörens gekommen wäre. Hat
Jacques Derrida nicht einen radikalen Prozess gegen die abendländi‐
sche Metaphysik genau deshalb eröffnet, weil er glaubte nachweisen
zu können, dass sie bis hin zu Edmund Husserl im Grunde alles,
was sich dem Bewusstsein als Erfahrbares darstellt, als von diesem
›Vernommenes‹ versteht, d.h. so, dass es gleichsam sich selbst hört,
um auf diese Weise seine eigene Präsenz und die eigene Macht der
Gegenwärtigung alles Erfahrenen zu verbürgen?24 War aber diese
Metaphysik nicht von Platon bis Hegel immer auf das Denken einer
Präsenz eingeschworen, die nur in einem geistigen Licht erfahrbar
wird? Hatte sie insofern nicht stets das Sehen, die Aufklärung des
Sichtbaren und das »Auge des Begriffs« privilegiert?25

In Interpretationen moderner Malerei und moderner Musik be‐
gegnet uns, darum unbekümmert, demgegenüber immer wieder ein
Insistieren darauf, man widme sich im einen Fall nur dem Sehen,

wird, kann auch Bild sein« (G. Boehm), sondern jeglicher Erfahrung abver‐
langt, das jeweils Erfahrene bildlich zu manifestieren. Vgl. Zum fraglichen
Ikonismus in der eingeschränkteren Bedeutung vgl. B. Waldenfels, Sinne und
Künste im Wechselspiel. Modi ästhetischer Erfahrung, Berlin 2010, 78, 108.

23 M. Jay, Downcast Eyes. The Denigration of vision in twentieth-century french
thought, Berkeley, Los Angeles, London 1994.

24 J. Derrida, Die Stimme und das Phänomen, Frankfurt/M. 1979, 65 ff., 163.
25 G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte. Bd. I. Die

Vernunft in der Geschichte, Hamburg 1994, 32.

1. Nur sehend sehen, nur hörend hören

407

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im anderen Fall nur dem Hören, nur Bildern oder nur Klängen in
ihrer ästhetischen Erfahrbarkeit, um einem sehenden Sehen oder
einem hörenden Hören autarke Freiheitsspielräume zu eröffnen und
dauerhaft zu sichern. Sollte die Apologie der Reinheit nicht gerade
darauf hinauslaufen, das ›moderne‹ Bild vor jeglicher Erwartung
in Schutz zu nehmen, Anderes als nur Sichtbares zu präsentieren
bzw. überhaupt erst sichtbar zu machen?26 Sollte sie das endlich
zu sich selbst gebrachte, nichts Anderem mehr verpflichtete Hören
nicht vollkommen gegenüber fremden Ansprüchen abgrenzen? Wo‐
her auch immer das zu Gehör zu Bringende rühren mag, im Ereignis
des Hörens genügt es demnach so weit wie nur möglich sich selbst
– auch wenn es stimmen sollte, dass sich kein ›Selbst‹ des musika‐
lischen Kunstwerks nachweisen lässt. Die Genealogie des reinen
Bildes wie auch die Genealogie des derart autarken Hörereignisses
weist u. U. allerdings weit und tief in »seelische Antwortverhält‐
nisse« zur Natur, in eine extase de la vie und in einen horreur de la
vie zurück, das dem Anruf der Welt folgt oder dem »Kommen des
Unbewussten« nachgibt.27 Und je weiter und tiefer man in Richtung
dessen zurückgeht, was die in den entsprechenden Künsten sich
manifestierende ästhetische Erfahrung zunächst herausgefordert hat,
desto mehr erweisen sich Sehen und Hören als miteinander assozi‐
iert, vermischt oder synästhetisch kontaminiert. Niemals steht reines
Sehen und reines Hören am Anfang menschlicher Erfahrung.28 Al‐
lenfalls können reines sehendes Sehen und reines hörendes Hören
aus Prozessen der Differenzierung und der Abgrenzung voneinander
hervorgehen. Muss demnach nicht am Anfang der ›Emanzipation‹
des Sehens und des Hörens von allen anderen Sinnen eine Nicht-
Differenziertheit stehen, die, wenn überhaupt, nur mit Mühen und
künstlich zu überwinden sein wird? Gehen wir psycho-ontogene‐

26 Fiedler, Schriften über Kunst, 194, 215, 229.
27 M/1, 40 ff., 118, 315, 516.
28 Auch dann nicht, wenn einer der normalerweise verfügbaren Sinne ganz aus‐

fällt und jemand nur hören oder nur sehen kann. Bloß hören oder bloß sehen
zu können, bedeutet keineswegs, zu ›reinem‹ Hören oder zu ›reinem‹ Sehen im
Sinne der hier eingeführten zugespitzten Deutung in der Lage zu sein. Beides
bringt niemand als natürliche Fähigkeit mit; beides geht vielmehr aus subtilen
Prozessen einer Art Destillation und Sublimierung aus einem zunächst gerade
nicht speziell ästhetisch sehenden Sehen und nicht hörenden Hören hervor.

Kapitel XII

408

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tisch so weit wie möglich zurück29, so stoßen wir auf einen leiblichen
Resonanzkörper, der seinerseits respondieren kann30 und auf diese
Weise beweist, dass es sich um Anfänge psychischen Lebens handelt.
Allerdings nur in gewissen physischen Grenzen dessen, wofür es
empfänglich ist. Dieser Resonanzkörper entpuppt sich in phänome‐
nologischer Beschreibung als ein Leib, der sich immerfort unter
ungeteilter Mitbeteiligung aller Sinne synergetisch zu allem Erfahre‐
nen verhält. Den ständigen leiblichen Vollzug dieser Synergie muss
man erst künstlich fragmentieren, um etwas derart Abstraktes wie
›bloßes‹ oder ›reines‹ Sehen und Hören aus ihm herauspräparieren
zu können.31

Nicht wenige Künstler:innen der Moderne, die an Analogien, Par‐
allelen, Isomorphien, Interferenzen und sogar an einer tieferen – sei
es verlorenen, sei es wiederzugewinnenden – Identität von Sicht-

29 Wie es die genetische Psychologie seinerzeit vorgeschlagen hat. Einflussreich
war vor allem H. Werner, Einführung in die Entwicklungspsychologie [1926],
München 41970, § 13, 61, der jene Nicht-Differenziertheit als Synästhesie einstuf‐
te. Daran knüpften (kritisch) Kurt Goldstein (Über den gegenseitigen Einfluss
motorischer und sensorischer Vorgänge. Mit kinematographischen Vorführungen,
in: Bericht über den X. Kongress für experimentelle Psychologie in Bonn, April
1927, Jena 1928, 116 ff.), Ernst Cassirer (Philosophie der symbolischen Formen.
Dritter Teil. Phänomenologie der Erkenntnis [1929], Darmstadt 71954, 41) und
Maurice Merleau-Ponty mit seiner Konzeption einer primordialen »Kommu‐
nikation der Sinne« und einer »›Urschicht‹ des Empfindens« an, »die der
Teilung der Sinne vorgängig« sei (Phänomenologie der Wahrnehmung [1945],
Berlin 1966, 266). Hier liegen Rückbezüge auf Aristoteles’ koine aisthesis, auf
den sensus communis bzw. sensus interior und auf das sensorium commune
ebenso nahe wie auf Johann G. Herders Theorie seelischer Einbildung. Vgl. aus‐
führlich dazu die Beiträge in: H. Adler, U. Zeuch (Hg.), Synästhesie. Interferenz
– Transfer – Synthese der Sinne, Würzburg 2002. In die gleiche Richtung wie
Merleau-Ponty zielte Helmuth Plessner mit seiner Schrift Die Einheit der Sinne.
Grundlinien einer Ästhesiologie des Geistes [1923], in: Gesammelte Schriften III,
Frankfurt/M. 1980, 7‒316. Von »tiefster Nichtdifferenziertheit« spricht später
der Psychoanalytiker René Spitz mit Blick auf den »coenästhetischen« Leib des
Kleinkindes (Vom Säugling zum Kleinkind. Naturgeschichte der Mutter-Kind-Be‐
ziehungen im ersten Lebensjahr, Stuttgart 61980, 62, 71). Entscheidend sind in
diesem Zusammenhang nicht die psychologischen Befunde als solche, sondern
Versuche, sie ästhetisch zu nutzen. Siehe dazu die folgende Anm. 32.

30 Vgl. Merleau-Ponty, Die Prosa der Welt, 80 f., sowie den Hinweis auf S. K. Langer
bei C. Grüny, Kunst des Übergangs. Philosophische Konstellationen zur Musik,
Weilerswist 2014, 92.

31 Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung, 265.

1. Nur sehend sehen, nur hörend hören

409

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Hörbarem, Bildern und Klängen, Musik und Malerei interes‐
siert waren, haben mit der Idee geliebäugelt, ihre ästhetische Sensibi‐
lität durch Rückbesinnung auf noch nicht rationalistisch überformte,
differenzierte oder fragmentierte »Urzustände« der Erfahrung zu
erneuern. Wie Melanie Gruß ausführlich gezeigt hat, kam dabei
solchen Zuständen, deren Überbleibsel man in der Tiefe der eigenen
Gegenwart verschüttet wähnte, häufig ein kulturkritischer Nimbus
zu, wo immer man sich von ihrer Reaktivierung eine Erneuerung äs‐
thetischer Erfahrung versprach.32 »Das Primitive, das Dämonische,
das Archaische, darunter ahnt der moderne Geist die alte magische
Einheit«, ja sogar eine Art Vor-Welt, in der »Mensch und Umwelt«
noch nicht getrennt erscheinen (M/1, 191). Aber können solche Ur‐
zustände je rein gewesen sein bzw. wieder rein zum Vorschein kom‐
men, wenn man sie einmal hinter sich gelassen hat? Und sind sie –
wenn nicht im ontogenetisch oder gattungsgeschichtlich Primitiven,
im Dämonischen oder Archaischen – ersatzweise dort zu finden,
wo Paul Gauguin sie zu finden vorgab, nämlich im Exotischen?
Oder versprechen vielmehr Verfahren der »totalen Negation aller
Trübungsquellen«33, wie sie Kasimir Malewitsch versucht hat, zu der
gesuchten Erneuerung zu verhelfen? Sprudeln deren Quellen aus
einer verlorenen ontogenetischen Kindheit oder gattungsgeschichtli‐

32 M. Gruß, Synästhesie als Diskurs. Eine Sehnsuchts- und Denkfigur zwischen
Kunst, Medien und Wissenschaft, Bielefeld 2017. So richtete man sich gegen
»eindimensionale«, »entwirklichte«, technisch und rationalistisch überformte
Erfahrung und glaubte das dagegen in Stellung gebrachte Synästhetische »in
›urmenschlichen‹ Kontexten« verorten zu können, die wie ein »Fossil« der
Ursprünge menschlicher Kultur erhalten geblieben sein sollen (vgl. ebd., 18, 183,
213, 302). Gruß zeigt einerseits, wie wenig sich das zeitweise zur ästhetischen
Modeerscheinung aufgerückte Synästhetische generell für eine solchen Indienst‐
nahme eignet und wie es gleichwohl mit der Aussicht auf neue, erst technisch zu
bewerkstelligende, keineswegs ›ursprüngliche‹ Erfahrungen herbeizitiert wer‐
den konnte (vgl. ebd., 166, 227, 261, 377). Zeitweise konnte der Eindruck entste‐
hen, das Synästhetische fundiere sogar den Ursprung der Künste und weise
zugleich den Weg in deren künftige, inter-mediale Konstellation bzw. zu einer
Kunst-Synthese, wie sie die Romantik und die Idee des Gesamtkunstwerks im
19. Jahrhundert vorgezeichnet hatten (ebd., 199 ff.; vgl. H. Düchting, Bilder
nach Musik – Zum Problem der Visualisierung musikalischer Eindrücke, in: J.
Jewanski, N. Sidler [Hg.], Farbe – Licht – Musik. Synästhesie und Farblichtmusik,
Bern 2006, 399‒406, hier: 400 f.).

33 Ebd., 227; W. Haftmann, Der Mensch und seine Bilder. Aufsätze und Reden zur
Kunst des 20. Jahrhunderts, Köln 1980, 201.

Kapitel XII

410

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen Primitivität, auf die man sich nur zurückzubesinnen bräuch‐
te34, oder liegen sie vielmehr vor uns in einer wieder zu gewinnen‐
den Naivität? Für Paul Cézanne war die Antwort klar: Ich bin,
schreibt er, »nicht mehr unschuldig. Wir sind zivilisierte Menschen
[…]. Es gibt eine Art von Barbarei bei den falschen Primitiven, die
hassenswerter ist als selbst die Akademie; man kann heute nicht
mehr primitiv sein.«35 Ungeachtet dieser Bedenken geistert die Idee
einer erst zu gewinnenden, neuen Sensibilität nach dem Urteil Haft‐
manns durch die moderne Kunst – von Paul Klee, der auf die Reak‐
tivierung eines ursprünglichen, von einer »modernen Sensibilität«
allerdings erst zu rehabilitierenden Weltbezugs aus war, bis hin zu
Pablo Picasso, Henri Rousseau, Otto W. Schulze (Wols), Jackson
Pollock, Willem de Kooning, Robert Motherwell und Franz Kline.

Was das Liebäugeln mit dem Primitiven, mit dem Archaischen,
Dämonischen oder auch Magisch-Legendären angeht, so drängt
sich zweifellos die Frage auf, ob diese Titel bloße Regressionen in
eine ontogenetische oder gattungsgeschichtliche ›Kindheit‹ anzeigen
sollen. So oder so kann man »›auf die Kindheit zurückkommen‹
[revenir à l’enfance]«; und das muss keineswegs darauf hinauslaufen,
»›zur Kindheit zurück[zu]kehren‹ [retourner en enfance]«. Ersteres
würde bedeuten: in gewisser Weise wieder Kind zu werden; letzteres
würde bedeuten, »das Kind zu geben«. Hier hat man lt. Vladimir
Jankélévitch nur die Wahl zwischen Verjüngung und Verblödung
(gâtisme).36 Aber weder das eine noch das andere hatten jene im
Sinn, die man als »Primitive einer neuen Sensibilität« bezeichnen
könnte. Ihre ästhetischen Verfahren glichen eher Methoden der De‐
stillation, der Purifikation und der Läuterung, die allerdings derart
gegensätzliche Richtungen wie die formale Abstraktion einerseits
und die Würdigung des Realen in seiner ganzen Zerbrechlichkeit,
Un-Menschlichkeit und Dämonie37 andererseits einschlagen konn‐
ten. Während die formale Abstraktion aktiv konstruiert, lässt die
Würdigung des Realen, insofern es dem Künstler widerfährt, dessen
pathische Passivität zum Vorschein kommen. Steht aber am Ende

34 Vgl. Gruß, Synästhesie als Diskurs, 65, 205 zur ästhetischen Re-Primitivierung.
35 P. Cézanne, Über die Kunst. Gespräche mit Gasquet. Briefe, Mittenwald 1980, 17 f.
36 V. Jankélévitch, Austerität und Dekadenz, in: Das Verzeihen. Essays zur Moral

und Kulturphilosophie, Frankfurt/M. 2004, 186‒239, hier: 227.
37 Haftmann, Skizzenbuch, 60 ff. Hier erinnert die Rede vom Unmenschlichen an

das Inhumane bei J.-F. Lyotard, Das Inhumane, Wien 32006.

1. Nur sehend sehen, nur hörend hören

411

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von beiden, zunächst gegensätzlichen, dann aber vielfach miteinan‐
der verschlungenen Wegen auf jeden Fall ein durch ästhetische Läu‐
terung zu sich selbst gebrachtes Sehen, das sich in ganz für sich
und nichts Anderes stehenden Bildern niederschlägt und sich an
ihnen erfreut, ohne noch irgendeinem physischem oder geistigem
›Sinn‹ verbunden oder gar verpflichtet zu sein? Gilt analog das
Gleiche für ein zu sich selbst gebrachtes Hören, das nur noch Hören
sein will und ›zeitgemäßer‹ Musik überhaupt nichts anderes mehr
abverlangt? Ist das Auge im reinen Sehen so dem Sichtbaren über‐
antwortet, das nichts mehr hören lässt, wie das Ohr dem Hörbaren,
das nichts mehr sehen lässt?

Genau das wäre zu erwarten, wenn wir es in der Kunst nur noch
mit einem reinen Sehen und in der Musik nur noch mit einem rei‐
nen Hören zu tun hätten. Auf der Ebene der ästhetischen Erfahrung
sollten wir es demzufolge nur noch mit Sehen oder Hören, niemals
aber mit einer Vermischung von Sehen und Hören und niemals
zugleich auch mit anderem (wie etwa mit anderen Sinnen oder mit
›Lesen‹, ›Verstehen‹, ›Deuten‹ usw.) zu tun bekommen. Und das
Gleiche sollte auf der Ebene der theoretischen Interpretation dieser
Erfahrung gelten.

Umso erstaunlicher mutet es an, wie oft in der Kunst wie auch in
der Musik gewissermaßen Übergriffe vorkommen, die Bildern Musi‐
kalisches attestieren und umgekehrt Musik Farbigkeit zusprechen.38

Kann ein Bild ›wirklich‹ klingen? Und kann Gehörtes ›wirklich‹
koloriert sein? Ist es von vornherein unsinnig so fragen?39 Oder

38 Vgl. die Übersicht von der Malerei her bei W. Haftmann, Das Musikalische in
der Malerei des 20. Jahrhunderts, in: Der Mensch und seine Bilder, 83‒117; von
der Musik her dagegen bei H.-K. Metzger, Schönberg und Kandinsky. Ein Beitrag
zum Verhältnis von Musik und Malerei [1963], in: ders., Musik wozu. Literatur zu
Noten (Hg. R. Riehm), Frankfurt/M. 1980, 181‒207.

39 Wie es vielfach nahegelegt wurde. So von Herder, der »eine Tonkunst, die
malen, und eine Malerei, die tönen« könnte, in Betracht zog, aber nicht
ernstnehmen konnte. J. G. Herder, Plastik. Einige Wahrnehmungen über
Form und Gestalt aus Pygmalions bildendem Traume, in: Sämtliche Werke
VIII, Hildesheim 1967, 16; vgl. www.skleber.de/fileadmin/_migrated/co
ntent_uploads/DiePlas t ik .pdf. Jacob Grimm dagegen ließ gelten, dass
»das sehen ein hören, das hören ein sehen« sein könnte, da ja »die aus‐
drücke wechseln«; deshalb sei »den dichtern von selbst das recht gegeben
einen [Ausdruck] für den andern zu setzen«. J. Grimm, Die fünf Sinne, in:
Zeitschrift für deutsches Altertum 6 (1948), 1‒15, hier: 8 f.; vgl. www.goeth

Kapitel XII

412

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.skleber.de/fileadmin/_migrated/content_uploads/DiePlastik.pdf
https://www.skleber.de/fileadmin/_migrated/content_uploads/DiePlastik.pdf
https://www.goethezeit
https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.skleber.de/fileadmin/_migrated/content_uploads/DiePlastik.pdf
https://www.skleber.de/fileadmin/_migrated/content_uploads/DiePlastik.pdf
https://www.goethezeit


bewegen wir uns hier, metaphorisch gesprochen40, im Reich einer
ausufernden Metaphorik, die kritisch-ikonologisch nicht zu beherr‐
schen ist, also nirgends eindeutig Grenzen erkennen lässt, jenseits
derer eine fruchtbare, lebendige oder inspirierende Metaphorik in
katachrestischen Missbrauch bzw. ›blumige Sprache‹ übergeht, der
keinerlei konkreter Sinn mehr zu entnehmen ist? Ist das, wenn es
sich so verhält, nur ein Problem der Sprache, oder weist es darauf
hin, dass keineswegs ausgeschlossen werden kann, dass Sichtbares
und Hörbares, Bild und Klang, Malerei und Musik selbst doch
gewissermaßen interferieren? Wo aber wäre diese Interferenz zu
lokalisieren? In der ästhetischen Erfahrung selbst (wie in Phänome‐
nen der Synästhesie41), in deren hermeneutischer Auslegung durch
Künstler, die sich poetischer Sprachmittel bedienen müssen, um
sich und anderen verständlich zu machen, was sie eigentlich tun,
oder in theoretischen Interpretationen ihrer Praxis, die nicht einmal
ausschließen, dass man das Sehen als eine Art Hören und das Hören
als eine Art Sehen konzeptualisiert?

ezeitportal.de/wissen/projektepool/intermedialitaet/intermedialitaet-synaesthe‐
sie/synaesthesie-in-der-literaturwissenschaftlichen-forschung.html.

40 Anders kann man ja prima facie nicht von der Metapher sprechen. Ob das da‐
hin führen muss, dass sich dem Metaphorischen nichts je ganz und gar entzie‐
hen kann (nicht einmal das Sein, wie Heidegger hoffte), wenn es vollkommen
delimitiert wird, bleibe dahingestellt; vgl. J. Derrida, Der Entzug der Metapher,
in: V. Bohn (Hg.), Romantik. Literatur und Philosophie. Internationale Beiträge
zur Poetik, Frankfurt/M. 1987, 317‒355.

41 Diese bei Merleau-Ponty beiläufig zum Normalfall erhobenen Phänomene
haben sich als überaus uneinheitlich erwiesen. Und man streitet seit Alfred
Vulpians (1866) Ersetzung der Rede von einer sensibilité réflexe durch den
Begriff synesthésie über die Ebenen und Arten und Weisen intermodaler bzw.
intersensorischer Assoziationen, Kollisionen, Interferenzen, Kooperationen und
Rückkoppelungen; vgl. wiederum den Band von Jewanski, Sidler (Hg.), Farbe –
Licht – Musik. Synästhesie und Farblichtmusik, sowie A. Wohler, Synästhesie als
ein strukturbildendes Moment in der Kunst des 20. Jahrhunderts unter besonderer
Berücksichtigung von Malerei und Musik, Münster 2010. Für originäre synästhe‐
tische Verflechtungen aller Sinne spricht zwar viel; doch erweisen sie sich als
individuell höchst unterschiedlich ausgeprägt, zumal wenn ein Verlernen einge‐
setzt hat, das Interferenzen zwischen verschiedenen Sinnen geradezu absurd
erscheinen lässt, wie Merleau-Ponty gezeigt hat: Phänomenologie der Wahrneh‐
mung, 268. In keiner Weise folgt aber aus dem Nachweis von Synästhesien,
ob und wie sie ästhetisch-künstlerisch maßgeblich werden sollen. Für Adorno
jedenfalls musste das Verhältnis von Musik und Malerei ungeachtet dieser Phä‐
nomene »widerspruchsvoll bis zur Unvereinbarkeit« bleiben.

1. Nur sehend sehen, nur hörend hören

413

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.goethezeit
https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.goethezeit


Dass man diese zu differenzierenden Fragen nur sprachlich auf‐
werfen kann, ist keine Trivialität. Denn so ist es ausgeschlossen, dass
wir gewissermaßen unvermittelt von der Beziehung zwischen Bild
und Klang, Sichtbarem und Hörbarem, Malerei und Musik handeln
können. Wir bedürfen eines Dritten42 in der Form symbolischer
›Vermittlung‹; eines Dritten, das aber durch eine Bildlichkeit, die
nur originär Sichtbares vor Augen führen will, ebenso zurückgewie‐
sen wird, wie durch eine Praxis musikalischen Vortrags, die nur
dem Hören verpflichtet ist. In beiden Fällen ›zeigt sich‹ vielleicht
nicht ›etwas‹, wohl aber findet visuelles oder akustisches Sich-Zei‐
gen statt; so aber, dass es niemals durch Anderes substituierbar ist.
Arme Kritiker, die in der Intensität ihrer publizistischen Ergüsse
das Gesehene oder Gehörte glauben beschwören zu können und
doch hinnehmen müssen, sich von der ästhetischen Erfahrung in
dem Maße weiter zu entfernen, wie sie verbales Aufheben von ihr
machen… Niemals wird der Musikkritiker allein durch seine Kritik
dazu befähigt, (bessere) Musik hervorbringen; das versteht sich von
selbst. Niemals wird seinen Worten aber auch nur annähernd zu
entnehmen sein, was er überhaupt gehört hat, kennt man nicht
zuvor selbst schon das von ihm besprochene Stück, dessen ›Inter‐

42 »Konvergieren Malerei und Musik nicht durch Anähnelung, so treffen sie
sich in einem Dritten: beide sind Sprache. […] Die Konvergenz der Medien
wird offenbar durchs Hervortreten ihres Sprachcharakters«, heißt es bei T. W.
Adorno, Über einige Beziehungen zwischen Musik und Malerei [1965], in: ders.,
Musikalische Schriften I‒III. Gesammelte Schriften 16, Frankfurt/M. 1997, 628‒
642, hier: 633 (Hervorhebg. BL.). An anderer Stelle ist statt von Anähnelung
auch von Pseudomorphose die Rede (ebd., 629; ders., Philosophie der neuen
Musik, Frankfurt/M. 1978, 174). Sie wird vor allem Igor Strawinski zum Vorwurf
gemacht, da er »die räumlich-flächenhafte Konzeption der Musik von Debussy
geradewegs übernommen« habe (ebd., 175). So weit, Malerei und Musik jeweils
mit Sprache gleichzusetzen, gehe ich allerdings nicht. (Dabei ist nicht zu über‐
sehen, dass Adorno Sprache hier als »namenlose, unakustische […] aus dem
Material« fasst und sie gerade dem Kommunikativen entgegensetzt [Über einige
Beziehungen zwischen Musik und Malerei, 634]. Vom eigentümlichen, schließ‐
lich als écriture beschriebenen Sprachbegriff Adornos sehe ich hier ebenso
ab wie vom fragwürdigen Normativismus seines vom »Rezipienten« praktisch
abgekoppelten Konstruktionsbegriffs.) – Auch der Vergleich des Verhältnisses
von Musik und Malerei mit einer Übersetzung von einer Sprache in eine an‐
dere hinkt allzu sehr; vgl. Haftmann, Das Musikalische, 95, wo es heißt, bei
Kandinskys Kompositionen handle es sich um »Übersetzungen« Wagnerscher
Tondramatik.

Kapitel XII

414

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pretation‹ er zerreißt… Armer Kunstkritiker, der niemals vor den
Augen seiner Leser:innen das Bild wieder lebendig erstehen lassen
kann, das er in höchsten Tönen lobt.43 Beide produzieren nur Worte,
nichts als Worte, denen gegenüber sich das angesichts der Bilder
originär zu Sehende ebenso wie das originär zu Hörende souverän
behauptet, ohne dabei im Geringsten Macht ausüben zu müssen.
Dass Bilder eben nur Sichtbares zu sehen geben und dass Musik
nur Hörbares zu hören gibt, genügt vollkommen. In beiden Fällen
appelliert ästhetische Erfahrung nur an unsere Wahrnehmung als
Inbegriff des Sich-Zeigen-lassens dessen, was ›es‹ zu hören oder zu
sehen gibt. Zumal die ästhetische Wahrnehmung weiß: ›es gibt‹ bzw.
es gibt sich zunächst Unbestimmtes nur zu sehen, nur zu hören,
und widersetzt sich jeglichem darüber hinaus gehenden Anspruch,
seinerseits noch etwas ›sagen‹, ›aussagen‹, ›zu verstehen geben‹ und
›bedeuten‹ zu sollen. Jedes Reden von ästhetischem Sehen und Hö‐
ren muss diese nachhaltige Kränkung hinnehmen.

Und doch kann und muss man von beidem sprechen.44 Wie Sicht-
und Hörbares, Klänge und Bilder, Musik und Malerei möglicherwei‐
se interferieren – wenn denen recht zu geben ist, die das ungeachtet
der Lobredner auf reines Sehen und reines Hören suggerieren –,
davon kann man nur reden und darüber kann man nur schreiben.
Dabei erweist es sich als unvermeidlich, sich über formale Parallelen
und Analogien hinaus weit auf die offene See einer Metaphorik zu
begeben, die Bildliches quasi-musikalisch und Musikalisches quasi
bildlich zu verstehen nahelegt, ohne dabei je sinnkritisch die Bedin‐
gungen eines derartigen, gewissermaßen überkreuzten Transfers zu
klären. Deshalb verlangt diese Metaphorik nach einer ikonologisch-
kritischen Revision, deren Durchführbarkeit allerdings bis heute als
rückhaltlos problematisch erscheint.45 Abgesehen von dem offenen
Problem, wie es um die effektiven Aussichten einer solchen Revision
bestellt ist, möchte ich mich im Folgenden auf die Frage beschrän‐

43 Sehen fängt erst da an, wo »alle Möglichkeit des Benennens und Konstatierens«
aufhört, schrieb C. Fiedler, Schriften über Kunst, 190 ff. So müsste es wohl auch
aufhören, wo alles Anschauen, Benennen, Identifizieren und kritisches Urteilen
anfängt.

44 J. Tardieu, Mein imaginäres Museum, Frankfurt/M. 1979, 14 ff.
45 Vgl. die Bilanz bei B. H. F. Taureck, Metaphern und Gleichnisse in der Philo‐

sophie. Versuch einer kritischen Ikonologie der Philosophie, Frankfurt/M. 2004
[=MuG].

1. Nur sehend sehen, nur hörend hören

415

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ken, warum wir überhaupt Anlass dazu haben, Hör- und Sichtba‐
res, Klang und Bild, Musik und Malerei gewissermaßen überkreuzt
zueinander ins Verhältnis zu setzen und wie diese Überkreuzung
ihrerseits zu denken wäre.

2. Klangbilder und Bildklänge

Wollte man auflisten, wie die klassische Musik vor allem seit der
Romantik Bilder heraufzubeschwören versucht hat, käme man so
schnell an kein Ende. In Fantasien, Romanzen und Nocturnes hat
sie ihnen freien Lauf gelassen, wollte aber vielfach nicht darauf
verzichten, sie gewissermaßen programmatisch an die Leine zu
nehmen. Ludwig van Beethovens Klaviersonate op. 81a Les Adieux,
l’absence et le retour ruft wirklich die Stimmungen des Abschieds,
der Abwesenheit und des jubelnden Wiedersehens hervor und pro‐
voziert die inneren, entsprechend ›gestimmten‹ Bilder, denen man
sich hingeben kann. Genauso weckt Frédéric Chopins so oft natio‐
nal-thanato-politisch missbrauchter Marche funèbre (2. Sonate, op.
35, 2. Satz) eine getragene Trauer, Robert Schuhmanns Kinderscenen
(op. 15) die Erinnerung an eine verlorene Welt der Naivität. Edvard
Griegs Morgenstimmung lässt ›wirklich‹, aber im Imaginären, die
Sonne aufgehen – wie einst über der marokkanischen Wüste oder
über dem norwegischen Jotunheimen (Erste Peer Gynt-Suite, op.
46); mit Claude Debussys Prélude namens Voiles (1ère livre, Nr. II)
können wir imaginativ wirklich leichthin im Nebel verwehte Schlei‐
er assoziieren, mit Des pas sur la neige (Nr. VIII) leichte Schritte
und Spuren im Schnee, mit La cathédrale engloutie (Nr. X) ein
stilles, tiefes und klares Wasser, durch das noch die unversehrten
Türme der versunkenen Kirche zu sehen sein sollten; mit La terras‐
se des audiences du clair de lune (Préludes, 2e livre, Nr. VII) medi‐
terranes Mondlicht über einer dunklen, ruhigen Landschaft. Eric
Saties Sevère réprimande ruft Bilder des gestrengen Tadels genauso
erfolgreich hervor wie sein Seul a la maison Imaginationen kindli‐
cher Einsamkeit; Peter Tschaikowskis Jugend-Album (op. 39) spielt
auf dem Register kindlichen Mitleids mit der kranken Puppe genau‐
so, wie Leoš Janáčeks Auf verwachsenem Pfade Bilder eines kaum
mehr betretenen Hohlwegs hervorruft; und Gustav Holsts Saturn

Kapitel XII

416

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus der Orchestersuite The Planets macht das erst ferne, dann ge‐
fährlich nahe Vorbeiziehen dieses riesigen Sonnentrabanten genauso
vorstellbar wie Maurice Ravels Jeux d’eau die eigentümliche Freiheit
dieses Elementes. Dabei will uns Debussy so wenig an die konkrete
Stadt Ys erinnern, die einer bretonischen Legende zufolge mitsamt
ihrer Kathedrale in den Fluten untergegangen sein soll, wie Modest
Mussorgsky, Nikolay Rimsky-Korsakov oder Maurice Ravel an Kiew,
wo das Große Tor steht, das Vorbild zum Finale des Zyklusses Bilder
einer Ausstellung (1886) mit seinem mindestens dreideutigen Titel.
(Handelt es sich nicht um musikalische ›Bilder‹ von Gemälden, die
ihrerseits unsere Imagination auf den Plan rufen?) Mussorgsky mag
tatsächlich von einer Kunstausstellung, nämlich von realen Bildern
Viktor Hartmanns, ausgegangen sein46; doch seine Musik konnte
diese so wenig wie irgendeine andere ›Programmmusik‹ ein anderes
Thema bildlich gleichsam in Hörbares übersetzen. Vielmehr evoziert
sie imaginäre Bilder einer imaginären Ausstellung, beschreibt sie
tonmalerisch-narrativ und entfesselt so die Phantasie, die sich, inspi‐
riert von den Klangfarben der musikalischen Bilder des Ochsenkar‐
rens, des alten Schlosses und der Hütte der Baba-Yaga, ihre eigenen,
allenfalls indirekt zu kommunizierenden inneren Bilder macht.47

Nicht wesentlich anders verhält es sich mit Igor Strawinskis Ballet‐
ten Der Feuervogel, Petroushka und Le Sacre du Printemps. Letzteres
gemahnt allerdings nicht nur an eine tief im kollektiven Gedächtnis
verankerte archaische Opferszene, sondern lässt, an der Schwelle
zum Ersten Weltkrieg, bereits bedrohlich-prophetisch das kommen‐
de, bildlich kaum mehr darstellbare Schicksal von Hekatomben von
Opfern (victims) vorausahnen, die als sacrificium schlechterdings
nicht mehr zu deuten waren.48

46 Mussorgskis Komposition wurde offenbar durch die im Jahre 1874 in der Aka‐
demie der Künste in Sankt Petersburg veranstaltete Gedächtnisausstellung für
seinen ein Jahr zuvor verstorbenen Freund Viktor Hartmann angeregt. Nur
zu drei Sätzen sind Bildvorlagen nachweisbar. Viele Bilder des Künstlers sind
verschollen.

47 So hat Wassili Kandinsky Bilder zu Mussorgskys musikalischen Bildern entwor‐
fen.

48 Vgl. H. Münkler, Kriegssplitter. Die Evolution der Gewalt im 20. und 21. Jahrhun‐
dert, Berlin 2015, 60 f., 70, 83; Der grosse Krieg. Die Welt 1914–1918, Reinbek 2015,
208, 225, 227, 467.

2. Klangbilder und Bildklänge

417

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So weit, so konventionell. Man sieht Bilder, man transformiert sie
kompositorisch, verdichtet sie und macht sie hörbar in der Form
von Klangbildern, die imaginative Nachbilder hervorrufen, welche
sich im Reich der Phantasie niemals an die Kette von Vorbildern
legen lassen. (Keineswegs »hat man an die Bilder von [François]
Boucher zu denken«, wenn man Maurice Ravels Ma mére l’Oye
lauscht; und ebenso wenig »bei der türkischen Musik Mozarts etwa
an die ›Persischen Briefe‹« Montesquieus, wie Vladimir Jankélevitch
meint.49)

Der Preis einer solchen Beschreibung sind unvermeidlich Äquivo‐
kationen bzw. Aufspaltungen des Bildbegriffs, der seinerseits meta‐
phorisch funktioniert. »›Bild‹ ist, wie gern übersehen wird, selbst
eine Metapher« (MuG, 101). Das reale Vorbild, wie es Mussorgsky
vor Augen gehabt haben mag, um sich ein imaginäres, schließlich
kompositorisches Bild von ihm zu machen, geht in rätselhafter
Art und Weise im komponierten Bild auf, das wiederum hörbar
wird, wie es ein bloß sichtbares Bild niemals werden kann. Das
hörbare Bild geht seinerseits in eine imaginäre Bildlichkeit ein, die
weder im engeren Sinne sichtbar noch hörbar sein kann. Dabei
arbeitet die Beschreibung der Übergänge vom realen zum ästhetisch
materialisierten, schließlich hör- oder sichtbaren und endlich imagi‐
nären Bild ihrerseits mit Bildern. Letzteres entstammt nach gängiger
Auffassung der Einbildung bzw. der Einbildungskraft, wobei dieser
Begriff den Prozess der Hervorbringung eines imaginären Bildes
wiederum als einen bildlichen bzw. bildgebenden aufzufassen nahe‐
legt.50 Es nimmt nicht wunder, dass man sich auch zwischen ver‐
schiedenen Bildtypen nur metaphorisch-bildliche Relationen vor‐
stellen konnte. Diese erschöpfen sich allerdings keineswegs darin,
Bilder als oder wie Klänge zu ›sehen‹ oder umgekehrt Musik quasi
bildlich aufzufassen. Nicht selten liefen sie darauf hinaus, dass Male‐
rei Musik wird und dass Musik malt. In diesem Falle wäre »Musik
[…] sichtbar geworden«, wie es auch der Begriff der »Tonmalerei«
suggeriert; im ersten Fall wäre es gerechtfertigt, nicht nur metapho‐
risch von »tönendem Licht« zu sprechen.51

49 V. Jankélévitch, Ravel, Reinbek 1980, 101.
50 Vgl. das Interview mit Ricœur in: P. Engelmann (Hg.), Philosophien, Wien 1985,

142‒155, hier: 143‒148.
51 Vgl. die entsprechenden Hinweise bei Gruß, Synästhesie als Diskurs, 137, 141.

Kapitel XII

418

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bei näherem Hinsehen zeigt sich allerdings, dass meist ein vor‐
sichtiges ›als‹, ›wie‹ oder ›quasi‹ zwischen Musik und Malerei
mit zu denken ist, was auf metaphorische oder gleichnishafte Inter‐
pretationsspielräume hinweist, die voraussetzen, dass dasjenige, was
metaphorisch in Beziehung gesetzt oder einem Vergleich unterzogen
wird, nicht gleich ist. Viel weiter geht eine »assoziative Gleichsetzung
von Malerei und Musik«52, wie sie schon in der Romantik (bei
Wilhelm H. Wackenroder, Ludwig Tieck, Otto P. Runge und Nova‐
lis) anzutreffen war, als Alexander Wallace Rimington um 1800 die
chromatische Orgel erdachte.53 Ein dreiviertel Jahrhundert zuvor
hatte bereits Luis-Bertrand Castel ein Farbklavier bzw. eine »Augen‐
orgel« entworfen, wie es Georg Philipp Telemann 1739 nannte. Ein
derartiges Lichtinstrument sah tatsächlich Alexander Skrjabin (1872‒
1915) vor, der 1910/1 eine eigene, geteilte Luce-Stimme für seine sin‐
fonische Dichtung Promethée. Poème du feu (op. 60) komponierte.54

Von ihm sagt man (ohne darüber sehr viel zu wissen55), er habe als
Synästhetiker vermutlich die erste Lightshow der Welt komponiert.
Bei der Uraufführung dieses Werkes für Chor, Orchester und Farb‐
klavier im Jahre 1915 in New York wurde ein stummes clavier à lu‐
mière verwandt.56 Für Skrjabin hatten Assoziationen von Farblichem
und Klanglichem wie in Titeln seiner Klaviersonaten op. 7 und op.
9 (Weiße Messe und Schwarze Messe), in der Rede von »gelbem
Klang« – das ist der Titel einer Bühnenkomposition von Wassily
Kandinsky aus dem Jahre 1912 – oder von »Silbermelodie« und
»schwarzen Takten«, die man später bei Ernst Wilhelm Nay antrifft,
vermutlich nicht nur (oder primär) metaphorische Bedeutung.57

Skrjabin war, wie manche behaupten, ›wirklich‹ ein Musikmaler
und malender Komponist, bei dem sich Klangliches und Bildliches

52 M/1, 176; Hervorhebg. BL.
53 J. Jewanski, Von der Farbe-Ton-Beziehung zur Farblichtmusik, in: ders., Sidler

(Hg.), Farbe – Licht – Musik, 131‒210, hier: 171 ff.
54 Vgl. L. Sabanejew, Prometheus von Skrjabin, in: W. Kandinsky, F. Marc (Hg.),

Der Blaue Reiter [1912], München, Zürich 51986, 107‒125; H. H. Stuckenschmidt,
Twentieth Century Music, New York, Toronto 1979, 17 ff.

55 Siehe die Skepsis bei Gruß, Synästhesie als Diskurs, 161, 163, 222 f., 363.
56 Zum Hintergrund vgl. contrapunkt-online.net/alexander-skrjabin-und-seine-

mystische-farbenkunst/.
57 Vgl. C. S. Myers, Zwei Fälle von Synästhesie [1914/5], in: A. Skrjabin, Briefe. Mit

zeitgenössischen Dokumenten, Leipzig 1988, 384‒388.

2. Klangbilder und Bildklänge

419

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wohl unterscheiden ließ, aber zutiefst synästhetisch verbunden blieb.
So hat Skrjabin, heißt es, mit dem »ewigen Vergleich farbiger mit
musikalischen Klängen ernst gemacht« – wie auch der ebenfalls
synästhetisch veranlagte Litauer Mikalojus Konstantinas Čiurlionis
(1875‒1911), auf den Haftmann diese Worte münzt. Čiurlionis habe
»Musik gemalt«, heißt es.58

Viel häufiger als ein derart weites Vordringen des Malerischen in
die musikalische aisthesis, Komposition und Aufführung selbst – bis
hin zu einer gegenseitigen Durchdringung, wo sich Bilder und Klän‐
ge nicht nur gegenseitig hervorrufen, sondern sich auch miteinander
vermischen in synästhetischer Promiskuität – ist die bloße, durch
ein ›wie‹ oder ›als (ob)‹ angezeigte Analogie in der Deutung von
Farblichem als quasi Musikalischem (vice versa), ohne dass damit im
Geringsten eine synästhetische Assoziation oder gar Fusion gemeint
sein muss.59 In der ästhetischen Wahrnehmung offenbarten sich Cé‐
zanne »Wesen, […] die mit der Sonne in die Seele ein[ziehen], ohne
daß es eine Scheidewand gibt zwischen ihnen und dem Licht, ohne
Zeichnung, ohne Abstraktion, ganz in Farben. Und eines Tages wer‐
den dieselben Dinge wieder sichtbar, aber unbegreiflich, eingehüllt
in einen zarten Glanz. Ganz glücklich, als ob sie eine geheimnisvolle
Musik geatmet hätten.«60 So gedachte er offenbar, die ›geatmete
Musik‹ dieser Wesen ›sichtbar‹ zu machen. Wie sollte das gelingen,
wenn nicht durch einen seinerseits quasi-musikalischen Prozess des
Malens, der ein quasi-musikalisches Ergebnis und eine quasi-musi‐
kalische Wirkung hervorzubringen versprechen müsste? Um den
Prozess, das Ergebnis und die Wirkung zu charakterisieren, wird

58 M/1, 174 f. Statt diese Innovation zu würdigen, stuft Hans Sedlmayr Skrjabin mit
W. Iwanow nur als pathologisches Beispiel für den der nachklassischen Kunst
der Moderne zur Last gelegten »Auszug aus dem Reich des Humanismus« ein,
der nur noch zersprengte »Nomaden des Schönen« und die sattsam bekannten
bzw. denunzierten »heimat- und bodenlosen Kosmopoliten« zurückgelassen
habe; H. Sedlmayr, Verlust der Mitte. Die bildende Kunst des 19. und 20. Jahrhun‐
derts als Symptom und Symbol der Zeit, Berlin 1955, 33, 119. Wenige Jahre nach
dem Ende des 2. Weltkriegs kann dieser Autor in der Zerrissenheit moderner
Kunst nichts ›Positives‹, kein Sichtbarmachen existenzieller Dramatik etwa er‐
kennen, nur eine verfehlte »Überwindung der Erdgebundenheit« des Menschen
bzw. eine »Verlassenheit« von der Erde; ebd., 83, 88, 92. Hier sind »Blut und
Boden« nicht weit…

59 Vgl. Hess, Dokumente, 77 zu Kandinsky.
60 Cézanne, Über die Kunst, 41.

Kapitel XII

420

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


man nicht müde, musikalische Metaphern zu bemühen: Metaphern
der psychischen Resonanz als eines Anklingens, der Rhythmik, des
(farblichen) Tons, der Klangdichte, des Zusammenklangs der Farb‐
elemente durch Akkordierung und Orchestrierung, ihrer Kompositi‐
on und Harmonie. Gewiss: einige dieser Metaphern konnten sich
weitgehend vom Musikalischen bzw. Klanglichen lösen und schließ‐
lich auch in der Architektur (als einer »verstummten Tonkunst«61)
Verwendung finden, wo sie praktisch keine Spur einer anderen Her‐
kunft mehr verraten. Auch Gebäude können rhythmisch arrangiert
und kompositorisch orchestriert werden. Weit mehr noch aber hat
man in der Malerei speziell auf musikalische Assoziationen Wert ge‐
legt. Abgesehen von formalen Charakterisierungen von Rhythmen,
Kontrasten, Harmonien, Intensitäten, Helligkeit, Volumen, Dichte
und Rauhigkeit62 etc. – sprach man ausdrücklich von einer »Musika‐
lisierung der Malerei«63, von einer »Musik der Farben« oder vom
»orphischen Singen« gewisser Bilder, wie es Guillaume Apollinaire
1912 aus »Klängen farbiger Formen« hatte heraushören wollen.64

Paul Gauguin verkündete, nunmehr trete die Malerei »in ihre musi‐
kalische Phase«65 ein – worin ihm offenbar manche wie Kandinsky
und Adolf Hoelzel folgen wollten, andere freilich nicht. Heißt das,
dass Künstler:innen fortan mit der Skala ihrer Farben spielen soll‐
ten »wie der Komponist bei der Orchestrierung einer Symphonie«?
Oder sollten sie »dem Musiker gleich werden, der die sieben [!]
Noten der Tonleiter variiert, um die Melodie zu erzeugen«?66 Oder
sollten sie ihre Farben auswählen, »um der musikalischen Wirkun‐
gen willen«67 – sei es im Sinne einer »menuetthaften Musikalität«,
sei es einer Fuge (woran offenbar Lyonel Feininger dachte68), einer

61 Haftmann, Das Musikalische in der Malerei, 103.
62 Bei Heinz Werner stehen die letzten fünf Begriffe für intersensorische Attribute,

die jedem der menschlichen Sinne zugesprochen werden können.
63 Haftmann, Das Musikalische in der Malerei, 88. Im Folgenden führt der Autor

die fragliche Musikalisierung auf das ›romantische‹ Moment der Malerei zurück
(90).

64 M/1, 66, 181, 453.
65 W. Haftmann, Malerei im 20. Jahrhundert 2 [1965], München 31980, 147 [=M/2].
66 Hess, Dokumente, 22 f. Hervorhebungen BL.
67 Ebd., 30.
68 J. Langner, Lyonel Feininger. Segelschiffe. Einführung, Stuttgart 1962, 7, 12. Hier

wird die Kunst der Fuge zunächst zum bloß analogen Vorbild; dann aber soll sie
der Maler in »klingende Transparenz« umgemünzt haben.

2. Klangbilder und Bildklänge

421

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»reinen Kantilene«, wie sie Haftmann bei Paul Klee zu vernehmen
meinte, oder »grüner Trauer«-Musik, wie sie Vladimir Jankélévitch
bei Claude Debussy wahrnahm?69

Was für eine wilde Vegetation poetischer Überkreuzungen von
Farblichem und Klanglichem, Bildlichem und Musikalischem, Male‐
rei und Musik! Teils semantisch innovativ und insofern lebendig wie
der »sonore Zauber« angesichts von Emile Noldes Bildern chtho‐
nisch-mythischer Wesen, teils hinkend wie in der Rede von einer
»Klaviatur farbiger Streifen«, teils auch stereotyp wie in der Begeis‐
terung über »Symphonien aus Farben«70, in die auch Besucher
niederländischer, quasi militärisch arrangierter Tulpenbeete ausbre‐
chen. Noldes Mühle (1924), sein Schwüler Abend (1930) und sein
Bild Fremde Menschen (1946) ›klingen‹ demnach erdhaft dunkel;
Klees Farb-Klaviatur legt Gedanken an eine serielle Kombinatorik
nahe, die das statische Bild doch niemals so realisieren kann wie ein
diachrones Musikstück; und die Parallelisierung von Farblichkeit
und polyphoner Symphonik erschöpft sich schließlich in einer vagen
Andeutung von Vielfalt… In jedem Fall, möchte man meinen, ›hin‐
ken‹ die Vergleiche – vorausgesetzt, es soll sich um solche handeln.
Dass sie hinken, würde sich sofort zeigen, wollte man versuchen,
sie ›beim Wort zu nehmen‹. Dunkle Farben erzeugen normalerwei‐
se keine tiefen Bässe. Niemals kann der Künstler so mit seiner
Farbpalette spielen wie eine Pianistin mit ihrer Klaviatur. Niemals
dürfte sich eine Symphonie in bloß bunter Vielfalt erschöpfen, wie
sie Touristen selbst angesichts ›unmöglichster‹ Farbkombinationen
entzücken lässt. Doch solches Hinken ist keiner Metapher zum Vor‐
wurf zu machen, wenn es stimmt, was Bernhard Taureck unmissver‐
ständlich feststellt: »Wir kennen […] keine Normen für das Gelingen
von Bildern. Katachresen wie ›Dies schlägt dem Fass den Boden
ins Gesicht‹ beurteilen wir zwar als verfehlt, doch wir wissen nicht,
nach welchen Normen Verschiedenes mit Verschiedenem zu verbin‐
den sei. Mit Hilfe einer Metapher, von der wir unterstellen, dass von
ihr nicht gilt, was sie aussagt, verständigen wir uns alltagssprachlich
über die Unmöglichkeit der Verbindung von Verschiedenem: ›Jeder
Vergleich hinkt‹« (MuG, 73).

69 M/1, 252, 295, 297; Jankélévitch, Ravel, 20.
70 M/1, 105, 301, 154, 160, 398.

Kapitel XII

422

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn das zutrifft, haben wir offenbar allenfalls noch die Wahl
zwischen ironischerweise mehr oder weniger gutem bzw. gelingen‐
dem und gewissermaßen verunglücktem, in die Irre führenden
›Hinken‹. Bewegen wir uns nicht auf der Ebene synästhetischer Ver‐
knüpfungen von Sichtbarem und Hörbarem, Bildern und Klängen,
Musik und Malerei, sondern auf der Ebene von Analogien, Gleich‐
nissen und überkreuzten Metaphorisierungen, so kann es demnach
nicht in Frage kommen, diese einfach als sachfremd, unangemessen
oder deplatziert zurückzuweisen – ob nun mit Blick auf künstleri‐
sche Prozesse, auf Werke, die aus ihnen hervorgehen, oder deren
ästhetische Wirkungen. Ebenso wenig wäre auch an eine Überwin‐
dung der in Analogien, Gleichnissen und überkreuzten Metaphori‐
sierungen allemal bereits vorausgesetzten Differenzierung des Ana‐
logisierten, des Verglichenen und Übertragenen zu denken. Wenn es
Nay gelungen sein sollte, die »ewige Metapher von der ›Musik der
Farben‹ […] konkret [zu] verwirklich[en]«71, und wenn es Skrjabin
gelungen sein sollte, die Farblichkeit seiner Musik herauszuarbeiten,
so kann das doch in beiden Fällen nicht bedeuten, dass Musik und
Malerei, Sicht- und Hörbares, Bilder und Klänge zur Deckung kom‐
men – was offenbar auf deren Entdifferenzierung bzw. Nivellierung
hinauszulaufen drohte. Aus einer enthusiastischen Poetik, die Kunst
nur durch musikalische Sprache und Musik nur in verbalen Regis‐
tern der Malerei glaubt loben zu können und sich dabei selbst feiert,
zu schließen, man habe es damit zu tun, dass Musik ›wirklich‹ Male‐
rei und letztere umgekehrt ›wirklich‹ Musik werden kann, würde auf
einen ikonologischen Fehlschluss hinauslaufen, der aus sprachlichen
Bildern nicht-bildhafte Bedeutungen ableitet (MuG, 208) und dabei
das für Analogien, Gleichnisse und Metaphern unentbehrliche ›als‹
oder ›wie‹ im Verständnis von etwas als etwas und im Vergleich mit
etwas anderem zum Verschwinden bringt. Möglicherweise frucht‐
bar bleiben sprachlich gewissermaßen überkreuzte Beziehungen
zwischen Sicht- und Hörbarem, Bildern und Klängen, Musik und
Malerei nur solange, wie dies nicht geschieht. Diese Beziehungen
werden möglicherweise inspirierend deutbar, wenn eine delimitierte
chiasmatische Metaphorik vom Einen aufs jeweils Andere gleichsam
übergreift, aber sie werden am Ende auch ruiniert, wenn dabei die
ikonologische Differenz selbst zum Verschwinden gebracht wird, die

71 Wie Haftmann meint (M/1, 505).

2. Klangbilder und Bildklänge

423

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie eigentlich zum Vorschein bringen sollte. Will man die Frage nach
synästhetischen Zusammenhängen, metaphorischen Interferenzen
und chiasmatischen Übergriffen von Sichtbarem auf Hörbares (vice
versa), von Bildlichem auf Klangliches (vice versa), von Malerei auf
Musik (vice versa) nicht vollkommen verwirren, erscheint es deshalb
als ratsam, sich noch einmal darauf zu besinnen, was die Sprache
im Modus des Redens und Schreibens über diese Verhältnisse als
›Drittes‹, ›Vermittelndes‹ überhaupt vermag.

3. Zur metaphorischen Deutung bildlicher Rede

Von Anfang an erweist sich philosophische Besinnung auf das, was
Sprache vermag, eigentümlich irritiert von bildlicher Rede. Aristote‐
les begnügte sich damit, die Philosophie weitgehend auf möglichst
unzweideutige Aussagen und auf logisches Schlussfolgern zu ver‐
pflichten, bildliche Rede in Anbetracht ihrer notorischen Vieldeu‐
tigkeit aber gleichsam in ein Reservat zu verweisen, in dem sich
poetische Freiheit mit eigenem Recht entfalten und austoben darf.
So wurde Poesie davor bewahrt, sich in destruktiver Weise an epis‐
temischen Konzepten messen lassen zu müssen; so gewann sie ein
eigenes, unangefochtenes Spielfeld, von dem für die Philosophie kei‐
ne Gefahr mehr auszugehen schien; und so wurde sie schließlich als
zu sich selbst gekommene, scheinbar befreite, gleich wieder gefangen
genommen. Außerhalb ihres Spielfeldes hat sie nichts zu suchen;
insbesondere in der aufs Aussagen und Schlussfolgern beschränkten
Philosophie nicht, denn alles, was metaphorisch gesagt wird, ist
Aristoteles zufolge unklar, undeutlich, ungewiss und zweifelhaft.72

Der damit einhergehenden Einzäunung der Metapher im Feld des
Poetischen steht die Tendenz entgegen, ihr den gesamten Sprachge‐
brauch zu überlassen bzw. zu behaupten, es sei unmöglich, ihn we‐
nigstens in bestimmten Teilbereichen völlig vom Metaphorischen zu
reinigen. Von Xenophanes, der als erster auf den Anthropomorphis‐
mus bestimmter Götterbilder hinwies und bereits nahelegte, dass
wir die Bildlichkeit niemals abzustreifen vermögen, über Plotin, der
von Gott vorsichtig ›gleichsam‹ (hoîon) spricht, und Thomas von

72 Aristoteles, Topik, Stuttgart 2004, VI.2, 139b 33; MuG, 53.

Kapitel XII

424

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aquin bis hin zu Johann Georg Hamann und Friedrich Nietzsche
schließlich setzt sich der Verdacht durch, die gesamte Semantik sei
durch und durch metaphorisch und infolgedessen entweder von
jeglicher nicht-bildlichen Wahrheit und von ametaphorischem Veri‐
fikationismus ausgeschlossen, wie es schon Platons Höhlengleichnis
besagte73, oder aber »die Wahrheit selbst« sei »unter die Menschen /
getreten / mitten ins / Metapherngestöber«, wie es in Paul Celans
Gedicht Atemwende heißt.74

Angesichts dieser Ausgangslage hat Bernhard Taureck zu beden‐
ken gegeben, ob man nicht auf dem Weg einer kritischen Ikonologie
zu eruieren versuchen muss, was bildliche Rede leistet, leisten kann
und sollte bzw. wo sie ihre Spielräume überzieht oder gar ruiniert.
Dabei muss es seines Erachtens vor allem um eine Untersuchung
des Bildgebrauchs gehen. Als poetisch ist dieser einzustufen, wenn
er Verschiedenes auf ›unmögliche‹ Art und Weise miteinander ver‐
bindet und so »die Nicht-Möglichkeit der Verbindung des Verschie‐
denen negiert« (MuG, 74). Das tut er unvermeidlich in Unkenntnis
der Bedingungen, unter denen das geschehen kann. Er gebraucht
einfach Bilder, ohne sich dabei darauf zu besinnen, ob und wie
sie ›passen‹, wie ihr Gebrauch gelingen und überzeugen kann. In
dieser auf den ersten Blick misslichen Lage sind wir allerdings nolens
volens, wenn es denn stimmt, dass keine objektiven Kriterien für den
angemessenen, richtigen oder fruchtbaren Gebrauch von Metaphern
in Aussicht stehen. Keine Metapher und kein Gleichnis, das sich als
solches explizit zu erkennen gibt (x ist ›gleichsam als‹ y zu sehen,
zu verstehen, zu begreifen…), kann die »Wirklichkeit sichern«, die
sie bzw. es zur Sprache bringt. Beide, Metapher und Gleichnis, »dis‐
tanzier[en] uns […] von unserer Übereinstimmung mit dem, was
wirklich der Fall ist. Allgemeiner: das Bild, mit dessen Hilfe wir
Übereinstimmung zwischen Rede und Welt herstellen könnten, stellt
sich zugleich wieder zwischen beide« (MuG, 282).

Dennoch kann poetische Rede mit »ontologischer Vehemenz«,
wie Paul Ricœur sagen würde75, auf eine »Kongruenz von Sagen und
Sein« abzielen, »und dies am Ende gar in dem Sinn, […], dass es

73 Zum Vorangegangenen vgl. ebd., 280 f., 253, 53‒56, 346.
74 P. Celan, Atemwende, Frankfurt/M. 1967, 85.
75 P. Ricœur, La Métaphore vive, Paris 1975, 313, 379; Philosophie et langage, in:

Revue Philosophique 4 (1978), 449‒463, hier: 458 f.

3. Zur metaphorischen Deutung bildlicher Rede

425

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dichtung ist, die überhaupt erst Wirklichkeit konstituiert‹« (MuG,
21). Liefe das nicht darauf hinaus, Herders Vermutung zu bestätigen,
dass »unser ganzes Leben« von Anfang an »gewissermaßen eine
Poetik [ist]«?76 In diesem Fall würde sich das Poetische als tief
in unseren Weltverhältnissen verwurzelt erweisen und bereits dort
ansetzen, wo sich originäres Sich-Zeigen abspielt, dem ursprüng‐
lich jegliche eindeutige und klare Differenzierung von Sehen und
Hören abgeht.77 So können Sehen und Hören von Anfang an in‐
einander übergehen, miteinander interferieren und gewissermaßen
überkreuzte Deutungen des Sehens als einer Art Hören und des
Hörens als einer Art Sehen nahelegen. Genau das geschieht auch
in ästhetischen und theoretischen Interpretationen dessen, was Mu‐
siker und Maler eigentlich tun. Diese Interpretationen bedienen sich
ihrerseits einer Poetizität der Rede, die Bilder ›in höchsten Tönen‹
lobt und Musik ›in den schönsten Farben‹ feiert, ohne uns aber je
davon überzeugen zu können, derartige Chiasmen von Sicht- und
Hörbarem, Sehen und Hören, Bildern und Klängen, Musik und
Malerei könnten dahin führen, deren Differenzen zu tilgen.78

Die Frage, ob die Poetizität solcher Rede unmittelbar enthüllen
kann, was menschliche Wirklichkeit oder das In-der-Welt-sein selbst
›ursprünglich‹ – oder vielmehr gerade unter kontingenten histori‐
schen Bedingungen auf neue Weise79 – ausmacht, statt nur einem
nicht-philosophischen Reservat wahrheitsindifferenter Bildlichkeit

76 J. G. Herder, Über Bild, Dichtung und Fabel [1786], in: Werke in zehn Bänden,
Bd. 4, Frankfurt/M. 1994, 631‒677, hier: 635. Offen bleibt hier, wie sich das
Poetische zum eingangs betonten Sichzeigen verhält.

77 Vgl. Vf., Mytho-poetisches Leben. Zwischen mythischer Erbschaft, Narrativität
und Entmythologisierung, in: ders. (Hg.), Grundfragen hermeneutischer Anthro‐
pologie. Das Werk Paul Ricœurs im historischen Kontext: Existenz, Interpretation,
Praxis, Geschichte. Bd. II: Interpretation, Baden-Baden 2024, 996–1066.

78 Deshalb spricht Ricœur auch von einem »paradoxe indépassable« im Her‐
zen metaphorischer Wahrheit. Es liegt darin, »d’inclure la pointe critique
du ›n’est pas‹ (littéralement) dans la véhémence ontologique du ›est‹ (métapho‐
riquement)«; Ricœur, La Métaphore vive, 235.

79 Haftmann lehnt sich an Heideggers Rede vom In-der-Welt-Sein mehrfach an
(vgl. W. Haftmann, Verfemte Kunst. Bildende Künstler der inneren und äußeren
Emigration in der Zeit des Nationalsozialismus, Köln 1986, 17); jedoch so, dass
gerade kein geschichtlich unanfechtbares Existenzial dabei herausspringt. Das
zeigt sich, wo es darum geht, wie die Wissenschaften der Moderne, allen vor‐
an die Physik, und die geschichtlichen Erfahrungen des 20. Jahrhunderts den
»Wirklichkeitsgrund« ästhetischer Lebensformen tangiert haben, die sich, wie

Kapitel XII

426

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


überlassen zu bleiben, versucht ein philosophischer Gebrauch von
Metaphern und Gleichnissen gerade nicht direkt zu beantworten.
Taureck zufolge zeigt das deren reflexive Verwendung an. Während
sich im poetischen Bildgebrauch in der Mitteilung der Bilder nicht
auch schon deren Bildstatus mitteilt (so dass es den Anschein haben
kann, als könnten Musik und Malerei ohne Weiteres ineinander
übergehen), geschieht genau das in einem philosophisch-reflexiven
Sprachmodus. In beiden Fällen aber kommt es durch Metaphern
und Gleichnisse zu einer nicht-folgernden, epistemisch unmögli‐
chen Verbindung von Verschiedenem und in Folge dessen zur Er‐
zeugung von Fremdheit durch sprachliche Aneignung (MuG, 42, 45,
187). Die Rede ist auch von einem »entgrenzenden Hindurchstoßen
zu einem Andersartigen«, das sich in der sprachlichen Aneignung
ihr zugleich widersetzt, so dass es gerade als fremd Bleibendes zum
Vorschein kommen kann (MuG, 27). Genau so könnte man auch
chiasmatische, ›sprachlich vermittelte‹ Verhältnisse zwischen Sicht-
und Hörbarem, Bildlichem und Klanglichem, Malerei und Musik
verstehen.

Allerdings kommt fremd Bleibendes nicht ein für allemal zum
Vorschein. Durch Wiederholung und Proliferation nutzt sich die
poetische Kraft originärer Metaphern und Gleichnisse ab, sie wird
fade und ausdrucksarm, bis sie schließlich ganz erlahmt und ab‐
stirbt. Zum Tod der Metapher kommt es ironischerweise umso
eher, wie sie ›Erfolg‹ hat, um sich in gedankenlosem Gebrauch zu
erschöpfen, der sie schließlich gar nicht mehr als solche erkennt.
Wer eine Metapher in Umlauf setzt, riskiert unvermeidlich, dass
andere sie sich zu eigen machen, dass sie Erfolg hat, mehr und mehr
gebraucht, variiert und recycelt wird, bis sie endlich nichts mehr
sagt und dringend nach semantischer Innovation verlangt, für die
das sprachliche Bild allein aus eigener Kraft allerdings nicht sorgen
kann. Wehrlos muss es hinnehmen, x-fach gebraucht, wiederholt,
abgeschwächt, verdünnt und sogar mit prima facie inkompatiblen
Bildern vermischt zu werden. Sie »interagieren« förmlich in einer
nicht zu kontrollierenden Promiskuität. Taureck spricht von einer

dieser Autor glaubt, so weit abseits des Politischen halten sollten, wie nur eben
möglich (Der Mensch und seine Bilder, 10, 79, 256 ff.).

3. Zur metaphorischen Deutung bildlicher Rede

427

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Interimaginität ohne Regeln«80, die nirgends klare oder unverrück‐
bare Grenzen zwischen Metapherngebrauch und ‑missbrauch erken‐
nen lässt.81 Wie, wenn nicht in konventioneller, kontingenter oder
arbiträrer Art und Weise, soll man bestimmen, wo angesichts derar‐
tiger Anarchie Grenzen liegen?

Auch forciertes Grenzenziehen sichert freilich nicht das Gelingen
von Bildern bzw. von Bildverwendungen. Das liegt wesentlich an
ihrer Produktivität. Sie bzw. diejenigen, die sie gebrauchen, öffnen
sich auf eine befremdliche Alterität hin, die irritiert (wie in der
Rede von »blauer« oder »grüner Trauer« [Maeterlinck; Debussy])
und zugleich fasziniert. Angesichts dieser Alterität werden sie nicht
einfach als ›unklar‹, ›vieldeutig‹, ›zweifelhaft‹ und letztlich jeglicher
vernünftigen Aussagbarkeit entzogen entwertet und abgetan oder
einem Sonderbereich anormalen Redens zugewiesen; im Gegenteil:
mehr oder weniger irritiert und inspiriert begreift man poetische
Bilder als Öffner auf irreguläre, stets nur im Nachhinein normali‐
sierbare sprachliche Spielräume hin; sei es auch nur, um der weit‐
gehenden Fadheit eines bloß prosaischen Redens, Aussagens und
Schlussfolgerns zu entgehen, ohne definitiv zu wissen, was poeti‐
sche Rede überhaupt leisten kann. Gewiss keine Kongruenz von
Referenz und Sache, insistiert Taureck, allenfalls von Ausdruck und
Sache.82 Solche Kongruenz verbürgt aber keine ›definitive‹ Wirklich‐
keit und Gelingen in diesem Sinne. Metaphern und Gleichnisse
kann man nicht verwenden, ohne zugleich eine »Infinition«, d.h.
eine »unbestimmte Erweiterung« des bildlich zu Bestimmenden
entweder zu beabsichtigen oder unfreiwillig in Kauf nehmen zu
müssen. So findet im bildlichen Sprachgebrauch unvermeidlich eine
paradoxe »Ent-Begrenzung« statt83, die einerseits etwas prädiziert (a
ist ›wie‹ b; c ist ›als‹ d zu verstehen; e ist ›vergleichbar mit‹ f usw.),
andererseits aber die eindeutige, klare, definitive… Bestimmbarkeit
des fraglichen Bildes im gleichen Zug gewissermaßen widerruft. Ge‐
nau dadurch werden Interpretationsspielräume eröffnet (MuG, 454).

80 Auch im Verhältnis zwischen Bildern und Begriffen werden Regeln vermisst;
vgl. MuG, 207.

81 Ebd., 24, 33, 83.
82 Ebd., 78. Demgegenüber zielt jene »ontologische Vehemenz« bei Ricœur doch

auf die Referenz – immer mit Blick auf eine nur poetisch auszumalende Welt
»dans quoi il seraît possible de vivre« (Philosophie et langage, 460).

83 MuG, 160, 178, 413.

Kapitel XII

428

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nur so vermitteln Bilder Gegenstandsbezogenheit: indem sie den
Schein durchkreuzen, Begriffe verfügten über ihn (MuG, 468). Im
Gegensatz zu Begriffen geben Bilder ihren Gegenstand demnach
frei. Sie »geben Gegenstandsbezogenheit«, wie Taureck schreibt,
indem sie ihren Gegenstand poetisch frei beschreiben und in die‐
sem Sinne sein lassen. Ihn ›als‹ oder ›wie‹ etwas zur Sprache zu
bringen, heißt im Grunde, sich rückhaltlos zur Kontingenz eines
Anders-Verstehens, ‑deutens und ‑interpretierens bekennen zu müs‐
sen. Was überhaupt ›als‹ oder ›wie‹ etwas anderes zu verstehen,
deuten und interpretieren ist, kann niemals mit diesem Anderen
einfach zusammenfallen. Bildlich zu sagen: etwas (x) sei wie etwas
anderes (y), bedeutet unvermeidlich, anerkennen zu müssen, dass
y nicht einfach x gleich sein kann. In diesem Sinne muss man zu
dem Schluss kommen: metaphorische »Inbesitznahme von Welt«
ist, wenn überhaupt, möglich, ohne dem vermeintlich Angeeigneten
auf diese Weise seine Fremdheit zu nehmen (MuG, 462); mehr
noch: sie kann notwendigerweise nur so erfolgen, dass es unmöglich
ist, ihr ihre Fremdheit zu nehmen. Auch die Rede von Inbesitznah‐
me ist allerdings eine Metapher, wenn auch eine ›tote‹, der man
nur wieder Leben einhauchen kann, wenn man die Aufmerksamkeit
darauf richtet, was sich der Inbesitznahme radikal entzieht.

4. Pathische aisthesis ausgesetzten Lebens

Sich als ›modern‹ verstehende Philosophen haben auf diese Frage
immer wieder – implizit oder explizit – eine Antwort gegeben:
nichts entzieht sich. Wenn ›der Mensch‹ tatsächlich unumschränk‐
ter maître et possesseur du monde sein sollte, wie es in Descartes’
Discours sur la méthode heißt, wenn er alles versteht, was er selbst
gemacht hat, wie Gambattista Vico behauptete, und wenn sowohl
die Natur als auch das von Menschen Gemachte im Modus einer
indifferenten Wirklichkeit vorliegt, die als bloße res extensa, als an
sich Seiendes oder objektives Sein von sich aus nichts gegen ihre
Inbesitznahme auszurichten vermag, dann hat es mit allem Entzug
ein Ende. Ironischerweise wird aber gerade dies ästhetisch als radi‐
kale Entfremdung und als Erfahrung des Sichselbstfremdwerdens
gedeutet. Von Pascals Erschrecken angesichts des Schweigens der
unendlichen Räume und Kants Ding(en) an sich über Nietzsches

4. Pathische aisthesis ausgesetzten Lebens

429

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»schiefe Ebene«, auf der wir angeblich ins Nichts rollen, bis hin zu
Heideggers indifferenter »Vorhandenheit« reichen die Befunde und
Klagen darüber, dass wir Menschen scheinbar nur noch mit Verob‐
jektiviertem, Verdinglichtem, mit ›nichts-sagenden‹ choses mortes,
mit Gleichgültigem als »nicht mehr lesbarer« (Antonin Artaud) und
jeglicher Metaphorisierung sich widersetzender Wirklichkeit zu tun
haben (M/2, 191).

In diese Kerbe schlug auch Hans Sedlmayr mit seiner Diagnose
eines »Verlusts der Mitte«, die schon Cézanne als tendenziell patho‐
logischen Fall beschreibt, der den längst allgemein eingetretenen
»Verlust der Einfühlung« in eine zur bloßen Wirklichkeit versach‐
lichte Welt nicht mehr zu kompensieren vermöge. Spätestens seit
dem herrsche die pure Verlassenheit – von der Erde, der der Mensch
doch ontologisch zugehöre; und zwar so, dass ihm daraus eigentlich
»bindende« Aufträge erwachsen müssten.84 Schon bei Cézanne zeige
sich ein Sichverschwenden an die Farbe in einem reinen Sehen, das
»die Welt des Menschen unvermerkt« buchstäblich aus den Augen
verliere.85 Infolge dessen erweise sich die Freiheit des ästhetischen
Sehens (wie auch die des Hörens) gar nicht mehr verpflichtet auf
eine maßgebende Wirklichkeit und laufe ständig Gefahr, auf keinen
Widerstand mehr zu treffen, der ihr in ihrer Rückhaltlosigkeit noch
eine gewisse Sicherheit zu bieten verspräche86, sei es auch nur ver‐
mittels eines einsamen, vor Vermarktung sich in acht nehmenden
Lebens in der Abgeschiedenheit.

Dabei schien gerade Cézanne um diese Gefahr zu wissen und
suchte – wie er ausdrücklich bekannte: als »Primitiver meines ei‐
genen Weges« – die »Wahrheit der Malerei« als »Philosophie des
Menschen«.87 Die Richtung, die er mit diesen Worten weisen wollte,
war die der rückhaltlosen ästhetischen Selbstexposition, des Nicht‐
wissens ungeachtet einer »allzu reichen Vergangenheit, in einer mit
Bedeutungen überladenen Welt«, die in ihrer ständigen Beschleuni‐
gung alles verschwinden zu lassen scheint. »Man muß sich beeilen,

84 Sedlmayr, Verlust der Mitte, 33, 92 ff., 99, 88.
85 Ebd., 109.
86 In dieser Sicht könnte sich Jankélévitch in diesem Fall mit seiner Dekadenz-Dia‐

gnose bestätigt sehen, die er besonders an Skrjabins Klaviersonaten ausprobiert
(Austerität und Dekadenz, 208 f., 216).

87 Cézanne, Über die Kunst, 18, 43, 69.

Kapitel XII

430

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenn man noch etwas sehen will. Alles verschwindet«.88 Bevor es
dazu irreversibel kommt, wollte er sich zu einem neuartigen, voll‐
kommenen Resonanzkörper ausbilden, um »sich [!] die Natur in
ihm« denken zu lassen.89 So sollte es weniger zu einer optischen
Besitzergreifung von Sehdaten, als vielmehr dazu kommen, dass Bil‐
der sich im Künstler selbst bilden, um von ihm Besitz zu ergreifen,
wie es Marc Chagall ausdrückte. Worum es dabei ging, war weniger
ein ständiges Hin und Herr zwischen besitzergreifendem Subjekt
und beherrschtem Objekt (das auch der Maler selbst sein konnte)
als vielmehr »in ›selbstvergessener‹ Tätigkeit ein Antwortverhältnis
zum Material zu gewinnen« (M/1, 289). Von diesem Antwortverhält‐
nis – von dieser ästhetischen Responsivität90 – sagte John Marin mit
Blick auf die moderne Stadt: »Ich kann den Klang dieser Auseinan‐
dersetzung hören und das ist eine großartige Musik« (M/1, 391).

Das Wirkliche mag in der Moderne einer durchgreifenden ›Ver‐
sachlichung‹ anheimgefallen sein, doch musste daraus keineswegs
eine nur noch anti-klassische Kunst resultieren, die sich angeblich
gleichgültig mit ihr abfindet und zur »Zerfetztheit allen Seins«
bedingungslos ›ja‹ sagt.91 Gerade in der Versachlichung, die eine
maßgebende Wirklichkeit und Normen nicht länger vorgeben kann,
wird vielmehr der Resonanzkörper des Künstlers zum primären,
vielleicht einzigen Medium, auf das man nun überhaupt erst wirk‐
lich aufmerksam wird. So wird für van Gogh der menschliche
Schmerz derart maßgeblich, dass man von einer geradezu vorbild‐
lichen Tragik in seiner Antwort auf die existenzielle Bedrohung
sprechen konnte, der er sich ausgesetzt sah. Hat dieses »exemplari‐
sche« Leben nicht »eine geheime Wirkkraft in der ganzen Lebens‐

88 Ebd., 76, 101.
89 Ebd., 132.
90 Haftmann spricht von »antwortender Sensibilität« und mit Goethe von

»antwortenden (Gegen-)Bildern« in diesem Sinne (Skizzenbuch, 118, 180) –
und hat dabei die Responsivität der Maler der Gegenwart selbst im Blick; vgl.
Haftmann, Verfemte Kunst, 14; Paul Klee. Wege bildnerischen Denkens [1950],
Hamburg, Frankfurt/M. 1961, 67. Ein neues ästhetisches Ding, heißt es hier,
entsteht »als eine Antwortformel unseres Geistes auf den Anruf gewöhnlicher
Dinge; psychologisch gesprochen, als Ausdrucksformel unseres Staunens«. Im
Skizzenbuch gibt der Autor dieser Deutung allerdings eine sonderbare platoni‐
sche Wendung (180). Vgl. zum ›Anruf‹ Merleau-Ponty, Die Prosa der Welt, 87.

91 Sedlmayr, Verlust der Mitte, 102, 106.

4. Pathische aisthesis ausgesetzten Lebens

431

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haltung der Moderne« bewiesen (M/1, 26 f.)? So kommen terribles
passions humaines zum Vorschein, die den Menschen keineswegs
nur verschwinden, sondern im Gegenteil aus der Negativität der
›nächtlichen Helle‹ dieser Leidenschaften von den »Wurzeln der
Welt her« verwandelt wieder erstehen lassen sollten.92 Mitnichten
verfolgt moderne Kunst auf diesem Weg nur das restaurative Projekt
einer glücklichen Wiedereinhausung in der Welt. Ihre »Grundstim‐
mung der Verlorenheit« kann und will sie vielfach nicht leugnen.93

Sie führt vor Augen, wie der Tod »an der Erscheinung nagt«94 und
beschwört wie Charles Baudelaire die »blutende«, mit André Mas‐
son und Cesare Pavese die »offene«, mit Wols die »ewige Wunde der
Welt«.95 Ob sie sich damit abfindet oder mit Georges Rouault in eine
große, an Hiob gemahnende Klage einstimmt, ob sie so zu »jenem
Schöpfungsgrund zurückzukommen« hofft, »aus dem ehemals das
Lied des Orpheus stieg«, oder ob sie sich wie die peintres maudites
ganz der Heimatlosigkeit überlässt96, stets zieht sie doch die Register
eines sich als ›ausgesetzt‹ begreifenden Lebens. Stets geht es um das
»in der modernen Seinsdeutung immer wiederkehrende[] Gleichnis
vom Leben als des Ausgesetzten vor einem unbestimmten hohlen
Fond« oder um eine Fabel »von der Unstabilität und dem Ausge‐
setzten alles Daseienden«.97 So gesehen manifestiert moderne Kunst
ästhetisch die Erfahrung der Heimatlosigkeit, des Verstoßenseins,
der Verloren- und Verlassenheit in einer »hoffnungslos verschlosse‐
nen Welt«98, deren Weltlichkeit keine Metaphysik und keine poli‐
tisch absolut zuverlässige Struktur mehr verbürgt. Erst recht nicht
nach dem europäischen Desaster der beiden Weltkriege.99

92 M/1, 29, 39, 73, 94.
93 Vgl. M/1, 76, 153, 186, 204, 207, 209, 213, 329.
94 Vgl. M/1, 78, 321, 416, 424 zu Marc Chagall, Ben Shahn und Wols; zu letzterem

Reißer, Wolf (Hg.), Kunst-Epochen. 20. Jahrhundert II, 43 f.
95 M/1, 343, 475; Verfemte Kunst, 186; Skizzenbuch, 158; Der Mensch und seine

Bilder, 252.
96 M/1, 97, 187, 327.
97 M/1, 121, 441.
98 M/1, 273.
99 Zur inzwischen höchst kritisch diskutierten Frage, ob ausgerechnet der hier

mehrfach bemühte Autor Werner Haftmann gleichsam in den Zeugenstand zu
rufen ist, vgl. H. Rauterberg, Hüter des falschen Friedens, in: Die Zeit, No. 7
(2020), 54; H. Bude, K. Wieland, Kompromisslos und gewaltbereit, in: Die Zeit,
No. 11 (2021), 48. Ohne die nach 1945 einsetzende radikale Geschichtskritik ist

Kapitel XII

432

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So weist das ästhetische »Pathos der Verlorenheit« in »geheimer
Trauer« (wie bei Attone Rosai und Amedeo Modigliani100) auf einen
zwar von der Romantik geerbten, inzwischen aber politisch dramati‐
sierten Bruch mit der Welt hin, der sich nicht mehr beheben lassen
sollte.101 Vor diesem erklärtermaßen kierkegaardschen, mit Martin
Heidegger und Jean-Paul Sartre angereicherten Hintergrund versteht
Haftmann die ästhetisch aktivierte Passion der Künstler als Mittel
gegen die Angst, die dieser Bruch hervorrufen musste, aber auch
als privilegiertes Medium der Exposition des Ausgesetztseins, die
es sichtbar macht, statt es ›bewältigen‹ und ›aufheben‹ zu wollen.
Als Ausgesetzte setzten sie sich aus, mittels ihrer Bilder, die den
Betrachtern die gleiche Erfahrung zuspielen mussten, um sie zu sen‐
sibilisieren für die »Dunkelheit, in der sich Welt vor uns verbirgt«,
wo sich das »Drama der Menschen« abspielt – wenn es nach Pi‐
casso oder Malern wie Jackson Pollock und Wols geht, die nichts
»verächtlicher« erscheinen lassen, als diesen »riesige[n] Troß von
heutigen Malern, die im Windschatten dieser tragischen Gestalten
ihre ›informellen‹ Idyllen züchten«.102

Im Gegensatz zu gefälliger Kunst, die das Auge nicht verletzen
und den vergesellschafteten Geschmack nicht beleidigen soll, su‐
chen diese ausgesetzten Menschen das Verletzende und gewinnen es
schließlich selbst einem verkohlten Stück Holz »in seiner tragischen
Versehrtheit«103 ab – um es rückhaltlos zum Vorschein kommen zu
lassen; sei es drastisch wie in Otto Dix’ eschatologisch gestimmtem
Expressionismus oder in Francis Bacons und Roberto Mattas schrei‐
enden Bildern (Study after Velázquez's Portrait of Pope Innocent X;
Die Folterung der Djamila), sei es subtil wie in Jean Dubuffets tellu‐
rischen Topografien einer horizontlosen »einsamen Erde«, die gele‐
gentlich wie verlassen wirkt.104 Möglicherweise liegt darin der Appell
an die Adresse einer existenziellen und politischen Sensibilität, die
auf dem Umweg über die ästhetische Darstellung des Ausgesetztseins
erfahrbar macht, was es heißt, nicht nur selbst (sich selbst und der

sie heute nicht aufzuwerfen; vgl. Vf. (Hg.), Geschichtskritik nach ›1945‹. Aktuali‐
tät und Stimmenvielfalt, Hamburg 2023.

100 M/1, 262, 325.
101 Vgl. M/1, 192, 272, 285 f., 477.
102 M/1, 350, 480.
103 Vgl. M/1, 353, 494 f., 518 f.
104 M/1, 269, 400, 447, 452, 498.

4. Pathische aisthesis ausgesetzten Lebens

433

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt), sondern einander ausgesetzt zu sein, um auf diese Weise die
Frage neu aufzuwerfen, ob und wie es möglich sein kann zu ko-ex‐
istieren, ohne jenen Bruch zu leugnen, wie es in dem Fall drohen
könnte, wo man »das riesige Feld der modernen Welterfahrung«
ästhetisch »in Besitz zu nehmen« versucht, um es auf diese Weise
»zur wirklichen Heimat« werden zu lassen.105

Wenn dieser so sehr zur exklusiven Behauptung des Eigenen
missbrauchte Begriff überhaupt noch politische Glaubwürdigkeit
beanspruchen kann, dann nur so, dass er wirklicher Obdach- und
Heimatlosigkeit106 Rechnung trägt, sei diese nun metaphysisch oder
historisch und politisch begründet107 ‒ statt unumwunden »als hei‐
lende Kraft« gegen Leere und Gewaltträchtigkeit einer »bindungslo‐
sen Freiheit«108 die angeblich »erprobten Ideen aus dem Bereich
des Christlichen, Humanistischen und Sozialen anzuempfehlen«
(M/1, 422). Nur unter dieser Voraussetzung ist auf dem Umweg
einer rückhaltlosen Ästhetik der Verlassenheit »die Antwortlosigkeit
des schöpferischen Menschen auf das Maßlose der Ereignisse im
geschichtlichen Raum« speziell Europas partiell überwindbar (M/1,
423). Nur in diesem indirekten, keinesfalls unmittelbar politisierba‐
ren Sinne versteht Haftmann denn auch die ästhetischen Anstren‐
gungen einer der Devise L’homme témoin folgenden Kunst für den
Menschen (L’art pour l’homme), von der er annahm, dass sie »ins
Soziale […] zurückwirken«109 könne. »Von was da Zeugnis abgelegt
wurde, das war die Leere der Welt, das Untröstliche der verlassenen
Dinge in der gespenstischen Kahlheit der Räume, das Ausgesetzte
des Menschen.« Selbst in der prima facie für das Gegenteil spre‐
chenden, so überaus reichhaltigen bildlichen Flora und Fauna Franz
Marcs und Paul Klees »klingt«, so meint er, »immer die leise Trauer

105 M/1, 241, sowie zur angeblichen Rettung durch Kunst ebd., 518.
106 Vgl. Vf., Heimat für Heimatlose? Politische Überlegungen zur Literatur der

Verlassenheit, in: Europäische Ungastlichkeit und ›identitäre‹ Vorstellungen.
Fremdheit, Flucht und Heimatlosigkeit als Herausforderungen des Politischen,
Hamburg 2019, Kap. II.

107 Vgl. M/2, 325 zu einem »Übergewicht des Sozialen«, das man dem politischen
Totalitarismus und dem mit ihm einhergegangenen Primat des Politischen zu
verdanken habe; siehe dazu: Verfemte Kunst, 13.

108 Vgl. M/1, 442, 477. Die Rede von bindungs- bzw. voraussetzungsloser Freiheit
erinnert sehr an Sartre.

109 Haftmann, Skizzenbuch, 156, 121.

Kapitel XII

434

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit um das Herausgefallensein des Menschen« aus jeder ihn letzt‐
lich bergenden Welt.110 Diese Trauer ›klingt‹ aber nur an, insofern
sie wahrzunehmen ist vermittels des ästhetisch sichtbar Gemachten
– unter Verzicht auf jeden Versuch, »das fürchterliche Ausgeschlos‐
sensein« aus einer stummen und gleichgültigen, allenfalls mathema‐
tisch fassbaren Natur und »die Leere, die wir nicht mehr mit ererb‐
ten Bildern willkürlich ausfüllen können«, beschönigen zu wollen
(M/1, 518).

5. Schluss

In dieser Perspektive empfiehlt es sich, von einem angeblich ›reinen‹
Sehen oder ›reinen‹ Hören nicht allzu viel Aufhebens zu machen.
Worauf es modernen Künsten, Maler:innen, Komponist:innen und
Dichter:innen…, allererst ankommt bzw. ankommen müsste, ist die
rückhaltlose Selbstexposition, das Sichaussetzen im Ausgesetztsein,
das ästhetisch zur Darstellung kommen soll und dabei aus einer
Sensibilität und Responsivität schöpft111, die nicht von vornherein
aufgetrennt ist in diverse Modi ästhetischer Erfahrung, welche viel‐
mehr miteinander durch mannigfaltige Querverflechtungen verbun‐
den sind, wie es nicht zuletzt im Diskurs über das Synästhetische
deutlich wird. Apologien ›reinen‹ Hörens und Sehens sollten nicht
darauf hinauslaufen, andere ›Sinne‹ vollkommen abzutrennen; ihr
Sinn lag vielmehr darin, jegliche Unterwerfung unter heteronome
Normen zurückzuweisen, die darauf hinauslaufen, das ästhetische
Sichaussetzen zu bevormunden, zu reglementieren und womöglich
auf gefällige Weise zu entschärfen. In diesem Sinne war nichts ein‐
zuwenden gegen Versuche, Bilder und Klänge zu mischen und de‐
ren Deutungen in einer delimitierten Metaphorik sich überkreuzen
zu lassen – vielleicht in der utopischen Hoffnung, an ein primordi‐
ales, synästhetisches, orphisch-vorsokratisches112 Milieu leibhaftigen
In-der-Welt-seins wieder Anschluss zu finden, in dem man auf die‐
se Weise allerdings nicht ›Wurzeln schlagen‹ und derart ungefähr‐
det ›wohnen‹ kann, wie es ontologische Visionen einer angeblich

110 Zum Vorangegangenen vgl. M/1, 440, 508.
111 Vgl. die Vorstudien in den Kapiteln I und II in diesem Bd.
112 Haftmann, Der Mensch und seine Bilder, 218.

5. Schluss

435

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


längst anstehenden Wiederbeheimatung des Menschen in einem ›ir‐
dischen‹ Leben suggerieren.113

Die fragliche Metaphorik tendiert offenbar zu zwei Extremen:
angesichts des Befundes, dass scheinbar nichts nicht-metaphorisch
gesagt werden kann, in ihrer Unbegrenztheit nahezu beliebig zu wer‐
den, einerseits und zu ikonologischen Fehlschlüssen andererseits,
die suggerieren, bildlich Gesagtes ›sei‹ so und so. Wenn Musik
in Folge einer solchen Gleichsetzung114 so aufgefasst wird, dass sie
›wirklich‹ malt, geht aber die Fruchtbarkeit chiasmatischer Bezüge
von Klängen auf Bilder (vice versa) ebenso verloren wie im um‐
gekehrten Fall, in dem man unterstellt, Bilder seien musikalische
Kompositionen bzw. schlicht ›Musik‹. In beiden Fällen wäre gar
nichts gewonnen. In beiden Fällen würde man sich nicht mehr ›kal‐
kuliert verlieren‹ (um ein Oxymoron Taurecks aufzugreifen; MuG,
377) in einem exzessiven Bildgebrauch, sondern sich ihm von vorn‐
herein derart ausliefern, dass er nichts mehr lehren könnte. Was aber
könnte er überhaupt lehren – und woraufhin sollten wir ihn insofern
kritisch befragen?

Zum Abschluss der hier vorgelegten kurzen Situationsbeschrei‐
bung multipler chiasmatischer Verhältnisse zwischen Sicht- und
Hörbarem, Bildern und Klängen, Malerei und Musik möchte ich
folgende Deutung vorschlagen: Wir kommen normalerweise als
Sehend-Hörende und als Hörend-Sehende zur Welt, in einer pri‐
mären, individuell höchst unterschiedlich ausgeprägten, polyästhe‐
tischen Sensibilität und Responsivität, die jede(n) früher oder spä‐
ter mit der existenziellen Frage konfrontieren muss, ob und wie
das ungefragt in Gang gekommene und radikal der Welt, Ande‐
ren und sich selbst ausgesetzte Leben überhaupt ›lebbar‹ sein soll.
Künstler:innen geben darauf durchweg die Antwort: nur im rück‐
haltlosen Sichaussetzen des ästhetischen Lebens selbst – was auch
immer dann aus ihm wird, wie auch immer man unter höchst
verschiedenen historischen Umständen ›bewerten‹ wird, was es
hervorbringt: Kunst, Anti-Kunst oder »verfemte« Kunst... Es hat

113 Nicht umsonst fasste Ernst Wilhelm Nay seine Bilder wie »Nomadenlieder«
auf (ebd., 274). Haftmann spricht an anderer Stelle von »Lieder[n] von der
Erde« als einer verwundeten Welt (Skizzenbuch, 127).

114 Von der explizit bei Haftmann mit Blick auf den russischen symbolistischen
Ästhetizismus die Rede ist; Der Mensch und seine Bilder, 197.

Kapitel XII

436

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich gezeigt, »in welcher Unbedingtheit der Künstler zu existieren
hat«115, gerade in Zeiten, wo sein Tun als verfemt gilt und keine
Hoffnung darauf mehr besteht, dieser Spuk werde vorübergehen.
In dieser Unbedingtheit gedeiht keine Autonomie, möglicherweise
aber eine Autarkie ästhetischer Existenz, die jegliche Unterwerfung
unter heteronome Normen zurückweisen muss. Dabei kann sie sich
in ihrer Freiheit synästhetischer und chiasmatischer Bezüge auf an‐
dere Register menschlicher Erfahrung bedienen. Letztlich tut sie
das, um in dieser Weise kreativ auf das zurückzukommen, wovon
sie ausgegangen ist: auf ihre responsive Sensibilität selbst. In ihren
primitiven, archaischen, kindlichen und wilden Formen kennt diese
zunächst sich selbst nicht. Sie muss sich ästhetisch äußern, um sich
als Sensibilität eines ausgesetzten Lebens – als verletzte, verwunde‐
te oder zerrissene, als einsame und abgeschiedene, aber auch als
dem Schicksal Anderer verbundene, an ihm teilnehmende und sich
ihm verpflichtende – überhaupt verstehen zu können; sie muss
sich in einem Werk manifestieren, es vor sich bringen und sich
dazu verhalten. Nicht notwendig in und mit Worten, die allemal
verfehlen, was bildlich zu sehen und musikalisch zu hören gegeben
wurde, wohl aber in einer ständigen, ästhetisch inspirierten Refigu‐
ration des ausgesetzten Lebens selbst. Am Ende äußert sich dieses
in ästhetischer Art und Weise nicht, um affirmativ zu bruchloser
Identität mit sich selbst zu gelangen, sondern, im Gegenteil, um
sich selbst unähnlich, anders und verfremdet zu erscheinen, d.h. um
Distanz zu sich selbst als ausgesetztem zu gewinnen. Von vornherein
muss es wenigstens ahnen, wenn nicht wissen, der Welt, Anderen
und sich selbst ausgesetzt zu sein. Doch daraus kann nur dann
etwas ästhetisch produktiv hervorgehen, wenn ausgesetztes Leben
darin nicht einfach aufgeht, sondern sich mit seinem Ausgesetztsein
auseinandersetzt, d.h. wenn es sich letzteres auch vom Leib hält,
um es ästhetisch überhaupt artikulieren zu können. Ob allerdings
unvermeidlich ausgesetztes Leben, das sich auf der nicht endenden
Suche nach seiner wirklichen Lebbarkeit auch seinerseits ästhetisch
aussetzt, um seinem Ausgesetztsein nicht ausgeliefert zu bleiben, je
dahin gelangen kann, letzteres zu überwinden, steht dahin. Für die
einen liegt in dieser Zielperspektive die eigentliche Eschatologie der
Kunst, für die anderen ihr ärgster Verrat.

115 Haftmann, Verfemte Kunst, 17.

5. Schluss

437

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495991428-401 - am 18.01.2026, 10:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Nur sehend sehen, nur hörend hören
	2. Klangbilder und Bildklänge
	3. Zur metaphorischen Deutung bildlicher Rede
	4. Pathische aisthesis ausgesetzten Lebens
	5. Schluss

