
Anhang

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


143

Anhang 1: Der philosophische Diskurs  
der Endlichkeit

Die Analytik der Endlichkeit, die Michel Foucault durchgeführt hat, be-
zeichnet einen für die Ethik und auch die Politik wichtigen Einschnitt. 
Mit der Abkehr vom Streben nach dem Unendlichen taucht die »End-
lichkeit des Menschen« (Foucault 1974, 379) auf. Und mit ihr das Pro-
blem der Vulnerabilität. Dieser Übergang kann an der Entwicklung der 
Phänomenologie von Husserl zu Merleau-Ponty nachvollzogen werden. 
Merleau-Pontys Abkehr von Husserls Telos der Unendlichkeit als We-
senskern der Identität Europas führt zur Anerkennung der Endlichkeit 
und damit zur Einsicht in die Unvermeidlichkeit von mancher Gewalt 
gegenüber vulnerablem Leben. Damit ist die Stunde des Ethischen und 
des Politischen angebrochen! Die Endlichkeit des Menschen und damit 
auch der Tod des Menschen, den Foucault in bestimmter Hinsicht im 
Auge hatte, werden zu Herausforderungen für den Logos. Die nachfol-
genden Überlegungen bieten eine Skizze des philosophischen Diskurses 
der Endlichkeit, welcher ein Hintergrund der Sozialphilosophie der Vul-
nerabilität ist.

a. Die Endlichkeit und der Anfang als Mysterium

Die Endlichkeit resultiert aus der Sterblichkeit und Sterblichkeit ist ein 
Mysterium. Mysterien sind Gewissheiten, die nicht völlig rational er-
klärt werden können. Wenn ich als Prüfinstanz die erste Person Singu-
lar, Ich, also mich, also das, was ich selbst aus eigenen Kräften einse-
hen, erkennen und fühlen kann, wähle, dann ist meine Geburt und die 
Tatsache, dass ich lebe, ein erstes Mysterium. Ich schreibe diese Zeilen, 
also lebe ich. Und warum lebe ich? Weil meine Eltern mich gezeugt ha-
ben und meine Mutter mich am meinem Geburtstag geboren hat. Wo-
her weiß ich das? Nicht aus mir selbst. Die gewählte Prüfinstanz ver-
sagt hier bereits. Maurice Blanchot folgert daraus konsequenterweise, 
dass der Augenblick meiner Geburt und der meines Todes wesensmäßi-
ge Un-möglichkeiten sind. Ich kann medizinische Tests oder die Berich-
te von Anderen, den Eltern oder das Geburtsregister befragen. Gewiss-
heit erlange ich dadurch auch nicht. So stellte sich heraus, dass ich einen 
Monat später geboren bin als ursprünglich angenommen und in meinem 
Kinderausweis notiert wurde. Ich kann das glauben oder nicht. Gewiss-
heit habe ich keine!

Jean-Paul Sartre versichert zu Beginn seiner Autobiographie Die Wör-
ter, er sei im Alter von neun Monaten gewaltsam entwöhnt worden. Man 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144

fragt sich, woher der fünfzigjährige Erwachsene, der seine Lebensge-
schichte niederschreibt, ein Bewusstsein davon hat, was er wenige Mo-
nate nach seiner Geburt leibhaftig erlebt hat. Die Erinnerung seines ei-
genen Gedächtnisses wird kaum soweit zurückreichen!

Die Befragung der eigenen Erinnerung geht zurück an einen eher dif-
fusen Anfang. Meine früheste Erinnerung ist in Rot getaucht, lautet der 
erste Satz in Elias Canettis Autobiographie. Der Erwachsene befragt sein 
Gedächtnis und erhält als Antwort ein Gefühl, eine Atmosphäre, die mit 
einer Farbe verbunden ist. Das Gefühl ist nicht exakt, eher diffus. Canetti 
kann nicht sicher sein, dass dieses Rot definitiv mit dem ältesten für ihn 
erinnerbaren Ereignis verbunden ist. Ich erinnere mich an die Röte der 
Kindheit. Eine andere Erinnerung zeigt mich auf einer Decke im Garten 
der Großeltern. Was hat zuerst stattgefunden? War die Röte der Kind-
heit in der Kindheit auch schon rot? Oder hat erst der Erwachsene, der 
sich erinnert, ihr einen Rotstich versetzt? 

Es gibt Anfänge. Sie sind jedoch von einem Mysterium umgeben. Am 
14. Juli 1789 geschah in Paris keineswegs die Französische Revolution! 
Es passierten vielmehr verschiedene Dinge, die später, als man sah, was 
sich aus ihnen entwickelte, als Beginn der französischen Revolution, die 
einen Neuanfang der Menschheit in die Wege leiten sollte, bezeichnet 
worden sind. Hans Blumenberg erklärt, dass Anfänge, die gleich einer 
Geburt etwas Neues in die Welt setzen, immer nachträglich ernannt und 
damit auch erfunden werden (Blumenberg 1987, 10f).

Das Mysterium des Anfangs hat zahlreiche Deutungen erfahren. Der 
hl. Augustinus verbindet die Geburt mit der Erscheinung des Neuen in 
der Welt. Damit ein Anfang sei, wurde der Mensch geschaffen. Hannah 
Arendt und Ernst Bloch beschwören den Anfang als Aufbruch, der mit 
dem Faktum der Geburt gegeben ist. Ich bin. Wir sind. Das ist genug. 
Nun haben wir zu beginnen, lauten die ersten Worte im Buch Geist der 
Utopie (2. Fassung von 1923). Der Anfang bietet die Möglichkeit, etwas 
Neues und Einzigartiges zu realisieren.

Ein Mensch findet sich selbst immer nur als lebend vor. Die Auseinan-
dersetzungen mit seiner Geburt und Herkunft sind nachträglich. Sie sind 
Rückfragen nach Anfängen, die schon immer hinter ihm liegen und die 
dem wechselhaften Gemüt der Erinnerung anheimgegeben sind.

b. Kant: Der Anfang im Licht des Endes

Immanuel Kant zieht aus dieser Sachlage die Konsequenz, dass die Fra-
ge nach dem Anfang des Menschen nicht mehr als Mutmaßungen zutage 
bringen kann. In seinem Aufsatz Mutmaßlicher Anfang der Menschen-
geschichte von 1786 erläutert Kant, dass über den Anfang überhaupt 
nur gemutmaßt werden kann. Es ist niemand bei der Entstehung der 

ANHANG 1: DER PHILOSOPHISCHE DISKURS DER ENDLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


145

Menschheit dabei gewesen, der Zeugnis ablegen könnte. Und die, die bei 
der Geburt eines einzelnen Menschen, bei meiner Geburt, dabei waren, 
sind sehr wohl Zeugen, die sich aber irren können und daher das Mys-
terium des Anfangs bestehen lassen. Der lebende Mensch kümmert sich 
während seines Alltags meist nicht um die Geheimnisse seines Anfangs. 
Er hat schon angefangen, er lebt. Das reicht! Hauptsache, es ist kein 
Stau auf dem Weg zur Arbeit. Wichtiger als der Blick zurück ist im All-
tag offenbar der Blick nach vorn. Was mache ich gleich? Und was später?

Es ist wiederum Immanuel Kant, der darauf hinweist, dass der leben-
de und schon angefangene Mensch ein Zeitbewusstsein ausbildet. Dieses 
Bewusstsein erstreckt sich nicht nur durch das Gedächtnis auf Vergan-
genes, sondern durch eine Erwartung auch auf Zukünftiges. Die Beson-
derheit des Zeitbewusstseins liegt darin, dass vom lebenden Menschen 
der eigene Tod als Endpunkt aller irdischen Zukunft erwartet wird. Auf 
diese Weise sind der Anfang und das Ende des Lebens miteinander ver-
bunden. Beide umgibt eine Aura des Ungewissen.

Tod und Sterblichkeit sind ebenfalls Mysterium für mich. Was erwar-
tet mich? Kommt es zu einem Grenzübertritt vom Leben ins Reich der 
Toten? Werde ich Schmerzen haben? Zieht am Ende das ganze Leben 
noch einmal an mir vorbei? Auf diese und andere Fragen erhalte ich kei-
ne Antworten, die mir Gewissheit brächten. Daher das Mysterium. Den-
noch sind die Fragen für mich bedeutsam. Das Leben eröffnet Chancen 
und Möglichkeiten. Das Leben geht zugleich auf ein Ende zu, das den 
Namen Tod trägt. Und der Tod ist, so Sartre, die »Nichtung meiner Mög-
lichkeiten.« (Sartre 1991, 923) Ich sollte im Leben meine Möglichkeiten 
und Chancen optimal nutzen. Vom Ende des Lebens werden mir eben 
jene Möglichkeiten wieder entzogen. Kant berührt hier den Diskurs über 
das Absurde. Sartre definiert Absurdität bekanntlich als dasjenige an der 
Existenz, was »jenseits aller Gründe« (ebd., 829) ist. Kant spricht vom 
»Rande eines Abgrundes« (Mutmaßlicher Anfang, A8), wenn er die Ver-
ankerung des Menschen in der Welt ob der Ungewissheiten des Anfangs 
und des Endes bedenkt. In der Menschheitsgeschichte existieren zahlrei-
che Ansichten, wie man mit dieser absurden und auch vulnerablen Situ-
ation umgehen sollte.

c. Epikur und der Umgang mit der Endlichkeit

Eine der berühmtesten und zugleich merkwürdigsten Ansichten stammt 
aus der Antike von Epikur. »Der Tod, das schauervollste Übel, ist für uns 
ein Nichts; wenn wir da sind, ist der Tod nicht da, aber wenn der Tod da 
ist, sind wir nicht mehr.« (Epikur 1988, 55) Diese Weisheit aus dem Brief 
an Menoikeus fasst den Tod als eine Denkkategorie auf. Wenn ich lebe, 
ist der Tod nicht da, weil ich ja lebe. Wenn der Tod da ist, bin ich es nicht 

EPIKUR UND DER UMGANG MIT DER ENDLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146

mehr, denn er ist es statt meiner. Im ersten Fall muss ich mir keine Sorgen 
machen, im zweiten kann ich es nicht mehr. Gibt es hier noch Fragen?

Merkwürdig ist die epikureische Todesauffassung, weil sie den Um-
gang mit Tod und Sterblichkeit durch logische Argumente zu regeln ver-
sucht. Deren Kern besagt: kümmert euch nicht um den Tod! Das ist ein 
gut gemeinter Vorschlag, aber kann er verhindern, dass trotzdem gegrü-
belt wird? 

Tod und Sterblichkeit verlieren für mich trotz aller Argumente ihre 
Anziehungskraft nicht. Sie beanspruchen mich und lassen mich dadurch 
nicht los. Keine noch so schöne Weisheit kann mich nämlich davon ab-
lenken, dass ich erwarte, dass ich es bin, der sterben wird. Die Beschäfti-
gung mit dem Mysterium der Sterblichkeit macht daher Sinn und zwar 
auch dann, wenn ich auf meine Fragen keine Gewissheiten als Antwor-
ten erhalte.

d. Heidegger und das Leben mit einem Mysterium

Es ist das Verdienst von Martin Heidegger, den Zusammenhang von 
Zeitlichkeit und Sein zum Tode hergestellt zu haben. Für ihn ist der Glau-
be, dass der Mensch auf einem blauen Planeten aufgetaucht ist und dass 
dieser schöne Planet auch existieren wird, wenn der Mensch ihn wieder 
verlassen haben sollte, ein Märchen. In der Physik lernen wir etwas über 
Zeit, aber nicht über den Tod. Warum nicht? Die Physik kennt einen un-
endlichen Zeitstrahl. Diese Unendlichkeit gibt es für den endlichen Men-
schen nur dadurch, dass er den »Zusammenhang von Zeitlichkeit und 
Sein zum Tode verkennt.« (Ricœur 1991, 139) Unendlichkeit existiert, 
wenn der Mensch von seiner Endlichkeit absieht. Die Physik beschreibt 
eine Welt ohne den Menschen, weil sie die Sterblichkeit und damit den 
Menschen nicht beachtet. Das Sein ist aber nicht zeitlos! Zeitlich ist die 
Existenz, die eine Existenz zum Tode ist und die darum weiß. »Der Tod 
ist, …, wesensmäßig je der meine. … Niemand kann dem Anderen sein 
Sterben abnehmen.« (Heidegger 1979, 240) Der zu mir gehörende und 
mich zugleich beendende Tod ist nicht nur ein Anhängsel meines Da-
seins, denn »er beansprucht dieses als einzelnes.« (ebd., 263)

Eine solche Beanspruchung meines Selbst bedeutet, dass jeder schon 
geborene und daher existierende Mensch mit dem Mysterium seiner 
Sterblichkeit leben muss! Ob er will oder nicht! – Und wie kann er das? 
Heidegger weist darauf hin, dass es unmöglich sei, mit dem Bewusstsein 
der eigenen Endlichkeit und nur in diesem Bewusstsein zu leben. Würden 
wir es, wären alle Menschen etwa Hypochonder, wie sie von Woody Allen 
in seinen Filmen dargestellt werden. Deshalb sei es unumgänglich, das ei-
gene Sein zum Tode zu vergessen und durch andere Dinge, wie die Grün-
dung einer Familie, Erfolg im Beruf etc. zu überdecken. Dadurch taucht 

ANHANG 1: DER PHILOSOPHISCHE DISKURS DER ENDLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


147

meine Existenz in die Anonymität dessen ein, was man tut, was alle an-
streben. Das Sterben wird zu einem Vorkommnis, das in der anonymen 
Gesellschaft (das Man, wie Heidegger es nennt) sehr wohl vorkommt, 
aber, so sehe ich es, mich selbst nichts angeht. »Das ›man stirbt‹ verbreitet 
die Meinung, der Tod treffe gleichsam das Man. Die öffentliche Dasein-
sauslegung sagt: man stirbt, weil damit jeder andere und man selbst sich 
einreden kann: je nicht gerade ich; denn dieses Man nivelliert, das zwar 
das Dasein trifft, aber niemand eigens zugehört.« (Heidegger 1979, 253)

Die Ablenkung von der eigenen Sterblichkeit ist eine Ablenkung von 
sich selbst. Ihre quasi positive Konsequenz ist die Ermöglichung einer 
bürgerlichen Existenz mit ihren Attributen wie Haus, Frau, Auto, Boot 
und Hund. Das Mysterium der Sterblichkeit bildet eine Grundlage des 
Lebens! Ernest Becker betrachtet die Todesfurcht als Antriebskraft, das 
Leben zu gestalten. Todesfurcht bedeutet nicht, dass wir ständig befürch-
ten, ums Leben zu kommen. »Die Todesfurcht« ist vielmehr das, was 
»der menschlichen Heldenhaftigkeit ihr besonderes Gepräge und ihren 
Ansporn verleiht.« (Becker 1976, 33)

Der Tod wird mich außer Kraft setzen, all das, was ich tue, weiter zu 
tun oder noch mehr und noch besser zu tun. Die Furcht ist der Stachel 
des Todes, der mich daran erinnert, dass mein Tun und damit ich selbst 
irgendwann außer Kraft gesetzt werden (ohne, dass ich genau weiß, was 
das bedeuten mag). Diese Todesfurcht ist nun eine Antriebskraft, da sie 
heldenhafte Anstrengungen, wie Ernest Becker zugespitzt formuliert, 
auslöst, in der menschlichen Welt etwas schaffen und aufbauen zu wol-
len, das zumindest das eigene Leben überdauert und von den Anderen 
geachtet wird. 

Robert J. Lifton spricht in diesem Sinne von Modi einer symbolischen 
Immortalität: der Mensch errichtet ein Monument durch das er über-
dauert. Kinder, Werke oder Religion. (vgl. Schnell/Schulz 2014, Kap. 3.1) 
Diese Bemühungen verdeutlichen, dass in den Umgang mit dem Myste-
rium der Sterblichkeit auch immer andere Menschen einbezogen sind. 
Eine weitere Möglichkeit, von der eigenen Sterblichkeit abzusehen und 
mit ihr umzugehen, ist die Sorge um die Sterblichkeit des Anderen.

e. Levinas und die Sorge um den Anderen

»Der Tod des Anderen ist der erste Tod.« (Levinas 1996, 53) Mit dieser 
Argumentation begründet Emmanuel Levinas eine Ethik der Sorge um 
den Anderen und kritisiert zugleich Heidegger. Im deren Zentrum stehe 
nicht ich, steht auch nicht die anonyme Gesellschaft, sondern der sterb-
liche Andere. Seine Endlichkeit ist es nun, die mich eigens beansprucht 
und mich nicht gleichgültig in mir ruhen lässt. »Der Tod des Anderen ist 
stärker als die Sorge um mich selbst.« (Levinas 1995, 249)

LEVINAS UND DIE SORGE UM DEN ANDEREN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148

Der Perspektivwechsel vom eigenen Tod zu dem des Anderen ist keine 
bloße Strategie, denn die Dimension des Anderen ist immer gegenwärtig. 
Meinem Tod wohnen Andere bei und ich dem ihrigen. Der Andere ist je-
weils wichtig, da der auf das Sterben folgende Tod eines Zeugen bedarf 
(ähnlich der Geburt, die ebenfalls ein Mysterium ist). Somit existiert kein 
anderer Zugang zum Sterbenden als durch eine »Interpretation der von 
dem Zeugen, …, gesammelten Anzeichen.« (Ricœur 2011, 21)

Der sterbliche Andere kann nur dann im Mittelpunkt meiner Auf-
merksamkeit stehen, wenn er aus der Anonymität der Gesellschaft he-
rauspräpariert wird. Als Mitmensch ist er irgendeine Person, als Ande-
rer soll er zu jemandem für mich werden. Wie steht es denn um den Tod 
und das Lebensende des Anderen?

f. Jankélévitch und die drei Personen des Todes

Vladimir Jankélévitch fügt dem philosophischen Diskurs der Endlichkeit 
eine Systematik hin, die es erlaubt, den Tod in drei Personen zu denken. 
Ein methodischer Zugang zum Tod muss laut Jankélévitch diese drei 
Perspektiven voneinander unterscheiden: »der Tod in der dritten, in der 
zweiten und in der ersten Person« (Jankélévitch 2005, 34).

»Der Tod in der dritten Person ist der Tod im allgemeinen.« (ebd., 35) 
Der Tod in der dritten Person ist der unpersönliche Tod. Heidegger wid-
met dieser Perspektive die Aufweisungen der Macht des Man. Das Man 
regelt die Welt- und die Daseinsauslegung und damit auch, wie man sich 
zum Tod zu verhalten hat. Früher war der Tod ein öffentliches Tabu, heu-
te ist es nicht mehr so. Man spricht über den Tod. 

Der Tod in der zweiten Person ist »fast wie der eigene Tod, ist fast so 
schmerzlich.« (39) Der Tod in der zweiten Person ist der Tod des Ande-
ren. Levinas spricht von einer Verantwortung für den Tod des Anderen. 

»Die erste Person ist zweifellos eine Quelle der Angst. Der Tod in der 
ersten Person ist ein Geheimnis, das mich zutiefst betrifft.« (35) Der Tod 
in der ersten Person ist der eigene Tod. Heidegger spricht grundsätzlich 
von einem Sein zum Tode, das sich darin bemerkbar macht, dass der Tod 
das Dasein als einzelnes beansprucht und ihm seine Unvertretbarkeit 
vor Augen führt. Damit ist jeder von uns gemeint und an sich selbst ver-
wiesen. Die Auslegungen des Man müssen daher durchbrochen werden.

Der Mensch wird als leibliches Wesen geboren. Dadurch gewinnt er 
die Macht, künstliche Welten zu erbauen und zu erobern. Die Leiblich-
keit bedeutet zugleich aber auch, dass der Mensch endlich ist und ster-
ben muss. Nur ein in dieser Hinsicht vulnerables Wesen kann krank und 
behindert sein oder es werden. Der Tod ist »das Unmögliche« (Jankélé-
vitch 2005, 215), der das Mögliche möglich macht.

ANHANG 1: DER PHILOSOPHISCHE DISKURS DER ENDLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


149

g. Der Tod und die Medizin

Ein Bauer fällt beim Versuch, den Heuboden zu erreichen, von der Lei-
ter. Er ist sehr schwer verletzt. Er wird ins Haus gebracht und der Arzt 
geholt. Es ist nichts mehr zu machen. Rasch ordnet der Bauer seine An-
gelegenheiten und stirbt im Kreis seiner Familie. So oder so ähnlich wün-
schen Menschen zu sterben: schnell, ohne Leid, mitten in einem aktiven 
Leben. So oder so ähnlich sterben Menschen in Wirklichkeit aber nicht. 
Der Tod des Anderen findet heute im Krankenhaus statt. Ärzte und Pfle-
gende sind darauf eingerichtet, Leben zu retten, zu erhalten oder Ster-
bebegleitung durchzuführen (vgl. Aries 1975, Schnell/Schneider/Kolbe 
2014). Vulnerabilität erscheint damit im Licht neuer Aspekte, der Dis-
kurs der Endlichkeit wandert in den Bereich der Medizin ein.

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150

Anhang 2: Vulnerabilität und Medizin

Im Zentrum der klassischen Ethiken stehen Freunde (Aristoteles), mo-
ralische Personen (Kant), Nutzenmaximierer (Mill), Hüter des Ande-
ren (Levinas) oder Beschützer des Seins (Jonas). Aber in der Hauptsache 
keine vulnerablen Personen (Kranke, Pflegebedürftige, Behinderte). Da-
mit Kranke, Pflegebedürftige, Behinderte nicht aus der Ethik herausfal-
len, das heißt aus dem Schutzbereich von Achtung, Würde und Fürsor-
ge, bedarf es im Hinblick auf die Heilberufe und das Gesundheitswesen 
einer Ethik als Schutzbereich, die die Vulnerabilität in den Mittelpunkt 
stellt (vgl. dazu ausführlich: Schnell 2017). An dieser Stelle sollen ledig-
lich wenige Aspekte einer Sozialphilosophie der Vulnerabilität skizziert 
und von dort aus ein Weg in die Gesundheitsversorgung gebahnt werden.

Der Mensch wird als leibliches Wesen geboren. Dadurch gewinnt er 
die Macht, künstliche Welten zu erbauen und zu erobern. Die Leiblich-
keit bedeutet zugleich aber auch, dass der Mensch endlich ist und sterben 
muss. Nur ein in dieser Hinsicht vulnerables Wesen kann krank, pflege-
bedürftig und/oder behindert sein oder es werden.

Vulnerabilität bezeichnet eine grundsätzliche Verletzlichkeit, die alle 
leiblichen Wesen bestimmt. Ich erfahre die Anderen und die Welt, indem 
sie mir widerfahren. Darin liegt eine Vulnerabilität, die nicht aufzuhe-
ben ist. Vulnerabilität ist eine Universalie, die der Differenz von Krank-
heit und Gesundheit vorausgeht. Daraus ergeben sich erhebliche Konse-
quenzen. Der alte Grundsatz Neminem laedere (niemandem schaden), 
der in mancher medizinischen Ethik hochgehalten wird, ist wichtig, zu-
gleich aber auch ein Problem. Der Mensch ist nicht Gott und somit nicht 
unverletzbar, sondern er ist ein Prothesengott.

a. Von der Not zur Krankheit

Vulnerabilität lässt zu, dass Lebewesen in Not geraten und um Hilfe 
rufen. Diese Hilfe gewährt die Selbstsorge. Sofern sie überfordert ist, 
setzt die familiale Sorge und die der Freunde ein (vgl. dazu ausführlich: 
Schnell 2017, Kap. 8 und 9). Eine definitive Schwelle wird überschritten, 
wenn jemand professionelle Hilfe in Anspruch nimmt und einen Arzt 
aufsucht (ebd., Kap. 16c). Die Selbstsorge und die des Umfeldes sind an 
ein Ende gelangt, die Not dauert an. Jetzt geht es um die Prüfung, ob die 
Not möglicherweise eine Krankheit im Sinne des Gesundheitssystems ist 
und ob deren Behandlung eine abrechenbare Leistung darstellt. 

Hier erweist sich, dass Gesundheit eine dem guten Leben beigemischte 
Verborgenheit ist, während Krankheit mit der Erfahrung der Gewesenheit 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


151

von Gesundheit beginnt und sich in den Objektivierungen des Public-
Health-Paradigmas steigert (vgl. zu dieser Differenz ausführlich: Schnell 
2017, 108ff). Gegenüber dem idealistischen Begriff von Gesundheit der 
WHO reicht im Alltag die Annahme, dass gesund ist, wer aktuell keine 
ärztliche Behandlung benötigt. Gesundheit ist ein ethischer und kein me-
dizinischer Begriff, Krankheiten sind hingegen Gegenstand der Medizin.

Die Prüfung einer Krankheit kann nur ein Arzt vornehmen. Victor von 
Weizsäcker beschreibt die Urszene, die den Arzt und die Medizin in die 
Lebenswelt einführt, als einen Dialog besonderer Art. »Das Erste ist nicht, 
daß ich erkennen muß, sondern daß ich mit ihm (einem »Du«) sprechen 
muß.« (Weizäcker 1926, 26) Die sprechende Medizin ist ein Gegenge-
wicht zur Vorherrschaft des rein naturwissenschaftlichen Verständnisses 
der Heilkunst im Sinne Rudolf von Virchows. Sie ist in ihrer paradigma-
tischen und damit philosophischen Grundausrichtung der Dialogphilo-
sophie, der Hermeneutik und der Daseinsanalyse verwandt. Von hier her 
ergibt sich und zwar im wörtlichen Sinne der Einsatz der Medizin. Weizsä-
cker sagt mit treffenden Worten: »Das wirkliche Wesen des Krankseins ist 
eine Not und äußert sich als einen Bitte um Hilfe. Ich nenne den krank, der 
mich als Arzt anruft und in dem ich als Arzt die Not anerkenne.« (ebd., 13)

Zu Beginn ist der Arzt somit passiv. Er wird von einer in Not befind-
lichen Person um Hilfe angerufen. Klaus Dörner bezeichnet diese Phase 
als »Arzt vom Anderen her« (Dörner 2002). Der Arzt ist aber erst da-
durch Arzt, im Unterschied zu anderen Nothelfern, indem er die Not an-
erkennt und zwar als Krankheit. Diese Indikation muss ein Arzt verant-
worten und nur er darf sie vornehmen. Indem er das tut, wird der Arzt 
aktiv. Seine Leistung besteht in der Performanz, dass die in Not befind-
liche Person nun offiziell ein Patient ist, der an einer Krankheit leidet.

Ein Patient ist jemand, der an etwas leidet. Seine Behandlung ist struk-
turell triadisch ausgerichtet: der Heilberufler behandelt etwas, nämlich 
eine Krankheit und ein Leiden, er ist dabei zugleich in ethisch relevan-
ter Hinsicht auf jemanden, nämlich den leidenden Patienten bezogen 
(vgl. Bäumel/Schnell 2019). Unter den Heilberuflern ist der Arzt um die 
Krankheit und ihre Therapierung bemüht, die Krankenpflege sorgt sich 
um das Kranksein, also um die Frage, wie für den Patienten trotz des 
Leidens eine Alltagsnormalität möglich ist. Ethisch relevant sind beide 
Bemühungen, weil sie Beziehungen anbahnen und realisieren, die zwi-
schen Ich, Du und Dritten aufgebaut werden.

b. Medizin als Kulturwissenschaft

Die Medizin ist eine große Kulturleistung des Menschen, die sich mit dem 
Kulturwesen Mensch befasst. Insofern ist die Medizin keine reine Na-
turwissenshaft. Und die Naturwissenschaft ist auch eine Kulturleistung. 

MEDIZIN ALS KULTURWISSENSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152

Somit stimmen wir Ludwik Fleck zu, der betont, dass es »in der Naturwis-
senschaft gleichwie in der Kunst und im Leben keine andere Naturtreue 
gibt als die Kulturtreue.« (Fleck 1980, 48) Die Medizin ist ein gemischter 
Diskurs, der von wechselnden paradigmatischen Denkstilen beherrscht 
wird. Im 19. Jahrhundert gab es eine Dominanz der Pathologie, heute 
finden wir eine der evidenzbasierten Medizin vor. Das wissenschaftliche 
Beobachten ist kein neutrales take notice, sondern ein interpretierendes 
Eingreifen und Herausstellen. In dieser Hinsicht ist auch die ärztliche 
Diagnose zu gewichten.

c. Die Diagnose als Werturteil

Die ärztliche Diagnose ist ein Sprechtakt besonderer Art. Sie bezeichnet 
etwas als pathologisch und damit jemanden als krank. Die Diagnose ist 
ein Akt eigener Art. Sie ist weder eine willkürliche Dezision noch Ergeb-
nis der Laboranalyse. Das Normale und auch das Pathologische sind kei-
ne reinen Themen der Physiologie (Canguilhem 1977, 155). Die Diagno-
se ist vielmehr ein »Werturteil« (ebd., 78), das ein Arzt zu verantworten 
hat gegenüber dem Patienten, dem Gesundheitswesen und gegenüber der 
eigenen Berufsethik. Die Diagnose ist als Werturteil ein Akt eigener Art 
im Sinne einer »Beurteilung und (einer) Handlung.« (Wieland 2004, 63) 
Sie erkennt jemanden als Jemanden und etwas als Etwas an. 

Eine Diagnose bezieht dabei ein Allgemeines auf ein Besonderes und 
hat auch noch die Singularität des Besonderen zu achten. Singularität 
bedeutet, dass ein Patient nicht nur ein Fall unter anderen ist, sondern 
immer auch mehr als das. Patienten sind in Wirklichkeit Menschen, wie 
Victor von Weizsäcker betont. »Jeder Fall ist sowohl ein besonderer Fall 
in Hinblick auf ein allgemeines medizinisches Wissen und Können als 
auch jedesmal singulär.« (Ricœur 1999, 252) Dieser Aspekt ist wichtig 
in Zeiten der Evidenzbasierten Medizin, welche die Patienten zu »Infor-
mationslieferanten für objektive Problemkonstellationen« (Borck 2016, 
167) macht und damit »das zentrale Problem für die Arzt-Patient-Bezie-
hung, die Anerkennung der individuellen Situation« (ebd., 166) ausspart.

Eine Diagnose ist auch in die politischen, rechtlichen und ökonomi-
schen Bedingungen des Gesundheitssystems eingebettet. Sie tritt damit in 
das Spannungsfeld der Anerkennung und der Gerechtigkeit im Gesund-
heitswesen ein (vgl. dazu: Dederich/Schnell 2011).

d. Vulnerabilität und Medizin

Zu beachten bleibt, dass Vulnerabilität im Zusammenhang mit einer 
Krankheit nicht einfach einem Patienten innewohnt, sondern, dass sie 

ANHANG 2: VULNERABILITÄT UND MEDIZIN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


153

auch von der institutionellen Versorgung produziert wird (vgl. Schüßler/
Schnell 2014). Das Krankenhaus erzeugt Belastungen, Nichtbeachtung, 
Schmerzen und Zwangsbehandlungen. Gelegentlich sogar Patiententö-
tungen (vgl. Schüßler/Schnell 2010).

Im Bereich der medizinischen und pflegerischen Versorgung besteht 
die Eigenheit, dass dort Menschen aufgrund ihrer Vulnerabilität in der 
Rolle des Patienten auftreten. Menschen, die in dieser Situation aufgrund 
ihrer Vulnerabilität nicht autonom sind, gelten dennoch als autonome 
Personen und sind entsprechend zu behandeln! Diese Maßgabe, die eine 
Absage an den klassischen Paternalismus darstellt, ist eine enorme ethi-
sche Herausforderung. Sie bedeutet als Frage: wie kann Autonomie bei 
der Vulnerabilität gewährleistet werden? Mögliche Antworten auf diese 
Frage wollen wir nun evaluieren.

e. Menschenrechtliches Empowerment?

Dieser Vorschlag zielt darauf ab, Menschenrechte in die Ausbildung al-
ler Heilberufler zu integrieren (vgl. Bergemann 2018, 93) und in ein 
»erspürendes Einfühlungsvermögen« (ebd., 98) umzusetzen. Vor diesem 
Vorschlag ist allerdings zu warnen, weil er die Profession verfehlt. Eine 
24jährige Krankenschwester wird sich schwerlich in die existentielle Si-
tuation eines 76jährigen Krebspatienten via »Einleibung« (99) einfüh-
len können. Es ist problematisch, davon auszugehen, dass die Anders-
heit des Anderen mit eigenen Mitteln erfasst und verstanden werden 
kann. Wenn man das Spüren gar von der »Spur des Anderen« (Levinas) 
her denkt, wird schnell deutlich, dass das Konzept der Einfühlung un-
brauchbar und verfehlt ist.

f. Patientenverfügung?

Die Patientenverfügung ist ein rechtsverbindliches Instrument zur Stär-
kung von Autonomie und Selbstbestimmung von Patienten, die ihren 
Willen in eine möglicherweise kontingente Zukunft hinein erklären (vgl. 
Schnell 2009). Sie hat die Form einer schriftlichen Willenserklärung in 
Fragen der Gesundheitsversorgung für den Fall, dass ein Mensch (Pati-
ent) eines Tages nicht mehr einwilligungsfähig sein sollte (BGB § 1901a). 
Die Patientenverfügung ist an Betreuer des Patienten und nicht an den 
Arzt adressiert. Patientenverfügungen sind verbindlich und müssen von 
Ärzten beachtet werden!

Die Patientenverfügung hat von Hause aus zwei Grenzen. Sie bezieht 
sich auf die Einwilligung/Untersagung von indizierten »Untersuchungen 
des Gesundheitszustandes, Heilbehandlungen … ärztliche Eingriffe.« 

PATIENTENVERFÜGUNG?

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154

(ebd.) Grenze 1: nichtmedizinische Angelegenheiten und Versorgungs-
bedürfnisse werden nicht erfasst! Eine Patientenfügung kommt zudem 
nur zustande, wenn eine Person ihren Willen »schriftlich« (ebd.) formu-
liert. Grenze 2: Der Prozess, wie es zu dieser Willensbekundung kommt 
und wie eine mögliche Sprachlosigkeit in einer Familie bei Beantwortung 
schwieriger und ggf. letzter Fragen überwunden werden kann, bleibt un-
klar (vgl. Schnell/Schulz 2014, 283f).

g. Advanced Care Planning?

Seit dem Jahre 2015 gibt es eine gesetzliche Verankerung der Gesundheit-
lichen Vorausplanung für die letzte Lebensphase (SGB V, § 132g). Sie hat 
das Ziel »individueller Versorgungsplan für die letzte Lebensphase« (ebd., 
2, 4) zu sein. Also solche stellt sie eine Erweiterung der Patientenverfü-
gung über deren beider Grenzen hinaus dar (vgl. Haller/Schnell 2016).

Die Gesundheitliche Vorausplanung umfasst nicht nur Regelungen für 
medizinische Notfälle, sondern auch »pflegerische, hospizliche und seel-
sorgerische« (ebd.) Angebote. Sie geht damit über die erste Grenze der 
Patientenverfügung hinaus. Die Gesundheitliche Vorausplanung ist zu-
dem eine aufsuchende Beratung für Menschen in Pflegeeinrichtungen, in 
die »Angehörige und weitere Vertrauenspersonen« (ebd., 2, 2) einbezo-
gen werden können. Sie überschreitet damit die zweite Grenze.

h. Stärkung der Pflege?

Patientenverfügung und Advanced Care Planning sind Instrumente, die 
die Autonomie von Personen, die faktisch nicht autonom sind, gewähr-
leisten sollen. Die Frage ist, was hier unter Autonomie zu verstehen ist? 
Wenn man mit Kant Mündigkeit als ein Element von Autonomie be-
trachtet und die Mündigkeit als Vermögen definiert, »sich seines Ver-
standes ohne Leitung eines anderen zu bedienen« (Beantwortung der 
Frage: Was ist Aufklärung?, A 481), dann wird deutlich, dass Vulne
rabilität keine Autonomie im klassischen Sinne zulässt. Autonomie im 
Zeichen von Vulnerabilität ist nämlich durch Modi »stellvertretenden 
Handelns« (Borck 2016, 204) gekennzeichnet. Patientenverfügung und 
Advanced Care Planning sind beide Figuren der Stellvertretung. Stell-
vertretung ist als »das Einstehen für die Anderen« (Levinas 1992, 254) 
ethisch relevant und berührt das Berufsethos der Pflege. Eine Stärkung 
der Pflege zur Sicherung der Autonomie vulnerabler Personen könnte 
damit angezeigt sein.

Pflege und Medizin sind auf Interpersonalität angelegt, aber jeweils 
anders (vgl. Schnell 2012b). Während Ärzte für den Patienten da sind, 

ANHANG 2: VULNERABILITÄT UND MEDIZIN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


155

indem sie ihm Information vermitteln und erläutern ist für die Pflege das 
Dasein Fürsorge (Logic of Care). In der Medizin sind therapeutische In-
terventionen ein wesentliches Ziel, in der Pflege ist es eher die Beglei-
tung selbst. Besonders dann, wenn es um chronische Krankheiten geht, 
die unheilbar sind. Hier ergibt sich eine deutliche Nähe der Pflege zur 
Heilpädagogik, die es mit der Andersheit und Begrenztheit des Lebens 
zu tun hat. Stärkung der Pflege würde nun bedeuten, dass das Mit-je-
mandem-Sein in gewissem Sinn einen Vorrang vor dem über-etwas-Sein 
hätte, so dass nicht nur etwas behandelt, sondern auch jemand in seiner 
Autonomie geachtet wird.

i. Nachtrag: Digitalisierung?

Die Herausforderungen der Digitalisierung sind für das Gesundheitswe-
sen mannigfaltig. Für unsere Problematik wollen wir uns auf den Bereich 
der Robotik beschränken. Wenn wir in diesem Zusammenhang noch ein-
mal an die Überlegungen zur sprechenden Medizin und, so können wir 
ergänzen, sprechenden Pflege anknüpfen, stellt sich die Frage nach der 
Bedeutung des Dialogischen. In Anlehnung an Martin Buber formuliert 
Bernhard Waldenfels hierzu: »Wer man ist, wenn man mit jemanden 
spricht, bestimmt sich nicht unabhängig davon, zu wem man spricht, auf 
wen man hört und wem man sich schweigend verschließt.« (Waldenfels 
2019, 123) Wir geraten mitten in die Problematik der Digitalisierung, 
wenn wir an diese Formulierung die Frage anschließen: »Was bedeutet 
es, wenn man in einer Ich/Du-Beziehung eines der beiden Elemente durch 
einen Roboter ersetzt.« (Schnell/Dunger 2019, 196) Es entstehen Folge-
fragen: Kann das Ich selbst zur Maschine werden? Würde die Frage nach 
der Gewährleistung von Autonomie bei Vulnerabilität sich dann erübri-
gen? Wäre es nicht mehr nötig, nach dem Patientenwohl als ethischem 
Maßstab für das Krankenhaus zu fragen, wie es der Deutsche Ethikrat 
in seiner Stellungnahme 2016 getan hat? 

An dieser Stelle eröffnet sich eine komplett neue Frageperspektive, da 
all die fundamentalen Aspekte und Qualitäten, die die Sozialphilosophie 
seit dem späten 18. Jahrhundert aufgeboten hat, um die Beziehung zwi-
schen Ich, Du und dritter Person zu beschreiben, grundsätzlich neu über-
dacht werden müssen. Anerkennung, Reziprozität, Fürsorge, Care, Res-
pekt, Achtsamkeit, Vertrauen, Frage/Antwort, Dialog, …

Was passiert mit der Phänomenalität und der Geltung dieser und an-
derer Qualitäten, wenn Mensch und Maschine einander unter den Be-
dingungen der fortgeschrittenen Digitalisierung begegnen?

NACHTRAG: DIGITALISIERUNG?

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156

Anhang 3: Fürsorglicher Zwang im Zeichen 
einer nichtexklusiven Ethik

Eine Ethik im Gesundheitswesen ist eine nichtexklusive Ethik! Denn ihr 
Anspruch lautet, dass niemand aus dem Achtungs- und Schutzbereich 
des Ethischen ausgeschlossen (exkludiert) werden soll – schon gar nicht 
kranke Menschen, pflegebedürftige Menschen oder behinderte Men-
schen! Dieser Anspruch ist wichtig, weil im Zentrum des Ethischen zu-
meist der gesunde Mensch steht und nicht der kranke. Verdeutlichen wir 
uns diese Sachlage am Beispiel der Diskursethik.

a. Diskursethik als exklusive Ethik

Die Diskursethik geht davon aus, dass ein Sprecher mit seiner Rede Gel-
tungsansprüche erhebt und damit anerkennt, dass eine Argumentati-
on auf Gründen beruht. Eine Person, die das einsieht, ist eine rationale 
Person, die akzeptiert und begrüßt, Mitglied einer Kommunikations-
gemeinschaft zu sein. Sollte jemand diese immer schon bestehende Zu-
gehörigkeit systematisch nicht einsehen, dann wird er von der Kom-
munikationsgemeinschaft nicht mehr als gleichberechtigter Partner 
akzeptiert, sondern als »pathologischer Extremfall« (Apel 1988, 356) 
ausgeschlossen.

Dieses Argumentationsmuster stammt bekanntlich von Aristoteles. 
Zum vernünftigen Umgang unter Menschen gehört es, dass ein jeder 
den Satz vom Widerspruch und andere Grundsätze der Logik befolgt. 
Nur dann können wir uns untereinander verständigen und erwarten, 
als gleichberechtigte Person von allen respektiert zu werden. Wenn je-
mand aber gegen die Logik systematisch verstößt – wie dieses Patienten 
der Psychiatrie durchaus geschieht -, dann ist er »gleich einer Pflanze« 
(Metaphysik, 1006a10). Mit einer Pflanze diskutiert man nicht, denn 
sie weiß nicht, was sie will. Dasselbe gilt für den Logikverweigerer. Er 
ist ein pathologischer Extremfall, wie Apel sagt, der in einem vegetati-
ve state existiert, wie die biomedizinischen Nachfahren des Aristoteles 
behaupten. Der Mensch sinkt auf das Niveau einer Pflanze herab, in-
dem er von seinen bisherigen Mitmenschen zur Pflanze degradiert und 
damit aus dem Schutzbereich des Ethischen ausgeschlossen wird. Den 
»Adressatenkreis« des Ethischen bilden nämlich lediglich »sprach- und 
handlungsfähige Subjekte.« (Habermas 1991, 219) Können wir davon 
ausgehen, dass die Klienten einer Psychiatrie oder einer Forensik in die-
sem Sinne sprach- und handlungsfähig sind? Oder ist es nicht vielmehr 
so, dass jene Klienten zur Blamage kognitivistischer Ethiken beitragen? 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


157

Eigentlich »darf sich keine Ethik anmaßen, einen Teil des Menschlichen 
auszuschließen, so unangenehm und schwer es auch sein mag, ihn anzu-
schauen.« (Agamben 2003, 55) Dieser Einsicht Giorgio Agambens folgt 
meine Theorie einer nichtexklusiven Ethik, die ich anderswo ausführlich 
dargestellt habe und die an dieser Stelle den Hintergrund der nachfol-
genden Ausführungen bildet (vgl. Schnell 2017).

Ich möchte hier lediglich betonen, dass die Begriffe ›Exklusion‹ und 
›Nichtexklusivität‹ als ethische Begriffe verstanden werden und daher 
von soziologischen, psychologischen und anderen Versionen unterschie-
den sind (vgl. dazu ausführlich: Schnell 2017, Kap. 17). Insofern läuft der 
aus Sicht der Systemtheorie von Peter Fuchs an die Adresse einer »nicht
exklusiven Ethik« gerichtete Vorwurf, eine Begrifflichkeit zu verwenden, 
die »nichts mit Ethik und Moral zu tun hat« (Fuchs 2011, 246), ins Leere.

b. Psychiatrie und Ethik

Die Psychiatrie ist eine Institution, die von der bürgerlichen Gesellschaft 
eingerichtet worden ist, um Menschen vor sich selbst zu schützen und 
die Gesellschaft vor der Gegenwart dieser Menschen. Wie ist ihr ethi-
scher Status? Ist die psychiatrische Ordnung, die uns Michel Foucault 
und Robert Castel vorgestellt haben, nicht geradezu die Institutionali-
sierung der ethisch fragwürdigen Exklusion? 

Ein Testfall für den Umgang mit Vulnerabilität ist die Ausübung von 
Zwang gegen eine Person. Zwang und auch Gewalt werden zumeist ver-
urteilt. Doch es stellt sich die Frage, wie es sich verhält, wenn Zwang als 
legitim bewertet werden soll.

In der Psychiatrie ist es immer wieder zu Zwangsbehandlungen ge-
kommen. Sie sind eine Herausforderung für die Ethik. Zwänge als solche 
oder Formen von Gewalt sind unproblematisch, weil sie unakzeptabel 
und zu verurteilen sind. Aber Zwangsbehandlungen, denen eine Indikati-
on zugrunde liegt und die zum Wohl eines Patienten erfolgen sollen, sind 
ernst zu nehmen. Wäre eine Zwangsbehandlung nicht auch eine Exklu-
sion aus dem Schutzbereich des Ethischen erster Güte? Zwangsbehand-
lungen missachten einen Patienten, verletzen ihn buchstäblich, denn sie 
dringen invasiv in ihn ein. Somit stellt sich die Frage, ob fürsorglicher 
Zwang in Form einer Zwangsbehandlung eines Menschen ethisch ak-
zeptabel ist? Aus Sicht einer nichtexklusiven Ethik des bedürftigen Men-
schen gehe ich diese Frage im Schnittpunkt von Philosophie, Medizin, 
Pflegewissenschaft und Behindertenpädagogik nach (vgl. Schnell 2017). 
– Beginnen wir mit der elementaren Frage, ob Zwang überhaupt not-
wendig ist und nicht vielmehr abgeschafft werden kann.

PSYCHIATRIE UND ETHIK

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158

c. Eine Welt ohne Zwang?

Eine Welt ohne Zwang wäre keine Welt ohne Hindernisse und ohne Ein-
schränkungen. Gegenwind würde mir weiterhin das Gehen erschweren. 
Das Gedränge vor dem Tor würde den Eintritt ins Stadion noch immer 
verzögern. Die Buchung des Fluges würde durch die Überlastung des Ser-
vers immer noch in die Länge gezogen. Eine Welt ohne Zwang würde 
daher eine Welt sein, in der Hindernisse und Einschränkungen kein Pro-
blem darstellen. Sie wären unproblematisch, weil eine Person die Hin-
dernisse so ansieht, dass sie mit ihrem Willen zu vereinbaren sind. Um 
ein Beispiel von Sartre anzuführen: »Für den Wanderer zum Beispiel 
zeigt sich der Berg als zu besteigender.« (Sartre 2005, 423) Ein Bergstei-
ger will bergan steigen, der steile Berg ist daher kein Hindernis für ihn. 
Ein anderes Beispiel stammt von Hegel: Was jemand von sich aus will, 
entspricht dem, was er der Allgemeinheit nach auch soll. Der Verbre-
cher sieht die Strafe als das Seinige an und nimmt sie als gerecht entge-
gen, weil er Reue zeigt. Er ist kein Außenseiter mehr, die Gefängniszelle 
ist sein Platz im Gemeinwesen. Er ist nicht mehr geächtet, er gehört wie-
der dazu. Vernunft und Zwang der Strafe gehen ineinander auf. Meist 
ist dieser ›Idealfall‹, wenn man so sagen möchte, aber nicht gegeben. Der 
äußere Zwang wird dann nicht verinnerlicht und somit nicht zu eigen 
gemacht. Der Zwang ist damit äußerer Widerstand, der meine Intentio-
nen hemmt. Das Problem des Zwangs tritt jetzt erst als Problem hervor 
und verunmöglicht eine Welt ohne Zwänge.

d. Orientierung in einer Welt mit Zwängen

Wir haben uns mit Zwängen zu arrangieren und müssen daher nach ih-
rer Rechtfertigung fragen. In dieser Sache vertrete ich die These, dass 
der Mensch in gewisser Hinsicht zwangsbedürftig ist (vgl. auch: Schnell 
2016). Zwang hat eine positive Ermöglichungsfunktion, er ist nicht nur 
Verhinderung. Diese Ansicht mag merkwürdig erscheinen. Das Erstau-
nen rührt meist daher, dass ein Gegensatz von Freiheit und Regel ange-
nommen wird, so dass jede Einschränkung von Freiheit negativ gesehen 
wird. Dabei wird aber missachtet, dass Freiheit ohne Zwänge keine Frei-
heit ist, sondern Willkür. Willkür ist der absoluten Freiheit darin gleich, 
dass sie kein Wohlgefallen, sondern nur Schrecken verbreitet, wie wir 
seit Hegel wissen. Da niemand Willkür wirklich begrüßt, ist Zwang, der 
auf Freiheit zielt, in gewissem Masse sogar begrüßenswert. Fraglich ist 
aber dennoch unter anderem, ob es ethische Legitimationen eines sol-
chen Zwangs geben kann. Ich komme nun zu zwei Autoren, die die The-
se von der Zwangsbedürftigkeit des Menschen unterstützen, allerdings 
auf sehr unterschiedliche Weise.

ANHANG 3: FÜRSORGLICHER ZWANG 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


159

e. Zur Zwangsbedürftigkeit des Menschen: Rousseau, Kant

Rousseau fordert im ersten Kapitel von Emil oder Über die Erziehung, 
dass es für die Erziehung eines Kindes am besten sei, wenn man »ver-
hindert, dass etwas getan wird«, denn es ist besser, nichts zu tun als ir-
gendetwas zu tun, besser Zeit zu verlieren als zu gewinnen. Nichts zu tun 
bedeutet, dass Widernisse und Zwänge, die durch Dinge und Umstände 
gegeben sind, nicht beseitigt werden sollen. Der junge Mensch hat sich 
durch diese hindurchzuarbeiten. Zugleich bedeutet nichts zu tun aber 
auch, dass die Errichtung künstlicher, vom Menschen geschaffener Maß-
gaben zu unterlassen ist. Den Zwang der Sachen soll ein Mensch von 
früher Kindheit an kennenlernen, der Zwang eines fremden Willens soll 
ihm jedoch erspart bleiben!

Das in der Populärpädagogik bekannte Beispiel von der heißen Herd-
platte verdeutlicht die Sachlage recht gut. Rousseau sagt, dass das Kind 
sich ausprobieren solle und sich zur Not auch verbrennen müsse, da es 
dadurch lernt, dass künftig der Herd zu meiden ist. Es ist der natürliche 
Zwang der Umstände, der zu Lernfortschritten führt. Völlig anders ar-
gumentiert Kant, der nach Rousseau der zweite Autor ist, der den Men-
schen für zwangsbedürftig erachtet. Die Eltern müssen das Kind warnen 
und davon abhalten, die Herdplatte zu berühren. Jetzt ist es der künst-
liche, vom Menschen aufgebaute Zwang, durch den das Kind lernt und 
Fortschritte macht.

Grundsätzlich betrachtet Kant den Menschen als ein Geschöpf, das re-
gelrecht erzogen werden muss. Die Erziehung beinhaltet Disziplinierung, 
Kultivierung, Zivilisierung und Moralisierung. Dieser Gang ist ein Gang 
des Zwangs. Das Ergebnis der Erziehung ist der Gebrauch der Freiheit, 
der Weg dahin aber Zwang. Insofern lautet für ihn die Grundfrage der 
Pädagogik: »Wie kultiviere ich Freiheit bei dem Zwange?« Das Ziel der 
Erziehung, die Freiheit, ist ohne Zwang nicht zu erreichen. »Zwang ist 
nötig!« Der Freiheit weiß sich nur zu bedienen, wer den »unvermeidli-
chen Widerstand der Gesellschaft gefühlt« hat. Kant spricht hier fast wie 
der Emile Durkheim, der den künstlichen Zwang, den die Moral dem 
Menschen auferlegt und den natürlichen Zwang, der sich aus den Zu-
fällen und Umständen des Lebens in einer Massengesellschaft ergibt, in-
einander übergehen lässt.

Die hier skizzierte Debatte um den Zwang, die in der Moderne mit 
Rousseau und Kant ihren Ausgang nimmt, ist über die Jahrhunderte hin-
weg weitergeführt worden. Man denke nur Theodor Litts Fragestellung 
Führen oder Wachsenlassen?, die diese Debatte nach dem zweiten Welt-
krieg aufgegriffen und vertieft hat (vgl. Litt 1967).

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160

f. Fürsorglicher Zwang

Der Mensch ist zwangsbedürftig! Der Zwang ist ein fürsorglicher 
Zwang, denn er dient nicht der Unterdrückung, sondern der Kultivie-
rung der Freiheit. Im Hinblick auf die Frage nach der Legitimation des 
Zwangs sagen die klassischen Positionen, dass die Person, die frei ist, 
Zwang ausüben darf über eine Person, die unfrei ist, um damit jeman-
dem, der noch nicht frei ist oder nicht mehr frei ist, behilflich zu sein, 
es auch zu werden oder es wieder zu werden! Personen, die noch nicht 
frei sind, sind etwa Kinder; Personen, die es nicht mehr sind, sind etwa 
kranke Menschen. Damit vollziehen wir den Übergang von der Erzie-
hung zum Gesundheitswesen.

Dieser Übergang führt uns einerseits in ein neues und anderes Sozial-
system. Andererseits besteht aber auch eine sachliche Nähe zwischen Er-
ziehung und Gesundheit. Im Krankenhaus üben viele Heilberufler einen 
selbst erteilten Erziehungsauftrag gegenüber Patienten aus. Krankenhaus 
und Schule sind beide zudem, mehr oder weniger, totale Institutionen im 
Sinne Erving Goffmans.

g. Fürsorglicher Zwang in der Gesundheitsversorgung

Als gesunde und erwachsene Menschen müssen wir uns vorsorglich für 
die Situation des Verfalls und der Hilfsbedürftigkeit schützen. Wir tun die-
ses, indem wir autonom Recht delegieren. John Rawls beschreibt das ent-
sprechende Procedere mit folgender Maxime: »Andere erhalten das Recht 
…, an unserer Stelle zu handeln und das zu tun, was wir für uns tun wür-
den, wenn wir vernünftig wären.« Legitimiert ist, wer glaubhaft machen 
kann, dass »der Betroffene nach Entwicklung oder Wiedergesundung sei-
ner Vernunft … unsere für ihn ergangene Entscheidung billigen und aner-
kennen« würde und daher sagen »würde, daß wir das Beste für ihn getan 
haben.« (Rawls 1975, 281f) Das ist der klassische Paternalismus!

h. Charakteristik des fürsorglichen Zwangs

Der fürsorgliche Zwang ist mindestens durch folgende Aspekte charak-
terisiert:

–	 er ist durch den Menschen gemacht,
–	 er wird zum Guten eines Anderen ausgeübt und zwar auch wider 

dessen Willen, welcher als unvernünftig und damit als relativ unbe-
achtlich gelten kann,

–	 er ist paternalistisch begründet, also potentiell durch den Anderen 
selbst legitimiert,

ANHANG 3: FÜRSORGLICHER ZWANG 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


161

–	 er ist ein Zwang der Vernunft und damit, so Jürgen Habermas, der 
allein zulässige und auch der »allein zugelassene Zwang.«

Die entscheidende Voraussetzung dieser Maßgaben ist ein angenomme-
ner Sach- und Wertunterschied zwischen einer vernünftigen, moralischen 
Person und einem unvernünftigen, gar kranken Menschen. Die vernünf-
tige Person übt fürsorglichen Zwang über die unvernünftige und even-
tuell kranke Person aus und zwar zu deren Wohl! Die vernünftige, weil 
gesunde Person akzeptiert im Rahmen des Paternalismus den Wertunter-
schied. Wenn ich nicht mehr auf der Höhe meiner Vernunftmöglichkei-
ten bin, akzeptiere und begrüße ich es, wenn gesunde Personen stellver-
tretend für mich handeln. Diese Maßgabe, die auch von der Diskursethik 
geteilt wird, ermöglicht Fürsorge um die Kranken, aber um den Preis, 
dass die Fürsorgeempfänger bloße Objekte und keine zentralen Subjek-
te des Ethischen mehr sind. Im Zentrum steht die gesunde Person, die 
sprach- und handlungsfähig ist (Apel, Habermas).

i. Zum Wertunterschied zwischen Vernunft und Unvernunft

Um den Wertunterschied, den alle klassischen Positionen inklusive der 
Diskursethik behaupten, verdeutlichen zu können, schauen wir auf Max 
Scheler. Schelers Ethik stammt aus dem Jahre 1916 und ist unbelas-
tet, was die modernen Debatten um die Bioethik angeht. Wir können 
Schelers Position schematisch darstellen, um den Wertunterscheid zwi-
schen Person und personlosem Menschen erkennen zu können (vgl. Sche-
ler 2000, 469ff).

 Eine »Person« ist  Ein »Person-loser Mensch« ist

vollsinnig = bei Sinnen wahnsinnig = von Sinnen 

mündig
= spricht mit  
eigenem Mund

unmündig
= folgt anderen 
Stimmen

selbstbewusst
= regiert sich 
selbst

vom Leib  
beherrscht

= Sklave der 
Sinne

j. Der Nachteil der klassischen Position

Der Vorteil klassischer Positionen wie der Schelers ist ihre Legitimati-
on des Paternalismus. Sie hat aber auch einen großen Nachteil: es wer-
den bestimmte Menschen von Achtung und Würde ausgeschlossen und 

DER NACHTEIL DER KLASSISCHEN POSITION

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162

lediglich zu Fürsorgeempfängern ohne eigenen Status, auf den zu hören 
wäre, degradiert.

Dabei gelten Vollsinnigkeit, Mündigkeit und Selbstbewusstsein als 
Kriterien für den Wert einer Person. Wer sie nicht aufweist, ist keine 
vollwertige Person! Diese Eigenschaften sind heute im Zeichen von Gen-
der Studies, Disability Studis, Human-Animal-Studies etc. problematisch 
geworden, da sie Leib, Geschlecht, Sozialität, Geschichtlichkeit u.a. As-
pekte des Mensch- und Personseins als ethisch irrelevant ausblenden. 
Heute leben wir in Zeiten der Entdifferenzierung der Wertunterschiede 
zwischen gesunder und kranker Person.

k. Der Vorteil der Entdifferenzierung der Wertunterschiede

Diese Entdifferenzierung bietet den Vorteil einer ethischen Inklusion. Es 
kommt zu einer Annäherung zwischen der Vernunft und den Unvernünf-
tigen: Mann und Frau, Mensch und Tier, Leben und Tod, Verwandte und 
Fremde, sowie Kranker und Gesunder! Auch die bisher Unvernünftigen 
sind als Selbstzweck zu achten. Die Unvernunft ist so nicht unvernünftig 
und schon gar nicht würde- und wertlos, denn auch die Vernunft ist nicht 
so vernünftig und rein, wie einst geglaubt wurde! Klaus Dörner bringt 
diesen Sachverhalt auf die Formel: »Irren menschlich ist«. 

l. Das Problem der Entdifferenzierung

Wenn klare und eindeutige Differenzierungen nicht mehr möglich sind, 
dann wird auch unklar, ob der Vernünftige über den Unvernünftigen 
weiterhin fürsorglichen Zwang ausüben darf. In dieser Unklarheit leben 
wir heute! Sie bereitet auch ein Problem. Diese Problematik macht sich 
nachhaltig im Feld der Gesundheitsversorgung bemerkbar.

In den letzten 20 Jahren bescheinigte die Rechtsprechung dem Pati-
enten, jedem Arzt rechtlich auf Augenhöhe zu begegnen und reduzierte 
dadurch vorhandene Asymmetrien. Ein Arzt ist nicht nur seinem Auf-
trag verpflichtet, sondern innerhalb der Rechtsordnung auch den Geset-
zen, und diese stärken den Willen des Patienten – auch den des komatö-
sen und des sterbenden!

m. Zur Sache!

Die Entdifferenzierung des Wertunterschieds zwischen Vernunft und Un-
vernunft hat als positiven Gewinn eine ethische Inklusion. Auch wenn 
diese lückenhaft sein mag, ist sie ein Gewinn.

ANHANG 3: FÜRSORGLICHER ZWANG 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


163

1.	 Die Entdifferenzierung erzeugt zugleich das Problem, dass die klas-
sische Legitimation zur Ausübung des fürsorglichen Zwangs nicht 
mehr wie bisher gilt.

2.	 Das Bundesverfassungsgericht hat die Zwangsbehandlung psychisch 
kranker Täter weitestgehend untersagt. Wie auch in anderen Berei-
chen der Gesundheitsversorgung begegnen sich hier Arzt und Pati-
ent rechtlich immer mehr auf Augenhöhe (Beschluss 2 BvR 882/09).

3.	 Welchen Sinn macht es, wenn ein Patient in der Psychiatrie eine Be-
handlung ablehnt, es ihm dadurch erheblich schlechter geht, die Ver-
weildauer steigt und seine Chancen auf Resozialisierung sinken?

n. Fürsorglicher Zwang als Zwangsbehandlung

Wir wollen nun einige Begriffe präziser fassen, um die Problematik wei-
terverfolgen zu können. Zur Erinnerung sei gesagt, dass es uns um den 
fürsorglichen Zwang im Hinblick auf heilberufliche Behandlungen geht 
und nicht um Zwang und Gewalt im Allgemeinen. 

Als Behandlung bezeichnen wir eine medizinisch indizierte Maßnah-
me zum Wohl des Patienten, die durch die Einwilligung des Patienten 
und seine handelnde Mitwirkung, die als natürlicher Wille bezeichnet 
wird, legitimiert ist. Unter Zwang verstehen wir eine indizierte Maß-
nahme gegenüber einer Person, die aufgrund von Fremdgefährdung le-
gitimiert ist. Man denke etwa an die Zwangsquarantäne gemäß §30 des 
Infektionsschutzgesetzes. Eine Zwangsbehandlung ist eine ärztlich indi-
zierte Maßnahme in einem Krankenhaus zum Wohl eines Patienten, die 
nur wider seinen Willen durchgeführt werden kann.

Für den Fall der Einwilligungsunfähigkeit kann eine volljährige Per-
son eine Patientenverfügung verfassen und darin Untersuchungen, Heil-
behandlungen und ärztliche Eingriffe befürworten oder untersagen. Die-
se Autonomie erfährt im Falle der Psychiatrie jedoch eine prinzipielle 
Einschränkung. Psychiatrische Maßnahmen und ärztliche Untersuchun-
gen, die ein Gericht anordnet, kann ein Patient nicht untersagen oder 
ablehnen. Wenn ein Patient in der Psychiatrie einwilligungsunfähig ist, 
dann bezieht sich die Zwangsbehandlung auf eine Überwindung des 
natürlichen Willens. Weiterhin ist zu beachten, ob eine anstehende Be-
handlung lebenswichtig ist oder nicht. Wenn die Behandlung sehr stark 
schädigende Nebenwirkungen haben sollte, dann muss u.U. eine betreu-
ungsgerichtliche Genehmigung eingeholt werden (vgl. Rüsing 2017).

Der fürsorgliche Zwang stellt somit eine indizierte Maßnahme zum 
Wohl des Patienten und wider dessen Willen dar. Die klassische Position 
des Wertunterschieds zwischen vernünftiger und kranker Person kann 
diesen Zwang legitimieren. Für die moderne Position, die den Wertunter-
schied zugunsten einer ethischen Inklusion ablehnt, ist die Legitimation 

FÜRSORGLICHER ZWANG ALS ZWANGSBEHANDLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164

fraglich. Auch aus rechtlicher Sicht kann, abgesehen von dem gegebenen 
Beispiel der Quarantäne, für oder gegen eine Zwangsbehandlung argu-
mentiert werden. Die zentrale Frage für die hier vorgenommene ethische 
Argumentation lautet nun: können fürsorglicher Zwang und ethische In-
klusion zusammen existieren? Oder in Abwandlung von Kant: Wie ist 
fürsorglicher Zwang bei der ethischen Inklusion möglich?

o. Ausblick

Die Legitimation von fürsorglichem Zwang war traditionell an den 
Wertunterschied zwischen vernünftiger und unvernünftiger Person ge-
koppelt. Eine Folge dieses Unterschieds ist eine ethische Exklusion. Die 
Aufhebung bzw. erhebliche Abmilderung des Wertunterschieds bewirkt 
eine Inklusion. Als Folge daraus kann nur eine Entkoppelung des für-
sorglichen Zwangs von der personalen Wertunterscheidung resultieren. 
Exklusiv ist nämlich nicht der fürsorgliche Zwang, sondern die Behaup-
tung, dass ein durchaus vorhandener Unterschied zwischen Vernunft und 
Unvernunft einen ethischen Unterschied in Achtung, Schutz und Wür-
de bedeuten könne.

Wenn fürsorglicher Zwang auf Grenzen stößt, ist das ein Anzeichen 
für einen möglichen ethischen Inklusionsgewinn. Dieser Gewinn ist zu 
achten! Ihm ist öffentlich Gehör zu verschaffen und somit nicht nur den 
Klagen von Ärzten und anderen Heilberuflern über unklare Handlungs-
optionen.

Auch die Tatsache, dass Menschen, die als Patienten sogenannte »un-
vernünftige Entscheidungen« fällen, Heilberuflern und staatlichen Or-
ganen immer mehr auf Augenhöhe begegnen, besagt nicht, dass eine 
Zwangsbedürftigkeit des Menschen obsolet geworden ist. Sie tritt dif-
ferenzierter auf und ist differenzierter zu legitimieren, wie die höchst 
unterschiedlichen Beispiele aus den Bereichen des Strafrechts, der Psy-
chiatrie, des Infektionsschutzes, der Behindertenpolitik und der Demenz-
versorgung zeigen.

Fürsorglicher Zwang ist mit ethischer Inklusion zu vereinbaren und 
kann somit einen Anspruch auf Akzeptabilität stellen, wenn er mindes-
tens die Summe nachfolgender Kriterien erfüllt. Der fürsorgliche Zwang:
–	 verletzt menschliche Personen nicht wider ihren Willen,
–	 beraubt menschliche Personen nicht alternativer Artikulationsmög-

lichkeiten,
–	 beschädigt menschliche Personen nicht hinsichtlich Achtung und 

Würde,
–	 behandelt menschliche Personen nicht als nacktes und ethikfreies 

Leben.

ANHANG 3: FÜRSORGLICHER ZWANG 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


165

Somit ist nicht jede Exklusion ein ethisches Problem (vgl. die ausführli-
che Begründung in: Schnell 2017).

Eine differenzierte und wohlberatene Befürwortung von fürsorgli-
chem Zwang bewegt sich im Rahmen der wohlfahrtsstaatlichen Ethik, 
die eine offene, kreative und auch konflikthafte Beziehung zwischen den 
Grundwerten Autonomie (des Individuums innerhalb der Gesellschaft), 
Gleichheit (als Verhinderung ungerechter Bevorzugungen) und Sicher-
heit (als Schutz des Individuums vor der Gesellschaft und der Gesell-
schaft vor Individuen) als demokratische Normalität betrachtet (vgl. 
Pollmächer 2015).

FÜRSORGLICHER ZWANG ALS ZWANGSBEHANDLUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166

Anhang 4: Diversität am Lebensende

Martin W. Schnell und Christian Schulz haben das Konzept der Diver-
sität am Lebensende 2008 in Wien eingeführt. Seither wurden mehrere 
Schritte zur Verankerung dieses Konzepts in der (akademischen) Öffent-
lichkeit unternommen.

a. Das Konzept der Diversität

Da der Begriff der Diversität in der Biologie, im Management, in der 
Genderdebatte und in anderen Kontexten verwendet wird, ist er als sol-
cher mehrdeutig. Somit musste die spezifische Diversität am Lebensende 
zunächst im Jahre 2011 im allgemeinen Diskurs über die Diversität an-
gemeldet werden (vgl. Schulz/Karger/Schnell 2011). In Deutschland zählt 
das Fach Palliativmedizin zu den Pflichtfächern im Medizinstudium. Das 
Konzept der Diversität wurde daraufhin als eine mögliche Grundlage 
der palliativmedizinischen Lehre an Universitäten etabliert (vgl. Schnell/
Schulz-Quach 2020). Im Jahre 2015 erfolgte die bislang ausführlichste 
Explikation des Konzepts (vgl. Schnell/Schulz 2015).

b. Begriffe und Perspektiven

Als das Lebensende kann die letzte Phase der Existenz, der keine weitere 
folgen wird, bezeichnet werden. Es könnte sich dabei um die sogenannte 
Finalphase handeln, aber es muss nicht so sein. Der Tod ist wesentlich 
schwieriger zu definieren. Das bekannte und unlösbare erkenntnistheo-
retische Problem, dass nämlich die über den Tod reflektierende Instanz, 
der Mensch, durch den Tod selbst aus der Reflexion ausscheidet und da-
her kein Zeugnis über den eigenen Tod ablegen kann, nötigt uns zu ei-
nem gedanklichen Umweg (vgl. Schnell 2017, 145ff). Mit Vladimir Ja-
nkélévitch differenzieren wir zwischen dem »Tod in der dritten, in der 
zweiten und in der ersten Person.« (Jankélévitch 2005, 34) In der Per
spektive der 3. Person ist der Tod ein Ereignis, über das die Öffentlichkeit 
spricht (Presse): Irgendjemand stirbt! In der 2. Person ist das Schicksal 
eines konkreten anderen Menschen gemeint: Jemand bestimmter stirbt! 
Und in der 1. Person ist das je eigene, nicht delegierbare Faktum bezeich-
net: Ich sterbe! 

Als das Lebensende im Zeichen des Todes wird nachfolgend eine Be-
gegnung zwischen jemandem, der den Tod in der 2. Person durchlebt 
und jemand anderem, der diesen Menschen in der 1. Person begleitet 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


167

(und behandelt) bezeichnet. Die Perspektive der 3. Person werden wir 
zum Ende wiederaufnehmen. Zunächst bildet die Ich/Du-Beziehung un-
sere Leitperspektive.

Der Sache selbst nach ist die Diversität eine Asymmetrie zwischen der 
1. Person und der 2. Person.

1. Person –
Begleiter: Ärzte, Pflegende, Angehörige

2. Person –
Sterbender

Weiterleben Sterben

In der Welt verharren Die Welt verlassen

Gehen lassen müssen Gehen

Diese Asymmetrie gibt es nur am Lebensende und damit in keinem an-
deren Bereich des Lebens und in keinem anderen der Gesundheitsver-
sorgung. Es handelt sich hier um eine Asymmetrie, weil die Positionen 
(Weiterleben vs. Sterben etc.) nicht umkehrbar sind! Niemand kann 
dem Anderen sein Sterben abnehmen. Der Tod ist der je eigene Tod. Die 
Kommunikation zwischen Arzt und Patient geschieht an der Grenze des 
Schweigens, weil am Lebensende die für den Dialog zwischen Ich und 
Du notwendige, gemeinsame Bedeutungswelt schwindet. Kulturwelt ist 
ein symbolischer Ort gemeinsamer Bedeutungen, aufgrund derer ein Ver-
stehen der an der Kulturwelt teilhabenden Personen möglich ist. Dieses 
Verstehen benötigt ein »dem Ich und dem Du Gemeinsames« (Dilthey 
1981, 256). Ein solch Gemeinsames ist die Kultur. Die Gemeinsamkeit 
der Kultur schwindet am Lebensende und verwandelt sich allmählich in 
die Asymmetrie von Weiterleben vs. Sterben.

c. Abgrenzung der Diversität von Krankheit und Alter

Die Diversität ist eine unaufhebbare Asymmetrie angesichts eines kon-
kreten Abschieds. Diese Situation ist von Krankheit und Alter im Allge-
meinen zu unterscheiden. Krankheit bezeichnet auch eine Asymmetrie, 
die mit Klaus Dörner aber als aufhebbare Asymmetrie bezeichnet wer-
den kann, weil der ich-bezogene Rückzug von der Welt die Möglichkeit 
der Reintegration in sich trägt (vgl. Dörner 2002). Das Alter ist in seiner 
Phänomenalität eine Abschiedlichkeit gegenüber der Welt als Haltung, 
aber kein konkreter Abschied, wie es die Diversität am Lebensende vor-
sieht (vgl. Schnell 2010b)

ABGRENZUNG DER DIVERSITÄT VON KRANKHEIT UND ALTER

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168

d. Diversität als ein dritter Weg zwischen Empathie und Abstand

Im Hinblick auf die Begleitung der 2. Person (Du) durch eine 1. Person 
(Ich) gilt es, zwei durchaus verbreitete Einstellungen zu relativieren. Di-
versität erfordert erstens eine Hinwendung zum Anderen, die aber durch 
Empathie nicht oder nicht allein zu erreichen ist. 

Gegen die Empathie spricht, dass so getan wird, als ob das weiter-
lebende Ich die Andersheit der Situation des im Abschied befindlichen 
Du mit eigenen Möglichkeiten nachvollziehen könnte. Wenn es so wäre, 
würde das auf eine Trivialisierung der Sterbebegleitung hinauslaufen.

Man könnte sie getrost durch einen emotionalen Roboter durchfüh-
ren lassen. Empathie basiert auf einem Analogieschluss, durch den der 
Andere systematisch verfehlt wird. 

Es gibt daher kein Sich-Hineinversetzen in einen sterbenden Men-
schen. Unsere Argumentation umfasst vier Schritte. Im Alltag ist (1) die 
Begegnung zwischen Ich und Du ein Ausgangspunkt für die Sinnbildung. 
Sinnbildung entsteht durch wechselseitiges Handeln: jeder kann eine Si-
tuation aus der Sicht des Anderen betrachten (vgl. Schütz/Luckmann 
1984, 122ff). Ich stelle eine Frage und erwarte, dass der Andere meinen 
Sprechakt als einen versteht, auf den er antworten sollte. Reziprozität 
beinhaltet eine Normalitätsunterstellung: Ich erwarte, dass sich der An-
dere in typischen Situationen auch typisch verhält (vgl. Folter 1983). Er 
möge auf Fragen antworten, eine Begrüßung erwidern usw. Wechselsei-
tigkeit in der Begegnung zwischen Ich und Du ist ein zentraler Parame-
ter zur Erzeugung von gesellschaftlicher Normalität (vgl. Rolf 1999). 
In der Ethik existiert (2) der Grundsatz des Aristoteles: Geteiltes Leid 
ist halbes Leid. Die Mitleidsethik basiert bekanntlich auf dieser Maß-
gabe. Ihr geht es um eine Orientierung am Wohl und Wehe des Ande-
ren. Aber woher weiß ich, was der Andere als Wohl empfindet und als 
Wehe leidet? Durch mein Mitleiden an seiner Situation! Ich stecke je-
doch nicht in der Haut des Anderen, Mitleid ist daher kein Gefühl, son-
dern seit Schopenhauer eine geistige »Vorstellung von ihm«, den Ande-
ren«, »in meinem Kopf«. Ich identifiziere mich mit dieser Vorstellung 
so sehr, dass dadurch der Unterschied zwischen ihm und mir »als auf-
gehoben« (Schopenhauer 1986, 740) angesehen werden kann. Es müss-
te tendenziell zu einer Verschmelzung zwischen Ich und dem Anderen 
kommen können. Durch Empathie soll (3) das fremde Seelenleben nach-
empfunden werden. Einfühlung ist ein Sich-Hineinversetzen in das See-
lenleben des Anderen mit dem Ziel, dessen Andersheit von mir selbst her 
zu gewinnen. Im Kontext der Dialogphilosophie des 19. Jahrhunderts ist 
auch die Rede von Einsfühlung (!) oder gar von Verschmelzung, so dass 
der Unterschied zwischen Ich und Du verschwindet. Wir sind im Alltag 
schnell bereit, zu sagen: »Ich weiß, wie Du dich fühlst.« Ich meine damit, 
dass ich weiß, was es heißt, dass der Andere sich die Hand verstaucht 

ANHANG 4: DIVERSITÄT AM LEBENSENDE

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


169

hat, da ich selbst meine eigene Hand auch schon einmal verstaucht hat-
te und diese Situation als unangenehm in Erinnerung habe. Gegen die-
se Art von Empathie spricht (4): Sie leistet nicht das, was sie verspricht. 
Sie erreicht den Anderen gar nicht erst, da sie auf einem Analogieschluss 
beruht. Ich schließe von dem Gefühl, dass ich bei meiner Verstauchung 
empfand, auf den möglichen Schmerz des Anderen. Der Andere wird 
dadurch systematisch verfehlt. Neuere Untersuchungen bestätigen die-
se Einschätzung (vgl. Beyer 2013, Breithaupt 2017). Während diese Art 
der Verfehlung bei Alltäglichkeiten harmlos ist, wiewohl es eine Verfeh-
lung des Anderen ist und bleibt, ist es das im Angesicht des Todes des 
Anderen nicht mehr. Die Andersheit des Sterbens des Anderen kann ich 
als Überlebender nicht von mir selbst her einholen. Daher ist Diversi-
tät keine Empathie.

Diversität ist nicht nur von Empathie, sondern zweitens auch von dem 
Konzept des definitiven Abstands abzugrenzen. Dieses Konzept besagt, 
dass das Ich dem Du am Lebensende in keiner Weise beistehen könne, 
weil jeder völlig für sich allein sterben muss. Diese resignative Position 
bedeutet, dass Sterbebegleitung im Kern unmöglich ist. Auf diese Kon-
sequenz läuft die Stellungnahme der katholischen Kirche in Deutschland 
im Jahr 1978 hinaus (vgl. Schnell/Schulz 2014, Kap. 1) Missverständ-
nisse rund um die Errichtungen von Hospizen und »Sterbekliniken«, die 
als drohende Gefahr gesehen wurden, um der Euthanasie einen Weg zu 
bahnen, waren in den 1980ern an maßgeblichen Stellen verbreitet. Kir-
chen, Wohlfahrtsverbände und selbst Krankenhausgesellschaften stan-
den deshalb der Idee ablehnend gegenüber. 

Die Stellungnahme der Deutschen Bischofskonferenz beinhaltete zwei 
für die damalige Zeit typische Behauptungen. Erstens: Stationäre Sterbe-
begleitung ist Euthanasie und daher zu unterlassen. Zweitens: Mit der 
Einlieferung in eine Sterbeklinik werde dem Schwerkranken jede Hoff-
nung genommen. Es bleibt unklar, welche Art von Hoffnung damit ge-
meint ist. Es regt sich noch heute der Verdacht, dass diese sogenannte 
Hoffnung zum unwürdigen Kampf gegen den Tod und damit zum Miss-
lingen von Abschied und Trauer geführt hat. Diese Ansichten sind da-
mals in die Planungen des Bundesministeriums für Jugend, Familie und 
Gesundheit eingegangen und haben zur Verzögerung der Einführung der 
Palliativversorgung in Deutschland beigetragen. Erst im Jahre 1983 ent-
stand die erste Palliativstation mit fünf Betten in Köln. 

Vor dem Hintergrund der beiden geschilderten Positionen ist nun die 
These zu sehen, dass Diversität weder Empathie noch Abstand ist, son-
dern einen dritten Weg darstellt.

DIVERSITÄT ALS EIN DRITTER WEG ZWISCHEN EMPATHIE UND ABSTAND

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170

e. Bestätigung des Konzepts durch Palliativpatienten

Nach den zahlreichen Anmerkungen zum Konzept der Diversität kom-
men wir nun zu Fragen der Plausibilität. In einer ersten empirischen 
Pilottestung wurden Palliativpatienten Fallgeschichten zur Kommentie-
rung vorgelegt, die inhaltlich das Phänomen der Diversität zum Thema 
haben (vgl. Schulz/Schnell/Paul 2015).

In einer solchen Geschichte war etwa zu vernehmen: »Arzt: Haben 
Sie eine Depression? Patient: Hören se mal, was glauben Sie, geht in mir 
vor? Ich denke über den Tod nach!« Palliativpatienten kommentierten 
diese Sentenz: »Die Leute stecken nicht in meiner Situation und ja, Wor-
te sind wie Floskeln.« »Jetzt, wo man krank ist, versuchen die Leute zu 
helfen, aber sie sind hilflos, …, sie können nichts machen.« »Da kannst 
Du nichts machen. Von der Seite des Empfängers und nicht von der des 
Gebenden.« »… Was soll ich denn mit dem Arzt übers Sterben reden?« 

Als Ergebnis der Pilottestung konnte festgehalten werden, dass Patien-
ten bestätigen, dass das Phänomen der Diversität aus ihrer existiert. Es 
besteht an dieser Stelle gewiss weiterer Forschungsbedarf.

f. Was möchten Patienten nicht? 

Patienten erwarten von professionellen Begleitern (Ärzten, Psychologen, 
Pflegenden etc.), dass sie das Phänomen der Diversität nicht überspielen 
und nicht ignorieren! Die Diversität ignorieren – Beispiele:

Peter Noll (Patient): »Das Gespräch zwischen einem, der weiß, dass 
seine Zeit bald abläuft, und einem, der noch eine unbestimmte Zeit vor 
sich hat, ist sehr schwierig. Das Gespräch bricht nicht erst mit dem Tod 
ab, sondern schon vorher. Es fehlt ein sonst stillschweigend vorausge-
setztes Grundelement der Gemeinsamkeit… Auf beiden Seiten wird viel 
Heuchelei verlangt. Darum auch die gequälten Gespräche an den Spi-
talbetten. Der Weiterlebende ist froh, wenn er wieder draußen ist, und 
der Sterbende versucht zu schlafen.« (Noll 1984, 28) Die Ignoranz be-
steht darin, dass das Schwinden der gemeinsamen Welt übersehen wird.

Thomas Okon (Psychoonkologe): Im Rahmen einer Perspektivpla-
nung bietet ein Arzt seinem Patienten psychologische Unterstützung, Be-
gleitung, Beratung, Kunsttherapie und somit das ganze und gute Pro-
gramm einer Palliativversorgung an. Der Patient erwidert, dass er nur 
einen Wunsch habe: Er möchte nicht sterben! Und wörtlich: »Ich bin 
es, der stirbt. Die Ärzte aber nicht. Sie werden diesen Raum verlassen… 
Ich nicht. Niemand versteht, was ich damit sagen will.« (Okon 2006, 
14) Der Arzt betrachtet den sterbenden Menschen als Patienten. Er bie-
tet ihm folgerichtig medizinische Leistungen an. Der Patient betrachtet 
sich aber als Menschen. Er hat einen zutiefst menschlichen Wunsch. Er 

ANHANG 4: DIVERSITÄT AM LEBENSENDE

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


171

möchte leben. Die Ignoranz besteht darin, die Differenz von Mensch und 
Patient zu übersehen.

Gisela Brünner: Der Patient sagt: »Ich habe Angst vor der Behand-
lung.« Der Arzt antwortet: »Das müssen Sie nicht. Es ist eine Routine-
behandlung, die wir hier dauernd durchführen. Es kann nichts passie-
ren.« (Brünner 2005, 17) Die Ignoranz besteht darin, dass der Arzt im 
Licht der 3. Person auf die 1. Person antwortet und damit seinen Pa-
tienten nicht erreicht. Schnell/Schulz/Kolbe/Dunger konnten 2013 zei-
gen, dass Palliativpatienten sehr sensibel auf Fehler reagieren, die Ärz-
te aus ihrer Sicht ihnen gegenüber begehen. Dazu zählt die Ignoranz, 
die die Suggestion einer Kontinuität einer gemeinsamen Welt bedeutet. 
»Ich bin Ärzten gegenüber sehr vorsichtig.« (Schnell/Schulz/Kolbe/Dun-
ger 2013, 103)

g. Wie mit Diversität umgehen?

Zum Ende der Ausführungen soll nun skizziert werden, wie in der Praxis 
mit der Diversität am Lebensende umgegangen werden könnte.

Die deutsche Approbationsordnung konstatiert, dass es ein Arzt in 
fast jeder Versorgungssituation mit dem Tod eines Menschen zu tun 
bekommen kann. Daher wurde die Palliativmedizin inzwischen zum 
Pflichtfach im Studium gemacht. Die palliativmedizinische Lehre ist ein 
geeigneter Kontext, um sich mit der Diversität auseinanderzusetzen. Zur 
Palliativmedizin gehört die Entwicklung einer reflektierten Haltung ge-
genüber Sterben und Tod. Übungen und Workshops anhand von Videos 
sind hier hilfreich.1

Wenn Ärzte die eigene Sterblichkeit aussparen und nicht reflek-
tieren, kommen sie mit sterbenden Patienten nicht ins Gespräch (vgl. 
Rodes-Kropf 2005). Es geht darum, die Endlichkeit und den Tod in der 
1. Person zu thematisieren und nicht nur in der 2. und 3. Die Weigerung, 
die eigene Person im Licht der Endlichkeit zu betrachten, bildet einen 
Hauptgrund für die Tabuisierung des Todes. Der Tod in der 3. Person 
und auch der in der 2. Person sind hingegen heutzutage öffentliche The-
men und weniger denn je tabuisiert.

1	  	Ein Beispiel: Im Rahmen von Diskurs- und Forschungsprojekten, die 
vom deutschen Bundesministerium für Bildung und Forschung finanziert 
worden sind, wurden 60 Videos von Gesprächen mit sterbenden Men-
schen und deren Angehörigen zu Übungszwecken erstellt. Das Projekt 
www.30GedankenzumTod.de zeigt Umgangsweisen von erwachsenen Men-
schen mit dem Tod (Ärzte, Feuerwehr, Kommissar, Tatortreiniger, Gerichts-
mediziner,…). Das Projekt www.30JungeMenschen.de zeigt Umgangswei-
sen von jungen Menschen (Schüler, Azubis, Studierende, …).

WIE MIT DIVERSITÄT UMGEHEN?

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172

In der 1. Person aufzutreten bedeutet für einen Arzt, selbst als Mensch 
im Dialog zu erscheinen.

Wie Okon feststellte, presst ein Arzt einen Menschen in ein medizini-
sches Schema und macht ihn dadurch zum Patienten. Diese notwendige 
Praktik wird durch die Sozialisation des Medizinstudiums befördert (vgl. 
Schnell/Langer/Bongartz/Jung 2011). Sie ist notwendig, weil ein Arzt nur 
Patienten helfen kann, aber keinen Menschen. Sie ist im Rahmen der Pal-
liativversorgung aber auch ein Problem, weil sie den existentiellen As-
pekt des Todes, der nicht der Rolle des Patienten zuzurechnen ist, ver-
fehlt. Dem kann entgegengewirkt werden, wenn der Arzt in der 1. Person 
selbst als Mensch dem sterbenden Menschen gegenübertritt. Der Arzt als 
Mensch – bedeutet nicht, dass alle Professionalität abgeworfen und da-
mit hinter sie zurückgegangen wird. Der Arzt ist in dem hier gemeinten 
Sinn ein Mensch, wenn er über die Professionalität hinausgeht.

Eine Beziehung zu einem sterbenden Menschen kann nur gelingen, 
wenn der Patient von sich aus eine Brücke dazu anbietet. Die Bedeutung, 
die An- und Zugehörige von Patienten in dieser Situation haben, ist an 
anderer Stelle beschrieben. 

Ein Umgang mit der Diversität beinhaltet:
1.	 Die Brücke zum Patienten zu nutzen, um eine neue, gemeinsame Be-

deutungswelt zu errichten.
2.	 Den Patienten als Menschen anzusehen.
3.	 Den Patienten und seine Angehörigen in der ersten Person Singu-

lar anzusprechen.
4.	 Einem sterbenden Menschen in der Rolle des Patienten selbst als 

sterblicher Mensch gegenüber zu treten.

h. Öffentlicher Umgang mit Diversität

Ein spezieller Umgang mit der Diversität zeigt sich in der Bereitschaft 
von sterbenden, aber nicht in der Finalphase befindlichen Menschen, 
sich mit anderen über ihre Situation zu unterhalten und das Gespräch 
im Internet zu hinterlegen. Hierbei handelt es sich um eine spezielle kul-
turelle Form, die, mit Jankélévitch gesprochen, den Tod in der 1., der 2. 
und der 3. Person zusammenführt (vgl. Wildfeuer/Schnell/Schulz 2015).

i. Charta

Unter dem Dach der Deutschen Gesellschaft für Palliativmedizin, des 
Deutschen Hospiz- und Palliativverbandes und der Bundesärztekammer 
wurde Mitte der 2000er Jahre ein Chartaprozess initiiert. Dessen Ziel 

ANHANG 4: DIVERSITÄT AM LEBENSENDE

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


173

war und ist die Bündelung aller Expertisen, die für die Versorgung von 
Menschen an deren Lebensende relevant sind. Dazu zählen Aspekte des 
Rechts, der Ethik, der Politik, der Ausbildung, der Forschung und na-
türlich die Beachtung der Besonderheit der Situation betroffener Men-
schen. Im Jahre 2010 konnte die erste Fassung der Charta zur Betreu-
ung schwerstkranker und sterbender Menschen in Deutschland aufgelegt 
werden (www.charta-zur-betreuung-sterbender.de).

Die Charta definiert Palliative Care als die Bemühung, Patienten an 
deren Lebensende zu begleiten und zu behandeln, aber unter Beachtung 
von Barrieren und Grenzen, die in dieser Situation auftreten. In diesem 
Sinne ist das Konzept der Diversität am Lebensende in der Charta ver-
ankert. Die Begleitung verweist auf unsere existentielle Beziehung zu An-
deren und das auch im Hinblick auf eine vermeintliche Wahrheit unse-
res eigenen Selbst.

CHARTA

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174

Anhang 5: Authentizität im Angesicht  
des Anderen

Authentizität im Sinne von Aufrichtigkeit ist ursprünglich ein Begriff 
aus der Anatomie. Er bezeichnet die Tatsache, dass der Mensch aufrecht 
geht, sich damit vom Boden entfernt, Weitsicht und Verantwortungsfä-
higkeit ausbildet. Davon abgeleitet ist die psychologische Bedeutung. 
Aufrichtig ist derjenige, der sich nicht verstellt, der sich zu sich selbst 
bekennt, ehrlich ist und so auch anderen in der Kommunikation gegen-
übertritt. Der Kern der Aufrichtigkeit ist die Authentizität. Sie meint, 
dass an einer Person und ihrem Auftreten alles echt und nichts inszeniert 
ist, kein Gefühl und keine Aussage. In der Ethik und in der Psychologie 
ist die Ansicht weit verbreitet, dass der Mensch mit sich selbst befreun-
det sein müsse und dann auch mit anderen gut auskommen könne. Die 
dazu notwendigen Fähigkeiten zur Empathie sind wichtig, weil sie das 
Menschliche am Menschen ausmachen würden. Heutzutage, also in Zei-
ten der Digitalisierung und der Vormacht der künstlichen Intelligenz, 
sind diese Fähigkeiten sogar besonders wichtig, weil sie, so eine der vor-
herrschenden Ansichten, den Unterschied des Menschen gegenüber der 
Maschine ausmache. 

Aufrichtigkeit gibt es als Wert nur in Kulturen, die durch die Roman-
tik geprägt sind. Japan gehört zum Beispiel nicht dazu. Dort steht eher 
das Maskenhafte und Künstliche der Person im Mittelpunkt. Daher er-
fahren in Japan auch Pflegeroboter eine viel größere Akzeptanz als in 
Europa (vgl. Wagner 2013).

a. Aufrichtigkeit als fragwürdiger Wert

Aufrichtigkeit geht mit emotionaler Wahrhaftigkeit und daher mit Au-
thentizität einher. Dieses Ideal begegnet uns heute in vielen Ratgebern 
und auch in der Werbung. »Wie kommt es, dass die Ethik der Authentizi-
tät dazu neigt, ins Triviale abzugleiten?« (Taylor 1995, 66) Die Antwort 
auf diese Frage Charles Taylors ist recht einfach zu geben: Aufrichtig-
keit ist in Wahrheit ein Problem! Nichts liegt dem modernen Kulturmen-
schen ferner als aufrichtig zu sein. Offenbar ist das Leben in der mo-
dernen Zivilisation so komplex, dass der Mensch sich verstellen muss, 
um leben zu können. Zu Beginn des 20. Jahrhunderts gibt es unzählige 
Zeugnisse für das Unbehagen in der Kultur und die Last, die dieses dem 
Menschen aufzwingt.

Die Folge dessen ist eine Distanz anderen und sich selbst gegenüber.

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


175

b. Selbstfremdheit

Friedrich Nietzsche zog daraus eine Konsequenz. Es macht keinen Sinn, 
Spontaneität und Selbsterkenntnis anzustreben, denn wir Menschen sind 
und bleiben uns fremd (Genealogie der Moral, Vorrede)! Das schmerzt 
uns. Deshalb fragen wir dauernd nach unserer Identität. Wir suchen et-
was, dass wir nicht haben und ständig verfehlen. Sigmund Freud gab die 
bekannte Formel aus, dass der Mensch nicht Herr im eigenen Haus sei 
und meinte damit, dass wir mehr auf anderes wie das Unbewusste hö-
ren müssen als auf uns selbst. Es handelt sich hierbei um eine existen-
tielle Dimension, also um eine Maßgabe, die die ganze Lebensführung 
durchzieht und mitbestimmt. 

Karl Jaspers verdeutlicht dieses am Beispiel der Lebenslüge. Ein nor-
maler Lügner behauptet etwas von dem er weiß, dass es falsch ist. Eine 
Lebenslüge ist hingegen keine Behauptung, die man auch zurücknehmen 
könnte, sondern besagt, dass die Lüge in die Person eindringt, so dass 
»ich selbst unwahr werde« (Jaspers 1991, 490). Jemand glaubt an etwas, 
das aber falsch ist, wie zum Bespiel, dass er von jemand anderem geliebt 
werde. Diese Liebe existiert nicht. Sie ist eine Lüge, die aber für wahr 
genommen wird. Aus dieser Lüge zieht die Person Kraft für ihr eigenes 
Leben. Der Glaube versetzt hier Berge. Würde man die Lüge aufklären, 
dann würde man der Person nicht helfen, sondern ihr Lebenselixier zer-
stören. Daher wird die Lüge aufrechterhalten. Jaspers sagt, dass eine 
»Lebenslüge Wahrheitsverlust in existentieller Schwäche ist.« (ebd., 496) 

c. Authentizität ist keine Eigeninitiative

Aufgrund der Selbstfremdheit ist es nicht möglich, aus eigener Kraft auf-
richtig zu sein. Es macht keinen Sinn zu sagen: ich will jetzt authentisch 
sein. Es gibt unzählige Autobiographien, in denen Menschen über sich 
und ihr Leben erzählen. Und dabei lügen. Wichtige und wohl auch pein-
liche oder unrühmliche Episoden werden schlicht verschwiegen. 

Ein gar klassisches Beispiel für den Versuch, authentisch zu sein, der 
aber in der Selbstlüge endet, ist das Gedicht über Peer Gynt von Hendrik 
Ibsen. Peer weicht sich selbst ein Leben lang aus und behauptet von sich, 
er selbst zu sein. Dieses Versteckspiel hat eines Tages ein Ende, als der un-
ausweichliche Tod tritt ihm gegenüber. »Du selbst warst du nie.« (Peer 
Gynt, 5. Akt, Eine andere Stelle auf der Heide) Aufrichtigkeit und Au-
thentizität sind heute zweifelhaft. Niemand kann ernsthaft an sie glau-
ben.

Aus all dem folgt aber nicht, dass das Ideal der Aufrichtigkeit aufge-
geben werden sollte oder dass es völlig unsinnig sei. Es kommt vielmehr 
auf einen anderen Zugang an. 

AUTHENTIZITÄT IST KEINE EIGENINITIATIVE

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176

Aufrichtigkeit ist nicht durch Innerlichkeit zu erreichen, sondern nur 
durch die Begegnung mit dem Anderen. Die Begegnung mit dem Ande-
ren ermöglicht nämlich, die eigene Selbstfremdheit zumindest teilweise 
zu überwinden und damit erst zu erfahren, wer ich bin, der ich aufrich-
tig sein soll. Man lernt sich nur über dem Umweg der Kommunikation 
mit anderen selbst kennen. Für diesen Umweg gibt es keine Abkürzung!

d. Achtsamkeit als Form von Macht

Die Haltung der Achtsamkeit, die seit einer Reihe von Jahren positiv pro-
pagiert wird, im Schnittpunkte der Diskurse der Ethik, der Lebenskunst 
und der Gesundheit situiert ist, bezeichnet eine Einstellung gegenüber 
sich selbst und Anderen, die auf ein Gewahrwerden von Stimmungen, 
Gefühlen und auf ein Erspüren von Quellen möglichen Leidens abzielt. 
Die Achtsamkeit hat ihre Wurzeln im Buddhismus und in der europä-
ischen Tradition der Cura Sui. Achtsam ist, wer seine innere Mitte ge-
funden hat und in diesem Sinne authentisch sein kann. Ausgehend von 
diesem Optimum soll eine Ethik der Achtsamkeit Zuwendung und Ver-
sorgung Anderer ermöglichen.

Der Kommunitarismus der Achtsamkeit scheitert am Versuch, die Be-
ziehung zum Anderen sekundär zu setzen und eine Abkürzung des Selbst 
zu sich selbst zu behaupten. Anders gesagt: Achtsamkeit ist keine Ethik, 
weil sie in einem Egoismus gründet. Die Annahme einer inneren Mitte 
ist mit der Einsicht in die Exzentrizität Helmuth Plessner hinfällig (vgl. 
dazu: Schnell 2017, 35f). Mit Robert Spaemann ist festzuhalten, dass 
»uns unser eigenes Personsein gar nicht früher gegeben ist als das Per-
sonsein anderer.« (Spaemann 1996, 193) 

Achtsamkeit ist populär, weil sie den Zeitgeist der Selbstoptimierung 
in der Digitalmoderne unterstützt. Wir sollen mehr und besser wir selbst 
sein. Achtsamkeit ist damit Ausdruck von »Macht«, der »eine Ethik zu-
grunde« liegt, »die durch die Beziehung seiner selbst zu sich definiert 
ist.« (Foucault 2004, 314) Schauen wir alternativ zur Achtsamkeit auf 
die Begegnung mit dem Anderen.

e. Das Versprechen als Institution 

Die Begegnung mit Anderen bewirkt, dass ich zu jemandem werde und 
mich als dieser Jemand offenbaren kann. Anders gesagt: der Andere ver-
hindert, dass ich mich verstelle und verstecke, weil er das Verfehlen mei-
ner selbst unterbindet. Veranschaulichen wir diese Leistung anhand eines 
Beispiels. Bereits Nietzsche führt in diesem Zusammenhang ein einfa-
ches und zugleich komplexes Phänomen an, nämlich das Versprechen. 

ANHANG 5: AUTHENTIZITÄT IM ANGESICHT DES ANDEREN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


177

Kant hatte das Versprechen und damit die Wahrhaftigkeit in Aussagen 
zur Grundlage des Zusammenlebens in der bürgerlichen Gesellschaft er-
klärt. Wie immer folgt Nietzsche derartigen Vorgaben und lenkt sie in 
andere Richtungen. 

Ich verspreche einem Anderen etwas und werde dadurch zu jeman-
dem. Meine Identität ist hier an die Begegnung mit Anderen gebunden. 
Das ist die konsequente Einlösung von Martin Bubers Diktum, dass das 
Ich am Du zum Ich werde.

Wenn ich verspreche, dir morgen bei der Gartenarbeit helfen zu wol-
len, tue ich eigentlich etwas, das unmöglich ist. Woher will ich denn heu-
te wissen, dass ich morgen noch derselbe sein werde? Es könnte sein, 
dass der Lauf der Dinge meine Absichten verändert, sodass ich morgen 
keine Lust mehr zur Mithilfe verspüre. Wenn derart empirische Argu-
mente Gültigkeit besäßen, dann wären Abkommen und Verpflichtungen 
zwischen Menschen völlig unmöglich.

Das Versprechen ist demgegenüber nun aber eine Institution, die Iden-
tität wider die verändernde Zeit ermöglicht. Wenn ich dir etwas verspre-
che, dann lege ich im Angesicht deiner Person fest, dass ich treu bei mei-
nem gegebenen Wort und damit bei mir selbst, meiner Absicht und auch 
bei dir bleiben werde. Wie immer sich meine Neigungen über Nacht 
ändern mögen, ich verspreche dir heute, dass ich auch morgen noch 
ich selbst sein werde. Im Wort-Halten drückt sich die Selbstheit meines 
Selbst aus und zeigt, wer ich bin. Mit Charles Taylor, George Herbert 
Mead und Paul Ricœur können wir festhalten, dass »es ausgeschlossen 
ist, allein ein selbst zu sein.« (Taylor 1994, 71)

Ich bin verpflichtet, der zu sein, der ich durch das Versprechen gewor-
den bin. Der Andere kontrolliert, ob ich auch ich bleibe. Das Versprechen 
bezieht sich natürlich nicht nur auf triviale Dinge wie die Gartenarbeit, 
sondern auch auf Institutionen wie Freundschaft, Ehe oder Vaterschaft. 
Vater zu sein bedeutet, dass ich meinem Kind verspreche, sein Vater zu 
bleiben und mich entsprechend zu verhalten. Ich kann meine Vaterschaft 
nicht nach drei Jahren aufgeben, weil ich jemand anders sein möchte. 
Wenn ich es trotzdem versuche, würde mich de jure ein Anderer an mei-
ne Aufgabe erinnern. Diese Andere wäre keine konkrete Person, son-
dern der Staat.

f. Abgrenzung von der Lebensphänomenologie Michel Henrys

Henry betrachtet in seiner Version von Phänomenologie die Selbstge-
gebenheit als Grundlage von Sinn und Bedeutung. Er versteht dabei al-
les »Erscheinen« als ein »Selbsterscheinen.« (Henry 1992, 87) Henrys 
Phänomenologie heißt Lebensphänomenologie, weil das »Leben« als 
»ursprüngliches Erscheinen in der pathischen Unmittelbarkeit seines 

ABGRENZUNG VON DER LEBENSPHÄNOMENOLOGIE MICHEL HENRYS

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178

Lebenserscheinens« (ebd., 165) der privilegierte Modus der Selbstgege-
benheit ist. Von diesem Leben aus kommt erst alles Weitere, nämlich die 
Anderen und die menschliche Welt, zur Geltung. Das Leben selbst ent-
zieht sich in eine Immanenz diesseits der Unterscheidungen von selbst, 
Anderen und Welt. »Das Leben erweist sich empfindend unmittelbar 
selbst ohne Distanz, ohne daß sich irgendein Abstand in ihm auftut, der 
es von sich selbst trennen würde.« (196) In dieser Immanenz des Le-
bens konstituiert sich eine »Ipseität/ein Sich« (197), die/das ganz bei 
sich selbst ist.

Henry legt den Focus auf die erste Person Singular und zwar in einer 
Weise, die eine gewisse Nähe zur sogenannten Neuen Phänomenolo-
gie des Hermann Schmitz unterhält. Er unterscheidet sich von Husserl, 
Gurwitsch, Merleau-Ponty, Waldenfels und anderen Phänomenologen, 
die die Intentionalitätslehre und die Intersubjektivität ins Zentrum, mög-
licherweise sogar in das einer Ersten Philosophie, stellen. 

Die Konkretisierung der Position des Selbst erfolgt von drei mögli-
chen Paradigmen aus (vgl. Schnell 1999). Im Mittelpunkt des Zuschrei-
bungsparadigmas ist eine Person zunächst eine dritte Person (so bei Pe-
ter Strawson). Für das Referenzparadigma ist die Person erste Person (so 
bei Roderick Chisholm). Das Begegnungsparadigma stellt die Beziehung 
zu einer zweiten Person ins Zentrum (so Martin Buber und die jüdische 
Dialogphilosophie).

Wir schließen uns an dieser Stelle dem Begegnungsparadigma an und 
grenzen uns damit von Michel Henry ab. Unser eigenes Personsein ist 
uns gar nicht früher gegeben als das Personsein anderer.

Die Beziehung zum Anderen ist nicht nur Quelle für Vulnerabilität, 
sondern ebenfalls eine der Geltung, die auch die Leiblichkeit umfasst. 
»Die Wahrheit beginnt zu zweien.« (Jaspers 1981, 95) Wenn sie erst 
dort beginnt, dann gibt es keine Wahrheit für sich allein. Wenn sie dort 
erst beginnt, dann weist sie über die Dyade hinaus in das Öffentlich-Po-
litische.

ANHANG 5: AUTHENTIZITÄT IM ANGESICHT DES ANDEREN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


179

Anhang 6: Über Wahrheit und Fakten im 
politischen Sinn

Seit der Inauguration von Donald Trump am 20. Januar 2017 wird wie-
der einmal über den Zusammenhang von Wahrheit und Fakten in der Po-
litik gestritten. Stein des Anstoßes war eine einfache Frage: Sind bei Trump 
mehr oder weniger Zuschauer als bei Barack Obamas Amtseinführung 
zugegen gewesen? Das ist eine einfache Frage, die einfach zu prüfen ist, 
nämlich durch Überprüfung der Fakten und der entsprechenden Aussa-
ge. Wahrheit wird als veritas est adaequation intellectus et re verstanden.

Doch so einfach ist über Wahrheit und Fakten im politischen Sinne 
nicht zu verhandeln. Angesichts von Bildmaterial, das offenbar eindeu-
tig zeigte, dass Obama mehr Menschen als Trump zujubelten, wurde von 
alternativen Fakten gesprochen, sodass Wahrheit selbst in Verruf geriet. 
Hier trifft Wahrheit auf Ideologie (vgl. Strässle 2019). Ideologie zersetzt 
Fakten und lässt Wahrheit leerlaufen. Aber kann man auf Fakten in je-
der Form völlig verzichten? Was spricht gegen die Faktizität von Tatsa-
chen im Politischen? Beginnen wir mit einer vehementen Verteidigung 
der Fakten.

a. Dewey und der Pragmatismus

Im Konzert der Zeiten verteidigt der Pragmatismus die Zukunft. Ror-
ty spricht auch von einer »Rechtfertigung der Zukunft« (Rorty 1994, 
15). Diese beginnt bereits in den Gründertagen. Charles Sanders Peirce, 
der Begründer des amerikanischen Pragmatismus, äußert in einem Brief 
an Lady Welby, dass die Vergangenheit absolut bestimmt, fixiert und tot 
sei, während die Zukunft lebendig, plastisch und bestimmbar ist (vgl. 
Danto 1974, 233). Weil die Vergangenheit damit quasi uninteressant 
wird, weil in ihr nichts mehr auszurichten ist, gewinnt die Zukunft an 
Relevanz. »Das einzig kontrollierbare Verhalten … ist zukünftiges Ver-
halten.« (Peirce 1976, 476)

Ein Unterschied zwischen der amerikanischen und der europäischen 
Philosophie liegt in der Bemessung der Bedeutung von Traditionen. Die 
Annahme, dass auch ein Engagement für die Vergangenheit sinnvoll und 
für künftiges Verhalten relevant sein kann, kommt dem Pragmatismus 
nicht in den Sinn. Hier begegnen wir dem tiefen amerikanische Selbst-
verständnis und Unterschied zum alten Europa. Walt Whitman, der ame-
rikanische Sänger des modernen Menschen, ruft seine Mitbürger dazu 
auf, die Vergangenheit zugunsten einer »Geschichte der Zukunft« (Gras-
halme, 4. Gedicht) hinter sich zu lassen.

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180

Eine Rechtfertigung der Zukunft ist das Motiv, welches allen Pragma-
tikern und den ihnen nahestehenden Denkern gemeinsam ist. Das gilt 
auch für William James, George Herbert Mead und besonders für John 
Dewey. Dewey interessierte und engagierte sich daher ein Leben lang in 
Fragen der Pädagogik und der Erziehung. Erziehung gelte einer besseren 
Zukunft durch die Bildung junger Menschen, die einst die Geschicke der 
Gesellschaft lenken sollen (vgl. Dewey 2004, 22ff).

John Dewey beginnt am Ende der 1920er Jahre, also auf dem Höhe-
punkt einer damals großen Wirtschafts- und Gesellschaftskrise damit, 
neue Grundlagen für das Handeln und Erkennen zu legen. Er bezeich-
net seinen Ansatz als »experimentellen Empirismus« (Dewey 1998, 115). 
Dieser ist grundsätzlich gegen jede Art von Dogmatismus, Absolutismus 
und »ewiger Wahrheit« (Dewey 1996, 169) gerichtet. Maßgeblich sei 
nämlich die Einsicht, dass es in der Welt um das Lösen von Problemen 
gehe. Dogmen würden hier nicht weiterhelfen, sondern eher zur Vertie-
fung gesellschaftlicher Krisen beitragen.

Als Experiment bezeichnet Dewey ein Handeln »ohne zu handeln«. 
Ein Experiment entwirft mit der Hilfe von Gedankenkonstruktionen, 
die Dewey Symbole nennt, Handlungen und antizipiert deren Folgen. 
»Wenn ein Mensch ein Feuer anzündet oder einen Rivalen beleidigt, er-
folgen Wirkungen; die Würfel sind gefallen. Aber wenn er die Handlung 
ganz für sich in Symbolen probt, kann er ihr Ergebnis antizipieren und 
einschätzen.« (Dewey 1998, 153) Auf der Grundlage einer Evaluation 
der Antizipationen kann er nun das für gut befundene Ergebnis und da-
mit eine gewünschte Antwort auf ein Problem handelnd erzielen.

Die experimentelle Logik möchte Dewey in das Handeln einer politi-
schen Öffentlichkeit versetzt sehen. Vor dem Hintergrund der amerikani-
schen Krise gilt sein Engagement der Beförderung einer »inklusiven und 
brüderlich verbundenen Öffentlichkeit« (Dewey 1996, 99).

Handlungen zwischen Menschen bringen eine Öffentlichkeit hervor, 
wenn die Folgen der Handlungen wichtig sind. Sie sind wichtig, wenn 
sie über den Kreis von unmittelbar Beteiligten hinausgehen und wenn 
sie irreversibel sind (ebd., 66). Die Folgen von Handlungen müssen be-
obachtet werden, da festzulegen ist, ob sie unter staatliche Kontrolle ge-
stellt werden oder ob sie der privaten Initiative überlassen bleiben sol-
len (ebd., 37ff, 184).

Für die Bewertung von Handlungsfolgen ist es sinnvoll zu wissen, 
ob sie wünschenswert sind oder nicht. Welche Sicherheitsvorkehrungen 
können in der Industrie Gefahren und unhygienische Bedingungen ver-
hindern, ohne die Wettbewerbsfähigkeit einzuschränken? (ebd., 66)

Um diese und andere Fragen bewerten und beantworten zu können, 
muss eine Öffentlichkeit eine bestimmte Form der Deliberation anneh-
men. Das Mehrheitsprinzip ist hier wichtig, aber nicht allein. Mindes-
tens ebenso wichtig ist die Qualität der Beratungen. »Das wesentliche 

ANHANG 6: ÜBER WAHRHEIT UND FAKTEN IM POLITISCHEN SINN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


181

Erfordernis besteht, mit anderen Worten, in der Verbesserung der Me-
thoden und Bedingungen des Debattierens, Diskutierens und Überzeu-
gens. Das ist das Problem der Öffentlichkeit.« 

Eine bloße Mehrheitsentscheidung kann zutiefst ungerecht und un-
vorteilhaft sein. Um das zu verhindern, bedarf es geeigneter Methoden. 
Dewey denkt hier an die wissenschaftliche Forschung. Sie solle nicht po-
litisieren, sondern durch Forschung jene »Tatsachen« (ebd., 173) entde-
cken und veröffentlichen, auf die die Öffentlichkeit angewiesen ist, um 
Folgen bewerten zu können. Welche Risiken entstehen künftig in der In-
dustriearbeit? Welche Art von Sicherheit ist möglich und erstrebenswert?

Von einem optimalen Funktionieren ist die amerikanische Öffentlich-
keit im Jahre 1927, in dem Dewey sein Buch The Public and its Problems 
verfasst, weit entfernt. Zuverlässige Urteile seien von der Öffentlichkeit 
nämlich nicht zu erwarten, aufgrund eines »Fehlens von Fakten«. De-
wey klagt darüber, dass »Geheimhaltung, Vorurteil, Befangenheit, Ver-
drehung und Propaganda« (ebd., 174) verhindern würden, dass entschei-
dungsrelevante Fakten (z.B. über die Entwicklung der Industriearbeit) 
der Öffentlichkeit vorenthalten blieben. 

Dewey ist ein Parteigänger der faktischen Politik. Ist es aber zu erwar-
ten, dass wenn Geheimhaltung, Vorurteil etc. zur Seite geräumt sind, kla-
re Fakten im Raum stehen, die keine Interpretationen zulassen, die zu 
Unstimmigkeiten führen würden, sondern eine inklusive und einige Öf-
fentlichkeit begünstigen? Die Fakten sprächen dann für sich, da sie »hin-
reichend klar sind, so daß jeder, der es wünscht, sie zur Kenntnis nehmen 
kann« (ebd.,185). Das Problem der Sicherheit der Industriearbeit wäre 
dann schlicht und einfach gelöst.

Der amerikanische Politologe Jason Brennan ist ein Schüler Deweys. 
Er möchte nur noch informierte Bürger zur Wahl zulassen (vgl. Brennan 
2017). Den schwarzen Bürgern wäre nämlich am besten geholfen, wenn 
»man die 80 Prozent der am schlechtesten informierten Weißen nicht 
wählen läßt« (ebd., 39). Die schlecht Informierten lassen sich von Ge-
fühlen und postfaktischen Wahrheiten leiten. Sie stürzen damit sehr vie-
le Menschen ins Unglück. »Je besser man die Fakten kennt« (38), desto 
besser ist für Brennan die Qualität einer politischen Richtung.

Der Pragmatismus verteidigt die Zukunft. Er tut dieses im Namen 
einer Wahrheit, die kein dogmatischer Glaube ist, der an Fakten nicht 
scheitern kann, weil er immer für gültig gehalten wird. Er sucht aber 
auch nach keinem »eigentlichen Sosein der Dinge« (Rorty 1994, 16), 
da offenbar keine interpretationslosen Fakten auszumachen sind. Wahr-
heit besteht vielmehr in der Nützlichkeit zur Lösung eines Problems (vgl. 
James 1907) und damit in der Hoffnung auf eine »bessere menschliche 
Zukunft« (Rorty 1994, 16). Besser ist eine Zukunft im Sinne »zuneh-
mender Sensibilität und wachsender Empfänglichkeit für die Bedürfnisse 
einer immer größeren Vielfalt der Menschen und der Dinge.« (ebd., 79)

DEWEY UND DER PRAGMATISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182

Der Pragmatismus richtet sich gegen die platonische und marxisti-
sche Metaphysik, die besagt, dass es nur ein echtes Problem und nur eine 
wahre Lösung gibt. Alle anderen Ansichten (z.B. der Sophisten oder der 
Bourgeoisie) sind unwahr. Die Wahrheit ist beim Philosophenkönig oder 
der Partei. Der Pragmatismus stellt eine faktenbasierte Politik dagegen. 
Aus einer Pluralität von Ansichten über ein Problem ist experimentell 
und faktenbasiert die beste Lösung zu ermitteln, öffentlich zu verbrei-
ten und zu revidieren, wenn nötig. Spricht etwas gegen Fakten als eine 
Instanz, auf die wir uns als Tatsachen berufen?

b. Popper und der Positivismus

Denken wir an die Ausführungen Karl Poppers zur Logik der For-
schung, die in der Wissenschaftstheorie sehr oft zum Ausgangspunkt 
gewählt werden, aber auch, von Popper selbst angeregt, auf die Politik 
einer offenen Gesellschaft übertragen werden. »Die Tätigkeit des wis-
senschaftlichen Forschers besteht darin, Sätze oder Systeme von Sätzen 
aufzustellen und systematisch zu überprüfen.« (Popper 1994, 3) Jene 
Sätze sind sprachliche Einheiten, die sich auf eine »reale Außenwelt« 
(ebd., 428), die unabhängig von uns existiert, beziehen. Die Überprü-
fung der Sätze durch den Forscher ist eine Überprüfung der Geltung 
der auf die Außenwelt bezogenen Sätze. Gültig ist ein Satz, wenn er 
wahr ist. »Wir nennen eine Aussage wahr, wenn sie mit den Tatsachen 
übereinstimmt oder den Tatsachen entspricht oder wenn die Dinge so 
sind, wie die Aussage sie darstellt.« (Popper 1969, 117) Die Überein-
stimmung von Aussage und Tatsachen in der Außenwelt ist ein Kriteri-
um für Wahrheit. 

Der Forscher wird hier so gedacht, dass er außerhalb der von ihm un-
tersuchten Realität steht. Der Laborforscher, der zwei Substanzen in ein 
Reagenzglas schüttet und deren Verfärbung beobachtet, ist schließlich 
nicht selbst ein Teil des Untersuchungsgegenstandes. Poppers Verständ-
nis von Forschung sieht sich allerdings zwei wesentlichen Problemen ge-
genüber: Wahrheit besteht nicht schlechthin in der Übereinstimmung ei-
nes Satzes mit der Realität, und der Forscher ist kein freischwebender 
Beobachter.

Das Problem dieser Auffassung besteht darin, dass sie sich in einer 
Redundanz verfängt, wie es seit Frank Ramsey (1927) heißt. Die Aussa-
ge »Ich schreibe einen Text« soll wahr sein, wenn sie mit dem, was hier 
geschieht, nämlich, dass ich hier sitze und einen Text verfasse, überein-
stimmt. Allerdings handelt es sich bei der Übereinstimmung nicht um 
eine zwischen dem behauptenden Satz (»Ich schreibe einen Text«) und 
den Tatsachen (Ich sitze hier und schreibe …), sondern allenfalls um 
eine Übereinstimmung zwischen zwei sprachlichen Bestimmungen. Die 

ANHANG 6: ÜBER WAHRHEIT UND FAKTEN IM POLITISCHEN SINN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


183

Elemente »Ich«, »schreiben«, »Text« sind nämlich schon sprachlich ge-
fasst, bevor ich den Satz »Ich schreibe einen Text« äußere. Ich habe in 
der Vergangenheit bereits gelernt, zu mir »Ich«, zu der Tätigkeit »schrei-
ben« und zum Endprodukt »Text« zu sagen. Die jetzt von mir aufge-
stellte Aussage »Ich schreibe einen Text« ist redundant, weil sie dem ak-
tuellen Sachverhalt, dass ich nämlich hier sitze und schreibe, keine neue 
Information hinzufügt.

Wenn die Überstimmung der Aussage mit den Fakten kein zureichen-
des Fundament für die Ausrichtungen künftiger Politik ist, wenn also die 
Außenwelt der Tatsachen keine Berufungsinstanz mehr ist, dann könn-
ten wir uns ganz auf eine Ethik der Solidarität verlegen.

c. Rorty und die Solidarität des Neupragmatimus

Das Problem der Fakten hatte Hannah Arendt angesichts des Skandals 
um die Pentagon-Papiere 1971 angesprochen. »Gibt es denn überhaupt 
reine Tatsachen, die von Meinungen und Interpretationen unabhängig 
sind?« (Arendt 1987, 58) Richard Rorty verneint diese Frage, weil es in 
der Politik um Gestaltung des Gemeinwesens geht und daher um Werte 
und Interpretationen, die strittig und zu verantworten sind. 

Rorty hat vom Schicksal Deweys und Poppers gelernt. Er ist Neuprag-
matiker und Postanalytiker. Das Ziel der Wahrheit ist nicht die Erzie-
lung einer Adäquation, sondern Solidarität. Rorty vertritt eine nichtex-
klusive Ethik. Der Geltungsbereich des Wortes Wir ist daher möglichst 
umfassend zu gestalten, so dass niemand unbeachtet bleibt (vgl. Rorty 
1988, 15; 1994, 79f). Dabei wird die Ethik auch zum Wahrheitsersatz.

Für den Neupragmatismus ist Wahrheit das, was für uns gut ist und 
unsere Gemeinschaft stärkt und nicht etwas, das die Wirklichkeit wider-
spiegelt (vgl. Rorty 1988, 14f). Rorty denkt von hier aus eine Kulturelle 
Linke, die sich auf Whitman und Dewey stützen kann, denen es bereits 
darum ging, »to evaluate proposals for the human future« (Rorty 1999, 
20). Politik der Zukunft muss sich um die Probleme des arbeitslosen wei-
ßen Familienvaters kümmern und nicht nur um die Dekonstruktion von 
Solidarität. Rorty plädiert für eine Politik, die 30 Jahre später zum Pro-
blem für die Wahrheit werden sollte.

Wahrheit geht nicht auf Vorgefundenes, sondern auf Selbstgemach-
tes. »Wahrheit ist das, woran zu glauben für uns gut ist.« (Rorty 1988, 
14) Wahrheit ist das Gute für uns und damit Anstoß für die Berufung 
auf alternative Fakten. Wenn das Gute für uns Wahrheit und damit von 
uns zu verteidigen ist, darf ein Präsident dann kritische Berichterstattun-
gen in den Medien verbieten, wenn diese aus Sicht der Macht den Zu-
sammenhalt der Nation bedrohen und daher die Extension des Wortes 
Wir verringern?

RORTY UND DIE SOLIDARITÄT DES NEUPRAGMATIMUS

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184

Sind wir nicht bei einer Apologie des Scheins angelangt, an den wir 
glauben, dabei aber vergessen haben, dass es bloßer Glaube ist? Ist die 
Idee, dass Wahrheit eine Art von Übereinstimmung zwischen zwei Ele-
menten sei, gänzlich zugunsten von Strategien des Postfaktischen zu ver-
nachlässigen? Es gäbe dann eine Pluralität von Ansichten über das, was 
ein Problem ist und was als Lösung angenommen werden soll. Eine wah-
re Lösung oder beste Lösung gibt es nicht, weil auf der Basis einer Kri-
se der Repräsentation nur Stimulationen jenseits von wahr und falsch 
ausgemacht werden können. Die Realität ist in Agonie. »Da keine Rea-
lität mehr möglich ist, sind auch keine Illusionen mehr möglich.« (Bau-
drillard 1979, 35)

d. Baudrillard und der Hyperrealismus

Jean Baudrillard macht mit Nietzsches Einsicht, dass die Abschaffung 
der wahren Welt auch die scheinbare Welt mit sich zieht, ernst. In seinem 
Hauptwerk Der symbolische Tausch und der Tod (1976) entwirft er das 
Bild eines Hyperrealismus der Simulation, der die Trennung von Realität 
und Imagination hinter sich gelassen hat. Der Argumentation liegt eine 
Theorie von drei Ordnungen zugrunde. Eine solche Trilogie gehört in 
Frankreich von Comte bis Foucault zur Grundausstattung des Denkens. 
Baudrillard unterscheidet das Stadium des Realismus (das Reale ist vom 
Imaginären getrennt) von einem des Surrealismus (das Reale tritt in das 
Imaginäre ein) und beide von jenem des Hyperrealismus. Hyperreal, so 
die Definition, ist »das, was immer schon reproduziert ist« (Baudrillard 
1982, 116), ohne je als Urbild (Platon) aufgetreten zu sein. 

Als Kulturwissenschaftler erschließt er zahlreiche Motive und mediale 
Modi, die hyperreal sind. Dazu zählen die Golfkriege, die er ähnlich wie 
Paul Virilio als Medienkriege diskutiert, und die architektonische Ge-
staltung der Städte. Das Interesse am System der gewöhnlichen Objek-
te, so der Titel eines Buches von Baudrillard aus dem Jahr 1968, hat er 
vermutlich von seinem Lehrer Henri Lefebvre übernommen, der zu Be-
ginn der 60er eine marxistische Theorie des Alltags vorlegte. Die zusätz-
liche Annahme, dass sich die kreativen Potentiale des Alltags auch in ein 
leeres Spektakel ergehen können, verdankt Baudrillard dem Einfluss der 
situationistischen Bewegung um Guy Debord.

Baudrillard ist einer der ersten Intellektuellen, der die Graffiti, die in 
Großstädten auf U-Bahnen, Häuserwänden und in Tunnels zu finden 
sind und noch bevor sie als Kunst im öffentlichen Raum allgemein ak-
zeptiert worden sind, ernsthaft untersucht hat. SUPERBEE SPIX COLA 139 
KOOL GUY CRAZY CROSS 136. Die Graffiti sind insofern bedeutungslos, da 
sie leere Signifikanten sind. Sie schaffen als solche ontologisch nichts. In 
dieser Eigenschaft brechen sie aber das öffentliche Reich der Zeichen in 

ANHANG 6: ÜBER WAHRHEIT UND FAKTEN IM POLITISCHEN SINN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


185

der innerstädtischen Kultur auf. Superbee annulliert das Parkverbot, in-
dem es das Verkehrsschild okkupiert.

Von John Locke stammt die Ansicht, dass Politik dann legitimiert ist, 
wenn sie den öffentlichen Interessen aller dient. Vorausgesetzt ist hierbei, 
wie Locke deutlich betont, dass Bürger reale Interessen haben (Zweite Ab-
handlung über die Regierung, Abs. 151). Dieser weit verbreiteten Ansicht, 
die wir alle teilen, entzieht Baudrillard den Boden. Es gibt demnach kei-
ne öffentliche Meinung, die repräsentiert werden könnte und daher auch 
keinen legitimen Repräsentanten des Volkswillens (vgl. Baudrillard 1978, 
40ff). Gleichwohl fällt das Repräsentationsmodell nicht einfach weg, es 
wird vielmehr als Simulation aufrechterhalten und damit völlig verän-
dert. Wenn es nichts zu sagen gibt, dann erfinden wir eben etwas! Diese 
von Niklas Luhmann stammende Sentenz trifft die Logik und den Sinn 
der Simulation. Die Meinung der Öffentlichkeit ist immer schon ein Er-
zeugnis und muss als solches zu Legitimationszwecken nachweisbar sein. 
Meinungsumfragen sind dazu da, die von ihren Fragen selbst erzeugten 
Antworten zu messen. Hinter den Meinungsumfragen gibt es nichts. Im 
Übergang von der Demokratie zur Demoskopie zeigt sich für Baudrillard 
die Herrschaft der politischen Simulation. Die höchste Form des Politi-
schen ist das Bipol. Es gibt mindestens zwei Parteien, die sich aber bis auf 
wenige Details völlig gleichen. Der Bürger hat eine echte Wahl: entschei-
det er sich für den Politiker mit dem Rechts- oder gar für den mit dem 
Linksscheitel? »Das Bipol ist das vollendete Stadium des Monopols.« 
(Baudrillard 1982, 108) Ein politisches Bipol, das den Unterschied zwi-
schen Parteien verschwinden lässt, fördert den Rechtspopulismus.

Baudrillard ist ein erster Analytiker der Ideologie des Postfaktischen. 
In seinem Buch Amerika (1986) sagt er wortwörtlich: »Amerika ist we-
der Traum noch Realität, es ist Hyperrealität.« (Baudrillard 1993, 44) 
Amerika ist der Ort des Verlustes der Fakten und der Materialität der 
Lebenswelt, was in den Deutungsstreitigkeiten um Trumps Inaugurati-
on sichtbar wird. 

Für den Realismus einer Politik der Simulation spricht vieles. Im Lich-
te unserer Fragestellung wollen wir nur bemerken, dass hier Wahrheit im 
Sinne eines kritischen Instruments, so in anderem Zusammenhang Tu-
gendhat gegenüber Heidegger, verloren geht. »Wir sind dabei, uns unse-
re Welt als ein Konstrukt zurecht zu legen. Die Bilder lassen uns das Ge-
wicht der Welt nicht spüren.« (Meyer-Drawe 2018, 17)

e. Merleau-Ponty und die Wahrheit als schöpferischer Ausdruck

Baudrillard belehrt uns darüber, dass es in der Politik nichts zu reprä-
sentieren und niemanden gibt, der Repräsentant wäre. An dieser Stel-
le können wir mit Merleau-Ponty ansetzen. Es ist richtig, dass es diese 

MERLEAU-PONTY UND DIE WAHRHEIT ALS SCHÖPFERISCHER AUSDRUCK

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186

Instanzen in der Politik nicht einfach gibt im Sinne von historischen Tat-
sachen. Das heißt aber nicht, dass wir gleich eine Simulation behaupten 
müssten. Vielmehr ist das Politische unter dem Gesichtspunkt der Ent-
stehung zu betrachten. Genau damit verbindet Merleau-Ponty die Frage 
nach der Wahrheit im Politischen, die Hannah Arendt aufgeworfen hatte.

Merleau-Ponty verfolgt die Abenteuer der Dialektik und formuliert 
in einer Neulektüre von Georg Lukács im marxistischen Vokabular sein 
Verständnis von Wahrheit. »Die Partei muß zeigen, daß ihr Ausdruck der 
Arbeiterklasse wahr ist, indem sie diese dazu bringt, sie zu akzeptieren.« 
(Merleau-Ponty 1974, 63) Hier kehrt der Gedanke einer Art von Über-
einstimmung auf gewisse Weise zurück. Wahrheit ist die Zustimmung 
unserer Ansichten zu etwas, das dieser Zustimmung nicht präexistier-
te. Damit ist Wahrheit nicht einfach etwas, was zu uns passt, wie Rorty 
meint, weil es dieses »uns« noch gar nicht gibt. Wahrheit bedeutet näm-
lich, dass die Elemente, die als Wahrheit zusammenkommen (der zur 
Arbeiterklasse passende Ausdruck und die Arbeiterklasse, die zum Aus-
druck passt), gleichzeitig erst entstehen. Die Existenz von Arbeitern als 
Klasse ist keine vorgegebene Tatsache und auch keine flüchtige Simula-
tion, sondern eine Kraft und ein Vektor, dessen Richtung verändert, der 
aber nicht mehr zu nichts wird, weil er ein Faktum geworden ist. 

Wahrheit ist somit »herzustellende Wahrheit« (ebd., 242), was, wie 
wir von Castoriadis lernen, das Politische trifft, sie ist aber keine Ad-
äquation (ebd., 65). Ihre Kreativität weist in Richtung des Künstleri-
schen. Man denke an einen Ausspruch von Paul Klee: Kunst gibt nicht 
das Sichtbare wieder, sondern macht sichtbar.

Bernhard Waldenfels fasst die Idee einer herzustellenden Wahrheit 
pointiert zusammen: »Wahr wäre also ein Reden und Handeln, das die 
Dinge sagen läßt, was sie selber sagen wollen und allein nicht sagen kön-
nen. Es wäre ein Reden und Handeln, das dem, was zu sagen und zu tun 
ist, gerecht wird, indem es den Dingen zum Ausdruck verhilft. … Ein 
Ausdruck, der die Sache trifft, macht sichtbar und bildet nicht bloß ab.« 
(Waldenfels 1995, 134)

Es gibt diesen Ausdruck, aber nicht den einen, abschließend wahren 
Ausdruck. Merleau-Ponty zieht aus dieser Einsicht zwei Konsequenzen. 
Die Idee von Wahrheit ist von einem »unabgeschlossener Verifikations-
prozeß« (Merleau-Ponty 1974, 65) nicht zu trennen. Und: »Gewalt« ist 
nur deshalb unvermeidlich, »weil es keine letzte Wahrheit der betrach-
teten Welt gibt.« (ebd., 66) Gewalt und Wahrheit kommen ihrerseits zu-
sammen aufgrund der Vulnerabilität der Personen, denen Wahrheit un-
umgänglich ist.

ANHANG 6: ÜBER WAHRHEIT UND FAKTEN IM POLITISCHEN SINN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


187

Anhang 7: Populismus als Antwort  
auf vulnerables Leben

Der Eintritt von Empörung, Wut, Angst in das Politische gilt als Pro
blem. Gefühle haben in der Politik nichts zu suchen, weil sie Irrationa-
lität bedeuten. Die Beurteilung von Sachverhalten habe nur unter dem 
moral point of view zu erfolgen, wie uns Rawls und Habermas immer 
wieder vorgehalten haben. Gefühle und seinen es positiv besetzte wie die 
Liebe sind keineswegs unparteilich, sondern »weltzerstörend« und »so-
gar antipolitisch« (Arendt 1981, 238). Dieser massiven Aussage Hannah 
Arendts hält Martha Nussbaum die Überlegung entgegen, dass heftige 
Gefühlsäußerungen gleichwohl anzeigen können, dass »wichtige Vor-
haben sterblicher Lebewesen bedroht sind.« (Nussbaum 2002, 176) In 
diesem Sinne haben wir es heute erneut mit der Wiederkehr der »pathi-
schen Dimension des Politischen« (Liebsch 2019, 188) zu tun. Wieder-
kehr, da das Pathische nicht erst in Form des Wutbürgers aufgetreten ist.

»Das menschliche Leben ist einsam, armselig, ekelhaft, tierisch und 
kurz«, es ist »Furcht und Gefahr des gewaltsamen Todes« (Hobbes 1984, 
96) ausgesetzt, so die bekannten Worte von Thomas Hobbes. Ausgehend 
von dieser Bestimmung sollten jedoch zwei Dimensionen voneinander 
unterschieden werden: die Furcht, die uns auf das Politische verweist und 
die existentielle Angst, die ein Kennzeichen vulnerablen Lebens und da-
mit anders als die Furcht ausgerichtet ist.

Furcht ist ein intentionaler Akt. Jemand fürchtet sich vor jemandem 
oder etwas, das, so Heidegger, als »innerweltliches«, also als ein »be-
stimmter Gegenstand« (Heidegger 1976, 185) namhaft gemacht wer-
den kann. Angst ist hingegen objektlos. »Das Wovor der Angst ist völlig 
unbestimmt.« Angst bezieht sich nicht auf einen innerweltlichen Gegen-
stand, sondern auf die existentielle Situation, im Lichte derer erst Ge-
genstände auftreten können. »Das Wovor der Angst ist das In-der-Welt-
sein als solches.« (ebd., 186) Die existentielle Lage solch vulnerablen 
Daseins mit ihren Ambivalenzen hat kaum jemand so treffend wie Im-
manuel Kant beschrieben.

a. Angst: Heidegger mit Kant

Kant wählt nachfolgende, auch literarisch ausgezeichnete Worte: 

Der Mensch »entdeckte in sich ein Vermögen, sich selbst eine Lebens-
weise auszuwählen und nicht gleich anderen Tieren an eine einzige ge-
bunden zu sein. Auf das augenblickliche Wohlgefallen, das ihm dieser 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188

bemerkte Vorzug erwecken mochte, mußte doch sofort Angst und Ban-
gigkeit folgen: wie er, der noch kein Ding nach seinen verborgenen Ei-
genschaften und entfernten Wirkungen kannte, mit seinem neu entdeck-
ten Vermögen zu Werke gehen sollte. Er stand gleichsam am Rande eines 
Abgrundes; denn aus einzelnen Gegenständen seiner Begierde, die ihm 
bisher der Instinkt angewiesen hatte, war ihm eine Unendlichkeit dersel-
ben eröffnet, in deren Wahl er sich noch gar nicht zu finden wußte; und 
aus diesem einmal gekosteten Stande der Freiheit war es ihm gleichwohl 
jetzt unmöglich, in den der Dienstbarkeit (unter der Herrschaft des In-
stinkts) wieder zurückzukehren.« (Kant, Werkausgabe XI, Mutmassli-
cher Anfang, A 7)

Markant ist diese Ausgangssituation, weil sie verdeutlicht, dass der 
Mensch »am Rande eines Abgrundes« steht und von einer Letztbegrün-
detheit weit entfernt ist! Seine existentielle Situation ist vielmehr ambiva-
lent. Der Mensch ist nämlich einerseits frei von der Natur und kann sich 
daher als autonomes Wesen selbst eine Lebensweise wählen. Der Mensch 
unterscheidet sich somit vom Tier. Er empfindet das als »Wohlgefallen«. 
Weil der Mensch nicht vom Instinkt geleitet ist, ist er aber mit einer un-
endlichen Fülle an Möglichkeiten, eine Lebensweise wählen zu können, 
konfrontiert. Der endliche Mensch muss sich in der Unendlichkeit orien-
tieren. Er empfindet diese Mühe als existentielle »Angst und Bangigkeit«. 
Eine Flucht zurück in den Schoß der Natur ist unmöglich. Der Mensch 
muss nun selbst eine Grundlegung vornehmen. Indem er das tut, wird er 
zum Vernunftwesen und zur moralischen Person – aber einer Person, die 
an sich ihre Endlichkeit entdeckt und sich ihrer bewusst bleiben muss.

Kant spricht wie ein Existenzphilosoph, denn es geht um die Wahl der 
Lebensweise. Von Sören Kierkegaard kennen wir die Eigentümlichkei-
ten dieser Prozedur. »Was gewählt wird, ist nicht da und entsteht durch 
die Wahl; was gewählt wird, ist da, sonst wäre es keine Wahl.« (Kierke-
gaard 2005, 773) Die Existenzphilosophie folgt der Logik des »Entwe-
der-Oder«. Von ihr ist auch Kant affiziert und er führt sie in die Grün-
dungslogik ein. 

Kant verteidigt die Vulnerabilität im Zeitalter der Vernunft. Vulner-
abilität in Form von existentieller Angst und Bangigkeit, dem Bewusst-
sein der eigenen Sterblichkeit und der Furcht vor dem Tod ist ein Motor 
für die Realisierung von Hinterlassenschaften, die die eigene Endlich-
keit übersteigen. Diese Hinterlassenschaften bestehen in der Stiftung ei-
ner Ordnung, die auf die Situation existentieller Angst des vulnerablen 
Lebens antwortet. Jene Ordnung ist das, was Hegel als bürgerliche Ge-
sellschaft beschrieben hat.

ANHANG 7: POPULISMUS ALS ANTWORT AUF VULNERABLES LEBEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


189

b. Ambivalente Ordnung: Hegel

Die Ausgestaltung existentieller Angst und damit der Unverankertheit 
des endlichen Daseins in einer Unendlichkeit ist die Metaerzählung der 
Sittlichkeit. Sie bietet vulnerablem Leben so viel Sicherheit und Orien-
tierung als eben möglich ist, damit Vulnerabilität in keine akute Bangig-
keit umschlägt. Die Sittlichkeit beinhaltet die Familie, damit der Mensch 
nicht einsam ist; das Vermögen, damit er keine materielle Armut leidet; 
den Staat als Verwirklichung der Vernunft in Europa in einer insgesamt 
vernünftigen Weltgeschichte (Hegel 1972, § 257, 360). Das Dasein wird 
zur gesellschaftlichen Trägerschicht der bürgerlichen Gesellschaft, de-
ren Werte individuelles Dasein überdauert. Die bürgerliche Gesellschaft 
ist aber bekanntlich eine ambivalente Größe, die keine endgültige und 
grundlegende Ruhe ermöglicht, obwohl sie es verspricht!

Europa bringt auch den Kapitalismus hervor, der die Metaerzählung 
ersatzlos aufzehrt (vgl. Kocka 2013). Weil die Produktionsverhältnisse 
jeder Gesellschaft ein Ganzes bilden, entsteht ein Weltmarkt. Die ökono-
mische Globalisierung macht alle Nationen voneinander abhängig und 
zerstört lokale Traditionen und Besonderheiten. Von Marx wurde die-
ser Verdampfungsprozess der Metaerzählung bereits deutlich beschrie-
ben (MEW 4, 130, 465f).

Die Annahme, dass die Sittlichkeit durch eine andere, fortschrittliche-
re Kraft, nämlich den ökonomischen Liberalismus, als Logos des Kapi-
talismus, ersetzt würde, bewahrheitet sich nicht, weil die Nachteile der 
ökonomischen Globalisierung zu gravierend sind. 

Desintegrationen der bürgerlichen Gesellschaft nehmen zu. Die bür-
gerliche Gesellschaft wirkt integrierend, weil jeder Bürger als Gebender 
und Nehmender an ihrem Erhalt teilhat und daher an ihr interessiert 
ist. Die Desintegration beginnt mit der »Erzeugung des Pöbels.« (Hegel 
1972, § 244) Der arme Pöbel lehnt die bürgerliche Gesellschaft ab, weil 
er ihr nichts geben kann und darf, sondern nur von ihr nimmt. Marie 
Jahoda zeigt in ihrer Studie Die Arbeitslosen von Marienthal, wie Men-
schen, die aus dem Kreislauf des Gebens und Nehmens herausgeworfen 
sind, resignieren und das Interesse an der Kultivierung des Gemeinwe-
sens verlieren. Der reiche Pöbel lehnt die Gesellschaft ab, weil er von ihr 
nichts nehmen und ihr auch nichts geben will (vgl. Ruda 2011). Thor-
stein Veblen zeigt in seiner Theorie der feinen Leute, wie Menschen aus 
dem Kreislauf des Gebens und Nehmens austreten, weil sie sich aufgrund 
von Reichtum für eigene Luxusprobleme interessieren, die allen anderen 
Menschen völlig fremd sind. Durch eine Zunahme des Pöbels schrumpft 
die Metaerzählung der Sittlichkeit zur transzendentalen Heimatlosigkeit 
(Georg Lukács). Das Dasein ist auf seine existentielle Angst zurückge-
worfen und erfährt sich als einsam, armselig, ekelhaft und kurz. Das gilt 
nicht nur für Menschen und Personen, sondern auch für Systeme, denn 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190

auch sie haben eine Materialität und sind damit vulnerabel (vgl. Philip-
popoulus-Mihalopoulus/Webb 2015).

c. Populismus

Der Populismus antwortet auf die Situation des vulnerablen Lebens, in-
dem er an die Stelle der gescheiterten Metaerzählung eine andere Narra-
tion setzt. Der Populismus sagt, dass es Schuldige gibt, die für die Defor-
mationen der bürgerlichen Gesellschaft persönlich verantwortlich sind. 
Dazu zählen die Ausländer, die Berufspolitiker, die Intellektuellen, die 
Europabefürworter und andere. Entscheidend ist, dass der Populismus 
die existentielle Angst in Furcht transformiert und damit sagt, dass nicht 
die Vulnerabilität, Endlichkeit und Unverankertheit vom Dasein positiv 
und erfolgreich zu gestalten sind, sondern, dass man negativ agieren kön-
ne und somit Feinde abzuwehren sind, damit das bürgerliche Leben ein 
gutes wird. Diese von Wut und Empörung getragene Erzählung wird ge-
glaubt, nicht nur, aber auch vom Pöbel, der kein Teilhaber der bürgerli-
chen Gesellschaft ist. Damit beherrscht das reaktive Nein des Ressenti-
ments, wie wir mit Nietzsche feststellen können (Genealogie der Moral, 
2. Abhandl., Nr.10), das Politische. Der Rechtspopulismus verwandelt 
ein Gemeinwesen in eine »Gesellschaft des Zorns« (Koppetsch 2018).

d. Rechter Populismus

Arlie Russel Hochschild hat die Auffassung über Staat und Kultur von 
Menschen des rechten Lagers in den USA untersucht. Über fünf Jahre 
besuchte Hochschild zu diesem Zweck immer wieder Orte in den Süd-
staaten, vor allem im Umfeld von Baton Rouge in Louisiana. Dieser 
Ort wurde ausgewählt, weil er einige Besonderheiten aufweist: freizügi-
ger Umgang mit Alkohol in der Öffentlichkeit, Verkauf von Feuerwaf-
fen ohne Lizenz, das Recht auf Schusswaffengebrauch, wenn Fremde 
das eigene Grundstück betreten, Todesstrafe, Gefängnisse für Bürger mit 
mehrheitlich schwarzer Hautfarbe, keine Kleinwagen, sondern SUVs, 
viele Flaggen, lokale Feste wie das Flusskrebsfestival mit Grill und Tanz. 
Wir haben es hier mit einem Musterbeispiel einer »antipolitischen Selbst-
gerechtigkeit« (Liebsch 2019, 224) zu tun. Die eigene Befindlichkeit ist 
das Maß aller Dinge, das durch die Bekämpfung der Furcht vor Ande-
ren aufrechterhalten wird.

Staatliche Regulierungen werden insofern anhand der Hautfarbe fest-
gelegt. Weiße nehmen den Umgang mit den von ihnen favorisierten Din-
gen (Alkohol, Schusswaffen, ...) von Regeln aus, während Menschen mit 
schwarzer Hautfarbe engmaschigen Kontrollen unterworfen werden. Sie 

ANHANG 7: POPULISMUS ALS ANTWORT AUF VULNERABLES LEBEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


191

müssen nachts reflektierende Westen tragen, damit sie von Weißen gese-
hen werden können. Wer keine Weste trägt und überfahren wird, trägt 
selbst die Schuld dafür (Hochschild 2017, 101f.). Die Ablehnung staat-
licher Regulierungen beförderte auch den Fracking-Boom in den Süd-
staaten. Alle möchten eine saubere Umwelt, aber das Gegenteil tritt ein. 

An der im Rahmen dieser Bedingungen gelebten Kultur ist nun abzu-
lesen, dass Menschen des rechten Lagers ein Paradox, so Hochschilds 
These, leben und verteidigen. Das System verursacht Leid, es wird aber 
dennoch nicht angeklagt. Hochschild wählt zur Verdeutlichung Themen, 
die potentiell jeden angehen, wie etwa den Umweltschutz. »Alle, mit de-
nen ich sprach, wollten eine saubere Umwelt. Doch in Louisiana sprang 
mir das große Paradox förmlich in die Augen: erhebliche Umweltver-
schmutzung und beträchtlicher Widerstand gegen eine staatliche Regu-
lierung der Umweltverschmutzer.« (ebd., 42) 

Dieses Paradox ist offenbar nicht neu. Bereits Adorno entdeckte es 
bei der Beantwortung der Frage, warum Bürger Politiker wählen, die 
objektiv, wie man sagen möchte, ihren Interessen zuwiderhandeln. Au-
genscheinlich, so Adorno, hatten und wohl auch haben »die Menschen 
das Gefühl, nun gerade mit dieser Bewegung, die die Freiheit abschaffen 
will, gleichsam wieder in Besitz der Freiheit, der feien Entscheidungs-
möglichkeit, der Spontaneität zu gelangen.« (Adorno 2019, 40) Auch 
die Wahl Donald Trumps manifestiert dieses Paradox als einen Akt der 
Hegemonie.

Antonio Gramsci versteht unter »politischer Hegemonie« eine Herr-
schaft, die gleichermaßen »führend und herrschend« (Gramsci Gefäng-
nishefte, H. 1, § 44, 101) verfährt. Hegemonie ist ohne Zustimmung un-
denkbar und ohne Gewalt undurchführbar. »Die normale Ausübung der 
Hegemonie auf dem klassisch gewordenen Feld des parlamentarischen 
Regimes zeichnet sich durch die Kombination von Zwang und Kon-
sens aus, die sich in verschiedener Weise die Waage halten, ohne daß der 
Zwang zu sehr gegenüber dem Konsens überwiegt, sondern im Gegenteil 
sogar versucht wird, zu erreichen, daß der Zwang auf den Konsens der 
Mehrheit gestützt scheint.« (ebd., H. 13, § 37, 1609) Es kann demnach 
gezeigt werden, dass Trumps Wähler die zu ihren Ungunsten ausfallen-
den Zwänge selbst aktiv befürworten und damit legitimieren. Sie tragen 
damit zu dem bei, was Barbara Tuchman als »politisches Handeln wider 
das eigene Interesse« (Tuchman 2016, 11) bezeichnet.

Wer widerspruchslos mit einem System lebt, das Leid und Ungerech-
tigkeit verursacht, wird auch wider Willen von dessen Nachteilen ein-
geholt. Seit den 80er Jahren fühlen sich viele Weiße in den Südstaaten 
im wirtschaftlichen, kulturellen und demographischen Niedergang. Sie 
stilisieren ihre lokale Kirche als moralische Welt, die es gegen die Medi-
en und deren Vorurteile (»Verrückte Rednecks«, »Weißer Abschaum«, 
»Ignorante Südstaaten-Bibelfanatiker«) zu verteidigen gilt. 

RECHTER POPULISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192

e. Revision der politischen Repräsentation

Der Rechtpopulismus transformiert existentielle Angst in Furcht. Sie er-
möglicht es, Schuldige, vor denen man sich angeblich fürchtet, namhaft 
zu machen und zu bekämpfen. Die Furcht schafft eine Zustimmung zu 
einem hegemonialen System. Diese Transformation objektiviert sich in 
einer Revision der politischen Repräsentation, die in Europa seit Jah-
ren stattfindet.

Nicht nur die Spaltung Frankreichs ist eine Konsequenz der Revision 
der politischen Repräsentation. Die Angehörigen der sog. Unterschicht 
wählten meist Parteien des linken Spektrums. Sie mussten sich jedoch 
immer schon der für sie fremden Sprache von Wortführern ausliefern, 
um im politischen Raum wahrgenommen zu werden. Der Sozialist Mit-
terand stärkte den Sozialstaat im Bereich der Renten und der Arbeitszeit. 
Diese Maßnahmen belasteten aber die Wettbewerbsfähigkeit der Wirt-
schaft. Der konservative Präsident Sarkozy schaffte sie daher wieder ab. 
Innerhalb von 20 Jahren kam es so zu einer allmählichen Umwälzung, 
die tiefgreifendere Spuren als die Ersetzung einer Position durch eine Al-
ternative hinterlassen hat.

In Deutschland wählten im Jahre 1998 49% der Arbeiter die SPD. 
2010 waren es noch 24 Prozent. Tendenz fallend. In dieser Zeit wurden 
die Folgen der Agenda 2010 spürbar. Bei der Umstellung auf die Agenda 
2010 in Deutschland (»Fördern und fordern«, lautete die Formel), mit 
dem Start von New Labor in Großbritannien und auch in Frankreich 
änderte sich die Art der politischen Repräsentation. Begrifflichkeiten wie 
arm/reich, Herrschende/Beherrschte verschwanden aus dem politischen 
Raum und wurden durch Eigenverantwortung, Umgestaltung, Chancen- 
und Risikonehmer, gleichberechtigtes Individuum ersetzt. »Die Sozialde-
mokratie geht im Neoliberalismus auf.« (Mouffe 2007, 80)

Da eine Abarbeitung am Binärschema arm/reich nicht mehr möglich 
war, weil es als öffentliches Thema quasi nicht mehr angeboten wurde, 
nahmen die Akteure fortan etwas anderes ernst, nämlich das Doppel 
Franzose/Ausländer. Didier Eribon beschrieb diesen Prozess anschaulich 
am Beispiel des Wahlverhaltens seiner Eltern in Nordfrankreich (vgl. Er-
ibon 2016, 119ff).

f. Linker Populismus

Die Sammlungsbewegungen eines linken Populismus sind angetreten, um 
dem Rechtspopulismus etwas entgegenzusetzen. Sie möchten erstens den 
Kampf gegen Schuldige, vor denen es sich zu fürchten gilt, nicht zum Pri-
mat des Handelns erheben. Sie wollen zweitens die Revision der politischen 
Repräsentation rückgängig machen und »die Frontlinie zwischen links und 

ANHANG 7: POPULISMUS ALS ANTWORT AUF VULNERABLES LEBEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


193

rechts wiederbeleben« (Mouffe 2018, 16), wie Chantal Mouffe, eine The-
oretikerin des Linkspopulismus, betont. Damit würde »das konfrontative 
Wesen der Politik wieder in den Vordergrund rücken.« (ebd., 15)

Der Linkspopulismus versteht sich nicht als reaktiv, denn er möch-
te ein »neues Subjekt kollektiven Handelns konstruieren«, um eine »als 
ungerecht empfundene Gesellschaftsordnung umzugestalten.« (21) Eine 
»Alternative zur krisengeschüttelten neoliberalen hegemonialen Forma-
tion« (36) biete nicht der Rechtspopulismus, sondern eine Bewegung der 
Gerechtigkeit. Man denke an die Kampagne von Bernie Sanders als Wi-
derpart zum Rechtpopulismus der Trump Administration. Ein weiteres 
Vorbild hierfür ist die Syriza-Bewegung.

Nachdem 2009 Premierminister Papandreou zugeben musste, dass 
Griechenland die EU über die wahre Finanzsituation belogen hatte, kam 
es trotz der Rettungspakete aus Brüssel zu Tumulten. Durch eine rigoro-
se Sparpolitik verloren viele Griechen Arbeit und Renten. Die Arbeits-
losigkeit lag 2014 bei 25%. Im Januar 2015 kommt Syriza an die par-
lamentarische Macht. Sie formte die massiven Emotionen der wütenden 
Bevölkerung zu einem politischen Willen, indem sie Synergien zwischen 
gesellschaftlichen Bewegungen und Parteipolitik nutzte. Es gelingt ihr, ei-
nen kollektiven Willen in einer demokratischen Forderung nach einem 
Ende der Sparpolitik zu artikulieren.

Im Unterschied zur rechtspopulistischen Antwort auf die Krise der 
neoliberalen Sittlichkeit hebt der Linkspopulismus die Revision der po-
litischen Repräsentation auf. Die Schemen »rechts/links« und »arm/
reich« kehren in den politischen Raum zurück. Die Bekämpfung der 
Furcht vor politischen Gegnern, die keine Feinde im Sinne Carl Schmitts 
sind, wird nicht als sinnvolle Maßnahme der Ausgestaltung existentiel-
ler Angst ausgegeben.

g. Jenseits des rationalen Urgrundes

Für den Linkspopulismus reklamiert Mouffe einen Antiessentialismus, 
der eine Anerkennung des Unverankertseins des Daseins enthält. Sie be-
zeichnet dieses als »grundlegende Nicht-Festgelegtheit.« (102) Demnach 
»entbehrt« auch jede politische Ordnung »eines rationalen Urgrundes.« 
(101) Es ist ausgeschlossen, dass eine wahre Antwort auf diese Situation 
möglich ist. Weder im Sinne der Sittlichkeit als Verwirklichung der »Ein-
heit der Allgemeinheit und der Einzelheit« (Hegel 1972, § 258) noch in 
der Version des rechtspopulistischen Ressentiments. »Jede gesellschaft-
liche Ordnung ist eine temporäre und gefährdete Artikulation hegemo-
nialer Praktiken.« (100)

Das Dasein muss sich selbst in eine Grundlegung begeben und da-
mit als endliches Wesen die Unendlichkeit und Unverankertheit und 

JENSEITS DES RATIONALEN URGRUNDES

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194

existentielle Angst anerkennen. Dabei werden Befindlichkeiten unver-
meidlich. Dieser Diskurs beginnt mit Kant, der die Vulnerabilität im 
Zeitalter der Vernunft verteidigt. Die Konjunktur, die das Medium des 
Gefühls im Politischen gewonnen hat – man denke an Shitstorms oder 
an Stephane Hessels Aufruf Empört Euch! -, bezeugt ein Hervortreten 
des Pathischen. Dabei sind Unterscheidungen zu beachten. 

Die existentielle Angst ist das Pathische, sofern »es mit unserer End-
lichkeit zusammenfällt.« (Liebsch 2019, 193) Sie zu erleben, zeigt uns 
unsere Zugehörigkeit zu vulnerablem Leben an. Die Furcht vor jemand 
oder etwas ist ein »negativer Erfahrungsanspruch« (ebd., 201), der uns 
als Teilhaber des Politischen positioniert, wenn dieses Gefühl artikuliert 
und vergemeinschaftet wird, damit es Gehör findet.

Problematisch wird der Einfluss der Emotion, wenn sie als selbstge-
rechte Antwort auf existentielle Angst ausgeben wird und damit der Ein-
druck erweckt wird, als ob ihr zu folgen die einzig wahre Antwort auf 
die Frage sei, wie angesichts des Unverankertseins zu leben ist. »Gerade 
mit solcher Selbstgerechtigkeit sind wir aber gegenwärtig massiv kon-
frontiert, vor allem in Verbindung mit diversen Erscheinungsformen po-
litischen Populismus.« (224)

ANHANG 7: POPULISMUS ALS ANTWORT AUF VULNERABLES LEBEN

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


195

Anhang 8: Gibt es Philosophenkönige?

Emmanuel Macron ist seit dem 14. Mai 2017 der Staatspräsident der 
Französischen Republik und er ist ein Kompromisskandidat. In Frank-
reich gilt die Regel, dass die stimmberechtigten Bürger im ersten Wahl-
gang ihre Gefühle und Impulse sprechen lassen und erst in der Stichwahl 
die Raison zur Geltung bringen und dann auch kompromissbereit sind. 
Bereits im Jahre 2002 konnte in diesem Modus der Griff von Marine le 
Pens Vater nach dem Amt des Präsidenten verhindert werden. Jacques 
Chirac machte damals das Rennen.

2017 siegte Emmanuel Macron. Er ist ein Kompromisskandidat, aber 
in einem neuen, besonderen Sinne. Die vor ihm liegende Aufgabe ist die 
die Herstellung eines Ausgleichs zwischen Rechts und Links. Das ist be-
sonders, weil programmatische Kompromisse in Frankreich eher unüb-
lich sind, da Politik auf Polarisierung angelegt ist. Große Koalitionen 
sind unbekannt und gelten als Stillstand. Diesmal ist die Situation an-
ders. Es bedarf nun aber eines Kompromisses, um die Spaltung in der 
politischen Kultur, die den Erfolg von Populisten begünstigt (nicht nur 
in Europa, auch in den USA), zumindest abmildern zu können. Es war 
eine Art von Europaliebe, vor dem Hintergrund einer Krise (vgl. Offe 
2016), die Macron 2017 ins Amt verholfen hat.

Im Gegensatz zu Deutschland ist Frankreich immer schon und bis heu-
te ein zentralistisch ausgerichteter politischer Körper. Wer auf einer Party 
berichtet, Philosophielehrer zu sein, wird umgehend gefragt: Wo denn? 
In Paris oder in Montpellier? Pierre Bourdieu stammt aus Béarn am Fuß 
der Pyrenäen. Obwohl er es in Paris auf den Olymp des Collège de Fran-
ce geschafft hat, blieb er dennoch lebenslang ein gesellschaftlicher Au-
ßenseiter aus der Provinz. Ein Angehöriger der Elite in den reichen fran-
zösischen Metropolen würde nie nach Metz in Lothringen reisen. Der 
Bauer aus der Region Var kennt umgekehrt den Place de Etoile nur aus 
den Übertragungen des Zieleinlaufs der Tour de France im Fernsehen. 
Wenn die Klassen einer Gesellschaft sich nichts mehr zu sagen haben, 
entsteht eine schwerwiegende Krise. Norbert Elias hat dieses am Beispiel 
Deutschlands nach der Reichsgründung 1870/1 in seinen Studien über 
die Deutschen aufgezeigt.

a. Die Spaltung Frankreichs

Die Spaltung Frankreichs ist Folge einer Revision der politischen Reprä-
sentation. Die classe populaire wählte klassisch links, musste sich aber 
immer schon, um überhaupt im politischen Raum erscheinen zu können, 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196

die Sprache von Wortführern borgen und sich ihnen damit auch auslie-
fern. Die Linke unter dem Sozialisten Mitterand stärkte den Sozialstaat 
mit der Herabsetzung des Rentenalters und der Wochenarbeitszeit. Die-
ser Segen belastete allerdings die Wettbewerbsfähigkeit des Landes er-
heblich. Folgerichtig strich der konservative Präsident Nicolas Sarkozy, 
den Alain Badiou als kompletten Revisionisten betrachtet (vgl. Badiou 
2008), seit Beginn seiner Amtszeit die meisten Sozialleistungen mit der 
Begründung, sie schadeten der wirtschaftlichen Entwicklung und belas-
teten den Haushalt. Dieser Wechsel, der sich in einem Zeitraum von über 
20 Jahren vollzog, erwies sich im Nachhinein als mehr als das Übliche 
Hin und Her zwischen Alternativen.

Ähnlich wie bei der Umstellung auf die Agenda 2010 in Deutschland 
oder mit dem Start von New Labor in Großbritannien änderte sich jetzt 
auch die Art der politischen Repräsentation. Begrifflichkeiten wie »arm/
reich«, »Herrschende/Beherrschte« verschwanden aus dem politischen 
Raum und wurden durch »Eigenverantwortung«, »Umgestaltung«, 
»gleichberechtigte Individuen« ersetzt. Der Waldarbeiter in Fontaine-
bleau, der Erntehelfer in Burgund, die Honigbauern in der Provence, 
die Fischer im Finistère, die Marktverkäufer in der Bretagne sollten sich 
fortan als neoliberale Akteure verstehen. Damit hatte die Elite ihnen of-
fensichtlich zu viel zugemutet! Es kam zu einer Revision der politischen 
Repräsentation. Diejenigen, die jahrelang den Wortführern der sozialen 
Gerechtigkeit gefolgt sind, schlossen sich nicht dem Neoliberalismus an, 
sondern revidierten ihre Ausrichtung. Ressentiment und Populismus wa-
ren die Folge. Da eine Abarbeitung am Binärschema »arm/reich« nicht 
mehr möglich war, weil es als öffentliches Thema quasi nicht mehr an-
geboten wurde, nahmen die Akteure fortan etwas Anderes ernst, näm-
lich das Doppel »Franzose/Ausländer«. Man konnte es geradezu sehen. 
In Südfrankreich verschwanden über die Jahre die Plakate der Linksge-
werkschaft CGT und wurden durch solche der Front National ersetzt. 
Auch außerhalb der Wahlzeiten! Der Nationalismus verspricht eine Re-
präsentation des Ganzen und des Wahren. Obwohl dieses Versprechen 
eine Lüge ist, da es herzustellen behauptet, was es nie gegeben hat, wird 
es als Deal akzeptiert. Didier Eribon und Chantal Mouffe haben diese 
Effekte näher untersucht. 

Mit der Wahl Macrons ist eine wahrscheinliche Spaltung Frank-
reichs und Isolierung innerhalb Europas zunächst vermieden worden. 
Es kommt darauf an, Bildung für alle zu ermöglichen, ohne die Eliten 
zu entwerten, die Problematik der Banlieues, die durch die Flüchtlinge 
der letzten Jahre neue Brisanz erfahren hat, zu entschärfen und das Volk 
daran zu erinnern, dass der muslimische Nachbar nicht das Hauptpro-
blem einer sozial ungerechten Gesellschaft ist, die natürlich ihre Wirt-
schaftskraft nicht durch zu hohe Löhne gefährden darf und die außer-
dem ein neues Selbstverständnis entwickeln muss, das selbstverständlich 

ANHANG 8: GIBT ES PHILOSOPHENKÖNIGE?

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


197

die Sicherheitspolitik nicht übertreibt, das europäisch ist, das Verant-
wortung übernimmt und auch bei den Militärausgaben keinesfalls zu-
rücksteht. Der Markt soll und wird sich entfalten und Arbeitslosigkeit 
mindern, die Politik muss zugleich eine Steuerung des Marktgeschehens 
durch Instrumente der Gerechtigkeit bewirken und zwar gleichsam für 
junge Menschen und Rentner.

Macron ist Zögling der Eliteausbildung und zugleich anders als an-
dere ausgerichtet. Er gründete En Marche, mehr eine Bewegung als eine 
etablierte Partei. Sie brachte ihn zur Macht. Eine bekannte Pose des ju-
gendlich wirkenden Macron zeigt ihn mit ausgebreiteten Armen, wie er 
auf einer Bühne steht und eine Menschenmenge Zusammenhalt verleiht. 
Die Wirkung dieser Symbolpolitik aus der Zeit des Wahlkampfes ist 
längst verpufft. Erfolgreiche Politik ist angezeigt. Dabei mag dem Präsi-
denten helfen, was Paul Ricœur als sagesse pratique bezeichnet. Macron 
hat einst bei Ricœur studiert.

b. Gilets Jaunes

Die Farbe Gelb ist inzwischen nicht nur in Frankreich zum Symbol des 
politischen Protests geworden. Bürger und sogenannte kleine Leute arti-
kulieren ihre Angst davor, dass Kapitalismus, Globalisierung und Digi-
talisierung sie demnächst aus der Sittlichkeit der Gesellschaft ausstoßen 
werden. Damit jeder diese vernimmt, tragen die Akteure gelbe Warnwes-
ten. Die Gelbwesten (Gilets Jaunes) existieren in Frankreich seit dem 17. 
November 2018. Der anfängliche Protest richtete sich gegen die Erhö-
hung der Benzinsteuer. Rasch weitete er sich aus. Kurz vor Weihachten 
2018 waren es an einem Samstag 66000 Demonstranten im ganzen Land. 

Mit dem Amtsantritt von Präsident Emmanuel Macron keimte die 
Hoffnung, dass der Zerfall Europs aufgehalten und eine Erneuerung 
eingeleitet werden könne. Doch eine Erneuerung erfordert Umstellun-
gen von den Bürgern. Sie kostet über die erhöhte Benzinsteuer hinaus 
zudem Geld und zwar das der Bürger. Ingrid Levavasseur, eine der Wort-
führerrinnen in Gelb, ist von Beruf Krankenschwester. Sie verdient 1250 
Euro im Monat.

Der positive Wille zur Erneuerung Europas schleppt als problemati-
sche Nebenfolge die Exklusion von Bürgern mit sich, die dadurch an den 
Rand gedrängt werden. Sie protestieren in einer Situation, in der viele 
von ihnen kurz vor dem Überlaufen zum Front National stehen. Sie pro-
testieren damit auch gegen die Gleichgültigkeit, mit der die Gesellschaft 
dieser Situation gegenübersteht. Die Gelbwesten stehen für den Konflikt 
zwischen den kleinen Leuten in den Vorstädten und auf dem Land gegen 
die globalisierten Eliten in den Metropolen. Anfang 2019 kam die un-
vermeidliche Frage auf, ob die oppositionellen Gelbwesten sich als Partei 

GILETS JAUNES

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198

aufstellen sollten. Von Beginn an war unklar, in welche Richtung diese 
Partei gehen solle. Ist gar ein tiefer Anschluss an die Rechten denkbar? 
Präsident Emmanuel Macron ist ein ehemaliger Investmentbanker der 
jüdischen Rothschild-Bank …

An Samstagen, wenn in Paris die Proteste stattfinden, verbarrikadieren 
die größeren und exklusiven Geschäfte ihre Schaufenster mit Holzlatten 
wie die Hausbesitzer in Florida zum Schutz vor den alljährlichen Thun-
derstorms. Der Protest der Geldwesten ist zur Gewalt geworden. Cha-
oten und Radikale tummeln sich und nähren einen Miserabilismus, der 
seit Victor Hugo und Émile Zola auch zu Frankreichs Tradition zählt.

In jedem Fall steht die gelbe Bewegung nicht nur und per se für eine 
Wiederbelebung einer basisdemokratischen Linken, wie Édouard Louis, 
ein Schüler Didier Eribons, annimmt. Louis erkennt in den Protesten 
Motive und Akteure am Werk, die auf die Leidensgeschichte seines ei-
genen Vaters, dem die Herrschenden das Essen buchstäblich direkt vom 
Teller genommen haben, verweisen und in diesem Sinne für Gerechtig-
keit kämpfen (vgl. Louis 2019). Diese gut gemeinte Wortführerschaft 
von Louis ist problematisch, weil sie die Proteste nicht nur einseitig le-
gitimiert, sondern auch instrumentalisiert. 

Zur selben Zeit reagierte Präsident Macron auf die Proteste im Sinne 
der Cahiers de doléances aus den Zeiten der großen Revolution mit einer 
Einladung zur einer großen nationalen Debatte. Das Volk soll 35 Fra-
gen zu wichtigen Themen wie soziale Gerechtigkeit, Ökologie, Einwan-
derung und anderes mehr beantworten. Welche Steuern sollten gesenkt 
und welche staatlichen Dienstleistungen im Gegenzug zurückgefahren 
werden? Soll die Elitehochschule ENA geschlossen werden? Welche Al-
ternativen in der Ausbildung von Führungskräften kann es geben? Hier 
zeigte sich ein klassisches Problem der politischen Repräsentation. Auf 
ein sachliches, durch Proteste vorgetragenes Anliegen des Volkes reagiert 
die Macht mit einem Formerfordernis. Wer inhaltlich protestieren will, 
soll erst einmal Fragen auf einem Formular beantworten. Dadurch wird 
der Protest unterdrückt. Das Volk will nicht zum Stift greifen und wohl-
feile Worte schmieden, sondern billigeres Benzin! Diese klassische Falle 
verweist auf den Abstand zwischen der Elite und dem Volk.

c. Der Staatsadel

In seiner Untersuchung über den Staatsadel (La Noblesse d’état; 
Bourdieu 1989) erforschten Pierre Bourdieu und seine Mitarbeiter die 
Selbstreproduktion des in sich abgeschlossenen Zirkels der gesellschaft-
lichen Führungsschicht in Frankreich. Wer dazugehören will, muss einen 
Erfolg an einer Eliteschule vorweisen. Durch die Lektüre und Interpre-
tation der Werke von Chamfort, Balzac und Claudel werden Tugenden, 

ANHANG 8: GIBT ES PHILOSOPHENKÖNIGE?

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


199

Geschmack, Takt, Augenmaß, Reflexion, Noblesse oblige, Urteils- und 
Tatkraft eingeübt. Die damit absolvierte Sozialisation prägt, so Bourdieu, 
die Sichtweise der späteren Elite auf die Gesellschaft. Eine regelgerechte 
Verinnerlichung von Le Père Goriot formt somit die Wahrnehmung- und 
Bewertungsschemata für die künftige Sicht auf Unter- und Oberschicht, 
gesellschaftlichen Aufstieg, familiären Zusammenhalt und gesellschaft-
liche Kälte.

Emmanuel Macron, der die Aufnahmeprüfung für die Elitehochschu-
le École normale supérieure zweimal verpasste, studierte, wie zeitweilig 
auch Nicolas Sarkozy, an der Universität Paris-Nanterre. Macron befass-
te sich mit Machiavelli und Hegel. Zwischen 1999 und 2001 arbeitete er 
als Assistent am Lehrstuhl von Paul Ricœur. Es stellt sich die Frage, wie 
sich Philosophie und Macht zueinander verhalten.

d. Macron und Ricœur

Bereits Platon versuchte sich als Vermittler von Macht und Ideenlehre 
als er die Tyrannei in Syrakus nach philosophischen Grundsätzen refor-
mieren wollte. In der Tradition von Annäherungen zwischen Philosophie 
und Praxis lotet Francois Dosse die Begegnung zwischen Paul Ricœur 
und Emmanuel Macron aus. 

Macron ist bei Étienne Balibar durch die Althusser-Schule gegangen, 
bevor er Paul Ricœurs Mitarbeiter wurde. Ricœur selbst schreibt im 
Vorwort zu La mémoire, l’historie, l’oubli aus dem Jahr 2000, dass er 
»Emmanel Macron […] eine fundierte Kritik des Stils und die Gestaltung 
des kritischen Apparats des vorliegenden Werkes verdankt.« (Ricœur 
2004, 18) Macron gehört heute dem Herausgeberkomitee an, das die 
Werke des verstorbenen Ricœur ediert.

Dosse stellt heraus, dass der Präsident aus der Zeit als Mitarbeiter des 
Philosophen vier Anliegen mitgenommen hat: Politik ist eine Praxis der 
Repräsentation, die Vernunft hat sich den Herausforderungen durch das 
Böse und die Gewalt zu stellen, Handlung ist ohne Freiheit nicht mög-
lich, ein Gesellschaftsvertrag ist von der Gerechtigkeit her zu sehen (vgl. 
Dosse 2018, 58f). »Wenn, wie Ricœur anzeigt, die Ethik der Moral vor-
ausgeht, dann lässt sich sagen, dass Emmanuel Macron ihm auch in die-
ser Beziehung folgt, sofern sein Projekt für eine gerechtere Gesellschaft 
Priorität gegenüber jeder Form einer durch Gesetze kodifizierten Mora-
lisierung des politischen Lebens erhält.« (ebd., 151) Die präsidiale An-
trittsrede Macrons vom Mai 2017 kreist um diese Gedanken.

Wenn wir die These Bourdieus über den Zusammenhang von Habi-
tusbildung und Elite ernst nehmen, haben wir von Macron den Ausbau 
einer großen Erzählung zu erwarten, die besagt, dass die nationale Iden-
tität eine narrative Identität wiederum verschiedener Erzählungen ist, die 

MACRON UND RICŒUR

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200

ein vielfältiges Frankreich bezeugt und für ein gerechtes Gedächtnis ein-
tritt. Zuhören, Handeln und Spannungsausgleich im Sinne einer offenen 
Dialektik wären die Elemente der präsidialen Haltung.

Seit Napoleon I existiert gleichwohl eine geteilte Wahrnehmung zwi-
schen Außen- und Innenpolitik. Für Franzosen ist Napoleon der geniale 
Innenpolitiker, für den Rest Europas der Verlierer von Waterloo.

Innenpolitisch geht es heute in der Auseinandersetzung mit diffusen 
Gelbwesten um die Grundlagen einer gerechten Gesellschaft, außenpo-
litisch stehen in der EU diverse Projekte an wie die Besteuerung von Da-
tenunternehmen wie Facebook oder um den Aufbau einer gemeinsamen 
Außen- und Wirtschaftspolitik. 

Macron ist zur Rettung Europas angetreten und gewählt worden. 
»Was das Thema Europa – die Herausforderung zu Beginn des 21. Jahr-
hunderts – angeht, so besteht zwischen Ricœur und Macrons Position 
eine bemerkenswerte Nähe.« (212). Macron geht es um einen »dritten 
Weg« (221) zwischen einem Zurück zum Nationalstaat und dem Vorlauf 
zu bloßer Globalisierung. Der Karlspreisträger der Stadt Aachen hat aber 
das Problem, in Europa relativ deutlich zwischen Liberalen und Natio-
nalisten zu unterscheiden. Das bedroht eine Einigung. In außereuropäi-
scher Hinsicht hat sich Macron für die Rückgabe von Raubkunst einge-
setzt und ist damit zum Vorreiter in Europa geworden. Es stellt sich nur 
die Frage, ob damit lediglich eine Ent-Schuldung der Vergangenheit in-
itiiert oder gar zur einer »Ethik und Politik der gerechten Erinnerung« 
(Ricœur 1998, 113) beigetragen wird.

Die von Dosse betonte, inhaltliche Nähe zwischen der Politik 
Emmanuel Macrons und der Philosophie Paul Ricœurs hat keine Schu-
le gemacht. Die Mitglieder des Wissenschaftlichen Beirats des Fonds 
Ricœur wiesen erst kürzlich darauf hin, dass die gegenwärtige französi-
sche Politik durch den Bezug auf Ricœur weder zu legitimieren noch ab-
zulehnen sei. Dass Könige philosophieren oder Philosophen Könige wür-
den, ist nicht zu erwarten, aber auch nicht zu wünschen.

e. Der Dreiklang der Demokratie

Dennoch kann Politik, zumal die Emmanuel Macrons, an der von Paul 
Ricœur mitbegründeten Vision eines Dreiklangs der Demokratie bemes-
sen werden. Ihre drei Grundtöne lauten:

Erinnern als Fortführung guter Beispiele der Tradition. Hannah 
Arendt spricht von der Beachtung der »Glanzlichter der Menschheits-
geschichte«. (Arendt 1989, 163)

Nichtvergessen als Erinnerung an die vulnerablen Personen, die durch 
Gewalt zu Opfern wurden. Paul Ricœur erinnert an den Imperativ »Du 
wirst Dich erinnern! Du wirst nicht vergessen.« (Ricœur 1998, 56)

ANHANG 8: GIBT ES PHILOSOPHENKÖNIGE?

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


201

Anknüpfung an Möglichkeiten der Vergangenheit. Walter Benjamin 
mahnte den »Kampf für unterdrückte Vergangenheit« (Benjamin 1981, 
17. Geschichtsphilosophische These) an.

Das Politische lehnt sich an das Ethische an. Ethisch relevant sind der 
Mensch, das Tier und die Natur. Chantal Mouffe geht auf Bruno Latour 
zu, so dass sich das Ethische und das Politische befruchten, wenn sie 
sagt, dass es unerlässlich sei, die »ökologische Frage« mit »der sozialen 
Frage zu verknüpfen«, um eine »attraktive Vision« (Mouffe 2018, 73), 
die ein »kollektives Wollen«, das von »gemeinsamen Affekten getragen 
wird« (ebd., 90), formen zu können. Diese Elemente waren auch in der 
Bewegung En Marche lebendig, die mit dem Impuls einer linkspopulis-
tischen Bewegung startete. Macron unternahm den Versuch, sie auf den 
Bahnen der repräsentativen Demokratie zu etablieren. In dem Maße, wie 
dieser Versuch Gestalt angenommen hat, sind ihm die Gilets Jaunes ent-
gegengetreten. Offenbar unterscheidet die pathische Dimension des Po-
litischen von sich aus nicht zwischen rechts und links. Diese Unterschei-
dung ist erst zu erstreiten.

DER DREIKLANG DER DEMOKRATIE

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202

Anhang 9: Digitalisierung der Lebenswelt als 
Angriff auf vulnerables Leben

Wenn man die Vulnerabilität zum Leitfaden einer Sozialphilosophie 
macht, ist es wichtig, direkt vor Missverständnissen zu warnen. Vul-
nerabilität bezeichnet sicherlich die passive, hinfällige, schwache und 
dunkle Seite der menschlichen Person und sie wäre damit das Gegen-
teil der aktiven, gesunden, starken, rationalen und vernünftigen Seite. 
Dieser Gegensatz ist beachtenswert. Doch nehmen wir an dieser Stelle 
eine Vulnerabilität in den Blick, die jener Vulnerabilität, die der Gesund-
heit entgegengesetzt ist, vorausgeht. Wir entwickeln die Vulnerabilität im 
Ausgang von der Phänomenologie der Leiblichkeit als Ambivalenz von 
Potenz und Endlichkeit.

Ein Mensch wird geboren, lebt und stirbt dann. Geboren wird der 
Mensch als leibliches Wesen. Das besagt, dass der Mensch als endliches 
Wesen geboren wird, denn der Leib ist ein Gewebe, das nicht für ewiges 
Leben gemacht ist. Durch seine Leiblichkeit ist der Mensch Geburt und 
Tod ausgesetzt. Darin ist eine Ambivalenz beschlossen. Gebürtlichkeit be-
deutet, dass ein Mensch das Potenzial hat, einen neuen Anfang zu reali-
sieren, also aus seinem Leben etwas zu machen. Der Mensch entfaltet zu 
diesem Zweck seine Vernunft. Er gründet eine Familie und pflegt Freund-
schaften. Er erfindet eine künstliche Welt und erobert das Weltall. Sein 
Anfangspotenzial ist eine Macht (gr. Dynamis, lat. Potentia, dt. Möglich-
keit). Endlichkeit bedeutet, dass das menschliche Leben zugleich ein Sein-
zum-Tode lebt. Es ist Potenz und gleichzeitig dem Verfall preisgegeben.

a. Phänomenologie der Leiblichkeit

Der Vollzug der menschlichen Existenz, der im Verhalten, Handeln und 
Sprechen besteht und der mit Bezug auf Andere und die Welt zu verste-
hen ist, bildet einen Ausgangpunkt, von dem aus nun eine Differenz von 
Leib und Körper getroffen werden kann. Der Leib ist Körper, sofern er 
nicht mehr als jemand, der sich der Welt zuwendet, auftritt, sondern als 
etwas, an dem Handlungen ausgeführt werden. Ich greife quasi als Leib 
in das Regal, um ein Buch herauszunehmen, verletze mich dabei und 
versorge später die blutende Stelle am meinem Körper mit einem Pflas-
ter. Ausgehend von Faktum der Leiblichkeit kann die Differenz Leib und 
Körper bestimmt werden. Die Differenz von Leib und Körper wird vom 
Leib aus getroffen. Der Leib tritt damit doppelt auf, nämlich als Orien-
tierungsnullpunkt und als Element einer Differenzierung. Systematisch 
hat Helmuth Plessner diesen Gedanken entwickelt.

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


203

Mit der Geburt ist gesetzt, dass wir auf Andere (Menschen, Tiere, Din-
ge) stoßen. Es ist unsere Aufgabe, zu ihnen ein vernünftiges Verhältnis zu 
etablieren. Dabei wirken zwei heteronome Kräfte in- und miteinander: 
das Ethische und das Politische.

b. Das Ethische und das Politische

Das Politische ist eine Gestaltungsmacht, um Gesellschaften und Insti-
tutionen aufbauen zu können, die eine Ausgestaltungen des Verhältnis-
ses zu Anderen realisieren. Das Ethische ist Anspruch, die gestalteten 
und zu gestaltenden Ordnungen des Sozialen (Freundschaft, Familie, 
Gesellschaft, Staaten) als nichtexklusiv zu gestalten. Ethik ist der An-
spruch auf Nichtexklusivität. Das heißt: niemand soll aus dem Schutz-
bereich von Achtung und Würde ausgeschlossen (exkludiert) werden. 
(Die Situation von Tieren und die der Natur ist dabei auch zu berück-
sichtigen). Die menschliche Praxis ist an diesem Anspruch der Nichtex-
klusivität zu messen.

Nicht jede Exklusion ist ein ethisches Problem. Der Anspruch der 
Nichtexklusivität impliziert zudem keine Harmonie, die in Gesellschaft 
und Politik unmöglich wäre. Betrachten wir dazu den hegemonialen Dis-
kurs des Politischen. Autorinnen wie Chantal Mouffe heben hervor, dass 
das Politische als Antagonismus zu verstehen sei. Jede gesellschaftliche 
Ordnung ist politischer Natur und basiert demnach auf einer Form von 
Ausschließung. Entscheidend ist nun, dass ein solcher Ausschluss den 
Anderen nicht zum Feind macht, da kontrahegemoniale Verfahrenswei-
sen zum Zuge kommen. Es gibt immer unterdrückte Möglichkeiten, die 
aber reaktiviert werden können. Das Ausgeschlossene ist damit nicht an-
nulliert und auf ein nacktes Leben reduziert.

Das Ethische bezieht sich auf den Anderen und ist nichtexklusiv, weil 
es den Anderen als Anderen bejaht. Das Politische bezieht sich auf das, 
was der Andere sagt und tut. Rede und Handlung des Anderen können 
bejaht, verneint oder verhandelt werden, ohne den Anderen auszuschlie-
ßen. Erst ein Nein, das sich nicht auf die Rede des Anderen, sondern auf 
dessen Person bezieht, macht diesen zu einem Feind, der Carl Schmitt 
zufolge zu vernichten ist. Feindschaft ist kein Wert für eine Demokratie!

Nur in einer Demokratie gilt das Ausgeschlossene als nicht schlechthin 
ausschließenswert und kann daher auf alternativem Wege zur Sprache 
kommen. Diese Bestimmungen zählen zu den Eckpunkten einer Auffas-
sung von Demokratie, die als Institutionalisierung von Konflikthaftigkeit 
(Claude Lefort), welche eine Bürgergesellschaft nicht zerbrechen lässt, 
verstanden werden kann.

Claude Lefort, Chantal Mouffe und andere Konflikttheoretikerin-
nen des Demokratischen sind so zu verstehen, dass die Prozesse einer 

DAS ETHISCHE UND DAS POLITISCHE

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204

Demokratie auf keine geschichtsphilosophisch fundierte Emanzipation 
und auch auf kein Gesamtziel des Guten und des Rechten zustreben, 
das alle Einzelanstrengungen harmonisch zum Nutzen aller in sich ver-
eint. Vielmehr bedeutet Konflikt, dass in einer Demokratie nicht immer 
alle gleichzeitig zum Zuge kommen. Deshalb ist das Ethische im Politi-
schen von großer Bedeutung. Das Ethische fragt danach, wie es um die-
jenigen steht, deren Anliegen keine Realisierung gefunden haben. Sind 
sie vernichtet wie ein Feind oder gibt es für sie jene alternativen Artiku-
lationsmöglichkeiten?

Das Ethische und das Politische stehen in einem Spannungsverhältnis 
zueinander. Damit ist gesagt, dass eine politische Exklusion nicht auch 
unweigerlich eine ethische Exklusion nach sich zieht. Mit einer Demo-
kratie ist kein politischer Ausschluss zu vereinbaren, der per se eine ethi-
sche Exklusion bedeuten würde. Das Ethische ist das Nichtantagonis-
tische. Das Politische kann dagegen als Konflikt um die Gestaltung des 
Anspruchs auf Nichtexklusivität verstanden werden, wie auch die Praxis 
der Inklusion. Wir wollen abschließend Richard Rorty zitieren, der die 
Demokratie als den Wunsch nach möglichst umfassender Erweiterung 
des Anwendungsbereichs des Wortes ›Wir‹ bezeichnet.

c. Zum Status des Ethischen I

Das Ethische begleitet die Auslegung der Leiblichkeit, es ist aber nicht 
aus einer Biologie des bedürftigen Mängelwesens herleitbar. Ausgang-
punkt des Ethischen ist das leibliche Selbst, das in einer Selbstsorge be-
griffen ist und zwar mit Anderen und anderen Anderen in der Welt. Von 
hier aus gilt es, eine nichtexklusive Ethik zu entwerfen. Dieser Entwurf 
führt, wie bereits angekündigt, die Cura sui als Gestaltung des endlichen 
Lebens durch Sachgebiete bekannter Prinzipien und Werte, die als ethi-
sche Durchführungen des sich von der Vulnerabilität der Leiblichkeit 
her ergebenden Selbst-, Welt und Fremdbezugs gedacht werden: Autono-
mie, Fürsorge, Familie, Ästhetik, Person, Menschenwürde, Anerkennung 
und Gerechtigkeit. Die Gleichzeitigkeit des Selbst-, Welt- und Fremdbe-
zuges, die mit Donald Davidson als dreibeiniges Stativ bezeichnet wur-
de, ist dabei der Ort, von dem aus jene Werte argumentativ erschlossen 
werden. Die Autonomie bezieht sich auf das Ich, die Fürsorge auf das 
Du. Anerkennung und Menschenwürde sind Qualitäten interpersoneller 
Relationen. Die Freundschaft bezeichnet ein Wir, die Familie bezieht sich 
ebenfalls auf das Wir. Sie verfügt dabei über die Besonderheit, ein Um-
schlagpunkt zwischen Interpersonalität und Gesellschaft zu sein. Die Ge-
rechtigkeit bezieht sich schließlich auf die Strukturen der sozialen Welt, 
der Institutionen und der Gesellschaft.

ANHANG 9: DIGITALISIERUNG DER LEBENSWELT ALS ANGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


205

d. Zur Perspektive des Ethischen

Die Darstellung und Entfaltung ethischer Prinzipien und Werte im Zei-
chen einer Sozialphilosophie der Vulnerabilität ist an anderer Stelle detail-
liert erfolgt (vgl. Schnell 2017, Kap. 7 bis 15). An dieser Stelle soll lediglich 
die Perspektive dieser Ethik anhand einiger Aussagen skizziert werden. 

Leitend ist der Gesichtspunkt einer ethisch relevanten Andersheit. Sie 
wird gedacht mit Blick auf (Un)Begriffe wie etwa Nichtidentität (Ador-
no), Wiederholung (Deleuze) oder Fremdheit (Levinas). Andersheit ist nun 
nicht irgendeine Beliebigkeit, sondern eine Ausnahme vom Binärschema-
tismus, der als Ordnung vorausgesetzt ist und auch relevant bleibt. Aus-
nahmen sind Ausnahmen im Hinblick auf eine Ordnung. Wird die Ord-
nung annulliert, verschwindet auch die Ausnahme. Andersheit besagt: 
wie immer wir Akteuren begegnen, erscheinen sie im Licht des Ethischen. 
Wenn wir nach der Würde von Menschen fragen, gehen wir nicht da-
von aus, dass diese Menschen ethische Neutren, sondern ethisch bedeu-
tungsvolle Wesen sind. Der Andere gehört immer schon in den Schutzbe-
reich des Ethischen, wir sind ihm gegenüber nicht gleichgültig. In dieser 
»Nicht-Indifferenz« zeigt sich eine »Verantwortung« (Levinas 1992, 361) 
gegenüber dem und den Anderen. Aus diesen Annahmen leiten sich nach-
folgende Aussagen ab.

1.	 Die Andersheit der Person ist eine Ausnahme von der Besonderheit, 
die zu achten das allgemeine Gesetz gebietet. Andersheit realisiert 
ihre ethische Qualität in der Begegnung.

2.	 Indem die ethisch relevante Personalität von zuzuschreibenden Ei-
genschaften abgelöst und nun an die Begegnung gebunden wird, 
wird die Form des Ethischen in die Materialität des konkreten ge-
lebten Lebens eingeführt, ohne diese einseitig von der Reziprozität 
her zu verstehen.

3.	 Die Begegnung ist konstitutiv für die Würde. Ich bin Umwelt für den 
Anderen und kann mich selbst zurücknehmen. Meine Würde ist an 
die des Anderen gebunden.

4.	 In der Begegnung konstituiert sich die Person und mit ihr ihre Wür-
de als Meinesgleichen. Würde vermittelt zwischen der Andersheit 
der Person und einer auszuhandelnden Gerechtigkeit. Aushandlung 
ist zwar Reziprozität, sie geht aber in ihr nicht auf. Sie lässt eine An-
dersheit in Form einer Ausnahme von der Reziprozität zu.

5.	 Die Ausnahme erweitert die Gerechtigkeit um eine als sinnhaft er-
fahrene Gabe von Gütern an die Adresse Anderer.

6.	 Der Versuch einer nichtexklusiven Ethik führt zu bestimmten Kon-
sequenzen im Hinblick auf eine Gesellschaft und ihre Politik.

7.	 Wir sind mit der Tatsache konfrontiert, mit Menschen zu koexistie-
ren, denen wir mehr geben als sie uns erstatten.

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206

8.	 Achtung und Schutz schließt ethische Andersheit ein, also auch die 
Würde von Menschen, die wir persönlich nicht leiden mögen und 
mit denen wir auf engem Raum nur ungern zusammenleben.

9.	 Ethisches Verhalten ist kein Dienst nach Vorschriften und Binär-
codes, sondern wesentlich eine würdevolle Begegnung auch mit de-
nen, die aus dem Raster der Vernunft fallen.

e. Zum Status des Ethischen II

Das Ethische ist nicht aus der Biologie und nicht aus der Anthropologie 
herleitbar, aber es bezieht sich auf die Leiblichkeit (vgl. Schnell 2004). 
Die Art dieses Bezugs nennen wir mit Freud und Jean Laplanche eine 
Anlehnung. Eine Anlehnung bezeichnet eine Relation aus Elementen im 
Sinne einer Nachbarschaft. Deren Elemente stehen in sich und verste-
hen sich dennoch als Nachbarn. Wir wollen dieses Verhältnis im Sinne 
von Levinas präzisieren.

Einer Reduktion des Ethischen auf eine Bedürftigkeit, die aus einer 
biologischen Mängelausstattung des Menschen herrührt, hat Levinas 
stets eine klare Absage erteilt. Zu diesem Zweck unterscheidet er zwi-
schen Bedürfnis und Begehren.

Das Bedürfnis beschreibt einen Kreislauf. Ein Subjekt hat einen Man-
gel (an Wissen, Anerkennung, Nahrung, Kapital etc.), den es durch eine 
Aneignung des Fehlenden ausgleicht. Gleich der Nahrungsaufnahme 
setzt diese Aneignung immer wieder neu ein und von vorne an. Das Be-
dürfnis gehört in das Register der Ontologie. Jede Ontologie ist eine Phi-
losophie der Macht, weil sie das Andere auf das Selbe reduziert.

Das Begehren beschreibt hingegen eine Bewegung zum Anderen hin, 
die vom Anderen ausgeht und nicht zum Selben zurückkehrt. »Das Be-
gehren des Anderen entsteht in einem Wesen, dem nichts fehlt.« (Levinas 
1983, 219) Das Begehren, das auch bei Jacques Lacan eine gewichtige 
Rolle spielt, entstammt dem Register der Metaphysik. Das metaphysi-
sche Begehren strebt nach dem ganz und absolut Anderen, von dem wir 
bereits im Zusammenhang mit der Ethik und Sozialphilosophie der Vul-
nerabilität gesprochen haben. Die Metaphysik geht der Ontologie vo-
raus.

Aus der Differenzierung zwischen Bedürftigkeit und Ethik leiten wir 
das Argument ab, dass der Angriff der Digitalisierung auf die Materi-
alität der Welt das Ethische nicht gleich mitverzehrt, sondern ihm und 
auch dem Politischen eine Chance lässt. Bevor wir zu dieser Möglich-
keit kommen, soll nachfolgend zunächst der Prozess der Digitalisierung 
skizziert werden. 

ANHANG 9: DIGITALISIERUNG DER LEBENSWELT ALS ANGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


207

f. Digitalisierung und Postbiologie

Fast jede technologische Revolution beinhaltet einen Angriff auf die Vul-
nerabilität des endlichen Lebens. Dieser Angriff tritt wechselweise als 
Überwindung, Leugnung, Abschaffung oder als Verbesserung des Da-
seins auf.

Im Renaissancehumanismus von Pico della Mirandola wird das Inne-
re des menschlichen Geistes als Träger von Würde (De hominis dignita-
te) hervorgehoben und der menschliche Leib als Malum, das eine Voll-
kommenheit des Daseins verunmöglicht.

Die modernen Bio-, Neuro- und KI-Wissenschaften und -technologien 
verstehen sich seit den 60er Jahren als diejenigen, die das Malum über-
winden können. Klassisch ist die Programmschrift von Hans Moravec 
aus den späten 80er Jahren. Demnach müssen wir am Menschen den 
üblichen Dualismus exekutieren: Körper und Geist. Der Geist ist poten-
tiell unsterblich, weil er aber an einen endlichen und damit mangelhaf-
ten Körper gebunden ist, kann er seine Macht nie völlig ausschöpfen. 
Das ändert sich, wenn es gelingt, »unseren Geist aus unserem Gehirn zu 
befreien« (Moravec 1990, 152). Der Mensch kann ins Unendliche einer 
»postbiologischen Welt« (ebd., 14) aufbrechen. Diese Möglichkeit stand 
der Renaissance noch nicht zu Verfügung. Der menschliche Mangel ist 
nun ausgeglichen.

In den 90er Jahren werden die Möglichkeiten des Internet mit der vi-
sionären Robotik verschmolzen. Die Anthropologie des Cyberspace sieht 
die Menschheit als kollektives Cogito vor. Jeder kann mit jedem kom-
munizieren und jeder lernt von jedem. Science und science fiction vermi-
schen sich, weil die Natur erstmals als digitale Natur verstanden wird.

Der Mensch ist ein Cyborg und tritt als Nachricht auf, weil er in quan-
tifizierbaren Daten zu fassen ist. Diese und andere Ideen sind zum Ende 
des letzten Jahrhunderts bereits komplett ausformuliert. »Der Leib und 
die Endlichkeit des Menschen, die Widerständigkeit der Dinge, kurz: 
das, was bisher als Schicksal galt, wird komplett zur Option erklärt.« 
(Schnell 2002b, 165) Die Diskussion um die Digitalisierung knüpft an 
diese Macht an.

g. Serres und die Digital Natives

Die Digitalisierung hat auch Aspekte einer neuen und weltweiten Pop-
kultur. Sie wird von den nach 1980 Geborenen gebildet und ist nicht 
per se ein Kulturverfall. Die Digital Natives sind auch die Trägerschicht 
gegenwärtiger Gesellschaften in Europa. Früher, als wir noch Briefe ge-
schrieben haben, war nicht alles besser. Für Michel Serres gibt es daher 
Gründe, die Möglichkeiten der vernetzten Generation auszuloten.

SERRES UND DIE DIGITAL NATIVES

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208

Junge Erwachsene in Europa leben heute in einer neuen Geschichte 
und einer anderen Zeit als ihre Eltern. Sie kennen keinen Krieg, sie wer-
den lange leben, sie kommunizieren durch das Internet. »Die Kinder«, 
wie Serres sie nennt, »haben sich also im Virtuellen eingerichtet« (Serres 
2013, 14). Das Internet ist globale Form, die, wie apriorische Formen 
der Anschauung und der Schematismus, beliebige Inhalte subsumieren 
und kommunizierbaren Sinn ermöglichen. Das Handy ist kein Telefon 
mehr, sondern ein Computer, der einen Datenaustausch durch Raum und 
Zeit realisiert. Alles Bisherige verdampft unter der neuen Form. »Dies zu-
grunde gelegt, werden wir gleichwohl neue Bande erfinden müssen. Die 
Zahl der Facebook-Nutzer, die sich jener der Weltbevölkerung nähert, 
legt davon Zeugnis ab.« (ebd., 18). 

Eine alte, auf Neil Postman zurückgehende These besagt, dass wenn 
Unterschiede in der Verfügung über Wissen aufgehoben werden, die Ge-
nerationen sich massiv verändern würden. Diese von Postman als apo-
kalyptische Vision gemeinte Prognose ist für Serres eingetreten. »Alle 
Welt hat das Wissen, das verbreitet ist, bereits. Zur Gänze. Zur freien 
Verfügung. Zur Hand. Jederzeit zugänglich im Netz, bei Wikipedia, mit 
dem Handy, durch jedes beliebige Portal.« (35) Das kollektive Cogito 
kann wirklich werden. Im Unterschied zu Postman, der vor 30 Jahren zu 
den Trauernden am Grab der Gutenberg-Galaxie zählte, spricht Serres 
von der Möglichkeit einer »Demokratie des Wissens« (37) im Geist des 
Disparaten. Die Differenz von Schüler und Lehrer, Wissen und Nichtwis-
sen, Autorität und Gefolge schwindet. Es gibt keine Medien des Journa-
lismus mehr, die etwas hervorheben, das dadurch wichtig wird und als 
wichtig von Lesern oder Sehern zur Kenntnis genommen und weiterer-
zählt wird. Es werden von jedermann Bilder und Informationen produ-
ziert und gesendet. 

All das hat Tradition. Der Empfänger ist auch Sender (Brecht, Radio
theorie), Reproduktion ist Aufklärung (Benjamin, Kunstwerk im Zeit-
alter …), das elektronische Medium hat eine mobilisierende Kraft (En-
zensberger, Baukasten zu einer Theorie der Medien). Und diese Tradition 
lebt offenbar. Eine direkte, plurale Demokratie, die die Codes des Na-
tionalstaates hinter sich gelassen hat, ist in Massengesellschaften durch 
das Internet und seine User heute möglich. Diese Vision ist zugleich eine 
Ideologie.

Dieser Doppelaspekt wird von Serres zu betonen völlig vergessen. Ent-
weder ist man mit Husserl der Meinung, dass die Lebenswelt in ihrer We-
sensstruktur ungeändert bleibt, was immer wir kunstlos oder als Kunst 
tun, dann ist sie vor jeder Ideologie geschützt. Oder Raum und Zeit sind 
nicht mehr wie einst auf der Lorettohöhe, dann gibt es Gründe, die Ver-
änderungen auch als Deformation wahrzunehmen

ANHANG 9: DIGITALISIERUNG DER LEBENSWELT ALS ANGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


209

h. Digitalisierung der Lebenswelt

»Zum modernen In-der-Welt-sein gehört die Technisierung der Lebens-
welt, die mit der Digitalisierung eine qualitativ neue Stufe erreicht hat.« 
(Fellmann 2006, 191) Der umfassende Prozess der weltweiten Digita-
lisierung prägt seit langer Zeit alle gesellschaftlichen Systeme in unter-
schiedlicher Weise. Zahlreiche Veränderungen sind bereits real gewor-
den, andere und weitere werden erwartet, erhofft und befürchtet. Die 
digitale Transformation kann als ein Angriff auf die selbstverständ-
lichsten Selbstverständlichkeiten und damit als ein solcher auf das, was 
Edmund Husserl eben als Lebenswelt bezeichnet, verstanden werden 
(vgl. ebd., 134ff). Die Lebenswelt ist die Welt, in der sich unser ganzes 
Leben praktisch abspielt und von der alle Sinnbildungen ausgehen und 
auf die alle Sinnbildungen wiederum abzielen. Wir befinden uns derzeit 
in einem Prozess der »Digitalisierung der Lebenswelt« (Schnell/Dunger 
2019). Die Digitalisierung ist die Transformation der Welt in quantifi-
zierbare Daten bei gleichzeitiger Automatisierung.

Die Digitalisierung hat zugleich mindestens drei Triebkräfte: das Di-
spositiv aus Politik, Wirtschaft und Wissenschaft. Die Triebkräfte ver-
folgen mit der Digitalisierung Interessen, die sich aber nicht decken. Sie 
sind jenseits von Pro und Contra angesiedelt, da sie weder zu Bejahung 
noch zur Ablehnung anstehen. Die Folgen der Digitalisierung der Le-
benswelt sind ambivalent, denn es gibt wünschenswerte und nichtwün-
schenswerte Konsequenzen.

i. Digitalisierung der Lebenswelt im Licht einer Sozialphilosophie  
der Vulnerabilität – Thesen

1.	 Digitalisierung ist der Angriff auf die Materialität der Lebenswelt. 
Als Eros wird die Kraft bezeichnet, die Personen, die einander an 
einem bestimmten Ort in der Welt begegnen, zueinander zieht. Die 
Initialzündung ist dabei der Blick auf die leibliche Erscheinung des 
Anderen. Gang, Haltung, Aussehen fallen auf. Von hier aus gilt es, 
den Anderen kennenzulernen. Seinen Namen, Alter, Stand, Klasse, 
Beruf. Die Digitalisierung, die Menschen zusammenbringt, die sich 
im Alltag nie getroffen hätten, verkehrt diesen Logos ins Gegen-
teil. Durch das digitale Matching werden zunächst ortlose, quanti-
fizierbare Eigenschaften einer Person in Form von Daten angebo-
ten. Man erfährt zuerst Namen, Alter, Stand, Klasse, Beruf und hat 
aufgrund der Datenlage dann zu entscheiden, ob eine Anziehungs-
kraft bestehen könnte. Diese Versuchsanordnung zerstört jedoch 
den Eros - sofern nicht ein glücklicher Zufall, der die Absicht be-
günstigt, hinzutritt.

DIGITALISIERUNG DER LEBENSWELT IM LICHT EINER SOZIALPHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210

2.	 Digitalisierung ist die Transformation der Lebenswelt in quantifi-
zierbare Daten. Bäume filtern das Treibhausgas CO2 aus der Atmo-
sphäre. Bäume sind wichtig. Aber der einzelne Baum zählt nichts! 
Für das Konzert des Sängers Ed Sheeran im Sommer 2018 hätten 
auf einem Parkplatz der Düsseldorfer Messe 104 Bäume gefällt wer-
den sollen. Der Oberbürgermeister versprach, dass anderswo neue 
und mehr Bäume gepflanzt würden. Der Baum erbringt eine Leis-
tung, die bilanziert werden kann. 105 Bäume sind besser als 104, 
weil mehr Treibhausgas gebunden wird. Dieses Mehr ist mit Punkt 
und Komma bezifferbar. Ein Baum ist digitale Natur. 

3.	 Digitalisierung ist Transformation von Verantwortung in abzahlba-
re Schuld. Der private und öffentliche Verkehr ist gefährlich. Es ist 
sicherer und daher geboten, wenn nicht mehr der Mensch selbst, 
sondern automatisierte Systeme fahren, wie die Ethikkommission 
»Automatisiertes und Vernetztes Fahren« im Juli 2017 festhält. Der 
Sicherheitsdiskurs sagt, dass es besser ist, wenn auf einer stark fre-
quentierten Kreuzung jährlich nur 22 statt 29 Menschen sterben. 
Verantwortung wird zur abzahlbaren Schuld. Das ethische Argu-
ment, dass der Wert des Lebens nicht quantifizierbar ist und dass 
deshalb jeder Toter einer zu viel ist, hat im Sicherheitsdiskurs kei-
nen Platz.

4.	 Digitalisierung ist Optimierung des Lebens. Ein Cyborg ist ein 
Mensch, dessen Fähigkeiten durch Implantate verbessert werden. 
Ein RFID-Chip funktioniert als Datenspeicher, der das Fühlen und 
Verarbeiten von Reizen optimiert und zudem gänzlich neue Opti-
onen eröffnet. Wenn das Implantat in die Fingerkuppe eingesetzt 
wird, ist es dem Cyborg möglich, Musik zu hören, wenn er seinen 
Finger ans Ohr legt. Der Einsatz solcher Implantate kann Menschen 
mit Behinderungen helfen, sich in der Welt besser zu orientieren. Die 
Optimierung ist als solche allerdings nicht nur eine Option, sondern 
auch eine Norm, die diejenige als nicht normal aussondert, die sich 
nicht optimieren lassen. 

5.	 Digitalisierung ist Kontrolle. Zur Gewährleistung von Sicherheit 
lässt die Polizei in Shanghai in einigen Stadtteilen Gesichtserken-
nungsdrohnen ausschwärmen. Sie vergleichen biometrische Fotos 
von Straftätern mit den Gesichtszügen von Passanten und erzielen 
Treffer in 90% der Fälle. Kontrolle und Überwachung beendet die 
Freiheit der Person, weil im Zeichen von herzustellender Sicherheit 
a priori jeder ein Verdächtiger ist. In westlichen Ländern überwa-
chen Arbeitgeber ihre Angestellten, um sogenanntem Zeitdiebstahl 
vorzubeugen. 

6.	 Digitalisierung verdeckt die Angst vor dem Tod. Die Verbesserung 
der Altenpflege sieht in Shanghai vor, dass personbezogene Daten 
besonderer Art von Rentnern erhoben, gespeichert und ausgewertet 

ANHANG 9: DIGITALISIERUNG DER LEBENSWELT ALS ANGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


211

werden. Body-Mass-Index, Blutdruck, Atemfrequenz werden per-
manent durch Watches an Interventionsteams gemeldet, die in Kri-
senfällen eingreifen. Alle bekannten Visionen einer perfekten Ge-
sundheitskontrolle sind totalitär. Der Totalitarismus hat Angst vor 
dem Tod, weil sich der Tod seinem Zugriff entzieht.

j. Technologie und Zeit

Der Bezug auf den Tod ist eine Bezugnahme auf die Zeitlichkeit des 
Daseins. Laut Hans Blumenberg bleiben Technologie und Automati-
sierung, die die Digitalisierung perfektioniert, ohne Bezug zur Endlich-
keit des Lebens unverständlich. »Das Wesen der Technik ist ganz und 
gar nichts Technisches.« (Heidegger 1988, 5) Die Wahrheit dieses Sat-
zes von Heidegger zeigt sich auch hier und jetzt. Der Impuls der Technik 
ist nichts Technisches, denn es ist vielmehr der Wille »zur Verlängerung 
des menschlichen Lebens« (Blumenberg 2015, 270), den wir auch in der 
Postbiologie am Werke sehen. Da aufgrund der Endlichkeit des mensch-
lichen Leibes der Wille zur »Verlängerung der Lebenszeit« an definiti-
ve Grenzen stößt, wird er durch ein Ersatzprogramm abgelöst. Wenn es 
also nicht erheblich viel mehr Zeit geben kann, dann kann es aber doch 
zu einer »Beschleunigung der (die Endlichkeit) erfüllenden Prozesse mit 
Ereignissen, Erfahrungen, Produkten, Bildern (und) Eindrücken« (ebd., 
271) kommen. In der Kürze der Zeit wird erheblich viel mehr realisiert. 
Die Digitalisierung und ihre Automatisierung ermöglichen eine immer 
effektivere Nutzung und Auskostung der Endlichkeit. 

k. Das Ethische und das Politische im Zeichen der Postdigitalisierung 

Dirk Baecker zufolge ist die Digitalisierung die vierte Medienepoche der 
kulturellen Welt (vgl. Baecker 2018). Daraufhin wäre eine Postdigitali-
sierung, wie wir zunächst nur abgrenzend sagen können, der Anbruch 
einer fünften Epoche, die die Quantifizierung der Lebenswelt überschrei-
tet und das Ethische und das Politischen vor neue Herausforderungen 
stellt. Es wurde bereits erwähnt, dass aus der Ansicht, dass das Ethische 
nicht auf die Biologie des bedürftigen Menschen reduziert werden kann, 
das Argument abgeleitet wird, dass der Angriff der Digitalisierung auf 
die Materialität der Welt das Ethische nicht gleich mitverzehrt, sondern 
ihm und auch dem Politischen Optionen eröffnet. Dieser Aspekt soll ab-
schließend betrachtet werden.

Um das Ethische positiv fassen zu können, bietet sich die Figur des 
Überschusses an, die Adorno wählt, um die Flucht des Nichtidenti-
schen aus der Kategorie beschreiben zu können. Das Ethische soll in 

DAS ETHISCHE UND DAS POLITISCHE IM ZEICHEN DER POSTDIGITALISIERUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212

inhaltlicher Hinsicht an der Differenz von idem und ipse im Hinblick 
auf den Begriff der vulnerablen Person verdeutlicht werden. Die Über-
legungen stehen insgesamt im Kontext des Angriffs der Digitalisierung 
auf vulnerables Leben.

Zunächst ist festzuhalten, dass die Digitalisierung inhuman ist, weil 
sie eine halbierte Humanität produziert, die nur die regel- und tech-
nikförmige Seite menschlicher Kommunikation fördert und zugleich 
die Endlichkeit und damit die Andersheit, Unbestimmtheit, Abwei-
chung, Überschreitung, Unausdeutbarkeit ausblendet, die wesentlich 
zum Menschlichen gehören und daher ethisch sehr relevant sind (vgl. 
Meyer-Drawe 1996; Gamm 2000). Halbiert ist Humanität, wenn der 
Glaube real ist, dass Kommunikation eine Reaktion auf eindeutige Zei-
chen und Codes ist. Humanität ist jedoch mehr als das, was als perso-
nenbezogene Daten gefasst, gesendet, kommentiert und gespeichert wer-
den kann. Um den Überschuss des Humanen über quantifizierbare Daten 
betonen zu können, wird an dieser Stelle an eine frühere Argumentation 
angeknüpft, die ausgehend von Paul Ricœur bereits vor fast 20 Jahren 
in die biopolitische Diskussion eingeführt worden ist (vgl. Schnell 1999). 
Es handelt sich um das Konzept der narrativen Identität, das zu erklären 
versucht, worin die Identität einer Person besteht. Die Implikationen der 
langen und tiefgehenden philosophischen Diskussionen über die »Per-
son« sind anderswo thematisiert (vgl. Schnell 2016b). 

Im Mittelpunkt steht die Frage, was an einer Person sinnvollerweise 
als Objekt digitaler Kommunikation verstanden werden kann, weil es 
z.B. personenbezogene Angaben im Sinne des Datenschutzgesetzes be-
trifft im Unterschied zu dem, was an einer Person nicht dazu zählt, weil 
es an die Präsenz des Anderen gebunden ist. Das Auftaktargument lau-
tet, dass die Identität einer Person aus zwei Elementen besteht: der Sel-
bigkeit (idem) und der Selbstheit (ipse). Die Selbigkeit betrifft das Was 
einer Person und damit unsere Eigenschaften, die wir als Habitualitä-
ten und als Charakter erwerben. Jene Eigenschaften haben sich im Lau-
fe der Zeit und auch gegen den Lauf der Zeit, der eine Person durch das 
Altern verändert, stabilisiert. Durch meine Eigenschaften (idem) bin ich 
im Unterschied zu anderen Personen identifizierbar. Bestimmte dieser Ei-
genschaften gelten als Daten, die meine Person im Rahmen von Über-
prüfungen an Flughäfen oder in Behörden feststellbar machen. Ein ande-
rer Aspekt der Identität bezieht sich auf das Wer einer Person und meint 
deren Selbstheit (ipse). Auch er erklärt, wie Identität als meine Bestän-
digkeit in der Zeit und durch die Zeit hindurch möglich ist. Die Identi-
tät ist hier an die Begegnung mit Anderen gebunden. Ein Musterbeispiel 
dafür ist das Versprechen. 

Wenn ich verspreche, dir morgen bei der Gartenarbeit helfen zu wol-
len, tue ich eigentlich etwas, das unmöglich ist. Woher will ich denn 
heute wissen, dass ich morgen noch derselbe sein werde? Es könnte sein, 

ANHANG 9: DIGITALISIERUNG DER LEBENSWELT ALS ANGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


213

dass der Lauf der Dinge meine Absichten verändert, sodass ich morgen 
keine Lust mehr zur Mithilfe verspüre. Wenn derart empirische Argu-
mente Gültigkeit besäßen, dann wären Abkommen und Verpflichtun-
gen zwischen Menschen völlig unmöglich. Das Versprechen ist demge-
genüber nun aber eine Institution, die Identität wider die verändernde 
Zeit ermöglicht. Wenn ich dir etwas verspreche, dann lege ich im An-
gesicht deiner Person fest, dass ich treu bei meinem gegebenen Wort 
und damit bei mir selbst, meiner Absicht und auch bei dir bleiben wer-
de. Wie immer sich meine Neigungen über Nacht ändern mögen, ich 
verspreche dir heute, dass ich auch morgen noch ich selbst sein werde. 
Im Wort-Halten drückt sich die Selbstheit (ipse) meines Selbst aus und 
zeigt, wer ich bin. 

Dieses Konzept betont, dass Identität zwei wichtige Elemente hat: das 
Wer und das Was einer Person. Beide sind relevant. Für die hier bespro-
chenen Zusammenhänge folgt daraus, dass der Überschuss des Wer über 
das Was dafür sorgt, dass eine Person nicht nur ein X ist, das in ein Pro-
fil eines Datensubjekts passt oder passend gemacht wird.

l. Ethik der Digitalisierung?

Das ethische Ziel, das von Befürwortern der Digitalisierung formuliert 
wird, ist die Beförderung der Autonomie der Person, die Verbesserung 
von Fürsorge um Andere und eine Optimierung des Gemeinwohls. Die 
Digitalisierung würde damit unser Verständnis von Autonomie, Fürsorge 
und Gerechtigkeit als zentrale Werte der Demokratie weiterentwickeln. 
Es ist nun sehr wichtig, auf diese Ankündigung differenziert zu reagie-
ren, um Ambivalenzen ausleuchten zu können. 

Einerseits ist zu betonen, dass das bisherige Verständnis von Autono-
mie Selbstbeherrschung verlangt, dass Fürsorge rationale Aushandlung 
und dass Gerechtigkeit auch Ökonomisierung bedeutet. Die Person, der 
Autonomie, Fürsorge und Gerechtigkeit als Werte gelten, ist dabei selbst 
ambivalent, wie George Herbert Mead gezeigt hat.

Identität gilt ihm als dialogische Identität, denn Ich bin Zwei, ein Me 
und ein I. Eine gewisse »Spaltung der Persönlichkeit« (Mead 1973, 185) 
ist normal. »Der Dialog zwischen I und Me macht Identität aus.« (ebd., 
222) Das Me enthält Haltungen und Konventionen Anderer, die ich in 
mir habe. Das I ist die kreative Reaktion auf diese konventionellen Hal-
tungen, es äußert sich als »Gefühl der Freiheit, der Initiative.« (221) 
Identität hat eine geregelte und eine spontane Seite. An diese vorhande-
nen Aspekte kann die Transformation von Personen in Quantified Self 
and Others anknüpfen. Auch in diesem Sinne passt die Digitalisierung 
zu dieser Gesellschaft, in der wir leben, wie auch Armin Nassehi darge-
stellt hat (vgl. Nassehi 2019).

ETHIK DER DIGITALISIERUNG?

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214

Die Digitalisierung fördert damit aber, wie bereits erwähnt, die Hal-
bierung von Humanität und Reduktion einer Person auf ihre Selbigkeit. 
Dem ist entgegenzuhalten, dass andererseits das bisherige Verständnis 
von Autonomie nicht nur Selbstbeherrschung, sondern auch eine Pas-
sivität, eine Leiblichkeit und eine Endlichkeit der Person bedeutet, dass 
Fürsorge um andere immer auch über rationale Aushandlungen hin-
aus den Anderen als Anderen im Blick hat und dass Gerechtigkeit im-
mer auch eine Gabe beinhaltet, die jedes Nutzenkalkül übersteigt (vgl. 
Schnell 2017). An diese Aspekte knüpft die Digitalisierung nicht an, sie 
droht sie vielmehr zu entwerten. 

Digitalisierung ist in ethischer Hinsicht zutiefst ambivalent. Eine ethi-
sche Bewertung der Digitalisierung muss diese Ambivalenz berücksich-
tigen und auf die Gefahr einer Halbierung von Humanität und damit 
der Reduktion von Autonomie, Fürsorge und Gerechtigkeit auf quanti-
fizierbare Daten hinweisen. Diese Bemühung gehört in den öffentlichen 
Raum, der heute immer auch Aspekte der Digitalisierung aufnimmt. Das 
Ethische verweist damit auf das Politische. 

m. Das Politische und die Politik der Postdigitalisierung 

Bruno Latour unterscheidet zwischen zwei Arten von Politik (vgl. Latour 
2005). Die Politik des Wie betont diskursive Prozeduren. Hier haben wir 
es mit der modernen Politik der Verfahren zu tun, die formale Bedingun-
gen normativ auszeichnet, unter denen eine akzeptable Einigung über 
öffentliche Sachfragen möglich ist. In diesem Sinne betont Habermas, 
dass sich praktische Diskurse ihre Inhalte geben lassen müssen, denn sie 
selbst sind leer (vgl. Schnell 2017, 47f). Genau darin sieht Latour eine 
problematische Begrenzung des politischen Prozesses. Eine Tendenz zur 
Objektvermeidung, wie er es nennt, führt dazu, dass unklar wird, für 
welche Inhalte Politik eintreten solle. 

Der Politik des Wie stellt Latour eine Politik des Was zur Seite. Die-
se Dingpolitik, wie er sie nennt, soll realistischer als die Politik der Ver-
fahren sein, indem sie mit der Sache (res) der res publica ernst macht. In 
diesem Sinne müsste eine objektorientierte Demokratie Gegenstände zur 
Sprache bringen, die für alle relevant sind, wie man mit Hannah Arendt 
sagen könnte. In dieser Bestimmung liegt jedoch wiederum ein Problem 
verborgen. Allgemeine Relevanz ist, zumindest unter nachmetaphysi-
schen Bedingungen, das Ergebnis einer Interpretation, die jemand in Na-
men einer Öffentlichkeit vornimmt. Cornelius Castoriadis würde darauf 
hinweisen, dass damit das Risiko politischer Entfremdung gegeben sei.

Ein Zusammenhang von Wie und Was ist doppelt zu denken. Ein-
mal im Sinne einer Ergänzung (Inhalte benötigen Verfahren) und dann 
auch als Konfrontation. Ein Protest tritt für einen Inhalt ein, der Staat 

ANHANG 9: DIGITALISIERUNG DER LEBENSWELT ALS ANGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


215

antwortet mit Formerfordernissen. Häufig tritt hier eine Macht auf, die 
sich als Transparenz tarnt.

Im Zeichen einer Postdigitalisierung wollen wir den Ausführungen 
Latours eine Politik des Wer hinzufügen. Sie verteidigt den Überschuss 
des Wer und der Unausdeutbarkeit des Selbst (G. Gamm) gegenüber dem 
digitalisier- und beherrschbaren Was einer Person. Einer Politik des Wer 
geht es somit primär weder um Verfahren noch um Objekte, sondern da-
rum, dass Personen im Öffentlichen sichtbar werden. Gedacht ist beson-
ders an Personen, die vom öffentlichen Erscheinen ausgeschlossen sind. 
Wir sind weit davon entfernt, mit Édouard Louis die französische Bewe-
gung der Gelbwesten pauschal zu verteidigen oder mit Chantal Mouffe 
einen linken Populismus. Dennoch lässt sich sagen, dass darin Momente 
einer Politik des Wer enthalten sind. Der Mensch ist nicht nur ein homo 
digitalis, sondern auch eine vulnerable Person (Wer, Jemand)! 

DAS POLITISCHE UND DIE POLITIK DER POSTDIGITALISIERUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Anhang 1 : Der philosophische Diskurs der Endlichkeit
	a.  Die Endlichkeit und der Anfang als Mysterium
	b.  Kant: Der Anfang im Licht des Endes
	c.  Epikur und der Umgang mit der Endlichkeit
	d.  Heidegger und das Leben mit einem Mysterium
	e.  Levinas und die Sorge um den Anderen
	f.  Jankélévitch und die drei Personen des Todes
	g.  Der Tod und die Medizin

	Anhang 2 : Vulnerabilität und Medizin
	a.  Von der Not zur Krankheit
	b.  Medizin als Kulturwissenschaft
	c.  Die Diagnose als Werturteil
	d.  Vulnerabilität und Medizin
	e.  Menschenrechtliches Empowerment?
	f.  Patientenverfügung?
	g.  Advanced Care Planning?
	h.  Stärkung der Pflege?
	i.  Nachtrag: Digitalisierung?


	Anhang 3 : Fürsorglicher Zwang im Zeichen einer nichtexklusiven Ethik
	a.  Diskursethik als exklusive Ethik
	b.  Psychiatrie und Ethik
	c.  Eine Welt ohne Zwang?
	d.  Orientierung in einer Welt mit Zwängen
	e.  Zur Zwangsbedürftigkeit des Menschen, Rousseau, Kant
	f.  Fürsorglicher Zwang
	g.  Fürsorglicher Zwang in der Gesundheitsversorgung
	h.  Charakteristik des fürsorglichen Zwangs
	i.  Zum Wertunterschied zwischen Vernunft und Unvernunft

	j.  Der Nachteil der klassischen Position
	k.  Der Vorteil der Entdifferenzierung der Wertunterschiede
	l.  Das Problem der Entdifferenzierung
	m.  Zur Sache!
	n.  Fürsorglicher Zwang als Zwangsbehandlung
	o.  Ausblick

	Anhang 4 : Diversität am Lebensende
	a.  Das Konzept der Diversität
	b.  Begriffe und Perspektiven
	c.  Abgrenzung der Diversität von Krankheit und Alter
	d.  Diversität als ein dritter Weg zwischen Empathie und Abstand
	e.  Bestätigung des Konzepts durch Palliativpatienten
	f.  Was möchten Patienten nicht?
	g.  Wie mit Diversität umgehen?
	h.  Öffentlicher Umgang mit Diversität
	i.  Charta


	Anhang 5 : Authentizität im Angesicht des Anderen
	a.  Aufrichtigkeit als fragwürdiger Wert
	b.  Selbstfremdheit
	c.  Authentizität ist keine Eigeninitiative
	d.  Achtsamkeit als Form von Macht
	e.  Das Versprechen als Institution
	f.  Abgrenzung von der Lebensphänomenologie Michel Henrys

	Anhang 6 : Über Wahrheit und Fakten im politischen Sinn
	a.  Dewey und der Pragmatismus
	b.  Popper und der Positivismus
	c.  Rorty und die Solidarität des Neupragmatismus
	d.  Baudrillard und der Hyperrealismus
	e.  Merleau-Ponty und die Wahrheit als schöpferischer Ausdruck

	Anhang 7 : Populismus als Antwort auf vulnerables Leben
	a.  Angst: Heidegger mit Kant
	b.  Ambivalente Ordnung: Hegel
	c.  Populismus
	d.  Rechter Populismus
	e.  Revision der politischen Repräsentation
	f.  Linker Populismus
	g.  Jenseits des rationalen Urgrundes

	Anhang 8 : Gibt es Philosophenkönige?
	a.  Die Spaltung Frankreichs
	b.  Gilets Jaunes
	c.  Der Staatsadel
	d.  Macron und Ricoeur
	e.  Der Dreiklang der Demokratie

	Anhang 9 : Digitalisierung der Lebenswelt als Angriff auf vulnerables Leben
	a.  Phänomenologie der Leiblichkeit
	b.  Das Ethische und das Politische
	c.  Zum Status des Ethischen I
	d.  Zur Perspektive des Ethischen
	e.  Zum Status des Ethischen II
	f.  Digitalisierung und Postbiologie
	g.  Serres und die Digital Natives
	h.  Digitalisierung der Lebenswelt
	i.  Digitalisierung der Lebenswelt im Licht einer Sozialphilosophie der Vulnerabilität – Thesen

	j.  Digitalisierung und Zeit
	k.  Das Ethische und das Politische im Zeichen der Postdigitalisierung
	l.  Ethik der Digitalisierung?
	m.  Das Politische und die Politik der Postdigitalisierung


