Anhang

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24.



https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/8783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:



https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang 1: Der philosophische Diskurs
der Endlichkeit

Die Analytik der Endlichkeit, die Michel Foucault durchgefiihrt hat, be-
zeichnet einen fiir die Ethik und auch die Politik wichtigen Einschnitt.
Mit der Abkehr vom Streben nach dem Unendlichen taucht die »End-
lichkeit des Menschen« (Foucault 1974, 379) auf. Und mit ihr das Pro-
blem der Vulnerabilitit. Dieser Ubergang kann an der Entwicklung der
Phianomenologie von Husserl zu Merleau-Ponty nachvollzogen werden.
Merleau-Pontys Abkehr von Husserls Telos der Unendlichkeit als We-
senskern der Identitit Europas fithrt zur Anerkennung der Endlichkeit
und damit zur Einsicht in die Unvermeidlichkeit von mancher Gewalt
gegenuber vulnerablem Leben. Damit ist die Stunde des Ethischen und
des Politischen angebrochen! Die Endlichkeit des Menschen und damit
auch der Tod des Menschen, den Foucault in bestimmter Hinsicht im
Auge hatte, werden zu Herausforderungen fir den Logos. Die nachfol-
genden Uberlegungen bieten eine Skizze des philosophischen Diskurses
der Endlichkeit, welcher ein Hintergrund der Sozialphilosophie der Vul-
nerabilitat ist.

a. Die Endlichkeit und der Anfang als Mysterium

Die Endlichkeit resultiert aus der Sterblichkeit und Sterblichkeit ist ein
Mysterium. Mysterien sind Gewissheiten, die nicht vollig rational er-
klart werden konnen. Wenn ich als Prifinstanz die erste Person Singu-
lar, Ich, also mich, also das, was ich selbst aus eigenen Kriften einse-
hen, erkennen und fithlen kann, wihle, dann ist meine Geburt und die
Tatsache, dass ich lebe, ein erstes Mysterium. Ich schreibe diese Zeilen,
also lebe ich. Und warum lebe ich? Weil meine Eltern mich gezeugt ha-
ben und meine Mutter mich am meinem Geburtstag geboren hat. Wo-
her weif$ ich das? Nicht aus mir selbst. Die gewiahlte Priifinstanz ver-
sagt hier bereits. Maurice Blanchot folgert daraus konsequenterweise,
dass der Augenblick meiner Geburt und der meines Todes wesensmafSi-
ge Un-moglichkeiten sind. Ich kann medizinische Tests oder die Berich-
te von Anderen, den Eltern oder das Geburtsregister befragen. Gewiss-
heit erlange ich dadurch auch nicht. So stellte sich heraus, dass ich einen
Monat spater geboren bin als urspringlich angenommen und in meinem
Kinderausweis notiert wurde. Ich kann das glauben oder nicht. Gewiss-
heit habe ich keine!

Jean-Paul Sartre versichert zu Beginn seiner Autobiographie Die Wor-
ter, er sei im Alter von neun Monaten gewaltsam entwohnt worden. Man

143

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 1: DER PHILOSOPHISCHE DISKURS DER ENDLICHKEIT

fragt sich, woher der fiinfzigjahrige Erwachsene, der seine Lebensge-
schichte niederschreibt, ein Bewusstsein davon hat, was er wenige Mo-
nate nach seiner Geburt leibhaftig erlebt hat. Die Erinnerung seines ei-
genen Gedichtnisses wird kaum soweit zuriickreichen!

Die Befragung der eigenen Erinnerung geht zurtick an einen eher dif-
fusen Anfang. Meine fritheste Erinnerung ist in Rot getaucht, lautet der
erste Satz in Elias Canettis Autobiographie. Der Erwachsene befragt sein
Gedachtnis und erhalt als Antwort ein Gefiihl, eine Atmosphire, die mit
einer Farbe verbunden ist. Das Gefiihl ist nicht exakt, eher diffus. Canetti
kann nicht sicher sein, dass dieses Rot definitiv mit dem iltesten fiir ihn
erinnerbaren Ereignis verbunden ist. Ich erinnere mich an die Rote der
Kindheit. Eine andere Erinnerung zeigt mich auf einer Decke im Garten
der GrofSeltern. Was hat zuerst stattgefunden? War die Rote der Kind-
heit in der Kindheit auch schon rot? Oder hat erst der Erwachsene, der
sich erinnert, ihr einen Rotstich versetzt?

Es gibt Anfinge. Sie sind jedoch von einem Mysterium umgeben. Am
14. Juli 1789 geschah in Paris keineswegs die Franzosische Revolution!
Es passierten vielmehr verschiedene Dinge, die spater, als man sah, was
sich aus ihnen entwickelte, als Beginn der franzosischen Revolution, die
einen Neuanfang der Menschheit in die Wege leiten sollte, bezeichnet
worden sind. Hans Blumenberg erklirt, dass Anfinge, die gleich einer
Geburt etwas Neues in die Welt setzen, immer nachtriglich ernannt und
damit auch erfunden werden (Blumenberg 1987, 10f).

Das Mysterium des Anfangs hat zahlreiche Deutungen erfahren. Der
hl. Augustinus verbindet die Geburt mit der Erscheinung des Neuen in
der Welt. Damit ein Anfang sei, wurde der Mensch geschaffen. Hannah
Arendt und Ernst Bloch beschworen den Anfang als Aufbruch, der mit
dem Faktum der Geburt gegeben ist. Ich bin. Wir sind. Das ist genug.
Nun haben wir zu beginnen, lauten die ersten Worte im Buch Geist der
Utopie (2. Fassung von 1923). Der Anfang bietet die Moglichkeit, etwas
Neues und Einzigartiges zu realisieren.

Ein Mensch findet sich selbst immer nur als lebend vor. Die Auseinan-
dersetzungen mit seiner Geburt und Herkunft sind nachtriglich. Sie sind
Rickfragen nach Anfingen, die schon immer hinter ihm liegen und die
dem wechselhaften Gemiit der Erinnerung anheimgegeben sind.

b. Kant: Der Anfang im Licht des Endes

Immanuel Kant zieht aus dieser Sachlage die Konsequenz, dass die Fra-
ge nach dem Anfang des Menschen nicht mehr als MutmafSungen zutage
bringen kann. In seinem Aufsatz MutmafSlicher Anfang der Menschen-
geschichte von 1786 erliutert Kant, dass tiber den Anfang tiberhaupt
nur gemutmaft werden kann. Es ist niemand bei der Entstehung der

144

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPIKUR UND DER UMGANG MIT DER ENDLICHKEIT

Menschheit dabei gewesen, der Zeugnis ablegen konnte. Und die, die bei
der Geburt eines einzelnen Menschen, bei meiner Geburt, dabei waren,
sind sehr wohl Zeugen, die sich aber irren konnen und daher das Mys-
terium des Anfangs bestehen lassen. Der lebende Mensch kiimmert sich
wiahrend seines Alltags meist nicht um die Geheimnisse seines Anfangs.
Er hat schon angefangen, er lebt. Das reicht! Hauptsache, es ist kein
Stau auf dem Weg zur Arbeit. Wichtiger als der Blick zurtick ist im All-
tag offenbar der Blick nach vorn. Was mache ich gleich? Und was spater?

Es ist wiederum Immanuel Kant, der darauf hinweist, dass der leben-
de und schon angefangene Mensch ein Zeitbewusstsein ausbildet. Dieses
Bewusstsein erstreckt sich nicht nur durch das Gedachtnis auf Vergan-
genes, sondern durch eine Erwartung auch auf Zukiinftiges. Die Beson-
derheit des Zeitbewusstseins liegt darin, dass vom lebenden Menschen
der eigene Tod als Endpunkt aller irdischen Zukunft erwartet wird. Auf
diese Weise sind der Anfang und das Ende des Lebens miteinander ver-
bunden. Beide umgibt eine Aura des Ungewissen.

Tod und Sterblichkeit sind ebenfalls Mysterium fiir mich. Was erwar-
tet mich? Kommt es zu einem Grenzubertritt vom Leben ins Reich der
Toten? Werde ich Schmerzen haben? Zieht am Ende das ganze Leben
noch einmal an mir vorbei? Auf diese und andere Fragen erhalte ich kei-
ne Antworten, die mir Gewissheit brachten. Daher das Mysterium. Den-
noch sind die Fragen fir mich bedeutsam. Das Leben eroffnet Chancen
und Moglichkeiten. Das Leben geht zugleich auf ein Ende zu, das den
Namen Tod triagt. Und der Tod ist, so Sartre, die » Nichtung meiner Mog-
lichkeiten.« (Sartre 1991, 923) Ich sollte im Leben meine Moglichkeiten
und Chancen optimal nutzen. Vom Ende des Lebens werden mir eben
jene Moglichkeiten wieder entzogen. Kant bertihrt hier den Diskurs tiber
das Absurde. Sartre definiert Absurditit bekanntlich als dasjenige an der
Existenz, was »jenseits aller Griinde« (ebd., 829) ist. Kant spricht vom
»Rande eines Abgrundes« (Mutmaflicher Anfang, A8), wenn er die Ver-
ankerung des Menschen in der Welt ob der Ungewissheiten des Anfangs
und des Endes bedenkt. In der Menschheitsgeschichte existieren zahlrei-
che Ansichten, wie man mit dieser absurden und auch vulnerablen Situ-
ation umgehen sollte.

c. Epikur und der Umgang mit der Endlichkeit

Eine der bertihmtesten und zugleich merkwiirdigsten Ansichten stammt
aus der Antike von Epikur. »Der Tod, das schauervollste Ubel, ist fiir uns
ein Nichts; wenn wir da sind, ist der Tod nicht da, aber wenn der Tod da
ist, sind wir nicht mehr.« (Epikur 1988, 55) Diese Weisheit aus dem Brief
an Menoikeus fasst den Tod als eine Denkkategorie auf. Wenn ich lebe,
ist der Tod nicht da, weil ich ja lebe. Wenn der Tod da ist, bin ich es nicht

145

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 1: DER PHILOSOPHISCHE DISKURS DER ENDLICHKEIT

mehr, denn er ist es statt meiner. Im ersten Fall muss ich mir keine Sorgen
machen, im zweiten kann ich es nicht mehr. Gibt es hier noch Fragen?

Merkwiirdig ist die epikureische Todesauffassung, weil sie den Um-
gang mit Tod und Sterblichkeit durch logische Argumente zu regeln ver-
sucht. Deren Kern besagt: kiimmert euch nicht um den Tod! Das ist ein
gut gemeinter Vorschlag, aber kann er verhindern, dass trotzdem gegrii-
belt wird?

Tod und Sterblichkeit verlieren fiir mich trotz aller Argumente ihre
Anziehungskraft nicht. Sie beanspruchen mich und lassen mich dadurch
nicht los. Keine noch so schone Weisheit kann mich namlich davon ab-
lenken, dass ich erwarte, dass ich es bin, der sterben wird. Die Beschifti-
gung mit dem Mysterium der Sterblichkeit macht daher Sinn und zwar
auch dann, wenn ich auf meine Fragen keine Gewissheiten als Antwor-
ten erhalte.

d. Heidegger und das Leben mit einem Mysterium

Es ist das Verdienst von Martin Heidegger, den Zusammenhang von
Zeitlichkeit und Sein zum Tode hergestellt zu haben. Fur ihn ist der Glau-
be, dass der Mensch auf einem blauen Planeten aufgetaucht ist und dass
dieser schone Planet auch existieren wird, wenn der Mensch ihn wieder
verlassen haben sollte, ein Marchen. In der Physik lernen wir etwas tiber
Zeit, aber nicht iiber den Tod. Warum nicht? Die Physik kennt einen un-
endlichen Zeitstrahl. Diese Unendlichkeit gibt es fir den endlichen Men-
schen nur dadurch, dass er den »Zusammenhang von Zeitlichkeit und
Sein zum Tode verkennt.« (Ricceur 1991, 139) Unendlichkeit existiert,
wenn der Mensch von seiner Endlichkeit absieht. Die Physik beschreibt
eine Welt ohne den Menschen, weil sie die Sterblichkeit und damit den
Menschen nicht beachtet. Das Sein ist aber nicht zeitlos! Zeitlich ist die
Existenz, die eine Existenz zum Tode ist und die darum weif$. »Der Tod
ist, ..., wesensmafSig je der meine. ... Niemand kann dem Anderen sein
Sterben abnehmen.« (Heidegger 1979, 240) Der zu mir gehorende und
mich zugleich beendende Tod ist nicht nur ein Anhingsel meines Da-
seins, denn »er beansprucht dieses als einzelnes.« (ebd., 263)

Eine solche Beanspruchung meines Selbst bedeutet, dass jeder schon
geborene und daher existierende Mensch mit dem Mysterium seiner
Sterblichkeit leben muss! Ob er will oder nicht! — Und wie kann er das?
Heidegger weist darauf hin, dass es unmdoglich sei, mit dem Bewusstsein
der eigenen Endlichkeit und nur in diesem Bewusstsein zu leben. Wirden
wir es, waren alle Menschen etwa Hypochonder, wie sie von Woody Allen
in seinen Filmen dargestellt werden. Deshalb sei es unumganglich, das ei-
gene Sein zum Tode zu vergessen und durch andere Dinge, wie die Griin-
dung einer Familie, Erfolg im Beruf etc. zu iiberdecken. Dadurch taucht

146

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEVINAS UND DIE SORGE UM DEN ANDEREN

meine Existenz in die Anonymitat dessen ein, was man tut, was alle an-
streben. Das Sterben wird zu einem Vorkommnis, das in der anonymen
Gesellschaft (das Man, wie Heidegger es nennt) sehr wohl vorkommt,
aber, so sehe ich es, mich selbst nichts angeht. »Das >man stirbt« verbreitet
die Meinung, der Tod treffe gleichsam das Man. Die 6ffentliche Dasein-
sauslegung sagt: man stirbt, weil damit jeder andere und man selbst sich
einreden kann: je nicht gerade ich; denn dieses Man nivelliert, das zwar
das Dasein trifft, aber niemand eigens zugehort.« (Heidegger 1979, 253)

Die Ablenkung von der eigenen Sterblichkeit ist eine Ablenkung von
sich selbst. Thre quasi positive Konsequenz ist die Ermoglichung einer
buirgerlichen Existenz mit ihren Attributen wie Haus, Frau, Auto, Boot
und Hund. Das Mysterium der Sterblichkeit bildet eine Grundlage des
Lebens! Ernest Becker betrachtet die Todesfurcht als Antriebskraft, das
Leben zu gestalten. Todesfurcht bedeutet nicht, dass wir standig befurch-
ten, ums Leben zu kommen. »Die Todesfurcht« ist vielmehr das, was
»der menschlichen Heldenhaftigkeit ihr besonderes Geprage und ihren
Ansporn verleiht.« (Becker 1976, 33)

Der Tod wird mich aufler Kraft setzen, all das, was ich tue, weiter zu
tun oder noch mehr und noch besser zu tun. Die Furcht ist der Stachel
des Todes, der mich daran erinnert, dass mein Tun und damit ich selbst
irgendwann aufSer Kraft gesetzt werden (ohne, dass ich genau weif3, was
das bedeuten mag). Diese Todesfurcht ist nun eine Antriebskraft, da sie
heldenhafte Anstrengungen, wie Ernest Becker zugespitzt formuliert,
auslost, in der menschlichen Welt etwas schaffen und aufbauen zu wol-
len, das zumindest das eigene Leben tiberdauert und von den Anderen
geachtet wird.

Robert J. Lifton spricht in diesem Sinne von Modi einer symbolischen
Immortalitdt: der Mensch errichtet ein Monument durch das er uber-
dauert. Kinder, Werke oder Religion. (vgl. Schnell/Schulz 2014, Kap. 3.1)
Diese Bemiithungen verdeutlichen, dass in den Umgang mit dem Myste-
rium der Sterblichkeit auch immer andere Menschen einbezogen sind.
Eine weitere Moglichkeit, von der eigenen Sterblichkeit abzusehen und
mit ihr umzugehen, ist die Sorge um die Sterblichkeit des Anderen.

e. Levinas und die Sorge um den Anderen

»Der Tod des Anderen ist der erste Tod.« (Levinas 1996, 53) Mit dieser
Argumentation begrundet Emmanuel Levinas eine Ethik der Sorge um
den Anderen und kritisiert zugleich Heidegger. Im deren Zentrum stehe
nicht ich, steht auch nicht die anonyme Gesellschaft, sondern der sterb-
liche Andere. Seine Endlichkeit ist es nun, die mich eigens beansprucht
und mich nicht gleichgiiltig in mir ruhen lasst. »Der Tod des Anderen ist
starker als die Sorge um mich selbst.« (Levinas 1995, 249)

147

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 1: DER PHILOSOPHISCHE DISKURS DER ENDLICHKEIT

Der Perspektivwechsel vom eigenen Tod zu dem des Anderen ist keine
blofSe Strategie, denn die Dimension des Anderen ist immer gegenwartig.
Meinem Tod wohnen Andere bei und ich dem ihrigen. Der Andere ist je-
weils wichtig, da der auf das Sterben folgende Tod eines Zeugen bedarf
(ahnlich der Geburt, die ebenfalls ein Mysterium ist). Somit existiert kein
anderer Zugang zum Sterbenden als durch eine »Interpretation der von
dem Zeugen, ..., gesammelten Anzeichen.« (Ricceur 2011, 21)

Der sterbliche Andere kann nur dann im Mittelpunkt meiner Auf-
merksamkeit stehen, wenn er aus der Anonymitat der Gesellschaft he-
rausprapariert wird. Als Mitmensch ist er irgendeine Person, als Ande-
rer soll er zu jemandem fir mich werden. Wie steht es denn um den Tod
und das Lebensende des Anderen?

f. Jankélévitch und die drei Personen des Todes

Vladimir Jankélévitch fiigt dem philosophischen Diskurs der Endlichkeit
eine Systematik hin, die es erlaubt, den Tod in drei Personen zu denken.
Ein methodischer Zugang zum Tod muss laut Jankélévitch diese drei
Perspektiven voneinander unterscheiden: »der Tod in der dritten, in der
zweiten und in der ersten Person« (Jankélévitch 2005, 34).

»Der Tod in der dritten Person ist der Tod im allgemeinen.« (ebd., 3 5)
Der Tod in der dritten Person ist der unpersonliche Tod. Heidegger wid-
met dieser Perspektive die Aufweisungen der Macht des Man. Das Man
regelt die Welt- und die Daseinsauslegung und damit auch, wie man sich
zum Tod zu verhalten hat. Frither war der Tod ein 6ffentliches Tabu, heu-
te ist es nicht mehr so. Man spricht tiber den Tod.

Der Tod in der zweiten Person ist »fast wie der eigene Tod, ist fast so
schmerzlich.« (39) Der Tod in der zweiten Person ist der Tod des Ande-
ren. Levinas spricht von einer Verantwortung fiir den Tod des Anderen.

»Die erste Person ist zweifellos eine Quelle der Angst. Der Tod in der
ersten Person ist ein Geheimnis, das mich zutiefst betrifft.« (3 5) Der Tod
in der ersten Person ist der eigene Tod. Heidegger spricht grundsatzlich
von einem Sein zum Tode, das sich darin bemerkbar macht, dass der Tod
das Dasein als einzelnes beansprucht und ihm seine Unvertretbarkeit
vor Augen fihrt. Damit ist jeder von uns gemeint und an sich selbst ver-
wiesen. Die Auslegungen des Man missen daher durchbrochen werden.

Der Mensch wird als leibliches Wesen geboren. Dadurch gewinnt er
die Macht, kiinstliche Welten zu erbauen und zu erobern. Die Leiblich-
keit bedeutet zugleich aber auch, dass der Mensch endlich ist und ster-
ben muss. Nur ein in dieser Hinsicht vulnerables Wesen kann krank und
behindert sein oder es werden. Der Tod ist »das Unmogliche« (Jankélé-
vitch 2003, 215), der das Mogliche moglich macht.

148

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

g. Der Tod und die Medizin

Ein Bauer fillt beim Versuch, den Heuboden zu erreichen, von der Lei-
ter. Er ist sehr schwer verletzt. Er wird ins Haus gebracht und der Arzt
geholt. Es ist nichts mehr zu machen. Rasch ordnet der Bauer seine An-
gelegenheiten und stirbt im Kreis seiner Familie. So oder so dhnlich wiin-
schen Menschen zu sterben: schnell, ohne Leid, mitten in einem aktiven
Leben. So oder so dhnlich sterben Menschen in Wirklichkeit aber nicht.
Der Tod des Anderen findet heute im Krankenhaus statt. Arzte und Pfle-
gende sind darauf eingerichtet, Leben zu retten, zu erhalten oder Ster-
bebegleitung durchzufithren (vgl. Aries 1975, Schnell/Schneider/Kolbe
2014). Vulnerabilitit erscheint damit im Licht neuer Aspekte, der Dis-
kurs der Endlichkeit wandert in den Bereich der Medizin ein.

149

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang 2: Vulnerabilitit und Medizin

Im Zentrum der klassischen Ethiken stehen Freunde (Aristoteles), mo-
ralische Personen (Kant), Nutzenmaximierer (Mill), Hiiter des Ande-
ren (Levinas) oder Beschiitzer des Seins (Jonas). Aber in der Hauptsache
keine vulnerablen Personen (Kranke, Pflegebediirftige, Behinderte). Da-
mit Kranke, Pflegebediirftige, Behinderte nicht aus der Ethik herausfal-
len, das heifSt aus dem Schutzbereich von Achtung, Wirde und Fursor-
ge, bedarf es im Hinblick auf die Heilberufe und das Gesundheitswesen
einer Ethik als Schutzbereich, die die Vulnerabilitit in den Mittelpunkt
stellt (vgl. dazu ausfiihrlich: Schnell 2017). An dieser Stelle sollen ledig-
lich wenige Aspekte einer Sozialphilosophie der Vulnerabilitit skizziert
und von dort aus ein Weg in die Gesundheitsversorgung gebahnt werden.

Der Mensch wird als leibliches Wesen geboren. Dadurch gewinnt er
die Macht, kiinstliche Welten zu erbauen und zu erobern. Die Leiblich-
keit bedeutet zugleich aber auch, dass der Mensch endlich ist und sterben
muss. Nur ein in dieser Hinsicht vulnerables Wesen kann krank, pflege-
bediirftig und/oder behindert sein oder es werden.

Vulnerabilitit bezeichnet eine grundsitzliche Verletzlichkeit, die alle
leiblichen Wesen bestimmt. Ich erfahre die Anderen und die Welt, indem
sie mir widerfahren. Darin liegt eine Vulnerabilitit, die nicht aufzuhe-
ben ist. Vulnerabilitit ist eine Universalie, die der Differenz von Krank-
heit und Gesundheit vorausgeht. Daraus ergeben sich erhebliche Konse-
quenzen. Der alte Grundsatz Neminem laedere (niemandem schaden),
der in mancher medizinischen Ethik hochgehalten wird, ist wichtig, zu-
gleich aber auch ein Problem. Der Mensch ist nicht Gott und somit nicht
unverletzbar, sondern er ist ein Prothesengott.

a. Von der Not zur Krankbeit

Vulnerabilitat ldsst zu, dass Lebewesen in Not geraten und um Hilfe
rufen. Diese Hilfe gewidhrt die Selbstsorge. Sofern sie iiberfordert ist,
setzt die familiale Sorge und die der Freunde ein (vgl. dazu ausfiihrlich:
Schnell 2017, Kap. 8 und 9). Eine definitive Schwelle wird tiberschritten,
wenn jemand professionelle Hilfe in Anspruch nimmt und einen Arzt
aufsucht (ebd., Kap. 16c). Die Selbstsorge und die des Umfeldes sind an
ein Ende gelangt, die Not dauert an. Jetzt geht es um die Priifung, ob die
Not moglicherweise eine Krankheit im Sinne des Gesundheitssystems ist
und ob deren Behandlung eine abrechenbare Leistung darstellt.

Hier erweist sich, dass Gesundheit eine dem guten Leben beigemischte
Verborgenheit ist, wahrend Krankheit mit der Erfahrung der Gewesenheit

150

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MEDIZIN ALS KULTURWISSENSCHAFT

von Gesundheit beginnt und sich in den Objektivierungen des Public-
Health-Paradigmas steigert (vgl. zu dieser Differenz ausfiihrlich: Schnell
2017, 108ff). Gegeniiber dem idealistischen Begriff von Gesundheit der
WHO reicht im Alltag die Annahme, dass gesund ist, wer aktuell keine
arztliche Behandlung benotigt. Gesundheit ist ein ethischer und kein me-
dizinischer Begriff, Krankheiten sind hingegen Gegenstand der Medizin.

Die Priifung einer Krankheit kann nur ein Arzt vornehmen. Victor von
Weizsicker beschreibt die Urszene, die den Arzt und die Medizin in die
Lebenswelt einfuhrt, als einen Dialog besonderer Art. »Das Erste ist nicht,
dafs ich erkennen mufs, sondern daf$ ich mit ihm (einem »Du«) sprechen
mufS.« (Weizacker 1926, 26) Die sprechende Medizin ist ein Gegenge-
wicht zur Vorherrschaft des rein naturwissenschaftlichen Verstindnisses
der Heilkunst im Sinne Rudolf von Virchows. Sie ist in ihrer paradigma-
tischen und damit philosophischen Grundausrichtung der Dialogphilo-
sophie, der Hermeneutik und der Daseinsanalyse verwandt. Von hier her
ergibt sich und zwar im wortlichen Sinne der Einsatz der Medizin. Weizsa-
cker sagt mit treffenden Worten: »Das wirkliche Wesen des Krankseins ist
eine Not und duflert sich als einen Bitte um Hilfe. Ich nenne den krank, der
mich als Arzt anruft und in dem ich als Arzt die Not anerkenne.« (ebd., 13)

Zu Beginn ist der Arzt somit passiv. Er wird von einer in Not befind-
lichen Person um Hilfe angerufen. Klaus Dorner bezeichnet diese Phase
als »Arzt vom Anderen her« (Dorner 2002). Der Arzt ist aber erst da-
durch Arzt, im Unterschied zu anderen Nothelfern, indem er die Not an-
erkennt und zwar als Krankheit. Diese Indikation muss ein Arzt verant-
worten und nur er darf sie vornehmen. Indem er das tut, wird der Arzt
aktiv. Seine Leistung besteht in der Performanz, dass die in Not befind-
liche Person nun offiziell ein Patient ist, der an einer Krankheit leidet.

Ein Patient ist jemand, der an etwas leidet. Seine Behandlung ist struk-
turell triadisch ausgerichtet: der Heilberufler behandelt etwas, namlich
eine Krankheit und ein Leiden, er ist dabei zugleich in ethisch relevan-
ter Hinsicht auf jemanden, namlich den leidenden Patienten bezogen
(vgl. Baumel/Schnell 2019). Unter den Heilberuflern ist der Arzt um die
Krankheit und ihre Therapierung bemiiht, die Krankenpflege sorgt sich
um das Kranksein, also um die Frage, wie fur den Patienten trotz des
Leidens eine Alltagsnormalitdt moglich ist. Ethisch relevant sind beide
Bemuhungen, weil sie Beziechungen anbahnen und realisieren, die zwi-
schen Ich, Du und Dritten aufgebaut werden.

b. Medizin als Kulturwissenschaft
Die Medizin ist eine grofSe Kulturleistung des Menschen, die sich mit dem
Kulturwesen Mensch befasst. Insofern ist die Medizin keine reine Na-

turwissenshaft. Und die Naturwissenschaft ist auch eine Kulturleistung.

I51

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 2: VULNERABILITAT UND MEDIZIN

Somit stimmen wir Ludwik Fleck zu, der betont, dass es »in der Naturwis-
senschaft gleichwie in der Kunst und im Leben keine andere Naturtreue
gibt als die Kulturtreue.« (Fleck 1980, 48) Die Medizin ist ein gemischter
Diskurs, der von wechselnden paradigmatischen Denkstilen beherrscht
wird. Im 19. Jahrhundert gab es eine Dominanz der Pathologie, heute
finden wir eine der evidenzbasierten Medizin vor. Das wissenschaftliche
Beobachten ist kein neutrales take notice, sondern ein interpretierendes
Eingreifen und Herausstellen. In dieser Hinsicht ist auch die arztliche
Diagnose zu gewichten.

¢. Die Diagnose als Werturteil

Die édrztliche Diagnose ist ein Sprechtakt besonderer Art. Sie bezeichnet
etwas als pathologisch und damit jemanden als krank. Die Diagnose ist
ein Akt eigener Art. Sie ist weder eine willkuirliche Dezision noch Ergeb-
nis der Laboranalyse. Das Normale und auch das Pathologische sind kei-
ne reinen Themen der Physiologie (Canguilhem 1977, 155). Die Diagno-
se ist vielmehr ein » Werturteil« (ebd., 78), das ein Arzt zu verantworten
hat gegentuiber dem Patienten, dem Gesundheitswesen und gegentiber der
eigenen Berufsethik. Die Diagnose ist als Werturteil ein Akt eigener Art
im Sinne einer »Beurteilung und (einer) Handlung.« (Wieland 2004, 63)
Sie erkennt jemanden als Jemanden und etwas als Etwas an.

Eine Diagnose bezieht dabei ein Allgemeines auf ein Besonderes und
hat auch noch die Singularitit des Besonderen zu achten. Singularitit
bedeutet, dass ein Patient nicht nur ein Fall unter anderen ist, sondern
immer auch mehr als das. Patienten sind in Wirklichkeit Menschen, wie
Victor von Weizsacker betont. » Jeder Fall ist sowohl ein besonderer Fall
in Hinblick auf ein allgemeines medizinisches Wissen und Konnen als
auch jedesmal singular.« (Ricceur 1999, 252) Dieser Aspekt ist wichtig
in Zeiten der Evidenzbasierten Medizin, welche die Patienten zu »Infor-
mationslieferanten fur objektive Problemkonstellationen« (Borck 2016,
167) macht und damit »das zentrale Problem fuir die Arzt-Patient-Bezie-
hung, die Anerkennung der individuellen Situation« (ebd., 166) ausspart.

Eine Diagnose ist auch in die politischen, rechtlichen und 6konomi-
schen Bedingungen des Gesundheitssystems eingebettet. Sie tritt damit in
das Spannungsfeld der Anerkennung und der Gerechtigkeit im Gesund-
heitswesen ein (vgl. dazu: Dederich/Schnell 20171).

d. Vulnerabilitit und Medizin

Zu beachten bleibt, dass Vulnerabilitit im Zusammenhang mit einer
Krankheit nicht einfach einem Patienten innewohnt, sondern, dass sie

152

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PATIENTENVERFUGUNG?

auch von der institutionellen Versorgung produziert wird (vgl. Schufsler/
Schnell 2014). Das Krankenhaus erzeugt Belastungen, Nichtbeachtung,
Schmerzen und Zwangsbehandlungen. Gelegentlich sogar Patientento-
tungen (vgl. Schifsler/Schnell 2o010).

Im Bereich der medizinischen und pflegerischen Versorgung besteht
die Eigenheit, dass dort Menschen aufgrund ihrer Vulnerabilitit in der
Rolle des Patienten auftreten. Menschen, die in dieser Situation aufgrund
ihrer Vulnerabilitat nicht autonom sind, gelten dennoch als autonome
Personen und sind entsprechend zu behandeln! Diese Mafgabe, die eine
Absage an den klassischen Paternalismus darstellt, ist eine enorme ethi-
sche Herausforderung. Sie bedeutet als Frage: wie kann Autonomie bei
der Vulnerabilitit gewahrleistet werden? Mogliche Antworten auf diese
Frage wollen wir nun evaluieren.

e. Menschenrechtliches Empowerment?

Dieser Vorschlag zielt darauf ab, Menschenrechte in die Ausbildung al-
ler Heilberufler zu integrieren (vgl. Bergemann 2018, 93) und in ein
»ersplirendes Einfihlungsvermogen« (ebd., 98) umzusetzen. Vor diesem
Vorschlag ist allerdings zu warnen, weil er die Profession verfehlt. Eine
24jahrige Krankenschwester wird sich schwerlich in die existentielle Si-
tuation eines 76jahrigen Krebspatienten via »Einleibung« (99) einfiih-
len konnen. Es ist problematisch, davon auszugehen, dass die Anders-
heit des Anderen mit eigenen Mitteln erfasst und verstanden werden
kann. Wenn man das Spiiren gar von der »Spur des Anderen« (Levinas)
her denkt, wird schnell deutlich, dass das Konzept der Einfihlung un-
brauchbar und verfehlt ist.

f. Patientenverfiigung?

Die Patientenverfiigung ist ein rechtsverbindliches Instrument zur Stir-
kung von Autonomie und Selbstbestimmung von Patienten, die ihren
Willen in eine moglicherweise kontingente Zukunft hinein erkldren (vgl.
Schnell 2009). Sie hat die Form einer schriftlichen Willenserklarung in
Fragen der Gesundheitsversorgung fur den Fall, dass ein Mensch (Pati-
ent) eines Tages nicht mehr einwilligungsfahig sein sollte (BGB § 19071a).
Die Patientenverfiigung ist an Betreuer des Patienten und nicht an den
Arzt adressiert. Patientenverfiigungen sind verbindlich und miuissen von
Arzten beachtet werden!

Die Patientenverfugung hat von Hause aus zwei Grenzen. Sie bezieht
sich auf die Einwilligung/Untersagung von indizierten » Untersuchungen
des Gesundheitszustandes, Heilbehandlungen ... drztliche Eingriffe.«

153

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 2: VULNERABILITAT UND MEDIZIN

(ebd.) Grenze 1: nichtmedizinische Angelegenheiten und Versorgungs-
bediirfnisse werden nicht erfasst! Eine Patientenfiigung kommt zudem
nur zustande, wenn eine Person ihren Willen »schriftlich« (ebd.) formu-
liert. Grenze 2: Der Prozess, wie es zu dieser Willensbekundung kommt
und wie eine mogliche Sprachlosigkeit in einer Familie bei Beantwortung
schwieriger und ggf. letzter Fragen tiberwunden werden kann, bleibt un-
klar (vgl. Schnell/Schulz 2014, 283f).

g. Advanced Care Planning?

Seit dem Jahre 2015 gibt es eine gesetzliche Verankerung der Gesundheit-
lichen Vorausplanung fiir die letzte Lebensphase (SGB'V, § 132g). Sie hat
das Ziel »individueller Versorgungsplan fiir die letzte Lebensphase« (ebd.,
2, 4) zu sein. Also solche stellt sie eine Erweiterung der Patientenverfi-
gung uber deren beider Grenzen hinaus dar (vgl. Haller/Schnell 2016).

Die Gesundbheitliche Vorausplanung umfasst nicht nur Regelungen fiir
medizinische Notfille, sondern auch »pflegerische, hospizliche und seel-
sorgerische« (ebd.) Angebote. Sie geht damit iiber die erste Grenze der
Patientenverfiigung hinaus. Die Gesundheitliche Vorausplanung ist zu-
dem eine aufsuchende Beratung fur Menschen in Pflegeeinrichtungen, in
die » Angehorige und weitere Vertrauenspersonen« (ebd., 2, 2) einbezo-
gen werden konnen. Sie tiberschreitet damit die zweite Grenze.

bh. Starkung der Pflege?

Patientenverfiigung und Advanced Care Planning sind Instrumente, die
die Autonomie von Personen, die faktisch nicht autonom sind, gewahr-
leisten sollen. Die Frage ist, was hier unter Autonomie zu verstehen ist?
Wenn man mit Kant Miindigkeit als ein Element von Autonomie be-
trachtet und die Miindigkeit als Vermogen definiert, »sich seines Ver-
standes ohne Leitung eines anderen zu bedienen« (Beantwortung der
Frage: Was ist Aufklirung?, A 481), dann wird deutlich, dass Vulne-
rabilitdt keine Autonomie im klassischen Sinne zuldsst. Autonomie im
Zeichen von Vulnerabilitdt ist namlich durch Modi »stellvertretenden
Handelns« (Borck 2016, 204) gekennzeichnet. Patientenverfiigung und
Advanced Care Planning sind beide Figuren der Stellvertretung. Stell-
vertretung ist als »das Einstehen fur die Anderen« (Levinas 1992, 254)
ethisch relevant und beriihrt das Berufsethos der Pflege. Eine Stiarkung
der Pflege zur Sicherung der Autonomie vulnerabler Personen konnte
damit angezeigt sein.

Pflege und Medizin sind auf Interpersonalitit angelegt, aber jeweils
anders (vgl. Schnell 2012b). Wihrend Arzte fiir den Patienten da sind,

154

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NACHTRAG: DIGITALISIERUNG?

indem sie ihm Information vermitteln und erlautern ist fur die Pflege das
Dasein Fiirsorge (Logic of Care). In der Medizin sind therapeutische In-
terventionen ein wesentliches Ziel, in der Pflege ist es eher die Beglei-
tung selbst. Besonders dann, wenn es um chronische Krankheiten geht,
die unheilbar sind. Hier ergibt sich eine deutliche Nahe der Pflege zur
Heilpddagogik, die es mit der Andersheit und Begrenztheit des Lebens
zu tun hat. Starkung der Pflege wiirde nun bedeuten, dass das Mit-je-
mandem-Sein in gewissem Sinn einen Vorrang vor dem tiber-etwas-Sein
hitte, so dass nicht nur etwas behandelt, sondern auch jemand in seiner
Autonomie geachtet wird.

i. Nachtrag: Digitalisierung?

Die Herausforderungen der Digitalisierung sind fur das Gesundheitswe-
sen mannigfaltig. Fiir unsere Problematik wollen wir uns auf den Bereich
der Robotik beschranken. Wenn wir in diesem Zusammenhang noch ein-
mal an die Uberlegungen zur sprechenden Medizin und, so kénnen wir
erganzen, sprechenden Pflege anknupfen, stellt sich die Frage nach der
Bedeutung des Dialogischen. In Anlehnung an Martin Buber formuliert
Bernhard Waldenfels hierzu: »Wer man ist, wenn man mit jemanden
spricht, bestimmt sich nicht unabhiangig davon, zu wem man spricht, auf
wen man hort und wem man sich schweigend verschliefst.« (Waldenfels
2019, 123) Wir geraten mitten in die Problematik der Digitalisierung,
wenn wir an diese Formulierung die Frage anschlieflen: » Was bedeutet
es, wenn man in einer Ich/Du-Beziehung eines der beiden Elemente durch
einen Roboter ersetzt.« (Schnell/Dunger 2019, 196) Es entstehen Folge-
fragen: Kann das Ich selbst zur Maschine werden? Wiirde die Frage nach
der Gewihrleistung von Autonomie bei Vulnerabilitit sich dann ertibri-
gen? Wire es nicht mehr notig, nach dem Patientenwohl als ethischem
Mafstab fiir das Krankenhaus zu fragen, wie es der Deutsche Ethikrat
in seiner Stellungnahme 2016 getan hat?

An dieser Stelle eroffnet sich eine komplett neue Frageperspektive, da
all die fundamentalen Aspekte und Qualitaten, die die Sozialphilosophie
seit dem spaten 18. Jahrhundert aufgeboten hat, um die Beziehung zwi-
schen Ich, Du und dritter Person zu beschreiben, grundsatzlich neu tiber-
dacht werden mussen. Anerkennung, Reziprozitit, Fiirsorge, Care, Res-
pekt, Achtsamkeit, Vertrauen, Frage/Antwort, Dialog, ...

Was passiert mit der Phanomenalitdt und der Geltung dieser und an-
derer Qualitaten, wenn Mensch und Maschine einander unter den Be-
dingungen der fortgeschrittenen Digitalisierung begegnen?

155

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang 3: Fursorglicher Zwang im Zeichen
einer nichtexklusiven Ethik

Eine Ethik im Gesundheitswesen ist eine nichtexklusive Ethik! Denn ihr
Anspruch lautet, dass niemand aus dem Achtungs- und Schutzbereich
des Ethischen ausgeschlossen (exkludiert) werden soll — schon gar nicht
kranke Menschen, pflegebediirftige Menschen oder behinderte Men-
schen! Dieser Anspruch ist wichtig, weil im Zentrum des Ethischen zu-
meist der gesunde Mensch steht und nicht der kranke. Verdeutlichen wir
uns diese Sachlage am Beispiel der Diskursethik.

a. Diskursethik als exklusive Ethik

Die Diskursethik geht davon aus, dass ein Sprecher mit seiner Rede Gel-
tungsanspruche erhebt und damit anerkennt, dass eine Argumentati-
on auf Griinden beruht. Eine Person, die das einsieht, ist eine rationale
Person, die akzeptiert und begrufst, Mitglied einer Kommunikations-
gemeinschaft zu sein. Sollte jemand diese immer schon bestehende Zu-
gehorigkeit systematisch nicht einsehen, dann wird er von der Kom-
munikationsgemeinschaft nicht mehr als gleichberechtigter Partner
akzeptiert, sondern als »pathologischer Extremfall« (Apel 1988, 356)
ausgeschlossen.

Dieses Argumentationsmuster stammt bekanntlich von Aristoteles.
Zum vernunftigen Umgang unter Menschen gehort es, dass ein jeder
den Satz vom Widerspruch und andere Grundsitze der Logik befolgt.
Nur dann konnen wir uns untereinander verstindigen und erwarten,
als gleichberechtigte Person von allen respektiert zu werden. Wenn je-
mand aber gegen die Logik systematisch verstofst — wie dieses Patienten
der Psychiatrie durchaus geschieht -, dann ist er »gleich einer Pflanze«
(Metaphysik, too6ato). Mit einer Pflanze diskutiert man nicht, denn
sie weif nicht, was sie will. Dasselbe gilt fur den Logikverweigerer. Er
ist ein pathologischer Extremfall, wie Apel sagt, der in einem vegetati-
ve state existiert, wie die biomedizinischen Nachfahren des Aristoteles
behaupten. Der Mensch sinkt auf das Niveau einer Pflanze herab, in-
dem er von seinen bisherigen Mitmenschen zur Pflanze degradiert und
damit aus dem Schutzbereich des Ethischen ausgeschlossen wird. Den
» Adressatenkreis« des Ethischen bilden namlich lediglich »sprach- und
handlungsfihige Subjekte.« (Habermas 1991, 219) Kénnen wir davon
ausgehen, dass die Klienten einer Psychiatrie oder einer Forensik in die-
sem Sinne sprach- und handlungsfahig sind? Oder ist es nicht vielmehr
s0, dass jene Klienten zur Blamage kognitivistischer Ethiken beitragen?

156

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PSYCHIATRIE UND ETHIK

Eigentlich »darf sich keine Ethik anmafSen, einen Teil des Menschlichen
auszuschliefSen, so unangenehm und schwer es auch sein mag, ihn anzu-
schauen.« (Agamben 2003, 55) Dieser Einsicht Giorgio Agambens folgt
meine Theorie einer nichtexklusiven Ethik, die ich anderswo ausfiihrlich
dargestellt habe und die an dieser Stelle den Hintergrund der nachfol-
genden Ausfithrungen bildet (vgl. Schnell 2017).

Ich mochte hier lediglich betonen, dass die Begriffe »Exklusion< und
»Nichtexklusivitat« als ethische Begriffe verstanden werden und daher
von soziologischen, psychologischen und anderen Versionen unterschie-
den sind (vgl. dazu ausfihrlich: Schnell 2017, Kap. 17). Insofern lduft der
aus Sicht der Systemtheorie von Peter Fuchs an die Adresse einer »nicht-
exklusiven Ethik « gerichtete Vorwurf, eine Begrifflichkeit zu verwenden,
die »nichts mit Ethik und Moral zu tun hat« (Fuchs 2011, 246), ins Leere.

b. Psychiatrie und Ethik

Die Psychiatrie ist eine Institution, die von der burgerlichen Gesellschaft
eingerichtet worden ist, um Menschen vor sich selbst zu schutzen und
die Gesellschaft vor der Gegenwart dieser Menschen. Wie ist ihr ethi-
scher Status? Ist die psychiatrische Ordnung, die uns Michel Foucault
und Robert Castel vorgestellt haben, nicht geradezu die Institutionali-
sierung der ethisch fragwiirdigen Exklusion?

Ein Testfall fir den Umgang mit Vulnerabilitit ist die Austibung von
Zwang gegen eine Person. Zwang und auch Gewalt werden zumeist ver-
urteilt. Doch es stellt sich die Frage, wie es sich verhilt, wenn Zwang als
legitim bewertet werden soll.

In der Psychiatrie ist es immer wieder zu Zwangsbehandlungen ge-
kommen. Sie sind eine Herausforderung fiir die Ethik. Zwinge als solche
oder Formen von Gewalt sind unproblematisch, weil sie unakzeptabel
und zu verurteilen sind. Aber Zwangsbehandlungen, denen eine Indikati-
on zugrunde liegt und die zum Wohl eines Patienten erfolgen sollen, sind
ernst zu nehmen. Wire eine Zwangsbehandlung nicht auch eine Exklu-
sion aus dem Schutzbereich des Ethischen erster Guite? Zwangsbehand-
lungen missachten einen Patienten, verletzen ihn buchstiblich, denn sie
dringen invasiv in ihn ein. Somit stellt sich die Frage, ob fiirsorglicher
Zwang in Form einer Zwangsbehandlung eines Menschen ethisch ak-
zeptabel ist? Aus Sicht einer nichtexklusiven Ethik des bedurftigen Men-
schen gehe ich diese Frage im Schnittpunkt von Philosophie, Medizin,
Pflegewissenschaft und Behindertenpdadagogik nach (vgl. Schnell 2017).
— Beginnen wir mit der elementaren Frage, ob Zwang tiberhaupt not-
wendig ist und nicht vielmehr abgeschafft werden kann.

157

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 3: FURSORGLICHER ZWANG
c. Eine Welt ohne Zwang?

Eine Welt ohne Zwang wire keine Welt ohne Hindernisse und ohne Ein-
schrankungen. Gegenwind wiirde mir weiterhin das Gehen erschweren.
Das Gedriange vor dem Tor wiirde den Eintritt ins Stadion noch immer
verzogern. Die Buchung des Fluges wiirde durch die Uberlastung des Ser-
vers immer noch in die Lange gezogen. Eine Welt ohne Zwang wiirde
daher eine Welt sein, in der Hindernisse und Einschrankungen kein Pro-
blem darstellen. Sie wiren unproblematisch, weil eine Person die Hin-
dernisse so ansieht, dass sie mit ihrem Willen zu vereinbaren sind. Um
ein Beispiel von Sartre anzufuhren: »Fur den Wanderer zum Beispiel
zeigt sich der Berg als zu besteigender.« (Sartre 2005, 423) Ein Bergstei-
ger will bergan steigen, der steile Berg ist daher kein Hindernis fiir ihn.
Ein anderes Beispiel stammt von Hegel: Was jemand von sich aus will,
entspricht dem, was er der Allgemeinheit nach auch soll. Der Verbre-
cher sieht die Strafe als das Seinige an und nimmt sie als gerecht entge-
gen, weil er Reue zeigt. Er ist kein Auflenseiter mehr, die Gefingniszelle
ist sein Platz im Gemeinwesen. Er ist nicht mehr geichtet, er gehort wie-
der dazu. Vernunft und Zwang der Strafe gehen ineinander auf. Meist
ist dieser >Idealfalls, wenn man so sagen mochte, aber nicht gegeben. Der
dufsere Zwang wird dann nicht verinnerlicht und somit nicht zu eigen
gemacht. Der Zwang ist damit duflerer Widerstand, der meine Intentio-
nen hemmt. Das Problem des Zwangs tritt jetzt erst als Problem hervor
und verunmoglicht eine Welt ohne Zwinge.

d. Orientierung in einer Welt mit Zwdingen

Wir haben uns mit Zwingen zu arrangieren und miissen daher nach ih-
rer Rechtfertigung fragen. In dieser Sache vertrete ich die These, dass
der Mensch in gewisser Hinsicht zwangsbedurftig ist (vgl. auch: Schnell
2016). Zwang hat eine positive Ermoglichungsfunktion, er ist nicht nur
Verhinderung. Diese Ansicht mag merkwiirdig erscheinen. Das Erstau-
nen rithrt meist daher, dass ein Gegensatz von Freiheit und Regel ange-
nommen wird, so dass jede Einschriankung von Freiheit negativ gesehen
wird. Dabei wird aber missachtet, dass Freiheit ohne Zwinge keine Frei-
heit ist, sondern Willkiir. Willkiir ist der absoluten Freiheit darin gleich,
dass sie kein Wohlgefallen, sondern nur Schrecken verbreitet, wie wir
seit Hegel wissen. Da niemand Willkiir wirklich begriifSt, ist Zwang, der
auf Freiheit zielt, in gewissem Masse sogar begriifSenswert. Fraglich ist
aber dennoch unter anderem, ob es ethische Legitimationen eines sol-
chen Zwangs geben kann. Ich komme nun zu zwei Autoren, die die The-
se von der Zwangsbedurftigkeit des Menschen unterstiitzen, allerdings
auf sehr unterschiedliche Weise.

158

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

e. Zur Zwangsbediirftigkeit des Menschen: Rousseau, Kant

Rousseau fordert im ersten Kapitel von Emil oder Uber die Erziehung,
dass es fir die Erziehung eines Kindes am besten sei, wenn man »ver-
hindert, dass etwas getan wird«, denn es ist besser, nichts zu tun als ir-
gendetwas zu tun, besser Zeit zu verlieren als zu gewinnen. Nichts zu tun
bedeutet, dass Widernisse und Zwange, die durch Dinge und Umstinde
gegeben sind, nicht beseitigt werden sollen. Der junge Mensch hat sich
durch diese hindurchzuarbeiten. Zugleich bedeutet nichts zu tun aber
auch, dass die Errichtung kiinstlicher, vom Menschen geschaffener Maf3-
gaben zu unterlassen ist. Den Zwang der Sachen soll ein Mensch von
frither Kindheit an kennenlernen, der Zwang eines fremden Willens soll
ihm jedoch erspart bleiben!

Das in der Popularpadagogik bekannte Beispiel von der heifsen Herd-
platte verdeutlicht die Sachlage recht gut. Rousseau sagt, dass das Kind
sich ausprobieren solle und sich zur Not auch verbrennen musse, da es
dadurch lernt, dass kiinftig der Herd zu meiden ist. Es ist der natiirliche
Zwang der Umstande, der zu Lernfortschritten fithrt. Vollig anders ar-
gumentiert Kant, der nach Rousseau der zweite Autor ist, der den Men-
schen fiir zwangsbediirftig erachtet. Die Eltern miissen das Kind warnen
und davon abhalten, die Herdplatte zu beriithren. Jetzt ist es der kiinst-
liche, vom Menschen aufgebaute Zwang, durch den das Kind lernt und
Fortschritte macht.

Grundsatzlich betrachtet Kant den Menschen als ein Geschopf, das re-
gelrecht erzogen werden muss. Die Erziehung beinhaltet Disziplinierung,
Kultivierung, Zivilisierung und Moralisierung. Dieser Gang ist ein Gang
des Zwangs. Das Ergebnis der Erziehung ist der Gebrauch der Freiheit,
der Weg dahin aber Zwang. Insofern lautet fiir ihn die Grundfrage der
Piadagogik: » Wie kultiviere ich Freiheit bei dem Zwange? « Das Ziel der
Erziehung, die Freiheit, ist ohne Zwang nicht zu erreichen. » Zwang ist
notig!« Der Freiheit weif$ sich nur zu bedienen, wer den »unvermeidli-
chen Widerstand der Gesellschaft gefithlt« hat. Kant spricht hier fast wie
der Emile Durkheim, der den kiinstlichen Zwang, den die Moral dem
Menschen auferlegt und den naturlichen Zwang, der sich aus den Zu-
fallen und Umstidnden des Lebens in einer Massengesellschaft ergibt, in-
einander tibergehen lasst.

Die hier skizzierte Debatte um den Zwang, die in der Moderne mit
Rousseau und Kant ihren Ausgang nimmt, ist tiber die Jahrhunderte hin-
weg weitergefiihrt worden. Man denke nur Theodor Litts Fragestellung
Fiibren oder Wachsenlassen?, die diese Debatte nach dem zweiten Welt-
krieg aufgegriffen und vertieft hat (vgl. Litt 1967).

159

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 3: FURSORGLICHER ZWANG
f. Fiirsorglicher Zwang

Der Mensch ist zwangsbedurftig! Der Zwang ist ein fursorglicher
Zwang, denn er dient nicht der Unterdriickung, sondern der Kultivie-
rung der Freiheit. Im Hinblick auf die Frage nach der Legitimation des
Zwangs sagen die klassischen Positionen, dass die Person, die frei ist,
Zwang austuben darf tiber eine Person, die unfrei ist, um damit jeman-
dem, der noch nicht frei ist oder nicht mehr frei ist, behilflich zu sein,
es auch zu werden oder es wieder zu werden! Personen, die noch nicht
frei sind, sind etwa Kinder; Personen, die es nicht mehr sind, sind etwa
kranke Menschen. Damit vollziehen wir den Ubergang von der Erzie-
hung zum Gesundheitswesen.

Dieser Ubergang fiihrt uns einerseits in ein neues und anderes Sozial-
system. Andererseits besteht aber auch eine sachliche Nihe zwischen Er-
ziehung und Gesundheit. Im Krankenhaus tiben viele Heilberufler einen
selbst erteilten Erziehungsauftrag gegentiber Patienten aus. Krankenhaus
und Schule sind beide zudem, mehr oder weniger, totale Institutionen im
Sinne Erving Goffmans.

g. Fiirsorglicher Zwang in der Gesundbeitsversorgung

Als gesunde und erwachsene Menschen miissen wir uns vorsorglich fiir
die Situation des Verfalls und der Hilfsbediirftigkeit schiitzen. Wir tun die-
ses, indem wir autonom Recht delegieren. John Rawls beschreibt das ent-
sprechende Procedere mit folgender Maxime: » Andere erhalten das Recht
..., an unserer Stelle zu handeln und das zu tun, was wir fiir uns tun wiir-
den, wenn wir vernunftig waren.« Legitimiert ist, wer glaubhaft machen
kann, dass »der Betroffene nach Entwicklung oder Wiedergesundung sei-
ner Vernunft ... unsere fiir ihn ergangene Entscheidung billigen und aner-
kennen« wiirde und daher sagen »wiirde, daf$ wir das Beste fiir ihn getan
haben.« (Rawls 1975, 281f) Das ist der klassische Paternalismus!

h. Charakteristik des fiirsorglichen Zwangs

Der fursorgliche Zwang ist mindestens durch folgende Aspekte charak-
terisiert:

— er ist durch den Menschen gemacht,

— er wird zum Guten eines Anderen ausgeiibt und zwar auch wider
dessen Willen, welcher als unverntinftig und damit als relativ unbe-
achtlich gelten kann,

— er ist paternalistisch begriindet, also potentiell durch den Anderen
selbst legitimiert,

160

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER NACHTEIL DER KLASSISCHEN POSITION

— er ist ein Zwang der Vernunft und damit, so Jirgen Habermas, der
allein zuldssige und auch der »allein zugelassene Zwang. «

Die entscheidende Voraussetzung dieser MafSgaben ist ein angenomme-
ner Sach- und Wertunterschied zwischen einer verniinftigen, moralischen
Person und einem unverniinftigen, gar kranken Menschen. Die verniinf-
tige Person iibt fursorglichen Zwang tiber die unverntinftige und even-
tuell kranke Person aus und zwar zu deren Wohl! Die verniinftige, weil
gesunde Person akzeptiert im Rahmen des Paternalismus den Wertunter-
schied. Wenn ich nicht mehr auf der Héhe meiner Vernunftméoglichkei-
ten bin, akzeptiere und begrifse ich es, wenn gesunde Personen stellver-
tretend fiir mich handeln. Diese MafSgabe, die auch von der Diskursethik
geteilt wird, ermoglicht Flirsorge um die Kranken, aber um den Preis,
dass die Fuirsorgeempfanger blofle Objekte und keine zentralen Subjek-
te des Ethischen mehr sind. Im Zentrum steht die gesunde Person, die
sprach- und handlungsfihig ist (Apel, Habermas).

i. Zum Wertunterschied zwischen Vernunft und Unvernunft

Um den Wertunterschied, den alle klassischen Positionen inklusive der
Diskursethik behaupten, verdeutlichen zu konnen, schauen wir auf Max
Scheler. Schelers Ethik stammt aus dem Jahre 1916 und ist unbelas-
tet, was die modernen Debatten um die Bioethik angeht. Wir konnen
Schelers Position schematisch darstellen, um den Wertunterscheid zwi-
schen Person und personlosem Menschen erkennen zu konnen (vgl. Sche-
ler 2000, 469ff).

Fine »Person« ist Ein »Person-loser Mensch« ist
vollsinnig = bei Sinnen wahnsinnig = von Sinnen
. = spricht mit . = folgt anderen

miindig . unmiindig .

eigenem Mund Stimmen

= regiert sich vom Leib = Sklave der
selbstbewusst .

selbst beherrscht Sinne

j. Der Nachteil der klassischen Position
Der Vorteil klassischer Positionen wie der Schelers ist ihre Legitimati-
on des Paternalismus. Sie hat aber auch einen groflen Nachteil: es wer-

den bestimmte Menschen von Achtung und Wiirde ausgeschlossen und

161

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 3: FURSORGLICHER ZWANG

lediglich zu Fiirsorgeempfangern ohne eigenen Status, auf den zu horen
wire, degradiert.

Dabei gelten Vollsinnigkeit, Mundigkeit und Selbstbewusstsein als
Kriterien fir den Wert einer Person. Wer sie nicht aufweist, ist keine
vollwertige Person! Diese Eigenschaften sind heute im Zeichen von Gen-
der Studies, Disability Studis, Human-Animal-Studies etc. problematisch
geworden, da sie Leib, Geschlecht, Sozialitat, Geschichtlichkeit u.a. As-
pekte des Mensch- und Personseins als ethisch irrelevant ausblenden.
Heute leben wir in Zeiten der Entdifferenzierung der Wertunterschiede
zwischen gesunder und kranker Person.

k. Der Vorteil der Entdifferenzierung der Wertunterschiede

Diese Entdifferenzierung bietet den Vorteil einer ethischen Inklusion. Es
kommt zu einer Anndherung zwischen der Vernunft und den Unverniinf-
tigen: Mann und Frau, Mensch und Tier, Leben und Tod, Verwandte und
Fremde, sowie Kranker und Gesunder! Auch die bisher Unvernuinftigen
sind als Selbstzweck zu achten. Die Unvernunft ist so nicht unverniinftig
und schon gar nicht wiirde- und wertlos, denn auch die Vernunft ist nicht
so vernunftig und rein, wie einst geglaubt wurde! Klaus Dorner bringt
diesen Sachverhalt auf die Formel: »Irren menschlich ist«.

I. Das Problem der Entdifferenzierung

Wenn klare und eindeutige Differenzierungen nicht mehr moglich sind,
dann wird auch unklar, ob der Verntinftige tiber den Unverniinftigen
weiterhin fursorglichen Zwang ausiiben darf. In dieser Unklarheit leben
wir heute! Sie bereitet auch ein Problem. Diese Problematik macht sich
nachhaltig im Feld der Gesundheitsversorgung bemerkbar.

In den letzten 20 Jahren bescheinigte die Rechtsprechung dem Pati-
enten, jedem Arzt rechtlich auf Augenhohe zu begegnen und reduzierte
dadurch vorhandene Asymmetrien. Ein Arzt ist nicht nur seinem Auf-
trag verpflichtet, sondern innerhalb der Rechtsordnung auch den Geset-
zen, und diese stirken den Willen des Patienten — auch den des komato-
sen und des sterbenden!

m. Zur Sache!
Die Entdifferenzierung des Wertunterschieds zwischen Vernunft und Un-
vernunft hat als positiven Gewinn eine ethische Inklusion. Auch wenn

diese lickenhaft sein mag, ist sie ein Gewinn.

162

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FURSORGLICHER ZWANG ALS ZWANGSBEHANDLUNG

1. Die Entdifferenzierung erzeugt zugleich das Problem, dass die klas-
sische Legitimation zur Austibung des fiirsorglichen Zwangs nicht
mehr wie bisher gilt.

2. Das Bundesverfassungsgericht hat die Zwangsbehandlung psychisch
kranker Téter weitestgehend untersagt. Wie auch in anderen Berei-
chen der Gesundheitsversorgung begegnen sich hier Arzt und Pati-
ent rechtlich immer mehr auf Augenhohe (Beschluss 2 BvR 882/09).

3.  Welchen Sinn macht es, wenn ein Patient in der Psychiatrie eine Be-
handlung ablehnt, es ihm dadurch erheblich schlechter geht, die Ver-
weildauer steigt und seine Chancen auf Resozialisierung sinken?

n. Fiirsorglicher Zwang als Zwangsbehandlung

Wir wollen nun einige Begriffe praziser fassen, um die Problematik wei-
terverfolgen zu konnen. Zur Erinnerung sei gesagt, dass es uns um den
fursorglichen Zwang im Hinblick auf heilberufliche Behandlungen geht
und nicht um Zwang und Gewalt im Allgemeinen.

Als Behandlung bezeichnen wir eine medizinisch indizierte MafSnah-
me zum Wohl des Patienten, die durch die Einwilligung des Patienten
und seine handelnde Mitwirkung, die als natiirlicher Wille bezeichnet
wird, legitimiert ist. Unter Zwang verstehen wir eine indizierte Maf3-
nahme gegentuiber einer Person, die aufgrund von Fremdgefahrdung le-
gitimiert ist. Man denke etwa an die Zwangsquarantine gemafS §30 des
Infektionsschutzgesetzes. Eine Zwangsbehandlung ist eine arztlich indi-
zierte Maf$nahme in einem Krankenhaus zum Wohl eines Patienten, die
nur wider seinen Willen durchgefiihrt werden kann.

Fiir den Fall der Einwilligungsunfahigkeit kann eine volljahrige Per-
son eine Patientenverfiigung verfassen und darin Untersuchungen, Heil-
behandlungen und arztliche Eingriffe befiirworten oder untersagen. Die-
se Autonomie erfihrt im Falle der Psychiatrie jedoch eine prinzipielle
Einschrankung. Psychiatrische Maf§nahmen und arztliche Untersuchun-
gen, die ein Gericht anordnet, kann ein Patient nicht untersagen oder
ablehnen. Wenn ein Patient in der Psychiatrie einwilligungsunfahig ist,
dann bezieht sich die Zwangsbehandlung auf eine Uberwindung des
natiirlichen Willens. Weiterhin ist zu beachten, ob eine anstehende Be-
handlung lebenswichtig ist oder nicht. Wenn die Behandlung sehr stark
schiadigende Nebenwirkungen haben sollte, dann muss u.U. eine betreu-
ungsgerichtliche Genehmigung eingeholt werden (vgl. Rusing 2017).

Der fiirsorgliche Zwang stellt somit eine indizierte Maffnahme zum
Wohl des Patienten und wider dessen Willen dar. Die klassische Position
des Wertunterschieds zwischen vernunftiger und kranker Person kann
diesen Zwang legitimieren. Fir die moderne Position, die den Wertunter-
schied zugunsten einer ethischen Inklusion ablehnt, ist die Legitimation

163

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 3: FURSORGLICHER ZWANG

fraglich. Auch aus rechtlicher Sicht kann, abgesehen von dem gegebenen
Beispiel der Quarantine, fir oder gegen eine Zwangsbehandlung argu-
mentiert werden. Die zentrale Frage fiir die hier vorgenommene ethische
Argumentation lautet nun: konnen fiirsorglicher Zwang und ethische In-
klusion zusammen existieren? Oder in Abwandlung von Kant: Wie ist
fursorglicher Zwang bei der ethischen Inklusion moglich?

o. Ausblick

Die Legitimation von firsorglichem Zwang war traditionell an den
Wertunterschied zwischen verniinftiger und unverntinftiger Person ge-
koppelt. Eine Folge dieses Unterschieds ist eine ethische Exklusion. Die
Aufhebung bzw. erhebliche Abmilderung des Wertunterschieds bewirkt
eine Inklusion. Als Folge daraus kann nur eine Entkoppelung des fiir-
sorglichen Zwangs von der personalen Wertunterscheidung resultieren.
Exklusiv ist namlich nicht der fiirsorgliche Zwang, sondern die Behaup-
tung, dass ein durchaus vorhandener Unterschied zwischen Vernunft und
Unvernunft einen ethischen Unterschied in Achtung, Schutz und Wiir-
de bedeuten konne.

Wenn fursorglicher Zwang auf Grenzen stof3t, ist das ein Anzeichen
fur einen moglichen ethischen Inklusionsgewinn. Dieser Gewinn ist zu
achten! Thm ist 6ffentlich Gehor zu verschaffen und somit nicht nur den
Klagen von Arzten und anderen Heilberuflern iiber unklare Handlungs-
optionen.

Auch die Tatsache, dass Menschen, die als Patienten sogenannte »un-
verniinftige Entscheidungen« fillen, Heilberuflern und staatlichen Or-
ganen immer mehr auf Augenhohe begegnen, besagt nicht, dass eine
Zwangsbedurftigkeit des Menschen obsolet geworden ist. Sie tritt dif-
ferenzierter auf und ist differenzierter zu legitimieren, wie die hochst
unterschiedlichen Beispiele aus den Bereichen des Strafrechts, der Psy-
chiatrie, des Infektionsschutzes, der Behindertenpolitik und der Demenz-
versorgung zeigen.

Fursorglicher Zwang ist mit ethischer Inklusion zu vereinbaren und

kann somit einen Anspruch auf Akzeptabilitit stellen, wenn er mindes-

tens die Summe nachfolgender Kriterien erfillt. Der firsorgliche Zwang;:

—  verletzt menschliche Personen nicht wider ihren Willen,

—  beraubt menschliche Personen nicht alternativer Artikulationsmog-
lichkeiten,

—  beschiddigt menschliche Personen nicht hinsichtlich Achtung und
Wirde,

- behandelt menschliche Personen nicht als nacktes und ethikfreies
Leben.

164

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FURSORGLICHER ZWANG ALS ZWANGSBEHANDLUNG

Somit ist nicht jede Exklusion ein ethisches Problem (vgl. die ausfiihrli-
che Begriindung in: Schnell 2017).

Eine differenzierte und wohlberatene Befiirwortung von fiirsorgli-
chem Zwang bewegt sich im Rahmen der wohlfahrtsstaatlichen Ethik,
die eine offene, kreative und auch konflikthafte Beziehung zwischen den
Grundwerten Autonomie (des Individuums innerhalb der Gesellschaft),
Gleichheit (als Verhinderung ungerechter Bevorzugungen) und Sicher-
heit (als Schutz des Individuums vor der Gesellschaft und der Gesell-
schaft vor Individuen) als demokratische Normalitat betrachtet (vgl.
Pollmicher 2015).

165

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang 4: Diversitit am Lebensende

Martin W. Schnell und Christian Schulz haben das Konzept der Diver-
sitdt am Lebensende 2008 in Wien eingefiihrt. Seither wurden mehrere
Schritte zur Verankerung dieses Konzepts in der (akademischen) Offent-
lichkeit unternommen.

a. Das Konzept der Diversitdit

Da der Begriff der Diversitit in der Biologie, im Management, in der
Genderdebatte und in anderen Kontexten verwendet wird, ist er als sol-
cher mehrdeutig. Somit musste die spezifische Diversitit am Lebensende
zunichst im Jahre 2011 im allgemeinen Diskurs tiber die Diversitat an-
gemeldet werden (vgl. Schulz/Karger/Schnell 201 1). In Deutschland zahlt
das Fach Palliativmedizin zu den Pflichtfachern im Medizinstudium. Das
Konzept der Diversitait wurde daraufhin als eine mogliche Grundlage
der palliativmedizinischen Lehre an Universititen etabliert (vgl. Schnell/
Schulz-Quach 2020). Im Jahre 2015 erfolgte die bislang ausfiihrlichste
Explikation des Konzepts (vgl. Schnell/Schulz 2015).

b. Begriffe und Perspektiven

Als das Lebensende kann die letzte Phase der Existenz, der keine weitere
folgen wird, bezeichnet werden. Es konnte sich dabei um die sogenannte
Finalphase handeln, aber es muss nicht so sein. Der Tod ist wesentlich
schwieriger zu definieren. Das bekannte und unlésbare erkenntnistheo-
retische Problem, dass nimlich die iiber den Tod reflektierende Instanz,
der Mensch, durch den Tod selbst aus der Reflexion ausscheidet und da-
her kein Zeugnis tiber den eigenen Tod ablegen kann, notigt uns zu ei-
nem gedanklichen Umweg (vgl. Schnell 2017, 145ff). Mit Vladimir Ja-
nkélévitch differenzieren wir zwischen dem »Tod in der dritten, in der
zweiten und in der ersten Person.« (Jankélévitch 20035, 34) In der Per-
spektive der 3. Person ist der Tod ein Ereignis, iiber das die Offentlichkeit
spricht (Presse): Irgendjemand stirbt! In der 2. Person ist das Schicksal
eines konkreten anderen Menschen gemeint: Jemand bestimmter stirbt!
Und in der 1. Person ist das je eigene, nicht delegierbare Faktum bezeich-
net: Ich sterbe!

Als das Lebensende im Zeichen des Todes wird nachfolgend eine Be-
gegnung zwischen jemandem, der den Tod in der 2. Person durchlebt
und jemand anderem, der diesen Menschen in der 1. Person begleitet

166

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ABGRENZUNG DER DIVERSITAT VON KRANKHEIT UND ALTER

(und behandelt) bezeichnet. Die Perspektive der 3. Person werden wir
zum Ende wiederaufnehmen. Zunichst bildet die Ich/Du-Beziehung un-
sere Leitperspektive.

Der Sache selbst nach ist die Diversitit eine Asymmetrie zwischen der
1. Person und der 2. Person.

1. Person — 2. Person —
Begleiter: Arzte, Pflegende, Angehorige | Sterbender

Weiterleben Sterben
In der Welt verharren Die Welt verlassen
Gehen lassen miissen Gehen

Diese Asymmetrie gibt es nur am Lebensende und damit in keinem an-
deren Bereich des Lebens und in keinem anderen der Gesundheitsver-
sorgung. Es handelt sich hier um eine Asymmetrie, weil die Positionen
(Weiterleben vs. Sterben etc.) nicht umkehrbar sind! Niemand kann
dem Anderen sein Sterben abnehmen. Der Tod ist der je eigene Tod. Die
Kommunikation zwischen Arzt und Patient geschieht an der Grenze des
Schweigens, weil am Lebensende die firr den Dialog zwischen Ich und
Du notwendige, gemeinsame Bedeutungswelt schwindet. Kulturwelt ist
ein symbolischer Ort gemeinsamer Bedeutungen, aufgrund derer ein Ver-
stehen der an der Kulturwelt teilhabenden Personen moglich ist. Dieses
Verstehen benotigt ein »dem Ich und dem Du Gemeinsames« (Dilthey
1981, 256). Ein solch Gemeinsames ist die Kultur. Die Gemeinsamkeit
der Kultur schwindet am Lebensende und verwandelt sich allmihlich in
die Asymmetrie von Weiterleben vs. Sterben.

c. Abgrenzung der Diversitdt von Krankheit und Alter

Die Diversitit ist eine unaufhebbare Asymmetrie angesichts eines kon-
kreten Abschieds. Diese Situation ist von Krankheit und Alter im Allge-
meinen zu unterscheiden. Krankheit bezeichnet auch eine Asymmetrie,
die mit Klaus Dorner aber als aufhebbare Asymmetrie bezeichnet wer-
den kann, weil der ich-bezogene Riickzug von der Welt die Moglichkeit
der Reintegration in sich tragt (vgl. Dérner 2002). Das Alter ist in seiner
Phianomenalitit eine Abschiedlichkeit gegeniiber der Welt als Haltung,
aber kein konkreter Abschied, wie es die Diversitit am Lebensende vor-
sieht (vgl. Schnell 2010b)

167

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 4: DIVERSITAT AM LEBENSENDE
d. Diversitdt als ein dritter Weg zwischen Empathie und Abstand

Im Hinblick auf die Begleitung der 2. Person (Du) durch eine 1. Person
(Ich) gilt es, zwei durchaus verbreitete Einstellungen zu relativieren. Di-
versitit erfordert erstens eine Hinwendung zum Anderen, die aber durch
Empathie nicht oder nicht allein zu erreichen ist.

Gegen die Empathie spricht, dass so getan wird, als ob das weiter-
lebende Ich die Andersheit der Situation des im Abschied befindlichen
Du mit eigenen Moglichkeiten nachvollziehen konnte. Wenn es so wire,
whurde das auf eine Trivialisierung der Sterbebegleitung hinauslaufen.

Man konnte sie getrost durch einen emotionalen Roboter durchfiith-
ren lassen. Empathie basiert auf einem Analogieschluss, durch den der
Andere systematisch verfehlt wird.

Es gibt daher kein Sich-Hineinversetzen in einen sterbenden Men-
schen. Unsere Argumentation umfasst vier Schritte. Im Alltag ist (1) die
Begegnung zwischen Ich und Du ein Ausgangspunkt fiir die Sinnbildung.
Sinnbildung entsteht durch wechselseitiges Handeln: jeder kann eine Si-
tuation aus der Sicht des Anderen betrachten (vgl. Schiitz/Luckmann
1984, 122ff). Ich stelle eine Frage und erwarte, dass der Andere meinen
Sprechakt als einen versteht, auf den er antworten sollte. Reziprozitat
beinhaltet eine Normalititsunterstellung: Ich erwarte, dass sich der An-
dere in typischen Situationen auch typisch verhilt (vgl. Folter 1983). Er
moge auf Fragen antworten, eine BegrufSung erwidern usw. Wechselsei-
tigkeit in der Begegnung zwischen Ich und Du ist ein zentraler Parame-
ter zur Erzeugung von gesellschaftlicher Normalitit (vgl. Rolf 1999).
In der Ethik existiert (2) der Grundsatz des Aristoteles: Geteiltes Leid
ist halbes Leid. Die Mitleidsethik basiert bekanntlich auf dieser Maf3-
gabe. Thr geht es um eine Orientierung am Wohl und Wehe des Ande-
ren. Aber woher weifS ich, was der Andere als Wohl empfindet und als
Wehe leidet? Durch mein Mitleiden an seiner Situation! Ich stecke je-
doch nicht in der Haut des Anderen, Mitleid ist daher kein Gefiihl, son-
dern seit Schopenhauer eine geistige » Vorstellung von ihm«, den Ande-
ren«, »in meinem Kopf«. Ich identifiziere mich mit dieser Vorstellung
so sehr, dass dadurch der Unterschied zwischen ihm und mir »als auf-
gehoben« (Schopenhauer 1986, 740) angesehen werden kann. Es miiss-
te tendenziell zu einer Verschmelzung zwischen Ich und dem Anderen
kommen konnen. Durch Empathie soll (3) das fremde Seelenleben nach-
empfunden werden. Einfithlung ist ein Sich-Hineinversetzen in das See-
lenleben des Anderen mit dem Ziel, dessen Andersheit von mir selbst her
zu gewinnen. Im Kontext der Dialogphilosophie des 19. Jahrhunderts ist
auch die Rede von Einsfithlung (!) oder gar von Verschmelzung, so dass
der Unterschied zwischen Ich und Du verschwindet. Wir sind im Alltag
schnell bereit, zu sagen: »Ich weif$, wie Du dich fihlst. « Ich meine damit,
dass ich weif3, was es heifst, dass der Andere sich die Hand verstaucht

168

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIVERSITAT ALS EIN DRITTER WEG ZWISCHEN EMPATHIE UND ABSTAND

hat, da ich selbst meine eigene Hand auch schon einmal verstaucht hat-
te und diese Situation als unangenehm in Erinnerung habe. Gegen die-
se Art von Empathie spricht (4): Sie leistet nicht das, was sie verspricht.
Sie erreicht den Anderen gar nicht erst, da sie auf einem Analogieschluss
beruht. Ich schliefSe von dem Gefiihl, dass ich bei meiner Verstauchung
empfand, auf den moglichen Schmerz des Anderen. Der Andere wird
dadurch systematisch verfehlt. Neuere Untersuchungen bestitigen die-
se Einschitzung (vgl. Beyer 2013, Breithaupt 2017). Waihrend diese Art
der Verfehlung bei Alltaglichkeiten harmlos ist, wiewohl es eine Verfeh-
lung des Anderen ist und bleibt, ist es das im Angesicht des Todes des
Anderen nicht mehr. Die Andersheit des Sterbens des Anderen kann ich
als Uberlebender nicht von mir selbst her einholen. Daher ist Diversi-
tat keine Empathie.

Diversitat ist nicht nur von Empathie, sondern zweitens auch von dem
Konzept des definitiven Abstands abzugrenzen. Dieses Konzept besagt,
dass das Ich dem Du am Lebensende in keiner Weise beistehen konne,
weil jeder vollig fiir sich allein sterben muss. Diese resignative Position
bedeutet, dass Sterbebegleitung im Kern unmoglich ist. Auf diese Kon-
sequenz lauft die Stellungnahme der katholischen Kirche in Deutschland
im Jahr 1978 hinaus (vgl. Schnell/Schulz 2014, Kap. 1) Missverstind-
nisse rund um die Errichtungen von Hospizen und »Sterbekliniken«, die
als drohende Gefahr gesehen wurden, um der Euthanasie einen Weg zu
bahnen, waren in den 198cern an mafSgeblichen Stellen verbreitet. Kir-
chen, Wohlfahrtsverbiande und selbst Krankenhausgesellschaften stan-
den deshalb der Idee ablehnend gegeniiber.

Die Stellungnahme der Deutschen Bischofskonferenz beinhaltete zwei
fur die damalige Zeit typische Behauptungen. Erstens: Stationire Sterbe-
begleitung ist Euthanasie und daher zu unterlassen. Zweitens: Mit der
Einlieferung in eine Sterbeklinik werde dem Schwerkranken jede Hoff-
nung genommen. Es bleibt unklar, welche Art von Hoffnung damit ge-
meint ist. Es regt sich noch heute der Verdacht, dass diese sogenannte
Hoffnung zum unwiirdigen Kampf gegen den Tod und damit zum Miss-
lingen von Abschied und Trauer gefuhrt hat. Diese Ansichten sind da-
mals in die Planungen des Bundesministeriums fiir Jugend, Familie und
Gesundheit eingegangen und haben zur Verzogerung der Einfihrung der
Palliativversorgung in Deutschland beigetragen. Erst im Jahre 1983 ent-
stand die erste Palliativstation mit fiinf Betten in Koln.

Vor dem Hintergrund der beiden geschilderten Positionen ist nun die
These zu sehen, dass Diversitit weder Empathie noch Abstand ist, son-
dern einen dritten Weg darstellt.

169

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 4: DIVERSITAT AM LEBENSENDE
e. Bestdtigung des Konzepts durch Palliativpatienten

Nach den zahlreichen Anmerkungen zum Konzept der Diversitit kom-
men wir nun zu Fragen der Plausibilitit. In einer ersten empirischen
Pilottestung wurden Palliativpatienten Fallgeschichten zur Kommentie-
rung vorgelegt, die inhaltlich das Phinomen der Diversitit zum Thema
haben (vgl. Schulz/Schnell/Paul 2015).

In einer solchen Geschichte war etwa zu vernehmen: »Arzt: Haben
Sie eine Depression? Patient: Horen se mal, was glauben Sie, geht in mir
vor? Ich denke uiber den Tod nach!« Palliativpatienten kommentierten
diese Sentenz: »Die Leute stecken nicht in meiner Situation und ja, Wor-
te sind wie Floskeln.« »Jetzt, wo man krank ist, versuchen die Leute zu
helfen, aber sie sind hilflos, ..., sie konnen nichts machen.« »Da kannst
Du nichts machen. Von der Seite des Empfingers und nicht von der des
Gebenden. « »... Was soll ich denn mit dem Arzt iibers Sterben reden?«

Als Ergebnis der Pilottestung konnte festgehalten werden, dass Patien-
ten bestitigen, dass das Phanomen der Diversitit aus ihrer existiert. Es
besteht an dieser Stelle gewiss weiterer Forschungsbedarf.

f. Was mochten Patienten nicht?

Patienten erwarten von professionellen Begleitern (Arzten, Psychologen,
Pflegenden etc.), dass sie das Phanomen der Diversitit nicht tiberspielen
und nicht ignorieren! Die Diversitit ignorieren — Beispiele:

Peter Noll (Patient): »Das Gesprich zwischen einem, der weifs, dass
seine Zeit bald ablauft, und einem, der noch eine unbestimmte Zeit vor
sich hat, ist sehr schwierig. Das Gesprach bricht nicht erst mit dem Tod
ab, sondern schon vorher. Es fehlt ein sonst stillschweigend vorausge-
setztes Grundelement der Gemeinsamkeit... Auf beiden Seiten wird viel
Heuchelei verlangt. Darum auch die gequilten Gesprache an den Spi-
talbetten. Der Weiterlebende ist froh, wenn er wieder draufSen ist, und
der Sterbende versucht zu schlafen.« (Noll 1984, 28) Die Ignoranz be-
steht darin, dass das Schwinden der gemeinsamen Welt ibersehen wird.

Thomas Okon (Psychoonkologe): Im Rahmen einer Perspektivpla-
nung bietet ein Arzt seinem Patienten psychologische Unterstiitzung, Be-
gleitung, Beratung, Kunsttherapie und somit das ganze und gute Pro-
gramm einer Palliativversorgung an. Der Patient erwidert, dass er nur
einen Wunsch habe: Er mochte nicht sterben! Und wortlich: »Ich bin
es, der stirbt. Die Arzte aber nicht. Sie werden diesen Raum verlassen...
Ich nicht. Niemand versteht, was ich damit sagen will.« (Okon 2006,
14) Der Arzt betrachtet den sterbenden Menschen als Patienten. Er bie-
tet ihm folgerichtig medizinische Leistungen an. Der Patient betrachtet
sich aber als Menschen. Er hat einen zutiefst menschlichen Wunsch. Er

170

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE MIT DIVERSITAT UMGEHEN?

mochte leben. Die Ignoranz besteht darin, die Differenz von Mensch und
Patient zu tibersehen.

Gisela Briinner: Der Patient sagt: »Ich habe Angst vor der Behand-
lung.« Der Arzt antwortet: »Das miissen Sie nicht. Es ist eine Routine-
behandlung, die wir hier dauernd durchfithren. Es kann nichts passie-
ren.« (Briinner 2005, 17) Die Ignoranz besteht darin, dass der Arzt im
Licht der 3. Person auf die 1. Person antwortet und damit seinen Pa-
tienten nicht erreicht. Schnell/Schulz/Kolbe/Dunger konnten 2013 zei-
gen, dass Palliativpatienten sehr sensibel auf Fehler reagieren, die Arz-
te aus ihrer Sicht ihnen gegeniiber begehen. Dazu zahlt die Ignoranz,
die die Suggestion einer Kontinuitit einer gemeinsamen Welt bedeutet.
»Ich bin Arzten gegeniiber sehr vorsichtig.« (Schnell/Schulz/Kolbe/Dun-
ger 2013, 103)

g. Wie mit Diversitit umgehens

Zum Ende der Ausfiithrungen soll nun skizziert werden, wie in der Praxis
mit der Diversitit am Lebensende umgegangen werden konnte.

Die deutsche Approbationsordnung konstatiert, dass es ein Arzt in
fast jeder Versorgungssituation mit dem Tod eines Menschen zu tun
bekommen kann. Daher wurde die Palliativmedizin inzwischen zum
Pflichtfach im Studium gemacht. Die palliativmedizinische Lehre ist ein
geeigneter Kontext, um sich mit der Diversitdt auseinanderzusetzen. Zur
Palliativmedizin gehort die Entwicklung einer reflektierten Haltung ge-
geniiber Sterben und Tod. Ubungen und Workshops anhand von Videos
sind hier hilfreich.

Wenn Arzte die eigene Sterblichkeit aussparen und nicht reflek-
tieren, kommen sie mit sterbenden Patienten nicht ins Gesprach (vgl.
Rodes-Kropf 2005). Es geht darum, die Endlichkeit und den Tod in der
1. Person zu thematisieren und nicht nur in der 2. und 3. Die Weigerung,
die eigene Person im Licht der Endlichkeit zu betrachten, bildet einen
Hauptgrund fiir die Tabuisierung des Todes. Der Tod in der 3. Person
und auch der in der 2. Person sind hingegen heutzutage o6ffentliche The-
men und weniger denn je tabuisiert.

1 Ein Beispiel: Im Rahmen von Diskurs- und Forschungsprojekten, die
vom deutschen Bundesministerium fiir Bildung und Forschung finanziert
worden sind, wurden 60 Videos von Gesprichen mit sterbenden Men-
schen und deren Angehérigen zu Ubungszwecken erstellt. Das Projekt
www.30GedankenzumTod.de zeigt Umgangsweisen von erwachsenen Men-
schen mit dem Tod (Arzte, Feuerwehr, Kommissar, Tatortreiniger, Gerichts-
mediziner,...). Das Projekt www.30JungeMenschen.de zeigt Umgangswei-
sen von jungen Menschen (Schiiler, Azubis, Studierende, ...).

171

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 4: DIVERSITAT AM LEBENSENDE

In der 1. Person aufzutreten bedeutet fiir einen Arzt, selbst als Mensch
im Dialog zu erscheinen.

Wie Okon feststellte, presst ein Arzt einen Menschen in ein medizini-
sches Schema und macht ihn dadurch zum Patienten. Diese notwendige
Praktik wird durch die Sozialisation des Medizinstudiums befordert (vgl.
Schnell/Langer/Bongartz/Jung 2011). Sie ist notwendig, weil ein Arzt nur
Patienten helfen kann, aber keinen Menschen. Sie ist im Rahmen der Pal-
liativversorgung aber auch ein Problem, weil sie den existentiellen As-
pekt des Todes, der nicht der Rolle des Patienten zuzurechnen ist, ver-
fehlt. Dem kann entgegengewirkt werden, wenn der Arzt in der 1. Person
selbst als Mensch dem sterbenden Menschen gegenuibertritt. Der Arzt als
Mensch — bedeutet nicht, dass alle Professionalitit abgeworfen und da-
mit hinter sie zurtckgegangen wird. Der Arzt ist in dem hier gemeinten
Sinn ein Mensch, wenn er tiber die Professionalitit hinausgeht.

Eine Beziehung zu einem sterbenden Menschen kann nur gelingen,
wenn der Patient von sich aus eine Briicke dazu anbietet. Die Bedeutung,
die An- und Zugehorige von Patienten in dieser Situation haben, ist an
anderer Stelle beschrieben.

Ein Umgang mit der Diversitit beinhaltet:

1. Die Briicke zum Patienten zu nutzen, um eine neue, gemeinsame Be-
deutungswelt zu errichten.
Den Patienten als Menschen anzuseben.

3. Den Patienten und seine Angehirigen in der ersten Person Singu-
lar anzusprechen.

4. Einem sterbenden Menschen in der Rolle des Patienten selbst als
sterblicher Mensch gegeniiber zu treten.

h. Offentlicher Umgang mit Diversitiit

Ein spezieller Umgang mit der Diversitit zeigt sich in der Bereitschaft
von sterbenden, aber nicht in der Finalphase befindlichen Menschen,
sich mit anderen tiber ihre Situation zu unterhalten und das Gespriach
im Internet zu hinterlegen. Hierbei handelt es sich um eine spezielle kul-
turelle Form, die, mit Jankélévitch gesprochen, den Tod in der 1., der 2.
und der 3. Person zusammentfiihrt (vgl. Wildfeuer/Schnell/Schulz 2015).

i. Charta
Unter dem Dach der Deutschen Gesellschaft fiir Palliativmedizin, des
Deutschen Hospiz- und Palliativverbandes und der Bundesdrztekammer

wurde Mitte der 2000er Jahre ein Chartaprozess initiiert. Dessen Ziel

172

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHARTA

war und ist die Biindelung aller Expertisen, die fiir die Versorgung von
Menschen an deren Lebensende relevant sind. Dazu zdhlen Aspekte des
Rechts, der Ethik, der Politik, der Ausbildung, der Forschung und na-
turlich die Beachtung der Besonderheit der Situation betroffener Men-
schen. Im Jahre 2010 konnte die erste Fassung der Charta zur Betreu-
ung schwerstkranker und sterbender Menschen in Deutschland aufgelegt
werden (www.charta-zur-betreuung-sterbender.de).

Die Charta definiert Palliative Care als die Bemiihung, Patienten an
deren Lebensende zu begleiten und zu behandeln, aber unter Beachtung
von Barrieren und Grenzen, die in dieser Situation auftreten. In diesem
Sinne ist das Konzept der Diversitat am Lebensende in der Charta ver-
ankert. Die Begleitung verweist auf unsere existentielle Beziehung zu An-
deren und das auch im Hinblick auf eine vermeintliche Wahrheit unse-
res eigenen Selbst.

173

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang 5: Authentizitiat im Angesicht
des Anderen

Authentizitit im Sinne von Aufrichtigkeit ist urspringlich ein Begriff
aus der Anatomie. Er bezeichnet die Tatsache, dass der Mensch aufrecht
geht, sich damit vom Boden entfernt, Weitsicht und Verantwortungsfa-
higkeit ausbildet. Davon abgeleitet ist die psychologische Bedeutung.
Aufrichtig ist derjenige, der sich nicht verstellt, der sich zu sich selbst
bekennt, ehrlich ist und so auch anderen in der Kommunikation gegen-
ubertritt. Der Kern der Aufrichtigkeit ist die Authentizitdt. Sie meint,
dass an einer Person und ihrem Auftreten alles echt und nichts inszeniert
ist, kein Gefiihl und keine Aussage. In der Ethik und in der Psychologie
ist die Ansicht weit verbreitet, dass der Mensch mit sich selbst befreun-
det sein miisse und dann auch mit anderen gut auskommen konne. Die
dazu notwendigen Fahigkeiten zur Empathie sind wichtig, weil sie das
Menschliche am Menschen ausmachen wirden. Heutzutage, also in Zei-
ten der Digitalisierung und der Vormacht der kiinstlichen Intelligenz,
sind diese Fihigkeiten sogar besonders wichtig, weil sie, so eine der vor-
herrschenden Ansichten, den Unterschied des Menschen gegeniiber der
Maschine ausmache.

Aufrichtigkeit gibt es als Wert nur in Kulturen, die durch die Roman-
tik gepragt sind. Japan gehort zum Beispiel nicht dazu. Dort steht eher
das Maskenhafte und Kunstliche der Person im Mittelpunkt. Daher er-
fahren in Japan auch Pflegeroboter eine viel groflere Akzeptanz als in
Europa (vgl. Wagner 2013).

a. Aufrichtigkeit als fragwiirdiger Wert

Aufrichtigkeit geht mit emotionaler Wahrhaftigkeit und daher mit Au-
thentizitdt einher. Dieses Ideal begegnet uns heute in vielen Ratgebern
und auch in der Werbung. » Wie kommt es, dass die Ethik der Authentizi-
tat dazu neigt, ins Triviale abzugleiten? « (Taylor 1995, 66) Die Antwort
auf diese Frage Charles Taylors ist recht einfach zu geben: Aufrichtig-
keit ist in Wahrheit ein Problem! Nichts liegt dem modernen Kulturmen-
schen ferner als aufrichtig zu sein. Offenbar ist das Leben in der mo-
dernen Zivilisation so komplex, dass der Mensch sich verstellen muss,
um leben zu konnen. Zu Beginn des 20. Jahrhunderts gibt es unzahlige
Zeugnisse fur das Unbehagen in der Kultur und die Last, die dieses dem
Menschen aufzwingt.
Die Folge dessen ist eine Distanz anderen und sich selbst gegenitiber.

174

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUTHENTIZITAT IST KEINE EIGENINITIATIVE
b. Selbstfremdheit

Friedrich Nietzsche zog daraus eine Konsequenz. Es macht keinen Sinn,
Spontaneitit und Selbsterkenntnis anzustreben, denn wir Menschen sind
und bleiben uns fremd (Genealogie der Moral, Vorrede)! Das schmerzt
uns. Deshalb fragen wir dauernd nach unserer Identitidt. Wir suchen et-
was, dass wir nicht haben und stindig verfehlen. Sigmund Freud gab die
bekannte Formel aus, dass der Mensch nicht Herr im eigenen Haus sei
und meinte damit, dass wir mehr auf anderes wie das Unbewusste ho-
ren mussen als auf uns selbst. Es handelt sich hierbei um eine existen-
tielle Dimension, also um eine MafSgabe, die die ganze Lebensfiihrung
durchzieht und mitbestimmt.

Karl Jaspers verdeutlicht dieses am Beispiel der Lebensliige. Ein nor-
maler Ligner behauptet etwas von dem er weifs, dass es falsch ist. Eine
Lebenslige ist hingegen keine Behauptung, die man auch zurticknehmen
konnte, sondern besagt, dass die Liige in die Person eindringt, so dass
»ich selbst unwahr werde« (Jaspers 1991, 490). Jemand glaubt an etwas,
das aber falsch ist, wie zum Bespiel, dass er von jemand anderem geliebt
werde. Diese Liebe existiert nicht. Sie ist eine Luge, die aber fiir wahr
genommen wird. Aus dieser Liige zieht die Person Kraft fiir ihr eigenes
Leben. Der Glaube versetzt hier Berge. Wiirde man die Liige aufkldren,
dann wiirde man der Person nicht helfen, sondern ihr Lebenselixier zer-
storen. Daher wird die Luge aufrechterhalten. Jaspers sagt, dass eine
»Lebensluge Wahrheitsverlust in existentieller Schwiche ist.« (ebd., 496)

c. Authentizitit ist keine Eigeninitiative

Aufgrund der Selbstfremdheit ist es nicht moglich, aus eigener Kraft auf-
richtig zu sein. Es macht keinen Sinn zu sagen: ich will jetzt authentisch
sein. Es gibt unzihlige Autobiographien, in denen Menschen tiber sich
und ihr Leben erzihlen. Und dabei ligen. Wichtige und wohl auch pein-
liche oder unrithmliche Episoden werden schlicht verschwiegen.

Ein gar klassisches Beispiel fiir den Versuch, authentisch zu sein, der
aber in der Selbstliige endet, ist das Gedicht tiber Peer Gynt von Hendrik
Ibsen. Peer weicht sich selbst ein Leben lang aus und behauptet von sich,
er selbst zu sein. Dieses Versteckspiel hat eines Tages ein Ende, als der un-
ausweichliche Tod tritt ihm gegeniiber. »Du selbst warst du nie.« (Peer
Gynt, 5. Akt, Eine andere Stelle auf der Heide) Aufrichtigkeit und Au-
thentizitit sind heute zweifelhaft. Niemand kann ernsthaft an sie glau-
ben.

Aus all dem folgt aber nicht, dass das Ideal der Aufrichtigkeit aufge-
geben werden sollte oder dass es vollig unsinnig sei. Es kommt vielmehr
auf einen anderen Zugang an.

175

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 5: AUTHENTIZITAT IM ANGESICHT DES ANDEREN

Aufrichtigkeit ist nicht durch Innerlichkeit zu erreichen, sondern nur
durch die Begegnung mit dem Anderen. Die Begegnung mit dem Ande-
ren ermoglicht namlich, die eigene Selbstfremdheit zumindest teilweise
zu iberwinden und damit erst zu erfahren, wer ich bin, der ich aufrich-
tig sein soll. Man lernt sich nur tiber dem Umweg der Kommunikation
mit anderen selbst kennen. Fiir diesen Umweg gibt es keine Abkiirzung!

d. Achtsamkeit als Form von Macht

Die Haltung der Achtsambkeit, die seit einer Reihe von Jahren positiv pro-
pagiert wird, im Schnittpunkte der Diskurse der Ethik, der Lebenskunst
und der Gesundheit situiert ist, bezeichnet eine Einstellung gegeniiber
sich selbst und Anderen, die auf ein Gewahrwerden von Stimmungen,
Gefiihlen und auf ein Erspiiren von Quellen moglichen Leidens abzielt.
Die Achtsamkeit hat ihre Wurzeln im Buddhismus und in der europi-
ischen Tradition der Cura Sui. Achtsam ist, wer seine innere Mitte ge-
funden hat und in diesem Sinne authentisch sein kann. Ausgehend von
diesem Optimum soll eine Ethik der Achtsamkeit Zuwendung und Ver-
sorgung Anderer ermoglichen.

Der Kommunitarismus der Achtsamkeit scheitert am Versuch, die Be-
ziehung zum Anderen sekundir zu setzen und eine Abkiirzung des Selbst
zu sich selbst zu behaupten. Anders gesagt: Achtsamkeit ist keine Ethik,
weil sie in einem Egoismus grundet. Die Annahme einer inneren Mitte
ist mit der Einsicht in die Exzentrizitait Helmuth Plessner hinfillig (vgl.
dazu: Schnell 2017, 35f). Mit Robert Spaemann ist festzuhalten, dass
»uns unser eigenes Personsein gar nicht frither gegeben ist als das Per-
sonsein anderer.« (Spaemann 1996, 193)

Achtsambkeit ist populdr, weil sie den Zeitgeist der Selbstoptimierung
in der Digitalmoderne unterstiitzt. Wir sollen mehr und besser wir selbst
sein. Achtsamkeit ist damit Ausdruck von »Macht«, der »eine Ethik zu-
grunde« liegt, »die durch die Beziehung seiner selbst zu sich definiert
ist.« (Foucault 2004, 314) Schauen wir alternativ zur Achtsamkeit auf
die Begegnung mit dem Anderen.

e. Das Versprechen als Institution

Die Begegnung mit Anderen bewirkt, dass ich zu jemandem werde und
mich als dieser Jemand offenbaren kann. Anders gesagt: der Andere ver-
hindert, dass ich mich verstelle und verstecke, weil er das Verfehlen mei-
ner selbst unterbindet. Veranschaulichen wir diese Leistung anhand eines
Beispiels. Bereits Nietzsche fithrt in diesem Zusammenhang ein einfa-
ches und zugleich komplexes Phinomen an, nimlich das Versprechen.

176

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ABGRENZUNG VON DER LEBENSPHANOMENOLOGIE MICHEL HENRYS

Kant hatte das Versprechen und damit die Wahrhaftigkeit in Aussagen
zur Grundlage des Zusammenlebens in der biirgerlichen Gesellschaft er-
klart. Wie immer folgt Nietzsche derartigen Vorgaben und lenkt sie in
andere Richtungen.

Ich verspreche einem Anderen etwas und werde dadurch zu jeman-
dem. Meine Identitit ist hier an die Begegnung mit Anderen gebunden.
Das ist die konsequente Einlosung von Martin Bubers Diktum, dass das
Ich am Du zum Ich werde.

Wenn ich verspreche, dir morgen bei der Gartenarbeit helfen zu wol-
len, tue ich eigentlich etwas, das unmoglich ist. Woher will ich denn heu-
te wissen, dass ich morgen noch derselbe sein werde? Es konnte sein,
dass der Lauf der Dinge meine Absichten verandert, sodass ich morgen
keine Lust mehr zur Mithilfe verspiire. Wenn derart empirische Argu-
mente Gultigkeit besifSen, dann wiren Abkommen und Verpflichtungen
zwischen Menschen vollig unmoglich.

Das Versprechen ist demgegeniiber nun aber eine Institution, die Iden-
titat wider die verandernde Zeit ermoglicht. Wenn ich dir etwas verspre-
che, dann lege ich im Angesicht deiner Person fest, dass ich treu bei mei-
nem gegebenen Wort und damit bei mir selbst, meiner Absicht und auch
bei dir bleiben werde. Wie immer sich meine Neigungen iiber Nacht
dndern mogen, ich verspreche dir heute, dass ich auch morgen noch
ich selbst sein werde. Im Wort-Halten driickt sich die Selbstheit meines
Selbst aus und zeigt, wer ich bin. Mit Charles Taylor, George Herbert
Mead und Paul Ricceur konnen wir festhalten, dass »es ausgeschlossen
ist, allein ein selbst zu sein.« (Taylor 1994, 71)

Ich bin verpflichtet, der zu sein, der ich durch das Versprechen gewor-
den bin. Der Andere kontrolliert, ob ich auch ich bleibe. Das Versprechen
bezieht sich natiirlich nicht nur auf triviale Dinge wie die Gartenarbeit,
sondern auch auf Institutionen wie Freundschaft, Ehe oder Vaterschaft.
Vater zu sein bedeutet, dass ich meinem Kind verspreche, sein Vater zu
bleiben und mich entsprechend zu verhalten. Ich kann meine Vaterschaft
nicht nach drei Jahren aufgeben, weil ich jemand anders sein mochte.
Wenn ich es trotzdem versuche, wiirde mich de jure ein Anderer an mei-
ne Aufgabe erinnern. Diese Andere wire keine konkrete Person, son-
dern der Staat.

f. Abgrenzung von der Lebensphinomenologie Michel Henrys
Henry betrachtet in seiner Version von Phinomenologie die Selbstge-
gebenheit als Grundlage von Sinn und Bedeutung. Er versteht dabei al-
les »Erscheinen« als ein »Selbsterscheinen.« (Henry 1992, 87) Henrys

Phianomenologie heifdt Lebensphianomenologie, weil das »Leben« als
»urspriingliches Erscheinen in der pathischen Unmittelbarkeit seines

177

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 5: AUTHENTIZITAT IM ANGESICHT DES ANDEREN

Lebenserscheinens« (ebd., 165) der privilegierte Modus der Selbstgege-
benheit ist. Von diesem Leben aus kommt erst alles Weitere, namlich die
Anderen und die menschliche Welt, zur Geltung. Das Leben selbst ent-
zieht sich in eine Immanenz diesseits der Unterscheidungen von selbst,
Anderen und Welt. »Das Leben erweist sich empfindend unmittelbar
selbst ohne Distanz, ohne dafs sich irgendein Abstand in ihm auftut, der
es von sich selbst trennen wiirde.« (196) In dieser Immanenz des Le-
bens konstituiert sich eine »Ipseitit/ein Sich« (197), die/das ganz bei
sich selbst ist.

Henry legt den Focus auf die erste Person Singular und zwar in einer
Weise, die eine gewisse Nahe zur sogenannten Neuen Phinomenolo-
gie des Hermann Schmitz unterhilt. Er unterscheidet sich von Husserl,
Gurwitsch, Merleau-Ponty, Waldenfels und anderen Phanomenologen,
die die Intentionalitdtslehre und die Intersubjektivitit ins Zentrum, mog-
licherweise sogar in das einer Ersten Philosophie, stellen.

Die Konkretisierung der Position des Selbst erfolgt von drei mogli-
chen Paradigmen aus (vgl. Schnell 1999). Im Mittelpunkt des Zuschrei-
bungsparadigmas ist eine Person zunichst eine dritte Person (so bei Pe-
ter Strawson). Fiir das Referenzparadigma ist die Person erste Person (so
bei Roderick Chisholm). Das Begegnungsparadigma stellt die Beziehung
zu einer zweiten Person ins Zentrum (so Martin Buber und die judische
Dialogphilosophie).

Wir schliefSen uns an dieser Stelle dem Begegnungsparadigma an und
grenzen uns damit von Michel Henry ab. Unser eigenes Personsein ist
uns gar nicht frither gegeben als das Personsein anderer.

Die Beziechung zum Anderen ist nicht nur Quelle fiir Vulnerabilitit,
sondern ebenfalls eine der Geltung, die auch die Leiblichkeit umfasst.
»Die Wahrheit beginnt zu zweien.« (Jaspers 1981, 95) Wenn sie erst
dort beginnt, dann gibt es keine Wahrheit fiir sich allein. Wenn sie dort
erst beginnt, dann weist sie iiber die Dyade hinaus in das Offentlich-Po-
litische.

178

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang 6: Uber Wahrheit und Fakten im
politischen Sinn

Seit der Inauguration von Donald Trump am 20. Januar 2017 wird wie-
der einmal tiber den Zusammenhang von Wahrheit und Fakten in der Po-
litik gestritten. Stein des AnstofSes war eine einfache Frage: Sind bei Trump
mehr oder weniger Zuschauer als bei Barack Obamas Amtseinfihrung
zugegen gewesen? Das ist eine einfache Frage, die einfach zu prifen ist,
namlich durch Uberpriifung der Fakten und der entsprechenden Aussa-
ge. Wahrheit wird als veritas est adaequation intellectus et re verstanden.

Doch so einfach ist iber Wahrheit und Fakten im politischen Sinne
nicht zu verhandeln. Angesichts von Bildmaterial, das offenbar eindeu-
tig zeigte, dass Obama mehr Menschen als Trump zujubelten, wurde von
alternativen Fakten gesprochen, sodass Wahrheit selbst in Verruf geriet.
Hier trifft Wahrheit auf Ideologie (vgl. Strassle 2019). Ideologie zersetzt
Fakten und lasst Wahrheit leerlaufen. Aber kann man auf Fakten in je-
der Form vollig verzichten? Was spricht gegen die Faktizitdt von Tatsa-
chen im Politischen? Beginnen wir mit einer vehementen Verteidigung
der Fakten.

a. Dewey und der Pragmatismus

Im Konzert der Zeiten verteidigt der Pragmatismus die Zukunft. Ror-
ty spricht auch von einer »Rechtfertigung der Zukunft« (Rorty 1994,
15). Diese beginnt bereits in den Griindertagen. Charles Sanders Peirce,
der Begriinder des amerikanischen Pragmatismus, dufSert in einem Brief
an Lady Welby, dass die Vergangenheit absolut bestimmt, fixiert und tot
sei, wihrend die Zukunft lebendig, plastisch und bestimmbar ist (vgl.
Danto 1974, 233). Weil die Vergangenheit damit quasi uninteressant
wird, weil in ihr nichts mehr auszurichten ist, gewinnt die Zukunft an
Relevanz. »Das einzig kontrollierbare Verhalten ... ist zukinftiges Ver-
halten.« (Peirce 1976, 476)

Ein Unterschied zwischen der amerikanischen und der europdischen
Philosophie liegt in der Bemessung der Bedeutung von Traditionen. Die
Annahme, dass auch ein Engagement fiir die Vergangenheit sinnvoll und
fur kiinftiges Verhalten relevant sein kann, kommt dem Pragmatismus
nicht in den Sinn. Hier begegnen wir dem tiefen amerikanische Selbst-
verstindnis und Unterschied zum alten Europa. Walt Whitman, der ame-
rikanische Sanger des modernen Menschen, ruft seine Mitbiirger dazu
auf, die Vergangenheit zugunsten einer » Geschichte der Zukunft« (Gras-
halme, 4. Gedicht) hinter sich zu lassen.

179

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 6: UBER WAHRHEIT UND FAKTEN IM POLITISCHEN SINN

Eine Rechtfertigung der Zukunft ist das Motiv, welches allen Pragma-
tikern und den ihnen nahestehenden Denkern gemeinsam ist. Das gilt
auch fir William James, George Herbert Mead und besonders fir John
Dewey. Dewey interessierte und engagierte sich daher ein Leben lang in
Fragen der Padagogik und der Erziehung. Erziehung gelte einer besseren
Zukunft durch die Bildung junger Menschen, die einst die Geschicke der
Gesellschaft lenken sollen (vgl. Dewey 2004, 22ff).

John Dewey beginnt am Ende der 1920er Jahre, also auf dem Hohe-
punkt einer damals grofSen Wirtschafts- und Gesellschaftskrise damit,
neue Grundlagen fiir das Handeln und Erkennen zu legen. Er bezeich-
net seinen Ansatz als »experimentellen Empirismus« (Dewey 1998, 115).
Dieser ist grundsatzlich gegen jede Art von Dogmatismus, Absolutismus
und »ewiger Wahrheit« (Dewey 1996, 169) gerichtet. MafSgeblich sei
namlich die Einsicht, dass es in der Welt um das Losen von Problemen
gehe. Dogmen wiirden hier nicht weiterhelfen, sondern eher zur Vertie-
fung gesellschaftlicher Krisen beitragen.

Als Experiment bezeichnet Dewey ein Handeln »ohne zu handeln«.
Ein Experiment entwirft mit der Hilfe von Gedankenkonstruktionen,
die Dewey Symbole nennt, Handlungen und antizipiert deren Folgen.
»Wenn ein Mensch ein Feuer anziindet oder einen Rivalen beleidigt, er-
folgen Wirkungen; die Wiirfel sind gefallen. Aber wenn er die Handlung
ganz fiir sich in Symbolen probt, kann er ihr Ergebnis antizipieren und
einschitzen.« (Dewey 1998, 153) Auf der Grundlage einer Evaluation
der Antizipationen kann er nun das fir gut befundene Ergebnis und da-
mit eine gewiinschte Antwort auf ein Problem handelnd erzielen.

Die experimentelle Logik mochte Dewey in das Handeln einer politi-
schen Offentlichkeit versetzt sehen. Vor dem Hintergrund der amerikani-
schen Krise gilt sein Engagement der Beforderung einer »inklusiven und
briiderlich verbundenen Offentlichkeit« (Dewey 1996, 99).

Handlungen zwischen Menschen bringen eine Offentlichkeit hervor,
wenn die Folgen der Handlungen wichtig sind. Sie sind wichtig, wenn
sie uber den Kreis von unmittelbar Beteiligten hinausgehen und wenn
sie irreversibel sind (ebd., 66). Die Folgen von Handlungen miissen be-
obachtet werden, da festzulegen ist, ob sie unter staatliche Kontrolle ge-
stellt werden oder ob sie der privaten Initiative tiiberlassen bleiben sol-
len (ebd., 37ff, 184).

Fur die Bewertung von Handlungsfolgen ist es sinnvoll zu wissen,
ob sie wiinschenswert sind oder nicht. Welche Sicherheitsvorkehrungen
konnen in der Industrie Gefahren und unhygienische Bedingungen ver-
hindern, ohne die Wettbewerbsfahigkeit einzuschranken? (ebd., 66)

Um diese und andere Fragen bewerten und beantworten zu kénnen,
muss eine Offentlichkeit eine bestimmte Form der Deliberation anneh-
men. Das Mehrheitsprinzip ist hier wichtig, aber nicht allein. Mindes-
tens ebenso wichtig ist die Qualitat der Beratungen. »Das wesentliche

180

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DEWEY UND DER PRAGMATISMUS

Erfordernis besteht, mit anderen Worten, in der Verbesserung der Me-
thoden und Bedingungen des Debattierens, Diskutierens und Uberzeu-
gens. Das ist das Problem der Offentlichkeit. «

Eine blofle Mehrheitsentscheidung kann zutiefst ungerecht und un-
vorteilhaft sein. Um das zu verhindern, bedarf es geeigneter Methoden.
Dewey denkt hier an die wissenschaftliche Forschung. Sie solle nicht po-
litisieren, sondern durch Forschung jene » Tatsachen« (ebd., 173) entde-
cken und veréffentlichen, auf die die Offentlichkeit angewiesen ist, um
Folgen bewerten zu konnen. Welche Risiken entstehen kiinftig in der In-
dustriearbeit? Welche Art von Sicherheit ist moglich und erstrebenswert?

Von einem optimalen Funktionieren ist die amerikanische Offentlich-
keit im Jahre 1927, in dem Dewey sein Buch The Public and its Problems
verfasst, weit entfernt. Zuverlissige Urteile seien von der Offentlichkeit
ndamlich nicht zu erwarten, aufgrund eines »Fehlens von Fakten«. De-
wey klagt dariiber, dass » Geheimhaltung, Vorurteil, Befangenheit, Ver-
drehung und Propaganda« (ebd., 174) verhindern wiirden, dass entschei-
dungsrelevante Fakten (z.B. tiber die Entwicklung der Industriearbeit)
der Offentlichkeit vorenthalten blieben.

Dewey ist ein Parteiganger der faktischen Politik. Ist es aber zu erwar-
ten, dass wenn Geheimhaltung, Vorurteil etc. zur Seite geraumt sind, kla-
re Fakten im Raum stehen, die keine Interpretationen zulassen, die zu
Unstimmigkeiten fithren wiirden, sondern eine inklusive und einige Of-
fentlichkeit begiinstigen? Die Fakten sprachen dann fiir sich, da sie »hin-
reichend klar sind, so daf$ jeder, der es wiinscht, sie zur Kenntnis nehmen
kann« (ebd.,185). Das Problem der Sicherheit der Industriearbeit wire
dann schlicht und einfach gelost.

Der amerikanische Politologe Jason Brennan ist ein Schiiler Deweys.
Er mochte nur noch informierte Biirger zur Wahl zulassen (vgl. Brennan
2017). Den schwarzen Biirgern wire nimlich am besten geholfen, wenn
»man die 8o Prozent der am schlechtesten informierten WeifSen nicht
wiahlen lafSt« (ebd., 39). Die schlecht Informierten lassen sich von Ge-
fuhlen und postfaktischen Wahrheiten leiten. Sie sturzen damit sehr vie-
le Menschen ins Ungliick. »Je besser man die Fakten kennt« (38), desto
besser ist fiir Brennan die Qualitit einer politischen Richtung.

Der Pragmatismus verteidigt die Zukunft. Er tut dieses im Namen
einer Wahrheit, die kein dogmatischer Glaube ist, der an Fakten nicht
scheitern kann, weil er immer fir giltig gehalten wird. Er sucht aber
auch nach keinem »eigentlichen Sosein der Dinge« (Rorty 1994, 16),
da offenbar keine interpretationslosen Fakten auszumachen sind. Wahr-
heit besteht vielmehr in der Niitzlichkeit zur Losung eines Problems (vgl.
James 1907) und damit in der Hoffnung auf eine »bessere menschliche
Zukunft« (Rorty 1994, 16). Besser ist eine Zukunft im Sinne »zuneh-
mender Sensibilitit und wachsender Empfanglichkeit fiir die Bediirfnisse
einer immer grofSeren Vielfalt der Menschen und der Dinge.« (ebd., 79)

181

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 6: UBER WAHRHEIT UND FAKTEN IM POLITISCHEN SINN

Der Pragmatismus richtet sich gegen die platonische und marxisti-
sche Metaphysik, die besagt, dass es nur ein echtes Problem und nur eine
wahre Losung gibt. Alle anderen Ansichten (z.B. der Sophisten oder der
Bourgeoisie) sind unwahr. Die Wahrheit ist beim Philosophenkonig oder
der Partei. Der Pragmatismus stellt eine faktenbasierte Politik dagegen.
Aus einer Pluralitit von Ansichten {iber ein Problem ist experimentell
und faktenbasiert die beste Losung zu ermitteln, 6ffentlich zu verbrei-
ten und zu revidieren, wenn notig. Spricht etwas gegen Fakten als eine
Instanz, auf die wir uns als Tatsachen berufen?

b. Popper und der Positivismus

Denken wir an die Ausfiihrungen Karl Poppers zur Logik der For-
schung, die in der Wissenschaftstheorie sehr oft zum Ausgangspunkt
gewahlt werden, aber auch, von Popper selbst angeregt, auf die Politik
einer offenen Gesellschaft tibertragen werden. »Die Tatigkeit des wis-
senschaftlichen Forschers besteht darin, Satze oder Systeme von Sitzen
aufzustellen und systematisch zu iiberpriifen.« (Popper 1994, 3) Jene
Satze sind sprachliche Einheiten, die sich auf eine »reale AufSenwelt«
(ebd., 428), die unabhingig von uns existiert, bezichen. Die Uberprii-
fung der Sitze durch den Forscher ist eine Uberpriifung der Geltung
der auf die AuSenwelt bezogenen Sitze. Giiltig ist ein Satz, wenn er
wahr ist. »Wir nennen eine Aussage wahr, wenn sie mit den Tatsachen
iibereinstimmt oder den Tatsachen entspricht oder wenn die Dinge so
sind, wie die Aussage sie darstellt.« (Popper 1969, 117) Die Uberein-
stimmung von Aussage und Tatsachen in der AufSenwelt ist ein Kriteri-
um fiir Wahrheit.

Der Forscher wird hier so gedacht, dass er auflerhalb der von ihm un-
tersuchten Realitit steht. Der Laborforscher, der zwei Substanzen in ein
Reagenzglas schiittet und deren Verfarbung beobachtet, ist schliefSlich
nicht selbst ein Teil des Untersuchungsgegenstandes. Poppers Verstand-
nis von Forschung sieht sich allerdings zwei wesentlichen Problemen ge-
geniiber: Wahrheit besteht nicht schlechthin in der Ubereinstimmung ei-
nes Satzes mit der Realitit, und der Forscher ist kein freischwebender
Beobachter.

Das Problem dieser Auffassung besteht darin, dass sie sich in einer
Redundanz verfangt, wie es seit Frank Ramsey (1927) heifst. Die Aussa-
ge »Ich schreibe einen Text« soll wahr sein, wenn sie mit dem, was hier
geschieht, namlich, dass ich hier sitze und einen Text verfasse, tiberein-
stimmt. Allerdings handelt es sich bei der Ubereinstimmung nicht um
eine zwischen dem behauptenden Satz (»Ich schreibe einen Text«) und
den Tatsachen (Ich sitze hier und schreibe ...), sondern allenfalls um
eine Ubereinstimmung zwischen zwei sprachlichen Bestimmungen. Die

182

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RORTY UND DIE SOLIDARITAT DES NEUPRAGMATIMUS

Elemente »Ich«, »schreiben«, » Text« sind namlich schon sprachlich ge-
fasst, bevor ich den Satz »Ich schreibe einen Text« duflere. Ich habe in
der Vergangenheit bereits gelernt, zu mir »Ich«, zu der Tatigkeit »schrei-
ben« und zum Endprodukt »Text« zu sagen. Die jetzt von mir aufge-
stellte Aussage »Ich schreibe einen Text« ist redundant, weil sie dem ak-
tuellen Sachverhalt, dass ich namlich hier sitze und schreibe, keine neue
Information hinzufiigt.

Wenn die Uberstimmung der Aussage mit den Fakten kein zureichen-
des Fundament fur die Ausrichtungen kiinftiger Politik ist, wenn also die
AufSenwelt der Tatsachen keine Berufungsinstanz mehr ist, dann konn-
ten wir uns ganz auf eine Ethik der Solidaritit verlegen.

c. Rorty und die Solidaritit des Neupragmatimus

Das Problem der Fakten hatte Hannah Arendt angesichts des Skandals
um die Pentagon-Papiere 1971 angesprochen. »Gibt es denn uiberhaupt
reine Tatsachen, die von Meinungen und Interpretationen unabhingig
sind?« (Arendt 1987, 58) Richard Rorty verneint diese Frage, weil es in
der Politik um Gestaltung des Gemeinwesens geht und daher um Werte
und Interpretationen, die strittig und zu verantworten sind.

Rorty hat vom Schicksal Deweys und Poppers gelernt. Er ist Neuprag-
matiker und Postanalytiker. Das Ziel der Wahrheit ist nicht die Erzie-
lung einer Adidquation, sondern Solidaritit. Rorty vertritt eine nichtex-
klusive Ethik. Der Geltungsbereich des Wortes Wir ist daher moglichst
umfassend zu gestalten, so dass niemand unbeachtet bleibt (vgl. Rorty
1988, 15; 1994, 79f). Dabei wird die Ethik auch zum Wahrheitsersatz.

Fir den Neupragmatismus ist Wahrheit das, was fiir uns gut ist und
unsere Gemeinschaft starkt und nicht etwas, das die Wirklichkeit wider-
spiegelt (vgl. Rorty 1988, 14f). Rorty denkt von hier aus eine Kulturelle
Linke, die sich auf Whitman und Dewey stiitzen kann, denen es bereits
darum ging, »to evaluate proposals for the human future« (Rorty 1999,
20). Politik der Zukunft muss sich um die Probleme des arbeitslosen wei-
Ben Familienvaters kimmern und nicht nur um die Dekonstruktion von
Solidaritat. Rorty pladiert fur eine Politik, die 30 Jahre spater zum Pro-
blem fur die Wahrheit werden sollte.

Wahrheit geht nicht auf Vorgefundenes, sondern auf Selbstgemach-
tes. » Wahrheit ist das, woran zu glauben fiir uns gut ist.« (Rorty 1988,
14) Wahrheit ist das Gute fiir uns und damit Anstofs fur die Berufung
auf alternative Fakten. Wenn das Gute fur uns Wahrheit und damit von
uns zu verteidigen ist, darf ein Prasident dann kritische Berichterstattun-
gen in den Medien verbieten, wenn diese aus Sicht der Macht den Zu-
sammenhalt der Nation bedrohen und daher die Extension des Wortes
Wir verringern?

183

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 6: UBER WAHRHEIT UND FAKTEN IM POLITISCHEN SINN

Sind wir nicht bei einer Apologie des Scheins angelangt, an den wir
glauben, dabei aber vergessen haben, dass es blofSer Glaube ist? Ist die
Idee, dass Wahrheit eine Art von Ubereinstimmung zwischen zwei Ele-
menten sei, ganzlich zugunsten von Strategien des Postfaktischen zu ver-
nachlissigen? Es gdbe dann eine Pluralitiat von Ansichten tiber das, was
ein Problem ist und was als Losung angenommen werden soll. Eine wah-
re Losung oder beste Losung gibt es nicht, weil auf der Basis einer Kri-
se der Reprisentation nur Stimulationen jenseits von wahr und falsch
ausgemacht werden konnen. Die Realitit ist in Agonie. »Da keine Rea-
litait mehr moglich ist, sind auch keine Illusionen mehr moglich.« (Bau-
drillard 1979, 35)

d. Baudrillard und der Hyperrealismus

Jean Baudrillard macht mit Nietzsches Einsicht, dass die Abschaffung
der wahren Welt auch die scheinbare Welt mit sich zieht, ernst. In seinem
Hauptwerk Der symbolische Tausch und der Tod (1976) entwirft er das
Bild eines Hyperrealismus der Simulation, der die Trennung von Realitit
und Imagination hinter sich gelassen hat. Der Argumentation liegt eine
Theorie von drei Ordnungen zugrunde. Eine solche Trilogie gehort in
Frankreich von Comte bis Foucault zur Grundausstattung des Denkens.
Baudrillard unterscheidet das Stadium des Realismus (das Reale ist vom
Imaginiren getrennt) von einem des Surrealismus (das Reale tritt in das
Imaginare ein) und beide von jenem des Hyperrealismus. Hyperreal, so
die Definition, ist »das, was immer schon reproduziert ist« (Baudrillard
1982, 116), ohne je als Urbild (Platon) aufgetreten zu sein.

Als Kulturwissenschaftler erschliefit er zahlreiche Motive und mediale
Modi, die hyperreal sind. Dazu zihlen die Golfkriege, die er dhnlich wie
Paul Virilio als Medienkriege diskutiert, und die architektonische Ge-
staltung der Stadte. Das Interesse am System der gewohnlichen Objek-
te, so der Titel eines Buches von Baudrillard aus dem Jahr 1968, hat er
vermutlich von seinem Lehrer Henri Lefebvre ubernommen, der zu Be-
ginn der 6oer eine marxistische Theorie des Alltags vorlegte. Die zusitz-
liche Annahme, dass sich die kreativen Potentiale des Alltags auch in ein
leeres Spektakel ergehen konnen, verdankt Baudrillard dem Einfluss der
situationistischen Bewegung um Guy Debord.

Baudrillard ist einer der ersten Intellektuellen, der die Graffiti, die in
Grof$stidten auf U-Bahnen, Hiuserwinden und in Tunnels zu finden
sind und noch bevor sie als Kunst im 6ffentlichen Raum allgemein ak-
zeptiert worden sind, ernsthaft untersucht hat. SUPERBEE SPIX COLA 139
KOOL GUY CRAZY CROSS 136. Die Graffiti sind insofern bedeutungslos, da
sie leere Signifikanten sind. Sie schaffen als solche ontologisch nichts. In
dieser Eigenschaft brechen sie aber das offentliche Reich der Zeichen in

184

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MERLEAU-PONTY UND DIE WAHRHEIT ALS SCHOPFERISCHER AUSDRUCK

der innerstadtischen Kultur auf. Superbee annulliert das Parkverbot, in-
dem es das Verkehrsschild okkupiert.

Von John Locke stammt die Ansicht, dass Politik dann legitimiert ist,
wenn sie den 6ffentlichen Interessen aller dient. Vorausgesetzt ist hierbei,
wie Locke deutlich betont, dass Biirger reale Interessen haben (Zweite Ab-
handlung iiber die Regierung, Abs. 151). Dieser weit verbreiteten Ansicht,
die wir alle teilen, entzieht Baudrillard den Boden. Es gibt demnach kei-
ne offentliche Meinung, die reprasentiert werden konnte und daher auch
keinen legitimen Reprasentanten des Volkswillens (vgl. Baudrillard 1978,
4off). Gleichwohl fillt das Reprisentationsmodell nicht einfach weg, es
wird vielmehr als Simulation aufrechterhalten und damit vollig veran-
dert. Wenn es nichts zu sagen gibt, dann erfinden wir eben etwas! Diese
von Niklas Luhmann stammende Sentenz trifft die Logik und den Sinn
der Simulation. Die Meinung der Offentlichkeit ist immer schon ein Er-
zeugnis und muss als solches zu Legitimationszwecken nachweisbar sein.
Meinungsumfragen sind dazu da, die von ihren Fragen selbst erzeugten
Antworten zu messen. Hinter den Meinungsumfragen gibt es nichts. Im
Ubergang von der Demokratie zur Demoskopie zeigt sich fiir Baudrillard
die Herrschaft der politischen Simulation. Die hochste Form des Politi-
schen ist das Bipol. Es gibt mindestens zwei Parteien, die sich aber bis auf
wenige Details vollig gleichen. Der Biirger hat eine echte Wahl: entschei-
det er sich fiir den Politiker mit dem Rechts- oder gar fiir den mit dem
Linksscheitel? »Das Bipol ist das vollendete Stadium des Monopols.«
(Baudrillard 1982, 108) Ein politisches Bipol, das den Unterschied zwi-
schen Parteien verschwinden lasst, fordert den Rechtspopulismus.

Baudrillard ist ein erster Analytiker der Ideologie des Postfaktischen.
In seinem Buch Amerika (1986) sagt er wortwortlich: » Amerika ist we-
der Traum noch Realitat, es ist Hyperrealitat.« (Baudrillard 1993, 44)
Amerika ist der Ort des Verlustes der Fakten und der Materialitdt der
Lebenswelt, was in den Deutungsstreitigkeiten um Trumps Inaugurati-
on sichtbar wird.

Fur den Realismus einer Politik der Simulation spricht vieles. Im Lich-
te unserer Fragestellung wollen wir nur bemerken, dass hier Wahrheit im
Sinne eines kritischen Instruments, so in anderem Zusammenhang Tu-
gendhat gegentuber Heidegger, verloren geht. »Wir sind dabei, uns unse-
re Welt als ein Konstrukt zurecht zu legen. Die Bilder lassen uns das Ge-
wicht der Welt nicht spiiren.« (Meyer-Drawe 2018, 17)

e. Merleau-Ponty und die Wabrbeit als schopferischer Ausdruck
Baudrillard belehrt uns dartber, dass es in der Politik nichts zu repra-
sentieren und niemanden gibt, der Reprisentant wire. An dieser Stel-

le konnen wir mit Merleau-Ponty ansetzen. Es ist richtig, dass es diese

185

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 6: UBER WAHRHEIT UND FAKTEN IM POLITISCHEN SINN

Instanzen in der Politik nicht einfach gibt im Sinne von historischen Tat-
sachen. Das heifSt aber nicht, dass wir gleich eine Simulation behaupten
miissten. Vielmehr ist das Politische unter dem Gesichtspunkt der Ent-
stehung zu betrachten. Genau damit verbindet Merleau-Ponty die Frage
nach der Wahrheit im Politischen, die Hannah Arendt aufgeworfen hatte.

Merleau-Ponty verfolgt die Abenteuer der Dialektik und formuliert
in einer Neulektiire von Georg Lukacs im marxistischen Vokabular sein
Verstindnis von Wahrheit. »Die Partei mufS zeigen, dafS ihr Ausdruck der
Arbeiterklasse wahr ist, indem sie diese dazu bringt, sie zu akzeptieren.«
(Merleau-Ponty 1974, 63) Hier kehrt der Gedanke einer Art von Uber-
einstimmung auf gewisse Weise zurilick. Wahrheit ist die Zustimmung
unserer Ansichten zu etwas, das dieser Zustimmung nicht priexistier-
te. Damit ist Wahrheit nicht einfach etwas, was zu uns passt, wie Rorty
meint, weil es dieses »uns« noch gar nicht gibt. Wahrheit bedeutet nam-
lich, dass die Elemente, die als Wahrheit zusammenkommen (der zur
Arbeiterklasse passende Ausdruck und die Arbeiterklasse, die zum Aus-
druck passt), gleichzeitig erst entstehen. Die Existenz von Arbeitern als
Klasse ist keine vorgegebene Tatsache und auch keine flichtige Simula-
tion, sondern eine Kraft und ein Vektor, dessen Richtung verandert, der
aber nicht mehr zu nichts wird, weil er ein Faktum geworden ist.

Wahrheit ist somit »herzustellende Wahrheit« (ebd., 242), was, wie
wir von Castoriadis lernen, das Politische trifft, sie ist aber keine Ad-
dquation (ebd., 65). Ihre Kreativitat weist in Richtung des Kunstleri-
schen. Man denke an einen Ausspruch von Paul Klee: Kunst gibt nicht
das Sichtbare wieder, sondern macht sichtbar.

Bernhard Waldenfels fasst die Idee einer herzustellenden Wahrheit
pointiert zusammen: » Wahr wire also ein Reden und Handeln, das die
Dinge sagen lafst, was sie selber sagen wollen und allein nicht sagen kon-
nen. Es wire ein Reden und Handeln, das dem, was zu sagen und zu tun
ist, gerecht wird, indem es den Dingen zum Ausdruck verhilft. ... Ein
Ausdruck, der die Sache trifft, macht sichtbar und bildet nicht blof ab.«
(Waldenfels 1995, 134)

Es gibt diesen Ausdruck, aber nicht den einen, abschliefSfend wahren
Ausdruck. Merleau-Ponty zieht aus dieser Einsicht zwei Konsequenzen.
Die Idee von Wahrheit ist von einem »unabgeschlossener Verifikations-
prozef§« (Merleau-Ponty 1974, 65) nicht zu trennen. Und: » Gewalt« ist
nur deshalb unvermeidlich, »weil es keine letzte Wahrheit der betrach-
teten Welt gibt.« (ebd., 66) Gewalt und Wahrheit kommen ihrerseits zu-
sammen aufgrund der Vulnerabilitidt der Personen, denen Wahrheit un-
umganglich ist.

186

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang 7: Populismus als Antwort
auf vulnerables Leben

Der Eintritt von Emporung, Wut, Angst in das Politische gilt als Pro-
blem. Gefiihle haben in der Politik nichts zu suchen, weil sie Irrationa-
litit bedeuten. Die Beurteilung von Sachverhalten habe nur unter dem
moral point of view zu erfolgen, wie uns Rawls und Habermas immer
wieder vorgehalten haben. Gefiihle und seinen es positiv besetzte wie die
Liebe sind keineswegs unparteilich, sondern »weltzerstérend« und »so-
gar antipolitisch« (Arendt 1981, 238). Dieser massiven Aussage Hannah
Arendts hilt Martha Nussbaum die Uberlegung entgegen, dass heftige
Gefiihlsauflerungen gleichwohl anzeigen konnen, dass »wichtige Vor-
haben sterblicher Lebewesen bedroht sind.« (Nussbaum 2002, 176) In
diesem Sinne haben wir es heute erneut mit der Wiederkehr der »pathi-
schen Dimension des Politischen« (Liebsch 2019, 188) zu tun. Wieder-
kehr, da das Pathische nicht erst in Form des Wutbiirgers aufgetreten ist.

»Das menschliche Leben ist einsam, armselig, ekelhaft, tierisch und
kurz«, es ist »Furcht und Gefahr des gewaltsamen Todes« (Hobbes 1984,
96) ausgesetzt, so die bekannten Worte von Thomas Hobbes. Ausgehend
von dieser Bestimmung sollten jedoch zwei Dimensionen voneinander
unterschieden werden: die Furcht, die uns auf das Politische verweist und
die existentielle Angst, die ein Kennzeichen vulnerablen Lebens und da-
mit anders als die Furcht ausgerichtet ist.

Furcht ist ein intentionaler Akt. Jemand firchtet sich vor jemandem
oder etwas, das, so Heidegger, als »innerweltliches«, also als ein »be-
stimmter Gegenstand« (Heidegger 1976, 185) namhaft gemacht wer-
den kann. Angst ist hingegen objektlos. »Das Wovor der Angst ist vollig
unbestimmt.« Angst bezieht sich nicht auf einen innerweltlichen Gegen-
stand, sondern auf die existentielle Situation, im Lichte derer erst Ge-
genstiande auftreten konnen. » Das Wovor der Angst ist das In-der-Welt-
sein als solches.« (ebd., 186) Die existentielle Lage solch vulnerablen
Daseins mit ihren Ambivalenzen hat kaum jemand so treffend wie Im-
manuel Kant beschrieben.

a. Angst: Heidegger mit Kant

Kant wihlt nachfolgende, auch literarisch ausgezeichnete Worte:

Der Mensch »entdeckte in sich ein Vermogen, sich selbst eine Lebens-
weise auszuwdhlen und nicht gleich anderen Tieren an eine einzige ge-
bunden zu sein. Auf das augenblickliche Wohlgefallen, das ihm dieser

187

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 7: POPULISMUS ALS ANTWORT AUF VULNERABLES LEBEN

bemerkte Vorzug erwecken mochte, mufSte doch sofort Angst und Ban-
gigkeit folgen: wie er, der noch kein Ding nach seinen verborgenen Ei-
genschaften und entfernten Wirkungen kannte, mit seinem neu entdeck-
ten Vermogen zu Werke gehen sollte. Er stand gleichsam am Rande eines
Abgrundes; denn aus einzelnen Gegenstidnden seiner Begierde, die ihm
bisher der Instinkt angewiesen hatte, war ihm eine Unendlichkeit dersel-
ben eroffnet, in deren Wahl er sich noch gar nicht zu finden wufSte; und
aus diesem einmal gekosteten Stande der Freiheit war es ihm gleichwohl
jetzt unmoglich, in den der Dienstbarkeit (unter der Herrschaft des In-
stinkts) wieder zuriickzukehren.« (Kant, Werkausgabe XI, Mutmassli-
cher Anfang, A 7)

Markant ist diese Ausgangssituation, weil sie verdeutlicht, dass der
Mensch »am Rande eines Abgrundes« steht und von einer Letztbegriin-
detheit weit entfernt ist! Seine existentielle Situation ist vielmehr ambiva-
lent. Der Mensch ist namlich einerseits frei von der Natur und kann sich
daher als autonomes Wesen selbst eine Lebensweise wihlen. Der Mensch
unterscheidet sich somit vom Tier. Er empfindet das als »Wohlgefallen«.
Weil der Mensch nicht vom Instinkt geleitet ist, ist er aber mit einer un-
endlichen Fulle an Moglichkeiten, eine Lebensweise wihlen zu konnen,
konfrontiert. Der endliche Mensch muss sich in der Unendlichkeit orien-
tieren. Er empfindet diese Miihe als existentielle » Angst und Bangigkeit«.
Eine Flucht zuriick in den Schofs der Natur ist unmoglich. Der Mensch
muss nun selbst eine Grundlegung vornehmen. Indem er das tut, wird er
zum Vernunftwesen und zur moralischen Person — aber einer Person, die
an sich ihre Endlichkeit entdeckt und sich ihrer bewusst bleiben muss.

Kant spricht wie ein Existenzphilosoph, denn es geht um die Wahl der
Lebensweise. Von Soren Kierkegaard kennen wir die Eigentiimlichkei-
ten dieser Prozedur. »Was gewdhlt wird, ist nicht da und entsteht durch
die Wahl; was gewahlt wird, ist da, sonst wire es keine Wahl.« (Kierke-
gaard 2005, 773) Die Existenzphilosophie folgt der Logik des »Entwe-
der-Oder«. Von ihr ist auch Kant affiziert und er fiithrt sie in die Grin-
dungslogik ein.

Kant verteidigt die Vulnerabilitat im Zeitalter der Vernunft. Vulner-
abilitit in Form von existentieller Angst und Bangigkeit, dem Bewusst-
sein der eigenen Sterblichkeit und der Furcht vor dem Tod ist ein Motor
fur die Realisierung von Hinterlassenschaften, die die eigene Endlich-
keit tbersteigen. Diese Hinterlassenschaften bestehen in der Stiftung ei-
ner Ordnung, die auf die Situation existentieller Angst des vulnerablen
Lebens antwortet. Jene Ordnung ist das, was Hegel als burgerliche Ge-
sellschaft beschrieben hat.

188

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Ambivalente Ordnung: Hegel

Die Ausgestaltung existentieller Angst und damit der Unverankertheit
des endlichen Daseins in einer Unendlichkeit ist die Metaerzidhlung der
Sittlichkeit. Sie bietet vulnerablem Leben so viel Sicherheit und Orien-
tierung als eben moglich ist, damit Vulnerabilitdt in keine akute Bangig-
keit umschlagt. Die Sittlichkeit beinhaltet die Familie, damit der Mensch
nicht einsam ist; das Vermogen, damit er keine materielle Armut leidet;
den Staat als Verwirklichung der Vernunft in Europa in einer insgesamt
vernunftigen Weltgeschichte (Hegel 1972, § 257, 360). Das Dasein wird
zur gesellschaftlichen Tragerschicht der burgerlichen Gesellschaft, de-
ren Werte individuelles Dasein tiberdauert. Die biirgerliche Gesellschaft
ist aber bekanntlich eine ambivalente GrofSe, die keine endgiiltige und
grundlegende Ruhe ermoglicht, obwohl sie es verspricht!

Europa bringt auch den Kapitalismus hervor, der die Metaerzahlung
ersatzlos aufzehrt (vgl. Kocka 2013). Weil die Produktionsverhiltnisse
jeder Gesellschaft ein Ganzes bilden, entsteht ein Weltmarkt. Die okono-
mische Globalisierung macht alle Nationen voneinander abhingig und
zerstort lokale Traditionen und Besonderheiten. Von Marx wurde die-
ser Verdampfungsprozess der Metaerzihlung bereits deutlich beschrie-
ben (MEW 4, 130, 465f).

Die Annahme, dass die Sittlichkeit durch eine andere, fortschrittliche-
re Kraft, nimlich den 6konomischen Liberalismus, als Logos des Kapi-
talismus, ersetzt wiirde, bewahrheitet sich nicht, weil die Nachteile der
okonomischen Globalisierung zu gravierend sind.

Desintegrationen der burgerlichen Gesellschaft nehmen zu. Die biuir-
gerliche Gesellschaft wirkt integrierend, weil jeder Biirger als Gebender
und Nehmender an ihrem Erhalt teilhat und daher an ihr interessiert
ist. Die Desintegration beginnt mit der »Erzeugung des Pobels.« (Hegel
1972, § 244) Der arme Pobel lehnt die biirgerliche Gesellschaft ab, weil
er ihr nichts geben kann und darf, sondern nur von ihr nimmt. Marie
Jahoda zeigt in ihrer Studie Die Arbeitslosen von Marienthal, wie Men-
schen, die aus dem Kreislauf des Gebens und Nehmens herausgeworfen
sind, resignieren und das Interesse an der Kultivierung des Gemeinwe-
sens verlieren. Der reiche Pobel lehnt die Gesellschaft ab, weil er von ihr
nichts nehmen und ihr auch nichts geben will (vgl. Ruda 2011). Thor-
stein Veblen zeigt in seiner Theorie der feinen Leute, wie Menschen aus
dem Kreislauf des Gebens und Nehmens austreten, weil sie sich aufgrund
von Reichtum fiir eigene Luxusprobleme interessieren, die allen anderen
Menschen vollig fremd sind. Durch eine Zunahme des Pobels schrumpft
die Metaerzdhlung der Sittlichkeit zur transzendentalen Heimatlosigkeit
(Georg Lukdcs). Das Dasein ist auf seine existentielle Angst zurtickge-
worfen und erfahrt sich als einsam, armselig, ekelhaft und kurz. Das gilt
nicht nur fiir Menschen und Personen, sondern auch fiir Systeme, denn

189

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 7: POPULISMUS ALS ANTWORT AUF VULNERABLES LEBEN

auch sie haben eine Materialitit und sind damit vulnerabel (vgl. Philip-
popoulus-Mihalopoulus/Webb 2015).

c. Populismus

Der Populismus antwortet auf die Situation des vulnerablen Lebens, in-
dem er an die Stelle der gescheiterten Metaerzahlung eine andere Narra-
tion setzt. Der Populismus sagt, dass es Schuldige gibt, die fiir die Defor-
mationen der biirgerlichen Gesellschaft personlich verantwortlich sind.
Dazu zihlen die Auslinder, die Berufspolitiker, die Intellektuellen, die
Europabefirworter und andere. Entscheidend ist, dass der Populismus
die existentielle Angst in Furcht transformiert und damit sagt, dass nicht
die Vulnerabilitit, Endlichkeit und Unverankertheit vom Dasein positiv
und erfolgreich zu gestalten sind, sondern, dass man negativ agieren kon-
ne und somit Feinde abzuwehren sind, damit das burgerliche Leben ein
gutes wird. Diese von Wut und Emporung getragene Erzahlung wird ge-
glaubt, nicht nur, aber auch vom Pobel, der kein Teilhaber der burgerli-
chen Gesellschaft ist. Damit beherrscht das reaktive Nein des Ressenti-
ments, wie wir mit Nietzsche feststellen konnen (Genealogie der Moral,
2. Abhandl., Nr.10), das Politische. Der Rechtspopulismus verwandelt
ein Gemeinwesen in eine »Gesellschaft des Zorns« (Koppetsch 2018).

d. Rechter Populismus

Arlie Russel Hochschild hat die Auffassung iiber Staat und Kultur von
Menschen des rechten Lagers in den USA untersucht. Uber fiinf Jahre
besuchte Hochschild zu diesem Zweck immer wieder Orte in den Sud-
staaten, vor allem im Umfeld von Baton Rouge in Louisiana. Dieser
Ort wurde ausgewahlt, weil er einige Besonderheiten aufweist: freiziigi-
ger Umgang mit Alkohol in der Offentlichkeit, Verkauf von Feuerwaf-
fen ohne Lizenz, das Recht auf Schusswaffengebrauch, wenn Fremde
das eigene Grundstick betreten, Todesstrafe, Gefangnisse fir Biirger mit
mehrheitlich schwarzer Hautfarbe, keine Kleinwagen, sondern SUVs,
viele Flaggen, lokale Feste wie das Flusskrebsfestival mit Grill und Tanz.
Wir haben es hier mit einem Musterbeispiel einer »antipolitischen Selbst-
gerechtigkeit« (Liebsch 2019, 224) zu tun. Die eigene Befindlichkeit ist
das MafS aller Dinge, das durch die Bekampfung der Furcht vor Ande-
ren aufrechterhalten wird.

Staatliche Regulierungen werden insofern anhand der Hautfarbe fest-
gelegt. Weifse nehmen den Umgang mit den von ihnen favorisierten Din-
gen (Alkohol, Schusswaffen, ...) von Regeln aus, wihrend Menschen mit
schwarzer Hautfarbe engmaschigen Kontrollen unterworfen werden. Sie

190

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTER POPULISMUS

miissen nachts reflektierende Westen tragen, damit sie von WeifSen gese-
hen werden konnen. Wer keine Weste tragt und tiberfahren wird, triagt
selbst die Schuld dafir (Hochschild 2017, torf.). Die Ablehnung staat-
licher Regulierungen beforderte auch den Fracking-Boom in den Siid-
staaten. Alle mochten eine saubere Umwelt, aber das Gegenteil tritt ein.

An der im Rahmen dieser Bedingungen gelebten Kultur ist nun abzu-
lesen, dass Menschen des rechten Lagers ein Paradox, so Hochschilds
These, leben und verteidigen. Das System verursacht Leid, es wird aber
dennoch nicht angeklagt. Hochschild wahlt zur Verdeutlichung Themen,
die potentiell jeden angehen, wie etwa den Umweltschutz. » Alle, mit de-
nen ich sprach, wollten eine saubere Umwelt. Doch in Louisiana sprang
mir das grofSe Paradox formlich in die Augen: erhebliche Umweltver-
schmutzung und betrachtlicher Widerstand gegen eine staatliche Regu-
lierung der Umweltverschmutzer.« (ebd., 42)

Dieses Paradox ist offenbar nicht neu. Bereits Adorno entdeckte es
bei der Beantwortung der Frage, warum Biirger Politiker wihlen, die
objektiv, wie man sagen mochte, ihren Interessen zuwiderhandeln. Au-
genscheinlich, so Adorno, hatten und wohl auch haben »die Menschen
das Gefuhl, nun gerade mit dieser Bewegung, die die Freiheit abschaffen
will, gleichsam wieder in Besitz der Freiheit, der feien Entscheidungs-
moglichkeit, der Spontaneitit zu gelangen.« (Adorno 2019, 40) Auch
die Wahl Donald Trumps manifestiert dieses Paradox als einen Akt der
Hegemonie.

Antonio Gramsci versteht unter »politischer Hegemonie« eine Herr-
schaft, die gleichermafen »fiihrend und herrschend« (Gramsci Gefang-
nishefte, H. 1, § 44, 101) verfahrt. Hegemonie ist ohne Zustimmung un-
denkbar und ohne Gewalt undurchfithrbar. »Die normale Ausiibung der
Hegemonie auf dem klassisch gewordenen Feld des parlamentarischen
Regimes zeichnet sich durch die Kombination von Zwang und Kon-
sens aus, die sich in verschiedener Weise die Waage halten, ohne dafS der
Zwang zu sehr gegentiber dem Konsens tiberwiegt, sondern im Gegenteil
sogar versucht wird, zu erreichen, dafs der Zwang auf den Konsens der
Mehrheit gestiitzt scheint.« (ebd., H. 13, § 37, 1609) Es kann demnach
gezeigt werden, dass Trumps Wahler die zu ihren Ungunsten ausfallen-
den Zwinge selbst aktiv befurworten und damit legitimieren. Sie tragen
damit zu dem bei, was Barbara Tuchman als »politisches Handeln wider
das eigene Interesse« (Tuchman 2016, 11) bezeichnet.

Wer widerspruchslos mit einem System lebt, das Leid und Ungerech-
tigkeit verursacht, wird auch wider Willen von dessen Nachteilen ein-
geholt. Seit den 8oer Jahren fiihlen sich viele Weifle in den Siidstaaten
im wirtschaftlichen, kulturellen und demographischen Niedergang. Sie
stilisieren ihre lokale Kirche als moralische Welt, die es gegen die Medi-
en und deren Vorurteile (» Verriickte Rednecks«, »WeifSer Abschaum«,
»Ignorante Stidstaaten-Bibelfanatiker«) zu verteidigen gilt.

191

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 7: POPULISMUS ALS ANTWORT AUF VULNERABLES LEBEN

e. Revision der politischen Reprisentation

Der Rechtpopulismus transformiert existentielle Angst in Furcht. Sie er-
moglicht es, Schuldige, vor denen man sich angeblich furchtet, namhaft
zu machen und zu bekiampfen. Die Furcht schafft eine Zustimmung zu
einem hegemonialen System. Diese Transformation objektiviert sich in
einer Revision der politischen Reprisentation, die in Europa seit Jah-
ren stattfindet.

Nicht nur die Spaltung Frankreichs ist eine Konsequenz der Revision
der politischen Reprisentation. Die Angehorigen der sog. Unterschicht
wihlten meist Parteien des linken Spektrums. Sie mussten sich jedoch
immer schon der fiir sie fremden Sprache von Wortfithrern ausliefern,
um im politischen Raum wahrgenommen zu werden. Der Sozialist Mit-
terand starkte den Sozialstaat im Bereich der Renten und der Arbeitszeit.
Diese MafSnahmen belasteten aber die Wettbewerbsfihigkeit der Wirt-
schaft. Der konservative Prasident Sarkozy schaffte sie daher wieder ab.
Innerhalb von 20 Jahren kam es so zu einer allmahlichen Umwalzung,
die tiefgreifendere Spuren als die Ersetzung einer Position durch eine Al-
ternative hinterlassen hat.

In Deutschland wihlten im Jahre 1998 49% der Arbeiter die SPD.
2010 waren es noch 24 Prozent. Tendenz fallend. In dieser Zeit wurden
die Folgen der Agenda 2010 spiirbar. Bei der Umstellung auf die Agenda
20710 in Deutschland (»Fordern und fordern«, lautete die Formel), mit
dem Start von New Labor in Grofbritannien und auch in Frankreich
anderte sich die Art der politischen Reprasentation. Begrifflichkeiten wie
arm/reich, Herrschende/Beherrschte verschwanden aus dem politischen
Raum und wurden durch Eigenverantwortung, Umgestaltung, Chancen-
und Risikonehmer, gleichberechtigtes Individuum ersetzt. » Die Sozialde-
mokratie geht im Neoliberalismus auf.« (Mouffe 2007, 80)

Da eine Abarbeitung am Bindrschema arm/reich nicht mehr méglich
war, weil es als offentliches Thema quasi nicht mehr angeboten wurde,
nahmen die Akteure fortan etwas anderes ernst, nimlich das Doppel
Franzose/Auslander. Didier Eribon beschrieb diesen Prozess anschaulich
am Beispiel des Wahlverhaltens seiner Eltern in Nordfrankreich (vgl. Er-
ibon 2016, T19ff).

f. Linker Populismus
Die Sammlungsbewegungen eines linken Populismus sind angetreten, um
dem Rechtspopulismus etwas entgegenzusetzen. Sie mochten erstens den
Kampf gegen Schuldige, vor denen es sich zu fiirchten gilt, nicht zum Pri-
mat des Handelns erheben. Sie wollen zweitens die Revision der politischen

Reprisentation riickgangig machen und »die Frontlinie zwischen links und

192

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENSEITS DES RATIONALEN URGRUNDES

rechts wiederbeleben« (Mouffe 2018, 16), wie Chantal Mouffe, eine The-
oretikerin des Linkspopulismus, betont. Damit wiirde »das konfrontative
Wesen der Politik wieder in den Vordergrund riicken.« (ebd., 15)

Der Linkspopulismus versteht sich nicht als reaktiv, denn er moch-
te ein »neues Subjekt kollektiven Handelns konstruieren«, um eine »als
ungerecht empfundene Gesellschaftsordnung umzugestalten.« (21) Eine
»Alternative zur krisengeschtittelten neoliberalen hegemonialen Forma-
tion« (36) biete nicht der Rechtspopulismus, sondern eine Bewegung der
Gerechtigkeit. Man denke an die Kampagne von Bernie Sanders als Wi-
derpart zum Rechtpopulismus der Trump Administration. Ein weiteres
Vorbild hierfur ist die Syriza-Bewegung.

Nachdem 2009 Premierminister Papandreou zugeben musste, dass
Griechenland die EU tiber die wahre Finanzsituation belogen hatte, kam
es trotz der Rettungspakete aus Briissel zu Tumulten. Durch eine rigoro-
se Sparpolitik verloren viele Griechen Arbeit und Renten. Die Arbeits-
losigkeit lag 2014 bei 25%. Im Januar 2015 kommt Syriza an die par-
lamentarische Macht. Sie formte die massiven Emotionen der wiitenden
Bevolkerung zu einem politischen Willen, indem sie Synergien zwischen
gesellschaftlichen Bewegungen und Parteipolitik nutzte. Es gelingt ihr, ei-
nen kollektiven Willen in einer demokratischen Forderung nach einem
Ende der Sparpolitik zu artikulieren.

Im Unterschied zur rechtspopulistischen Antwort auf die Krise der
neoliberalen Sittlichkeit hebt der Linkspopulismus die Revision der po-
litischen Reprisentation auf. Die Schemen »rechts/links« und »arm/
reich« kehren in den politischen Raum zuriick. Die Bekampfung der
Furcht vor politischen Gegnern, die keine Feinde im Sinne Carl Schmitts
sind, wird nicht als sinnvolle MafSnahme der Ausgestaltung existentiel-
ler Angst ausgegeben.

g. Jenseits des rationalen Urgrundes

Fiir den Linkspopulismus reklamiert Mouffe einen Antiessentialismus,
der eine Anerkennung des Unverankertseins des Daseins enthilt. Sie be-
zeichnet dieses als »grundlegende Nicht-Festgelegtheit.« (102) Demnach
»entbehrt« auch jede politische Ordnung »eines rationalen Urgrundes. «
(to1) Es ist ausgeschlossen, dass eine wahre Antwort auf diese Situation
moglich ist. Weder im Sinne der Sittlichkeit als Verwirklichung der »Ein-
heit der Allgemeinheit und der Einzelheit« (Hegel 1972, § 258) noch in
der Version des rechtspopulistischen Ressentiments. »Jede gesellschaft-
liche Ordnung ist eine temporare und gefahrdete Artikulation hegemo-
nialer Praktiken.« (100)

Das Dasein muss sich selbst in eine Grundlegung begeben und da-
mit als endliches Wesen die Unendlichkeit und Unverankertheit und

193

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 7: POPULISMUS ALS ANTWORT AUF VULNERABLES LEBEN

existentielle Angst anerkennen. Dabei werden Befindlichkeiten unver-
meidlich. Dieser Diskurs beginnt mit Kant, der die Vulnerabilitit im
Zeitalter der Vernunft verteidigt. Die Konjunktur, die das Medium des
Gefiihls im Politischen gewonnen hat — man denke an Shitstorms oder
an Stephane Hessels Aufruf Emport Euch! -, bezeugt ein Hervortreten
des Pathischen. Dabei sind Unterscheidungen zu beachten.

Die existentielle Angst ist das Pathische, sofern »es mit unserer End-
lichkeit zusammenfallt.« (Liebsch 2019, 193) Sie zu erleben, zeigt uns
unsere Zugehorigkeit zu vulnerablem Leben an. Die Furcht vor jemand
oder etwas ist ein »negativer Erfahrungsanspruch« (ebd., 201), der uns
als Teilhaber des Politischen positioniert, wenn dieses Gefiihl artikuliert
und vergemeinschaftet wird, damit es Gehor findet.

Problematisch wird der Einfluss der Emotion, wenn sie als selbstge-
rechte Antwort auf existentielle Angst ausgeben wird und damit der Ein-
druck erweckt wird, als ob ihr zu folgen die einzig wahre Antwort auf
die Frage sei, wie angesichts des Unverankertseins zu leben ist. »Gerade
mit solcher Selbstgerechtigkeit sind wir aber gegenwirtig massiv kon-
frontiert, vor allem in Verbindung mit diversen Erscheinungsformen po-
litischen Populismus.« (224)

194

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang 8: Gibt es Philosophenkonige?

Emmanuel Macron ist seit dem 14. Mai 2017 der Staatsprasident der
Franzosischen Republik und er ist ein Kompromisskandidat. In Frank-
reich gilt die Regel, dass die stimmberechtigten Burger im ersten Wahl-
gang ihre Geflihle und Impulse sprechen lassen und erst in der Stichwahl
die Raison zur Geltung bringen und dann auch kompromissbereit sind.
Bereits im Jahre 2002 konnte in diesem Modus der Griff von Marine le
Pens Vater nach dem Amt des Prisidenten verhindert werden. Jacques
Chirac machte damals das Rennen.

2017 siegte Emmanuel Macron. Er ist ein Kompromisskandidat, aber
in einem neuen, besonderen Sinne. Die vor ihm liegende Aufgabe ist die
die Herstellung eines Ausgleichs zwischen Rechts und Links. Das ist be-
sonders, weil programmatische Kompromisse in Frankreich eher uniib-
lich sind, da Politik auf Polarisierung angelegt ist. Grofse Koalitionen
sind unbekannt und gelten als Stillstand. Diesmal ist die Situation an-
ders. Es bedarf nun aber eines Kompromisses, um die Spaltung in der
politischen Kultur, die den Erfolg von Populisten begtinstigt (nicht nur
in Europa, auch in den USA), zumindest abmildern zu kénnen. Es war
eine Art von Europaliebe, vor dem Hintergrund einer Krise (vgl. Offe
2016), die Macron 2017 ins Amt verholfen hat.

Im Gegensatz zu Deutschland ist Frankreich immer schon und bis heu-
te ein zentralistisch ausgerichteter politischer Korper. Wer auf einer Party
berichtet, Philosophielehrer zu sein, wird umgehend gefragt: Wo denn?
In Paris oder in Montpellier? Pierre Bourdieu stammt aus Béarn am FufS
der Pyrenden. Obwohl er es in Paris auf den Olymp des College de Fran-
ce geschafft hat, blieb er dennoch lebenslang ein gesellschaftlicher Au-
Benseiter aus der Provinz. Ein Angehoriger der Elite in den reichen fran-
zosischen Metropolen wiirde nie nach Metz in Lothringen reisen. Der
Bauer aus der Region Var kennt umgekehrt den Place de Etoile nur aus
den Ubertragungen des Zieleinlaufs der Tour de France im Fernsehen.
Wenn die Klassen einer Gesellschaft sich nichts mehr zu sagen haben,
entsteht eine schwerwiegende Krise. Norbert Elias hat dieses am Beispiel
Deutschlands nach der Reichsgriindung 1870/t in seinen Studien iiber
die Deutschen aufgezeigt.

a. Die Spaltung Frankreichs
Die Spaltung Frankreichs ist Folge einer Revision der politischen Repri-
sentation. Die classe populaire wihlte klassisch links, musste sich aber

immer schon, um tiberhaupt im politischen Raum erscheinen zu konnen,

195

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG §8: GIBT ES PHILOSOPHENKONIGE?

die Sprache von Wortfithrern borgen und sich ihnen damit auch auslie-
fern. Die Linke unter dem Sozialisten Mitterand stirkte den Sozialstaat
mit der Herabsetzung des Rentenalters und der Wochenarbeitszeit. Die-
ser Segen belastete allerdings die Wettbewerbsfahigkeit des Landes er-
heblich. Folgerichtig strich der konservative Prasident Nicolas Sarkozy,
den Alain Badiou als kompletten Revisionisten betrachtet (vgl. Badiou
2008), seit Beginn seiner Amtszeit die meisten Sozialleistungen mit der
Begriindung, sie schadeten der wirtschaftlichen Entwicklung und belas-
teten den Haushalt. Dieser Wechsel, der sich in einem Zeitraum von tiber
20 Jahren vollzog, erwies sich im Nachhinein als mehr als das Ubliche
Hin und Her zwischen Alternativen.

Ahnlich wie bei der Umstellung auf die Agenda 2010 in Deutschland
oder mit dem Start von New Labor in GrofSbritannien anderte sich jetzt
auch die Art der politischen Reprasentation. Begrifflichkeiten wie »arm/
reich«, »Herrschende/Beherrschte« verschwanden aus dem politischen
Raum und wurden durch »Eigenverantwortung«, » Umgestaltungx«,
»gleichberechtigte Individuen« ersetzt. Der Waldarbeiter in Fontaine-
bleau, der Erntehelfer in Burgund, die Honigbauern in der Provence,
die Fischer im Finistére, die Marktverkaufer in der Bretagne sollten sich
fortan als neoliberale Akteure verstehen. Damit hatte die Elite ihnen of-
fensichtlich zu viel zugemutet! Es kam zu einer Revision der politischen
Reprisentation. Diejenigen, die jahrelang den Wortfiithrern der sozialen
Gerechtigkeit gefolgt sind, schlossen sich nicht dem Neoliberalismus an,
sondern revidierten ihre Ausrichtung. Ressentiment und Populismus wa-
ren die Folge. Da eine Abarbeitung am Bindrschema »arm/reich« nicht
mehr moglich war, weil es als 6ffentliches Thema quasi nicht mehr an-
geboten wurde, nahmen die Akteure fortan etwas Anderes ernst, nam-
lich das Doppel »Franzose/Ausliander«. Man konnte es geradezu sehen.
In Sudfrankreich verschwanden tiber die Jahre die Plakate der Linksge-
werkschaft CGT und wurden durch solche der Front National ersetzt.
Auch aufSerhalb der Wahlzeiten! Der Nationalismus verspricht eine Re-
prasentation des Ganzen und des Wahren. Obwohl dieses Versprechen
eine Liige ist, da es herzustellen behauptet, was es nie gegeben hat, wird
es als Deal akzeptiert. Didier Eribon und Chantal Mouffe haben diese
Effekte ndher untersucht.

Mit der Wahl Macrons ist eine wahrscheinliche Spaltung Frank-
reichs und Isolierung innerhalb Europas zunichst vermieden worden.
Es kommt darauf an, Bildung fiir alle zu ermoglichen, ohne die Eliten
zu entwerten, die Problematik der Banlieues, die durch die Fliichtlinge
der letzten Jahre neue Brisanz erfahren hat, zu entschirfen und das Volk
daran zu erinnern, dass der muslimische Nachbar nicht das Hauptpro-
blem einer sozial ungerechten Gesellschaft ist, die natiirlich ihre Wirt-
schaftskraft nicht durch zu hohe Lohne gefihrden darf und die aufler-
dem ein neues Selbstverstindnis entwickeln muss, das selbstverstindlich

196

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GILETS JAUNES

die Sicherheitspolitik nicht tbertreibt, das europdisch ist, das Verant-
wortung tbernimmt und auch bei den Militarausgaben keinesfalls zu-
riicksteht. Der Markt soll und wird sich entfalten und Arbeitslosigkeit
mindern, die Politik muss zugleich eine Steuerung des Marktgeschehens
durch Instrumente der Gerechtigkeit bewirken und zwar gleichsam fiir
junge Menschen und Rentner.

Macron ist Zogling der Eliteausbildung und zugleich anders als an-
dere ausgerichtet. Er griindete En Marche, mehr eine Bewegung als eine
etablierte Partei. Sie brachte ihn zur Macht. Eine bekannte Pose des ju-
gendlich wirkenden Macron zeigt ihn mit ausgebreiteten Armen, wie er
auf einer Biithne steht und eine Menschenmenge Zusammenhalt verleiht.
Die Wirkung dieser Symbolpolitik aus der Zeit des Wahlkampfes ist
langst verpufft. Erfolgreiche Politik ist angezeigt. Dabei mag dem Prasi-
denten helfen, was Paul Ricceur als sagesse pratique bezeichnet. Macron
hat einst bei Ricceur studiert.

b. Gilets Jaunes

Die Farbe Gelb ist inzwischen nicht nur in Frankreich zum Symbol des
politischen Protests geworden. Burger und sogenannte kleine Leute arti-
kulieren ihre Angst davor, dass Kapitalismus, Globalisierung und Digi-
talisierung sie demnichst aus der Sittlichkeit der Gesellschaft ausstofsen
werden. Damit jeder diese vernimmt, tragen die Akteure gelbe Warnwes-
ten. Die Gelbwesten (Gilets Jaunes) existieren in Frankreich seit dem 17.
November 2018. Der anfangliche Protest richtete sich gegen die Erho-
hung der Benzinsteuer. Rasch weitete er sich aus. Kurz vor Weihachten
2018 waren es an einem Samstag 66000 Demonstranten im ganzen Land.

Mit dem Amtsantritt von Prasident Emmanuel Macron keimte die
Hoffnung, dass der Zerfall Europs aufgehalten und eine Erneuerung
eingeleitet werden konne. Doch eine Erneuerung erfordert Umstellun-
gen von den Biirgern. Sie kostet tiber die erhohte Benzinsteuer hinaus
zudem Geld und zwar das der Biirger. Ingrid Levavasseur, eine der Wort-
fithrerrinnen in Gelb, ist von Beruf Krankenschwester. Sie verdient 1250
Euro im Monat.

Der positive Wille zur Erneuerung Europas schleppt als problemati-
sche Nebenfolge die Exklusion von Biirgern mit sich, die dadurch an den
Rand gedringt werden. Sie protestieren in einer Situation, in der viele
von ihnen kurz vor dem Uberlaufen zum Front National stehen. Sie pro-
testieren damit auch gegen die Gleichgultigkeit, mit der die Gesellschaft
dieser Situation gegenubersteht. Die Gelbwesten stehen fur den Konflikt
zwischen den kleinen Leuten in den Vorstadten und auf dem Land gegen
die globalisierten Eliten in den Metropolen. Anfang 2019 kam die un-
vermeidliche Frage auf, ob die oppositionellen Gelbwesten sich als Partei

197

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG §8: GIBT ES PHILOSOPHENKONIGE?

aufstellen sollten. Von Beginn an war unklar, in welche Richtung diese
Partei gehen solle. Ist gar ein tiefer Anschluss an die Rechten denkbar?
Priasident Emmanuel Macron ist ein ehemaliger Investmentbanker der
judischen Rothschild-Bank ...

An Samstagen, wenn in Paris die Proteste stattfinden, verbarrikadieren
die grofleren und exklusiven Geschifte ihre Schaufenster mit Holzlatten
wie die Hausbesitzer in Florida zum Schutz vor den alljahrlichen Thun-
derstorms. Der Protest der Geldwesten ist zur Gewalt geworden. Cha-
oten und Radikale tummeln sich und nihren einen Miserabilismus, der
seit Victor Hugo und Emile Zola auch zu Frankreichs Tradition zihlt.

In jedem Fall steht die gelbe Bewegung nicht nur und per se fiir eine
Wiederbelebung einer basisdemokratischen Linken, wie Edouard Louis,
ein Schiiler Didier Eribons, annimmt. Louis erkennt in den Protesten
Motive und Akteure am Werk, die auf die Leidensgeschichte seines ei-
genen Vaters, dem die Herrschenden das Essen buchstiblich direkt vom
Teller genommen haben, verweisen und in diesem Sinne fur Gerechtig-
keit kimpfen (vgl. Louis 2019). Diese gut gemeinte Wortfiihrerschaft
von Louis ist problematisch, weil sie die Proteste nicht nur einseitig le-
gitimiert, sondern auch instrumentalisiert.

Zur selben Zeit reagierte Prasident Macron auf die Proteste im Sinne
der Cahiers de doléances aus den Zeiten der grofsen Revolution mit einer
Einladung zur einer groflen nationalen Debatte. Das Volk soll 35 Fra-
gen zu wichtigen Themen wie soziale Gerechtigkeit, Okologie, Einwan-
derung und anderes mehr beantworten. Welche Steuern sollten gesenkt
und welche staatlichen Dienstleistungen im Gegenzug zuriickgefahren
werden? Soll die Elitehochschule ENA geschlossen werden? Welche Al-
ternativen in der Ausbildung von Fuhrungskriften kann es geben? Hier
zeigte sich ein klassisches Problem der politischen Reprisentation. Auf
ein sachliches, durch Proteste vorgetragenes Anliegen des Volkes reagiert
die Macht mit einem Formerfordernis. Wer inhaltlich protestieren will,
soll erst einmal Fragen auf einem Formular beantworten. Dadurch wird
der Protest unterdruckt. Das Volk will nicht zum Stift greifen und wohl-
feile Worte schmieden, sondern billigeres Benzin! Diese klassische Falle
verweist auf den Abstand zwischen der Elite und dem Volk.

c. Der Staatsadel

In seiner Untersuchung uber den Staatsadel (La Noblesse d’état;
Bourdieu 1989) erforschten Pierre Bourdieu und seine Mitarbeiter die
Selbstreproduktion des in sich abgeschlossenen Zirkels der gesellschaft-
lichen Fuhrungsschicht in Frankreich. Wer dazugehoren will, muss einen
Erfolg an einer Eliteschule vorweisen. Durch die Lektiire und Interpre-
tation der Werke von Chamfort, Balzac und Claudel werden Tugenden,

198

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MACRON UND RICGEUR

Geschmack, Takt, Augenmaf3, Reflexion, Noblesse oblige, Urteils- und
Tatkraft eingetibt. Die damit absolvierte Sozialisation pragt, so Bourdieu,
die Sichtweise der spiteren Elite auf die Gesellschaft. Eine regelgerechte
Verinnerlichung von Le Pére Goriot formt somit die Wahrnehmung- und
Bewertungsschemata fiir die kiinftige Sicht auf Unter- und Oberschicht,
gesellschaftlichen Aufstieg, familidren Zusammenhalt und gesellschaft-
liche Kailte.

Emmanuel Macron, der die Aufnahmepriifung fur die Elitehochschu-
le Ecole normale supérieure zweimal verpasste, studierte, wie zeitweilig
auch Nicolas Sarkozy, an der Universitat Paris-Nanterre. Macron befass-
te sich mit Machiavelli und Hegel. Zwischen 1999 und 2001 arbeitete er
als Assistent am Lehrstuhl von Paul Ricceur. Es stellt sich die Frage, wie
sich Philosophie und Macht zueinander verhalten.

d. Macron und Ricceur

Bereits Platon versuchte sich als Vermittler von Macht und Ideenlehre
als er die Tyrannei in Syrakus nach philosophischen Grundsitzen refor-
mieren wollte. In der Tradition von Anniherungen zwischen Philosophie
und Praxis lotet Francois Dosse die Begegnung zwischen Paul Ricceur
und Emmanuel Macron aus.

Macron ist bei Etienne Balibar durch die Althusser-Schule gegangen,
bevor er Paul Ricceurs Mitarbeiter wurde. Ricceur selbst schreibt im
Vorwort zu La mémoire, I’bistorie, 'oubli aus dem Jahr 2000, dass er
»Emmanel Macron [...] eine fundierte Kritik des Stils und die Gestaltung
des kritischen Apparats des vorliegenden Werkes verdankt.« (Ricceur
2004, 18) Macron gehort heute dem Herausgeberkomitee an, das die
Werke des verstorbenen Ricceur ediert.

Dosse stellt heraus, dass der Prisident aus der Zeit als Mitarbeiter des
Philosophen vier Anliegen mitgenommen hat: Politik ist eine Praxis der
Reprisentation, die Vernunft hat sich den Herausforderungen durch das
Bose und die Gewalt zu stellen, Handlung ist ohne Freiheit nicht mog-
lich, ein Gesellschaftsvertrag ist von der Gerechtigkeit her zu sehen (vgl.
Dosse 2018, 58f). »Wenn, wie Ricceur anzeigt, die Ethik der Moral vor-
ausgeht, dann lasst sich sagen, dass Emmanuel Macron ihm auch in die-
ser Beziehung folgt, sofern sein Projekt fiir eine gerechtere Gesellschaft
Prioritdt gegentiber jeder Form einer durch Gesetze kodifizierten Mora-
lisierung des politischen Lebens erhilt.« (ebd., 151) Die prasidiale An-
trittsrede Macrons vom Mai 2017 kreist um diese Gedanken.

Wenn wir die These Bourdieus tiber den Zusammenhang von Habi-
tusbildung und Elite ernst nehmen, haben wir von Macron den Ausbau
einer grofSen Erzihlung zu erwarten, die besagt, dass die nationale Iden-
titdt eine narrative Identitit wiederum verschiedener Erzahlungen ist, die

199

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG §8: GIBT ES PHILOSOPHENKONIGE?

ein vielfiltiges Frankreich bezeugt und fiir ein gerechtes Gedachtnis ein-
tritt. Zuhoren, Handeln und Spannungsausgleich im Sinne einer offenen
Dialektik wiren die Elemente der prisidialen Haltung.

Seit Napoleon I existiert gleichwohl eine geteilte Wahrnehmung zwi-
schen AufSen- und Innenpolitik. Fiir Franzosen ist Napoleon der geniale
Innenpolitiker, fiir den Rest Europas der Verlierer von Waterloo.

Innenpolitisch geht es heute in der Auseinandersetzung mit diffusen
Gelbwesten um die Grundlagen einer gerechten Gesellschaft, auflenpo-
litisch stehen in der EU diverse Projekte an wie die Besteuerung von Da-
tenunternehmen wie Facebook oder um den Aufbau einer gemeinsamen
AufSen- und Wirtschaftspolitik.

Macron ist zur Rettung Europas angetreten und gewahlt worden.
»Was das Thema Europa — die Herausforderung zu Beginn des 21. Jahr-
hunderts — angeht, so besteht zwischen Ricceur und Macrons Position
eine bemerkenswerte Nihe.« (212). Macron geht es um einen »dritten
Weg« (221) zwischen einem Zuriick zum Nationalstaat und dem Vorlauf
zu blofer Globalisierung. Der Karlspreistrager der Stadt Aachen hat aber
das Problem, in Europa relativ deutlich zwischen Liberalen und Natio-
nalisten zu unterscheiden. Das bedroht eine Einigung. In aufSereuropii-
scher Hinsicht hat sich Macron fur die Rickgabe von Raubkunst einge-
setzt und ist damit zum Vorreiter in Europa geworden. Es stellt sich nur
die Frage, ob damit lediglich eine Ent-Schuldung der Vergangenheit in-
itilert oder gar zur einer »Ethik und Politik der gerechten Erinnerung«
(Ricceur 1998, 113) beigetragen wird.

Die von Dosse betonte, inhaltliche Nihe zwischen der Politik
Emmanuel Macrons und der Philosophie Paul Ricceurs hat keine Schu-
le gemacht. Die Mitglieder des Wissenschaftlichen Beirats des Fonds
Ricceur wiesen erst kurzlich darauf hin, dass die gegenwartige franzosi-
sche Politik durch den Bezug auf Ricceur weder zu legitimieren noch ab-
zulehnen sei. Dass Konige philosophieren oder Philosophen Konige wir-
den, ist nicht zu erwarten, aber auch nicht zu wiinschen.

e. Der Dreiklang der Demokratie

Dennoch kann Politik, zumal die Emmanuel Macrons, an der von Paul
Ricceur mitbegrindeten Vision eines Dreiklangs der Demokratie bemes-
sen werden. Thre drei Grundtone lauten:

Erinnern als Fortfuhrung guter Beispiele der Tradition. Hannah
Arendt spricht von der Beachtung der »Glanzlichter der Menschheits-
geschichte«. (Arendt 1989, 163)

Nichtvergessen als Erinnerung an die vulnerablen Personen, die durch
Gewalt zu Opfern wurden. Paul Ricceur erinnert an den Imperativ »Du
wirst Dich erinnern! Du wirst nicht vergessen.« (Ricceur 1998, 56)

200

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER DREIKLANG DER DEMOKRATIE

Ankniipfung an Moglichkeiten der Vergangenheit. Walter Benjamin
mahnte den »Kampf fiir unterdriickte Vergangenheit« (Benjamin 1981,
17. Geschichtsphilosophische These) an.

Das Politische lehnt sich an das Ethische an. Ethisch relevant sind der
Mensch, das Tier und die Natur. Chantal Mouffe geht auf Bruno Latour
zu, so dass sich das Ethische und das Politische befruchten, wenn sie
sagt, dass es unerlidsslich sei, die »0kologische Frage« mit »der sozialen
Frage zu verkniipfen«, um eine »attraktive Vision« (Mouffe 2018, 73),
die ein »kollektives Wollen«, das von »gemeinsamen Affekten getragen
wird« (ebd., 9o), formen zu konnen. Diese Elemente waren auch in der
Bewegung En Marche lebendig, die mit dem Impuls einer linkspopulis-
tischen Bewegung startete. Macron unternahm den Versuch, sie auf den
Bahnen der reprasentativen Demokratie zu etablieren. In dem MafSe, wie
dieser Versuch Gestalt angenommen hat, sind ihm die Gilets Jaunes ent-
gegengetreten. Offenbar unterscheidet die pathische Dimension des Po-
litischen von sich aus nicht zwischen rechts und links. Diese Unterschei-
dung ist erst zu erstreiten.

201

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang 9: Digitalisierung der Lebenswelt als
Angriff auf vulnerables Leben

Wenn man die Vulnerabilitit zum Leitfaden einer Sozialphilosophie
macht, ist es wichtig, direkt vor Missverstindnissen zu warnen. Vul-
nerabilitdt bezeichnet sicherlich die passive, hinfillige, schwache und
dunkle Seite der menschlichen Person und sie wire damit das Gegen-
teil der aktiven, gesunden, starken, rationalen und vernunftigen Seite.
Dieser Gegensatz ist beachtenswert. Doch nehmen wir an dieser Stelle
eine Vulnerabilitit in den Blick, die jener Vulnerabilitit, die der Gesund-
heit entgegengesetzt ist, vorausgeht. Wir entwickeln die Vulnerabilitdt im
Ausgang von der Phianomenologie der Leiblichkeit als Ambivalenz von
Potenz und Endlichkeit.

Ein Mensch wird geboren, lebt und stirbt dann. Geboren wird der
Mensch als leibliches Wesen. Das besagt, dass der Mensch als endliches
Wesen geboren wird, denn der Leib ist ein Gewebe, das nicht fiir ewiges
Leben gemacht ist. Durch seine Leiblichkeit ist der Mensch Geburt und
Tod ausgesetzt. Darin ist eine Ambivalenz beschlossen. Gebiirtlichkeit be-
deutet, dass ein Mensch das Potenzial hat, einen neuen Anfang zu reali-
sieren, also aus seinem Leben etwas zu machen. Der Mensch entfaltet zu
diesem Zweck seine Vernunft. Er grindet eine Familie und pflegt Freund-
schaften. Er erfindet eine kiinstliche Welt und erobert das Weltall. Sein
Anfangspotenzial ist eine Macht (gr. Dynamis, lat. Potentia, dt. Moglich-
keit). Endlichkeit bedeutet, dass das menschliche Leben zugleich ein Sein-
zum-Tode lebt. Es ist Potenz und gleichzeitig dem Verfall preisgegeben.

a. Phinomenologie der Leiblichkeit

Der Vollzug der menschlichen Existenz, der im Verhalten, Handeln und
Sprechen besteht und der mit Bezug auf Andere und die Welt zu verste-
hen ist, bildet einen Ausgangpunkt, von dem aus nun eine Differenz von
Leib und Kérper getroffen werden kann. Der Leib ist Korper, sofern er
nicht mehr als jemand, der sich der Welt zuwendet, auftritt, sondern als
etwas, an dem Handlungen ausgefiihrt werden. Ich greife quasi als Leib
in das Regal, um ein Buch herauszunehmen, verletze mich dabei und
versorge spater die blutende Stelle am meinem Korper mit einem Pflas-
ter. Ausgehend von Faktum der Leiblichkeit kann die Differenz Leib und
Korper bestimmt werden. Die Differenz von Leib und Korper wird vom
Leib aus getroffen. Der Leib tritt damit doppelt auf, namlich als Orien-
tierungsnullpunkt und als Element einer Differenzierung. Systematisch
hat Helmuth Plessner diesen Gedanken entwickelt.

202

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ETHISCHE UND DAS POLITISCHE

Mit der Geburt ist gesetzt, dass wir auf Andere (Menschen, Tiere, Din-
ge) stofSen. Es ist unsere Aufgabe, zu ihnen ein verniinftiges Verhaltnis zu
etablieren. Dabei wirken zwei heteronome Krifte in- und miteinander:
das Ethische und das Politische.

b. Das Ethische und das Politische

Das Politische ist eine Gestaltungsmacht, um Gesellschaften und Insti-
tutionen aufbauen zu koénnen, die eine Ausgestaltungen des Verhiltnis-
ses zu Anderen realisieren. Das Ethische ist Anspruch, die gestalteten
und zu gestaltenden Ordnungen des Sozialen (Freundschaft, Familie,
Gesellschaft, Staaten) als nichtexklusiv zu gestalten. Ethik ist der An-
spruch auf Nichtexklusivitit. Das heift: niemand soll aus dem Schutz-
bereich von Achtung und Wiirde ausgeschlossen (exkludiert) werden.
(Die Situation von Tieren und die der Natur ist dabei auch zu beriick-
sichtigen). Die menschliche Praxis ist an diesem Anspruch der Nichtex-
klusivitat zu messen.

Nicht jede Exklusion ist ein ethisches Problem. Der Anspruch der
Nichtexklusivitdt impliziert zudem keine Harmonie, die in Gesellschaft
und Politik unmoglich wire. Betrachten wir dazu den hegemonialen Dis-
kurs des Politischen. Autorinnen wie Chantal Mouffe heben hervor, dass
das Politische als Antagonismus zu verstehen sei. Jede gesellschaftliche
Ordnung ist politischer Natur und basiert demnach auf einer Form von
Ausschlieflung. Entscheidend ist nun, dass ein solcher Ausschluss den
Anderen nicht zum Feind macht, da kontrahegemoniale Verfahrenswei-
sen zum Zuge kommen. Es gibt immer unterdriickte Moglichkeiten, die
aber reaktiviert werden konnen. Das Ausgeschlossene ist damit nicht an-
nulliert und auf ein nacktes Leben reduziert.

Das Ethische bezieht sich auf den Anderen und ist nichtexklusiv, weil
es den Anderen als Anderen bejaht. Das Politische bezieht sich auf das,
was der Andere sagt und tut. Rede und Handlung des Anderen kénnen
bejaht, verneint oder verhandelt werden, ohne den Anderen auszuschlie-
Ben. Erst ein Nein, das sich nicht auf die Rede des Anderen, sondern auf
dessen Person bezieht, macht diesen zu einem Feind, der Carl Schmitt
zufolge zu vernichten ist. Feindschaft ist kein Wert fir eine Demokratie!

Nur in einer Demokratie gilt das Ausgeschlossene als nicht schlechthin
ausschlieSenswert und kann daher auf alternativem Wege zur Sprache
kommen. Diese Bestimmungen zahlen zu den Eckpunkten einer Auffas-
sung von Demokratie, die als Institutionalisierung von Konflikthaftigkeit
(Claude Lefort), welche eine Biirgergesellschaft nicht zerbrechen lisst,
verstanden werden kann.

Claude Lefort, Chantal Mouffe und andere Konflikttheoretikerin-
nen des Demokratischen sind so zu verstehen, dass die Prozesse einer

203

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 9: DIGITALISIERUNG DER LEBENSWELT ALS ANGRIFF

Demokratie auf keine geschichtsphilosophisch fundierte Emanzipation
und auch auf kein Gesamtziel des Guten und des Rechten zustreben,
das alle Einzelanstrengungen harmonisch zum Nutzen aller in sich ver-
eint. Vielmehr bedeutet Konflikt, dass in einer Demokratie nicht immer
alle gleichzeitig zum Zuge kommen. Deshalb ist das Ethische im Politi-
schen von grofler Bedeutung. Das Ethische fragt danach, wie es um die-
jenigen steht, deren Anliegen keine Realisierung gefunden haben. Sind
sie vernichtet wie ein Feind oder gibt es fiir sie jene alternativen Artiku-
lationsmoglichkeiten?

Das Ethische und das Politische stehen in einem Spannungsverhiltnis
zueinander. Damit ist gesagt, dass eine politische Exklusion nicht auch
unweigerlich eine ethische Exklusion nach sich zieht. Mit einer Demo-
kratie ist kein politischer Ausschluss zu vereinbaren, der per se eine ethi-
sche Exklusion bedeuten wiirde. Das Ethische ist das Nichtantagonis-
tische. Das Politische kann dagegen als Konflikt um die Gestaltung des
Anspruchs auf Nichtexklusivitit verstanden werden, wie auch die Praxis
der Inklusion. Wir wollen abschlieffend Richard Rorty zitieren, der die
Demokratie als den Wunsch nach moglichst umfassender Erweiterung
des Anwendungsbereichs des Wortes »Wir< bezeichnet.

¢. Zum Status des Ethischen I

Das Ethische begleitet die Auslegung der Leiblichkeit, es ist aber nicht
aus einer Biologie des bedurftigen Mangelwesens herleitbar. Ausgang-
punkt des Ethischen ist das leibliche Selbst, das in einer Selbstsorge be-
griffen ist und zwar mit Anderen und anderen Anderen in der Welt. Von
hier aus gilt es, eine nichtexklusive Ethik zu entwerfen. Dieser Entwurf
fithrt, wie bereits angekiindigt, die Cura sui als Gestaltung des endlichen
Lebens durch Sachgebiete bekannter Prinzipien und Werte, die als ethi-
sche Durchfiithrungen des sich von der Vulnerabilitit der Leiblichkeit
her ergebenden Selbst-, Welt und Fremdbezugs gedacht werden: Autono-
mie, Fiirsorge, Familie, Asthetik, Person, Menschenwiirde, Anerkennung
und Gerechtigkeit. Die Gleichzeitigkeit des Selbst-, Welt- und Fremdbe-
zuges, die mit Donald Davidson als dreibeiniges Stativ bezeichnet wur-
de, ist dabei der Ort, von dem aus jene Werte argumentativ erschlossen
werden. Die Autonomie bezieht sich auf das Ich, die Firsorge auf das
Du. Anerkennung und Menschenwiirde sind Qualititen interpersoneller
Relationen. Die Freundschaft bezeichnet ein Wir, die Familie bezieht sich
ebenfalls auf das Wir. Sie verfugt dabei uber die Besonderheit, ein Um-
schlagpunkt zwischen Interpersonalitdt und Gesellschaft zu sein. Die Ge-
rechtigkeit bezieht sich schliefSlich auf die Strukturen der sozialen Welt,
der Institutionen und der Gesellschaft.

204

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

d. Zur Perspektive des Ethischen

Die Darstellung und Entfaltung ethischer Prinzipien und Werte im Zei-
chen einer Sozialphilosophie der Vulnerabilitit ist an anderer Stelle detail-
liert erfolgt (vgl. Schnell 2017, Kap. 7 bis 15). An dieser Stelle soll lediglich
die Perspektive dieser Ethik anhand einiger Aussagen skizziert werden.

Leitend ist der Gesichtspunkt einer ethisch relevanten Andersheit. Sie
wird gedacht mit Blick auf (Un)Begriffe wie etwa Nichtidentitit (Ador-
no), Wiederholung (Deleuze) oder Fremdheit (Levinas). Andersheit ist nun
nicht irgendeine Beliebigkeit, sondern eine Ausnahme vom Binirschema-
tismus, der als Ordnung vorausgesetzt ist und auch relevant bleibt. Aus-
nahmen sind Ausnahmen im Hinblick auf eine Ordnung. Wird die Ord-
nung annulliert, verschwindet auch die Ausnahme. Andersheit besagt:
wie immer wir Akteuren begegnen, erscheinen sie im Licht des Ethischen.
Wenn wir nach der Wiirde von Menschen fragen, gehen wir nicht da-
von aus, dass diese Menschen ethische Neutren, sondern ethisch bedeu-
tungsvolle Wesen sind. Der Andere gehort immer schon in den Schutzbe-
reich des Ethischen, wir sind ihm gegentiber nicht gleichgiiltig. In dieser
»Nicht-Indifferenz« zeigt sich eine » Verantwortung« (Levinas 1992, 361)
gegeniiber dem und den Anderen. Aus diesen Annahmen leiten sich nach-
folgende Aussagen ab.

1. Die Andersheit der Person ist eine Ausnahme von der Besonderheit,
die zu achten das allgemeine Gesetz gebietet. Andersheit realisiert
ihre ethische Qualitit in der Begegnung.

2. Indem die ethisch relevante Personalitit von zuzuschreibenden Ei-
genschaften abgelost und nun an die Begegnung gebunden wird,
wird die Form des Ethischen in die Materialitdt des konkreten ge-
lebten Lebens eingefuhrt, ohne diese einseitig von der Reziprozitit
her zu verstehen.

3. Die Begegnung ist konstitutiv fiir die Wiirde. Ich bin Umwelt fiir den
Anderen und kann mich selbst zuriicknehmen. Meine Wiirde ist an
die des Anderen gebunden.

4. In der Begegnung konstituiert sich die Person und mit ihr ihre Wiir-
de als Meinesgleichen. Wiirde vermittelt zwischen der Andersheit
der Person und einer auszuhandelnden Gerechtigkeit. Aushandlung
ist zwar Reziprozitat, sie geht aber in ihr nicht auf. Sie lasst eine An-
dersheit in Form einer Ausnahme von der Reziprozitit zu.

5. Die Ausnahme erweitert die Gerechtigkeit um eine als sinnhaft er-
fahrene Gabe von Gitern an die Adresse Anderer.

6. Der Versuch einer nichtexklusiven Ethik fithrt zu bestimmten Kon-
sequenzen im Hinblick auf eine Gesellschaft und ihre Politik.

7. Wir sind mit der Tatsache konfrontiert, mit Menschen zu koexistie-
ren, denen wir mehr geben als sie uns erstatten.

205

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 9: DIGITALISIERUNG DER LEBENSWELT ALS ANGRIFF

8. Achtung und Schutz schliefst ethische Andersheit ein, also auch die
Wiirde von Menschen, die wir personlich nicht leiden mogen und
mit denen wir auf engem Raum nur ungern zusammenleben.

9. Ethisches Verhalten ist kein Dienst nach Vorschriften und Binar-
codes, sondern wesentlich eine wiirdevolle Begegnung auch mit de-
nen, die aus dem Raster der Vernunft fallen.

e. Zum Status des Ethischen II

Das Ethische ist nicht aus der Biologie und nicht aus der Anthropologie
herleitbar, aber es bezieht sich auf die Leiblichkeit (vgl. Schnell 2004).
Die Art dieses Bezugs nennen wir mit Freud und Jean Laplanche eine
Anlehnung. Eine Anlehnung bezeichnet eine Relation aus Elementen im
Sinne einer Nachbarschaft. Deren Elemente stehen in sich und verste-
hen sich dennoch als Nachbarn. Wir wollen dieses Verhiltnis im Sinne
von Levinas prazisieren.

Einer Reduktion des Ethischen auf eine Bediurftigkeit, die aus einer
biologischen Mingelausstattung des Menschen herriihrt, hat Levinas
stets eine klare Absage erteilt. Zu diesem Zweck unterscheidet er zwi-
schen Bediirfnis und Begehren.

Das Bediirfnis beschreibt einen Kreislauf. Ein Subjekt hat einen Man-
gel (an Wissen, Anerkennung, Nahrung, Kapital etc.), den es durch eine
Aneignung des Fehlenden ausgleicht. Gleich der Nahrungsaufnahme
setzt diese Aneignung immer wieder neu ein und von vorne an. Das Be-
diirfnis gehort in das Register der Ontologie. Jede Ontologie ist eine Phi-
losophie der Macht, weil sie das Andere auf das Selbe reduziert.

Das Begehren beschreibt hingegen eine Bewegung zum Anderen hin,
die vom Anderen ausgeht und nicht zum Selben zuriickkehrt. »Das Be-
gehren des Anderen entsteht in einem Wesen, dem nichts fehlt.« (Levinas
1983, 219) Das Begehren, das auch bei Jacques Lacan eine gewichtige
Rolle spielt, entstammt dem Register der Metaphysik. Das metaphysi-
sche Begehren strebt nach dem ganz und absolut Anderen, von dem wir
bereits im Zusammenhang mit der Ethik und Sozialphilosophie der Vul-
nerabilitdt gesprochen haben. Die Metaphysik geht der Ontologie vo-
raus.

Aus der Differenzierung zwischen Bediirftigkeit und Ethik leiten wir
das Argument ab, dass der Angriff der Digitalisierung auf die Materi-
alitat der Welt das Ethische nicht gleich mitverzehrt, sondern ihm und
auch dem Politischen eine Chance lidsst. Bevor wir zu dieser Moglich-
keit kommen, soll nachfolgend zunichst der Prozess der Digitalisierung
skizziert werden.

206

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SERRES UND DIE DIGITAL NATIVES
f. Digitalisierung und Postbiologie

Fast jede technologische Revolution beinhaltet einen Angriff auf die Vul-
nerabilitdt des endlichen Lebens. Dieser Angriff tritt wechselweise als
Uberwindung, Leugnung, Abschaffung oder als Verbesserung des Da-
seins auf.

Im Renaissancehumanismus von Pico della Mirandola wird das Inne-
re des menschlichen Geistes als Trager von Wirde (De hominis dignita-
te) hervorgehoben und der menschliche Leib als Malum, das eine Voll-
kommenbheit des Daseins verunmoglicht.

Die modernen Bio-, Neuro- und KI-Wissenschaften und -technologien
verstehen sich seit den 6oer Jahren als diejenigen, die das Malum tiber-
winden konnen. Klassisch ist die Programmschrift von Hans Moravec
aus den spiten 8oer Jahren. Demnach miissen wir am Menschen den
ublichen Dualismus exekutieren: Korper und Geist. Der Geist ist poten-
tiell unsterblich, weil er aber an einen endlichen und damit mangelhaf-
ten Korper gebunden ist, kann er seine Macht nie vollig ausschopfen.
Das dndert sich, wenn es gelingt, »unseren Geist aus unserem Gehirn zu
befreien« (Moravec 1990, 152). Der Mensch kann ins Unendliche einer
»postbiologischen Welt« (ebd., 14) aufbrechen. Diese Moglichkeit stand
der Renaissance noch nicht zu Verfiigung. Der menschliche Mangel ist
nun ausgeglichen.

In den goer Jahren werden die Moglichkeiten des Internet mit der vi-
siondren Robotik verschmolzen. Die Anthropologie des Cyberspace sieht
die Menschheit als kollektives Cogito vor. Jeder kann mit jedem kom-
munizieren und jeder lernt von jedem. Science und science fiction vermi-
schen sich, weil die Natur erstmals als digitale Natur verstanden wird.

Der Mensch ist ein Cyborg und tritt als Nachricht auf, weil er in quan-
tifizierbaren Daten zu fassen ist. Diese und andere Ideen sind zum Ende
des letzten Jahrhunderts bereits komplett ausformuliert. »Der Leib und
die Endlichkeit des Menschen, die Widerstandigkeit der Dinge, kurz:
das, was bisher als Schicksal galt, wird komplett zur Option erklart.«
(Schnell 2002b, 165) Die Diskussion um die Digitalisierung knupft an
diese Macht an.

g. Serres und die Digital Natives

Die Digitalisierung hat auch Aspekte einer neuen und weltweiten Pop-
kultur. Sie wird von den nach 1980 Geborenen gebildet und ist nicht
per se ein Kulturverfall. Die Digital Natives sind auch die Tragerschicht
gegenwartiger Gesellschaften in Europa. Frither, als wir noch Briefe ge-
schrieben haben, war nicht alles besser. Fiir Michel Serres gibt es daher
Griinde, die Moglichkeiten der vernetzten Generation auszuloten.

207

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 9: DIGITALISIERUNG DER LEBENSWELT ALS ANGRIFF

Junge Erwachsene in Europa leben heute in einer neuen Geschichte
und einer anderen Zeit als ihre Eltern. Sie kennen keinen Krieg, sie wer-
den lange leben, sie kommunizieren durch das Internet. »Die Kinder«,
wie Serres sie nennt, »haben sich also im Virtuellen eingerichtet« (Serres
2013, 14). Das Internet ist globale Form, die, wie apriorische Formen
der Anschauung und der Schematismus, beliebige Inhalte subsumieren
und kommunizierbaren Sinn erméglichen. Das Handy ist kein Telefon
mehr, sondern ein Computer, der einen Datenaustausch durch Raum und
Zeit realisiert. Alles Bisherige verdampft unter der neuen Form. »Dies zu-
grunde gelegt, werden wir gleichwohl neue Bande erfinden mussen. Die
Zahl der Facebook-Nutzer, die sich jener der Weltbevolkerung nahert,
legt davon Zeugnis ab.« (ebd., 18).

Eine alte, auf Neil Postman zuriickgehende These besagt, dass wenn
Unterschiede in der Verfigung iiber Wissen aufgehoben werden, die Ge-
nerationen sich massiv veriandern wiirden. Diese von Postman als apo-
kalyptische Vision gemeinte Prognose ist fiir Serres eingetreten. »Alle
Welt hat das Wissen, das verbreitet ist, bereits. Zur Ginze. Zur freien
Verfigung. Zur Hand. Jederzeit zugdnglich im Netz, bei Wikipedia, mit
dem Handy, durch jedes beliebige Portal.« (35) Das kollektive Cogito
kann wirklich werden. Im Unterschied zu Postman, der vor 30 Jahren zu
den Trauernden am Grab der Gutenberg-Galaxie zihlte, spricht Serres
von der Moglichkeit einer »Demokratie des Wissens« (37) im Geist des
Disparaten. Die Differenz von Schiiler und Lehrer, Wissen und Nichtwis-
sen, Autoritdt und Gefolge schwindet. Es gibt keine Medien des Journa-
lismus mehr, die etwas hervorheben, das dadurch wichtig wird und als
wichtig von Lesern oder Sehern zur Kenntnis genommen und weiterer-
zahlt wird. Es werden von jedermann Bilder und Informationen produ-
ziert und gesendet.

All das hat Tradition. Der Empfanger ist auch Sender (Brecht, Radio-
theorie), Reproduktion ist Aufklirung (Benjamin, Kunstwerk im Zeit-
alter ...), das elektronische Medium hat eine mobilisierende Kraft (En-
zensberger, Baukasten zu einer Theorie der Medien). Und diese Tradition
lebt offenbar. Eine direkte, plurale Demokratie, die die Codes des Na-
tionalstaates hinter sich gelassen hat, ist in Massengesellschaften durch
das Internet und seine User heute moglich. Diese Vision ist zugleich eine
Ideologie.

Dieser Doppelaspekt wird von Serres zu betonen vollig vergessen. Ent-
weder ist man mit Husserl der Meinung, dass die Lebenswelt in ihrer We-
sensstruktur ungeiandert bleibt, was immer wir kunstlos oder als Kunst
tun, dann ist sie vor jeder Ideologie geschiitzt. Oder Raum und Zeit sind
nicht mehr wie einst auf der Lorettohohe, dann gibt es Griinde, die Ver-
dnderungen auch als Deformation wahrzunehmen

208

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIGITALISIERUNG DER LEBENSWELT IM LICHT EINER SOZIALPHILOSOPHIE
h. Digitalisierung der Lebenswelt

»Zum modernen In-der-Welt-sein gehort die Technisierung der Lebens-
welt, die mit der Digitalisierung eine qualitativ neue Stufe erreicht hat.«
(Fellmann 2006, 191) Der umfassende Prozess der weltweiten Digita-
lisierung pragt seit langer Zeit alle gesellschaftlichen Systeme in unter-
schiedlicher Weise. Zahlreiche Veranderungen sind bereits real gewor-
den, andere und weitere werden erwartet, erhofft und befiirchtet. Die
digitale Transformation kann als ein Angriff auf die selbstverstind-
lichsten Selbstverstindlichkeiten und damit als ein solcher auf das, was
Edmund Husserl eben als Lebenswelt bezeichnet, verstanden werden
(vgl. ebd., 134ff). Die Lebenswelt ist die Welt, in der sich unser ganzes
Leben praktisch abspielt und von der alle Sinnbildungen ausgehen und
auf die alle Sinnbildungen wiederum abzielen. Wir befinden uns derzeit
in einem Prozess der »Digitalisierung der Lebenswelt« (Schnell/Dunger
2019). Die Digitalisierung ist die Transformation der Welt in quantifi-
zierbare Daten bei gleichzeitiger Automatisierung.

Die Digitalisierung hat zugleich mindestens drei Triebkrifte: das Di-
spositiv aus Politik, Wirtschaft und Wissenschaft. Die Triebkrifte ver-
folgen mit der Digitalisierung Interessen, die sich aber nicht decken. Sie
sind jenseits von Pro und Contra angesiedelt, da sie weder zu Bejahung
noch zur Ablehnung anstehen. Die Folgen der Digitalisierung der Le-
benswelt sind ambivalent, denn es gibt wiinschenswerte und nichtwiin-
schenswerte Konsequenzen.

i. Digitalisierung der Lebenswelt im Licht einer Sozialphilosophie
der Vulnerabilitit — Thesen

1. Digitalisierung ist der Angriff auf die Materialitit der Lebenswelt.
Als Eros wird die Kraft bezeichnet, die Personen, die einander an
einem bestimmten Ort in der Welt begegnen, zueinander zieht. Die
Initialzindung ist dabei der Blick auf die leibliche Erscheinung des
Anderen. Gang, Haltung, Aussehen fallen auf. Von hier aus gilt es,
den Anderen kennenzulernen. Seinen Namen, Alter, Stand, Klasse,
Beruf. Die Digitalisierung, die Menschen zusammenbringt, die sich
im Alltag nie getroffen hitten, verkehrt diesen Logos ins Gegen-
teil. Durch das digitale Matching werden zuniachst ortlose, quanti-
fizierbare Eigenschaften einer Person in Form von Daten angebo-
ten. Man erfahrt zuerst Namen, Alter, Stand, Klasse, Beruf und hat
aufgrund der Datenlage dann zu entscheiden, ob eine Anziehungs-
kraft bestehen konnte. Diese Versuchsanordnung zerstort jedoch
den Eros - sofern nicht ein glicklicher Zufall, der die Absicht be-
gunstigt, hinzutritt.

209

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 9: DIGITALISIERUNG DER LEBENSWELT ALS ANGRIFF

Digitalisierung ist die Transformation der Lebenswelt in quantifi-
zierbare Daten. Baume filtern das Treibhausgas CO2 aus der Atmo-
sphire. Biume sind wichtig. Aber der einzelne Baum zihlt nichts!
Fur das Konzert des Sangers Ed Sheeran im Sommer 2018 hitten
auf einem Parkplatz der Dusseldorfer Messe 104 Baume gefillt wer-
den sollen. Der Oberbiirgermeister versprach, dass anderswo neue
und mehr Biume gepflanzt wiirden. Der Baum erbringt eine Leis-
tung, die bilanziert werden kann. ro5 Baume sind besser als 104,
weil mehr Treibhausgas gebunden wird. Dieses Mehr ist mit Punkt
und Komma bezifferbar. Ein Baum ist digitale Natur.
Digitalisierung ist Transformation von Verantwortung in abzahlba-
re Schuld. Der private und offentliche Verkehr ist gefahrlich. Es ist
sicherer und daher geboten, wenn nicht mehr der Mensch selbst,
sondern automatisierte Systeme fahren, wie die Ethikkommission
» Automatisiertes und Vernetztes Fahren« im Juli 2017 festhilt. Der
Sicherheitsdiskurs sagt, dass es besser ist, wenn auf einer stark fre-
quentierten Kreuzung jahrlich nur 22 statt 29 Menschen sterben.
Verantwortung wird zur abzahlbaren Schuld. Das ethische Argu-
ment, dass der Wert des Lebens nicht quantifizierbar ist und dass
deshalb jeder Toter einer zu viel ist, hat im Sicherheitsdiskurs kei-
nen Platz.

Digitalisierung ist Optimierung des Lebens. Ein Cyborg ist ein
Mensch, dessen Fahigkeiten durch Implantate verbessert werden.
Ein RFID-Chip funktioniert als Datenspeicher, der das Fithlen und
Verarbeiten von Reizen optimiert und zudem ginzlich neue Opti-
onen eroffnet. Wenn das Implantat in die Fingerkuppe eingesetzt
wird, ist es dem Cyborg moglich, Musik zu héren, wenn er seinen
Finger ans Ohr legt. Der Einsatz solcher Implantate kann Menschen
mit Behinderungen helfen, sich in der Welt besser zu orientieren. Die
Optimierung ist als solche allerdings nicht nur eine Option, sondern
auch eine Norm, die diejenige als nicht normal aussondert, die sich
nicht optimieren lassen.

Digitalisierung ist Kontrolle. Zur Gewaihrleistung von Sicherheit
lasst die Polizei in Shanghai in einigen Stadtteilen Gesichtserken-
nungsdrohnen ausschwirmen. Sie vergleichen biometrische Fotos
von Straftitern mit den Gesichtsziigen von Passanten und erzielen
Treffer in 90% der Fille. Kontrolle und Uberwachung beendet die
Freiheit der Person, weil im Zeichen von herzustellender Sicherheit
a priori jeder ein Verdachtiger ist. In westlichen Landern tiberwa-
chen Arbeitgeber ihre Angestellten, um sogenanntem Zeitdiebstahl
vorzubeugen.

Digitalisierung verdeckt die Angst vor dem Tod. Die Verbesserung
der Altenpflege siecht in Shanghai vor, dass personbezogene Daten
besonderer Art von Rentnern erhoben, gespeichert und ausgewertet

210

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS ETHISCHE UND DAS POLITISCHE IM ZEICHEN DER POSTDIGITALISIERUNG

werden. Body-Mass-Index, Blutdruck, Atemfrequenz werden per-
manent durch Watches an Interventionsteams gemeldet, die in Kri-
senfillen eingreifen. Alle bekannten Visionen einer perfekten Ge-
sundheitskontrolle sind totalitdr. Der Totalitarismus hat Angst vor
dem Tod, weil sich der Tod seinem Zugriff entzieht.

j. Technologie und Zeit

Der Bezug auf den Tod ist eine Bezugnahme auf die Zeitlichkeit des
Daseins. Laut Hans Blumenberg bleiben Technologie und Automati-
sierung, die die Digitalisierung perfektioniert, ohne Bezug zur Endlich-
keit des Lebens unverstandlich. »Das Wesen der Technik ist ganz und
gar nichts Technisches.« (Heidegger 1988, 5) Die Wahrheit dieses Sat-
zes von Heidegger zeigt sich auch hier und jetzt. Der Impuls der Technik
ist nichts Technisches, denn es ist vielmehr der Wille »zur Verlangerung
des menschlichen Lebens« (Blumenberg 2015, 270), den wir auch in der
Postbiologie am Werke sehen. Da aufgrund der Endlichkeit des mensch-
lichen Leibes der Wille zur »Verlingerung der Lebenszeit« an definiti-
ve Grenzen stofSt, wird er durch ein Ersatzprogramm abgelost. Wenn es
also nicht erheblich viel mehr Zeit geben kann, dann kann es aber doch
zu einer »Beschleunigung der (die Endlichkeit) erfilllenden Prozesse mit
Ereignissen, Erfahrungen, Produkten, Bildern (und) Eindriicken« (ebd.,
271) kommen. In der Kiirze der Zeit wird erheblich viel mehr realisiert.
Die Digitalisierung und ihre Automatisierung ermoglichen eine immer
effektivere Nutzung und Auskostung der Endlichkeit.

k. Das Ethische und das Politische im Zeichen der Postdigitalisierung

Dirk Baecker zufolge ist die Digitalisierung die vierte Medienepoche der
kulturellen Welt (vgl. Baecker 2018). Daraufhin wire eine Postdigitali-
sierung, wie wir zundchst nur abgrenzend sagen konnen, der Anbruch
einer fiinften Epoche, die die Quantifizierung der Lebenswelt tiberschrei-
tet und das Ethische und das Politischen vor neue Herausforderungen
stellt. Es wurde bereits erwahnt, dass aus der Ansicht, dass das Ethische
nicht auf die Biologie des bedurftigen Menschen reduziert werden kann,
das Argument abgeleitet wird, dass der Angriff der Digitalisierung auf
die Materialitat der Welt das Ethische nicht gleich mitverzehrt, sondern
ihm und auch dem Politischen Optionen eroffnet. Dieser Aspekt soll ab-
schlieend betrachtet werden.

Um das Ethische positiv fassen zu konnen, bietet sich die Figur des
Uberschusses an, die Adorno wihlt, um die Flucht des Nichtidenti-
schen aus der Kategorie beschreiben zu konnen. Das Ethische soll in

21T

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 9: DIGITALISIERUNG DER LEBENSWELT ALS ANGRIFF

inhaltlicher Hinsicht an der Differenz von idem und ipse im Hinblick
auf den Begriff der vulnerablen Person verdeutlicht werden. Die Uber-
legungen stehen insgesamt im Kontext des Angriffs der Digitalisierung
auf vulnerables Leben.

Zundchst ist festzuhalten, dass die Digitalisierung inhuman ist, weil
sie eine halbierte Humanitidt produziert, die nur die regel- und tech-
nikformige Seite menschlicher Kommunikation fordert und zugleich
die Endlichkeit und damit die Andersheit, Unbestimmtheit, Abwei-
chung, Uberschreitung, Unausdeutbarkeit ausblendet, die wesentlich
zum Menschlichen gehoren und daher ethisch sehr relevant sind (vgl.
Meyer-Drawe 1996; Gamm 2000). Halbiert ist Humanitat, wenn der
Glaube real ist, dass Kommunikation eine Reaktion auf eindeutige Zei-
chen und Codes ist. Humanitit ist jedoch mehr als das, was als perso-
nenbezogene Daten gefasst, gesendet, kommentiert und gespeichert wer-
den kann. Um den Uberschuss des Humanen iiber quantifizierbare Daten
betonen zu konnen, wird an dieser Stelle an eine fruhere Argumentation
angekniipft, die ausgehend von Paul Ricceur bereits vor fast 20 Jahren
in die biopolitische Diskussion eingefithrt worden ist (vgl. Schnell 1999).
Es handelt sich um das Konzept der narrativen Identitat, das zu erklaren
versucht, worin die Identitit einer Person besteht. Die Implikationen der
langen und tiefgehenden philosophischen Diskussionen tber die »Per-
son« sind anderswo thematisiert (vgl. Schnell 2016b).

Im Mittelpunkt steht die Frage, was an einer Person sinnvollerweise
als Objekt digitaler Kommunikation verstanden werden kann, weil es
z.B. personenbezogene Angaben im Sinne des Datenschutzgesetzes be-
trifft im Unterschied zu dem, was an einer Person nicht dazu zahlt, weil
es an die Prasenz des Anderen gebunden ist. Das Auftaktargument lau-
tet, dass die Identitit einer Person aus zwei Elementen besteht: der Sel-
bigkeit (idem) und der Selbstheit (ipse). Die Selbigkeit betrifft das Was
einer Person und damit unsere Eigenschaften, die wir als Habitualita-
ten und als Charakter erwerben. Jene Eigenschaften haben sich im Lau-
fe der Zeit und auch gegen den Lauf der Zeit, der eine Person durch das
Altern verandert, stabilisiert. Durch meine Eigenschaften (idem) bin ich
im Unterschied zu anderen Personen identifizierbar. Bestimmte dieser Ei-
genschaften gelten als Daten, die meine Person im Rahmen von Uber-
prifungen an Flughifen oder in Behorden feststellbar machen. Ein ande-
rer Aspekt der Identitdt bezieht sich auf das Wer einer Person und meint
deren Selbstheit (ipse). Auch er erklirt, wie Identitat als meine Bestan-
digkeit in der Zeit und durch die Zeit hindurch méglich ist. Die Identi-
tat ist hier an die Begegnung mit Anderen gebunden. Ein Musterbeispiel
dafir ist das Versprechen.

Wenn ich verspreche, dir morgen bei der Gartenarbeit helfen zu wol-
len, tue ich eigentlich etwas, das unmoglich ist. Woher will ich denn
heute wissen, dass ich morgen noch derselbe sein werde? Es konnte sein,

212

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ETHIK DER DIGITALISIERUNG?

dass der Lauf der Dinge meine Absichten verandert, sodass ich morgen
keine Lust mehr zur Mithilfe verspiire. Wenn derart empirische Argu-
mente Giiltigkeit besdflen, dann wiren Abkommen und Verpflichtun-
gen zwischen Menschen vollig unmdoglich. Das Versprechen ist demge-
geniiber nun aber eine Institution, die Identitdt wider die verandernde
Zeit ermoglicht. Wenn ich dir etwas verspreche, dann lege ich im An-
gesicht deiner Person fest, dass ich treu bei meinem gegebenen Wort
und damit bei mir selbst, meiner Absicht und auch bei dir bleiben wer-
de. Wie immer sich meine Neigungen iiber Nacht dndern mogen, ich
verspreche dir heute, dass ich auch morgen noch ich selbst sein werde.
Im Wort-Halten drickt sich die Selbstheit (ipse) meines Selbst aus und
zeigt, wer ich bin.

Dieses Konzept betont, dass Identitit zwei wichtige Elemente hat: das
Wer und das Was einer Person. Beide sind relevant. Fur die hier bespro-
chenen Zusammenhinge folgt daraus, dass der Uberschuss des Wer iiber
das Was dafiir sorgt, dass eine Person nicht nur ein X ist, das in ein Pro-
fil eines Datensubjekts passt oder passend gemacht wird.

l. Ethik der Digitalisierung?

Das ethische Ziel, das von Befurwortern der Digitalisierung formuliert
wird, ist die Beforderung der Autonomie der Person, die Verbesserung
von Fiirsorge um Andere und eine Optimierung des Gemeinwohls. Die
Digitalisierung wiirde damit unser Verstindnis von Autonomie, Fiirsorge
und Gerechtigkeit als zentrale Werte der Demokratie weiterentwickeln.
Es ist nun sehr wichtig, auf diese Ankiuindigung differenziert zu reagie-
ren, um Ambivalenzen ausleuchten zu konnen.

Einerseits ist zu betonen, dass das bisherige Verstindnis von Autono-
mie Selbstbeherrschung verlangt, dass Firsorge rationale Aushandlung
und dass Gerechtigkeit auch Okonomisierung bedeutet. Die Person, der
Autonomie, Fiirsorge und Gerechtigkeit als Werte gelten, ist dabei selbst
ambivalent, wie George Herbert Mead gezeigt hat.

Identitat gilt ihm als dialogische Identitit, denn Ich bin Zwei, ein Me
und ein 1. Eine gewisse »Spaltung der Personlichkeit« (Mead 1973, 185)
ist normal. »Der Dialog zwischen I und Me macht Identitit aus.« (ebd.,
222) Das Me enthilt Haltungen und Konventionen Anderer, die ich in
mir habe. Das I ist die kreative Reaktion auf diese konventionellen Hal-
tungen, es duflert sich als »Gefiihl der Freiheit, der Initiative.« (221)
Identitat hat eine geregelte und eine spontane Seite. An diese vorhande-
nen Aspekte kann die Transformation von Personen in Quantified Self
and Others ankniipfen. Auch in diesem Sinne passt die Digitalisierung
zu dieser Gesellschaft, in der wir leben, wie auch Armin Nassehi darge-
stellt hat (vgl. Nassehi 2019).

213

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANHANG 9: DIGITALISIERUNG DER LEBENSWELT ALS ANGRIFF

Die Digitalisierung fordert damit aber, wie bereits erwihnt, die Hal-
bierung von Humanitit und Reduktion einer Person auf ihre Selbigkeit.
Dem ist entgegenzuhalten, dass andererseits das bisherige Verstandnis
von Autonomie nicht nur Selbstbeherrschung, sondern auch eine Pas-
sivitit, eine Leiblichkeit und eine Endlichkeit der Person bedeutet, dass
Fursorge um andere immer auch iiber rationale Aushandlungen hin-
aus den Anderen als Anderen im Blick hat und dass Gerechtigkeit im-
mer auch eine Gabe beinhaltet, die jedes Nutzenkalkul tibersteigt (vgl.
Schnell 2017). An diese Aspekte kniipft die Digitalisierung nicht an, sie
droht sie vielmehr zu entwerten.

Digitalisierung ist in ethischer Hinsicht zutiefst ambivalent. Eine ethi-
sche Bewertung der Digitalisierung muss diese Ambivalenz beriicksich-
tigen und auf die Gefahr einer Halbierung von Humanitdt und damit
der Reduktion von Autonomie, Firsorge und Gerechtigkeit auf quanti-
fizierbare Daten hinweisen. Diese Bemithung gehort in den offentlichen
Raum, der heute immer auch Aspekte der Digitalisierung aufnimmt. Das
Ethische verweist damit auf das Politische.

m. Das Politische und die Politik der Postdigitalisierung

Bruno Latour unterscheidet zwischen zwei Arten von Politik (vgl. Latour
2005). Die Politik des Wie betont diskursive Prozeduren. Hier haben wir
es mit der modernen Politik der Verfahren zu tun, die formale Bedingun-
gen normativ auszeichnet, unter denen eine akzeptable Einigung tiber
offentliche Sachfragen moglich ist. In diesem Sinne betont Habermas,
dass sich praktische Diskurse ihre Inhalte geben lassen miissen, denn sie
selbst sind leer (vgl. Schnell 2017, 47f). Genau darin sieht Latour eine
problematische Begrenzung des politischen Prozesses. Eine Tendenz zur
Objektvermeidung, wie er es nennt, fithrt dazu, dass unklar wird, fiir
welche Inhalte Politik eintreten solle.

Der Politik des Wie stellt Latour eine Politik des Was zur Seite. Die-
se Dingpolitik, wie er sie nennt, soll realistischer als die Politik der Ver-
fahren sein, indem sie mit der Sache (res) der res publica ernst macht. In
diesem Sinne musste eine objektorientierte Demokratie Gegenstande zur
Sprache bringen, die fur alle relevant sind, wie man mit Hannah Arendt
sagen konnte. In dieser Bestimmung liegt jedoch wiederum ein Problem
verborgen. Allgemeine Relevanz ist, zumindest unter nachmetaphysi-
schen Bedingungen, das Ergebnis einer Interpretation, die jemand in Na-
men einer Offentlichkeit vornimmt. Cornelius Castoriadis wiirde darauf
hinweisen, dass damit das Risiko politischer Entfremdung gegeben sei.

Ein Zusammenhang von Wie und Was ist doppelt zu denken. Ein-
mal im Sinne einer Ergianzung (Inhalte benotigen Verfahren) und dann
auch als Konfrontation. Ein Protest tritt fiir einen Inhalt ein, der Staat

214

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS POLITISCHE UND DIE POLITIK DER POSTDIGITALISIERUNG

antwortet mit Formerfordernissen. Haufig tritt hier eine Macht auf, die
sich als Transparenz tarnt.

Im Zeichen einer Postdigitalisierung wollen wir den Ausfithrungen
Latours eine Politik des Wer hinzufiigen. Sie verteidigt den Uberschuss
des Wer und der Unausdeutbarkeit des Selbst (G. Gamm) gegeniiber dem
digitalisier- und beherrschbaren Was einer Person. Einer Politik des Wer
geht es somit primar weder um Verfahren noch um Objekte, sondern da-
rum, dass Personen im Offentlichen sichtbar werden. Gedacht ist beson-
ders an Personen, die vom offentlichen Erscheinen ausgeschlossen sind.
Wir sind weit davon entfernt, mit Edouard Louis die franzosische Bewe-
gung der Gelbwesten pauschal zu verteidigen oder mit Chantal Mouffe
einen linken Populismus. Dennoch lasst sich sagen, dass darin Momente
einer Politik des Wer enthalten sind. Der Mensch ist nicht nur ein homo
digitalis, sondern auch eine vulnerable Person (Wer, Jemand)!

215

https://dol.org/10.5771/9783748911654-141 - am 26.01.2026, 05:34:24. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911654-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Anhang 1 : Der philosophische Diskurs der Endlichkeit
	a.  Die Endlichkeit und der Anfang als Mysterium
	b.  Kant: Der Anfang im Licht des Endes
	c.  Epikur und der Umgang mit der Endlichkeit
	d.  Heidegger und das Leben mit einem Mysterium
	e.  Levinas und die Sorge um den Anderen
	f.  Jankélévitch und die drei Personen des Todes
	g.  Der Tod und die Medizin

	Anhang 2 : Vulnerabilität und Medizin
	a.  Von der Not zur Krankheit
	b.  Medizin als Kulturwissenschaft
	c.  Die Diagnose als Werturteil
	d.  Vulnerabilität und Medizin
	e.  Menschenrechtliches Empowerment?
	f.  Patientenverfügung?
	g.  Advanced Care Planning?
	h.  Stärkung der Pflege?
	i.  Nachtrag: Digitalisierung?


	Anhang 3 : Fürsorglicher Zwang im Zeichen einer nichtexklusiven Ethik
	a.  Diskursethik als exklusive Ethik
	b.  Psychiatrie und Ethik
	c.  Eine Welt ohne Zwang?
	d.  Orientierung in einer Welt mit Zwängen
	e.  Zur Zwangsbedürftigkeit des Menschen, Rousseau, Kant
	f.  Fürsorglicher Zwang
	g.  Fürsorglicher Zwang in der Gesundheitsversorgung
	h.  Charakteristik des fürsorglichen Zwangs
	i.  Zum Wertunterschied zwischen Vernunft und Unvernunft

	j.  Der Nachteil der klassischen Position
	k.  Der Vorteil der Entdifferenzierung der Wertunterschiede
	l.  Das Problem der Entdifferenzierung
	m.  Zur Sache!
	n.  Fürsorglicher Zwang als Zwangsbehandlung
	o.  Ausblick

	Anhang 4 : Diversität am Lebensende
	a.  Das Konzept der Diversität
	b.  Begriffe und Perspektiven
	c.  Abgrenzung der Diversität von Krankheit und Alter
	d.  Diversität als ein dritter Weg zwischen Empathie und Abstand
	e.  Bestätigung des Konzepts durch Palliativpatienten
	f.  Was möchten Patienten nicht?
	g.  Wie mit Diversität umgehen?
	h.  Öffentlicher Umgang mit Diversität
	i.  Charta


	Anhang 5 : Authentizität im Angesicht des Anderen
	a.  Aufrichtigkeit als fragwürdiger Wert
	b.  Selbstfremdheit
	c.  Authentizität ist keine Eigeninitiative
	d.  Achtsamkeit als Form von Macht
	e.  Das Versprechen als Institution
	f.  Abgrenzung von der Lebensphänomenologie Michel Henrys

	Anhang 6 : Über Wahrheit und Fakten im politischen Sinn
	a.  Dewey und der Pragmatismus
	b.  Popper und der Positivismus
	c.  Rorty und die Solidarität des Neupragmatismus
	d.  Baudrillard und der Hyperrealismus
	e.  Merleau-Ponty und die Wahrheit als schöpferischer Ausdruck

	Anhang 7 : Populismus als Antwort auf vulnerables Leben
	a.  Angst: Heidegger mit Kant
	b.  Ambivalente Ordnung: Hegel
	c.  Populismus
	d.  Rechter Populismus
	e.  Revision der politischen Repräsentation
	f.  Linker Populismus
	g.  Jenseits des rationalen Urgrundes

	Anhang 8 : Gibt es Philosophenkönige?
	a.  Die Spaltung Frankreichs
	b.  Gilets Jaunes
	c.  Der Staatsadel
	d.  Macron und Ricoeur
	e.  Der Dreiklang der Demokratie

	Anhang 9 : Digitalisierung der Lebenswelt als Angriff auf vulnerables Leben
	a.  Phänomenologie der Leiblichkeit
	b.  Das Ethische und das Politische
	c.  Zum Status des Ethischen I
	d.  Zur Perspektive des Ethischen
	e.  Zum Status des Ethischen II
	f.  Digitalisierung und Postbiologie
	g.  Serres und die Digital Natives
	h.  Digitalisierung der Lebenswelt
	i.  Digitalisierung der Lebenswelt im Licht einer Sozialphilosophie der Vulnerabilität – Thesen

	j.  Digitalisierung und Zeit
	k.  Das Ethische und das Politische im Zeichen der Postdigitalisierung
	l.  Ethik der Digitalisierung?
	m.  Das Politische und die Politik der Postdigitalisierung


