
IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers

»Ganz allgemein suchen wir im Opfer

[…] immer jenen Schatten – den wir

per definitionem nicht greifen können

–, den wir hilflos Poesie, Tiefe oder

Intimität der Leidenschaft nennen. Wir

werden zwangsläufig getäuscht, weil

wir diesen Schatten greifen wollen.

Wir können zum letzten Gegenstand

der Erkenntnis nicht vordringen, ohne

dass sich die Erkenntnis, die ihn auf

untergeordnete und nutzbare Dinge

reduzieren will, selbst auflöst.«1

Zum immateriellen Kulturerbe derMenschheit gehört zweifelsfrei die religiö-

se Praktik des Opferns. Das »Opfer« als zeitloses Kulturgut der Religionen ist

eine faszinierende Konstante, deren Bedeutung für die Menschheitsentwick-

lung nicht zu unterschätzen ist. Die Praxis des Opferns ist nicht nur ein kon-

stanter Faktor in allen Stadien derMenschheitsevolution, sondern auch in na-

hezu allen Kulturformen weltweit. Bei näherer Betrachtung versetzt dies ins

Staunen.Man fragt sichheute:Warumwurden in indischen,ägyptischen,afri-

kanischen, südamerikanischen und nicht zuletzt in europäischen Kulturkrei-

sen vielfältigeOpferrituale durchgeführt?Warumgab esOpferdienste auf iso-

lierten Inseln,wie z.B. immelanesischen Raum,wo übergreifende Kulturkon-

takte wegen der geographischen Besonderheit so gut wie ausgeschlossen wa-

ren? Es gibt im Vergleich und im Rückblick auf die Geschichte keinen Grund,

anzunehmen, dass Opferrituale in irgendeiner Weise regionsgebunden oder

kulturspezifisch sind. Daher ist die Verwunderung umso größer, wenn man

1 Bataille 1976, S. 76 [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

versucht, aus heutiger Perspektive nachzuvollziehen, welche universelle Be-

deutung das Opfer für die Entwicklung dermenschlichen Gemeinschaften in-

nehatte.Nochgrößer istdieDistanzzueinemernsthaftenVerständnisdesOp-

fers,wenn wir gegenwärtig, mehr oder weniger, bei der näheren Betrachtung

von Opferungen von Tier und Mensch, mitunter sogar totale Abstoßung und

pures Entsetzen empfinden.Was entgeht unseremBlick? Ist es das Phänomen

selbst, das schon immer vorweg nimmt, wasman zu erkennen anstrebt? Oder

soll das Opfer gerade das vernichten, was wir eigentlich (an)erkennen wollen?

Oder das Gegenteil: Ist die Vollziehung eines Opfers selbst die Anerkennung?

Eine Sache jedenfalls provoziert die Tötung eines lebendigen Opferobjekts in

jedem von uns: Sie überschreitet eine innerliche Grenze.

In Batailles Beschäftigungmit demOpferbegriff geht es explizit um solche

Überschreitungen und es werden zwei Dimensionen von Opferbedeutungen

in den Vordergrund gerückt: Anhand der Analyse indigener Stammesprakti-

ken stellt er heraus, dass es sich beimOpfer auf der einen Seite um eine »Gabe«

handelt, auf der anderen Seite um einen »Verzicht«. Das Potlatschritual zum

Beispiel, das Mauss in seinen Werken zur Religionssoziologie heranzieht,

demonstriert den Aspekt der Gabe als einen Akt der Verschwendung von

angehäuften Gütern. Dieser Akt überschreitet die Grenze zwischen vernünf-

tiger Alltagswirtschaft und unproduktiver Verausgabung. Der Verzichtaspekt

betrifft die innere Dimension des Opfers und verdeutlicht sich in der Selbst-

hingabe des Subjekts, z.B. im Aufgeben persönlicher, individueller Anteile

zugunsten des Kollektivs.Hier wird die Grenze zwischen dem Selbst und dem

Kollektiv überschritten.Diese zwei Aspekte, die Gabe und der Verzicht, gelten

für Bataille als ursprünglich unzertrennliche und ineinandergreifende Bedeu-

tungen des Opfers. In der Entwicklungsphase desMonotheismus spalten sich

diese zwei Bedeutungen: Die äußere Opferthematik der »Gabe« wird rationa-

lisiert im Sinne eines Austausches. Es entstehen beispielsweise Opferungen in

Bezug auf Krankheit, Sündenvergebung, Heiligungen. Diese Techniken ber-

gen einen bereits rationalen Sinn, weil sie nicht mehr nur eine Transgression

darstellen, sondern darauf aus sind, etwas im Gegenzug dafür zu erhalten.

Die innere Opferthematik des Verzichts verwandelt sich in eine individuell-

mystische Erfahrung. Sie mündet in das klassische Märtyrererleben, das

durch einen aktiven Selbstverzicht geübt wird. Die christliche Passionsmystik

ist eine Form dieser Opferentwicklung, bei der extreme Selbstverlusterfah-

rungen und Leidenszustände provoziert werden, um sich dem Göttlichen zu

nähern.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 101

Gegenwärtig ist der Begriff »Opfer« eine metaphorische Umschreibung

auf sprachlicher Ebene. Die moderne Redewendung »Opfer erbringen« zeigt

an, dass es bei einer intentionalen Handlungsart darum geht, etwas mehr für

etwas von geringerem Gehalt herzugeben: Zum Beispiel die Zeit zu opfern,

um eine bestimmte Tätigkeit von längerer Dauer zu verrichten, obwohl es

dafür keine Gegenleistung geben wird. Die innere Opferbedeutung erhält

sich daher auf sprachlicher und symbolischer Ebene immer noch. Seit den

Weltkriegen aber transformiert sich die Bedeutung des Opfers dahingehend,

dass unter der Verwendung des Begriffs nicht mehr eine aktive, sondern eine

passive Selbstverlusterfahrung verstanden wird. Nun werden all diejenigen,

die ungewollt passives Leid erduldenmüssen, als Opfer bezeichnet. Hier geht

es um die Opfer der Gewalt, der Kriege oder der gesellschaftlichen Missstän-

de. Interessanterweise gewinnt diese Bedeutung in der Nachkriegszeit an

Kraft, weil damit gerade der ungerechte (unverdiente) Verlust von unschul-

digen Menschenleben am ehesten getroffen ist. Einerseits entstellt sich mit

dieser modernen Auffassung die ursprüngliche Bedeutung des Opfers, weil

die aktive Seite des Opferbegriffs, des Sich-Hergebens, abhandenkommt, und

andererseits verstärkt sich die passive Bedeutung des Opfers, weil die Selbst-

verlusterfahrung noch drastischer illustriert wird. Wenn dem Opferbegriff

die aktive Seite fehlt, dann ist er tatsächlich nur noch als Gewaltphänomen

verständlich. Dennoch ermöglicht die Transformation der Semantik ein tie-

feres Verständnis von dem »Nicht-Sinn« des Opfers, das Bataille durchweg

betonen will.

In der französischen Sprache hat die Entzweiung der doppelten Bedeu-

tung des Opfers im Gegensatz zum Deutschen eine genaue Entsprechung:

Während das Wort »sacrifice« das heiligende Opfer meint, meint das »victime«

das passive Opfer. Vor diesem Hintergrund bezieht sich Bataille in seiner

Definition auf das »sacrifice«, weil dem »victime« und somit der modernen

Semantik des Opfers ein signifikanter Aspekt entgeht, den er für wesentlich

hält: Opfer dienen zwar der nicht sinnvollen Verausgabung, aber sie haben

trotzdem etwas in der Hinterhand, nämlich die Wiederherstellung der Inti-

mität und Sakralität. Opferungen von Tieren undDingen sollten ursprünglich

nicht zur Folge haben, den echten Tod des subjektiven Bewusstseins hervor-

zurufen, sondern die profane Ordnung zur heiligen Ordnung umzukehren.

Dies bedeutet in anderen Worten, das funktionelle Dasein abzuschalten und

in die intime Daseinsweise einzukehren.

Zum Vertiefen des Verständnisses des Opferbegriffs von Bataille wird im

Folgenden die sozioökonomische Bedeutung des Opfers in der Evolution der

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Menschheit vorgestellt. Im 3. Kapitel wird dann eine allumfassendere Religi-

ons- und Ritualtheorie Batailles erarbeitet, in der die wichtigsten Erkenntnis-

se und Schlussfolgerungen zu den Begriffen »Opfer«, »Ritual«, »Mystik« und

»Religion« präsentiert werden.

1. Die Evolution des Opfers

DieOpfertheorie Batailles hat die Idee derGrenzüberschreitung als selbstkon-

stituierendes Prinzip zumZentrum.DasOpfer symbolisiert die souveräne Be-

ziehung zum Konflikthaften und zum Tod. Der Tod ist wegen seiner Inkom-

mensurabilität durch denVerstand ein entscheidenderNullpunkt immensch-

lichenBewusstsein,weil sich hier offenbart,was imSchatten desDenkens ver-

borgen ist: In diesem neuen Raum des Erfahrens des Todes erlebt man Ver-

wandlung,man erlebt Revitalisierung und stellt fest, dass menschliches Exis-

tieren auch ohne arbeitende Funktionalität im besonderen Maße lebensstif-

tend ist. Ausgerechnet beim Anblick eines sterbenden Tieres, so vermutet Ba-

taille, wird diese selbstbefreiende Entfesselung freigesetzt.2 Es scheint durch

das Tieropfer etwas vorrangig überwunden: Das dinggewordene Tier imMen-

schen3 wurde bezwungen, gleichzeitig aber auch diemühselige Zügelung die-

ses Tieres.4 Im Rahmen des Opferfestes entsteht für Bataille die eigentliche

Vertiefung und Verschmelzung der Gemeinschaft.5 Denn erst der gewaltsa-

2 »Die Entfesselung […] kann als eine innere Entfesselung betrachtet werden. Die Ent-

fesselung des Festes ist eine im höchsten Grade innere Entfesselung. Sie kann […] mit

der masochistischen Situation verglichen werden.« (Bataille 1997, S. 114).

3 »Das Tier hat die Würde eines Ebenbilds des Menschen verloren, und der seiner eige-

nen Animalität innewerdende Mensch betrachtet dieselbe als einen Makel.« (Bataille

1997, S. 35).

4 »Durch die Zerstörung des Tieres wird zugleichmit demGegenstand auch das Ziel be-

seitigt. […] Das Tier ist so außerhalb des Interesses, daß man es anderen zum Essen

überläßt, um damit klar zustellen, daß es für einen verloren ist, daß man es nur getö-

tet hat, umes zu verlieren, nicht um sich seiner zu bemächtigen.« (Bataille 1997, S. 112).

5 »Das Fest ist die Verschmelzung desmenschlichen Lebens. Es ist für Ding und Individu-

um der Schmelztiegel, in dem die Unterschiede durch die intensive Glut des intimen

Lebens verfließen.« (Bataille 1997, S. 48).

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 103

meAbbau vonDistanzen und Funktionen ermöglicht eine verbindende, »heili-

ge Kommunikation«6.

In den verschiedenen Stadien der menschheitsgeschichtlichen Evolution

zeigen sich die gewaltsamenKräfte des Opferns und Bataille stellt diese in sei-

nemHauptwerk »Theorie der Religion« in vier Abschnitten heraus.Die Phasen

der Entwicklung sind grob unterteilt in 1. prähistorisch-archaisch, 2. vernünftig-

militärisch, 3. industriell-politisch und 4. mystisch-souverän. Diese werden im Fol-

genden vorgestellt.

1.1 Prähistorisch-archaisch

»Als ich einmal den im Denken der

Kanaken, die ich lange Jahre

unterrichtet hatte, erreichten

Fortschritt ermessen wollte, wagte ich

eine Suggestivfrage: ›Im großen und

ganzen ist es doch die Vorstellung vom

Geist, die wir in euer Denken getragen

haben?‹ Und [der Häuptling]

erwiderte: ›Der Geist? Bah! Ihr habt

uns nicht den Geist gebracht. Wir

kannten schon das Vorhandensein des

Geistes. Wir verfahren nach dem Geist.

Aber was ihr uns gebracht habt, das ist

der Körper.‹«7

»ImBereich der Kontinuität ist alles geistig, es gibt keinenGegensatz vonGeist undKör-

per.«8 ImAnfang, soBataille, unterscheidendieMenschennicht zwischenKör-

per und Geist. Sie nehmen alles immanent geistig wahr. Die erlebteWirklich-

keit in der Immanenz ist durchdrungen von tiefer Subjektivität, die sich durch

6 »Das getötete Tier wird der Welt der Partizipation nicht wirklich zurückerstattet, nur

eine Leere tut sich auf, und zwar eine Leere, durch die hindurch eine heilige Kommu-

nikation sich herstellt.« (Bataille 1997, S. 120).

7 Leenhardt 1984, S. 215f. Das Zitat stammt vonMaurice Leenhardt, einem fast vergesse-

nen Ethnologen und Missionar, der 25 Jahre auf einer Insel in Neukaledonien mit den

Einheimischen lebte. Sein Werk »Do Kamo« dokumentiert, wie sich in der einheimi-

schen Stammesgemeinschaft das Wir-Bewusstsein zu einem Ich-Bewusstsein trans-

formiert.

8 Bataille 1997, S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

eine affirmative Differenz auszeichnet, nicht nur durch eine funktionale: »So-

weit sie Geist ist, ist die menschliche Wirklichkeit heilig, doch in dem Maße, indem sie

wirklich ist, ist sie profan.«9 So partizipiert der archaische Mensch in einer gött-

lichenWirklichkeit an denElementen derWeltwieWasser imWasser.Erst der

GebrauchvonWerkzeugenstiftet eine transzendenteWahrnehmungderWelt.

Dieser Prozess spaltet einen Teil der geistigen Subjektivität des Menschen ab

in ein Werkzeug-Ich. Auf dieser Basis begreift der Mensch sein subjektiviert-

geistiges Leben immer mehr als eine organische, gegenständliche Form des

Materiell-Wirklichen:

»Der Unterschied von Geist und Körper ist keineswegs identisch mit dem

von Kontinuität (Immanenz) und Gegenstand. […] Erst im Ausgang von der

mythischen Vorstellung autonomer Geister findet sich der Körper auf Seiten

der Dinge wieder […]. Die von ihrer geistigen Wahrheit getrennten realen

Tiere und Pflanzen verschmelzen langsam mit der leeren Gegenständlich-

keit der Werkzeuge, und der sterbliche Körper des Menschen gleicht sich

nach und nach den Dingen an.«10

Das Leben desMenschen problematisiert sich,weil seine nützliche Aneignung

der Natur zu einem wachsenden Bewusstsein für Differenzierung und Ent-

fremdung führt. Diese Entfremdung bedeutet, dass eine Kluft zwischen sei-

ner naturnahen Existenz und dem Bewusstsein seiner Rationalität entsteht;

eine Kluft, die das Individuum zu einer Suche nach seinem intimen Anteil an-

treibt, der durch die Rationalität überdeckt wird. In dieser Suche verliert sich

der Mensch zuerst im Tier, das seiner eigenen Natur am nächsten steht. Das

Tier verkörpert für den Menschen das Paradoxon seiner eigenen Wahrneh-

mung: Das Tier ist lebendig und beweglich und doch ist es dinghaft, weil der

Mensch es essen kann. So wird das Tier durch seine Nützlichkeit auf die Din-

gebene reduziert. Das Tier repräsentiert also eine duale Ordnung: das Heilige

(Immanenz) und das Profane (Arbeit). Die Schlüsselposition kommt aber ei-

gentlich dem Tod zu, weil der Tod als Mittler zwischen profan und heilig er-

scheint: Das Tier wird vom Tod entweder schicksalhaft von außen eingeholt,

oder der Todwird durch den arbeitendenMenschen selbst hervorgerufen. Ba-

taille betont hier den Umstand, dass der Mensch nur isst, wenn er seine Nah-

rung als nützliche »Dinge« betrachtet und nicht als ein subjektivesWesen.Aus

9 Bataille 1997, S. 35.

10 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 105

diesemGedanken heraus glaubt er auch, dassOpfer keine Tötungen sind, son-

dern »Preisgaben«,weil die Tötung nur für Dinge gilt. ImOpfer zeigt sich die-

ses doppelte Denken: ImOpferwird dasDing getötet (reiner Verlust), dasHei-

lige des Tieres aberwird hergegeben (Kontinuität): »DieMacht, die demTod gene-

rell zukommt, wirft Licht auf den Sinn des Opfers, das in seinem Vorgehen dem Tod in-

sofern gleicht, als es einen verlorengegangenenWert gerade durch Preisgabe diesesWer-

tes restituiert. Doch ist der Tod nicht notwendig mit dem Opfer verbunden […] Opfern

heißt nicht töten, sondern preisgeben und geben.Das Töten stellt nur einen tieferen Sinn

klar heraus.«11 So macht der Mensch grundlegend die Erfahrung, dass (intime)

Vitalität sich jederzeit wiederherstellt, wenn zugleich sich etwas abbaut und

hergibt. Es wird vermutet, dass der Tod der Faktor ist, der das Leben in seiner

Fülle begrenzt, aber imGrunde auch ermöglicht (Nahrungsherstellung basiert

auf Vernichtung).AuchderMensch selbstmacht diese doppelte Erfahrungun-

abhängig vomNaturgeschehen. Er denkt, er arbeitet, er entwickelt Ideen und

Vorstellungen, die sich von der Naturerfahrung deutlich unterscheiden. Für

Bataille beginnen hier die mythischen Erzählungen, die Götterwelt und auch

das Prinzip des »höchsten« Wesens (das Heilige), das in der archaischen Zeit

aber noch nicht als getrennt von dieserWelt gedacht wird.

DasHervorhebenswerte an seinerSchilderung ist aber,dassder archaische

MenschnachBataille dieGötterwelt entwirft,weil erdenGrundseines eigenen

Bewusstseins für das Ganze hält, von seinem eigenen geistigen Sein in die äu-

ßere Materie schaut: Götter entstehen nicht durch Naturbetrachtungen, son-

dern durch die tiefe Subjektivität des Geistigen im Menschen selbst. Erst das

Hinabgleiten seinerGedankenwelt indieniederePraxis, indienützlicheArbeit

und die Praktizierung von Ritualen,machen die unsichtbaren Kräfte zu greif-

baren Naturprozessen. Das allmähliche Erkennen von verschiedenen mate-

riellen Zuständen ermöglicht Differenzwahrnehmung zwischen Pflanze, Tier

und Mensch. Die klare Unterscheidung von Konturierungen und Formen ge-

ben den unsichtbaren Kräften ein konkretes Naturwirken. Der Tod als Verlus-

terscheinung macht erst evident, dass das vergängliche Materielle der Natur

nicht identisch ist mit dem Kontinuitätserleben des Geistigen in der subjekti-

viertenPerspektive.Es istnicht (wiemanesauseiner evolutionsbiologischvor-

eingenommenen Haltung dem prähistorischen Menschen unterstellen könn-

te) die Bottom-up-Perspektive, die von unten nach oben, von der Natur in den

Himmel schaut, sondern, wie Bataille es darlegt, gerade die andere Richtung

11 Bataille 1997, S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

des »Top Down«, vom Geistigen in die Natur. In diesem Erklärungszusam-

menhang entwickelt Bataille daher die Idee, dass Ritualopferungen auch im-

mer etwas mit transzendentalen Überschüssen zu tun haben, die dem Men-

schen durch seine eigenen Denkprozesse zukommen. Diese geistigen Über-

schüsseüberprüft derMensch (unbewusst) selbst anhandseinerPraktikenund

Rituale; imRituellen erlebt er daher, anders als in seinemdenkenden Zustand,

den Sinn nicht darin, ihn zu produzieren, sondern vor allem darin, den pro-

duzierten Sinn zu verzehren. Es geht bei diesem Sinnverzehrungsvorgang um

die widersprüchliche Aneignung des Todesphänomens, die der Mensch durch

eine distanzierende Verbotskultur einerseits und eine emotionale Intimitäts-

herstellung andererseits zu erreichen trachtet. Das Tieropfer, das sowohl für

denMenschen selbst als auch für die Profanität steht, ist die Inszenierung die-

serEmpfindungen. IndenOpferinszenierungenwerdenWerte gestiftet,die in

der Alltagswirklichkeit aus ökonomischen Gründen nicht gelebt werden kön-

nen. Das Opfer und die damit verbundene Gewaltdimension, so erklärt es Ba-

taille, erfüllt die Funktion, die Gemeinschaft durch unproduktive Wertestif-

tung zu solidarisieren. Die integrative Leistung erbringt das Opfer durch ei-

nen Verlust, der entbehrlich ist, und das ist für Bataille die Dingebene bzw.

die funktionale Kultur. Die Zerstörung der Dinghaftigkeit generiert eine tie-

fere Erfahrungsebene, die den Weg zu einer vertrauten, prärational gelager-

tenKommunikationzwischendenSubjektenwieder freimacht.MitdemOpfer

stirbt nicht nur das Ding (z.B. das Opfertier), sondern auch die Identifikation

mit ihm: Im Opferritual ist der Mensch nicht länger Sklave seines Funktions-

bewusstseins, sondern befreit von der Schmach seiner eigenen Dingidentität.

Für Bataille ist das archaische Opfer kein Triebobjekt, wie es zum Beispiel in

Girards kulturtheoretischerOpfertheorie12 der Fall ist, sondern derWeg in das

authentische, unentstellte Selbst, zum heiligen Raum des Lebens. Betrachtet

man die Dimension des Opfers in Batailles Augen, so erscheint sie auch als ei-

ne radikale Form der Selbstkritik. Letztlich befreit sich der Mensch im Ritual

von seinen eigenen Fesseln, die er sich durch sein wachsendes Funktionsbe-

wusstsein selbst auferlegt.

Es sind, wie Kant sagen würde, die »selbstgewirkten« Gefühle, die in sich

selbst einen Zweck haben.13 So sind gerade jene Werte, die gerade nicht von

Bedingungen des funktionalen Lebens abhängig sind, in Ritualen des Opferns

12 René Girard: Das Heilige und die Gewalt (1972). Fischer, 1992.

13 Kant GMS (AA IV), S. 402.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 107

überhaupt erst erlebbar. Durch die Verlustperspektive des Opfertodes eröff-

net sich ein weiterer Raum, in dem Erfahrungen von nicht nützlichen Wer-

ten gemacht werden. Indem die selbst gestiftete Sinnordnung in Opferritua-

len wieder aufgehoben wird, kommen neue Qualitäten zum Tragen: Nun sind

Entgrenzungen erlebbar, die nicht mehr den praktizierten Werten des wirt-

schaftlichNotwendigen entsprechenmüssen.Zudiesen zählenFreigiebigkeit,

Freiheit, Glück, Ruhm und Achtung. Indessen sind dies auchmoralischeWer-

te, die in modernen Gesellschaften als Ideale vertreten werden. So ist durch-

aus eine Verbindung zu Kants »Reich der Zwecke« vorhanden. Kants A-priori-

Bedingung des moralischen Handelns entzieht sich zwar dem Erfahrungsbe-

griff, den Bataille für wesentlich hält, aber der Gedanke, dass nicht die Zweck-

Mittel-Rationalität, sondern der Selbstzweck, ohne den anderen je als Mittel

zu verwenden, als Maßstab des Handelns zu setzen ist, ist der geteilte Haupt-

sinn, den beide Denker für sich postulieren. Bei Bataille ist es der Zusammen-

hang zwischen Vernichtung von Nutzwert und Generierung von unprodukti-

vemWert. Er erläutert die unproduktiveWertestiftung an wenigen Beispielen

wie am Prinzip des Potlatschs.An vielen anderen Stellen seinerWerke nennt er

solcheWerte auch dieunproduktivenGemütsbewegungen, die der »Verstand«

nicht greifen kann. Die Schenkkultur des Potlatschs ist für ihn der Urtypus des

ursprünglich menschlichen Austauschs:

»Der Potlatsch ist zwar nicht auf ein Verluststreben reduzierbar, aber was

er dem Schenkenden einbringt, ist nicht der unweigerliche Zuwachs von

Gegengeschenken, sondern der Rang, den er demjenigen verleiht, der das

letzte Wort hat. Prestige, Ruhm und Rang dürfen nicht mit Macht verwech-

selt werden. Oder anders: Prestige ist insoweit Macht, als diese jenseits von

Erwägungen von Recht und Gewalt liegt, auf dieman sie gewöhnlich zurück-

führt. Es ist sogar festzuhalten, dass die Identität von Macht und Verlust-

kraft von grundlegender Bedeutung ist. Zahlreiche Faktoren wirken dem

entgegen, überlagern es und gewinnen schließlich die Oberhand. Aber we-

der Recht noch Gewalt bilden im menschlichen Sinn letztlich die Basis für

den unterschiedlichen Wert der Individuen, per Rang variiert, das ist ein-

deutig und gilt auch heute noch, je nach der Fähigkeit eines einzelnen zum

Schenken.«14

Der Grundgedanke hinter der Schenkkultur ist also, dass Luxus nicht An-

häufen, sondern Verschenken und Verausgaben bedeutet, weswegen das

14 Bataille 1976, S. 73–74 [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

verschwendete Opfer des Potlatschs der eigentliche Sinn von Luxus ist: »Das

Opfer entzieht der profanenZirkulation nützliche Produkte; dieGeschenke des Potlatsch

mobilisieren im Prinzip Gegenstände, die von vornherein nutzlos sind. Die archaische

Luxusindustrie ist die Grundlage des Potlatsch […]. Authentischer Luxus verlangt voll-

ständige Verachtung der Reichtümer […].«15 Gegen die strenge Reglementierung

durch Regeln und Funktion macht sich im Opfer immer etwas breit, das

diesen profan-substituierten Raum überschreitet. Nicht selten, erklärt Ba-

taille, werden nicht nützliche Eigenschaften wie Liebe und Poesie auch gerade

durch die Entfesselung von Gewalt freigesetzt. Der tiefere Sinn der Religion

beinhaltet seines Erachtens immer die perspektivisch werdende Verschwen-

dungserfahrung, die aber in der Analyse von religiösen Phänomenen selten

als primäre Leistung der Religion in den Blick genommen wird: »Religiöse

Tätigkeiten – Opfer, Feste, luxuriöse Ausstattungen – absorbieren die überschüssige

Energie einer Gesellschaft, aber dem, dessen primärer Sinn es ist, die Verkettung der

wirksamenHandlungen zu durchbrechen,misstman gewöhnlich eine sekundäreWirk-

samkeit bei.«16 Das Unterbrechen jedweder nützlicher Handlung bildet seines

Erachtens den Kernpunkt jedes religiösen Lebens. Das Anhalten von Funkti-

onsketten durch religiöse Handlungen wird in klassischen Religionsanalysen

nicht als primäre Leistung religiöserWirkungsweisen thematisiert.Dabei im-

pliziert selbst das urchristlicheDenken in seinenAnfängen gerade die Idee der

Heilsvorstellung durchGnade, die erst in der Entwicklung der Kapitalisierung

von europäischen Gesellschaften befeuert durch die calvinistische Reforma-

tion in sozioökonomischer Hinsicht rationalisiert wird17: »Das christliche Heil

löst im Grunde den Sinn des religiösen Lebens vom Bereich der produktiven Tätigkeit.

[…] Das Geschenk der Gottheit, das der gläubigen Seele von selbst zuteil wird, kann

mit nichts bezahlt werden.«18 Das Konzept der Gnade ist daher ein Ideengut,

das sich nicht auf der Basis der rationalen Nachvollziehbarkeit entwickelt.

Dem funktionsgesteuerten Bewusstsein, das eine Selbstaufwertung lediglich

durch Leistung und Produktivität erfährt, wird es nicht einleuchten, warum

einem Menschen überhaupt unverdient Gnade und Liebe zuteilwerden soll.

Diese zentrale Lehre in ihrer Reinheit soll ja aber gerade die Sphäre des un-

eigennützigen Heiligen im menschlichen Leben vermitteln: Der Verlust, die

15 Bataille 1976, S. 78 [Übersetzung].

16 Bataille 1976, S. 116 [Übersetzung].

17 Bataille bezieht sich hier auf die Weber’sche Analyse. Vgl. Bataille 1976, S. 112.

18 Bataille 1976, S. 116 [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 109

Verschwendung, die Entfunktionalisierung sind doch die spezifischen Erfah-

rungsbereiche, in denen derMensch die Qualität des Göttlichen imGegensatz

zum ökonomischen Denken überhaupt etabliert. Auch in der jüdischen Reli-

gion manifestiert sich von Beginn an die uneigennützige Daseinsebene des

Menschen im siebten Schöpfungstag, wo es heißt, dieser Tag sei für die Ruhe

Gottes bestimmt. Der Sabbat verkörpert durch die Verordnung, untätig und

unproduktiv zu sein, den heiligen Wochentag der jüdischen Religionsge-

meinschaft bis heute. Doch mit der monotheistischen Religion beginnt sich

die Ursprungsidee des religiösen Faktors als unproduktive Kraft in rationale

Strukturen der Produktivität einzuschreiben.

1.2 Vernünftig-militärisch

Den Beginn der »Religion der Vernunft« verzeichnet Bataille mit dem Beginn

der Verkörperung von Macht und Gewalt, mit Militarisierung von mensch-

lichen Gemeinschaften. Das Opfer bzw. die damit zusammenhängende

verzehrende, nutzlose Gewalt wird durch ein militärisches System unterbun-

den: »Sie [diemilitärischeOrdnung] befahl den rationalenEinsatz derKräfte imDienst

eines beständigen Anwachsens von Macht.«19 Mit der Balancierung von sakralen

und rationalenKräften lenkt diemilitärischeEinflussnahmedie innereGewalt

des Religiösen nach außen. Die ursprünglichen spirituellen und materiellen

Überschüsse, die energiemäßig dem Opferritual vorbehalten waren, werden

in rationalisiert-militarisierten Ordnungen so verausgabt, dass eine zweck-

dienlicheOrdnung entsteht, die zugleich auch eine autoritative Transzendenz

der Dinge durch die Rationalität der Ordnung für sich beansprucht. In dieser

Phase verändert sich daher der strikt subjektivistische Zugang des Menschen

zu seiner Umwelt. Die innere Gewalt ist für Bataille immer eine Entfesselung

des Subjekts aus den Strukturen, in die das Subjekt sich hineingedrängt fühlt.

Im Besonderen, so Bataille, kommt gerade das archaische Subjekt durch

innere Entfesselungen immer wieder in Kontakt mit seiner unbewussten

Intimität, weil die Rituale und Praktiken die Gemeinschaft wieder als inneren

Geist und nicht als Gegenstand erlebbar machen. Der an Vernunft zuneh-

mende Mensch gewinnt ein größeres Bewusstsein von den »Objekten« seiner

Umwelt und es ändert sich damit auch das Selbstverhältnis. Die Subjekte

werden nun nicht mehr ausnahmslos gleichwertig wahrgenommen, sondern

unterschiedlich. Die Unterschiedlichkeit der Subjekte lässt sich ermessen am

19 Bataille 1997, S. 57.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

eigenen »objektiven« Denken. Das objekthafte Denken wird durch Identi-

fikationen mit Gegenständen aller Art hervorgerufen. Für Bataille entsteht

damit eine »universelle Dinglichkeit«20. Die Anerkennung der Gegenstände

bedeutet daher auch die Anerkennung von projektiven Götterbildern. Die

Militarisierung fördert folglich die Umkehrung der Subjekt-Objekt-Verhält-

nisse. Das neue, anerkennende Dingverhältnis zeigt sich für Bataille vor allem

in der Haltung von Sklaven, wo der Herr durch Dingverhältnisse höheren

Wert erlangt als ein besitzloser Sklave. Die mit der Rationalität entstehende

Militärordnung kreiert nun die reale Ordnung, in der sich die Individuen

beginnen einzurichten und vor allem aber auch anfangen, diese Ordnung als

»Administration der Vernunft«21 und Autorität anzuerkennen. Die Ordnung der

universellenDinglichkeit, die sich durch diemilitärische Kontrolle entwickelt,

stabilisiert sich im weiteren Verlauf durch die Erweiterung der Universalität

der Dinge auf Bereiche von Recht und Moral. Dabei definiert das Recht »die

obligatorischen Verhältnisse aller Dinge (oder dinghaften Individuen) zueinander und

garantiert durch Sanktionen der staatlichen Organe. Aber das Recht ist nur hier nur

eine Dublette der Moral, die dieselben Verhältnisse durch die Sanktionen einer inneren

Gewalt des Individuums garantiert.«22 Aus diesen sich gegenseitig verpflichten-

den Abhängigkeitsbeziehungen generiert sich laut Bataille dann so etwas wie

eine universelle Notwendigkeit, das Recht und die Moral anzuerkennen. Mit

dem Entstehen von rechtlichen Ordnungen geht parallel auch die Evolution

eines Gottesbildes einher, das den guten und vernünftigen Gott verkörpert.

Denn die gelenkte Gewalt, die nur noch äußerlich Anwendung findet, indem

das Militär auf der einen Seite die Kräfte strategisch lenkt und auf der an-

deren Seite außermilitärische Gewalt sanktioniert, verdichtet sich in der (so

angenommenen) Gewalt Gottes. Die Macht, gemeinschaftliche Kräfte durch

eine herrschendeGesetzesgewalt einzudämmen,wird ja der klassischen Figur

des Rachegottes zugeschrieben: »[…] göttlich ist er, indem er die Gewalt durch die

Gewalt ausschließt.«23 Das herrschende Gewaltprinzip des Militärs wird durch

einen Gerechtigkeitsgott vermittelt, welcher als oberster Gesetzgeber über

die irdischen Kräfteverhältnisse waltet. Die über einen Gerechtigkeitsgott

vermittelte Gewalt wird durch das Aufkommen des Christentums erneuert.

Im christlichen Drama der Kreuzigung stößt nun dem göttlichen Vermittler

20 Bataille 1997, S. 58.

21 Ebd.

22 Bataille 1997, S. 59.

23 Bataille 1997, S. 69.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 111

der Gesetzesgewalt selbst eine Gewalt zu. Mit dem Selbstopfer des eigentlich

gewaltautorisierenden Gerechtigkeitsgottes tritt die ursprüngliche Funktion

des Opfers wieder zutage. Mit der Tötung des funktionalen, gesetzgebenden

Gottes wird nun das zerstört, was der Herstellung einer intimen Ordnung

durch das Militär bis dato im Wege stand: nämlich die autoritative Dingebe-

ne des Gesetzes und die dadurch in Kraft getretene Selbstentfremdung des

Menschen von seiner natürlich-subjektivierten Natur. Die aus der Tötung

des Gesetzesgottes hervorgehende christliche Dogmatik öffnet die Legiti-

mation zur Gewalt auf rein politisch-weltlicher Ebene, da sie nunmehr die

Fortsetzung einer noch strengeren Moral fordert, die nicht mehr in der Logik

der transzendenten Gottesgesetzlichkeit begründet wird, sondern in der

immanenten Funktionsgesetzlichkeit des Weltlichen. So wird das Souverän-

Verschwenderische der religiös-inneren Gewalt wiederum in eine funktio-

nale Ordnungsstiftung umgemünzt: »In Wahrheit ist das Opfer der moralischen

Gottheit nie das unergründliche Mysterium, als das es für gewöhnlich hingestellt

wird. Geopfert wird das, was zu etwas dient [Hervorhebung im Original] […]. [D]ie

Souveränität [ist] selber darauf reduziert, der Ordnung der Dinge zu dienen […].«24

Im Mysterium der Kreuzigung findet Batailles Interpretation nach also eine

Reduktion von religiösen Kräften statt, indem nun Religion selbst eine Funk-

tion erfüllt, nämlich der weltlichen Ordnung zu dienen. Während noch im

alttestamentlichen Glauben Gott den erhabenen Vermittler der gesetzlichen

Gewalt einnimmt, ändert sich dieses Verhältnis zu einer »niederen Transzen-

denz« Gottes im Neutestamentlichen. In Christus realisiert sich die niedere

Verkörperung Gottes als Mittler zwischen demGottvater und demMenschen.

Die Mythologisierung des »Gottmenschen« ermöglicht also eine temporäre

Partizipation am immanent gewordenen Gott, der die Brücke zwischen pro-

fan und heilig aufbaut. Der Gottmensch in Christus hinterlässt nach seinem

Verschwinden aber eine unüberwindliche Trennung, die vorher durch die

schwache Transzendenz des zuvor herrschenden Gottesbildes nicht gegeben

war. Die heilige Welt wurde zwar schon immer von der profanen Welt ge-

trennt, diese existierten aber nie ohneeinander. Durch das Erzeugen ritueller

Wirklichkeiten war das »Heilige« für Menschen im Immanenten erreichbar.

In der christlichen Entwicklung ruft der Tod des Christus als Gottmensch nun

eine vollständige Trennung zwischen profan und heilig hervor, weil sein Tod

endgültig aufhebt,was denMenschen an das Göttliche im Immanenten durch

Rituale gebunden hatte. Die im Selbstopfer Jesu wiederhergestellte heilige

24 Bataille 1997, S. 70.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Intimität bezieht sich nach seiner Auferstehung nämlich nur noch auf ein

Jenseits. Das Heilige im Irdischen kann somit nicht wiedererlangt werden:

»An einemdem Jenseits überlassenenHeil festzuhalten und dieWerke zu negieren, heißt

vergessen, daß die Intimität nur für mich wiedergefunden werden kann – wenn beide

Glieder da [Hervorhebung im Original] sind –, nicht die Intimität ohne mich. Was

bedeutet die in sich wiederhergestellte Intimität, wenn sie mir entflieht?«25 Bataille

schlussfolgert also, dass die vollständige Trennung der Beziehung zwischen

heilig und profan die vollständige Säkularisierung und Rationalisierung der

Welt zur Folge hat. Die Jenseitsausrichtung ist demnach nur noch von einer

moralisch-theoretischen Perspektive aus zu verstehen, weswegen die Leit-

idee der Selbstverschwendung des Religiösen nicht mehr gültig ist. Der von

Bataille verfolgte Grundgedanke der Religion als einer transformierenden

Verlusterfahrung soll aber gerade den Funktionssinn des Denkens selbst aus-

hebeln. Letztlich ist dieser Nicht-Sinn der Religion auch imNeuen Testament

zu finden. Bibelverse wie in Philipper 1,21 »Denn Christus ist mein Leben, und

Sterben ist mein Gewinn« oder in Matthäus 16,25 »Denn wer sein Leben erhalten

will, der wird’s verlieren […]« weisen auf den genuin religiösen Charakter hin,

den Bataille gegen ein rationales Verständnis starkmachen will: Warum ist

der Verlust im Tod ein Gewinn? Warum erhält man, wenn man verliert? Es ist

diese paradoxe Beziehung zwischen Gewinn und Verlust, die die religiösen

Sinnsprüche auszeichnen. Doch die sich durchsetzende, politisch relevant

werdende christliche Morallehre reduziert die neutestamentlich angelegte

religiöse Souveränität der Selbstverschwendung auf Ordnungen undmensch-

liche Belange. Mit der Zunahme religiös-philosophischer Denkmodelle wird

Gott irgendwann auch der völligen Transzendenz preisgegeben:

»Es versteht sich von selbst, daß die Transzendenz ihrem vollen Gehalt nach

nur demGott der Philosophen eigen ist. Der Gott Abrahams und Jakobs, das

höchste Wesen der Primitiven oder der Gott des Polytheismus haben wohl

eine Transzendenz im schwachen Sinne desWortes, insofern als sie über die

Menschen herrschen, aber diese Transzendenz schließt weder die Partizipa-

tion noch den Anthropomorphismus aus. Jedermann weiß, daß die Götter

Griechenlands und sogar der Gott Israels menschlichen Stimmungen unter-

worfen waren und daß man sie mit ihren Leidenschaften darstellte […].«26

25 Bataille 1997, S. 74.

26 Bataille 1997, S. 134.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 113

Den Hauptunterschied zwischen den indigenen und den monotheistischen

Religionen definiert Bataille daher nicht durch die Kehrtwende vom Poly-

theismus zum Monotheismus, sondern vielmehr durch die Militarisierung

von sakralen Kräften der Gewalt und der damit einhergehenden Transzen-

denzfähigkeit des sich rationalisierenden Subjekts. Daraus schlussfolgert er,

dass gerade die Philosophie den Vorschub zu einem Gottesbild leistet, das

schließlich Gott selbst zum Verschwinden bringt.

Es ist einschneidend, wie Bataille in diesem Denkmodell die Vorstellun-

gen von Religion undWerten in ihren klassischen Zusammenhängen in Frage

stellt: Seiner Denkart folgend kann man nämlich anzweifeln, ob die Idee der

Gerechtigkeit wirklich einer religiös inspirierten Quelle entspringt und ob

die Gerechtigkeit nicht vielmehr dem rationalen Habitus zuzuschreiben ist?

Denn ist die Erfahrung von Ungerechtigkeit nicht ein Folgeproblem einer,

sich mit Dingen identifizierenden, Gesellschaft, die sich Privilegien und Po-

sitionen über funktionale Verhältnisse erarbeitet? Wenn Bataille das religiöse

Grundbedürfnis (unnütze Verausgabung) als das Gegenteil des funktionalen

Denkens beschreibt, dann erhält die Gerechtigkeit im religiösen Sinn erst

mal eine andere Konnotation: Sind Gesetze, die die moralischen Verhältnisse

regeln, nur über die funktional-äußere Gewalt menschlicher Institutionen

aufrechtzuerhalten? Ist es nicht so, dass erst uneigennützige Werte wie Güte

und Großzügigkeit eine Moral manifestieren, und nicht das kalkulierend-

kontrollierende Geben und Nehmen? So in etwa hinterfragt auch die Hiobs-

geschichte den Sinn von nützlich-gesetzlicher Gerechtigkeit als moralische

Angelegenheit: Denn die Moral von der Geschichte Hiobs zeigt, dass Hiobs

Erlösung sich gerade nicht in der Einhaltung der Gesetze wahrmacht. Hi-

obs Erkennen der Gesetzlichkeit als einer Nützlichkeitsordnung offenbart

den vermeintlichen Trugschluss einer erhofften Erlösung durch nützliche

Handlungen. In dieser Pointe wird die Unbedingtheit des göttlichen Wirkens

gezeigt, das unabhängig von nützlich-moralischen Werken gilt. Das Opfer-

ritual repräsentiert dementsprechend im Sinnbild der Hiobsgeschichte auch

eine »Denaturierung«27 von menschlichen Werten. Die durch die Praxis des

Opferns entstehenden unproduktiven Werte sind ihrer Gattung nach nicht

natürliche, auch nicht menschliche, sondern gewissermaßen göttlicheWerte,

weil sie sich nicht nur gegen die Natur (das Tier), sondern auch gegen das

Ding (das Rationale und Menschliche) stellen. Die innere Entfesselung, das

Gewaltmoment im Opfer, stiftet also nicht nur Werte, sondern sie ist ein

27 Hollier 2012, S. 131–132.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

integratives und gemeinschaftsstiftendes Moment, da die Entfesselung die

subjektive Perspektive erweitert hin zu einer unpersönlichen Kollektivität.

Dieser plötzliche Wandel wird möglich, weil das Kontinuitätserleben des

Subjekts wieder frei ist und die durch starke Individualisierung eingegrenzte

Dingperspektive überwundenwird.Dochwie kommt es zu einer Erweiterung

der Gemeinschaft, wenn dieses Gewaltmoment des Opfers nicht genutzt

wird? Offensichtlich sind menschliche Gemeinschaften auch in der Lage,

ohne konkrete Opferrituale zu bestehen. Die Antwort Batailles lautet, dass

das Entscheidende am Opfer, nämlich die Gewalt, in der Konstitution nicht

ritualisierter Gemeinschaften nicht aufgehoben, sondern verschoben ist.

Durch die Militarisierung von Gemeinschaften werden die Kräfte der inneren

Gewalt nicht mehr dafür genutzt, eine Gemeinschaftserfahrung zu vertiefen

und uneigennützige Werte zu stiften, sondern dafür, die Gemeinschaft äu-

ßerlich zu erweitern und zu kontrollieren. Es sind nicht mehr die Opferaltäre

und die ausgewählten Opfertiere, die als Dinge zerstört werden, um Intimität

wiederherzustellen. Mit dem Beginn der Militarisierung, die eine Zunahme

anRationalität bedeutet,wird die innereGewalt auf eine noch größere Außen-

welt projiziert, derWunsch nach intimer Verzehrung vonDingen ausgeweitet

auf Nachbarstämme und fremde Gemeinschaften. Die innere Gewalt ist in

anderenWorten zu einer verkörperten äußeren Gewalt geworden, die nun er-

obert und kolonisiert. In diesem Abschnitt der Menschheitsgeschichte findet

also auch die Anerkennung der Dinge statt, die um der nützlichen Eroberung

willen nicht zerstört werden. Das Opfer der militärischen Ordnungen ist

vielmehr das Subjekt selbst, das sich der äußeren Gewaltordnung desMilitärs

als Ding unter Dingen unterordnet.

Die Verzahnung zwischen Militarisierung, Verausgabung, Wertestiftung

und nützlicher Produktion führt Bataille ausführlicher am Religionssystem

des Islam aus. Der Islam als Gesellschaftsmodell stellt für ihn grundsätzlich

die typisch militarisierte Religion dar, die nützliche Aneignung von Über-

schüssen mit balanciertem Abbau durch religiöse Praktiken verknüpft. Diese

Kombination im Bild einer Waage, bei der Gewinn und Verlust abgewogen

werden, ermöglichte seines Erachtens den militärischen und erobernden

Erfolg des Islam. Bataille führt weiter aus, dass der Islam historisch in seinen

Anfängen gerade durchMilitarisierung eine »sofortige Ausrichtung auf ein schein-

bar unbegrenztes Wachstum seiner Macht«28 realisiert. Erfolgversprechend sind

28 Bataille 1976, S. 89 [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 115

die erobernden Feldzüge des Islam seiner Ansicht nach deshalb, weil eine kal-

kulierte Nutzung von Überschüssen der noch unstrukturierten Männlichkeit

im beduinischen Raum stattfindet: »Er [der Moslem] unterwirft sich Gott und der

Disziplin, dieGott durch seine Statthalter verlangt: der Islam ist dieDisziplinierung der

kapriziösen Männlichkeit, des arabischen Individualismus der polytheistischen Stäm-

me.«29 So richtet der Islam als Religionssystem den energetischen Überschuss

des Vitalen (Heiligen) auf Wachstum aus, während die geografischen Be-

schränkungen dafür genutzt werden, die Anhäufung vonÜberschüssen durch

militärische Eroberung zu beheben: »An die Stelle der Anarchie rivalisierender

Völkerschaften trat eine militärische Ordnung, und die individuellen Kräfte, die nicht

mehr sinnlos vergeudet wurden, traten in den Dienst der bewaffneten Gemeinschaft.«30

Wenn auch in ritueller Hinsicht die islamische Religion sehr früh Praktiken

wie das Fasten während des Ramadans, die Pilgerfahrt und das jährliche

religiöse Opfer als religiöses Zentrum entwickelt, so spiegelt das islamische

Leben vielmehr die Anforderungen einer transzendent gewordenen religiösen

Gemeinschaft wider, die den zentral »dramatischen« Kern von Religionen

nicht mehr enthält:

»Die nach innen gerichtete Gewalt, die ein religiöses Leben begründet und

im Opfer gipfelt, spielte im frühen Islam nur eine sekundäre Rolle. […] Jede

Darstellung, jede angstvolle Kontemplation des religiösen Dramas ist ihm

wesensfremd. Der Kreuzestod Christi oder der Selbstvernichtungsrausch

Buddhas ruft bei ihm keinerlei Widerhall hervor.«31

Mankanndiesemilitärische Phase derReligion,die Bataille in der islamischen

Konstitutionsgeschichte beobachtet, auch noch sehr viel früher ansetzen und

den Beginn der Militarisierung dort datieren, wo der monotheistische Glaube

stark wird. Das Alte Testament enthält zahlreiche Zeugnisse darüber, wie der

Ein-Gott-Glaube die religiösen Kräfte effektiv in Kriegsführungen umlenkt

und das auserwählte Volk aufruft, die feindlichen Stämme in überwältigen-

den Gewaltakten zu überführen. Auch die späteren Kolonisierungszüge der

christlichen Völker sind von dieser militärischen Ausrichtung geprägt. Die

militärische Ordnung ist also zusammengefasst der rational kalkulierte Ein-

satz der Kräfte im Dienst eines beständigen Anwachsens der Macht.Wenn in

29 Bataille 1976, S. 84–85 [Übersetzung].

30 Bataille 1976, S. 90 [Übersetzung].

31 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

gegenwärtigen, öffentlichen und akademischenDiskussionen von der Univer-

salisierung derWerte die Rede ist, bei der den Religionen eine sakralisierende

und legitimierende Kraft zugesprochen wird, ist es aus Batailles Sicht gerade

nicht die Religion, die zu einer Universalisierung von Werten führt, sondern

die objektivierte Perspektive durch die Rationalität. Wie Bataille immer wie-

der betont, ist die religiöse Perspektive bestrebt, eine Rückkehr zu einer als

wahr empfundenen, intimenOrdnung zumobilisieren.Während der religiöse

Antrieb also darauf ausgerichtet ist, eine Internalisierung von Werten durch

Vertiefung zu autorisieren, ist ein Universalisierungsversuch der Anspruch,

Werte zu externalisieren und auszuweiten.

Das Gewaltprinzip, das für Bataille ein Zeichen des religiösen Antriebs ist,

erzeugt in seiner rationalen Erweiterung unvereinbare Widersprüche: »[…]

Religionen verurteilen den Krieg, und die Völker, die sich zu ihnen bekennen, und brin-

gen sich trotzdem gegenseitig um.«32 Die transzendente Gewalt von politischen

und institutionell übergeordneten Apparaten erscheint auf den ersten Blick

gänzlich anderer Art zu sein als die der immanent-religiösen Gewalt. Diese

häufig als Ambivalenz empfundene Kluft, die zwischen innerlich-religiöser

und äußerlich-objektiver Gewalt besteht, ist gerade der entscheidende Un-

terschied zwischen dem subjektiven Religionsbegriff von Bataille und den

objektiven Formen der Religion.

1.3 Industriell-politisch

Während die Menschen mit dem Beginn der Industrialisierung atheistischer

werden, ihren Glauben verlieren, die Hegemonien der christlichen Konfessio-

nen abnehmen, entwickelt sich in diesem großen Sinnverlust ein Konträrpro-

gramm auf politischer Ebene. Auf der Basis von gravierenden Verlust- und

Krisenerfahrungen erstarkt die faschistische Herrschaftsgewalt. Wie ist das

möglich, dass eine vermeintlich industrielle, arbeitsqualifizierte Gesellschaft,

die imAlltagdurchwirtschaftlicheBeziehungen verknüpft undbeschäftigt ist,

sich trotz bestehender Arbeitsverhältnisse entfremdet? Wie hängen laut Ba-

taille diese verschiedenen Dimensionen einer modernen Gesellschaft, die des

Kapitalismus, der Politik, Industrialisierung und Religion zusammen? Batail-

le zeigt mit seinen Analysen zu Faschismus und Kapitalismus, warum Men-

schen im routinierten Alltag einer Arbeitsgesellschaft nur in der Illusion einer

32 Bataille 1976, S. 94 [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 117

Gemeinschaft leben und warum Arbeitsbeziehungen keinen sozialen Zusam-

menhalt stiften.

Bataille bezieht sich in seinen Religions- und Politikanalysen primär auf

Max Webers Schriften. Weber erläutert in seinen Werken zu »Wirtschaft und

Gesellschaft«, wie die Entstehung der calvinistischen Bewegung mit der Ent-

wicklung von Kapitalismus zusammenhängt und wie diese mit dem Aufstieg

von charismatischer Herrschaft in Verbindung gebracht werden kann. Wie

Weber sieht Bataille einen eklatanten Zusammenhang zwischen der Bildung

einer calvinistischen Religionsauffassung und der Kapitalisierung der So-

zioökonomie. Das puritanische Gottesbild verbietet einen direkten Zugang

zum Göttlichen, da Gott als Kategorie der absoluten Transzendenz vom ir-

dischen Standpunkt aus nicht zu erreichen ist. Die praktischen, religiösen

Handlungen des Menschen beziehen sich demnach nur noch auf die Lehren

der christlichen Moral. Die körperlichen und materiellen Anstrengungen des

puritanischenSubjektswerdennichtmehr zur religiösenVerschwendung,wie

dies im katholischen Leben imMittelalter noch gebräuchlich ist, hergegeben,

sondern akkumuliert:

»Er [Puritanismus] bedeutet, daß die Handlungsressourcen des Subjekts,

statt der unmittelbaren Befriedigung zugeführt zu werden, auf den unmit-

telbaren Verzicht zusteuern, um die Reichtümer zu akkumulieren, statt sie

zu verausgaben. Der Puritaner muß von seinem Geld einen bestimmten Ge-

brauch machen, und dieser Gebrauch besteht nicht mehr darin, es einfach

zu verbrauchen, wie es geschieht, wenn man es ausgibt, sondern darin, es

zu akkumulieren, indem man es für die Anschaffung industrieller Ausrüs-

tung verwendet.«33

Bataille expliziert,welche Auswirkungen die StilisierungGottes als unerreich-

bare Transzendenz auf die konkreten Realitätsverhältnisse der Dinge und da-

mitderWirtschafthat. Improtestantisch-christlichenDenkenwirdder »Tran-

szendenz« Gottes also zunehmend ein höherer und »heiligerer« Wert zuge-

schrieben, sodass der intimen Immanenz in der subjektiven Lebenswirklich-

keit alles, was als heilig gelten könnte, aberkannt wird. In diesem Progress

entwickelt sich dann auch die Logik des Kapitalismus, bei der wie im Spiritu-

ell-Religiösen des christlich-puritanischen Denkens der Gegenstand (also die

Transzendenz) auch eine Erhöhung erfährt. Die Transzendenz der Dinge (so

33 Bataille 1997, S. 141.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

wie auch des Gottes) erlangt eine rapide Steigerung undWertschätzung. Die-

se Situation ist für Bataille eben die Umkehrung der Ordnungen des Heiligen

und Profanen:

»In der kapitalistischen Welt wird der Gegenstand selbst zum Wert. Sein

Wert ist autonom, und seine Position eine unabhängige. Die Welt des Ka-

pitalismus ist, und darin gleicht sie dem Christentum, eine Welt der Tran-

szendenz des Gegenstands, während die Transzendenz in der ursprüngli-

chen Position im umgekehrten Sinne statthatte: der Gegenstand war gera-

de deshalb transzendent, weil der Mensch sich ihm unterordnete.«34

Der Puritaner negiert die Verschwendung im ökonomischen Sinne.Moralisch

gesehen ist die Verschwendung von Ressourcen ein nicht hinnehmbarer Akt

von Vergeudung heiliger Prinzipien des Transzendenten.35 Gerade an diesem

Punkt trifft sich die Einstellung des Islam mit der des Puritaners. Allerdings

gibt es auch einen wesentlichen Unterschied: »Die innere Gewalt des Puritaners«

verwandelt sich in eine »äußere Gewalt […] in dem Maße, wie alle Bestimmungen

der puritanischen Moral darauf hinauslaufen, alle Ressourcen in die expansive, auf

Erwerb ausgerichtete Aktion zu stecken, […] in Gestalt wachsender Fabriken […].«36

In der islamischen Geschichte spielt dagegen die Expansion durch die Ar-

meen eine wichtige Rolle. Im Gegensatz zum Puritanismus erweitert das

islamische Reich also durch Imperialismus seine eigenen Grenzen, der Puri-

tanismus durch Kapitalismus. Dennoch ist in beiden Religionsanschauungen

der Hauptgedanke enthalten, dass die eigentlich religiöse Dimension der Ver-

schwendung tabuisiert ist. So wird im Koran dem Gläubigen nahelegt, nicht

zu verschwenden wie zum Beispiel in der Sure 17, Vers 26 »[…] vergeude nicht

in Verschwendung« oder in 7,31 »Esst und trinkt, doch verschwendet nicht«. Dass

34 Bataille 1997, S. 142.

35 »Nicht die Theorien der Doktoren definieren das ökonomische System der Gesell-

schaft, sondernder Bedarf, den sie, ausGefallen, anKathedralenundAbteien, anPries-

tern und müßigen Mönchen hat. Anders gesagt, die Möglichkeit gottgefälliger Werke

(das Gefallen kann in der mittelalterlichen Gesellschaft nominell nicht das des Men-

schen sein) bestimmt allgemein die Art der Verzehrung der verfügbaren Ressourcen.

Diese religiöse Bestimmung der Ökonomie ist nicht überraschend, siemacht sogar die

Religion erst aus. Die Religion ist das Gefallen, das eine Gesellschaft am Gebrauch der

überschüssigen Reichtümer findet: am Gebrauch, oder besser, an der Zerstörung, zu-

mindest ihres Nutzwerts. […] Entscheidend ist das Fehlen jeder Nützlichkeit, die Ab-

sichtslosigkeit dieser kollektiven Bestrebungen.« Bataille 1976, S. 115 [Übersetzung].

36 Bataille 1997, S. 143.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 119

dieser Appell an die Gläubigen eben keinen religiösen Sinn enthält, sondern

einen rationalisierten, deckt die Religionsthese Batailles auf. Das Religiöse

unterbindet dem Wesen nach eigentlich ein schnelles Wachstum und die

Beendigung der Verschwendung evoziert demnach auch eine »ungemein rasche

Entwicklung«37. Darin sieht Bataille die militärische Erfolgsgeschichte des

Islam und die Etablierung einer produktiven Wirtschaft durch die protestan-

tisch-puritanische Lebensweise begründet.Die Schattenseite dieser schnellen

Evolution ist die verdrängte Rolle der religiösen Dimension, welche als in-

terner Faktor von ihrer Funktion des Verschwendens immer mehr abtritt.

Während die Funktion des Opfers es ist, die Anhäufung von Dingen durch

großzügige Verschwendung für das Sozialwohl zu verhindern, kommt es in

der Kapitalisierung zur Vermehrung von Dingen, Geld und Werten. Diese

Generierung schafft programmatisch Distanzen zwischen den Subjekten

und innerhalb der Gesellschaft. Die nicht vorhandene Reduzierung von Ge-

genständen fördert eine zersetzende Individualisation, weil sich mit diesem

Prozess auch die Identifikation zu den Dingen verstärkt. Die individualisierte

Perspektive ist für Bataille nicht gleichzusetzen mit der subjektivierten. In

der subjektivierten Sicht begreift sich das Subjekt auf unfragliche Weise als

Teil eines Ganzen, dem es sich zwar ausgesetzt, mit dem es sich aber auch

verbunden fühlt. Das individualisierte Subjekt dagegen ist isoliert vom Gan-

zen, es ist vermeintlich autonom und interpretiert die Ausgesetztheit zum

Ganzen und zur Gemeinschaft als große Gefahr und nicht als sinnstiftenden

Lebenszusammenhang. Die funktional-nützliche Existenzweise bevorzugt

es vor einem souveränen Leben, es lebt lieber bewusst-gegenständlich statt

selbst-bewusst:

»Die Menge hat sich der Abstumpfung durch die Produktion ergeben und

lebt die teils komische, teils aufbringende, mechanische Existenz der Din-

ge. Aber das bewusste Denken erreicht in derselben Bewegung den letz-

ten Grad der Wachheit. Auf der einen Seite verfolgt es in der Verlängerung

der technischen Aktivität eine Forschung, die zu einer immer klareren und

genaueren Erkenntnis der Dinge führt. An sich beschränkt das Wissen das

Bewusstsein auf Gegenstände, es führt nicht zum Selbstbewusstsein […].«38

37 Ebd.

38 Bataille 1976, S. 128 [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Gerade in der Bildung eines kollektiven Dingbewusstseins, das Batailles An-

sicht nach die Folge der zersetzenden Individualisation ist, etabliert sich das

Zentrumeiner politischenSouveränität,die dieMacht desDinges kollektiv auf

einen Führer projiziert.Die Kräfte der Individuen zerstreuen sich und geraten

deswegen energetisch gesehen in eine Verdichtung von Macht. Sie singulari-

sieren sich in einen symbolischen Machtkörper. Bataille exemplifiziert diese

sich individualisierende Kräfteverdichtung anMussolinis Diktatur:

»Mussolini selbst erkennt, in einer Art Hegelscher Vergöttlichung des Staa-

tes und in absichtlich dunklen Ausdrücken, ein besonderes Prinzip der Sou-

veränität an, das er zugleich als Volk, Nation und Überperson bezeichnet,

das aber mit der faschistischen Formation selbst und mit seinem Führer

identifiziert werden muß; das Volk, »zumindest die Idee des Volkes, […] die

sich im Volk als Wille einer kleinen Anzahl oder sogar eines Einzigen inkar-

niert[…]«, ist […] eine Menschengruppe, […] die durch eine Idee zusammen-

gehalten wird, die gleichermaßenWille zur Existenz und zur Macht ist: d.h.

Selbstbewusstsein, Persönlichkeit.«39

Mussolinis Erfolg ist also die Folge eines kollektivierten Dingbewusstseins,

das die anonymen und zerstreuten Kräfte der Einzelnen in personifizierter

Form in sich vereint. Diese Tendenzen werden im Zuge der Bewusstseins-

steigerung stärker, weil Verdinglichungsprozesse die Trennungen zwischen

Individuen durch Funktionsvorstellungen vergrößern. Am Beispiel von Mus-

solini versucht Bataille die Konstitutionsprinzipien des Dingbewusstseins vs.

Selbstbewusstseins zu veranschaulichen. Das Dingbewusstsein begründet

sich auf den differenzierenden Prozessen eines produktiven, ökonomischen

Wertsystems. Die Bestimmungen des Subjekts werden dabei über Gegen-

stände etabliert. Das Selbstbewusstsein dagegen konstituiert sich auf den

Prinzipien der Souveränität, die die menschliche Existenz selbst zum Zweck

hat. Das Dingbewusstsein kann nur überwunden werden, wenn das souve-

räne Selbstbewusstsein gesteigert wird. Es geht also darum, dass das in sich

selbst gebündelte Selbstbewusstsein sich nicht mehr stellvertretend singula-

risieren und repräsentieren lässt, weil es seine Kräfte nicht mehr auf Dinge

projiziert. Das Dingbewusstsein aber zwingt zu einer Abgabe der Kräfte und

führt zwangsläufig zu einer äußerenManifestation vonMacht.

39 Bataille 1978, S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 121

1.4 Mystisch-souverän

Bataille untersucht in der Kulturgeschichte nicht nur die objektivierten

Formen von Religionen, sondern auch die innerlich bleibenden religiös-mys-

tischen Ausprägungen von Religionen. Besonderes Gewicht legt er dabei auf

die Bedeutung der christlichen und buddhistischenMystik. Diese mystischen

Innerlichkeitsströmungen bezeichnet er als »unmittelbare Verwirklichung [und]

Vollendung der Möglichkeiten der Religion […]«40. Die Mystik im Gegensatz zur

etablierten Religion zeichnet sich seines Erachtens hauptsächlich dadurch

aus, dass es intuitiv die Transzendenzvorstellung der klassischen Religion ab-

lehnt. Der Mystiker des Christentums beispielsweise, erläutert er, sucht zwar

die Vereinigung mit einem transzendenten Gott, vernichtet in seiner Suche

diese Transzendenz aber in der mystischen Erfahrung der Immanenz. So ist

für ihn auch der Buddhismus eine Religion der »Rückkehr zur Immanenz«41.

Diese Bewegung wird seines Erachtens deswegen möglich, weil der Buddhist

von einem moralisch-transzendenten Standpunkt ausgehend die Schwelle

zur Immanenz überschreitet, indem er allesWeltliche und Dinghafte negiert,

einschließlich sich selbst als Individualität:

»Ich lege Wert auf die Feststellung, daß das Subjekt im Buddhismus inso-

fern negiert wird, als es eine partikulare oder individuelle Gewalt ist. Nicht

negiert wird es dagegen insofern, als es ein unterschiedsloses Subjekt ist, da

das eigentliche Ziel der buddhistischen Kontemplation ja die Beseitigung

dies unterschiedslosen Subjekt ist, die Reduktion des Subjekts, dessen Per-

sonalität der Fülle der inneren Gewalt entgegensetzt ist.«42

In dieser Selbstbewegung hin zur Selbstnegierung als Person wird jede mys-

tische Bewegung »im Sinne einer Art besonderer Erfahrung« als »Übergang vom

Subjekt zumNicht-Subjekt« verstanden.43 Der Tod als Erfahrungsdimension des

Subjekts erfüllt sich Batailles Ansicht nach gerade in der mystischen Ausrich-

tung von Religionen, weil diese nicht versuchen, die kontingent-heterogenen

Elemente des Lebens wie Tod und Verlust durch eine rationale Aneignung,

sondern durch intuitive Selbsterfahrung in der Form von Selbstverlust zu

erfassen. Die Methoden der Meditation und Selbstversenkung zum Beispiel

40 Bataille 1997, S. 140.

41 Bataille 1997, S. 138.

42 Bataille 1997, S. 137.

43 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

bringendie innereGewalt derReligionen indenErfahrungenvonSelbstverlust

zum Ausdruck. Ebenso sehr wie die buddhistische Lehre sich strikt gegen die

aktive Veräußerlichung der inneren Gewalt wendet, indem sie die religiösen

Kräfte als Negation gegen jede Form von gegenständlicher Individualisierung

einsetzt, will auch die christliche Passionsmystik mit dem immanenten Weg

gegen die Dogmatisierung und Objektivierung von religiösen Kräften vorge-

hen. Die Religionsgeschichte des Christentums zeigt, wie Bataille es betont,

diese Spannung zwischen Dogmatik undMystik:

»Zwischen der mystischen Erfahrung und dem Christentum besteht ein

grundlegender Gegensatz: Wesentlich für das Christentum der Kirche ist

es nämlich, daß die Transzendenz als ein Grundgesetz aufrechterhalten

wird, das über die Menschen gesetzt ist und sie begrenzt, ein Grundge-

setz, das durch die heilige Gewalt aufrechterhalten wird und die ganze

Menschenwelt unter dem Druck dieser heiligen Gewalt in die Grenzen der

Moral bannt. Für die Mystiker aber kann diese Konstruktion, die auf die

Gemeinschaft der Kirche, folglich auf ein Sein hinausläuft, keine letzte

Grenze sein. Der Mystiker negiert für sich selbst die Position der Kirche

insofern, als die Position des Seins und der Kirche eine solche des Subjekts

ist, die für andere den Wert eines Objekts haben soll.«44

DieKehrseitedermystischenReligionsbewegungen istnach seiner Interpreta-

tion die Tatsache, dass derMystiker sich von der profanenWelt ganz abwendet

und sich mit den Dingen und Angelegenheiten außerhalb seiner eigenen hei-

ligen Immanenz nicht mehr beschäftigt.45 Die Bewusstwerdung der inneren

Kräfte der Religion in den Formen der mystischen Strömungen hat in unge-

wollter Weise zur Folge, dass die symbolisch-religiöse Ablehnung von Dingen

in eine aktive Ablehnung vonmateriellen Gegenständen führt. Daher stellt für

Bataille die asketische Haltung des christlichen Mystikers bereits die Vorstu-

fe zum Kapitalismus, weil sich aus den mystisch-christlichen Voraussetzun-

gen das puritanischeWeltbild entwickelt. Der Kapitalismus kann auf demBo-

den einer puritanischen Einstellung besonders erfolgreich keimen, weil die

Konsumtion von Dingen eingeschränkt wird. Die inneren Restriktionen des

Mystischen, die eigentlich als selbstverleugnende Kräfte das Subjekt transfor-

mieren sollen,werden imchristlichenEuropa aber zuwirtschaftlichenGrund-

44 Bataille 1997, S. 139.

45 »Das Versäumnis der buddhistischenwie der christlichenWelt lag in der Tatsache, daß

beide die profane Welt unbehelligt ließen.« (Bataille 1997, S. 144).

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 123

sätzen verarbeitet. So verliert interessanterweise mit dieser Entwicklung die

mystische Selbstverleugnungden religiösenAspekt der Verschwendung.Doch

bei der mystischen Vollendung der Religion geht es nach Bataille eigentlich

um die Bewahrung des »zwiefältigen«46 Moments: Auf der einen Seite erstrebt

der Mystiker eine »Partizipation […] von Subjekt und Universum«47, auf der ande-

ren Seite aber ist das Streben nach dieser Vereinigung selbst ein transzenden-

tes Ziel, das letztlich die Verwirklichung nur durch Zerstörung des Ziels er-

langt.Der Puritaner verhält sich nun denDingen gegenüber ebenfalls zwiefäl-

tig: Auf der einen Seite erkennt er, dass Dinge nicht seinen Wert bestimmen,

auf der anderen Seite aber konsumiert er auch nicht mehr, weil er seinen ei-

genen Wert ja nicht über die Konsumtion von Dingen beziehen will. (Im Pu-

ritanismus entwickelt sich entsprechend auch ein rationalisiertes, religiöses

»Verschwendungstabu«.) Der Puritanismus übernimmt also den Asketismus

des Mystikers in wirtschaftlichen Belangen und sammelt, mehr oder weniger

unbewusst, Güter an. Dahingehend fehlt der Religion des Puritanismus die

religiöse Souveränität, weil eine souveräne Existenz nicht nur den rationalen

Sinnüberschuss abbauen will, sondern auch den materiellen. So mündet die

mystischeEinflussnahmedesChristlichen inderAnkurbelung eines produkti-

venWirtschaftssystems durch unaufhaltsamesWachstum vonGütern, das bis

heute anhält. Bataille glaubt also, dass das veränderte Bewusstsein des heuti-

gen Menschen nicht nur einfach bei einer mystisch-geistigen Selbstkontem-

plation stehen bleiben darf. Das gegenwärtig-religiöse Bewusstsein soll letzt-

lich einsehen, dass »die von jeder Nützlichkeit befreite Konsumtion des produzierten

Gegenstands als Endzweck zu setzen, [ist], weil der Endzweck des Menschen der ist, zu

zerstören, was er hergestellt hat«48. Ebenso wie der Mystiker in seiner geistigen

Kontemplation erkennt, dass die menschliche Existenz nicht auf die Dinge zu

reduzieren ist,die er selbst konstruiert, so sind inder praktischenLebensreali-

tät diehergestelltenDinge zu reduzieren,diediemenschlicheExistenz verein-

nahmenundbestimmen.Die einzigeVorherbestimmung,die diemenschliche

Existenz eingrenzt, ist der Tod und die Zerstörung,weswegen der Lebensvoll-

zug inder Produktivität eine gewisse Freiheit aufrechterhalten sollte.Die Frei-

heit der Produktivität kann imSinne Batailles aber nur dann verwirklicht wer-

den, wenn das produktive Handeln das bleibt, was es seinemWesen nach ist:

46 Bataille 1997, S. 140.

47 Bataille 1997, S. 138.

48 Bataille 1997, S. 145.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

eine der menschlichen Existenz untergeordnete Daseinsebene, die das Sub-

jekt nicht wesensmäßig bestimmt. Die produktive Welt ist am Ende genauso

der Zerstörung preisgegeben wie die menschliche Existenz selbst, weswegen

der souverän-mystische Mensch seine Existenz erst dann wirklich meistert,

wenn er demgemäß handelt: »Die profaneWelt muß als solche zerstört werden, das

heißt, alles, was in der kapitalistischenWelt als ein Ding gegeben ist, das denMenschen

transzendiert und ihnbeherrscht,mußauf denZustand eines immanentenDinges redu-

ziertwerden, indemes derKonsumtiondurchdenMenschenuntergeordnetwird.«49Die

Bedeutung eines Dinges unterteilt Bataille in transzendent und immanent.

Diese Bataille’sche Differenz kann am Beispiel des »Geldes« wie folgt ausse-

hen: Geld als Tauschmittel ist ein neutral-immanentes Ding und gewinnt ei-

nen über den Bedarf hinausreichenden, daher nicht nützlichen Wert, wenn

es angehäuft wird. Den Luxuscharakter erhält das Mehr-Geld (Reichtum) in

derheutigenGesellschaftüber eineReinvestition,dienützlich eingesetztmehr

Reichtum und Profit generieren soll. Im Modell des Potlatschs dagegen ist Lu-

xus nur als unnütze Verausgabung verständlich. Die Schenkkultur erhält den

eigentlichen Sinn von Luxus,weil in der Tat nur in der schenkenden »Vernich-

tung« von Gütern einfach frei und souverän gegeben werden kann. Das heißt,

wo es keine Verschwendung von materiellem Mehrwert gibt, da gibt es auch

kein Erleben von göttlichenWerten wie Prosperität, Großzügigkeit, Freiheit.

Bataille versucht mitunter auch darzustellen, warum gerade die Kapitali-

sierung von Gütern und Geld, und damit auch die Eindämmung des religiös

Verschwenderischen, weitaus größere Schäden anrichtet als die Zerstörung

von Gütern in anarchisch-strukturierten Gemeinschaften. Nicht die Moral,

sondern das Spiel um die materiellen Beziehungen verraten die soziale Ver-

fassung einer Gesellschaft: »Ein soziales Verhalten lässt sich niemals aus einer

moralischen Vorschrift herleiten: in ihm manifestiert sich vielmehr die Struktur einer

Gesellschaft, das materielle Kräftespiel, das sie beherrscht.«50 Dass das moralische

Bewusstsein einer modernen Gesellschaft sich nicht an den Idealen, die sie

vertritt, messen lässt, sondern daran, welchen Wert sie materiellen Gütern

zuschreibt, ist zumindest eine der signifikanten Erkenntnisse, die Batail-

le in seinen Werken zur Religion vorträgt. Darüber hinaus ist es auch die

Beschreibung eines entwickelten »religiösen Bewusstseins«, das er in einer

modernisierten und ökonomischen Mystikauffassung darstellt. Die klassi-

sche Mystik beinhaltet die Erfahrung des Individuums, sich den Dingen der

49 Ebd.

50 Bataille 1976, S. 103f. [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 125

Welt zu entziehen und sich in passiven Innerlichkeitsprozessen aufzulösen.

In Batailles Mystikbegriff wird dieser Blick erweitert auf die Ökonomie des

Kollektivs. Das modern-mystische Subjekt soll nicht mehr nur passiv dieWelt

mit all ihren Dingen negieren51, sondern sie aktiv in der Art der Konsumtion

negieren. Das mystische Konsumieren im ökonomischen Sinne steht jetzt im

Vordergrund, nicht mehr das passive Negieren derWelt.Wenn das mystische

Bewusstsein sich selbstverleugnendderWelt enthält, soll es dies inderArt tun,

der unbegrenzt anwachsenden Produktion auch eine wachsende Konsumtion

darzubieten:

»Es besteht also gewiß ein Interesse daran, daß das Bewußtsein sich mehr

und mehr über diese Notwendigkeiten, die ich dargestellt habe, klarwird,

damit aus der Welt der unbegrenzt anwachsenden Produktion eine Welt

der unbegrenzt anwachsenden Konsumtion wird. Diese wenigen Grundge-

danken müssen auf der Ebene der politischen Ökonomie Bestimmtheit an-

nehmen. Dies bedeutet nicht im geringsten, daß man auf das Wachstum

der Ökonomie verzichtet, es bedeutet, daß man dem Wachstum der Kon-

sumtion den Vorrang läßt. Unter den gegenwärtigen Bedingungen ist die

Welt nicht lebensfähig, wenn es ihr nicht gelingt, das wiederzufinden, was

die Primitiven besaßen, die Möglichkeit der Gabe.«52

2. Die Ritual- und Religionstheorie Batailles

Die Frage nach der spezifischen Bedeutung des Rituals ist nicht weniger kom-

pliziert als die Frage nach der Religion. Diese Schwierigkeit äußert sich be-

reits im alltäglichen Gebrauch des Begriffs: Üblicherweise wird von Ritualen

dann geredet, wenn es um feste Abläufe geht, die sich wiederholen. So gese-

hen zählenderKaffee amMorgenoderderwöchentlicheAusflugmit Freunden

und Familie oder gar die Organisation eines Tages als rituelle Abläufe. In die-

ser modernen Verwendung aber zeigt sich, dass die Routine den Begriff des

51 Das Mystische ist für Bataille immer eine Negation. Die große Gemeinsamkeit zwi-

schen der buddhistischen und christlichen Auffassung sieht er gerade in der rigorosen

Weltablehnung. »Jedoch gibt es einen bestimmten Punkt, wo sich der Buddhismus auf

derselben Bahn wie das Christentum bewegt, insofern nämlich, als er die Welt min-

destens ebensosehr wie das Christentum verdammt, wenn nicht sogarmehr.« (Bataille

1997, S. 137).

52 Bataille 1997, S. 150.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Rituals abgelöst hat. In einer weiteren, vom gewöhnlichen Gebrauch abwei-

chenden Bedeutung erzeugt der Ritualbegriff mehr oder weniger polarisie-

rende Ansichten: Für die einen ist das Ritual wichtig, weil es ein essenzielles

Element einer bestimmten Tradition oder Konvention zum Ausdruck bringt.

Für die anderenwiederum sindRituale Relikte aus der Vergangenheit, die sich

anachronistisch und hartnäckig bis in die Gegenwart halten. Ritualkonzeptio-

nenwerden in soziologischen und ethnologischenDisziplinen deswegennicht

so sehr in der Gegenwart, sondern vielmehr in ihren jeweiligen Entstehungs-

kontexten untersucht und es wird konkret erforscht, ob das Ritual in seiner

Bedeutung heute noch Gültigkeit hat. Als Vater aller Ritualtheorien gilt, ohne

an Aktualität eingebüßt zu haben, Émile Durkheimmit seiner Religionstheo-

rie. Rituale und die Aufteilung der menschlichen Erfahrungsbereiche in hei-

lig und profan sind seines Erachtens das Zentrum religiösen Lebens.Während

Durkheim Rituale in religiösen Zusammenhängen erörtert, ist die Soziologie

heute daran interessiert, nach »säkularen« Ritualen zu suchen. Gibt es über-

haupt noch Rituale im religiösen Sinne, die für dieModerne noch ein Gewicht

haben?AuchBataille fragt, inwiefern sichdieWirkungsweisedesRituals inder

Moderne transformiert hat. Dabei kommt er zum Schluss, dass der stark ge-

meinschaftsorientierte Rahmen des Rituals langsam verschwindet, dies aber

nicht bedeutet, dass sich das Individuum in der Moderne nicht ritualisiert.

Wie zu Beginn schon erwähnt, hat sich die Ritualisierung erst mal durch eine

Routinierung ersetzen lassen. Im Versuch, das Heilige im modernen Kontext

zu verstehen, entwirft der amerikanische SoziologeErvingGoffman in seinem

Werk »Interaktionsrituale«53 (1967) einmodernes Ritualkonzept, das sich dem

individuellen Verhalten des Subjekts zuwendet:

»Viele Götter sind abgeschafft worden, aber der Mensch selbst bleibt hart-

näckig als eine wichtige Gottheit bestehen. Er schreitet mit Würde einher

und ist Empfänger vieler kleiner Opfer. Er achtet eifersüchtig auf die An-

betung, die ihm gebührt; wird er aber im richtigen Glauben angesprochen,

dann ist er bereit, denen zu vergeben, die ihn beleidigt haben.«54

Der Umgang miteinander, erläutert Goffman, wird durch rituell vermittelte

Verhaltenserwartungen geregelt, die der Funktion eines Rituals gleich-

53 ErvingGoffman: Interaktionsrituale. Über Verhalten in direkter Kommunikation. Suhr-

kamp, 1994.

54 Zitiert nach Horst Reiger (Reiger 2000, S. 105ff. und S. 104f.).

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 127

kommen. Rituelle Handlungen haben in direkter Interaktion »expressiven

und reflexiven« Charakter und sind bestimmt durch die Komponenten der

»Ehrerbietung« und des »Benehmens«. »Benehmen« meint, dass beim Vollzug

»ritueller Handlungen« dem »Gegenüber« Respekt, Achtung und Würde aus-

gedrückt wird.55 Moderne Ritualisierungen sind also stark individualisiert

und sie regulieren vielmehr das Verhalten der Einzelnen zueinander statt

zu einer Gemeinschaft. Es nimmt die stark organisch gemeinschaftsorien-

tierte Verhaltensregelung ab. Im Gegenzug aber werden soziale Werte als

Verinnerlichungsprozesse in das Bewusstsein tiefer verankert. Die moderne

Beeinflussungsformdurch soziale Instanzen entwickelt eine unsichtbare Ebe-

ne, weil nicht mehr so sehr die kulturellen Symbole für die Vermittlung von

Verhaltensregeln eine Rolle spielen, sondern vielmehr die bildungsorientier-

ten Ansätze auf einer psychologisch-individuellen Ebene. Zusammenfassend

lässt sich die Funktion des Rituals auf einige wichtige Effekte hin definie-

ren, die für das soziale Leben als Konstitutionsprinzipien von Belang sind:

1. Die Praktizierung von Ritualen befähigt, bestimmte Muster und Typen

des sozialen Verhaltens im Einzelnen als auch im Allgemeinen stark zu ma-

nifestieren, sodass rituelles Handeln eine Musterstabilisierung im sozialen

Verhalten schafft. Die Generierung von musterorientiertem Verhalten ist der

entscheidende Unterschied zu Effekten von nicht rituellen Handlungen. 2.

Rituelle Handlungsmuster schreiben sich durch ihre Wiederholungen in die

psychischen und physischen Körper der einzelnen Subjekte ein, sodass daraus

eine kulturelle Grundlage entsteht, auf der diese als Verhaltenscodex fest-

gelegt sind. 3. Daraus ergeben sich normative Ansprüche bzw. Erwartungen

an das soziale Verhalten der Subjekte in deren jeweiligem Kulturhorizont.

4. Durch die Mustervertiefung und -festigung begrenzt rituelles Verhalten

alternativeHandlungsmöglichkeiten. 5.Durch die Begrenzung anVerhaltens-

alternativen fordern ritualisierte Handlungen ein Selbstopfer im Spektrum

der eigenen Handlungsimpulse ein. Im Kontext der Moderne scheinen die

Grenzen des ritualisierten Verhaltens aufgelockert. Durch die Pluralisie-

rung von modernen Gesellschaften werden in diesem Prozess auch andere

Handlungsmöglichkeiten toleriert. Die augenscheinlich ungezwungenere

Handlungsperspektive verschiebt den sakralen Konstitutionscharakter von

der äußeren, sichtbaren Ebene in die innere, nicht sichtbare Ebene des Sub-

jekts (in das Bewusstsein). Die Darstellung der funktionellen Aufgaben des

Rituals soll aber mit Bataille nicht darlegen, dass Rituale hauptsächlich die

55 Vgl. Reiger 2000, S. 105f.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Etablierung von Regeln gewährleisten, die den sozialen Umgang des Alltags

strukturieren. Im Ritual findet eine Überbietung des Normativen statt und

es steht die außeralltägliche, ungewöhnliche Erfahrung im Vordergrund,

welche in das soziale Verhalten integriert wird. Obwohl das Subjekt ständig

durch soziale Instanzen geprägt wird, indem es von klein auf die Erfahrung

macht, Teil einer größeren Ordnung zu sein, spricht Bataille dem Soziali-

sierungsaspekt des Rituals keine Funktionalisierung des Subjekts zu. Daher

ist das Ritual auch nicht als eine etwaige Erziehungsanstalt zu verstehen,

die das Individuum maßregelt. Vielmehr erfährt das Subjekt im Ritual seine

eigene, heterogene Seite, die das Kollektiv selbst ist. In der Praktizierung von

Ritualen wird das Eintauchen in die Kollektivität zur Grundlage des eigenen

Existenzerlebens. Es eröffnet dem Subjekt einen Horizont an Erfahrung,

der dem Afunktionalen und Arationalen zugeordnet ist. (Aus diesem Grund

ist in Batailles Überlegungen zur religiös-rituellen Erfahrung das Gewissen

als selbststeuernde Erfahrung präsent, die er nicht moralisch versteht.) Mit

der Erfahrung der Kollektivität hängt daher auch die Erfahrung des Todes

zusammen. Das funktionale und personale Selbst des Subjekts hebt sich in

Ritualen und kollektiven Erregungserfahrungen auf, sodass Bataille diesen

Prozess als einen Tod des Subjekts interpretiert. Diese kollektiven Erlebnisse

etablieren sich aber bereits mit dem Beginn des Säuglingsalters im Indivi-

duum als präkognitive, unbewusste Erfahrungsgründe. In Ritualen werden

diese Grundlagen hervorgeholt und reflektiert, indem der Tod immer wieder

inszeniert wird, um die Gemeinschaft bzw. das Gewissen im Subjekt zu ver-

tiefen. Diese Vertiefung des sozialen Sinns verleiht dem Subjekt dann auch

seine Autorität, die nicht auf eine politische oder gesellschaftliche Position

gründet, sondern allein auf der Erfahrung dieser unpersönlichen Kollektivität

im Subjekt selbst. Die Autorisierung von kollektiver Erfahrung ist daher nicht

beliebig, relativ oder zweckmäßig, sondern universal, da jedes Subjekt die

Erfahrung der Sozialität als Grund seiner eigenen Existenz bereits vorfindet.

Batailles Ritualbegriff beinhaltet die Grundidee, dass Rituale von Verlust-

erlebnissen geprägt sind. Im Ritualgeschehen des Kollektivs vereinen sich

existenziell bedeutsame Erfahrungen von Selbstverlust und Selbstvertiefung.

Die heterogenen Elemente des Lebens werden in rituellen Feierlichkeiten

gemeinsam gestaltet. So kreisen zeremonielle Abläufe um die heterogenen

Phänomene wie Begräbnisse, Geburten oder Heiraten. Diese Erlebnisschwel-

len zwischen Homogenisierung undHeterogenität werden in den klassischen

ethnologischen Theorien auch als Liminalität beschrieben. Rituelle Praktiken

sind daher anscheinend in der Lage, über kollektiv erlebte Schwellenzustän-

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 129

de den Verlust von einer bestimmten Lebensstruktur für die Festigung und

Neuerung von bestehenden Kommunen und Gesellschaften zu kompensie-

ren.56 GoffmansThese von der Individualisierung desHeiligen kann in diesem

Ritualmodell nicht ganz aufgehen. Vielmehr geht es in seiner Darstellung um

die Beschreibung eines sozialisierten, strategischen Handelns, das zwischen

Individuen als Kommunikationsstil zur Vermeidung von Konflikten etabliert

wurde. Im Ritual aber geht es gerade um die Konfrontation mit Konflikten

und zwiespältigen Empfindungen, die von heterogenen Phänomenen her-

vorgerufen werden. Die religiöse Erfahrung in der rituellen Praxis soll nach

Bataille das Subjekt gerade aus der konfliktiven Kraft des Heiligen heraus

transformieren und die Grenzen des rein Funktionalen überschreiten. In der

Moderne findet eine andere Form der Verinnerlichung des Heiligen statt, die

nicht bedeutet, dass moderne Gesellschaften das Heilige im Sinne Goffmans

mechanisieren und funktionalisieren. Wie sein Kollege Roger Caillois geht

Bataille davon aus, dass das »Heilige« in der Moderne »verinnerlicht« wird und

die »Bedeutung des Mystischen« zunimmt.57 Davon wird auch der areligiöse

Mensch nicht verschont, denn »die gleiche Selbstverleugnung, den gleichen bedin-

gungslosen Einsatz der Person, […] den nämlichen Opfergeist […]«58 fordert auch

das säkulare Leben ein, wenn es zum Beispiel darum geht, sich beruflich zu

verwirklichen und sich für die Arbeit aufzugeben oder patriotisch dem Land

oder der eigenen Kultur zu dienen. Die säkulare Gesellschaft unterscheidet

sich laut Caillois und Bataille demnach nicht durch eine Abnahme der Sa-

kralität, sondern durch eine Kanalisierung des Sakralen auf außerreligiöse

Objekte. Das heißt, dass die Macht des Sakralen nicht mehr von dem Kultus

des Kollektivs abhängig ist. Vielmehr gründet die religiöse Erfahrung in der

Moderne auf die Bereitschaft des Individuums zur totalen Selbsthingabe.

Für Bataille ist die Auffassung von Religion und Ritual als bloße Abbildung

sozialer Strukturen nicht nur reduktionistisch, sondern sogar verfehlt. Die

Tiefenstruktur des Rituals gründet ja gerade nicht den sozialen Zusammen-

halt und dient auch nicht als sozialer Klebstoff. Im Ritual werden soziale

Verbindlichkeiten und Regeln bewusst aufgehoben. Die Entfesselung sozialer

Grenzen ist das Ziel, nicht die Einhaltung. Erst die Offenbarung der inneren

56 Prominenter Vertreter der Liminalitätstheorie ist der Anthropologe Victor Turner, des-

sen Hauptwerk »Das Ritual. Struktur und Anti-Struktur« (1969) heute als Klassiker der

Ritualforschung gilt.

57 Caillois 1988, S. 174.

58 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

Gewalt in der Gestalt der Überschreitung sozial definierter Grenzen stiftet im

Ritual auf dramatischeWeise die Bindungskraft innerhalb der Gemeinschaft.

Insofern erlaubt die Transgression von der profan-sozialen Sphäre zur sakral-

intimen eine bedeutende Selbsterfahrung von Verlust sozialer Vorstellungen.

Für Bataille eröffnet sich gerade in diesemMoment eine kritischeKontingenz,

die noch stärker verbindet als geteilte Normen und Regeln. In der rituellen

Wirklichkeit sind es nichtmehr die sozial geregelten, nützlichenHandlungen,

die dem Subjekt eine gemeinschaftliche Teilhabe garantieren. Im Ritual ist

das Band des profan-konstruierten sozialen Zusammenhalts zerrissen. Nun

findet eine Bindung an eine erste Ursache bzw. an eine Urmacht und somit

auch an das Intimste und Ursprüngliche überhaupt statt. Wie Caillois und

Bataille deutlichmachen, ist derMythos auch imUrsprünglichen beheimatet.

In beachtlicher Weise macht vor allem Caillois in seiner Festtheorie verständ-

lich, wie nicht nur das Fest mit demMythischen, sondern auch dasMythische

mit demUrsprungsdenken verbunden ist. Insofern stehen Rituale im Zusam-

menhangmit mythischen Anfangserzählungen, die von Ordnungen aus einer

vormenschlichen, göttlichen Urzeit berichten. Es ist diese »Intimität« des Ur-

sprünglichen, die bei rituellen Festen eine gemeinschaftsstiftende Tragweite

hat. Während Caillois behauptet, dass das Mythisch-Rituelle in der Moderne

abnimmt und das Mystische zunimmt, muss man diesen Zusammenhang

aus Batailles Perspektive anders interpretieren. Aus Batailles Perspektive geht

es nicht um die Frage, ob das Ritual heute überhaupt noch eine Bedeutung

hat, sondern es geht primär um die Frage, wohin die ritualtragende, mythi-

sche Kohäsion verlagert ist. Das Ritual verschwindet nicht, sondern es rückt

ab von den äußeren Formen der Inszenierung, denn die stark veränderten

Bedingungen der Moderne und der Bewusstseinswandel der Menschen er-

lauben keine ernstzunehmende Rückkehr zu solch archaischen Praktiken. Es

erhält sich aber das Mystische des Mythischen und Rituellen. Es verdichtet

sich im Bewusstsein des Individuums und löst sich von der kollektiven Per-

formanz ab. Diese Verdichtung gestaltet sich aufgrund der Erhöhung von

Rationalisierungen und der damit verbundenen Zunahme an Bewusstsein.

Das Mystische ist der historische Bewusstwerdungsprozess des Mythischen

selbst und für Bataille damit sogar die Verwirklichung des Religiösen. Im

populären Verständnis ist die Mystik ein Phänomen, »das offensichtlich in allen

ReligionenundKulturen vorkommt, in seinenÄußerungsformen zwar verschieden, aber

im Kern überall gleich: aus Erfahrung wissen, daß alles irgendwie zusammenhängt,

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 131

daß alles im Ursprung eins ist«59. Daneben ist die Mystik ein Sammelbegriff für

»Erfahrungen, in welchen Grenzen aufgelöst« und »Dualitäten aufgehoben werden«,

um das »Unendliche im Endlichen« zu erleben.60 Batailles markanter Satz, dass

Religion die Suche nach der verlorenen Intimität ist, knüpft an die Idee dieses

mystischen Urgefühls an. Das Opferritual ist in diesem Sinne mystisch getra-

gen, da es der Versuch der Wiederherstellung einer intimen Ordnung ist, in

der ein ursprüngliches Erleben wieder möglich wird, weil rationalisierende

und funktionalisierende Selbstbegrenzungen aufgehoben sind.Während also

im performativen Ritualakt eine Umkehrung der profanen zur heilig-intimen

Ordnung bewirkt wird, wird in dermystischen Erfahrung die Umkehrung der

Ordnung im Bewusstsein des Individuums bewirkt. Es geht in der neueren,

religiösen Erfahrung also um die verinnerlichte Umkehrung der Ordnung.

Betrachtet man die mystische Erfahrung in ihrer eigentlichen Ausgangssitua-

tion, so sagt sie erst einmal nur wenig über jenseitig-transzendente Räume

aus, dafür aber umso mehr über die veränderte Qualität der Wahrnehmung

selbst.61 Das Spezifische der mystischen Erfahrung ist ja der veränderte Blick

auf die Welt und das Profane. Die profane Welt erscheint plötzlich in einem

anderen Licht.Die Umkehrung derWahrnehmung von einer profanen zur be-

deutsamen und heiligen Welt enthält im Kern die mystische Wende. Batailles

Mystik lässt sich daher nicht in eine konfessionsgebundene oder traditionelle

Richtung einordnen. Mystik ist für ihn die »universelle Summe […] des religiö-

sen Empfindens aller Zeiten«62 und die souveräne Mystik ist die »Klarheit des

Selbstbewusstseins«63. Die Bedeutung des Mystischen für die Gegenwart liegt

darin, dass sich das religiöse Bewusstsein über seine eigene Bewusstseinsart

Klarheit verschafft und so weiß, dass es anders ist als das profan-funktionale

Bewusstsein. Außerdem weiß das mystisch-religiöse Selbstbewusstsein, dass

59 Bruno Borchert zitiert nach Annette Wilke (Wilke 1999, S. 510).

60 Wilke 1999, S. 509.

61 Möchte man allgemein die Spezifik mystischer Erfahrung auf einen Nenner bringen,

so ist zu berücksichtigen, dass eine mystische Erfahrung eine menschliche Erfahrung

ist und somit der erfahrbaren Lebenswirklichkeit angehört.

62 Bataille 1997, S. 90.

63 »In diesem Zusammenhang muß ich noch erwähnen: der Verfasser dieses Buchs […]

bewegt sich sonst in der Nachfolge der Mystiker aller Zeiten (aber ihm sind nichtsdes-

toweniger alle Voraussetzungen der verschiedenen Formen von Mystik fremd, denen

er nichts als die Klarheit des Selbstbewusstseins entgegenhält).« (Bataille 1976, S. 179,

Fußnote) [Übersetzung].

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Gül N. Dükan: Innere Erfahrung und Ritual

es bestimmten Begehrensstrukturen unterworfen ist, die sich einer wissen-

schaftlich zu erfassenden Logik entziehen. Obwohl das religiöse Bewusstsein

weiß, dass es einem größeren Ganzen ausgesetzt ist, weiß es zugleich auch,

dass es nicht von ihm selbst gesetzt ist. Paradoxerweise aber empfindet es sich

trotzdem als Fokus des ganzen Geschehens. Dieses intuitive Selbstverständ-

nis von Existenz wird Batailles Erachtens nur durch das religiös-mystische

Element immenschlichen Leben ermöglicht.Mystik ist für Bataille sowohl der

Unterbau des Rituals als auch sein Ergebnis. Die Mystik enthält das rituelle

Element des Sich-Hergebens und Aufopferns und die damit verbundene Ne-

gation des Funktionellen. Als Gegenspieler der Produktivität definiert Bataille

den Verlust als signifikanten Faktor des religiös-mystischen Prinzips. Daher

ist das Opfer das Sinnbild des Urreligiösen überhaupt. Das Opfer als Dreh-

und Angelpunkt jeder religiösen Bewegung zeigt sich auch in der Moderne

nicht in aller Klarheit. Das Opfer dient zwar der Umstellung der Ordnungen

bzw. dazu, die funktionsgebundene Ordnung zu negieren und es verkörpert

die innige Verbindung von Leben und Tod sowie das tragische Schicksal des

Menschen, dennoch ist das Intime des Opfers dunkel und unergründlich. Die

scheinbar alternativloseOption einer dramatischen Inszenierungdes Todes in

der Form einer Tiertötung demonstriert eindrücklich, wie tragend die Bedeu-

tung des Opfers war. Schließlich ist das Opferritual in seinem Umfang in der

menschheitsgeschichtlichen Dimension als universale Konstante nur schwer

zu ignorieren.Mit demOpfer ist zwangsläufig ein sehr viel tieferer Aspekt im

Menschen betroffen. Denn mit der rituellen Umkehrung der Ordnung ist das

Gewissen des Menschen stets angesprochen. Aus einer mit Gewissen behaf-

teten Verfehlung heraus werden Opferrituale praktiziert, um dem Göttlichen

gerecht und einer vermeintlich verlorengegangenen Souveränität wieder hab-

haft zu werden. In ähnlicherWeise und übertragen auf die Gegenwart spricht

auch Pierre Klosswoski über das Gewissen als religiöse Angelegenheit. So

bezeichnet er die moderne Psychoanalyse als Schuldbewältigung und Säkula-

risierung der christlichen Gewissensprüfung.64 Dabei sind für Klossowski die

Psychoanalytiker die neuen, religiösen Ersatzexperten, die nun anstelle der

Beichtväter die existenziellen Schuldfragen des Subjekts klären. Für Bataille

aber ist gerade das Gewissen der Ort der Selbstautorisierung. Mit seinem

Mystikbegriff, die an die Idee der Souveränität des Individuums angelehnt ist,

will Bataille das Prinzip des religiösen Expertentums als Hegemonien entlar-

ven und die religiöse Dimension gegen solche Machtverhältnisse verteidigen.

64 Vgl. Hollier 2012, S. 651–653.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Die religiöse Bedeutung des Opfers 133

Für Bataille ist klar, dass das souverän-religiöse Subjekt die Eingezogenheit in

kollektive Strukturen erkennt und die Verantwortung für das eigene Dasein

nicht länger an übergeordnete, transzendierte Instanzen oder Ersatzexperten

abgibt. Souveräne Subjekte gestehen es sich ein, dass sie mitschuldig werden,

wenn sie ihr Dasein und das der anderen auf gegenständliche Nutzbeziehun-

gen reduzieren. Die Opferrituale der frühzeitlichen Epoche sind in diesem

Sinne ja auch selbstverantwortende Entschuldigungspraktiken, die das rechte

Ordnungsverhältnis zwischen Existenz und Funktion wiederherstellen. Trotz

der Dekonstruktion theologischer Kontexte lassen sich in Batailles Werken

also auch christliche Denkbilder erkennen. Er operiert sehr stark mit dem

religiösen Motiv des Paradieses und des Sündenfalls, wenn er die innigste

Sehnsucht des Menschen als eine Wiederherstellung der Intimität vorstellt.

So spielt seine Umschreibung der inneren Dimension der Religion als nackte,

entblößte und doppelte Erfahrung offenkundig mit dem Motiv des schambe-

hafteten Erkennens der eigenen Nacktheit im gleichzeitigen Ankommen in

der Freiheit.Das Bataille’scheHauptmotiv von der Suche nach einer Restituti-

on der paradiesischenUrszene gestaltet sich daher inmehrerenEbenen seines

Religionsverständnisses, so auch in seinem Ritual- als auch Opferbegriff. Sei-

ne Interpretationen stützt er zwar auf anthropologische Erkenntnisse, die

universale Menschheitserfahrungen im Zentrum haben, dennoch verneint

Bataille den religiösenCharakter nicht.Ganz imGegenteil: Die Suchenachder

verlorenen Intimität ist per se eine religiöse Suche.Die Suche verpuppt sich im

Zuge ihrer Ausgestaltung als Moral, Kultur und Ästhetik, doch Bataille nimmt

an, dass darin stets eine religiöse Dimension in der Art eines Nichtwissens

verborgen ist. Auch die »Sünde« in ihrer Grundbedeutung dient als Motiv für

seine Transgressionstheorie. Verbote und Überschreitungen sind für Bataille

religiöse Leistungen und sie zeigen die Transformation und Balancierung in-

dividueller und sozialer Kräfte an. Gleichwohl sind sie ebenso bedeutend für

die liminalen Selbsterfahrungen des Menschen: Denn durch Setzungen und

Überschreitungen von Verboten findet eine zyklische Bewegung zwischen der

tierischen und menschlichen Natur statt. Aus diesem Spannungsverhältnis

ergibt sich für den Menschen auch die Möglichkeit, ein souveränes Wesen zu

werden. Für Bataille ist daher auch das Gewissen als spezifisch menschliche

Fähigkeit der Selbsttranszendenz und Selbstentwicklung im Kollektiv religiös

konnotiert.

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472965-004 - am 14.02.2026, 09:24:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

