IV. Die religiose Bedeutung des Opfers

»Ganz allgemein suchen wir im Opfer
[..] immer jenen Schatten — den wir
per definitionem nicht greifen kdnnen
—, den wir hilflos Poesie, Tiefe oder
Intimitét der Leidenschaft nennen. Wir
werden zwangslaufig getduscht, weil
wir diesen Schatten greifen wollen.
Wir kdnnen zum letzten Gegenstand
der Erkenntnis nicht vordringen, ohne
dass sich die Erkenntnis, die ihn auf
untergeordnete und nutzbare Dinge
reduzieren will, selbst auflést.«

Zum immateriellen Kulturerbe der Menschheit gehort zweifelsfrei die religio-
se Praktik des Opferns. Das »Opfer« als zeitloses Kulturgut der Religionen ist
eine faszinierende Konstante, deren Bedeutung fiir die Menschheitsentwick-
lung nicht zu unterschitzen ist. Die Praxis des Opferns ist nicht nur ein kon-
stanter Faktor in allen Stadien der Menschheitsevolution, sondern auch in na-
hezu allen Kulturformen weltweit. Bei niherer Betrachtung versetzt dies ins
Staunen. Man fragt sich heute: Warum wurden in indischen, dgyptischen, afri-
kanischen, siitdamerikanischen und nicht zuletzt in europiischen Kulturkrei-
sen vielfiltige Opferrituale durchgefithrt? Warum gab es Opferdienste aufiso-
lierten Inseln, wie z.B. im melanesischen Raum, wo itbergreifende Kulturkon-
takte wegen der geographischen Besonderheit so gut wie ausgeschlossen wa-
ren? Es gibt im Vergleich und im Riickblick auf die Geschichte keinen Grund,
anzunehmen, dass Opferrituale in irgendeiner Weise regionsgebunden oder
kulturspezifisch sind. Daher ist die Verwunderung umso grofier, wenn man

1 Bataille 1976, S. 76 [Ubersetzung].

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

versucht, aus heutiger Perspektive nachzuvollziehen, welche universelle Be-
deutung das Opfer fir die Entwicklung der menschlichen Gemeinschaften in-
nehatte. Noch groferist die Distanz zu einem ernsthaften Verstindnis des Op-
fers, wenn wir gegenwartig, mehr oder weniger, bei der naheren Betrachtung
von Opferungen von Tier und Mensch, mitunter sogar totale Abstofung und
pures Entsetzen empfinden. Was entgeht unserem Blick? Ist es das Phinomen
selbst, das schon immer vorweg nimmt, was man zu erkennen anstrebt? Oder
soll das Opfer gerade das vernichten, was wir eigentlich (an)erkennen wollen?
Oder das Gegenteil: Ist die Vollziehung eines Opfers selbst die Anerkennung?
Eine Sache jedenfalls provoziert die Tétung eines lebendigen Opferobjekts in
jedem von uns: Sie iiberschreitet eine innerliche Grenze.

In Batailles Beschiftigung mit dem Opferbegriff geht es explizit um solche
Uberschreitungen und es werden zwei Dimensionen von Opferbedeutungen
in den Vordergrund geriickt: Anhand der Analyse indigener Stammesprakti-
ken stellt er heraus, dass es sich beim Opfer auf der einen Seite um eine »Gabe«
handelt, auf der anderen Seite um einen »Verzicht«. Das Potlatschritual zum
Beispiel, das Mauss in seinen Werken zur Religionssoziologie heranzieht,
demonstriert den Aspekt der Gabe als einen Akt der Verschwendung von
angehiuften Giitern. Dieser Akt iiberschreitet die Grenze zwischen verniinf-
tiger Alltagswirtschaft und unproduktiver Verausgabung. Der Verzichtaspekt
betrifft die innere Dimension des Opfers und verdeutlicht sich in der Selbst-
hingabe des Subjekts, z.B. im Aufgeben persénlicher, individueller Anteile
zugunsten des Kollektivs. Hier wird die Grenze zwischen dem Selbst und dem
Kollektiv iiberschritten. Diese zwei Aspekte, die Gabe und der Verzicht, gelten
fiir Bataille als urspriinglich unzertrennliche und ineinandergreifende Bedeu-
tungen des Opfers. In der Entwicklungsphase des Monotheismus spalten sich
diese zwei Bedeutungen: Die dufere Opferthematik der »Gabe« wird rationa-
lisiert im Sinne eines Austausches. Es entstehen beispielsweise Opferungen in
Bezug auf Krankheit, Siindenvergebung, Heiligungen. Diese Techniken ber-
gen einen bereits rationalen Sinn, weil sie nicht mehr nur eine Transgression
darstellen, sondern darauf aus sind, etwas im Gegenzug dafiir zu erhalten.
Die innere Opferthematik des Verzichts verwandelt sich in eine individuell-
mystische Erfahrung. Sie miindet in das klassische Mirtyrererleben, das
durch einen aktiven Selbstverzicht geiibt wird. Die christliche Passionsmystik
ist eine Form dieser Opferentwicklung, bei der extreme Selbstverlusterfah-
rungen und Leidenszustinde provoziert werden, um sich dem Géttlichen zu
nihern.

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Die religiose Bedeutung des Opfers

Gegenwirtig ist der Begriff »Opfer« eine metaphorische Umschreibung
auf sprachlicher Ebene. Die moderne Redewendung »Opfer erbringen« zeigt
an, dass es bei einer intentionalen Handlungsart darum geht, etwas mehr fir
etwas von geringerem Gehalt herzugeben: Zum Beispiel die Zeit zu opfern,
um eine bestimmte Tatigkeit von lingerer Dauer zu verrichten, obwohl es
dafiir keine Gegenleistung geben wird. Die innere Opferbedeutung erhilt
sich daher auf sprachlicher und symbolischer Ebene immer noch. Seit den
Weltkriegen aber transformiert sich die Bedeutung des Opfers dahingehend,
dass unter der Verwendung des Begriffs nicht mehr eine aktive, sondern eine
passive Selbstverlusterfahrung verstanden wird. Nun werden all diejenigen,
die ungewollt passives Leid erdulden miissen, als Opfer bezeichnet. Hier geht
es um die Opfer der Gewalt, der Kriege oder der gesellschaftlichen Missstin-
de. Interessanterweise gewinnt diese Bedeutung in der Nachkriegszeit an
Kraft, weil damit gerade der ungerechte (unverdiente) Verlust von unschul-
digen Menschenleben am ehesten getroffen ist. Einerseits entstellt sich mit
dieser modernen Auffassung die urspriingliche Bedeutung des Opfers, weil
die aktive Seite des Opferbegriffs, des Sich-Hergebens, abhandenkommt, und
andererseits verstirkt sich die passive Bedeutung des Opfers, weil die Selbst-
verlusterfahrung noch drastischer illustriert wird. Wenn dem Opferbegriff
die aktive Seite fehlt, dann ist er tatsichlich nur noch als Gewaltphinomen
verstindlich. Dennoch erméglicht die Transformation der Semantik ein tie-
feres Verstindnis von dem »Nicht-Sinn« des Opfers, das Bataille durchweg
betonen will.

In der franzésischen Sprache hat die Entzweiung der doppelten Bedeu-
tung des Opfers im Gegensatz zum Deutschen eine genaue Entsprechung:
Wahrend das Wort »sacrifice« das heiligende Opfer meint, meint das »victime«
das passive Opfer. Vor diesem Hintergrund bezieht sich Bataille in seiner
Definition auf das »sacrifice«, weil dem »victime« und somit der modernen
Semantik des Opfers ein signifikanter Aspekt entgeht, den er fiir wesentlich
hilt: Opfer dienen zwar der nicht sinnvollen Verausgabung, aber sie haben
trotzdem etwas in der Hinterhand, nimlich die Wiederherstellung der Inti-
mitit und Sakralitit. Opferungen von Tieren und Dingen sollten urspriinglich
nicht zur Folge haben, den echten Tod des subjektiven Bewusstseins hervor-
zurufen, sondern die profane Ordnung zur heiligen Ordnung umzukehren.
Dies bedeutet in anderen Worten, das funktionelle Dasein abzuschalten und
in die intime Daseinsweise einzukehren.

Zum Vertiefen des Verstindnisses des Opferbegriffs von Bataille wird im
Folgenden die soziookonomische Bedeutung des Opfers in der Evolution der

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

Menschheit vorgestellt. Im 3. Kapitel wird dann eine allumfassendere Religi-
ons- und Ritualtheorie Batailles erarbeitet, in der die wichtigsten Erkenntnis-
se und Schlussfolgerungen zu den Begriffen »Opfers, »Ritual«, »Mystik« und
»Religion« prisentiert werden.

1. Die Evolution des Opfers

Die Opfertheorie Batailles hat die Idee der Grenziiberschreitung als selbstkon-
stituierendes Prinzip zum Zentrum. Das Opfer symbolisiert die souverine Be-
ziehung zum Konflikthaften und zum Tod. Der Tod ist wegen seiner Inkom-
mensurabilitit durch den Verstand ein entscheidender Nullpunkt im mensch-
lichen Bewusstsein, weil sich hier offenbart, was im Schatten des Denkens ver-
borgen ist: In diesem neuen Raum des Erfahrens des Todes erlebt man Ver-
wandlung, man erlebt Revitalisierung und stellt fest, dass menschliches Exis-
tieren auch ohne arbeitende Funktionalitit im besonderen Mafie lebensstif-
tend ist. Ausgerechnet beim Anblick eines sterbenden Tieres, so vermutet Ba-
taille, wird diese selbstbefreiende Entfesselung freigesetzt.* Es scheint durch
das Tieropfer etwas vorrangig iiberwunden: Das dinggewordene Tier im Men-
schen® wurde bezwungen, gleichzeitig aber auch die miihselige Ziigelung die-
ses Tieres.* Im Rahmen des Opferfestes entsteht fiir Bataille die eigentliche
Vertiefung und Verschmelzung der Gemeinschaft.” Denn erst der gewaltsa-

2 »Die Entfesselung [..] kann als eine innere Entfesselung betrachtet werden. Die Ent-
fesselung des Festes ist eine im hochsten Grade innere Entfesselung. Sie kann [...] mit
der masochistischen Situation verglichen werden.« (Bataille 1997, S. 114).

3 »Das Tier hat die Wiirde eines Ebenbilds des Menschen verloren, und der seiner eige-
nen Animalitat innewerdende Mensch betrachtet dieselbe als einen Makel.« (Bataille
1997, S.35).

4 »Durch die Zerstérung des Tieres wird zugleich mit dem Gegenstand auch das Ziel be-
seitigt. [..] Das Tier ist so auferhalb des Interesses, daf? man es anderen zum Essen
Uberlafdt, um damit klar zustellen, dafd es fiir einen verloren ist, dafd man es nur geto-
tet hat, um es zu verlieren, nicht um sich seiner zu bemachtigen.« (Bataille 1997, S. 112).

5 »Das Festist die Verschmelzung des menschlichen Lebens. Esiist fiir Ding und Individu-
um der Schmelztiegel, in dem die Unterschiede durch die intensive Glut des intimen
Lebens verflieRen.« (Bataille 1997, S. 48).

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Die religiose Bedeutung des Opfers

me Abbau von Distanzen und Funktionen erméglicht eine verbindende, »heili-
ge Kommunikation<®.

In den verschiedenen Stadien der menschheitsgeschichtlichen Evolution
zeigen sich die gewaltsamen Krifte des Opferns und Bataille stellt diese in sei-
nem Hauptwerk »Theorie der Religion« in vier Abschnitten heraus. Die Phasen
der Entwicklung sind grob unterteilt in 1. prihistorisch-archaisch, 2. verniinftig-
militirisch, 3. industriell-politisch und 4. mystisch-souverin. Diese werden im Fol-
genden vorgestellt.

1.1 Prahistorisch-archaisch

»Als ich einmal den im Denken der
Kanaken, die ich lange Jahre
unterrichtet hatte, erreichten
Fortschritt ermessen wollte, wagte ich
eine Suggestivfrage: sIm grofden und
ganzen ist es doch die Vorstellung vom
Geist, die wir in euer Denken getragen
haben?<Und [der Hauptling]
erwiderte: >Der Geist? Bah! Ihr habt
uns nicht den Ceist gebracht. Wir
kannten schon das Vorhandensein des
Geistes. Wir verfahren nach dem Geist.
Aber was ihr uns gebracht habt, das ist
der Korper.«

»Im Bereich der Kontinuitit ist alles geistig, es gibt keinen Gegensatz von Geist und Kor-
per.<® Im Anfang, so Bataille, unterscheiden die Menschen nicht zwischen Kor-
per und Geist. Sie nehmen alles immanent geistig wahr. Die erlebte Wirklich-
keitin der Immanenz ist durchdrungen von tiefer Subjektivitit, die sich durch

6 »Das getétete Tier wird der Welt der Partizipation nicht wirklich zuriickerstattet, nur
eine Leere tut sich auf, und zwar eine Leere, durch die hindurch eine heilige Kommu-
nikation sich herstellt.« (Bataille 1997, S.120).

7 Leenhardt1984, S. 215f. Das Zitat stammt von Maurice Leenhardt, einem fast vergesse-
nen Ethnologen und Missionar, der 25 Jahre auf einer Insel in Neukaledonien mit den
Einheimischen lebte. Sein Werk »Do Kamo« dokumentiert, wie sich in der einheimi-
schen Stammesgemeinschaft das Wir-Bewusstsein zu einem Ich-Bewusstsein trans-
formiert.

8 Bataille 1997, S. 34.

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.

103


https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

eine affirmative Differenz auszeichnet, nicht nur durch eine funktionale: »So-
weit sie Geist ist, ist die menschliche Wirklichkeit heilig, doch in dem Maf3e, indem sie
wirklich ist, ist sie profan.«® So partizipiert der archaische Mensch in einer gétt-
lichen Wirklichkeit an den Elementen der Welt wie Wasser im Wasser. Erst der
Gebrauch von Werkzeugen stiftet eine transzendente Wahrnehmung der Welt.
Dieser Prozess spaltet einen Teil der geistigen Subjektivitit des Menschen ab
in ein Werkzeug-Ich. Auf dieser Basis begreift der Mensch sein subjektiviert-
geistiges Leben immer mehr als eine organische, gegenstindliche Form des
Materiell-Wirklichen:

»Der Unterschied von Geist und Kérper ist keineswegs identisch mit dem
von Kontinuitdt (Immanenz) und Gegenstand. [..] Erst im Ausgang von der
mythischen Vorstellung autonomer Geister findet sich der Kérper auf Seiten
der Dinge wieder [..]. Die von ihrer geistigen Wahrheit getrennten realen
Tiere und Pflanzen verschmelzen langsam mit der leeren Gegenstandlich-
keit der Werkzeuge, und der sterbliche Kérper des Menschen gleicht sich
nach und nach den Dingen an.«'°

Das Leben des Menschen problematisiert sich, weil seine niitzliche Aneignung
der Natur zu einem wachsenden Bewusstsein fiir Differenzierung und Ent-
fremdung fihrt. Diese Entfremdung bedeutet, dass eine Kluft zwischen sei-
ner naturnahen Existenz und dem Bewusstsein seiner Rationalitit entsteht;
eine Kluft, die das Individuum zu einer Suche nach seinem intimen Anteil an-
treibt, der durch die Rationalitit iiberdeckt wird. In dieser Suche verliert sich
der Mensch zuerst im Tier, das seiner eigenen Natur am nichsten steht. Das
Tier verkorpert fiir den Menschen das Paradoxon seiner eigenen Wahrneh-
mung: Das Tier ist lebendig und beweglich und doch ist es dinghaft, weil der
Mensch es essen kann. So wird das Tier durch seine Niitzlichkeit auf die Din-
gebene reduziert. Das Tier reprisentiert also eine duale Ordnung: das Heilige
(Immanenz) und das Profane (Arbeit). Die Schliisselposition kommt aber ei-
gentlich dem Tod zu, weil der Tod als Mittler zwischen profan und heilig er-
scheint: Das Tier wird vom Tod entweder schicksalhaft von aufen eingeholt,
oder der Tod wird durch den arbeitenden Menschen selbst hervorgerufen. Ba-
taille betont hier den Umstand, dass der Mensch nur isst, wenn er seine Nah-
rung als niitzliche »Dinge« betrachtet und nicht als ein subjektives Wesen. Aus

9 Bataille 1997, S. 35.
10  Ebd.

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Die religiose Bedeutung des Opfers

diesem Gedanken heraus glaubt er auch, dass Opfer keine Tétungen sind, son-
dern »Preisgabenc, weil die Totung nur fiir Dinge gilt. Im Opfer zeigt sich die-
ses doppelte Denken: Im Opfer wird das Ding getotet (reiner Verlust), das Hei-
lige des Tieres aber wird hergegeben (Kontinuitit): »Die Macht, die dem Tod gene-
vell zukommt, wirft Licht auf den Sinn des Opfers, das in seinem Vorgehen dem Tod in-
sofern gleicht, als es einen verlorengegangenen Wert gerade durch Preisgabe dieses Wer-
tes vestituiert. Doch ist der Tod nicht notwendig mit dem Opfer verbunden [...] Opfern
heif3t nicht toten, sondern preisgeben und geben. Das Toten stellt nur einen tieferen Sinn
klar heraus.«* So macht der Mensch grundlegend die Erfahrung, dass (intime)
Vitalitat sich jederzeit wiederherstellt, wenn zugleich sich etwas abbaut und
hergibt. Es wird vermutet, dass der Tod der Faktor ist, der das Leben in seiner
Fiille begrenzt, aber im Grunde auch erméglicht (Nahrungsherstellung basiert
auf Vernichtung). Auch der Mensch selbst macht diese doppelte Erfahrung un-
abhingig vom Naturgeschehen. Er denkt, er arbeitet, er entwickelt Ideen und
Vorstellungen, die sich von der Naturerfahrung deutlich unterscheiden. Fiir
Bataille beginnen hier die mythischen Erzihlungen, die Gotterwelt und auch
das Prinzip des »hochsten« Wesens (das Heilige), das in der archaischen Zeit
aber noch nicht als getrennt von dieser Welt gedacht wird.

Das Hervorhebenswerte an seiner Schilderung ist aber, dass der archaische
Mensch nach Bataille die Gotterwelt entwirft, weil er den Grund seines eigenen
Bewusstseins fir das Ganze hilt, von seinem eigenen geistigen Sein in die du-
Bere Materie schaut: Gotter entstehen nicht durch Naturbetrachtungen, son-
dern durch die tiefe Subjektivitit des Geistigen im Menschen selbst. Erst das
Hinabgleiten seiner Gedankenwelt in die niedere Praxis, in die niitzliche Arbeit
und die Praktizierung von Ritualen, machen die unsichtbaren Krifte zu greif-
baren Naturprozessen. Das allmihliche Erkennen von verschiedenen mate-
riellen Zustinden ermdglicht Differenzwahrnehmung zwischen Pflanze, Tier
und Mensch. Die klare Unterscheidung von Konturierungen und Formen ge-
ben den unsichtbaren Kriften ein konkretes Naturwirken. Der Tod als Verlus-
terscheinung macht erst evident, dass das vergingliche Materielle der Natur
nicht identisch ist mit dem Kontinuititserleben des Geistigen in der subjekti-
vierten Perspektive. Es ist nicht (wie man es aus einer evolutionsbiologisch vor-
eingenommenen Haltung dem prihistorischen Menschen unterstellen kénn-
te) die Bottom-up-Perspektive, die von unten nach oben, von der Natur in den
Himmel schaut, sondern, wie Bataille es darlegt, gerade die andere Richtung

11 Bataille1997, S. 43.

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.

105


https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

des »Top Downg, vom Geistigen in die Natur. In diesem Erklirungszusam-
menhang entwickelt Bataille daher die Idee, dass Ritualopferungen auch im-
mer etwas mit transzendentalen Uberschiissen zu tun haben, die dem Men-
schen durch seine eigenen Denkprozesse zukommen. Diese geistigen Uber-
schiisse iberpriift der Mensch (unbewusst) selbst anhand seiner Praktiken und
Rituale; im Rituellen erlebt er daher, anders als in seinem denkenden Zustand,
den Sinn nicht darin, ihn zu produzieren, sondern vor allem darin, den pro-
duzierten Sinn zu verzehren. Es geht bei diesem Sinnverzehrungsvorgang um
die widerspriichliche Aneignung des Todesphinomens, die der Mensch durch
eine distanzierende Verbotskultur einerseits und eine emotionale Intimitits-
herstellung andererseits zu erreichen trachtet. Das Tieropfer, das sowohl fiir
den Menschen selbst als auch fiir die Profanitit steht, ist die Inszenierung die-
ser Empfindungen. In den Opferinszenierungen werden Werte gestiftet, die in
der Alltagswirklichkeit aus 6konomischen Griinden nicht gelebt werden kén-
nen. Das Opfer und die damit verbundene Gewaltdimension, so erklirt es Ba-
taille, erfilllt die Funktion, die Gemeinschaft durch unproduktive Wertestif-
tung zu solidarisieren. Die integrative Leistung erbringt das Opfer durch ei-
nen Verlust, der entbehrlich ist, und das ist fur Bataille die Dingebene bzw.
die funktionale Kultur. Die Zerstorung der Dinghaftigkeit generiert eine tie-
fere Erfahrungsebene, die den Weg zu einer vertrauten, prarational gelager-
ten Kommunikation zwischen den Subjekten wieder freimacht. Mit dem Opfer
stirbt nicht nur das Ding (z.B. das Opfertier), sondern auch die Identifikation
mit ihm: Im Opferritual ist der Mensch nicht linger Sklave seines Funktions-
bewusstseins, sondern befreit von der Schmach seiner eigenen Dingidentitit.
Fir Bataille ist das archaische Opfer kein Triebobjekt, wie es zum Beispiel in
Girards kulturtheoretischer Opfertheorie’ der Fall ist, sondern der Weg in das
authentische, unentstellte Selbst, zum heiligen Raum des Lebens. Betrachtet
man die Dimension des Opfers in Batailles Augen, so erscheint sie auch als ei-
ne radikale Form der Selbstkritik. Letztlich befreit sich der Mensch im Ritual
von seinen eigenen Fesseln, die er sich durch sein wachsendes Funktionsbe-
wusstsein selbst auferlegt.

Es sind, wie Kant sagen wiirde, die »selbstgewirkten« Gefiihle, die in sich
selbst einen Zweck haben.” So sind gerade jene Werte, die gerade nicht von
Bedingungen des funktionalen Lebens abhingig sind, in Ritualen des Opferns

12 René Girard: Das Heilige und die Gewalt (1972). Fischer, 1992.
13 KantGMS (AA V), S. 402.

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Die religiose Bedeutung des Opfers

iberhaupt erst erlebbar. Durch die Verlustperspektive des Opfertodes eroff-
net sich ein weiterer Raum, in dem Erfahrungen von nicht niitzlichen Wer-
ten gemacht werden. Indem die selbst gestiftete Sinnordnung in Opferritua-
len wieder aufgehoben wird, kommen neue Qualititen zum Tragen: Nun sind
Entgrenzungen erlebbar, die nicht mehr den praktizierten Werten des wirt-
schaftlich Notwendigen entsprechen miissen. Zu diesen zihlen Freigiebigkeit,
Freiheit, Gliick, Ruhm und Achtung. Indessen sind dies auch moralische Wer-
te, die in modernen Gesellschaften als Ideale vertreten werden. So ist durch-
aus eine Verbindung zu Kants »Reich der Zwecke«vorhanden. Kants A-priori-
Bedingung des moralischen Handelns entzieht sich zwar dem Erfahrungsbe-
griff, den Bataille fiir wesentlich hilt, aber der Gedanke, dass nicht die Zweck-
Mittel-Rationalitit, sondern der Selbstzweck, ohne den anderen je als Mittel
zu verwenden, als Mafstab des Handelns zu setzen ist, ist der geteilte Haupt-
sinn, den beide Denker fiir sich postulieren. Bei Bataille ist es der Zusammen-
hang zwischen Vernichtung von Nutzwert und Generierung von unprodukti-
vem Wert. Er erliutert die unproduktive Wertestiftung an wenigen Beispielen
wie am Prinzip des Potlatschs. An vielen anderen Stellen seiner Werke nennt er
solche Werte auch die unproduktiven Gemiitsbewegungen, die der »Verstand«
nicht greifen kann. Die Schenkkultur des Potlatschs ist fiir ihn der Urtypus des
urspriinglich menschlichen Austauschs:

»Der Potlatsch ist zwar nicht auf ein Verluststreben reduzierbar, aber was
er dem Schenkenden einbringt, ist nicht der unweigerliche Zuwachs von
Gegengeschenken, sondern der Rang, den er demjenigen verleiht, der das
letzte Wort hat. Prestige, Ruhm und Rang diirfen nicht mit Macht verwech-
selt werden. Oder anders: Prestige ist insoweit Macht, als diese jenseits von
Erwdgungen von Recht und Gewalt liegt, auf die man sie gewohnlich zuriick-
fuhrt. Es ist sogar festzuhalten, dass die Identitiat von Macht und Verlust-
kraft von grundlegender Bedeutung ist. Zahlreiche Faktoren wirken dem
entgegen, iiberlagern es und gewinnen schliefilich die Oberhand. Aber we-
der Recht noch Gewalt bilden im menschlichen Sinn letztlich die Basis fir
den unterschiedlichen Wert der Individuen, per Rang variiert, das ist ein-
deutig und gilt auch heute noch, je nach der Fihigkeit eines einzelnen zum
Schenken.«'*

Der Grundgedanke hinter der Schenkkultur ist also, dass Luxus nicht An-
hiufen, sondern Verschenken und Verausgaben bedeutet, weswegen das

14 Bataille 1976, S. 7374 [Ubersetzung].

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.

107


https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

verschwendete Opfer des Potlatschs der eigentliche Sinn von Luxus ist: »Das
Opfer entzieht der profanen Zirkulation niitzliche Produkte; die Geschenke des Potlatsch
mobilisieren im Prinzip Gegenstinde, die von vornherein nutzlos sind. Die archaische
Luxusindustrie ist die Grundlage des Potlatsch [...]. Authentischer Luxus verlangt voll-
stindige Verachtung der Reichtiimer [...].«"* Gegen die strenge Reglementierung
durch Regeln und Funktion macht sich im Opfer immer etwas breit, das
diesen profan-substituierten Raum iitberschreitet. Nicht selten, erklirt Ba-
taille, werden nicht niitzliche Eigenschaften wie Liebe und Poesie auch gerade
durch die Entfesselung von Gewalt freigesetzt. Der tiefere Sinn der Religion
beinhaltet seines Erachtens immer die perspektivisch werdende Verschwen-
dungserfahrung, die aber in der Analyse von religiosen Phinomenen selten
als primire Leistung der Religion in den Blick genommen wird: »Religidse
Titigkeiten — Opfer, Feste, luxuridse Ausstattungen — absorbieren die iiberschiissige
Energie einer Gesellschaft, aber dem, dessen primdirer Sinn es ist, die Verkettung der
wirksamen Handlungen zu durchbrechen, misst man gewohnlich eine sekunddre Wirk-
samkeit bei.«*® Das Unterbrechen jedweder niitzlicher Handlung bildet seines
Erachtens den Kernpunkt jedes religiosen Lebens. Das Anhalten von Funkti-
onsketten durch religiose Handlungen wird in klassischen Religionsanalysen
nicht als primére Leistung religioser Wirkungsweisen thematisiert. Dabei im-
pliziert selbst das urchristliche Denken in seinen Anfingen gerade die Idee der
Heilsvorstellung durch Gnade, die erst in der Entwicklung der Kapitalisierung
von europiischen Gesellschaften befeuert durch die calvinistische Reforma-
tion in soziodkonomischer Hinsicht rationalisiert wird": »Das christliche Heil
lost im Grunde den Sinn des religiosen Lebens vom Bereich der produktiven Titigkeit.
[...] Das Geschenk der Gottheit, das der gliubigen Seele von selbst zuteil wird, kann
mit nichts bezahlt werden.«'® Das Konzept der Gnade ist daher ein Ideengut,
das sich nicht auf der Basis der rationalen Nachvollziehbarkeit entwickelt.
Dem funktionsgesteuerten Bewusstsein, das eine Selbstaufwertung lediglich
durch Leistung und Produktivitit erfihrt, wird es nicht einleuchten, warum
einem Menschen iiberhaupt unverdient Gnade und Liebe zuteilwerden soll.
Diese zentrale Lehre in ihrer Reinheit soll ja aber gerade die Sphire des un-
eigenniitzigen Heiligen im menschlichen Leben vermitteln: Der Verlust, die

15 Bataille 1976, S. 78 [Ubersetzung].
16 Bataille 1976, S. 116 [Ubersetzung].
17  Bataille bezieht sich hier auf die Weber’sche Analyse. Vgl. Bataille 1976, S. 112.
18 Bataille 1976, S.116 [Ubersetzung].

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Die religiose Bedeutung des Opfers

Verschwendung, die Entfunktionalisierung sind doch die spezifischen Erfah-
rungsbereiche, in denen der Mensch die Qualitit des Gottlichen im Gegensatz
zum okonomischen Denken itberhaupt etabliert. Auch in der jiidischen Reli-
gion manifestiert sich von Beginn an die uneigenniitzige Daseinsebene des
Menschen im siebten Schopfungstag, wo es heifdt, dieser Tag sei fiir die Ruhe
Gottes bestimmt. Der Sabbat verkérpert durch die Verordnung, untitig und
unproduktiv zu sein, den heiligen Wochentag der jiidischen Religionsge-
meinschaft bis heute. Doch mit der monotheistischen Religion beginnt sich
die Ursprungsidee des religiésen Faktors als unproduktive Kraft in rationale
Strukturen der Produktivitit einzuschreiben.

1.2 Verniinftig-militarisch

Den Beginn der »Religion der Vernunft« verzeichnet Bataille mit dem Beginn
der Verkérperung von Macht und Gewalt, mit Militarisierung von mensch-
lichen Gemeinschaften. Das Opfer bzw. die damit zusammenhingende
verzehrende, nutzlose Gewalt wird durch ein militirisches System unterbun-
den: »Sie [die militirische Ordnung] befahl den rationalen Einsatz der Krifte im Dienst
eines bestindigen Anwachsens von Macht.«** Mit der Balancierung von sakralen
und rationalen Kriften lenkt die militirische Einflussnahme die innere Gewalt
des Religiosen nach auflen. Die urspriinglichen spirituellen und materiellen
Uberschiisse, die energiemifliig dem Opferritual vorbehalten waren, werden
in rationalisiert-militarisierten Ordnungen so verausgabt, dass eine zweck-
dienliche Ordnung entsteht, die zugleich auch eine autoritative Transzendenz
der Dinge durch die Rationalitit der Ordnung fiir sich beansprucht. In dieser
Phase verandert sich daher der strikt subjektivistische Zugang des Menschen
zu seiner Umwelt. Die innere Gewalt ist fiir Bataille immer eine Entfesselung
des Subjekts aus den Strukturen, in die das Subjekt sich hineingedrangt fihlt.
Im Besonderen, so Bataille, kommt gerade das archaische Subjekt durch
innere Entfesselungen immer wieder in Kontakt mit seiner unbewussten
Intimitit, weil die Rituale und Praktiken die Gemeinschaft wieder als inneren
Geist und nicht als Gegenstand erlebbar machen. Der an Vernunft zuneh-
mende Mensch gewinnt ein grofieres Bewusstsein von den »Objekten« seiner
Umwelt und es dndert sich damit auch das Selbstverhiltnis. Die Subjekte
werden nun nicht mehr ausnahmslos gleichwertig wahrgenommen, sondern
unterschiedlich. Die Unterschiedlichkeit der Subjekte lisst sich ermessen am

19  Bataille1997, S.57.

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.

109


https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

eigenen »objektiven« Denken. Das objekthafte Denken wird durch Identi-
fikationen mit Gegenstinden aller Art hervorgerufen. Fiir Bataille entsteht
damit eine »universelle Dinglichkeit«*°. Die Anerkennung der Gegenstinde
bedeutet daher auch die Anerkennung von projektiven Gotterbildern. Die
Militarisierung férdert folglich die Umkehrung der Subjekt-Objekt-Verhilt-
nisse. Das neue, anerkennende Dingverhiltnis zeigt sich fiir Bataille vor allem
in der Haltung von Sklaven, wo der Herr durch Dingverhaltnisse hoheren
Wert erlangt als ein besitzloser Sklave. Die mit der Rationalitit entstehende
Militirordnung kreiert nun die reale Ordnung, in der sich die Individuen
beginnen einzurichten und vor allem aber auch anfangen, diese Ordnung als
»Administration der Vernunft<** und Autoritit anzuerkennen. Die Ordnung der
universellen Dinglichkeit, die sich durch die militirische Kontrolle entwickelt,
stabilisiert sich im weiteren Verlauf durch die Erweiterung der Universalitit
der Dinge auf Bereiche von Recht und Moral. Dabei definiert das Recht »die
obligatorischen Verhiltnisse aller Dinge (oder dinghaften Individuen) zueinander und
garantiert durch Sanktionen der staatlichen Organe. Aber das Recht ist nur hier nur
eine Dublette der Moral, die dieselben Verhiltnisse durch die Sanktionen einer inneren
Gewalt des Individuums garantiert.<** Aus diesen sich gegenseitig verpflichten-
den Abhingigkeitsbeziehungen generiert sich laut Bataille dann so etwas wie
eine universelle Notwendigkeit, das Recht und die Moral anzuerkennen. Mit
dem Entstehen von rechtlichen Ordnungen geht parallel auch die Evolution
eines Gottesbildes einher, das den guten und verniinftigen Gott verkdrpert.
Denn die gelenkte Gewalt, die nur noch duflerlich Anwendung findet, indem
das Militir auf der einen Seite die Krifte strategisch lenkt und auf der an-
deren Seite aufSermilitirische Gewalt sanktioniert, verdichtet sich in der (so
angenommenen) Gewalt Gottes. Die Macht, gemeinschaftliche Krifte durch
eine herrschende Gesetzesgewalt einzudimmen, wird ja der klassischen Figur
des Rachegottes zugeschrieben: »[...] gottlich ist er, indem er die Gewalt durch die
Gewalt ausschlieft.«** Das herrschende Gewaltprinzip des Militirs wird durch
einen Gerechtigkeitsgott vermittelt, welcher als oberster Gesetzgeber iiber
die irdischen Krifteverhiltnisse waltet. Die iiber einen Gerechtigkeitsgott
vermittelte Gewalt wird durch das Aufkommen des Christentums erneuert.
Im christlichen Drama der Kreuzigung st6f8t nun dem gottlichen Vermittler

20 Bataille1997, S. 58.
21 Ebd.

22 Bataille1997, S. 59.
23 Bataille 1997, S. 69.

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Die religiose Bedeutung des Opfers

der Gesetzesgewalt selbst eine Gewalt zu. Mit dem Selbstopfer des eigentlich
gewaltautorisierenden Gerechtigkeitsgottes tritt die urspriingliche Funktion
des Opfers wieder zutage. Mit der Tétung des funktionalen, gesetzgebenden
Gottes wird nun das zerstort, was der Herstellung einer intimen Ordnung
durch das Militir bis dato im Wege stand: nimlich die autoritative Dingebe-
ne des Gesetzes und die dadurch in Kraft getretene Selbstentfremdung des
Menschen von seiner natiirlich-subjektivierten Natur. Die aus der Tétung
des Gesetzesgottes hervorgehende christliche Dogmatik 6ffnet die Legiti-
mation zur Gewalt auf rein politisch-weltlicher Ebene, da sie nunmehr die
Fortsetzung einer noch strengeren Moral fordert, die nicht mehr in der Logik
der transzendenten Gottesgesetzlichkeit begriindet wird, sondern in der
immanenten Funktionsgesetzlichkeit des Weltlichen. So wird das Souverin-
Verschwenderische der religios-inneren Gewalt wiederum in eine funktio-
nale Ordnungsstiftung umgemiinzt: »In Wahrheit ist das Opfer der moralischen
Gottheit nie das unergriindliche Mysterium, als das es fiir gewdhnlich hingestellt
wird. Geopfert wird das, was zu etwas dient [Hervorhebung im Original] [...]. [Dlie
Souverdnitit [ist] selber darauf reduziert, der Ordnung der Dinge zu dienen [...J.<**
Im Mysterium der Kreuzigung findet Batailles Interpretation nach also eine

Reduktion von religiésen Kriften statt, indem nun Religion selbst eine Funk-
tion erfillt, nimlich der weltlichen Ordnung zu dienen. Wihrend noch im
alttestamentlichen Glauben Gott den erhabenen Vermittler der gesetzlichen
Gewalt einnimmt, dndert sich dieses Verhiltnis zu einer »niederen Transzen-
denz« Gottes im Neutestamentlichen. In Christus realisiert sich die niedere
Verkorperung Gottes als Mittler zwischen dem Gottvater und dem Menschen.
Die Mythologisierung des »Gottmenschen« ermoglicht also eine temporire
Partizipation am immanent gewordenen Gott, der die Briicke zwischen pro-
fan und heilig aufbaut. Der Gottmensch in Christus hinterlisst nach seinem
Verschwinden aber eine uniiberwindliche Trennung, die vorher durch die
schwache Transzendenz des zuvor herrschenden Gottesbildes nicht gegeben
war. Die heilige Welt wurde zwar schon immer von der profanen Welt ge-
trennt, diese existierten aber nie ohneeinander. Durch das Erzeugen ritueller
Wirklichkeiten war das »Heilige« fitr Menschen im Immanenten erreichbar.
In der christlichen Entwicklung ruft der Tod des Christus als Gottmensch nun
eine vollstindige Trennung zwischen profan und heilig hervor, weil sein Tod
endgiiltig authebt, was den Menschen an das Géttliche im Immanenten durch
Rituale gebunden hatte. Die im Selbstopfer Jesu wiederhergestellte heilige

24  Bataille1997, S. 70.

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

Intimitit bezieht sich nach seiner Auferstehung nimlich nur noch auf ein
Jenseits. Das Heilige im Irdischen kann somit nicht wiedererlangt werden:
»An einem dem Jenseits iiberlassenen Heil festzuhalten und die Werke zu negieren, heifSt
vergessen, daf3 die Intimitit nur fiir mich wiedergefunden werden kann — wenn beide
Glieder da [Hervorhebung im Original] sind —, nicht die Intimitit ohne mich. Was
bedeutet die in sich wiederhergestellte Intimitit, wenn sie mir entflieht?<*> Bataille
schlussfolgert also, dass die vollstindige Trennung der Beziehung zwischen
heilig und profan die vollstindige Sikularisierung und Rationalisierung der
Welt zur Folge hat. Die Jenseitsausrichtung ist demnach nur noch von einer
moralisch-theoretischen Perspektive aus zu verstehen, weswegen die Leit-
idee der Selbstverschwendung des Religiosen nicht mehr giiltig ist. Der von
Bataille verfolgte Grundgedanke der Religion als einer transformierenden
Verlusterfahrung soll aber gerade den Funktionssinn des Denkens selbst aus-
hebeln. Letztlich ist dieser Nicht-Sinn der Religion auch im Neuen Testament
zu finden. Bibelverse wie in Philipper 1,21 »Denn Christus ist mein Leben, und
Sterben ist mein Gewinn« oder in Matthius 16,25 »Denn wer sein Leben erhalten
will, der wird’s verlieren [...]« weisen auf den genuin religiosen Charakter hin,
den Bataille gegen ein rationales Verstindnis starkmachen will: Warum ist
der Verlust im Tod ein Gewinn? Warum erhilt man, wenn man verliert? Es ist
diese paradoxe Beziehung zwischen Gewinn und Verlust, die die religiésen
Sinnspriiche auszeichnen. Doch die sich durchsetzende, politisch relevant
werdende christliche Morallehre reduziert die neutestamentlich angelegte
religiése Souverinitit der Selbstverschwendung auf Ordnungen und mensch-
liche Belange. Mit der Zunahme religids-philosophischer Denkmodelle wird
Gott irgendwann auch der vélligen Transzendenz preisgegeben:

»Es versteht sich von selbst, da die Transzendenz ihrem vollen Gehalt nach
nur dem Gott der Philosophen eigen ist. Der Gott Abrahams und Jakobs, das
hochste Wesen der Primitiven oder der Gott des Polytheismus haben wobhl
eine Transzendenz im schwachen Sinne des Wortes, insofern als sie Giber die
Menschen herrschen, aber diese Transzendenz schliefst weder die Partizipa-
tion noch den Anthropomorphismus aus. Jedermann weif3, dafd die Gotter
Criechenlands und sogar der Gott Israels menschlichen Stimmungen unter-
worfen waren und da man sie mit ihren Leidenschaften darstellte [...].«<*

25  Bataille1997, S.74.
26  Bataille 1997, S.134.

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Die religiose Bedeutung des Opfers

Den Hauptunterschied zwischen den indigenen und den monotheistischen
Religionen definiert Bataille daher nicht durch die Kehrtwende vom Poly-
theismus zum Monotheismus, sondern vielmehr durch die Militarisierung
von sakralen Kriften der Gewalt und der damit einhergehenden Transzen-
denzfihigkeit des sich rationalisierenden Subjekts. Daraus schlussfolgert er,
dass gerade die Philosophie den Vorschub zu einem Gottesbild leistet, das
schlieRlich Gott selbst zum Verschwinden bringt.

Es ist einschneidend, wie Bataille in diesem Denkmodell die Vorstellun-
gen von Religion und Werten in ihren klassischen Zusammenhingen in Frage
stellt: Seiner Denkart folgend kann man nimlich anzweifeln, ob die Idee der
Gerechtigkeit wirklich einer religiés inspirierten Quelle entspringt und ob
die Gerechtigkeit nicht vielmehr dem rationalen Habitus zuzuschreiben ist?
Denn ist die Erfahrung von Ungerechtigkeit nicht ein Folgeproblem einer,
sich mit Dingen identifizierenden, Gesellschaft, die sich Privilegien und Po-
sitionen itber funktionale Verhiltnisse erarbeitet? Wenn Bataille das religiose
Grundbediirfnis (unniitze Verausgabung) als das Gegenteil des funktionalen
Denkens beschreibt, dann erhilt die Gerechtigkeit im religiosen Sinn erst
mal eine andere Konnotation: Sind Gesetze, die die moralischen Verhiltnisse
regeln, nur iber die funktional-duflere Gewalt menschlicher Institutionen
aufrechtzuerhalten? Ist es nicht so, dass erst uneigenniitzige Werte wie Gilte
und GrofRziigigkeit eine Moral manifestieren, und nicht das kalkulierend-
kontrollierende Geben und Nehmen? So in etwa hinterfragt auch die Hiobs-
geschichte den Sinn von niitzlich-gesetzlicher Gerechtigkeit als moralische
Angelegenheit: Denn die Moral von der Geschichte Hiobs zeigt, dass Hiobs
Erlosung sich gerade nicht in der Einhaltung der Gesetze wahrmacht. Hi-
obs Erkennen der Gesetzlichkeit als einer Niitzlichkeitsordnung offenbart
den vermeintlichen Trugschluss einer erhofften Erlésung durch niitzliche
Handlungen. In dieser Pointe wird die Unbedingtheit des géttlichen Wirkens
gezeigt, das unabhingig von niitzlich-moralischen Werken gilt. Das Opfer-
ritual repriasentiert dementsprechend im Sinnbild der Hiobsgeschichte auch
eine »Denaturierung«*” von menschlichen Werten. Die durch die Praxis des
Opferns entstehenden unproduktiven Werte sind ihrer Gattung nach nicht
natiirliche, auch nicht menschliche, sondern gewissermafien gottliche Werte,
weil sie sich nicht nur gegen die Natur (das Tier), sondern auch gegen das
Ding (das Rationale und Menschliche) stellen. Die innere Entfesselung, das
Gewaltmoment im Opfer, stiftet also nicht nur Werte, sondern sie ist ein

27  Hollier 2012, S. 131-132.

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

integratives und gemeinschaftsstiftendes Moment, da die Entfesselung die
subjektive Perspektive erweitert hin zu einer unpersénlichen Kollektivitit.
Dieser plotzliche Wandel wird méglich, weil das Kontinuititserleben des
Subjekts wieder frei ist und die durch starke Individualisierung eingegrenzte
Dingperspektive iiberwunden wird. Doch wie kommt es zu einer Erweiterung
der Gemeinschaft, wenn dieses Gewaltmoment des Opfers nicht genutzt
wird? Offensichtlich sind menschliche Gemeinschaften auch in der Lage,
ohne konkrete Opferrituale zu bestehen. Die Antwort Batailles lautet, dass
das Entscheidende am Opfer, nimlich die Gewalt, in der Konstitution nicht
ritualisierter Gemeinschaften nicht aufgehoben, sondern verschoben ist.
Durch die Militarisierung von Gemeinschaften werden die Krifte der inneren
Gewalt nicht mehr dafiir genutzt, eine Gemeinschaftserfahrung zu vertiefen
und uneigenniitzige Werte zu stiften, sondern dafiir, die Gemeinschaft du-
Berlich zu erweitern und zu kontrollieren. Es sind nicht mehr die Opferaltire
und die ausgewihlten Opfertiere, die als Dinge zerstort werden, um Intimitit
wiederherzustellen. Mit dem Beginn der Militarisierung, die eine Zunahme
an Rationalitit bedeutet, wird die innere Gewalt auf eine noch gréf3ere Aufien-
welt projiziert, der Wunsch nach intimer Verzehrung von Dingen ausgeweitet
auf Nachbarstimme und fremde Gemeinschaften. Die innere Gewalt ist in
anderen Worten zu einer verkorperten dufleren Gewalt geworden, die nun er-
obert und kolonisiert. In diesem Abschnitt der Menschheitsgeschichte findet
also auch die Anerkennung der Dinge statt, die um der niitzlichen Eroberung
willen nicht zerstort werden. Das Opfer der militirischen Ordnungen ist
vielmehr das Subjekt selbst, das sich der duferen Gewaltordnung des Militirs
als Ding unter Dingen unterordnet.

Die Verzahnung zwischen Militarisierung, Verausgabung, Wertestiftung
und niitzlicher Produktion fithrt Bataille ausfihrlicher am Religionssystem
des Islam aus. Der Islam als Gesellschaftsmodell stellt fiir ihn grundsitzlich
die typisch militarisierte Religion dar, die niitzliche Aneignung von Uber-
schiissen mit balanciertem Abbau durch religiése Praktiken verkniipft. Diese
Kombination im Bild einer Waage, bei der Gewinn und Verlust abgewogen
werden, ermoglichte seines Erachtens den militirischen und erobernden
Erfolg des Islam. Bataille fithrt weiter aus, dass der Islam historisch in seinen
Anfingen gerade durch Militarisierung eine »sofortige Ausrichtung aufein schein-
bar unbegrenztes Wachstum seiner Macht«*® realisiert. Erfolgversprechend sind

28  Bataille1976, S. 89 [Ubersetzung].

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Die religiose Bedeutung des Opfers

die erobernden Feldziige des Islam seiner Ansicht nach deshalb, weil eine kal-
kulierte Nutzung von Uberschiissen der noch unstrukturierten Mannlichkeit
im beduinischen Raum stattfindet: »Er [der Moslem] unterwirft sich Gott und der
Disziplin, die Gott durch seine Statthalter verlangt: der Islam ist die Disziplinierung der
kaprizidsen Ménnlichkeit, des arabischen Individualismus der polytheistischen Stam-
me.«*® So richtet der Islam als Religionssystem den energetischen Uberschuss
des Vitalen (Heiligen) auf Wachstum aus, wihrend die geografischen Be-
schrinkungen dafiir genutzt werden, die Anhdufung von Uberschiissen durch
militirische Eroberung zu beheben: »An die Stelle der Anarchie rivalisierender
Volkerschaften trat eine militdrische Ovdnung, und die individuellen Kriifte, die nicht
mehr sinnlos vergeudet wurden, traten in den Dienst der bewaffneten Gemeinschaft.«*°
Wenn auch in ritueller Hinsicht die islamische Religion sehr frith Praktiken
wie das Fasten wihrend des Ramadans, die Pilgerfahrt und das jihrliche
religiése Opfer als religioses Zentrum entwickelt, so spiegelt das islamische
Leben vielmehr die Anforderungen einer transzendent gewordenen religiésen
Gemeinschaft wider, die den zentral »dramatischen« Kern von Religionen
nicht mehr enthalt:

»Die nach innen gerichtete Gewalt, die ein religidses Leben begriindet und
im Opfer gipfelt, spielte im frithen Islam nur eine sekundéare Rolle. [..] Jede
Darstellung, jede angstvolle Kontemplation des religiésen Dramas ist ihm
wesensfremd. Der Kreuzestod Christi oder der Selbstvernichtungsrausch
Buddhas ruft bei ihm keinerlei Widerhall hervor.<*'

Man kann diese militirische Phase der Religion, die Bataille in der islamischen
Konstitutionsgeschichte beobachtet, auch noch sehr viel frither ansetzen und
den Beginn der Militarisierung dort datieren, wo der monotheistische Glaube
stark wird. Das Alte Testament enthilt zahlreiche Zeugnisse dariiber, wie der
Ein-Gott-Glaube die religiosen Krifte effektiv in Kriegsfihrungen umlenkt
und das auserwihlte Volk aufruft, die feindlichen Stimme in iiberwiltigen-
den Gewaltakten zu tiberfithren. Auch die spateren Kolonisierungsziige der
christlichen Volker sind von dieser militirischen Ausrichtung geprigt. Die
militdrische Ordnung ist also zusammengefasst der rational kalkulierte Ein-
satz der Krifte im Dienst eines bestindigen Anwachsens der Macht. Wenn in

29  Bataille1976, S. 84-85 [Ubersetzung].
30 Bataille1976, S. 90 [Ubersetzung].
31 Ebd.

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

gegenwartigen, 6ffentlichen und akademischen Diskussionen von der Univer-
salisierung der Werte die Rede ist, bei der den Religionen eine sakralisierende
und legitimierende Kraft zugesprochen wird, ist es aus Batailles Sicht gerade
nicht die Religion, die zu einer Universalisierung von Werten fiihrt, sondern
die objektivierte Perspektive durch die Rationalitit. Wie Bataille immer wie-
der betont, ist die religiose Perspektive bestrebt, eine Riickkehr zu einer als
wahr empfundenen, intimen Ordnung zu mobilisieren. Wahrend der religiose
Antrieb also darauf ausgerichtet ist, eine Internalisierung von Werten durch
Vertiefung zu autorisieren, ist ein Universalisierungsversuch der Anspruch,
Werte zu externalisieren und auszuweiten.

Das Gewaltprinzip, das fiir Bataille ein Zeichen des religiésen Antriebs ist,
erzeugt in seiner rationalen Erweiterung unvereinbare Widerspriiche: »[...]
Religionen verurteilen den Krieg, und die Volker, die sich zu ihnen bekennen, und brin-
gen sich trotzdem gegenseitig um.«<** Die transzendente Gewalt von politischen
und institutionell itbergeordneten Apparaten erscheint auf den ersten Blick
ginzlich anderer Art zu sein als die der immanent-religiosen Gewalt. Diese
hiufig als Ambivalenz empfundene Kluft, die zwischen innerlich-religiéser
und iuflerlich-objektiver Gewalt besteht, ist gerade der entscheidende Un-
terschied zwischen dem subjektiven Religionsbegrift von Bataille und den
objektiven Formen der Religion.

1.3 Industriell-politisch

Wihrend die Menschen mit dem Beginn der Industrialisierung atheistischer
werden, ihren Glauben verlieren, die Hegemonien der christlichen Konfessio-
nen abnehmen, entwickelt sich in diesem groRen Sinnverlust ein Kontrirpro-
gramm auf politischer Ebene. Auf der Basis von gravierenden Verlust- und
Krisenerfahrungen erstarkt die faschistische Herrschaftsgewalt. Wie ist das
moglich, dass eine vermeintlich industrielle, arbeitsqualifizierte Gesellschaft,
die im Alltag durch wirtschaftliche Beziehungen verkniipft und beschiftigt ist,
sich trotz bestehender Arbeitsverhiltnisse entfremdet? Wie hingen laut Ba-
taille diese verschiedenen Dimensionen einer modernen Gesellschaft, die des
Kapitalismus, der Politik, Industrialisierung und Religion zusammen? Batail-
le zeigt mit seinen Analysen zu Faschismus und Kapitalismus, warum Men-
schen im routinierten Alltag einer Arbeitsgesellschaft nur in der Illusion einer

32 Bataille1976, S. 94 [Ubersetzung].

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Die religiose Bedeutung des Opfers

Gemeinschaft leben und warum Arbeitsbeziehungen keinen sozialen Zusam-
menhalt stiften.

Bataille bezieht sich in seinen Religions- und Politikanalysen primir auf
Max Webers Schriften. Weber erldutert in seinen Werken zu »Wirtschaft und
Gesellschaft«, wie die Entstehung der calvinistischen Bewegung mit der Ent-
wicklung von Kapitalismus zusammenhingt und wie diese mit dem Aufstieg
von charismatischer Herrschaft in Verbindung gebracht werden kann. Wie
Weber sieht Bataille einen eklatanten Zusammenhang zwischen der Bildung
einer calvinistischen Religionsauffassung und der Kapitalisierung der So-
zio6konomie. Das puritanische Gottesbild verbietet einen direkten Zugang
zum Gottlichen, da Gott als Kategorie der absoluten Transzendenz vom ir-
dischen Standpunkt aus nicht zu erreichen ist. Die praktischen, religiésen
Handlungen des Menschen beziehen sich demnach nur noch auf die Lehren
der christlichen Moral. Die korperlichen und materiellen Anstrengungen des
puritanischen Subjekts werden nicht mehr zur religiésen Verschwendung, wie
dies im katholischen Leben im Mittelalter noch gebrauchlich ist, hergegeben,
sondern akkumuliert:

»Er [Puritanismus] bedeutet, dafd die Handlungsressourcen des Subjekts,
statt der unmittelbaren Befriedigung zugefiihrt zu werden, auf den unmit-
telbaren Verzicht zusteuern, um die Reichtiimer zu akkumulieren, statt sie
zu verausgaben. Der Puritaner muf von seinem Celd einen bestimmten Ge-
brauch machen, und dieser Gebrauch besteht nicht mehr darin, es einfach
zu verbrauchen, wie es geschieht, wenn man es ausgibt, sondern darin, es
zu akkumulieren, indem man es fiir die Anschaffung industrieller Ausris-
tung verwendet.«*

Bataille expliziert, welche Auswirkungen die Stilisierung Gottes als unerreich-
bare Transzendenz auf die konkreten Realititsverhiltnisse der Dinge und da-
mitder Wirtschafthat. Im protestantisch-christlichen Denken wird der »Tran-
szendenz« Gottes also zunehmend ein héherer und »heiligerer« Wert zuge-
schrieben, sodass der intimen Immanenz in der subjektiven Lebenswirklich-
keit alles, was als heilig gelten konnte, aberkannt wird. In diesem Progress
entwickelt sich dann auch die Logik des Kapitalismus, bei der wie im Spiritu-
ell-Religiésen des christlich-puritanischen Denkens der Gegenstand (also die
Transzendenz) auch eine Erh6hung erfihrt. Die Transzendenz der Dinge (so

33  Bataille1997, S.141.

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n8

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

wie auch des Gottes) erlangt eine rapide Steigerung und Wertschitzung. Die-
se Situation ist fiir Bataille eben die Umkehrung der Ordnungen des Heiligen
und Profanen:

»In der kapitalistischen Welt wird der Gegenstand selbst zum Wert. Sein
Wert ist autonom, und seine Position eine unabhingige. Die Welt des Ka-
pitalismus ist, und darin gleicht sie dem Christentum, eine Welt der Tran-
szendenz des Cegenstands, wihrend die Transzendenz in der urspriingli-
chen Position im umgekehrten Sinne statthatte: der Gegenstand war gera-
de deshalb transzendent, weil der Mensch sich ihm unterordnete.<**

Der Puritaner negiert die Verschwendung im ékonomischen Sinne. Moralisch
gesehen ist die Verschwendung von Ressourcen ein nicht hinnehmbarer Akt
von Vergeudung heiliger Prinzipien des Transzendenten.*® Gerade an diesem
Punke trifft sich die Einstellung des Islam mit der des Puritaners. Allerdings
gibt es auch einen wesentlichen Unterschied: »Die innere Gewalt des Puritaners«
verwandelt sich in eine »duflere Gewalt [...] in dem Maf3e, wie alle Bestimmungen
der puritanischen Moral darauf hinauslaufen, alle Ressourcen in die expansive, auf
Erwerb ausgerichtete Aktion zu stecken, [...] in Gestalt wachsender Fabriken [...].<*
In der islamischen Geschichte spielt dagegen die Expansion durch die Ar-
meen eine wichtige Rolle. Im Gegensatz zum Puritanismus erweitert das
islamische Reich also durch Imperialismus seine eigenen Grenzen, der Puri-
tanismus durch Kapitalismus. Dennoch ist in beiden Religionsanschauungen
der Hauptgedanke enthalten, dass die eigentlich religiése Dimension der Ver-
schwendung tabuisiert ist. So wird im Koran dem Glaubigen nahelegt, nicht
zu verschwenden wie zum Beispiel in der Sure 17, Vers 26 »[...] vergeude nicht
in Verschwendung« oder in 7,31 »Esst und trinkt, doch verschwendet nicht«. Dass

34  Bataille1997, S.142.

35 »Nicht die Theorien der Doktoren definieren das 6konomische System der Gesell-
schaft, sondern der Bedarf, den sie, aus Gefallen, an Kathedralen und Abteien, an Pries-
tern und miiRigen Monchen hat. Anders gesagt, die Moglichkeit gottgefilliger Werke
(das Gefallen kann in der mittelalterlichen Gesellschaft nominell nicht das des Men-
schen sein) bestimmt allgemein die Art der Verzehrung der verfigbaren Ressourcen.
Diese religiose Bestimmung der Okonomie ist nicht iiberraschend, sie macht sogar die
Religion erst aus. Die Religion ist das Gefallen, das eine Gesellschaft am Gebrauch der
Uberschiissigen Reichtiimer findet: am Gebrauch, oder besser, an der Zerstérung, zu-
mindest ihres Nutzwerts. [...] Entscheidend ist das Fehlen jeder Niitzlichkeit, die Ab-
sichtslosigkeit dieser kollektiven Bestrebungen.« Bataille 1976, S. 115 [Ubersetzung].

36  Bataille1997, S.143.

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Die religiose Bedeutung des Opfers

dieser Appell an die Gliubigen eben keinen religiosen Sinn enthilt, sondern
einen rationalisierten, deckt die Religionsthese Batailles auf. Das Religiose
unterbindet dem Wesen nach eigentlich ein schnelles Wachstum und die
Beendigung der Verschwendung evoziert demnach auch eine »ungemein rasche
Entwicklung«<*’. Darin sieht Bataille die militirische Erfolgsgeschichte des
Islam und die Etablierung einer produktiven Wirtschaft durch die protestan-
tisch-puritanische Lebensweise begriindet. Die Schattenseite dieser schnellen
Evolution ist die verdringte Rolle der religiésen Dimension, welche als in-
terner Faktor von ihrer Funktion des Verschwendens immer mehr abtritt.
Wihrend die Funktion des Opfers es ist, die Anhiufung von Dingen durch
grofdziigige Verschwendung fiir das Sozialwohl zu verhindern, kommt es in
der Kapitalisierung zur Vermehrung von Dingen, Geld und Werten. Diese
Generierung schafft programmatisch Distanzen zwischen den Subjekten
und innerhalb der Gesellschaft. Die nicht vorhandene Reduzierung von Ge-
genstinden fordert eine zersetzende Individualisation, weil sich mit diesem
Prozess auch die Identifikation zu den Dingen verstirkt. Die individualisierte
Perspektive ist fir Bataille nicht gleichzusetzen mit der subjektivierten. In
der subjektivierten Sicht begreift sich das Subjekt auf unfragliche Weise als
Teil eines Ganzen, dem es sich zwar ausgesetzt, mit dem es sich aber auch
verbunden fiihlt. Das individualisierte Subjekt dagegen ist isoliert vom Gan-
zen, es ist vermeintlich autonom und interpretiert die Ausgesetztheit zum
Ganzen und zur Gemeinschaft als groRe Gefahr und nicht als sinnstiftenden
Lebenszusammenhang. Die funktional-niitzliche Existenzweise bevorzugt
es vor einem souverinen Leben, es lebt lieber bewusst-gegenstindlich statt
selbst-bewusst:

»Die Menge hat sich der Abstumpfung durch die Produktion ergeben und
lebt die teils komische, teils aufbringende, mechanische Existenz der Din-
ge. Aber das bewusste Denken erreicht in derselben Bewegung den letz-
ten Grad der Wachheit. Auf der einen Seite verfolgt es in der Verlangerung
der technischen Aktivitit eine Forschung, die zu einer immer klareren und
genaueren Erkenntnis der Dinge fiihrt. An sich beschrankt das Wissen das
Bewusstsein auf Gegenstinde, es fiihrt nicht zum Selbstbewusstsein [..].<®

37 Ebd.
38  Bataille1976, S.128 [Ubersetzung].

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.

19


https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

Gerade in der Bildung eines kollektiven Dingbewusstseins, das Batailles An-
sicht nach die Folge der zersetzenden Individualisation ist, etabliert sich das
Zentrum einer politischen Souveranitit, die die Macht des Dinges kollektiv auf
einen Fithrer projiziert. Die Krifte der Individuen zerstreuen sich und geraten
deswegen energetisch gesehen in eine Verdichtung von Macht. Sie singulari-
sieren sich in einen symbolischen Machtkérper. Bataille exemplifiziert diese
sich individualisierende Krifteverdichtung an Mussolinis Diktatur:

»Mussolini selbst erkennt, in einer Art Hegelscher Vergoéttlichung des Staa-
tes und in absichtlich dunklen Ausdriicken, ein besonderes Prinzip der Sou-
veranitit an, das er zugleich als Volk, Nation und Uberperson bezeichnet,
das aber mit der faschistischen Formation selbst und mit seinem Fiithrer
identifiziert werden muf; das Volk, »zumindest die Idee des Volkes, [..] die
sich im Volk als Wille einer kleinen Anzahl oder sogar eines Einzigen inkar-
niert[..]«, ist [...] eine Menschengruppe, [..] die durch eine Idee zusammen-
gehalten wird, die gleichermafien Wille zur Existenz und zur Macht ist: d.h.
Selbstbewusstsein, Persénlichkeit.«*°

Mussolinis Erfolg ist also die Folge eines kollektivierten Dingbewusstseins,
das die anonymen und zerstreuten Krifte der Einzelnen in personifizierter
Form in sich vereint. Diese Tendenzen werden im Zuge der Bewusstseins-
steigerung stiarker, weil Verdinglichungsprozesse die Trennungen zwischen
Individuen durch Funktionsvorstellungen vergrofiern. Am Beispiel von Mus-
solini versucht Bataille die Konstitutionsprinzipien des Dingbewusstseins vs.
Selbstbewusstseins zu veranschaulichen. Das Dingbewusstsein begriindet
sich auf den differenzierenden Prozessen eines produktiven, 6konomischen
Wertsystems. Die Bestimmungen des Subjekts werden dabei itber Gegen-
stinde etabliert. Das Selbstbewusstsein dagegen konstituiert sich auf den
Prinzipien der Souverinitit, die die menschliche Existenz selbst zum Zweck
hat. Das Dingbewusstsein kann nur iiberwunden werden, wenn das souve-
rine Selbstbewusstsein gesteigert wird. Es geht also darum, dass das in sich
selbst gebiindelte Selbstbewusstsein sich nicht mehr stellvertretend singula-
risieren und reprisentieren lisst, weil es seine Krifte nicht mehr auf Dinge
projiziert. Das Dingbewusstsein aber zwingt zu einer Abgabe der Krifte und
fithrt zwangslaufig zu einer dufleren Manifestation von Macht.

39 Bataille1978, S. 36.

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Die religiose Bedeutung des Opfers

1.4 Mystisch-souveran

Bataille untersucht in der Kulturgeschichte nicht nur die objektivierten
Formen von Religionen, sondern auch die innerlich bleibenden religios-mys-
tischen Ausprigungen von Religionen. Besonderes Gewicht legt er dabei auf
die Bedeutung der christlichen und buddhistischen Mystik. Diese mystischen
Innerlichkeitsstromungen bezeichnet er als »unmittelbare Verwirklichung [und]
Vollendung der Maglichkeiten der Religion [...]«*°. Die Mystik im Gegensatz zur
etablierten Religion zeichnet sich seines Erachtens hauptsichlich dadurch
aus, dass es intuitiv die Transzendenzvorstellung der klassischen Religion ab-
lehnt. Der Mystiker des Christentums beispielsweise, erldutert er, sucht zwar
die Vereinigung mit einem transzendenten Gott, vernichtet in seiner Suche
diese Transzendenz aber in der mystischen Erfahrung der Immanenz. So ist
fiir ihn auch der Buddhismus eine Religion der »Riickkehr zur Immanenz«*.
Diese Bewegung wird seines Erachtens deswegen moglich, weil der Buddhist
von einem moralisch-transzendenten Standpunkt ausgehend die Schwelle
zur Immanenz tiberschreitet, indem er alles Weltliche und Dinghafte negiert,
einschlieflich sich selbst als Individualitit:

»lch lege Wert auf die Feststellung, dafd das Subjekt im Buddhismus inso-
fern negiert wird, als es eine partikulare oder individuelle Cewalt ist. Nicht
negiert wird es dagegen insofern, als es ein unterschiedsloses Subjekt ist, da
das eigentliche Ziel der buddhistischen Kontemplation ja die Beseitigung
dies unterschiedslosen Subjekt ist, die Reduktion des Subjekts, dessen Per-
sonalitit der Fiille der inneren Gewalt entgegensetzt ist.«**

In dieser Selbstbewegung hin zur Selbstnegierung als Person wird jede mys-
tische Bewegung »im Sinne einer Art besonderer Erfahrung« als »Ubergang vom
Subjekt zum Nicht-Subjekt« verstanden.® Der Tod als Erfahrungsdimension des
Subjekts erfiillt sich Batailles Ansicht nach gerade in der mystischen Ausrich-
tung von Religionen, weil diese nicht versuchen, die kontingent-heterogenen
Elemente des Lebens wie Tod und Verlust durch eine rationale Aneignung,
sondern durch intuitive Selbsterfahrung in der Form von Selbstverlust zu
erfassen. Die Methoden der Meditation und Selbstversenkung zum Beispiel

40 Bataille1997, S.140.
41 Bataille1997, S.138.
42 Bataille1997, S.137.
43 Ebd.

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.

2


https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

bringen die innere Gewalt der Religionen in den Erfahrungen von Selbstverlust
zum Ausdruck. Ebenso sehr wie die buddhistische Lehre sich strikt gegen die
aktive Veriuflerlichung der inneren Gewalt wendet, indem sie die religiésen
Krifte als Negation gegen jede Form von gegenstindlicher Individualisierung
einsetzt, will auch die christliche Passionsmystik mit dem immanenten Weg
gegen die Dogmatisierung und Objektivierung von religiosen Kriften vorge-
hen. Die Religionsgeschichte des Christentums zeigt, wie Bataille es betont,
diese Spannung zwischen Dogmatik und Mystik:

»Zwischen der mystischen Erfahrung und dem Christentum besteht ein
grundlegender Cegensatz: Wesentlich fiir das Christentum der Kirche ist
es namlich, dafd die Transzendenz als ein Grundgesetz aufrechterhalten
wird, das iber die Menschen gesetzt ist und sie begrenzt, ein Grundge-
setz, das durch die heilige Gewalt aufrechterhalten wird und die ganze
Menschenwelt unter dem Druck dieser heiligen Gewalt in die Grenzen der
Moral bannt. Fiir die Mystiker aber kann diese Konstruktion, die auf die
Gemeinschaft der Kirche, folglich auf ein Sein hinauslauft, keine letzte
Crenze sein. Der Mystiker negiert fiir sich selbst die Position der Kirche
insofern, als die Position des Seins und der Kirche eine solche des Subjekts
ist, die fiir andere den Wert eines Objekts haben soll.«*

Die Kehrseite der mystischen Religionsbewegungen ist nach seiner Interpreta-
tion die Tatsache, dass der Mystiker sich von der profanen Welt ganz abwendet
und sich mit den Dingen und Angelegenheiten auferhalb seiner eigenen hei-
ligen Immanenz nicht mehr beschiftigt.* Die Bewusstwerdung der inneren
Krifte der Religion in den Formen der mystischen Strémungen hat in unge-
wollter Weise zur Folge, dass die symbolisch-religiése Ablehnung von Dingen
in eine aktive Ablehnung von materiellen Gegenstinden fithrt. Daher stellt fur
Bataille die asketische Haltung des christlichen Mystikers bereits die Vorstu-
fe zum Kapitalismus, weil sich aus den mystisch-christlichen Voraussetzun-
gen das puritanische Weltbild entwickelt. Der Kapitalismus kann auf dem Bo-
den einer puritanischen Einstellung besonders erfolgreich keimen, weil die
Konsumtion von Dingen eingeschrinkt wird. Die inneren Restriktionen des
Mystischen, die eigentlich als selbstverleugnende Krifte das Subjekt transfor-
mieren sollen, werden im christlichen Europa aber zu wirtschaftlichen Grund-

44 Bataille1997, S.139.
45  »DasVersiumnis der buddhistischen wie der christlichen Weltlagin der Tatsache, daf?
beide die profane Welt unbehelligt lieRen.« (Bataille 1997, S. 144).

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Die religiose Bedeutung des Opfers

satzen verarbeitet. So verliert interessanterweise mit dieser Entwicklung die
mystische Selbstverleugnung den religiosen Aspekt der Verschwendung. Doch
bei der mystischen Vollendung der Religion geht es nach Bataille eigentlich
um die Bewahrung des »zwiefiltigen<** Moments: Auf der einen Seite erstrebt
der Mystiker eine »Partizipation [...] von Subjekt und Universum«*’, auf der ande-
ren Seite aber ist das Streben nach dieser Vereinigung selbst ein transzenden-
tes Ziel, das letztlich die Verwirklichung nur durch Zerstérung des Ziels er-
langt. Der Puritaner verhilt sich nun den Dingen gegeniiber ebenfalls zwiefil-
tig: Auf der einen Seite erkennt er, dass Dinge nicht seinen Wert bestimmen,
auf der anderen Seite aber konsumiert er auch nicht mehr, weil er seinen ei-
genen Wert ja nicht itber die Konsumtion von Dingen beziehen will. (Im Pu-
ritanismus entwickelt sich entsprechend auch ein rationalisiertes, religioses
»Verschwendungstabu«.) Der Puritanismus iibernimmt also den Asketismus
des Mystikers in wirtschaftlichen Belangen und sammelt, mehr oder weniger
unbewusst, Giiter an. Dahingehend fehlt der Religion des Puritanismus die
religiose Souverinitit, weil eine souverdne Existenz nicht nur den rationalen
Sinniiberschuss abbauen will, sondern auch den materiellen. So miindet die
mystische Einflussnahme des Christlichen in der Ankurbelung eines produkti-
ven Wirtschaftssystems durch unauthaltsames Wachstum von Giitern, das bis
heute anhilt. Bataille glaubt also, dass das verinderte Bewusstsein des heuti-
gen Menschen nicht nur einfach bei einer mystisch-geistigen Selbstkontem-
plation stehen bleiben darf. Das gegenwirtig-religiése Bewusstsein soll letzt-
lich einsehen, dass »die von jeder Niitzlichkeit befreite Konsumtion des produzierten
Gegenstands als Endzweck zu setzen, [ist], weil der Endzweck des Menschen der ist, zu
zerstoren, was er hergestellt hat<*®. Ebenso wie der Mystiker in seiner geistigen
Kontemplation erkennt, dass die menschliche Existenz nicht auf die Dinge zu
reduzieren ist, die er selbst konstruiert, so sind in der praktischen Lebensreali-
titdie hergestellten Dinge zu reduzieren, die die menschliche Existenz verein-
nahmen und bestimmen. Die einzige Vorherbestimmung, die die menschliche
Existenz eingrenzt, ist der Tod und die Zerstérung, weswegen der Lebensvoll-
zug in der Produktivitit eine gewisse Freiheit aufrechterhalten sollte. Die Frei-
heit der Produktivitat kann im Sinne Batailles aber nur dann verwirklicht wer-
den, wenn das produktive Handeln das bleibt, was es seinem Wesen nach ist:

46  Bataille1997, S.140.
47  Bataille1997, S.138.
48  Bataille 1997, S.145.

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.

123


https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

eine der menschlichen Existenz untergeordnete Daseinsebene, die das Sub-
jekt nicht wesensmif3ig bestimmt. Die produktive Welt ist am Ende genauso
der Zerstorung preisgegeben wie die menschliche Existenz selbst, weswegen
der souveridn-mystische Mensch seine Existenz erst dann wirklich meistert,
wenn er demgemafd handelt: »Die profane Welt muf$ als solche zerstort werden, das
heif3t, alles, was in der kapitalistischen Welt als ein Ding gegeben ist, das den Menschen
transzendiert und ihn beherrscht, mufS auf den Zustand eines immanenten Dinges redu-
ziert werden, indem es der Konsumtion durch den Menschen untergeordnet wird.«** Die
Bedeutung eines Dinges unterteilt Bataille in transzendent und immanent.
Diese Bataille'sche Differenz kann am Beispiel des »Geldes« wie folgt ausse-
hen: Geld als Tauschmittel ist ein neutral-immanentes Ding und gewinnt ei-
nen iiber den Bedarf hinausreichenden, daher nicht niitzlichen Wert, wenn
es angehiuft wird. Den Luxuscharakter erhilt das Mehr-Geld (Reichtum) in
derheutigen Gesellschaft iiber eine Reinvestition, die niitzlich eingesetzt mehr
Reichtum und Profit generieren soll. Im Modell des Potlatschs dagegen ist Lu-
xus nur als unniitze Verausgabung verstindlich. Die Schenkkultur erhilt den
eigentlichen Sinn von Luxus, weil in der Tat nur in der schenkenden »Vernich-
tung« von Giitern einfach frei und souverin gegeben werden kann. Das heif3t,
wo es keine Verschwendung von materiellem Mehrwert gibt, da gibt es auch
kein Erleben von gottlichen Werten wie Prosperitit, GroRziigigkeit, Freiheit.
Bataille versucht mitunter auch darzustellen, warum gerade die Kapitali-
sierung von Giitern und Geld, und damit auch die Eindimmung des religios
Verschwenderischen, weitaus grofiere Schiden anrichtet als die Zerstérung
von Giitern in anarchisch-strukturierten Gemeinschaften. Nicht die Moral,
sondern das Spiel um die materiellen Beziehungen verraten die soziale Ver-
fassung einer Gesellschaft: »Ein soziales Verhalten lisst sich niemals aus einer
moralischen Vorschrift herleiten: in ihm manifestiert sich vielmehr die Struktur einer
Gesellschaft, das materielle Kriftespiel, das sie beherrscht.«*° Dass das moralische
Bewusstsein einer modernen Gesellschaft sich nicht an den Idealen, die sie
vertritt, messen lisst, sondern daran, welchen Wert sie materiellen Giitern
zuschreibt, ist zumindest eine der signifikanten Erkenntnisse, die Batail-
le in seinen Werken zur Religion vortrigt. Daritber hinaus ist es auch die
Beschreibung eines entwickelten »religiosen Bewusstseins«, das er in einer
modernisierten und 6konomischen Mystikauffassung darstellt. Die klassi-
sche Mystik beinhaltet die Erfahrung des Individuums, sich den Dingen der

49  Ebd.
50 Bataille 1976, S.103f. [Ubersetzung].

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Die religiose Bedeutung des Opfers

Welt zu entziehen und sich in passiven Innerlichkeitsprozessen aufzuldsen.
In Batailles Mystikbegriff wird dieser Blick erweitert auf die Okonomie des
Kollektivs. Das modern-mystische Subjekt soll nicht mehr nur passiv die Welt
mit all ihren Dingen negieren®, sondern sie aktiv in der Art der Konsumtion
negieren. Das mystische Konsumieren im 6konomischen Sinne steht jetzt im
Vordergrund, nicht mehr das passive Negieren der Welt. Wenn das mystische
Bewusstsein sich selbstverleugnend der Welt enthilt, soll es dies in der Art tun,
der unbegrenzt anwachsenden Produktion auch eine wachsende Konsumtion
darzubieten:

»Es besteht also gewif$ ein Interesse daran, dafd das Bewufitsein sich mehr
und mehr iiber diese Notwendigkeiten, die ich dargestellt habe, klarwird,
damit aus der Welt der unbegrenzt anwachsenden Produktion eine Welt
der unbegrenzt anwachsenden Konsumtion wird. Diese wenigen CGrundge-
danken miissen auf der Ebene der politischen Okonomie Bestimmtheit an-
nehmen. Dies bedeutet nicht im geringsten, daf man auf das Wachstum
der Okonomie verzichtet, es bedeutet, daR man dem Wachstum der Kon-
sumtion den Vorrang lafst. Unter den gegenwartigen Bedingungen ist die
Welt nicht lebensfahig, wenn es ihr nicht gelingt, das wiederzufinden, was
die Primitiven besaflen, die Méglichkeit der Gabe.«*

2. Die Ritual- und Religionstheorie Batailles

Die Frage nach der spezifischen Bedeutung des Rituals ist nicht weniger kom-
pliziert als die Frage nach der Religion. Diese Schwierigkeit dufdert sich be-
reits im alltiglichen Gebrauch des Begriffs: Ublicherweise wird von Ritualen
dann geredet, wenn es um feste Abliufe geht, die sich wiederholen. So gese-
hen zihlen der Kaffee am Morgen oder der wochentliche Ausflug mit Freunden
und Familie oder gar die Organisation eines Tages als rituelle Abliufe. In die-
ser modernen Verwendung aber zeigt sich, dass die Routine den Begriff des

51 Das Mystische ist fiir Bataille immer eine Negation. Die grofie Gemeinsamkeit zwi-
schen der buddhistischen und christlichen Auffassung sieht er gerade in der rigorosen
Weltablehnung.»Jedoch gibt es einen bestimmten Punkt, wo sich der Buddhismus auf
derselben Bahn wie das Christentum bewegt, insofern namlich, als er die Welt min-
destens ebensosehr wie das Christentum verdammt, wenn nicht sogar mehr.« (Bataille
1997, 5.137).

52 Bataille1997, S.150.

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.

125


https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

Rituals abgelést hat. In einer weiteren, vom gewohnlichen Gebrauch abwei-
chenden Bedeutung erzeugt der Ritualbegrift mehr oder weniger polarisie-
rende Ansichten: Fiir die einen ist das Ritual wichtig, weil es ein essenzielles
Element einer bestimmten Tradition oder Konvention zum Ausdruck bringt.
Fir die anderen wiederum sind Rituale Relikte aus der Vergangenheit, die sich
anachronistisch und hartnickig bis in die Gegenwart halten. Ritualkonzeptio-
nen werden in soziologischen und ethnologischen Disziplinen deswegen nicht
so sehr in der Gegenwart, sondern vielmehr in ihren jeweiligen Entstehungs-
kontexten untersucht und es wird konkret erforscht, ob das Ritual in seiner
Bedeutung heute noch Giiltigkeit hat. Als Vater aller Ritualtheorien gilt, ohne
an Aktualitit eingebiiflt zu haben, Emile Durkheim mit seiner Religionstheo-
rie. Rituale und die Aufteilung der menschlichen Erfahrungsbereiche in hei-
lig und profan sind seines Erachtens das Zentrum religiésen Lebens. Wihrend
Durkheim Rituale in religisen Zusammenhingen erortert, ist die Soziologie
heute daran interessiert, nach »sikularen« Ritualen zu suchen. Gibt es iiber-
haupt noch Rituale im religiosen Sinne, die fir die Moderne noch ein Gewicht
haben? Auch Bataille fragt, inwiefern sich die Wirkungsweise des Rituals in der
Moderne transformiert hat. Dabei kommt er zum Schluss, dass der stark ge-
meinschaftsorientierte Rahmen des Rituals langsam verschwindet, dies aber
nicht bedeutet, dass sich das Individuum in der Moderne nicht ritualisiert.
Wie zu Beginn schon erwihnt, hat sich die Ritualisierung erst mal durch eine
Routinierung ersetzen lassen. Im Versuch, das Heilige im modernen Kontext
zuverstehen, entwirft der amerikanische Soziologe Erving Goffman in seinem
Werk »Interaktionsrituale«®® (1967) ein modernes Ritualkonzept, das sich dem
individuellen Verhalten des Subjekts zuwendet:

»Viele Gotter sind abgeschafft worden, aber der Mensch selbst bleibt hart-
nackig als eine wichtige Gottheit bestehen. Er schreitet mit Wiirde einher
und ist Empfanger vieler kleiner Opfer. Er achtet eifersiichtig auf die An-
betung, die ihm gebiihrt; wird er aber im richtigen Glauben angesprochen,
dann ist er bereit, denen zu vergeben, die ihn beleidigt haben.«**

Der Umgang miteinander, erliutert Goffman, wird durch rituell vermittelte
Verhaltenserwartungen geregelt, die der Funktion eines Rituals gleich-

53 Erving Goffman: Interaktionsrituale. Uber Verhalten in direkter Kommunikation. Suhr-
kamp, 1994.
54  Zitiert nach Horst Reiger (Reiger 2000, S. 105ff. und S.104f).

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Die religiose Bedeutung des Opfers

kommen. Rituelle Handlungen haben in direkter Interaktion »expressiven
und reflexiven« Charakter und sind bestimmt durch die Komponenten der
»Ehrerbietung« und des »Benehmens«. »Benehmen« meint, dass beim Vollzug
»ritueller Handlungen« dem »Gegeniiber« Respekt, Achtung und Wiirde aus-
gedriickt wird.”® Moderne Ritualisierungen sind also stark individualisiert
und sie regulieren vielmehr das Verhalten der Einzelnen zueinander statt
zu einer Gemeinschaft. Es nimmt die stark organisch gemeinschaftsorien-
tierte Verhaltensregelung ab. Im Gegenzug aber werden soziale Werte als
Verinnerlichungsprozesse in das Bewusstsein tiefer verankert. Die moderne
Beeinflussungsform durch soziale Instanzen entwickelt eine unsichtbare Ebe-
ne, weil nicht mehr so sehr die kulturellen Symbole fiir die Vermittlung von
Verhaltensregeln eine Rolle spielen, sondern vielmehr die bildungsorientier-
ten Ansitze auf einer psychologisch-individuellen Ebene. Zusammenfassend
lasst sich die Funktion des Rituals auf einige wichtige Effekte hin definie-
ren, die fir das soziale Leben als Konstitutionsprinzipien von Belang sind:
1. Die Praktizierung von Ritualen befihigt, bestimmte Muster und Typen
des sozialen Verhaltens im Einzelnen als auch im Allgemeinen stark zu ma-
nifestieren, sodass rituelles Handeln eine Musterstabilisierung im sozialen
Verhalten schafft. Die Generierung von musterorientiertem Verhalten ist der
entscheidende Unterschied zu Effekten von nicht rituellen Handlungen. 2.
Rituelle Handlungsmuster schreiben sich durch ihre Wiederholungen in die
psychischen und physischen Kérper der einzelnen Subjekte ein, sodass daraus
eine kulturelle Grundlage entsteht, auf der diese als Verhaltenscodex fest-
gelegt sind. 3. Daraus ergeben sich normative Anspriiche bzw. Erwartungen
an das soziale Verhalten der Subjekte in deren jeweiligem Kulturhorizont.
4. Durch die Mustervertiefung und -festigung begrenzt rituelles Verhalten
alternative Handlungsmaglichkeiten. 5. Durch die Begrenzung an Verhaltens-
alternativen fordern ritualisierte Handlungen ein Selbstopfer im Spektrum
der eigenen Handlungsimpulse ein. Im Kontext der Moderne scheinen die
Grenzen des ritualisierten Verhaltens aufgelockert. Durch die Pluralisie-
rung von modernen Gesellschaften werden in diesem Prozess auch andere
Handlungsmoglichkeiten toleriert. Die augenscheinlich ungezwungenere
Handlungsperspektive verschiebt den sakralen Konstitutionscharakter von
der dufleren, sichtbaren Ebene in die innere, nicht sichtbare Ebene des Sub-
jekts (in das Bewusstsein). Die Darstellung der funktionellen Aufgaben des
Rituals soll aber mit Bataille nicht darlegen, dass Rituale hauptsichlich die

55  Vgl. Reiger 2000, S.105f.

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.

127


https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

Etablierung von Regeln gewihrleisten, die den sozialen Umgang des Alltags
strukturieren. Im Ritual findet eine Uberbietung des Normativen statt und
es steht die aufleralltigliche, ungewohnliche Erfahrung im Vordergrund,
welche in das soziale Verhalten integriert wird. Obwohl das Subjekt stindig
durch soziale Instanzen geprigt wird, indem es von klein auf die Erfahrung
macht, Teil einer grofleren Ordnung zu sein, spricht Bataille dem Soziali-
sierungsaspekt des Rituals keine Funktionalisierung des Subjekts zu. Daher
ist das Ritual auch nicht als eine etwaige Erziehungsanstalt zu verstehen,
die das Individuum mafiregelt. Vielmehr erfihrt das Subjekt im Ritual seine
eigene, heterogene Seite, die das Kollektiv selbst ist. In der Praktizierung von
Ritualen wird das Eintauchen in die Kollektivitit zur Grundlage des eigenen
Existenzerlebens. Es eroffnet dem Subjekt einen Horizont an Erfahrung,
der dem Afunktionalen und Arationalen zugeordnet ist. (Aus diesem Grund
ist in Batailles Uberlegungen zur religiés-rituellen Erfahrung das Gewissen
als selbststeuernde Erfahrung prisent, die er nicht moralisch versteht.) Mit
der Erfahrung der Kollektivitit hingt daher auch die Erfahrung des Todes
zusammen. Das funktionale und personale Selbst des Subjekts hebt sich in
Ritualen und kollektiven Erregungserfahrungen auf, sodass Bataille diesen
Prozess als einen Tod des Subjekts interpretiert. Diese kollektiven Erlebnisse
etablieren sich aber bereits mit dem Beginn des Siuglingsalters im Indivi-
duum als prikognitive, unbewusste Erfahrungsgriinde. In Ritualen werden
diese Grundlagen hervorgeholt und reflektiert, indem der Tod immer wieder
inszeniert wird, um die Gemeinschaft bzw. das Gewissen im Subjekt zu ver-
tiefen. Diese Vertiefung des sozialen Sinns verleiht dem Subjekt dann auch
seine Autoritit, die nicht auf eine politische oder gesellschaftliche Position
griindet, sondern allein auf der Erfahrung dieser unpersénlichen Kollektivitat
im Subjekt selbst. Die Autorisierung von kollektiver Erfahrung ist daher nicht
beliebig, relativ oder zweckmifiig, sondern universal, da jedes Subjekt die
Erfahrung der Sozialitit als Grund seiner eigenen Existenz bereits vorfindet.
Batailles Ritualbegriff beinhaltet die Grundidee, dass Rituale von Verlust-
erlebnissen gepragt sind. Im Ritualgeschehen des Kollektivs vereinen sich
existenziell bedeutsame Erfahrungen von Selbstverlust und Selbstvertiefung.
Die heterogenen Elemente des Lebens werden in rituellen Feierlichkeiten
gemeinsam gestaltet. So kreisen zeremonielle Abliufe um die heterogenen
Phinomene wie Begribnisse, Geburten oder Heiraten. Diese Erlebnisschwel-
len zwischen Homogenisierung und Heterogenitit werden in den klassischen
ethnologischen Theorien auch als Liminalitit beschrieben. Rituelle Praktiken
sind daher anscheinend in der Lage, iiber kollektiv erlebte Schwellenzustan-

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Die religiose Bedeutung des Opfers

de den Verlust von einer bestimmten Lebensstruktur fir die Festigung und
Neuerung von bestehenden Kommunen und Gesellschaften zu kompensie-
ren.*® Goffmans These von der Individualisierung des Heiligen kann in diesem
Ritualmodell nicht ganz aufgehen. Vielmehr geht es in seiner Darstellung um
die Beschreibung eines sozialisierten, strategischen Handelns, das zwischen
Individuen als Kommunikationsstil zur Vermeidung von Konflikten etabliert
wurde. Im Ritual aber geht es gerade um die Konfrontation mit Konflikten
und zwiespiltigen Empfindungen, die von heterogenen Phinomenen her-
vorgerufen werden. Die religiése Erfahrung in der rituellen Praxis soll nach
Bataille das Subjekt gerade aus der konfliktiven Kraft des Heiligen heraus
transformieren und die Grenzen des rein Funktionalen iiberschreiten. In der
Moderne findet eine andere Form der Verinnerlichung des Heiligen statt, die
nicht bedeutet, dass moderne Gesellschaften das Heilige im Sinne Goffmans
mechanisieren und funktionalisieren. Wie sein Kollege Roger Caillois geht
Bataille davon aus, dass das »Heilige« in der Moderne »verinnerlicht« wird und
die »Bedeutung des Mystischen« zunimmt.”” Davon wird auch der areligiése
Mensch nicht verschont, denn »die gleiche Selbstverleugnung, den gleichen bedin-
gungslosen Einsatz der Person, [...] den nimlichen Opfergeist [...]J<® fordert auch
das sikulare Leben ein, wenn es zum Beispiel darum geht, sich beruflich zu
verwirklichen und sich fiir die Arbeit aufzugeben oder patriotisch dem Land
oder der eigenen Kultur zu dienen. Die sikulare Gesellschaft unterscheidet
sich laut Caillois und Bataille demnach nicht durch eine Abnahme der Sa-
kralitit, sondern durch eine Kanalisierung des Sakralen auf auflerreligiose
Objekte. Das heifdt, dass die Macht des Sakralen nicht mehr von dem Kultus
des Kollektivs abhingig ist. Vielmehr griindet die religiése Erfahrung in der
Moderne auf die Bereitschaft des Individuums zur totalen Selbsthingabe.
Fir Bataille ist die Auffassung von Religion und Ritual als blofRe Abbildung
sozialer Strukturen nicht nur reduktionistisch, sondern sogar verfehlt. Die
Tiefenstruktur des Rituals griindet ja gerade nicht den sozialen Zusammen-
halt und dient auch nicht als sozialer Klebstoff. Im Ritual werden soziale
Verbindlichkeiten und Regeln bewusst aufgehoben. Die Entfesselung sozialer
Grenzen ist das Ziel, nicht die Einhaltung. Erst die Offenbarung der inneren

56  Prominenter Vertreter der Liminalitatstheorie ist der Anthropologe Victor Turner, des-
sen Hauptwerk »Das Ritual. Struktur und Anti-Struktur« (1969) heute als Klassiker der
Ritualforschung gilt.

57  Caillois 1988, S.174.

58  Ebd.

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.

129


https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

Gewalt in der Gestalt der Uberschreitung sozial definierter Grenzen stiftet im
Ritual auf dramatische Weise die Bindungskraft innerhalb der Gemeinschaft.
Insofern erlaubt die Transgression von der profan-sozialen Sphire zur sakral-
intimen eine bedeutende Selbsterfahrung von Verlust sozialer Vorstellungen.
Fiir Bataille er6ffnet sich gerade in diesem Moment eine kritische Kontingenz,
die noch stirker verbindet als geteilte Normen und Regeln. In der rituellen
Wirklichkeit sind es nicht mehr die sozial geregelten, niitzlichen Handlungen,
die dem Subjekt eine gemeinschaftliche Teilhabe garantieren. Im Ritual ist
das Band des profan-konstruierten sozialen Zusammenhalts zerrissen. Nun
findet eine Bindung an eine erste Ursache bzw. an eine Urmacht und somit
auch an das Intimste und Urspriingliche tiberhaupt statt. Wie Caillois und
Bataille deutlich machen, ist der Mythos auch im Urspriinglichen beheimatet.
In beachtlicher Weise macht vor allem Caillois in seiner Festtheorie verstind-
lich, wie nicht nur das Fest mit dem Mythischen, sondern auch das Mythische
mit dem Ursprungsdenken verbunden ist. Insofern stehen Rituale im Zusam-
menhang mit mythischen Anfangserzihlungen, die von Ordnungen aus einer
vormenschlichen, gottlichen Urzeit berichten. Es ist diese »Intimitit« des Ur-
spriinglichen, die bei rituellen Festen eine gemeinschaftsstiftende Tragweite
hat. Wihrend Caillois behauptet, dass das Mythisch-Rituelle in der Moderne
abnimmt und das Mystische zunimmt, muss man diesen Zusammenhang
aus Batailles Perspektive anders interpretieren. Aus Batailles Perspektive geht
es nicht um die Frage, ob das Ritual heute itberhaupt noch eine Bedeutung
hat, sondern es geht primir um die Frage, wohin die ritualtragende, mythi-
sche Kohision verlagert ist. Das Ritual verschwindet nicht, sondern es riickt
ab von den iufleren Formen der Inszenierung, denn die stark verinderten
Bedingungen der Moderne und der Bewusstseinswandel der Menschen er-
lauben keine ernstzunehmende Riickkehr zu solch archaischen Praktiken. Es
erhilt sich aber das Mystische des Mythischen und Rituellen. Es verdichtet
sich im Bewusstsein des Individuums und 16st sich von der kollektiven Per-
formanz ab. Diese Verdichtung gestaltet sich aufgrund der Erhéhung von
Rationalisierungen und der damit verbundenen Zunahme an Bewusstsein.
Das Mystische ist der historische Bewusstwerdungsprozess des Mythischen
selbst und fiir Bataille damit sogar die Verwirklichung des Religiosen. Im
populidren Verstindnis ist die Mystik ein Phinomen, »das offensichtlich in allen
Religionen und Kulturenvorkommt, in seinen Auflerungsformen zwarverschieden, aber
im Kern iiberall gleich: aus Erfahrung wissen, daf$ alles irgendwie zusammenhdingt,

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Die religiose Bedeutung des Opfers

dafs alles im Ursprung eins ist«*®. Daneben ist die Mystik ein Sammelbegriff fiir
»Erfahrungen, in welchen Grenzen aufgelost« und »Dualititen aufgehoben werden,
um das »Unendliche im Endlichen« zu erleben.® Batailles markanter Satz, dass
Religion die Suche nach der verlorenen Intimititist, kniipft an die Idee dieses
mystischen Urgefiihls an. Das Opferritual ist in diesem Sinne mystisch getra-
gen, da es der Versuch der Wiederherstellung einer intimen Ordnung ist, in
der ein urspriingliches Erleben wieder moglich wird, weil rationalisierende
und funktionalisierende Selbstbegrenzungen aufgehoben sind. Wihrend also
im performativen Ritualakt eine Umkehrung der profanen zur heilig-intimen
Ordnung bewirkt wird, wird in der mystischen Erfahrung die Umkehrung der
Ordnung im Bewusstsein des Individuums bewirkt. Es geht in der neueren,
religiésen Erfahrung also um die verinnerlichte Umkehrung der Ordnung.
Betrachtet man die mystische Erfahrung in ihrer eigentlichen Ausgangssitua-
tion, so sagt sie erst einmal nur wenig iiber jenseitig-transzendente Riume
aus, daftir aber umso mehr tiber die verinderte Qualitit der Wahrnehmung
selbst.®! Das Spezifische der mystischen Erfahrung ist ja der verinderte Blick
auf die Welt und das Profane. Die profane Welt erscheint plotzlich in einem
anderen Licht. Die Umkehrung der Wahrnehmung von einer profanen zur be-
deutsamen und heiligen Welt enthilt im Kern die mystische Wende. Batailles
Mystik lasst sich daher nicht in eine konfessionsgebundene oder traditionelle
Richtung einordnen. Mystik ist fiir ihn die »universelle Summe [...] des religio-
sen Empfindens aller Zeiten<®*
Selbstbewusstseins«®. Die Bedeutung des Mystischen fiir die Gegenwart liegt
darin, dass sich das religiose Bewusstsein iiber seine eigene Bewusstseinsart

und die souverdne Mystik ist die »Klarheit des

Klarheit verschafft und so weif3, dass es anders ist als das profan-funktionale
Bewusstsein. Aufierdem weifd das mystisch-religiose Selbstbewusstsein, dass

59  Bruno Borchert zitiert nach Annette Wilke (Wilke 1999, S. 510).

60 Wilke 1999, S. 509.

61 Mochte man allgemein die Spezifik mystischer Erfahrung auf einen Nenner bringen,
so ist zu bericksichtigen, dass eine mystische Erfahrung eine menschliche Erfahrung
ist und somit der erfahrbaren Lebenswirklichkeit angehort.

62 Bataille1997, S. 90.

63 »In diesem Zusammenhang muf ich noch erwihnen: der Verfasser dieses Buchs [...]
bewegt sich sonst in der Nachfolge der Mystiker aller Zeiten (aber ihm sind nichtsdes-
toweniger alle Voraussetzungen der verschiedenen Formen von Mystik fremd, denen
er nichts als die Klarheit des Selbstbewusstseins entgegenhilt).« (Bataille 1976, S. 179,
Funote) [Ubersetzung].

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.

131


https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Gal N. Dikan: Innere Erfahrung und Ritual

es bestimmten Begehrensstrukturen unterworfen ist, die sich einer wissen-
schaftlich zu erfassenden Logik entziehen. Obwohl das religitse Bewusstsein
weif3, dass es einem gréfleren Ganzen ausgesetzt ist, weifd es zugleich auch,
dass es nicht von ihm selbst gesetzt ist. Paradoxerweise aber empfindet es sich
trotzdem als Fokus des ganzen Geschehens. Dieses intuitive Selbstverstind-
nis von Existenz wird Batailles Erachtens nur durch das religios-mystische
Element im menschlichen Leben erméglicht. Mystik ist fiir Bataille sowohl der
Unterbau des Rituals als auch sein Ergebnis. Die Mystik enthilt das rituelle
Element des Sich-Hergebens und Aufopferns und die damit verbundene Ne-
gation des Funktionellen. Als Gegenspieler der Produktivitit definiert Bataille
den Verlust als signifikanten Faktor des religios-mystischen Prinzips. Daher
ist das Opfer das Sinnbild des Urreligiosen tiberhaupt. Das Opfer als Dreh-
und Angelpunkt jeder religiésen Bewegung zeigt sich auch in der Moderne
nicht in aller Klarheit. Das Opfer dient zwar der Umstellung der Ordnungen
bzw. dazu, die funktionsgebundene Ordnung zu negieren und es verkorpert
die innige Verbindung von Leben und Tod sowie das tragische Schicksal des
Menschen, dennoch ist das Intime des Opfers dunkel und unergriindlich. Die
scheinbar alternativlose Option einer dramatischen Inszenierung des Todes in
der Form einer Tiert6tung demonstriert eindriicklich, wie tragend die Bedeu-
tung des Opfers war. Schliefilich ist das Opferritual in seinem Umfang in der
menschheitsgeschichtlichen Dimension als universale Konstante nur schwer
zu ignorieren. Mit dem Opfer ist zwangsliufig ein sehr viel tieferer Aspekt im
Menschen betroffen. Denn mit der rituellen Umkehrung der Ordnung ist das
Gewissen des Menschen stets angesprochen. Aus einer mit Gewissen behaf-
teten Verfehlung heraus werden Opferrituale praktiziert, um dem Gottlichen
gerecht und einer vermeintlich verlorengegangenen Souverinitit wieder hab-
haft zu werden. In dhnlicher Weise und tibertragen auf die Gegenwart spricht
auch Pierre Klosswoski tiber das Gewissen als religiose Angelegenheit. So
bezeichnet er die moderne Psychoanalyse als Schuldbewiltigung und Sikula-
risierung der christlichen Gewissenspriifung.* Dabei sind fiir Klossowski die
Psychoanalytiker die neuen, religidsen Ersatzexperten, die nun anstelle der
Beichtviter die existenziellen Schuldfragen des Subjekts kliren. Fiir Bataille
aber ist gerade das Gewissen der Ort der Selbstautorisierung. Mit seinem
Mystikbegriff, die an die Idee der Souverinitit des Individuums angelehnt ist,
will Bataille das Prinzip des religiosen Expertentums als Hegemonien entlar-
ven und die religiése Dimension gegen solche Machtverhiltnisse verteidigen.

64  Vgl. Hollier 2012, S. 651-653.

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Die religiose Bedeutung des Opfers

Fiir Bataille ist klar, dass das souverdn-religiose Subjekt die Eingezogenheit in
kollektive Strukturen erkennt und die Verantwortung fiir das eigene Dasein
nicht linger an tibergeordnete, transzendierte Instanzen oder Ersatzexperten
abgibt. Souverine Subjekte gestehen es sich ein, dass sie mitschuldig werden,
wenn sie ihr Dasein und das der anderen auf gegenstandliche Nutzbeziehun-
gen reduzieren. Die Opferrituale der frithzeitlichen Epoche sind in diesem
Sinne ja auch selbstverantwortende Entschuldigungspraktiken, die das rechte
Ordnungsverhaltnis zwischen Existenz und Funktion wiederherstellen. Trotz
der Dekonstruktion theologischer Kontexte lassen sich in Batailles Werken
also auch christliche Denkbilder erkennen. Er operiert sehr stark mit dem
religiésen Motiv des Paradieses und des Siindenfalls, wenn er die innigste
Sehnsucht des Menschen als eine Wiederherstellung der Intimitit vorstellt.
So spielt seine Umschreibung der inneren Dimension der Religion als nackte,
entblofite und doppelte Erfahrung offenkundig mit dem Motiv des schambe-
hafteten Erkennens der eigenen Nacktheit im gleichzeitigen Ankommen in
der Freiheit. Das Bataille’sche Hauptmotiv von der Suche nach einer Restituti-
onder paradiesischen Urszene gestaltet sich daher in mehreren Ebenen seines
Religionsverstindnisses, so auch in seinem Ritual- als auch Opferbegrift. Sei-
ne Interpretationen stiitzt er zwar auf anthropologische Erkenntnisse, die
universale Menschheitserfahrungen im Zentrum haben, dennoch verneint
Bataille den religiésen Charakter nicht. Ganz im Gegenteil: Die Suche nach der
verlorenen Intimititist per se eine religise Suche. Die Suche verpuppt sich im
Zuge ihrer Ausgestaltung als Moral, Kultur und Asthetik, doch Bataille nimmt
an, dass darin stets eine religiése Dimension in der Art eines Nichtwissens
verborgen ist. Auch die »Siinde« in ihrer Grundbedeutung dient als Motiv fiir
seine Transgressionstheorie. Verbote und Uberschreitungen sind fiir Bataille
religiose Leistungen und sie zeigen die Transformation und Balancierung in-
dividueller und sozialer Krifte an. Gleichwohl sind sie ebenso bedeutend fiir
die liminalen Selbsterfahrungen des Menschen: Denn durch Setzungen und
Uberschreitungen von Verboten findet eine zyklische Bewegung zwischen der
tierischen und menschlichen Natur statt. Aus diesem Spannungsverhiltnis
ergibt sich fiir den Menschen auch die Méglichkeit, ein souverines Wesen zu
werden. Fiir Bataille ist daher auch das Gewissen als spezifisch menschliche
Fahigkeit der Selbsttranszendenz und Selbstentwicklung im Kollektiv religics
konnotiert.

https://dol.org/1014361/9783839472965-004 - am 14.02.2028, 08:24:41.



https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839472965-004 -

m 14.02.2026, 08:24:41,


https://doi.org/10.14361/9783839472965-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

