
22 23

EL ARGUMENTO OLVIDADO DE C. S. PEIRCE

CIEN AÑOS DESPUÉS: DIOS, JUEGO Y SÍMBOLO

Sara Barrena
Universidad de Navarra

sbarrena@unav.es

“Cada vez que le enseñamos algo a un niño, 
le impedimos que lo invente él mismo. (…)  

Aquello que le permitamos descubrir por sí mismo 
permanecerá visiblemente en él durante el resto de su vida”

J. Piaget

Resumen. 

En este ensayo, la autora emprende una revisión de “A Neglected Argument for the Reality of  God”, 
escrito por Charles S. Peirce en 1908 y considerado uno de los textos más originales y significativos 
de su obra. Cien años después de haber sido escrito, se estudian sus ideas religiosas y también algunas 
nociones que han pasado muy desapercibidas hasta ahora entre los académicos peirceanos: ‘musement’ 
y ‘juego’. A partir de estas nociones, se alcanzará la de ‘simbolismo’. La capacidad simbólica incluye 
las facultades de la imaginación, de dar sentido, de representación, de comunicación. A través de la 
capacidad simbólica, que comprende la libertad de creación, los seres humanos se vuelven capaces de 
alcanzar lo que es propiamente humano, e incluso lo supremo: Dios.

Palabras Claves: Peirce, Dios, juego, símbolo.

  
Abstract.

In this paper the author undertakes a review of  “A Neglected Argument for the Reality of  God”, written 
by Charles S. Peirce in 1908 and considered one of  the most original and meaningful texts of  his 
work. One hundred years after being written, his religious ideas are studied, and also some notions that 
have gone until now quite unnoticed among the Peircean scholars: ‘musement’ and ‘play’. From those 
notions, it will be reached that of  ‘symbolism’. Symbolic capacity involves the power of  imagination, 
of  giving sense, of  representation, of  communication. Through the symbolic capacity, which embodies 
the freedom of  creation, human beings become able to meet that which is properly human, and even that 
which is the highest: God.

Keywords: Peirce, God, play, symbol.

Methodus Nº 3 (2008) pp. 22 – 45 Artículos

Methodus final 2.indd   22 6/4/09   10:48:15

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22


22 23

EL FILÓSOFO y científico norteamericano Charles S. Peirce (1839-1914) ha 
sido considerado como uno de los pensadores más brillantes que América ha 
producido jamás1. En su figura se aúnan un rico conocimiento de la tradición 
filosófica y una amplia experiencia personal como investigador científico, y su 
pensamiento, que puede verse como un conjunto de doctrinas interrelacionadas 
entre sí2, suscita un interés cada vez mayor desde muy distintas áreas del saber, 
en las que empieza a ser un punto de referencia obligado.

En 1908, apenas seis años antes de su muerte, Peirce redactó un artículo 
titulado “Un argumento olvidado en favor de la realidad de Dios”, que puede 
considerarse uno de los textos más originales y significativos de su obra. 
Aunque puede decirse que el artículo es más valioso por las sugerencias que 
contiene que por sus conclusiones concretas, el texto del Argumento Olvidado 
posee un interés especial al menos por dos motivos: en primer lugar, constituye 
uno de los pocos acercamientos directos de Peirce a la cuestión de Dios, y en 
segundo lugar, supone una mirada retrospectiva de Peirce a algunos aspectos 
relevantes de su pensamiento, y una revisión de las cuestiones a las que se 
había dedicado durante décadas. Por ambos motivos puede resultar de gran 
interés en este aniversario de su redacción acercarse de nuevo a ese importante 
texto de Peirce para revisarlo y destacar algunos aspectos relevantes que hasta 
ahora apenas han sido estudiados3.

En primer lugar, realizaré una breve presentación de las ideas religiosas de 
Peirce, para centrarme a continuación en el Argumento Olvidado, señalando 
su estructura y algunos de sus aportes más relevantes dentro del pensamiento 
peirceano. A continuación me centraré en uno de esos aportes que quizá ha 
pasado bastante desapercibido dentro de la scholarship peirceana: la noción de 
musement, que se entenderá aquí como una forma de juego. Por último, a partir 
del juego desembocaré en el ámbito de lo simbólico, donde me detendré en 
la capacidad representativa del símbolo, en su libertad, que es la libertad de 
la creación, y en su capacidad de otorgar sentido como lo más propiamente 
humano. 

1 Russell, B. (1959), Wisdom of  the West, Nueva York: Doubleday, p. 276.
2 Houser, N. “Introduction”, The Essential Peirce. Selected Philosophical Writings, Houser, N. et al. 
(eds), Bloomington: Indiana University Press, vol. 1, p. xxii.
3 La autora de este artículo realizó un detenido estudio de ese texto de Peirce que puede 
verse en: Barrena, S. (1996), Un argumento olvidado en favor de la realidad de Dios. Introducción, 
traducción y notas, Pamplona: Cuadernos de Anuario Filosófico.

El argumento olvidado de C.S. Pierce... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   23 6/4/09   10:48:15

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22


24 25

1. C. S. Peirce, Dios y la religión

De formación eminentemente científica, Peirce tuvo a lo largo de toda 
su vida un extraordinario interés por las cuestiones de la lógica y la filosofía, y 
a ellas dedicó gran parte de su tiempo, combinando ese estudio con su trabajo 
en instituciones científicas, en concreto en el Harvard Observatory y en el United 
Coast and Geodetic Survey. Tampoco estuvieron fuera de su amplio abanico de 
intereses, como se verá a continuación, las cuestiones religiosas.

Peirce fue a lo largo de toda su vida un personaje poco convencional. Su 
personalidad extremadamente sensible y su temperamento fuerte, su carácter 
extraño y su conducta muchas veces imprevisible hacían que no fuera una 
persona fácil de tratar. Sus ideas fueron en ocasiones poco comprendidas y, a 
pesar de la notoriedad y del reconocimiento internacional que alcanzó como 
científico, llegó a ser considerado por algunos como un charlatán respecto a 
sus pretensiones filosóficas y religiosas4. Frente a esa idea, cada vez se están 
llegando a descubrir y a valorar más algunos aspectos de la filosofía de Peirce, 
entre ellos el carácter profundamente religioso de su pensamiento. Sus escritos 
sobre teodicea no son numerosos, y a veces se les ha atribuido un carácter 
más biográfico que sistemático. Sin embargo, autores como Michael Raposa 
han defendido que esos escritos de carácter religioso están conectados y en 
perfecta armonía con el entramado de toda su obra filosófica: “Las reflexiones 
de Peirce acerca de las cuestiones religiosas están en continuidad, e incluso se 
integran, con su trabajo en semiótica, metafísica y ciencias normativas”5.

Charles S. Peirce nació en una sociedad protestante puritana. La actitud 
religiosa de su padre, el reconocido matemático y profesor de Harvard 
Benjamin Peirce, tuvo gran influencia en él y es quizá la que explica en 
gran medida el carácter religioso presente en su filosofía6. Como ha escrito 
Murphey: “el espíritu religioso estaba siempre presente en la obra de Peirce, 
abiertamente o no, y era un factor importante para determinar la naturaleza 
de su filosofía”7. Por influencia de su primera esposa, Melusina Fay, Peirce 

4 Brent J. (1993), Charles Sanders Peirce. A Life, Bloomington: Indiana University Press, p. 11.
5 Raposa M. (1989), Peirce’s Philosophy of  Religion, Bloomington: Indiana University Press, 
p. 3.
6 Cfr. Brent J., Charles Sanders Peirce. A Life, p. 36.
7 Murphey M. G. (1961), The Development of  Peirce’s Philosophy, Cambridge: Harvard University 
Press, p. 16.

Methodus Nº 3 (2008) Sara Barrena

Methodus final 2.indd   24 6/4/09   10:48:15

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22


24 25

se adhirió a la Iglesia Episcopaliana en 1862, lo que supuso su paso del 
unitarianismo al trinitarianismo. Fue considerado en ocasiones como poco 
ortodoxo y a menudo mostró un notable desprecio hacia las teologías y 
metafísicas enseñadas en los seminarios de Nueva Inglaterra y por las formas 
a veces rutinarias de las religiones organizadas. Sin embargo, existen pruebas 
de su cercanía a Dios y a la religión. En 1892 escribe al rector de la Iglesia 
Episcopaliana de Santo Tomás en Nueva York: “Durante muchos años no he 
recibido la Comunión y apenas he entrado en una iglesia, aunque he tenido 
siempre un apasionado amor por la Iglesia y una fe absoluta en que la esencia 
del cristianismo, cualquiera que sea, es divina; pero no podía reconciliar 
todavía mis nociones de sentido común y de evidencia con las proposiciones 
del Credo”8. Inmediatamente le relata cómo esa misma mañana había recibido 
la Comunión en una peculiar experiencia mística. 

En otra ocasión, Peirce escribe a su amigo William James hablando del 
teísmo y afirma que es prácticamente imposible no creer en Dios, no llenarse 
de amor9. Peirce no duda al afirmar la realidad de Dios y en 1906 escribe: 
“Siendo la pregunta la de si creo en la realidad de Dios, respondo, sí. Más 
aún, opino que casi todo el mundo cree esto más o menos, incluyendo a 
muchos de los hombres científicos de mi generación que están acostumbrados 
a pensar que la creencia es enteramente infundada”10. Dios no es para Peirce 
una entidad más dentro del mundo que reacciona con otras, sino más bien su 
fundamento, el agente que controla el cosmos, la ley del universo11. Dios es real 
y lo define como el Ens necessarium, realmente creador de los tres Universos de 
Experiencia (CP 6.452, 1908). Dios aparece en el Argumento Olvidado como 
un cierto “ideal estético” al que se ama y se adora, y que conforma la conducta 
de aquel en quien ha surgido, lo que hace que se acepte: “La gran belleza del 
sumo bien, su poder sobre la mente que lo contempla, mueve a la afirmación 

8 Carta de C. S. Peirce a John Brown, St. Thomas Church, Nueva York, 24 abril 1892. MS  
483.
9 Brent J., Charles Sanders Peirce. A Life, p. 301.
10 Peirce C. S. (1931 - 1958), Collected Papers, C. Hartshorne, P. Weiss y A. W. Burks (eds), 
Cambridge: Harvard University Press, 6.496. (Como es habitual, para referirme a esta obra 
señalaré a partir de ahora CP, seguido del número de volumen, el número de parágrafo y 
el año).
11 Dentro del esquema categorial de Peirce, habría que decir que Dios es una terceridad, 
es decir, pertenece a la categoría de mediación, generalidad, ley. Decir que Dios “existe” 
sería reducirlo a la categoría de segundidad, es decir, a la de acción y reacción brutas. 
Cfr. Nadelman H. L. (1993), “Baconian Science in Post-Bellum America: Charles Peirce’s 
‘Neglected Argument for the Reality of  God’”, Journal of  the History of  Ideas, 54, pp. 79-96.

El argumento olvidado de C.S. Pierce... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   25 6/4/09   10:48:16

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22


26 27

de su realidad”12. Peirce señala con especial énfasis la inevitabilidad con que 
la hipótesis de la realidad de Dios tiende a surgir en los hombres y su gran 
plausibilidad, que hace que los hombres se inclinen a creer en ella de modo 
instintivo. Por tanto, Peirce considera a Dios como un ser necesario, creador y 
que se constituye en el ideal que gobierna la vida humana.

A lo largo de su vida Peirce trató de unir la ciencia y la religión, y de 
destacar la unidad subyacente de las dos, frente a quienes afirmaban que 
ciencia y religión hablan dos lenguajes distintos. Entre ambos campos del 
saber no existe para Peirce contradicción sino que, por el contrario, se apoyan 
mutuamente en lo que sería una continuidad de instinto, sentimiento y razón. 
La ciencia, sin las formas emotivas y experienciales de la religión sería mero 
cientismo, una teoría ineficaz y sin inspiración, y la religión sin ciencia se 
convierte en ciega e incapaz de crecimiento13. Como ha escrito Jaime Nubiola: 
“Esa unidad de ciencia y religión era tan profunda que el Peirce maduro llegó 
a considerar la investigación científica como una clase de tarea religiosa”14. De 
hecho, Peirce llega a afirmar que el universo es un gran símbolo del propósito 
de Dios y que la tarea del científico es precisamente un familiarizarse con Dios 
a través del descubrimiento15. El Argumento Olvidado, donde Peirce trata de 
aplicar la lógica de la ciencia al conocimiento de Dios, afirmando que sólo se 
puede encontrar a Dios a partir de la experiencia, es una prueba evidente de 
esa unidad que Peirce pretendía, como se verá a continuación.

2. “Un argumento olvidado en favor de la realidad de Dios” 

El artículo “Un argumento olvidado en favor de la realidad de Dios” fue 
publicado por primera vez en The Hibbert Journal16, una revista americana de 

12 Raposa M., Peirce’s Philosophy of  Religion, p. 130.
13 Cfr. Anderson D. R. (1990), “Three Appeals in Peirce’s Neglected Argument”, Transactions 
of  the C. S. Peirce Society, 26, pp. 349-362.
14 Nubiola J. (2004), “C. S. Peirce y la abducción de Dios”, Tópicos, XXVII, p. 84.
15 Peirce C. S. (1905). Adirondack Summer School Lectures. MS 1334, 20. Traducción castellana 
en Anuario Filosófico XXIX (1996), pp. 1435-40.
16 “A Neglected Argument for the Reality of  God”, The Hibbert Journal, 25 (1908). Fue 
publicado posteriormente junto con un “Añadido” al Argumento Olvidado en CP 6.452-
93, e incluido en algunas antologías de textos de Peirce como: Wiener P. (ed) (1958), Selected

Methodus Nº 3 (2008) Sara Barrena

Methodus final 2.indd   26 6/4/09   10:48:16

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22


26 27

filosofía, religión y teología publicada en Cambridge (Massachusetts). Aunque 
se publicó en 1908, en un número que incluía también colaboraciones de 
Bertrand Russell, F. C. S. Schiller y William James, Peirce había comenzado a 
redactarlo en 1903. Era el primero de una serie de artículos sobre religión que 
Peirce pensaba escribir, aunque finalmente sólo este llegó a ser publicado.

La clave que articula ese acercamiento de creencia religiosa y ciencia 
que Peirce pretendía llevar a cabo es la noción de “experiencia”. Para Peirce, 
Dios es objeto de experiencia más que objeto de fe17. El conocimiento de Dios, 
como cualquier otro, depende de la experiencia: “No podemos conocer nada 
excepto lo que directamente experimentamos” (CP 6.492, 1908). Peirce trata 
de hacer ver en el Argumento Olvidado cómo es posible una experiencia 
de Dios que sea el punto de partida de su conocimiento. Dicha experiencia 
constituirá el momento instintivo que se tome como punto de partida para el 
estudio científico de la realidad de Dios.

Sin embargo, afirma Peirce, la experiencia no puede reducirse a las 
primeras impresiones de los sentidos sino que equivale a la producción mental 
completa (CP 6.492, 1908). La experiencia de Dios será posible a través de lo 
que Peirce denomina musement, un peculiar estado de la mente y del corazón, 
un juego de las facultades que van de una cosa a otra de modo libre, sin seguir 
regla alguna. En el curso de esa actividad surge tarde o temprano la idea de 
Dios y ésta nos atrae de tal modo que nace una creencia instintiva, base de 
todo razonamiento posterior. Por tanto el Argumento Olvidado no es una 
demostración en sentido estricto, un razonamiento lógico que lleva a una 
conclusión racional, sino que se engloba dentro de algo más amplio que Peirce 
denomina “investigación” (inquiry), y no convencerá, dice Peirce, a aquellos que 
no admiten más argumentos que las argumentaciones. El argumento, afirma 
Peirce, es de naturaleza más amplia que la argumentación, pues puede ser un 
proceso cualquiera de razonamiento que tienda razonablemente a producir 
una creencia definida, mientras que la argumentación es un argumento que 
procede sobre premisas formuladas de un modo definido (CP 6.456, 1908). 
La investigación, desarrollada mediante argumentos, tiene toda la fuerza 
de la experiencia vivida y resulta en una creencia viva. Los resultados de la 
investigación no son meramente teóricos sino que su fuerza estriba precisamente 

Writings: Values in a Universe of  Change, Nueva York: Dover, pp. 358-379 y Houser N. et al. (eds.) 
The Essential Peirce, pp. 434-450.
17 Cfr. Deledalle G. (1990). Lire Peirce Aujourd’hui, Bruselas: De Boeck-Wesmael.

El argumento olvidado de C.S. Pierce... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   27 6/4/09   10:48:17

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22


28 29

en la diferencia que marcan en la conducta del que cree. La realidad o la no 
realidad de Dios no es indiferente para la vida del investigador.

Es importante señalar que bajo el nombre genérico de “Argumento 
Olvidado” se recogen en el texto de Peirce tres argumentos distintos, relacio-
nados en una misma trama. El primero, denominado Humble Argument (argu-
mento humilde), se basa en la creencia religiosa que se produce en cualquier 
hombre honesto, aunque no tenga ninguna ciencia. Peirce explica cómo en 
cualquier hombre honesto puede surgir de forma espontánea la hipótesis de 
que Dios es real, y cómo esa hipótesis produce la determinación de modelar 
toda su conducta en conformidad con ella. Esa determinación es la esencia 
misma de una creencia. Este argumento es la raíz y la base de los otros dos.

El segundo argumento sería propiamente el Neglected Argument y consiste 
en “la descripción de la universalidad y naturalidad del argumento humilde”18, 
es decir, sitúa a ese primer argumento en una perspectiva racional. Trata de 
mostrar que el argumento humilde es el fruto natural de la libre meditación. 
Esto es lo que ha sido “olvidado” por los escritores de teología natural y si se 
tuviera en cuenta se pondría de manifiesto que hay en el alma una tendencia 
latente hacia la creencia en Dios que, “lejos de ser un ingrediente vicioso o 
supersticioso, es simplemente el precipitado natural de la meditación acerca 
del origen de los Tres Universos” (CP 6.487, 1908), es decir, que es instintiva. 
Como cualquier argumentación teológica, este argumento no tiene para 
Peirce la vitalidad del argumento humilde, sino que es más bien una apología, 
una “descripción justificadora” de las operaciones mentales que permiten el 
argumento humilde y, de este modo, pone de manifiesto que el surgimiento 
espontáneo de la hipótesis de Dios al reflexionar sobre los universos es una 
experiencia universal.

El tercer argumento es lo que Peirce denomina “un estudio de 
metodéutica lógica, iluminado por la luz de una familiaridad de primera 
mano con el genuino pensamiento científico” (CP 6.488, 1910). Peirce no 
llega a desarrollar ese estudio, pero afirma que consiste en la comparación 
del proceso de pensamiento del que reflexiona sobre los tres universos con el 
proceso metodológico que da lugar a los descubrimientos científicos efectivos. 
Es aquí por lo tanto donde mejor se aprecia esa articulación de la ciencia y 

18 Anderson D. R., “Three Appeals in Peirce’s Neglected Argument”, p. 350.

Methodus Nº 3 (2008) Sara Barrena

Methodus final 2.indd   28 6/4/09   10:48:17

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22


28 29

la religión. Desde este punto de vista el argumento humilde aparece como el 
primer paso de la investigación acerca de la realidad de Dios, es decir, como 
el establecimiento de una hipótesis que ha de ser probada, como el momento 
instintivo sobre el que después ha de llevarse a cabo una reflexión crítica en la 
dirección señalada por el segundo y tercer argumento, es decir, considerando 
la universalidad de esa experiencia y aplicando a la hipótesis la metodología 
científica adecuada. Esa metodología consistirá en desarrollar un proceso de 
prueba para aprobar o desechar la hipótesis inicial, que aparece de modo 
espontáneo a través de lo que Peirce denomina abducción. La deducción y la 
inducción quedarán caracterizadas como meras fases de ese proceso de prueba: 
la deducción desarrolla posibles consecuencias prácticas que se desprenderían 
de la aceptación de la hipótesis, mientras que la inducción comprueba en la 
práctica si esas consecuencias se dan realmente. 

El entramado de los tres argumentos pone de manifiesto el modo en 
que Peirce conjuga su confianza en lo instintivo y en el sentido común con 
la necesidad de llevar a cabo una investigación científica acerca de Dios. 
“La tensión entre la certeza práctica y la investigación teórica emerge 
inmediatamente de modo interesante. En ocasiones Peirce trata el proceso 
del musement como si fuera por sí mismo un argumento para la realidad de 
Dios (el argumento humilde). Pero si corresponde meramente a la etapa 
abductiva de la investigación científica, no debería ser un argumento para 
esa conclusión en absoluto: como mucho se establecería que ésta es una 
hipótesis suficientemente plausible para que merezca la pena comprobarla 
posteriormente”19. Las etapas sucesivas de la investigación tienen como fin 
el comprobar la legitimidad de la primera inclinación instintiva a creer en 
Dios. En el texto se hace difícil distinguir entre los tres argumentos, ya que no 
aparecen diferenciados explícitamente. Sólo en un comentario adicional que 
Peirce escribió en 1910 aparece cada uno de ellos identificado con claridad y 
señalado de modo explícito.

Como se decía al principio, “Un argumento olvidado en favor de la 
realidad de Dios” constituye, además de un escrito de teodicea, una importante 
revisión de algunas cuestiones fundamentales del pensamiento de Peirce. Se ha 
señalado ya que hay en ese texto importantes reflexiones metodológicas. La 
metodología fue para Peirce no sólo una herramienta empleada en su actividad 

19 Hookway C. (1991), “On Reading God’s Great Poem”, Semiotica, 87, p. 15.

El argumento olvidado de C.S. Pierce... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   29 6/4/09   10:48:17

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22


30 31

como científico sino también el objeto directo de un estudio cuidadoso durante 
más de cuarenta años. Sus reflexiones sobre el método científico se sitúan 
dentro de una concepción metafísica y evolutiva más amplia, que afecta al 
mundo concebido como un todo y que puede entenderse como una síntesis de 
filosofía y ciencia que Peirce no llegó a completar20. El método, en cuanto que 
no se reduce a hipótesis y verificación empírica, sino que se aplica también a 
la metafísica, debe permitir el conocimiento de los seres sensibles de nuestra 
experiencia, inicialmente en términos de aquellos principios internos por 
los que son reales, y luego en términos de ese Ser trascendental, el Creador, 
por el que el Cosmos existe21. Por tanto, las reflexiones metodológicas y las 
implicaciones metafísicas de ese método científico constituyen una de las claves 
explicativas del Argumento Olvidado. Peirce no sólo describe los pasos de una 
investigación acerca de Dios, sino de cualquier investigación. La metodología 
ocupa un lugar central en el Argumento Olvidado, tal vez porque Peirce está 
tratando de convencer de su falta de espíritu científico y religioso a los teólogos 
que habían olvidado este argumento. 

El texto del Argumento Olvidado muestra algunos aspectos concretos 
de esa metodología que Peirce consideraba que debía aplicarse a cualquier 
investigación que quisiera alcanzar la verdad: la abducción, por la que surge 
una conjetura explicativa de forma espontánea; el musement como peculiar 
experiencia de la que surge la abducción, y de importancia decisiva en el 
Argumento Olvidado; las categorías como constitutivas de la experiencia. 
El texto muestra también algunas de las implicaciones filosóficas de esa 
metodología, tales como la espontaneidad de la razón humana y la inteligibilidad 
de la naturaleza, o el alcance del “pragmaticismo”, que queda caracterizado 
como  la expresión de la metodología científica genuina, que ha de partir 
de la experiencia y volver siempre a ella, pues finalmente son los efectos en 
la práctica de sostener una hipótesis los que nos llevan a considerarla como 
verdadera, en el caso de Dios los efectos reales en la conducta del que cree.

20 Cfr. Corrington R. S. (1993), An Introduction to C. S. Peirce, Lanham: Rowman & Littlefield, 
p. 27.
21 Cfr. Reilly F.E. (1970), Charles Peirce’s Theory of  Scientific Method, Nueva York: Fordham 
University Press, p. 142.

Methodus Nº 3 (2008) Sara Barrena

Methodus final 2.indd   30 6/4/09   10:48:18

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22


30 31

3. El musement y el libre juego de las facultades

Como señaló Martin Gardner22 a Peirce le interesaron toda su vida 
las cuestiones relacionadas con el juego, como los problemas de ajedrez, los 
juegos de cartas, de dados, los textos en clave, etc. Se sabe que jugaba con 
su padre partidas de double-dummy, un juego de estrategia, a veces durante 
toda la noche (MS 619). Según una noticia publicada a raíz de la muerte de 
Peirce en el Boston Evening Transcript el 16 de mayo de 1914, en cuya redacción 
colaboraron sus hermanos Herbert y Helen, Peirce tenía preferencia por los 
juegos intelectuales, especialmente por el ajedrez. Además, “Peirce disfrutaba 
enormemente con el aspecto de juego intelectual que las matemáticas ofrecen”, 
escribe Gardner, y señala que esa característica se puede apreciar también en 
los manuscritos de los libros de texto que Peirce pretendió en ocasiones escribir 
a lo largo de su vida. 

La idea de juego está presente en la manera en que según Peirce 
deberíamos enfrentarnos al mundo, y en el Argumento Olvidado denomina 
musement23 a esa peculiar actividad de la mente, la única que, como se decía 
anteriormente, puede dar lugar a una experiencia de Dios. Peirce denomina 
muser a aquel que se enfrenta al mundo y reflexiona sobre él (CP 1.480, c.1896). 
Trataré ahora de caracterizar mejor esta particular forma de experiencia que, 
como se verá, estará muy cercana al juego

¿Qué es el musement? Peirce habla de él como de cierta ocupación 
agradable de la mente que no envuelve otro propósito que dejar a un lado todo 
propósito serio y sin embargo opuesta a la vaciedad y a los sueños (CP 6.458, 
1908). Martin Gardner ha descrito el musement del siguiente modo: “estado 
mental de especulación libre e irreprimida, aunque no tan completamente 
nebulosa como la ensoñación fantástica, estado en el cual la mente se traba en 
puro juego con las ideas. Tal estado mental es la primera etapa de la invención 
de una buena hipótesis científica”24.

22 Gardner M. (1978), “Juegos matemáticos. A Charles Sanders Peirce: filósofo y experto en 
juegos”, Investigación y ciencia, 24, pp. 102-106.
23 Mantengo los términos ingleses originales de musement y muser, derivados del verbo 
muse (meditar, ponderar, estar absorto en los pensamientos), pues me parece que ninguna 
expresión en castellano se ajusta exactamente a lo que Peirce quería decir. 
24 Gardner M., “Juegos matemáticos”, p. 102.

El argumento olvidado de C.S. Pierce... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   31 6/4/09   10:48:18

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22


32 33

Conviene detenerse a examinar las características del musement. En 
primer lugar, hay que señalar que esta actividad de la mente se diferencia para 
Peirce del estudio puramente científico; no constituye tampoco un método de 
análisis lógico, y es precisamente en esa no reducción a la ciencia o a la lógica 
donde Peirce cifra las posibilidades mucho más amplias que ofrece el musement. 
Afirma en un texto: “Lamentaría encontrar a alguien que lo limitara a un 
método de fecundidad tan limitada como el análisis lógico” (CP 6.461, 1908). 
Peirce lo caracteriza como un juego desinteresado, que no tiene objetivos. El 
musement, afirma Peirce, es puro juego (CP 6.458, 1908). Peirce habla del juego 
de las facultades, en concreto del libre juego de la imaginación que posibilita 
la abducción y por tanto el conocimiento: “un juego bastante salvaje de la 
imaginación, sin duda, es un preludio inevitable y probablemente incluso útil  
para la ciencia” (CP 1.235, c. 1902). 

El juego ha sido caracterizado en diversas ocasiones como algo 
espontáneo, agradable, realizado con una motivación intrínseca, es decir 
que no persigue objetivos externos. Se ha hablado del juego como de un 
auto-movimiento, algo que no tiende a un final sino sólo al movimiento en 
cuanto movimiento, a la actividad en cuanto actividad. El juego tiene en sí su 
sentido pleno.  Nos permite reinventar la propia existencia, hacer las cosas por 
nosotros mismos. Por otra parte, el juego es voluntario, es decir, una actividad 
libre: el juego por mandato no es juego25. Donde no hay libertad el juego 
termina. A su vez, es una actividad liberadora, en el sentido de que despliega 
la personalidad humana y la lleva a su plenitud, por eso suscita gozo26. El 
juego supone escapar de la vida corriente a una nueva esfera. Es una actividad 
intensa (absorbe completamente al que juega), y de algún modo incierta, 
pues no puede predecirse por adelantado el curso del juego, sino que más 
bien supone una creación continua de nuevas posibilidades de acción. En ese 
carácter activo radica precisamente la diferencia entre el juego y un mero 
soñar despierto o daydreaming.

Peirce señalaba ya muchas de estas características del juego al hablar 
del musement. Afirma que no posee ninguna regla, “excepto la misma ley de la 
libertad” (CP 6.458, 1908), que se trata de un dejar libre a la mente, que va de 
una cosa a otra, y señala también la diferencia con la mera ensoñación:  

25 Huizinga J. (1957), Homo Ludens, Buenos Aires: Emecé, p. 19.
26 López Quintás A. (1998), Estética de la creatividad: Juego, arte, literatura, Madrid: Rialp, p. 
112.

Methodus Nº 3 (2008) Sara Barrena

Methodus final 2.indd   32 6/4/09   10:48:19

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22


32 33

Ya que no envuelve otro propósito que el de dejar a un lado todo propósito serio, a veces me 
he visto medio inclinado a llamarlo ensueño con alguna matización; pero para un estado 
de la mente tan opuesto a la vaciedad y a los sueños tal designación sería un desajuste 
demasiado atroz. En verdad, es Puro Juego. Ahora bien, todos sabemos que el Juego es un 
vivo ejercicio de los propios poderes. El Puro Juego no tiene reglas, excepto la misma ley de 
la libertad. Sopla donde quiere. No tiene ningún objetivo, excepto la recreación (CP 6.458, 
1908). 

Quizás aquellos problemas que parecen insolubles son los más adecuados 
para el juego, afirma Peirce, como los crímenes de las historias: “esos problemas 
que a primera vista aparecen como completamente insolubles contienen, 
en su misma circunstancia, como Edgar Poe señaló en Los crímenes de la calle 
Morgue, las llaves que se ajustan suavemente. Esto los adapta particularmente 
para el Juego del Musement” (CP 6.460, 1908) Se trata de un estado mental de 
especulación libre, sin límites de ninguna clase, en el cual la mente juega con 
las ideas y puede dialogar con lo que percibe: un diálogo hecho no sólo con 
palabras sino también con imágenes, en el que la imaginación juega un papel 
esencial. Escribe Peirce:

Sube al bote del Musement, empújalo en el lago del pensamiento, y deja que la brisa del cielo 
empuje tu navegación. Con tus ojos abiertos, despierta a lo que está a tu alrededor o dentro 
de ti, y entabla conversación contigo mismo; para eso es toda meditación. Sin embargo, no 
es una conversación sólo con palabras, sino ilustrada con diagramas y experimentos como 
una conferencia (CP 6.461, 1908).

El musement, continúa Peirce, puede adoptar distintas formas: “puede 
tomar la forma de contemplación estética, o bien la de construir castillos en 
el aire (...), o la de considerar alguna maravilla en uno de los Universos, o 
alguna conexión entre dos de los tres, con la especulación acerca de su causa” 
(CP 6.458, 1908). Es esta última forma la que va a dar lugar al Argumento 
Olvidado. En el curso de esa actividad el muser toca inevitablemente algunas 
cuestiones psicológicas y semi-psicológicas, puesto que todo hombre está 
interesado en sus propias facultades. Esas especulaciones psicológicas 
conducen a las metafísicas. Es entonces cuando aparecen ciertas líneas de 
pensamiento que sugieren inevitablemente la hipótesis de la realidad de Dios; 
es decir, reflexionando acerca de cada universo y de las relaciones entre ellos, 
el muser encuentra al final la idea de Dios. Y esa idea se le presenta como algo 
atractivo (CP 6.465, 1908).

El argumento olvidado de C.S. Pierce... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   33 6/4/09   10:48:19

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22


34 35

Los juegos de la imaginación, el dejar libre la mente, pueden mostrarse 
especialmente fecundos a la hora de adquirir hábitos o de fijar creencias que 
ayudarán a nuestro conocimiento y a nuestra orientación en la realidad. 
Imaginando, jugando en nuestra mente, podemos llegar a cambiar nuestra 
manera de enfrentarnos a la realidad, de reaccionar ante situaciones que 
habíamos imaginado en algún momento y que más adelante llegan a volverse 
reales. En una ocasión, Peirce da el siguiente ejemplo:

Tengo que esperar en una estación de tren, y para pasar el tiempo leo los anuncios en las 
paredes. Comparo las ventajas de diferentes trenes y diferentes rutas que no planeo tomar 
nunca, simplemente imaginando que estoy en un estado de duda, pues estoy aburrido al no 
tener nada que me preocupe. La duda fingida, ya sea fingida por mero entretenimiento o por 
un propósito elevado, tiene una gran parte en la producción de la investigación científica. 
De cualquier manera que la duda pueda originarse, estimula la mente a una actividad que 
puede ser ligera o enérgica, calmada o turbulenta. Las imágenes pasan rápidamente a través 
de la consciencia, fundiéndose incesantemente una en otra hasta que al fin, cuando todo 
ha terminado —puede ser en una fracción de segundo, en una hora o después de largos 
años— nos damos cuenta de que nos hemos decidido respecto a cómo actuaríamos bajo 
tales circunstancias como aquellas que ocasionaron nuestra duda. En otras palabras, hemos 
alcanzado creencia (CP 5.394, 1893). 

Peirce está señalando algo fundamental: la racionalidad no se reduce a 
una lógica racional deductiva, sino que hay otros elementos que forman parte 
de lo que somos y que tienen un papel igual o incluso más importante a la 
hora de desarrollar nuestro conocimiento y nuestra vida. Tal y como señaló 
Gadamer, el juego es una función elemental de la vida humana27. Hegel escribió 
que “el juego es al mismo tiempo la seriedad más sublime y lo únicamente 
verdadero”28. Schiller dijo que el hombre sólo es totalmente hombre cuando 
juega29. Quizá todos ellos apuntaban a la importancia de una facultad que 
ha sido frecuentemente tenida en el olvido y que a través del musement y la 
abducción Peirce sitúa en el centro mismo de nuestro conocimiento de la 
realidad: la imaginación.

27 Gadamer H.-G. (1996), La actualidad de lo bello: el arte como juego, símbolo y fiesta, Barcelona: 
Paidós, p. 66.
28 Hegel G. W. (1928), In Erste Drockschriften, p. 128.
29 Schiller F., Cartas sobre la educación estética del hombre, carta XV.

Methodus Nº 3 (2008) Sara Barrena

Methodus final 2.indd   34 6/4/09   10:48:19

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22


34 35

El juego no es completamente racional —recordemos que Peirce 
afirma que su fecundidad no es tan limitada como la del análisis lógico— y 
por eso existen algunas formas de juego en los animales, pero tampoco es 
completamente irracional. Hay en él una racionalidad, aunque se trata de 
una racionalidad libre de fines30. Contrariamente a lo que pueda parecer, 
es a través de esa aparente divagación imaginativa, lúdica, cuyos caminos a 
veces nos llevan lejos, cuando la mente lógica alcanza su máxima eficiencia 
(CP 6.461, 1908). Sin las excursiones de la imaginación fuera del ámbito 
de lo estrictamente lógico y discursivo no sería posible alcanzar la verdad. 
“Permanece como verdadero que, después de todo, no hay nada que pueda 
proporcionarle nunca una insinuación de la verdad más que la imaginación. 
Puede contemplar estúpidamente los fenómenos; pero en ausencia de la 
imaginación no podrá conectarlos de un modo racional” (CP 1.46, c.1896). 
Una manzana que cae, dice Peirce haciendo referencia a Newton, no es para 
millones de hombres sino una manzana que cae, y relacionarla con la luna 
hubiera sido para ellos algo fantástico (CP 1.46, c.1896). La originalidad de la 
imaginación está siempre presente, pues ésta no es un atributo de la materia de 
la vida, de los contenidos, de los datos presentes en el todo del mismo modo 
que están presente en las partes, sino que es un asunto de forma, del modo en 
que unas partes, de las que ninguna posee esa forma original, se unen (CP 
4.611, 1908).

El papel de la imaginación, del juego, no se limita al arte, a los juicios 
estéticos, sino que es la base de la ciencia y de cada avance en nuestro 
conocimiento, y juega un papel decisivo en los aspectos más vitales del ser 
humano. Toda creación de cualquier tipo, por mínima que sea, se realiza a 
través de la imaginación, que es capaz de combinar los conocimientos y las 
experiencias que ya se poseen e ir más allá, haciendo surgir nuevas formas. 
Escribe Joaquín Lorda:

La creación se realiza (...) dando rienda suelta a la imaginación de modo que los requisitos 
cristalizan poco a poco en formas, en imágenes, con la ayuda de los esquemas tradicionales 
que sirvieron para resolver parcialmente problemas parecidos, y que son ya ideas 

30 Gadamer H.-G., La actualidad de lo bello: el arte como juego, símbolo y fiesta, p. 68.

El argumento olvidado de C.S. Pierce... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   35 6/4/09   10:48:20

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22


36 37

materializadas. Y en el proceso, el artista vigila la aparición de esas formas, ensayando una 
y otra vez, desechando y volviendo a probar; un proceso de ensayo y error31.

Frente al panorama del racionalismo, la novedad de la noción peirceana 
de imaginación, expresada en su noción de musement, radica precisamente en 
considerar que, en lugar de contraponerse a lo racional, ésta puede funcionar 
en armonía con la razón, y que puede hacerlo sin estar sometida ciegamente 
a sus reglas. De este modo, frente a la represión de las posturas racionalistas, 
puede afirmarse que la imaginación nos permite ordenar la complejidad de 
la experiencia y del mundo en que vivimos, nos permite afrontar nuestras 
relaciones comunicativas con los demás, y realizar esa apertura propia de la 
personalidad humana. De todo pasa por nuestra imaginación, y todo pasa 
por ella, todo lo que pasa por nuestros sentidos puede estar en la imaginación, 
olores, sabores, figuras, pero también cosas más complejas, diálogos, actividades 
futuras: todo lo anticipamos en ella, y por tanto es central su papel a la hora de 
comprender la racionalidad humana.

El musement, el juego, está por tanto intrínsecamente vinculado a una 
facultad del ser humano frecuentemente olvidada, la imaginación, pero 
sin la cual no podríamos avanzar hacia el conocimiento ni llevar una vida 
plenamente humana. Podemos preguntarnos entonces por qué resultan tan 
importantes y necesarios el juego y la imaginación. El juego en el ser humano 
no es una mera función biológica o física, como puede serlo en los animales, 
sino que es una actividad llena de sentido. En el juego se abren nuevos mundos 
posibles, y la imaginación se pone al servicio de la capacidad simbólica, otro 
punto de las teorías peirceanas que aunque no aparece directamente en el 
texto del Argumento Olvidado es central para comprender esta noción más 
amplia de racionalidad32.

El juego es una representación. Por ejemplo, el niño que juega y hace 
“como si” comiera y bebiera sin tener nada en la mano desarrolla símbolos 
lúdicos33. Hay en su juego una representación de una actividad o de un 

31 Lorda J. (1991), Gombrich: una teoría del arte, Barcelona: Ediciones Internacionales 
Universitarias, p. 352.
32 Para un estudio más detenido de la nueva noción de racionalidad en Peirce, o razonabilidad, 
véase Barrena S. (2007), La razón creativa. Crecimiento y finalidad del ser humano según C. S. Peirce, 
Madrid: Rialp.
33 Piaget J. (1979), La formación del símbolo en el niño: imitación, juego y sueño, México: Fondo de 
Cultura Económica,  p. 135.

Methodus Nº 3 (2008) Sara Barrena

Methodus final 2.indd   36 6/4/09   10:48:20

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22


36 37

objeto ausente, por la que se compara entre un elemento dado y un elemento 
imaginado. A través del musement, del juego, somos capaces de ir más allá de 
la limitada capacidad lógica, somos capaces de representar lo ausente y de 
sopesar las distintas posibilidades que nos ofrece.

El trabajo de la imaginación nos permite tomar la complejidad de la 
experiencia y reducirla a formas que podamos manipular a través de imaginería 
y de monólogos interiores. Así, por ejemplo, Piaget y Vygotsky pusieron de 
manifiesto que la imaginación de los juegos infantiles está inextricablemente 
unida a la comprensión que tendrán los niños de los eventos ordinarios34. La 
imaginación no nos aleja de la realidad sino que nos ayuda a interpretarla y 
comprenderla. El juego, estrechamente unido a la imaginación, está dotado 
de la capacidad de representación simbólica. Es quizá el medio por el que 
aprendemos a realizar nuestra función simbólica, a otorgar sentido a la 
realidad que nos rodea, y por tanto a realizar lo más propiamente humano, 
como se verá a continuación. 

4. La capacidad simbólica del ser humano

Será necesario aclarar, en primer lugar, qué es el símbolo. Peirce define el 
signo como algo que está por algo para alguien en algún aspecto o capacidad. 
Se dirige a alguien y crea en la mente de esa persona un signo equivalente o 
quizá más desarrollado que denomina interpretante (CP 2.228, c.1897). Peirce 
afirma que la división más fundamental de los signos, la más útil y frecuente 
(CP 2.247, 1903) es aquella clasificación que divide a los signos según la manera 
que tienen de designar a su objeto. Los signos se dividen así en iconos, índices y 
símbolos (CP 2.275, 1903). El icono es ese signo cuyas cualidades se parecen al 
objeto que representa, esto es, que representa al objeto en tanto que se parece 
a él. El icono mantiene con el objeto una relación de semejanza o similitud, 
como es el caso de un retrato o una fotografía. El índice, por su parte, es aquel 
signo que tiene una conexión dinámica con el objeto que representa, esto es, 
está físicamente conectado con su objeto y los dos constituyen un par orgánico 
(CP 2.299, c.1895). El índice es afectado por el objeto y se refiere a él por una 

34 Cf. Dansky J. “Play”, Encyclopedia of  Creativity. M. A. Runko y S. R. Pritzker (eds.), San 
Diego: Academic Press, p. 395.

El argumento olvidado de C.S. Pierce... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   37 6/4/09   10:48:21

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22


38 39

compulsión ciega, por ejemplo, un agujero de bala en la pared, una veleta o 
unas huellas en la arena que indican la presencia de alguien caminando.

El símbolo es para Peirce un signo relacionado con su objeto en virtud de 
un hábito o convención, de una conexión de ideas, es decir, en virtud de la idea 
de una mente que usa signos, sin la cual no existiría (CP 2.299, c.1895). Un 
símbolo es un signo que se constituye como signo mera o principalmente por 
el hecho de que es usado y comprendido como tal, y sin considerar los motivos 
que originalmente gobernaron su selección (CP 2.307, 1902). El símbolo llega 
a ser un signo porque un hábito o ley adquirida hará que cada aparición 
suya signifique eso que se pretende que signifique. Peirce lo define como “un 
representamen cuyo carácter representativo consiste primariamente en su 
ser una regla que determinará a su interpretante” (CP 2.292, 1903). En este 
sentido el símbolo es una ley o regularidad en el futuro indefinido, y como 
ley gobierna y se encarna en individuos (CP 2.293, 1903) El símbolo es un 
signo general cuyo objeto es también general, no denota a un objeto sino a 
una clase, aunque se encarna en todos los objetos de esa clase. Por ejemplo, la 
palabra “mesa” designa en virtud de una convención a todas las mesas y no a 
ninguna en particular, aunque se encarna en todas las mesas particulares. 

Los símbolos por tanto se distinguen de otros signos por su carácter 
convencional y general, aunque comparten con ellos ciertos componentes 
indiciales e icónicos. Peirce afirma que “los más perfectos de los signos son 
aquellos en los que las características icónicas, indiciales y simbólicas están 
mezcladas tan igualmente como sea posible” (CP 4.448, c.1903). Peirce pone 
el ejemplo de un niño que señala con su brazo al aire y dice “hay un globo”. 
El brazo que señala sería un índice, sin el que no se transmitiría el significado. 
O, si el niño preguntara “qué es un globo” y el padre le respondiera “es 
algo similar a una gran pompa de jabón”, ese parecido sería un icono, sin 
el que el símbolo no transmitiría su significado. Por tanto, aunque el objeto 
completo de un símbolo, es decir, su significado, es de la naturaleza de la ley, 
debe denotar a un individual y debe significar un carácter (CP 2.293, 1903). 
Siguiendo otro ejemplo de Peirce, puede decirse que las huellas que Robinson 
Crusoe encontró en la arena eran un índice de que había alguien más en la 
isla, mientras que esas mismas huellas, en cuanto símbolo, eran capaces de 
evocar la idea de hombre (CP 4.531, 1906). 

Peirce afirma que todas las palabras, frases, libros y demás signos 
convencionales son símbolos. Una palabra, afirma Peirce, no nos muestra 
un pájaro ni realiza ante nuestros ojos una donación o un matrimonio, pero 

Methodus Nº 3 (2008) Sara Barrena

Methodus final 2.indd   38 6/4/09   10:48:21

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22


38 39

supone que somos capaces de imaginar esas cosas, y de asociar la palabra 
con ellas (CP 2.298, c.1895). El símbolo por tanto es un signo relacionado de 
alguna manera con la imaginación. No es algo automático o compulsivo sino 
que hay una cierta libertad en cómo el símbolo representa al objeto, y ahí 
interviene la imaginación. Y somos además capaces de evocar lo que significa. 
La imaginación creadora o simbólica combina imágenes de distinto origen 
formando objetos o situaciones nuevas, dotadas de nueva inteligibilidad. Y 
esa libertad creadora del símbolo afecta no sólo a la creación sino también a 
su interpretación. El símbolo demanda una interpretación abierta, constituye 
siempre una invitación a interpretar. Es un signo infinitamente rico en 
significado35. Lo que tiene carácter simbólico está siempre abierto, sujeto a 
interpretación. En este sentido, por ejemplo, el juego de un niño es infinito, 
podría prolongarse y prolongarse, adquirir nuevos detalles y manifestaciones.

El caso del arte es especialmente significativo. Una obra de arte, en cuanto 
símbolo, está siempre abierta, es un proceso de construcción y reconstrucción 
continua. Como señalaba Gadamer en su ensayo La actualidad de lo bello, ese 
carácter queda especialmente de manifiesto en el arte moderno, donde no se 
puede contemplar una obra de arte de forma pasiva. “Toda obra deja al que 
la recibe un espacio de juego que tiene que rellenar”36. En este sentido no 
hay distancia entre el juego simbólico y el que mira el juego. El espectador 
participa. La obra de arte requiere de su parte una interpretación que reviste 
a su vez carácter creador. 

Lo mismo sucede en el lenguaje cuando hacemos que “flor” signifique a 
una flor. Los símbolos constituyen nuestro medio principal de comunicación. 
Toda palabra es un símbolo y podemos comunicarnos sólo porque somos 
capaces de transmitir con ella un significado. El médico y escritor norte-
americano Walker Percy afirmaba:

¿Qué pasa cuando de pronto un niño comprende que el breve y extraño sonido “gato”, un 
golpe de aire entre la lengua y el paladar al que sigue un quejido de la laringe y la lengua 
deteniéndose contra los dientes, significa este gato, e incluso no sólo este gato sino todos los 
gatos? Y lo significa de una manera muy especial; no significa: mira a ver si ves gato, presta 
atención a gato, quiero gato, ve a coger gato, sino: eso es un gato. Nombrar es un suceso 

35 Colapietro V. (1993), Glossary of  Semiotics, Nueva York: Paragon House, p. 191.
36 Gadamer H.-G., La actualidad de lo bello: el arte como juego, símbolo y fiesta, pp. 73-4.

El argumento olvidado de C.S. Pierce... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   39 6/4/09   10:48:21

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22


40 41

nuevo. Y, por supuesto, tras la “oración” de nombrar aparecen pronto otras oraciones 
primitivas: Allí gato, Gato ido, ¿Dónde gato? Para Peirce este fenómeno no puede explicarse 
mediante un modelo diádico, por muy complejo que sea. A palabras como “gato” las llamó 
símbolos, del griego symballein, lanzar juntos, porque el niño pone juntas las dos, la palabra 
y la cosa. Se requiere un modelo triádico37.

El símbolo supone la capacidad de representar, de hacer presente un 
mundo que no está siempre ante nuestros ojos. Y esto es así porque de alguna 
manera el símbolo participa de la misma cosa o persona que simboliza. Como 
decía Gadamer, en la obra de arte no sólo se remite a algo sino que en ella está 
propiamente aquello a lo que se remite38, no remite a un fin con un significado 
sino que detenta en sí su significado39. La obra de arte, en tanto símbolo, no 
es una alegoría sino que en ella y sólo en ella puede encontrase lo que tenga 
que decir. Así, la obra de arte, la palabra, el símbolo, adquieren un carácter 
único, irreemplazable, plenamente humano. Decía Peirce que cada aparición 
del símbolo es única, por ejemplo, cuando escribimos o pronunciamos una 
palabra llevamos a cabo una encarnación de ella (CP 2.292, 1903). Peirce 
aclara que la palabra en sí misma no tiene existencia pero sí una realidad viva 
que se hace presente cada vez que la empleamos y que se hace patente en que 
los existentes concretos se conforman a ella. La palabra vive en las mentes 
de los que la usan (CP 2.301, 1893), y a través de ese uso va creciendo. Los 
símbolos crecen, afirma Peirce: “es sólo a partir de símbolos que un nuevo 
símbolo puede crecer. Omne symbolum de symbolo. Un símbolo, una vez que es, 
se extiende entre las gentes. En uso y en experiencia, su significado crece” (CP 
2.302, 1893). 

Esa capacidad de significar, de representar, se transmite del autor 
al espectador. Por eso podemos reconocernos en la obra de arte, que es el 
logro colectivo de una comunidad potencial40. Utilizar símbolos supone 
incorporarse a un nuevo orden social. Recordemos que para Peirce el signo 
es para algún pensamiento que lo interpreta: es un signo de algún objeto al 
que es equivalente en ese pensamiento (CP 5.283, 1893). Eso no quiere decir 
que el significado sea subjetivo. Se trata más bien, al igual que en la ciencia, 
de perseguirlo en comunidad, a través de sucesivas interpretaciones. Lejos de 

37 Percy W. (1996), “La criatura dividida”, Anuario Filosófico, XXIX, pp. 1145-6.
38 Gadamer H.-G., La actualidad de lo bello: el arte como juego, símbolo y fiesta, p. 91.
39 Gadamer H.-G., La actualidad de lo bello: el arte como juego, símbolo y fiesta, p. 95.
40 Gadamer H.-G., La actualidad de lo bello: el arte como juego, símbolo y fiesta, p. 99.

Methodus Nº 3 (2008) Sara Barrena

Methodus final 2.indd   40 6/4/09   10:48:22

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22


40 41

caer en un subjetivismo la diferencia de contextos en que están situados por 
ejemplo escritor y lector, y la necesidad de interpretación, aportan pluralidad 
y riqueza.

Peirce, en un texto referido a sus propios escritos filosóficos pero que 
podría perfectamente hacerse extensivo a todo texto de cualquier clase, señala 
la necesidad de la interpretación propia, de que el lector complete de alguna 
manera el trabajo del autor: “El escritor de un libro no puede hacer nada 
sino consignar los puntos de su pensamiento. Para el pensamiento vivo, en 
sí mismo, en su totalidad, el lector tiene que cavar en su propia alma” (CP 
1.221, 1903). Toda interpretación es siempre de hecho creativa, no se trata 
de un mero descodificar, no basta con el conocimiento de un código, no es 
algo automático, sino que “se le exigen acciones tan creativas como la de 
presuponer, implicar, llenar espacios vacíos, recurrir a otros textos, etc.”41. 
La capacidad de hacer representaciones simbólicas y de interpretarlas, de 
producir símbolos nuevos, no es exacta, es un proceso abductivo que como tal 
ha de ser probado.

A través del símbolo nos enfrentamos precisamente a lo más propiamente 
humano. El juego simbólico no existe en el animal, sólo otras formas de juego 
mecánicas e inferiores, pues el animal no tiene la capacidad de representación 
de lo ausente. Sólo el ser humano tiene la capacidad de atribuir contenidos 
simbólicos, de conferir sentido, una significación, no sólo de remitir a otra 
cosa sino de hacerla presente de manera inmaterial, de convertir las cosas 
en símbolos, poniendo en juego toda su imaginación creadora para llevar a 
cabo una actividad constructiva. Norbert Elias en su “Doctrina del símbolo” 
habla de la innovación evolutiva de los humanos, del avance trascendental 
que representan hacia un nuevo reino, el de los símbolos, como medio para 
orientar y encauzar la conducta. Escribe: 

Lo que pueden hacer los humanos y no pueden hacer los animales, que sepamos, es el 
análisis simbólico y la síntesis simbólica de los cambios en una situación familiar y un cambio 
correspondiente de conducta. La madre ave equipada genéticamente con el impulso de 
alimentar a sus crías en el nido no puede efectuar el análisis simbólico y la síntesis simbólica 
necesarias para darse cuenta de que sus crías expulsadas del nido por la cría de cuclillo 

41 Cf. Castañares W. (1994), De la interpretación a la lectura, Madrid: Iberediciones, pp. 162-3.

El argumento olvidado de C.S. Pierce... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   41 6/4/09   10:48:22

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22


42 43

abren los picos y chillan ahora en el suelo. Ni es la condición de su conducta tampoco lo 
suficientemente versátil y elástica como para que cambie de conducta de acuerdo con la 
síntesis y el análisis nuevos de la situación por medio de símbolos42.

Precisamente, como señala Peirce, los seres humanos estamos dotados 
del instinto de hacer representaciones simbólicas, de un instinto que nos ayuda 
en nuestra función más propia:  

Los animales de todas las razas se alzan muy por encima del nivel general de su inteligencia 
en aquellas acciones que son su función propia, tal y como volar y construir nidos para los 
pájaros ordinarios; ¿y cuál es la función más propia del hombre si no la de encarnar ideas 
generales en creaciones artísticas, en utilidades y sobre todo en conocimiento teorético? (CP 
6.476, 1908).

Eso es lo que nos diferencia de los demás animales, nuestro instinto 
más propio. Poseemos la capacidad de imaginar cosas que no existen, 
acontecimientos que no suceden y comunicarlas a través de símbolos. De esa 
capacidad, afirma Norbert Elias, sólo existen como máximo huellas de un 
equivalente en el mundo animal, y dicha capacidad “no sólo es el padre y 
la madre del arte. Fue también y es aún indispensable para la supervivencia 
de la humanidad (…). Sus miembros habrían estado perdidos en un mundo 
que en su mayor parte no conocían y no podían conocer sin la capacidad 
para establecer conocimiento imaginario y comunicación respecto a él”43. 
La capacidad de imaginar y de encarnar ese conocimiento en símbolos tiene 
valor de supervivencia y un valor extraordinario para nuestro desarrollo 
como personas, un valor que no es en absoluto menor a nuestra capacidad de 
discurrir “racionalmente” hacia la verdad.

La racionalidad científica que considera la realidad como algo objetivo 
que se puede medir no es la única. La ciencia moderna, el cientismo excluyente, 
es radicalmente incapaz de conocer al hombre, como bien señalaba Walker 
Percy, que hablaba del descubrimiento de Peirce “no sólo para mostrar la luz 

42 Elias N. (1994), Teoría del símbolo: un ensayo de antropología cultural, Barcelona: Península, pp. 
101-2.
43 Elias N., Teoría del símbolo: un ensayo de antropología cultural, p. 123.

Methodus Nº 3 (2008) Sara Barrena

Methodus final 2.indd   42 6/4/09   10:48:22

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22


42 43

que derrama sobre la incoherencia de la ciencia y de nuestra propia visión 
del mundo, sino por su promesa de contribuir a una nueva y más coherente 
antropología; es decir, a una teoría del hombre”. El mérito de Peirce, señala 
Percy, reside en que se percató de que el camino que nos lleva hasta la superación 
de la gran fisura moderna entre mente y materia pasa por el único lugar 
donde ambas se cruzan, el lenguaje44. El lenguaje, el símbolo por excelencia, 
el significado, la capacidad de representar simbólicamente lo ausente, lo que 
Peirce llamaba “terceridad”, es quizá, como señaló Percy certeramente, lo 
único que nos permite superar las dicotomías insalvables de la modernidad, 
reconciliar la ruptura entre mente y materia, entre naturaleza y espíritu, entre 
conocimiento y vida, entre las ciencias naturales y las humanidades.

El signo triádico de Peirce permite explicar lo que de otro modo no 
podríamos:

No, lo que es importante hacer notar del suceso triádico es que todos pueden verlo, que de 
hecho ocurre un centenar de veces al día —siempre que hablamos o escuchamos hablar 
a otros— que sus elementos están abiertos para cualquiera que quiera investigarlos, 
incluidos los científicos naturales, y que no puede ser reducido a una combinación 
de sucesos diádicos. El parloteo de una población entera de macacos de la India sí es 
reductible. Pero la sola alocución de un niño de dos años que señala y dice “eso flor” 
no puede ser comprendida de la misma manera a pesar de que también tengan lugar 
millones de sucesos diádicos: ondas de luz, excitación de las terminaciones nerviosas, 
impulsos eléctricos en las neuronas, contracciones musculares y demás45. 

Ninguna estructura material de neuronas, por muy compleja que sea, 
y por muy íntimamente que pueda estar relacionada con el suceso triádico, 
puede por sí misma afirmar nada. A través del signo, y en concreto del 
símbolo, aparece lo más propio humano, lo único capaz de suturar la ruptura 
entre mente y materia: la capacidad de significar, un tercer elemento que une 
a la palabra con el objeto y que no es material pero sí real, “tan real como una 
berza, un rey o una neurona”46.

44 Percy W., “La criatura dividida”, p. 1144.
45 Percy W., “La criatura dividida”, p. 1152.
46 Percy W., “La criatura dividida”, p. 1153.

El argumento olvidado de C.S. Pierce... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   43 6/4/09   10:48:23

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22


44 45

Como ha escrito López Quintás, “la realidad es abierta y ofrece al 
hombre múltiples posibilidades de fundar en ella mundos diversos llenos 
de sentido”47. Surgen posibilidades, múltiples espacios donde las facultades 
humanas en libre juego pueden crear. El ser humano posee la capacidad de 
jugar con la realidad, de conferirle sentido y transmitírselo a otros.

5. Conclusión

El hombre es un criatura que hace símbolos, que pone juntas palabras 
y nombres para hacer oraciones, que crea arte y complejas formulaciones 
científicas, que otorga sentido a las realidades cotidianas. A diferencia de los 
animales podemos incluso mentir, jugando con los significados con la intención 
de engañar. En la capacidad de hacer y producir símbolos comparece lo más 
propio de los seres humanos, lo que nos distingue de los animales y de las 
máquinas, y que no puede ser explicado simplemente acudiendo a estructuras 
neuronales o fisiológicas como en ocasiones ha intentado el cientismo. 

Ahora sabemos, al menos un número cada vez mayor de personas está empezando a saber, 
que en el corazón de todas las actividades peculiarmente humanas —hablar, escuchar, 
entender, pensar, contemplar una obra de arte— subyace un tipo de realidad diferente, a 
saber, la triadicidad de Charles Peirce. Esta no puede dejarse de lado y tarde o temprano 
deberá ser afrontada por la ciencia de la naturaleza, dado que es un fenómeno natural. Así, 
bien podría resultar que la misma conciencia no fuera una “cosa”, una entidad, sino un acto, 
el acto triádico por el que reconocemos la realidad a través de su vehículo simbólico48.

En conclusión, puede decirse que la capacidad simbólica entraña toda 
la capacidad de imaginar, de otorgar sentido, de representar, de comunicar 
lo imaginado. A través de esa capacidad, que tan bien se manifiesta en la 
actividad que llamamos juego, donde nuestras facultades vagan libremente 
encontrando y recreando significados, terceridades, es capaz el hombre de 

47 López Quintás A., Estética de la creatividad: Juego, arte, literatura, p. 479.
48 Percy W., “La criatura dividida”, p. 1154.

Methodus Nº 3 (2008) Sara Barrena

Methodus final 2.indd   44 6/4/09   10:48:23

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22


44 45

sobrevivir, y de toparse con lo más propiamente humano e incluso con lo 
más superior, Dios. Quizá por eso Peirce habla del musement en su Argumento 
Olvidado, de ese juego intrínsecamente vinculado a la imaginación, sin 
la cual nunca podríamos dar sentido a nuestra experiencia ni avanzar, 
mediante símbolos, mediante nuestro lenguaje, hacia el conocimiento de la 
realidad49. Quizá, sólo a través de lo más propiamente humano somos capaces 
de trascender nuestra propia realidad: “sea de ello lo que fuere, en el Puro 
Juego del Musement es seguro que se encontrará antes o después la idea de la 
Realidad de Dios como una imagen atractiva, que el Muser desarrollará de 
diversas maneras. Cuanto más la pondera, más respuestas encontrará en cada 
parte de su mente, por su belleza, porque proporciona un ideal de vida y por 
su explicación completamente satisfactoria de todo su entorno” (CP 6.465, 
1908).

49 Cfr. Johnson M. (1997), The Body in the Mind. The Bodily Basis of  Meaning, Imagination and 
Reason, Chicago: University of  Chicago Press, p. ix.

El argumento olvidado de C.S. Pierce... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   45 6/4/09   10:48:24

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22

