Methodus N° 3 (2008) pp. 22 — 45 Articulos

EvL ArcuMmENTO OLviDADO DE C. S. PEIRCE
CIEN ANOS DESPUES: DIOS, JUEGO Y SIMBOLO

Sara Barrena
Universidad de Navarra
sharrena@unav.es

“Cada vez que le ensefiamos algo a un niro,

le impedimos que lo invente ¢l mismo. (...)

Aquello que le permitamos descubrir por si mismo
permanecera visiblemente en ¢l durante el resto de su vida”

J. Piaget

Resumen.

En este ensayo, la autora emprende una revision de “A Neglected Argument for the Reality of God”,
escrito por Charles S. Peirce en 1908 y considerado uno de los textos mds originales y significativos
de su obra. Cien afios después de haber sido escrito, se estudian sus ideas religiosas y también algunas
noctones que han pasado muy desapercibidas hasta ahora entre los académicos peirceanos: ‘musement’
y Suego’. A partir de estas nociones, se alcanzard la de ‘simbolismo’. La capacidad simbélica incluye
las facullades de la imaginacion, de dar sentido, de representacion, de comunicacion. A través de la
capacidad simbélica, que comprende la libertad de creacion, los seres humanos se vuelven capaces de
alcanzar lo que es propiamente humano, e incluso lo supremo: Dios.

Palabras Claves: Peirce, Dios, juego, simbolo.

Abstract.

1In this paper the author undertakes a review of “A Neglected Argument for the Reality of God”, written
by Charles S. Peirce in 1908 and considered one of the most original and meaningful lexts of his
work. One hundred years afler being writlen, his religious ideas are studied, and also some notions that
have gone until now quite unnoticed among the Peircean scholars: ‘musement’ and ‘play’. From those
notions, it will be reached that of ‘symbolism’. Symbolic capacily involves the power of imagination,
of giving sense, of representation, of communication. T hrough the symbolic capacity, which embodies

the freedom of creation, human beings become able to meet that which is properly human, and even that
which is the highest: God.

Keywords: Peirce, God, play, symbol.

22

.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22

El argumento olvidado de C.S. Pierce... Methodus N* 3 (2008)

EL FILOSOFO vy cientifico norteamericano Charles S. Peirce (1839-1914) ha
sido considerado como uno de los pensadores mas brillantes que América ha
producido jamés'. En su figura se atinan un rico conocimiento de la tradicion
filosofica y una amplia experiencia personal como investigador cientifico, y su
pensamiento, que puede verse como un conjunto de doctrinasinterrelacionadas
entre si, suscita un interés cada vez mayor desde muy distintas 4reas del saber,

en las que empieza a ser un punto de referencia obligado.

En 1908, apenas seis aflos antes de su muerte, Peirce redact6 un articulo
titulado “Un argumento olvidado en favor de la realidad de Dios”, que puede
considerarse uno de los textos mas originales y significativos de su obra.
Aunque puede decirse que el articulo es mas valioso por las sugerencias que
contiene que por sus conclusiones concretas, el texto del Argumento Olvidado
posee un interés especial al menos por dos motivos: en primer lugar, constituye
uno de los pocos acercamientos directos de Peirce a la cuestion de Dios, y en
segundo lugar, supone una mirada retrospectiva de Peirce a algunos aspectos
relevantes de su pensamiento, y una revision de las cuestiones a las que se
habia dedicado durante décadas. Por ambos motivos puede resultar de gran
interés en este aniversario de su redaccion acercarse de nuevo a ese importante
texto de Peirce para revisarlo y destacar algunos aspectos relevantes que hasta
ahora apenas han sido estudiados’.

En primer lugar, realizaré una breve presentacion de lasideas religiosas de
Peirce, para centrarme a continuacion en el Argumento Olvidado, sehialando
su estructura y algunos de sus aportes mas relevantes dentro del pensamiento
peirceano. A continuaciéon me centraré en uno de esos aportes que quiza ha
pasado bastante desapercibido dentro de la scholarship peirceana: la nocion de
musement, que se entenderd aqui como una forma de juego. Por Gltimo, a partir
del juego desembocaré en el ambito de lo simbolico, donde me detendré en
la capacidad representativa del simbolo, en su libertad, que es la libertad de
la creacion, y en su capacidad de otorgar sentido como lo mas propiamente
humano.

! Russell, B. (1959), Wisdom of the West, Nueva York: Doubleday, p. 276.

? Houser, N. “Introduction”, The Essential Peirce. Selected Philosophical Writings, Houser, N. et al.
(eds), Bloomington: Indiana University Press, vol. 1, p. xxii.

* La autora de este articulo realizé6 un detenido estudio de ese texto de Peirce que puede
verse en: Barrena, S. (1996), Un argumento olvidado en favor de la realidad de Duos. Introduccion,
traduccidn y notas, Pamplona: Cuadernos de Anuario Filosofico.

23

.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. geschiltzter Inhalt. Ohne ge
Inhalts I fir oder In KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22

Methodus N* 3 (2008) Sara Barrena

1. C. S. Peirce, Dios y la religidn

De formaciéon eminentemente cientifica, Peirce tuvo a lo largo de toda
su vida un extraordinario interés por las cuestiones de la l6gica y la filosofia, y
a ellas dedico gran parte de su tiempo, combinando ese estudio con su trabajo
en instituciones cientificas, en concreto en el Harvard Observatory y en el United
Coast and Geodetic Survey. Tampoco estuvieron fuera de su amplio abanico de

intereses, Como se vera a continuacion, las cuestiones religiosas.

Peirce fue a lo largo de toda su vida un personaje poco convencional. Su
personalidad extremadamente sensible y su temperamento fuerte, su caracter
extrafio y su conducta muchas veces imprevisible hacian que no fuera una
persona facil de tratar. Sus ideas fueron en ocasiones poco comprendidas y, a
pesar de la notoriedad y del reconocimiento internacional que alcanzé como
cientifico, llegd a ser considerado por algunos como un charlatan respecto a
sus pretensiones filosoficas y religiosas*. Frente a esa idea, cada vez se estan
llegando a descubrir y a valorar mas algunos aspectos de la filosofia de Peirce,
entre ellos el caracter profundamente religioso de su pensamiento. Sus escritos
sobre teodicea no son numerosos, y a veces se les ha atribuido un caracter
mas biografico que sistematico. Sin embargo, autores como Michael Raposa
han defendido que esos escritos de caracter religioso estan conectados y en
perfecta armonia con el entramado de toda su obra filosofica: “Las reflexiones
de Peirce acerca de las cuestiones religiosas estan en continuidad, e incluso se
integran, con su trabajo en semidtica, metafisica y ciencias normativas™.

Charles S. Peirce nacié en una sociedad protestante puritana. La actitud
religiosa de su padre, el reconocido matematico y profesor de Harvard
Benjamin Peirce, tuvo gran influencia en ¢él y es quiza la que explica en
gran medida el caracter religioso presente en su filosofia®. Como ha escrito
Murphey: “el espiritu religioso estaba siempre presente en la obra de Peirce,
abiertamente o no, y era un factor importante para determinar la naturaleza

7

de su filosofia”’. Por influencia de su primera esposa, Melusina Fay, Peirce

* Brent J. (1993), Charles Sanders Peirce. A Life, Bloomington: Indiana University Press, p. 11.

> Raposa M. (1989), Peirce’s Philosophy of Religion, Bloomington: Indiana University Press,
p. 3.

® Cfr. Brent ., Charles Sanders Peirce. A Life, p. 36.

"Murphey M. G. (1961), The Development of Peirce’s Philosophy, Cambridge: Harvard University
Press, p. 16.

24

.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. geschiltzter Inhalt. Ohne ge
Inhalts I fir oder In KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22

El argumento olvidado de C.S. Pierce... Methodus N* 3 (2008)

se adhiri6 a la Iglesia Episcopaliana en 1862, lo que supuso su paso del
unitarianismo al trinitarianismo. Fue considerado en ocasiones como poco
ortodoxo y a menudo mostr6 un notable desprecio hacia las teologias y
metafisicas ensefladas en los seminarios de Nueva Inglaterra y por las formas
a veces rutinarias de las religiones organizadas. Sin embargo, existen pruebas
de su cercania a Dios y a la religion. En 1892 escribe al rector de la Iglesia
Episcopaliana de Santo Tomas en Nueva York: “Durante muchos afios no he
recibido la Comunién y apenas he entrado en una iglesia, aunque he tenido
siempre un apasionado amor por la Iglesia y una fe absoluta en que la esencia
del cristianismo, cualquiera que sea, es divina; pero no podia reconciliar
todavia mis nociones de sentido comun y de evidencia con las proposiciones
del Credo™. Inmediatamente le relata como esa misma manana habia recibido
la Comunién en una peculiar experiencia mistica.

En otra ocasion, Peirce escribe a su amigo William James hablando del
teismo y afirma que es practicamente imposible no creer en Dios, no llenarse
de amor’. Peirce no duda al afirmar la realidad de Dios y en 1906 escribe:
“Siendo la pregunta la de si creo en la realidad de Dios, respondo, si. Mas
aun, opino que casi todo el mundo cree esto mas o menos, incluyendo a
muchos de los hombres cientificos de mi generaciéon que estan acostumbrados

a pensar que la creencia es enteramente infundada”'®

. Dios no es para Peirce
una entidad mas dentro del mundo que reacciona con otras, sino mas bien su
fundamento, el agente que controla el cosmos, laley del universo'!. Dios es real
y lo define como el Ens necessarium, realmente creador de los tres Universos de
Experiencia (CP 6.452, 1908). Dios aparece en el Argumento Olvidado como
un cierto “ideal estético” al que se ama y se adora, y que conforma la conducta
de aquel en quien ha surgido, lo que hace que se acepte: “La gran belleza del

sumo bien, su poder sobre la mente que lo contempla, mueve a la afirmacion

% Carta de C. S. Peirce a John Brown, St. Thomas Church, Nueva York, 24 abril 1892. MS
483.

9 Brent J., Charles Sanders Peirce. A Life, p. 301.

10 Peirce C. S. (1931 - 1958), Collected Papers, C. Hartshorne, P. Weiss y A. W. Burks (eds),
Cambridge: Harvard University Press, 6.496. (Como es habitual, para referirme a esta obra
senalaré a partir de ahora CP, seguido del ntmero de volumen, el nimero de paragrafo y
el afio).

" Dentro del esquema categorial de Peirce, habria que decir que Dios es una terceridad,
es decir, pertenece a la categoria de mediacion, generalidad, ley. Decir que Dios “existe”
seria reducirlo a la categoria de segundidad, es decir, a la de accion y reacciéon brutas.
Cfr. Nadelman H. L. (1993), “Baconian Science in Post-Bellum America: Charles Peirce’s
‘Neglected Argument for the Reality of God™, Journal of the History of Ideas, 54, pp. 79-96.

25

.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22

Methodus N* 3 (2008) Sara Barrena

de su realidad”'. Peirce senala con especial énfasis la inevitabilidad con que
la hipétesis de la realidad de Dios tiende a surgir en los hombres y su gran
plausibilidad, que hace que los hombres se inclinen a creer en ella de modo
mstintivo. Por tanto, Peirce considera a Dios como un ser necesario, creador y
que se constituye en el ideal que gobierna la vida humana.

A lo largo de su vida Peirce traté de unir la ciencia y la religion, y de
destacar la unidad subyacente de las dos, frente a quienes afirmaban que
ciencia y religion hablan dos lenguajes distintos. Entre ambos campos del
saber no existe para Peirce contradiccion sino que, por el contrario, se apoyan
mutuamente en lo que seria una continuidad de instinto, sentimiento y razon.
La ciencia, sin las formas emotivas y experienciales de la religion seria mero
cientismo, una teoria ineficaz y sin inspiracion, y la religiéon sin ciencia se
convierte en ciega ¢ incapaz de crecimiento'®. Como ha escrito Jaime Nubiola:
“Esa unidad de ciencia y religion era tan profunda que el Peirce maduro llegd
a considerar la investigacién cientifica como una clase de tarea religiosa”'*. De
hecho, Peirce llega a afirmar que el universo es un gran simbolo del propoésito
de Dios y que la tarea del cientifico es precisamente un familiarizarse con Dios
a través del descubrimiento®. El Argumento Olvidado, donde Peirce trata de
aplicar la logica de la ciencia al conocimiento de Dios, afirmando que sélo se
puede encontrar a Dios a partir de la experiencia, es una prueba evidente de

esa unidad que Peirce pretendia, como se verd a continuacion.

2. “Un argumento olvidado en_favor de la realidad de Dios”

El articulo “Un argumento olvidado en favor de la realidad de Dios” fue
publicado por primera vez en The Hibbert Journal'®, una revista americana de

12 Raposa M., Peirce’s Philosophy of Religion, p. 130.

' Cfr. Anderson D. R. (1990), “Three Appeals in Peirce’s Neglected Argument”, Transactions
of the C. S. Peirce Sociely, 26, pp. 349-362.

'* Nubiola J. (2004), “C. S. Peirce y la abduccién de Dios”, Tdpicos, XXVIIL, p. 84.

1 Peirce C. S. (1905). Adirondack Summer School Lectures. MS 1334, 20. Traduccion castellana
en Anuario Filosdfico XXIX (1996), pp. 1435-40.

16 “A Neglected Argument for the Reality of God”, The Hibbert Journal, 25 (1908). Fue
publicado posteriormente junto con un “Anadido” al Argumento Olvidado en CP 6.452-
93, e incluido en algunas antologias de textos de Peirce como: Wiener P. (ed) (1958), Selected

26

.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22

El argumento olvidado de C.S. Pierce... Methodus N’ 3 (2008)

filosofia, religion y teologia publicada en CGambridge (Massachusetts). Aunque
se publico en 1908, en un nimero que incluia también colaboraciones de
Bertrand Russell, F. C. S. Schiller y William James, Peirce habia comenzado a
redactarlo en 1903. Era el primero de una serie de articulos sobre religion que
Peirce pensaba escribir, aunque finalmente sélo este llego a ser publicado.

La clave que articula ese acercamiento de creencia religiosa y ciencia
que Peirce pretendia llevar a cabo es la nocion de “experiencia”. Para Peirce,
Dios es objeto de experiencia mas que objeto de fe'’. El conocimiento de Dios,
como cualquier otro, depende de la experiencia: “No podemos conocer nada
excepto lo que directamente experimentamos” (CP 6.492, 1908). Peirce trata
de hacer ver en el Argumento Olvidado como es posible una experiencia
de Dios que sea el punto de partida de su conocimiento. Dicha experiencia
constituira el momento instintivo que se tome como punto de partida para el
estudio cientifico de la realidad de Dios.

Sin embargo, afirma Peirce, la experiencia no puede reducirse a las
primeras impresiones de los sentidos sino que equivale a la produccion mental
completa (CP 6.492, 1908). La experiencia de Dios sera posible a través de lo
que Peirce denomina musement, un peculiar estado de la mente y del corazon,
un juego de las facultades que van de una cosa a otra de modo libre, sin seguir
regla alguna. En el curso de esa actividad surge tarde o temprano la idea de
Dios y ésta nos atrae de tal modo que nace una creencia instintiva, base de
todo razonamiento posterior. Por tanto el Argumento Olvidado no es una
demostracién en sentido estricto, un razonamiento logico que lleva a una
conclusion racional, sino que se engloba dentro de algo mas amplio que Peirce
denomina “investigacion” (inquiry), y no convencera, dice Peirce, a aquellos que
no admiten mas argumentos que las argumentaciones. El argumento, afirma
Peirce, es de naturaleza mas amplia que la argumentacion, pues puede ser un
proceso cualquiera de razonamiento que tienda razonablemente a producir
una creencia definida, mientras que la argumentacion es un argumento que
procede sobre premisas formuladas de un modo definido (CP 6.456, 1908).
La investigacion, desarrollada mediante argumentos, tiene toda la fuerza
de la experiencia vivida y resulta en una creencia viva. Los resultados de la

mnvestigaciéon no son meramente tedricos sino que su fuerza estriba precisamente

Whitings: Values in a Universe of Change, Nueva York: Dover, pp. 358-379 y Houser N. e al. (eds.)
The Essential Peirce, pp. 434-450.

'7 Cfr. Deledalle G. (1990). Lire Peirce Aujourd’hui, Bruselas: De Boeck-Wesmael.

27

.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22

Methodus N* 3 (2008) Sara Barrena

en la diferencia que marcan en la conducta del que cree. La realidad o la no

realidad de Dios no es indiferente para la vida del investigador.

Es importante sefialar que bajo el nombre genérico de “Argumento
Olvidado” se recogen en el texto de Peirce tres argumentos distintos, relacio-
nados en una misma trama. El primero, denominado Humble Argument (argu-
mento humilde), se basa en la creencia religiosa que se produce en cualquier
hombre honesto, aunque no tenga ninguna ciencia. Peirce explica como en
cualquier hombre honesto puede surgir de forma espontanea la hipotesis de
que Dios es real, y como esa hipotesis produce la determinacién de modelar
toda su conducta en conformidad con ella. Esa determinacion es la esencia
misma de una creencia. Este argumento es la raiz y la base de los otros dos.

El segundo argumento seria propiamente el Neglected Argument y consiste
en “la descripcion de la universalidad y naturalidad del argumento humilde™!8,
es decir, sitlia a ese primer argumento en una perspectiva racional. Trata de
mostrar que el argumento humilde es el fruto natural de la libre meditacion.
Esto es lo que ha sido “olvidado” por los escritores de teologia natural y si se
tuviera en cuenta se pondria de manifiesto que hay en el alma una tendencia
latente hacia la creencia en Dios que, “lejos de ser un ingrediente vicioso o
supersticioso, es simplemente el precipitado natural de la meditaciéon acerca
del origen de los Tres Universos” (CP 6.487, 1908), es decir, que es instintiva.
Como cualquier argumentacion teoldgica, este argumento no tiene para
Peirce la vitalidad del argumento humilde, sino que es mas bien una apologia,
una “descripcion justificadora” de las operaciones mentales que permiten el
argumento humilde vy, de este modo, pone de manifiesto que el surgimiento
espontaneco de la hipotesis de Dios al reflexionar sobre los universos es una

experiencia universal.

El tercer argumento es lo que Peirce denomina “un estudio de
metodéutica logica, iluminado por la luz de una familiaridad de primera
mano con el genuino pensamiento cientifico” (CP 6.488, 1910). Peirce no
llega a desarrollar ese estudio, pero afirma que consiste en la comparacion
del proceso de pensamiento del que reflexiona sobre los tres universos con el
proceso metodologico que da lugar a los descubrimientos cientificos efectivos.
Es aqui por lo tanto donde mejor se aprecia esa articulacion de la ciencia y

'8 Anderson D. R., “Three Appeals in Peirce’s Neglected Argument”, p. 350.

28

.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22

El argumento olvidado de C.S. Pierce... Methodus N* 3 (2008)

la religién. Desde este punto de vista el argumento humilde aparece como el
primer paso de la investigacion acerca de la realidad de Dios, es decir, como
el establecimiento de una hipétesis que ha de ser probada, como el momento
instintivo sobre el que después ha de llevarse a cabo una reflexion critica en la
direccion sefialada por el segundo y tercer argumento, es decir, considerando
la universalidad de esa experiencia y aplicando a la hipotesis la metodologia
cientifica adecuada. Esa metodologia consistira en desarrollar un proceso de
prucba para aprobar o desechar la hipotesis inicial, que aparece de modo
espontaneo a través de lo que Peirce denomina abduccién. La deduccion y la
induccién quedaran caracterizadas como meras fases de ese proceso de prueba:
la deduccion desarrolla posibles consecuencias practicas que se desprenderian
de la aceptacion de la hipotesis, mientras que la induccién comprueba en la
practica si esas consecuencias se dan realmente.

El entramado de los tres argumentos pone de manifiesto el modo en
que Peirce conjuga su confianza en lo instintivo y en el sentido comtn con
la necesidad de llevar a cabo una investigacion clentifica acerca de Dios.
“La tension entre la certeza practica y la investigacién tedrica emerge
inmediatamente de modo interesante. En ocasiones Peirce trata el proceso
del musement como si fuera por si mismo un argumento para la realidad de
Dios (el argumento humilde). Pero si corresponde meramente a la etapa
abductiva de la investigacion cientifica, no deberia ser un argumento para
esa conclusion en absoluto: como mucho se estableceria que ésta es una
hipotesis suficientemente plausible para que merezca la pena comprobarla
posteriormente”'?. Las etapas sucesivas de la investigacion tienen como fin
el comprobar la legitimidad de la primera inclinacién instintiva a creer en
Dios. En el texto se hace dificil distinguir entre los tres argumentos, ya que no
aparecen diferenciados explicitamente. Sélo en un comentario adicional que
Peirce escribi6 en 1910 aparece cada uno de ellos identificado con claridad y
sefialado de modo explicito.

Como se decia al principio, “Un argumento olvidado en favor de la
realidad de Dios” constituye, ademas de un escrito de teodicea, una importante
revision de algunas cuestiones fundamentales del pensamiento de Peirce. Se ha
senalado ya que hay en ese texto importantes reflexiones metodologicas. La
metodologia fue para Peirce no s6lo una herramienta empleada en su actividad

' Hookway C. (1991), “On Reading God’s Great Poem”, Semiotica, 87, p. 15.

29

.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. geschiltzter Inhalt. Ohne ge
Inhalts I fir oder In KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22

Methodus N* 3 (2008) Sara Barrena

como cientifico sino también el objeto directo de un estudio cuidadoso durante
mas de cuarenta afos. Sus reflexiones sobre el método cientifico se sitGan
dentro de una concepcién metafisica y evolutiva mas amplia, que afecta al
mundo concebido como un todo y que puede entenderse como una sintesis de

filosofia y ciencia que Peirce no llegd a completar®

. El método, en cuanto que
no se reduce a hipétesis y verificacion empirica, sino que se aplica también a
la metafisica, debe permitir el conocimiento de los seres sensibles de nuestra
experiencia, inicialmente en términos de aquellos principios internos por
los que son reales, y luego en términos de ese Ser trascendental, el Creador,
por el que el Cosmos existe?'. Por tanto, las reflexiones metodologicas y las
implicaciones metafisicas de ese método cientifico constituyen una de las claves
explicativas del Argumento Olvidado. Peirce no solo describe los pasos de una
investigacion acerca de Dios, sino de cualquier investigacién. La metodologia
ocupa un lugar central en el Argumento Olvidado, tal vez porque Peirce esta
tratando de convencer de su falta de espiritu cientifico y religioso a los tedlogos
que habian olvidado este argumento.

El texto del Argumento Olvidado muestra algunos aspectos concretos
de esa metodologia que Peirce consideraba que debia aplicarse a cualquier
mvestigacion que quisiera alcanzar la verdad: la abduccion, por la que surge
una conjetura explicativa de forma espontanea; el musement como peculiar
experiencia de la que surge la abduccién, y de importancia decisiva en el
Argumento Olvidado; las categorias como constitutivas de la experiencia.
El texto muestra también algunas de las implicaciones filosoficas de esa
metodologia, tales comola espontaneidad delarazén humanaylainteligibilidad
de la naturaleza, o el alcance del “pragmaticismo”, que queda caracterizado
como la expresion de la metodologia cientifica genuina, que ha de partir
de la experiencia y volver siempre a ella, pues finalmente son los efectos en
la practica de sostener una hipotesis los que nos llevan a considerarla como
verdadera, en el caso de Dios los efectos reales en la conducta del que cree.

% Cfr. Corrington R. S. (1993), An Introduction to C. S. Peirce, Lanham: Rowman & Littlefield,
p. 27.

2 Cfr. Reilly FE. (1970), Charles Peirce’s Theory of Scientific Method, Nueva York: Fordham
University Press, p. 142.

30

.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22

El argumento olvidado de C.S. Pierce... Methodus N 3 (2008)

3. El musement y el libre juego de las facultades

2 a Peirce le interesaron toda su vida

Como sefial6 Martin Gardner?
las cuestiones relacionadas con el juego, como los problemas de ajedrez, los
juegos de cartas, de dados, los textos en clave, etc. Se sabe que jugaba con
su padre partidas de double-dummy, un juego de estrategia, a veces durante
toda la noche (MS 619). Segin una noticia publicada a raiz de la muerte de
Peirce en el Boston Evening Transcript el 16 de mayo de 1914, en cuya redaccion
colaboraron sus hermanos Herbert y Helen, Peirce tenia preferencia por los
juegos intelectuales, especialmente por el ajedrez. Ademas, “Peirce disfrutaba
enormemente con el aspecto de juego intelectual que las matematicas ofrecen”,
escribe Gardner, y senala que esa caracteristica se puede apreciar también en
los manuscritos de los libros de texto que Peirce pretendio en ocasiones escribir

alo largo de su vida.

La idea de juego estd presente en la manera en que segun Peirce
deberiamos enfrentarnos al mundo, y en el Argumento Olvidado denomina
musement® a esa peculiar actividad de la mente, la Gnica que, como se decia
anteriormente, puede dar lugar a una experiencia de Dios. Peirce denomina
muser a aquel que se enfrenta al mundo y reflexiona sobre ¢l (CP 1.480, ¢.1896).
Trataré ahora de caracterizar mejor esta particular forma de experiencia que,
como se vera, estara muy cercana al juego

iQué es el musement? Peirce habla de él como de cierta ocupacion
agradable de la mente que no envuelve otro proposito que dejar a un lado todo
proposito serio y sin embargo opuesta a la vaciedad y a los suefios (CP 6.458,
1908). Martin Gardner ha descrito el musement del siguiente modo: “estado
mental de especulacion libre e irreprimida, aunque no tan completamente
nebulosa como la ensonacion fantastica, estado en el cual la mente se traba en
puro juego con las ideas. Tal estado mental es la primera etapa de la invencion

de una buena hipétesis cientifica”?".

# Gardner M. (1978), “Juegos matematicos. A Charles Sanders Peirce: filésofo y experto en
juegos”, Investigacion y ciencia, 24, pp. 102-106.

» Mantengo los términos ingleses originales de musement y muser, derivados del verbo
muse (meditar, ponderar, estar absorto en los pensamientos), pues me parece que ninguna
expresion en castellano se ajusta exactamente a lo que Peirce queria decir.

* Gardner M., “Juegos matematicos”, p. 102.

31

.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22

Methodus N* 3 (2008) Sara Barrena

Conviene detenerse a examinar las caracteristicas del musement. En
primer lugar, hay que sefialar que esta actividad de la mente se diferencia para
Peirce del estudio puramente cientifico; no constituye tampoco un método de
analisis l6gico, y es precisamente en esa no reduccion a la ciencia o a la logica
donde Peirce cifra las posibilidades mucho mas amplias que ofrece el musement.
Afirma en un texto: “Lamentaria encontrar a alguien que lo limitara a un
método de fecundidad tan limitada como el analisis logico” (CP 6.461, 1908).
Peirce lo caracteriza como un juego desinteresado, que no tiene objetivos. El
musement, afirma Peirce, es puro juego (CP 6.458, 1908). Peirce habla del juego
de las facultades, en concreto del libre juego de la imaginaciéon que posibilita
la abduccién y por tanto el conocimiento: “un juego bastante salvaje de la
imaginacion, sin duda, es un preludio inevitable y probablemente incluso til
para la ciencia” (CP 1.235, c. 1902).

El juego ha sido caracterizado en diversas ocasiones como algo
espontaneo, agradable, realizado con una motivacion intrinseca, es decir
que no persigue objetivos externos. Se ha hablado del juego como de un
auto-movimiento, algo que no tiende a un final sino sélo al movimiento en
cuanto movimiento, a la actividad en cuanto actividad. El juego tiene en si su
sentido pleno. Nos permite reinventar la propia existencia, hacer las cosas por
nosotros mismos. Por otra parte, el juego es voluntario, es decir, una actividad
libre: el juego por mandato no es juego®. Donde no hay libertad el juego
termina. A su vez, es una actividad liberadora, en el sentido de que despliega
la personalidad humana vy la lleva a su plenitud, por eso suscita gozo®. El
juego supone escapar de la vida corriente a una nueva esfera. Es una actividad
intensa (absorbe completamente al que juega), y de algin modo incierta,
pues no puede predecirse por adelantado el curso del juego, sino que mas
bien supone una creacioén continua de nuevas posibilidades de accion. En ese
caracter activo radica precisamente la diferencia entre el juego y un mero

sonar despierto o daydreaming.

Peirce senalaba ya muchas de estas caracteristicas del juego al hablar
del musement. Afirma que no posee ninguna regla, “excepto la misma ley de la
libertad” (CP 6.458, 1908), que se trata de un dejar libre a la mente, que va de
una cosa a otra, y sehala también la diferencia con la mera ensofiacion:

» Huizinga J. (1957), Homo Ludens, Buenos Aires: Emecé, p. 19.

% Lopez Quintas A. (1998), Estélica de la creatividad: Juego, arte, literatura, Madrid: Rialp, p.
112.

32

.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22

El argumento olvidado de C.S. Pierce... Methodus N* 3 (2008)

Ya que no envuelve otro proposito que el de dejar a un lado todo propésito serio, a veces me
he visto medio inclinado a llamarlo ensueno con alguna matizaciéon; pero para un estado
de la mente tan opuesto a la vaciedad y a los suefios tal designacién seria un desajuste
demasiado atroz. En verdad, es Puro Juego. Ahora bien, todos sabemos que el Juego es un
vivo ejercicio de los propios poderes. El Puro Juego no tiene reglas, excepto la misma ley de
la libertad. Sopla donde quiere. No tiene ningan objetivo, excepto la recreacion (CP 6.458,

1908).

Quizés aquellos problemas que parecen insolubles son los mas adecuados
para el juego, afirma Peirce, como los crimenes de las historias: “esos problemas
que a primera vista aparecen como completamente insolubles contienen,
en su misma circunstancia, como Edgar Poe senald en Los crimenes de la calle
Morgue, las llaves que se ajustan suavemente. Esto los adapta particularmente
para el Juego del Musement” (CP 6.460, 1908) Se trata de un estado mental de
especulacion libre, sin limites de ninguna clase, en el cual la mente juega con
las ideas y puede dialogar con lo que percibe: un dialogo hecho no sélo con
palabras sino también con imagenes, en el que la imaginacién juega un papel

esencial. Escribe Peirce:

Sube al bote del Musement, emptjalo en el lago del pensamiento, y deja que la brisa del cielo
empuje tu navegacion. Con tus ojos abiertos, despierta a lo que esta a tu alrededor o dentro
de ti, y entabla conversacién contigo mismo; para eso es toda meditacion. Sin embargo, no
es una conversacion solo con palabras, sino ilustrada con diagramas y experimentos como
una conferencia (CP 6.461, 1908).

El musement, contintia Peirce, puede adoptar distintas formas: “puede
tomar la forma de contemplacion estética, o bien la de construir castillos en
el aire (...), o la de considerar alguna maravilla en uno de los Universos, o
alguna conexion entre dos de los tres, con la especulacién acerca de su causa”
(CP 6.458, 1908). Es esta tltima forma la que va a dar lugar al Argumento
Olvidado. En el curso de esa actividad el muser toca inevitablemente algunas
cuestiones psicologicas y semi-psicologicas, puesto que todo hombre estd
interesado en sus propias facultades. Esas especulaciones psicologicas
conducen a las metafisicas. Es entonces cuando aparecen ciertas lineas de
pensamiento que sugieren inevitablemente la hipotesis de la realidad de Dios;
es decir, reflexionando acerca de cada universo y de las relaciones entre ellos,
el muser encuentra al final la idea de Dios. Y esa idea se le presenta como algo
atractivo (CP 6.465, 1908).

33

.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. geschiltzter Inhalt. Ohne ge
Inhalts I fir oder In KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22

Methodus N* 3 (2008) Sara Barrena

Los juegos de la imaginacion, el dejar libre la mente, pueden mostrarse
especialmente fecundos a la hora de adquirir habitos o de fijar creencias que
ayudaran a nuestro conocimiento y a nuestra orientaciéon en la realidad.
Imaginando, jugando en nuestra mente, podemos llegar a cambiar nuestra
manera de enfrentarnos a la realidad, de reaccionar ante situaciones que
habiamos imaginado en algin momento y que mas adelante llegan a volverse
reales. En una ocasion, Peirce da el siguiente e¢jemplo:

Tengo que esperar en una estacion de tren, y para pasar el tiempo leo los anuncios en las
paredes. Comparo las ventajas de diferentes trenes y diferentes rutas que no planeo tomar
nunca, simplemente imaginando que estoy en un estado de duda, pues estoy aburrido al no
tener nada que me preocupe. La duda fingida, ya sea fingida por mero entretenimiento o por
un proposito elevado, tiene una gran parte en la produccién de la investigacion cientifica.
De cualquier manera que la duda pueda originarse, estimula la mente a una actividad que
puede ser ligera o enérgica, calmada o turbulenta. Las imagenes pasan rapidamente a través
de la consciencia, fundiéndose incesantemente una en otra hasta que al fin, cuando todo
ha terminado —puede ser en una fraccion de segundo, en una hora o después de largos
anos— nos damos cuenta de que nos hemos decidido respecto a como actuariamos bajo
tales circunstancias como aquellas que ocasionaron nuestra duda. En otras palabras, hemos
alcanzado creencia (CP 5.394, 1893).

Peirce esta sefialando algo fundamental: la racionalidad no se reduce a
una logica racional deductiva, sino que hay otros elementos que forman parte
de lo que somos y que tienen un papel igual o incluso mas importante a la
hora de desarrollar nuestro conocimiento y nuestra vida. Tal y como senald
Gadamer, el juego es una funcion elemental de la vida humana?. Hegel escribié
que “el juego es al mismo tiempo la seriedad mas sublime y lo tnicamente

999,

verdadero”?. Schiller dijo que el hombre sélo es totalmente hombre cuando
juega®. Quiza todos ellos apuntaban a la importancia de una facultad que
ha sido frecuentemente tenida en el olvido y que a través del musement y la
abduccion Peirce sittia en el centro mismo de nuestro conocimiento de la

realidad: la imaginacion.

% Gadamer H.-G. (1996), La actualidad de lo bello: el arte como juego, simbolo y fiesta, Barcelona:
Paidos, p. 66.

% Hegel G. W. (1928), In Erste Drockschrifien, p. 128.

2 Schiller E., Cartas sobre la educacién estética del hombre, carta XV.

34

.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. geschiltzter Inhalt. Ohne ge
Inhalts I fir oder In KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22

El argumento olvidado de C.S. Pierce... Methodus N 3 (2008)

El juego no es completamente racional —recordemos que Peirce
afirma que su fecundidad no es tan limitada como la del analisis 16gico— vy
por eso existen algunas formas de juego en los animales, pero tampoco es
completamente irracional. Hay en ¢l una racionalidad, aunque se trata de
una racionalidad libre de fines®. Contrariamente a lo que pueda parecer,
es a través de esa aparente divagacién imaginativa, ladica, cuyos caminos a
veces nos llevan lejos, cuando la mente logica alcanza su maxima eficiencia
(CP 6.461, 1908). Sin las excursiones de la imaginacion fuera del ambito
de lo estrictamente logico y discursivo no seria posible alcanzar la verdad.
“Permanece como verdadero que, después de todo, no hay nada que pueda
proporcionarle nunca una insinuaciéon de la verdad mas que la imaginacion.
Puede contemplar estipidamente los fenémenos; pero en ausencia de la
imaginacion no podra conectarlos de un modo racional” (CP 1.46, ¢.1896).
Una manzana que cae, dice Peirce haciendo referencia a Newton, no es para
millones de hombres sino una manzana que cae, y relacionarla con la luna
hubiera sido para ellos algo fantastico (CP 1.46, ¢.1896). La originalidad de la
imaginacion esta siempre presente, pues ésta no es un atributo de la materia de
la vida, de los contenidos, de los datos presentes en el todo del mismo modo
que estan presente en las partes, sino que es un asunto de_forma, del modo en

que unas partes, de las que ninguna posee esa forma original, se unen (CP
4.611, 1908).

El papel de la imaginacion, del juego, no se limita al arte, a los juicios
estéticos, sino que es la base de la ciencia y de cada avance en nuestro
conocimiento, y juega un papel decisivo en los aspectos mas vitales del ser
humano. Toda creacion de cualquier tipo, por minima que sea, se realiza a
través de la imaginacion, que es capaz de combinar los conocimientos y las
experiencias que ya se poseen e ir mas alla, haciendo surgir nuevas formas.
Escribe Joaquin Lorda:

La creacion se realiza (...) dando rienda suelta a la imaginacién de modo que los requisitos
cristalizan poco a poco en formas, en imagenes, con la ayuda de los esquemas tradicionales

que sirvieron para resolver parcialmente problemas parecidos, y que son ya ideas

% Gadamer H.-G., La actualidad de lo bello: el arte como juego, simbolo y fiesta, p. 68.

35

.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. geschiltzter Inhalt. Ohne ge
Inhalts I fir oder In KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22

Methodus N* 3 (2008) Sara Barrena

materializadas. Y en el proceso, el artista vigila la aparicion de esas formas, ensayando una
y otra vez, desechando y volviendo a probar; un proceso de ensayo y error’'.

Frente al panorama del racionalismo, la novedad de la nocién peirceana
de imaginacion, expresada en su nocion de musement, radica precisamente en
considerar que, en lugar de contraponerse a lo racional, ésta puede funcionar
en armonia con la razoén, y que puede hacerlo sin estar sometida ciegamente
a sus reglas. De este modo, frente a la represion de las posturas racionalistas,
puede afirmarse que la imaginaciéon nos permite ordenar la complejidad de
la experiencia y del mundo en que vivimos, nos permite afrontar nuestras
relaciones comunicativas con los demas, y realizar esa apertura propia de la
personalidad humana. De todo pasa por nuestra imaginacion, y todo pasa
por ella, todo lo que pasa por nuestros sentidos puede estar en la imaginacion,
olores, sabores, figuras, pero también cosas mas complejas, dialogos, actividades
futuras: todo lo anticipamos en ella, y por tanto es central su papel a la hora de
comprender la racionalidad humana.

El musement, el juego, esta por tanto intrinsecamente vinculado a una
facultad del ser humano frecuentemente olvidada, la imaginacion, pero
sin la cual no podriamos avanzar hacia el conocimiento ni llevar una vida
plenamente humana. Podemos preguntarnos entonces por qué resultan tan
importantes y necesarios el juego y la imaginacion. El juego en el ser humano
no es una mera funcién biolégica o fisica, como puede serlo en los animales,
sino que es una actividad llena de sentido. En el juego se abren nuevos mundos
posibles, y la imaginacion se pone al servicio de la capacidad simbolica, otro
punto de las teorias peirceanas que aunque no aparece directamente en el
texto del Argumento Olvidado es central para comprender esta nocién mas
amplia de racionalidad®.

El juego es una representacion. Por ejemplo, el nifio que juega y hace
“como si” comiera y bebiera sin tener nada en la mano desarrolla simbolos
ladicos™. Hay en su juego una representacion de una actividad o de un

*l Lorda J. (1991), Gombrich: una teoria del arte, Barcelona: Ediciones Internacionales
Universitarias, p. 352.

32 Para un estudio mas detenido de la nueva nocién de racionalidad en Peirce, o razonabilidad,
véase Barrena S. (2007), La razén creativa. Crecimiento y finalidad del ser humano segin C. S. Peirce,
Madrid: Rialp.

# Piaget J. (1979), La formacion del simbolo en el mifio: imitacion, juego y suefio, México: Fondo de
Cultura Econémica, p. 135.

36

.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. geschiltzter Inhalt. Ohne ge
Inhalts I fir oder In KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22

El argumento olvidado de C.S. Pierce... Methodus N 3 (2008)

objeto ausente, por la que se compara entre un elemento dado y un elemento
imaginado. A través del musement, del juego, somos capaces de ir mas alla de
la limitada capacidad légica, somos capaces de representar lo ausente y de
sopesar las distintas posibilidades que nos ofrece.

El trabajo de la imaginacién nos permite tomar la complejidad de la
experienciay reducirla a formas que podamos manipular a través de imagineria
y de monologos interiores. Asi, por ejemplo, Piaget y Vygotsky pusieron de
manifiesto que la imaginacion de los juegos infantiles esta inextricablemente
unida a la comprensiéon que tendran los nifios de los eventos ordinarios®'. La
imaginacion no nos aleja de la realidad sino que nos ayuda a interpretarla y
comprenderla. El juego, estrechamente unido a la imaginacién, esta dotado
de la capacidad de representacion simbolica. Es quiza el medio por el que
aprendemos a realizar nuestra funciéon simbolica, a otorgar sentido a la
realidad que nos rodea, y por tanto a realizar lo mas propiamente humano,
€omo se vera a continuacion.

4. La capacidad simbélica del ser humano

Serd necesario aclarar, en primer lugar, qué es el simbolo. Peirce define el
signo como algo que esta por algo para alguien en algiin aspecto o capacidad.
Se dirige a alguien y crea en la mente de esa persona un signo equivalente o
quiza mas desarrollado que denomina interpretante (CP2.228, ¢.1897). Peirce
afirma que la divisiéon mas fundamental de los signos, la mas util y frecuente
(CP2.247,1903) es aquella clasificacion que divide alos signos segiin la manera
que tienen de designar a su objeto. Los signos se dividen asi en iconos, indices y
simbolos (CP2.275, 1903). El icono es ese signo cuyas cualidades se parecen al
objeto que representa, esto es, que representa al objeto en tanto que se parece
a ¢l. El icono mantiene con el objeto una relacion de semejanza o similitud,
como es el caso de un retrato o una fotografia. El indice, por su parte, es aquel
signo que tiene una conexiéon dinamica con el objeto que representa, esto es,
esta fisicamente conectado con su objeto y los dos constituyen un par organico
(CP2.299, ¢.1895). El indice es afectado por el objeto y se refiere a ¢l por una

* Cf. Dansky J. “Play”, Encyclopedia of Creativity. M. A. Runko y S. R. Pritzker (eds.), San
Diego: Academic Press, p. 395.

37

.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22

Methodus N* 3 (2008) Sara Barrena

compulsion ciega, por ejemplo, un agujero de bala en la pared, una veleta o
unas huellas en la arena que indican la presencia de alguien caminando.

El simbolo es para Peirce un signo relacionado con su objeto en virtud de
un héabito o convencion, de una conexion de ideas, es decir, en virtud de la idea
de una mente que usa signos, sin la cual no existiria (CP 2.299, ¢.1895). Un
simbolo es un signo que se constituye como signo mera o principalmente por
el hecho de que es usado y comprendido como tal, y sin considerar los motivos
que originalmente gobernaron su selecciéon (CP 2.307, 1902). El simbolo llega
a ser un signo porque un habito o ley adquirida hard que cada aparicién
suya signifique eso que se pretende que signifique. Peirce lo define como “un
representamen cuyo caracter representativo consiste primariamente en su
ser una regla que determinara a su interpretante” (CP 2.292, 1903). En este
sentido el simbolo es una ley o regularidad en el futuro indefinido, y como
ley gobierna y se encarna en individuos (CP 2.293, 1903) El simbolo es un
signo general cuyo objeto es también general, no denota a un objeto sino a
una clase, aunque se encarna en todos los objetos de esa clase. Por ¢jemplo, la
palabra “mesa” designa en virtud de una convencién a todas las mesas y no a

ninguna en particular, aunque se encarna en todas las mesas particulares.

Los simbolos por tanto se distinguen de otros signos por su caracter
convencional y general, aunque comparten con ellos ciertos componentes
indiciales e iconicos. Peirce afirma que “los mas perfectos de los signos son
aquellos en los que las caracteristicas iconicas, indiciales y simbolicas estan
mezcladas tan igualmente como sea posible” (CP 4.448, ¢.1903). Peirce pone
el ejemplo de un nifio que sefiala con su brazo al aire y dice “hay un globo”.
El brazo que senala seria un indice, sin el que no se transmitiria el significado.
O, si el nifio preguntara “qué es un globo” y el padre le respondiera “es
algo similar a una gran pompa de jabon”, ese parecido seria un icono, sin
el que el simbolo no transmitiria su significado. Por tanto, aunque el objeto
completo de un simbolo, es decir, su significado, es de la naturaleza de la ley,
debe denotar a un individual y debe significar un caracter (CP 2.293, 1903).
Siguiendo otro ejemplo de Peirce, puede decirse que las huellas que Robinson
Crusoe encontrd en la arena eran un indice de que habia alguien mas en la
isla, mientras que esas mismas huellas, en cuanto simbolo, eran capaces de

evocar la idea de hombre (CP 4.531, 1906).

Peirce afirma que todas las palabras, frases, libros y demas signos
convencionales son simbolos. Una palabra, afirma Peirce, no nos muestra

un pajaro ni realiza ante nuestros ojos una donacién o un matrimonio, pero

38

.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22

El argumento olvidado de C.S. Pierce... Methodus N 3 (2008)

supone que somos capaces de imaginar esas cosas, y de asociar la palabra
con ellas (CP 2.298, ¢.1895). El simbolo por tanto es un signo relacionado de
alguna manera con la imaginaciéon. No es algo automatico o compulsivo sino
que hay una cierta libertad en como el simbolo representa al objeto, y ahi
interviene la imaginacion. Y somos ademas capaces de evocar lo que significa.
La imaginacion creadora o simbdlica combina iméagenes de distinto origen
formando objetos o situaciones nuevas, dotadas de nueva inteligibilidad. Y
esa libertad creadora del simbolo afecta no sélo a la creacién sino también a
su interpretacion. El simbolo demanda una interpretacion abierta, constituye
siempre una invitaciéon a interpretar. Es un signo infinitamente rico en
significado®. Lo que tiene caracter simbdlico esta siempre abierto, sujeto a
interpretacion. En este sentido, por ejemplo, el juego de un nino es infinito,
podria prolongarse y prolongarse, adquirir nuevos detalles y manifestaciones.

El caso del arte es especialmente significativo. Una obra de arte, en cuanto
simbolo, esta siempre abierta, es un proceso de construccion y reconstruccion
continua. Como senalaba Gadamer en su ensayo La actualidad de lo bello, ese
caracter queda especialmente de manifiesto en el arte moderno, donde no se
puede contemplar una obra de arte de forma pasiva. “Toda obra deja al que

?36 En este sentido no

la recibe un espacio de juego que tiene que rellenar
hay distancia entre el juego simbolico y el que mira el juego. El espectador
participa. La obra de arte requiere de su parte una interpretacion que reviste

a su vez caracter creador.

Lo mismo sucede en el lenguaje cuando hacemos que “flor” signifique a
una flor. Los simbolos constituyen nuestro medio principal de comunicacion.
Toda palabra es un simbolo y podemos comunicarnos sélo porque somos
capaces de transmitir con ella un significado. El médico y escritor norte-
americano Walker Percy afirmaba:

¢{Qué pasa cuando de pronto un nino comprende que el breve y extrafio sonido “gato”, un
golpe de aire entre la lengua y el paladar al que sigue un quejido de la laringe y la lengua
deteniéndose contra los dientes, significa este gato, e incluso no sélo este gato sino todos los
gatos? Y lo significa de una manera muy especial; no significa: mira a ver si ves gato, presta

atencion a gato, quiero gato, ve a coger gato, sino: eso es un gato. Nombrar es un suceso

% Colapietro V. (1993), Glossary of Semiotics, Nueva York: Paragon House, p. 191.

36

Gadamer H.-G., La actualidad de lo bello: el arte como juego, simbolo y fiesta, pp. 73-4.

39

.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. geschiltzter Inhalt. Ohne ge
Inhalts I fir oder In KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22

Methodus N* 3 (2008) Sara Barrena

nuevo. Y, por supuesto, tras la “oracion” de nombrar aparecen pronto otras oraciones
primitivas: Alli gato, Gato ido, ;Dénde gato? Para Peirce este fendmeno no puede explicarse
mediante un modelo diadico, por muy complejo que sea. A palabras como “gato” las llamo
simbolos, del griego symballein, lanzar juntos, porque el nifio pone juntas las dos, la palabra
y la cosa. Se requiere un modelo triadico”.

El simbolo supone la capacidad de representar, de hacer presente un
mundo que no esta siempre ante nuestros 0jos. Y esto es asi porque de alguna
manera el simbolo participa de la misma cosa o persona que simboliza. Como
decia Gadamer, en la obra de arte no s6lo se remite a algo sino que en ella esta
propiamente aquello a lo que se remite®, no remite a un fin con un significado
sino que detenta en si su significado®. La obra de arte, en tanto simbolo, no
es una alegoria sino que en ella y sélo en ella puede encontrase lo que tenga
que decir. Asi, la obra de arte, la palabra, el simbolo, adquieren un caracter
unico, irreemplazable, plenamente humano. Decia Peirce que cada aparicién
del simbolo es tnica, por ejemplo, cuando escribimos o pronunciamos una
palabra llevamos a cabo una encarnacion de ella (CP 2.292, 1903). Peirce
aclara que la palabra en si misma no tiene existencia pero si una realidad viva
que se hace presente cada vez que la empleamos y que se hace patente en que
los existentes concretos se conforman a ella. La palabra vive en las mentes
de los que la usan (CP 2.301, 1893), y a través de ese uso va creciendo. Los
simbolos crecen, afirma Peirce: “es solo a partir de simbolos que un nuevo
simbolo puede crecer. Omne symbolum de symbolo. Un simbolo, una vez que es,
se extiende entre las gentes. En uso y en experiencia, su significado crece” (CP

2.302, 1893).

Esa capacidad de significar, de representar, se transmite del autor
al espectador. Por eso podemos reconocernos en la obra de arte, que es el
logro colectivo de una comunidad potencial®. Utilizar simbolos supone
incorporarse a un nuevo orden social. Recordemos que para Peirce el signo
es para algun pensamiento que lo interpreta: es un signo de algin objeto al
que es equivalente en ese pensamiento (GP 5.283, 1893). Eso no quiere decir
que el significado sea subjetivo. Se trata mas bien, al igual que en la ciencia,
de perseguirlo en comunidad, a través de sucesivas interpretaciones. Lejos de

7 Percy W. (1996), “La criatura dividida”, Anuario Filoséfico, XXIX, pp. 1145-6.
% Gadamer H.-G., La actualidad de lo bello: el arte como juego, simbolo y fiesta, p. 91.
% Gadamer H.-G., La actualidad de lo bello: el arte como juego, simbolo y fiesta, p. 95.
0 Gadamer H.-G., La actualidad de lo bello: el arte como juego, simbolo y fiesta, p. 99.

40

.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22

El argumento olvidado de C.S. Pierce... Methodus N 3 (2008)

caer en un subjetivismo la diferencia de contextos en que estan situados por
ejemplo escritor y lector, y la necesidad de interpretacion, aportan pluralidad
y riqueza.

Peirce, en un texto referido a sus propios escritos filosoficos pero que
podria perfectamente hacerse extensivo a todo texto de cualquier clase, sefiala
la necesidad de la interpretacion propia, de que el lector complete de alguna
manera el trabajo del autor: “El escritor de un libro no puede hacer nada
sino consignar los puntos de su pensamiento. Para el pensamiento vivo, en
sl mismo, en su totalidad, el lector tiene que cavar en su propia alma” (CP
1.221, 1903). Toda interpretacion es siempre de hecho creativa, no se trata
de un mero descodificar, no basta con el conocimiento de un codigo, no es
algo automatico, sino que ‘“se le exigen acciones tan creativas como la de
presuponer, implicar, llenar espacios vacios, recurrir a otros textos, etc.”*!.
La capacidad de hacer representaciones simbolicas y de interpretarlas, de
producir simbolos nuevos, no es exacta, es un proceso abductivo que como tal

ha de ser probado.

A través del simbolo nos enfrentamos precisamente a lo mas propiamente
humano. El juego simbdlico no existe en el animal, sélo otras formas de juego
mecanicas e inferiores, pues el animal no tiene la capacidad de representacion
de lo ausente. Sélo el ser humano tiene la capacidad de atribuir contenidos
simbolicos, de conferir sentido, una significacién, no sélo de remitir a otra
cosa sino de hacerla presente de manera inmaterial, de convertir las cosas
en simbolos, poniendo en juego toda su imaginacién creadora para llevar a
cabo una actividad constructiva. Norbert Elias en su “Doctrina del simbolo”
habla de la innovacion evolutiva de los humanos, del avance trascendental
que representan hacia un nuevo reino, el de los simbolos, como medio para
orientar y encauzar la conducta. Escribe:

Lo que pueden hacer los humanos y no pueden hacer los animales, que sepamos, es el
analisis simbolico y la sintesis simbolica de los cambios en una situacion familiar y un cambio
correspondiente de conducta. La madre ave equipada genéticamente con el impulso de
alimentar a sus crias en el nido no puede efectuar el analisis simbolico y la sintesis simbolica

necesarias para darse cuenta de que sus crias expulsadas del nido por la cria de cuclillo

1 Cf. Castatiares W. (1994), De la interpretacion a la lectura, Madrid: Iberediciones, pp. 162-3.

41

.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. geschiltzter Inhalt. Ohne ge
Inhalts I fir oder In KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22

Methodus N* 3 (2008) Sara Barrena

abren los picos y chillan ahora en el suelo. Ni es la condicion de su conducta tampoco lo
suficientemente versatil y elastica como para que cambie de conducta de acuerdo con la

sintesis y el analisis nuevos de la situacién por medio de simbolos*.

Precisamente, como sefiala Peirce, los seres humanos estamos dotados
del instinto de hacer representaciones simbolicas, de un instinto que nos ayuda

en nuestra funciéon mas propia:

Los animales de todas las razas se alzan muy por encima del nivel general de su inteligencia
en aquellas acciones que son su funcién propia, tal y como volar y construir nidos para los
pajaros ordinarios; ¢y cual es la funciéon mas propia del hombre si no la de encarnar ideas
generales en creaciones artisticas, en utilidades y sobre todo en conocimiento teorético? (CP
6.476, 1908).

Eso es lo que nos diferencia de los demas animales, nuestro instinto
mas propio. Poseemos la capacidad de imaginar cosas que no existen,
acontecimientos que no suceden y comunicarlas a través de simbolos. De esa
capacidad, afirma Norbert Elias, sélo existen como maximo huellas de un
equivalente en el mundo animal, y dicha capacidad “no solo es el padre y
la madre del arte. Fue también y es atn indispensable para la supervivencia
de la humanidad (...). Sus miembros habrian estado perdidos en un mundo
que en su mayor parte no conocian y no podian conocer sin la capacidad
para establecer conocimiento imaginario y comunicacién respecto a &1,
La capacidad de imaginar y de encarnar ese conocimiento en simbolos tiene
valor de supervivencia y un valor extraordinario para nuestro desarrollo
como personas, un valor que no es en absoluto menor a nuestra capacidad de
discurrir “racionalmente” hacia la verdad.

La racionalidad cientifica que considera la realidad como algo objetivo
que se puede medir no es la tinica. La ciencia moderna, el cientismo excluyente,
es radicalmente incapaz de conocer al hombre, como bien sefialaba Walker
Percy, que hablaba del descubrimiento de Peirce “no sélo para mostrar la luz

*2 Elias N. (1994), Teoria del stmbolo: un ensayo de antropologia cultural, Barcelona: Peninsula, pp.
101-2.

* Elias N., Teorta del simbolo: un ensayo de antropologia cultural, p. 123.

42

.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. geschiltzter Inhalt. Ohne ge
Inhalts I fir oder In KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22

El argumento olvidado de C.S. Pierce... Methodus N 3 (2008)

que derrama sobre la incoherencia de la ciencia y de nuestra propia vision
del mundo, sino por su promesa de contribuir a una nueva y mas coherente
antropologia; es decir, a una teoria del hombre”. El mérito de Peirce, sefiala
Percy, reside en que se percaté de que el camino que nos lleva hasta la superacion
de la gran fisura moderna entre mente y materia pasa por el Gnico lugar
donde ambas se cruzan, el lenguaje!*. El lenguaje, el simbolo por excelencia,
el significado, la capacidad de representar simbdlicamente lo ausente, lo que
Peirce llamaba “terceridad”, es quiza, como sefiald Percy certeramente, lo
unico que nos permite superar las dicotomias insalvables de la modernidad,
reconciliar la ruptura entre mente y materia, entre naturaleza y espiritu, entre

conocimiento y vida, entre las ciencias naturales y las humanidades.

El signo triadico de Peirce permite explicar lo que de otro modo no

podriamos:

No, lo que es importante hacer notar del suceso triadico es que todos pueden verlo, que de
hecho ocurre un centenar de veces al dia —siempre que hablamos o escuchamos hablar
a otros— que sus elementos estan abiertos para cualquiera que quiera investigarlos,
incluidos los cientificos naturales, y que no puede ser reducido a una combinaciéon
de sucesos diadicos. El parloteo de una poblaciéon entera de macacos de la India si es
reductible. Pero la sola alocuciéon de un nifio de dos afios que sefala y dice “eso flor”
no puede ser comprendida de la misma manera a pesar de que también tengan lugar
millones de sucesos diadicos: ondas de luz, excitacion de las terminaciones nerviosas,

impulsos eléctricos en las neuronas, contracciones musculares y demas®.

Ninguna estructura material de neuronas, por muy compleja que sea,
y por muy intimamente que pueda estar relacionada con el suceso triadico,
puede por si misma afirmar nada. A través del signo, y en concreto del
simbolo, aparece lo mas propio humano, lo Gnico capaz de suturar la ruptura
entre mente y materia: la capacidad de significar, un tercer elemento que une
ala palabra con el objeto y que no es material pero si real, “tan real como una

berza, un rey o una neurona”*.

# Percy W,, “La criatura dividida”, p. 1144.
» Percy W, “La criatura dividida”, p. 1152.
% Percy W., “La criatura dividida”, p. 1153.

43

.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. geschiltzter Inhalt. Ohne ge
Inhalts I fir oder In KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22

Methodus N° 3 (2008) Sara Barrena

Como ha escrito Lopez Quintas, “la realidad es abierta y ofrece al
hombre multiples posibilidades de fundar en ella mundos diversos llenos

de sentido”™"’

. Surgen posibilidades, multiples espacios donde las facultades
humanas en libre juego pueden crear. El ser humano posee la capacidad de

jugar con la realidad, de conferirle sentido y transmitirselo a otros.

5. Conclusion

El hombre es un criatura que hace simbolos, que pone juntas palabras
y nombres para hacer oraciones, que crea arte y complejas formulaciones
cientificas, que otorga sentido a las realidades cotidianas. A diferencia de los
animales podemos incluso mentir, jugando con los significados con la intencién
de engafiar. En la capacidad de hacer y producir simbolos comparece lo mas
propio de los seres humanos, lo que nos distingue de los animales y de las
maquinas, y que no puede ser explicado simplemente acudiendo a estructuras

neuronales o fisiologicas como en ocasiones ha intentado el cientismo.

Ahora sabemos, al menos un nimero cada vez mayor de personas estd empezando a saber,
que en el corazon de todas las actividades peculiarmente humanas —hablar, escuchar,
entender, pensar, contemplar una obra de arte— subyace un tipo de realidad diferente, a
saber, la triadicidad de Charles Peirce. Esta no puede dejarse de lado y tarde o temprano
debera ser afrontada por la ciencia de la naturaleza, dado que es un fenémeno natural. Asi,
bien podria resultar que la misma conciencia no fuera una “cosa”, una entidad, sino un acto,

el acto triadico por el que reconocemos la realidad a través de su vehiculo simbolico*.

En conclusion, puede decirse que la capacidad simbélica entrafia toda
la capacidad de imaginar, de otorgar sentido, de representar, de comunicar
lo imaginado. A través de esa capacidad, que tan bien se manifiesta en la
actividad que llamamos juego, donde nuestras facultades vagan libremente
encontrando y recreando significados, terceridades, es capaz el hombre de

¥ Lopez Quintas A., Estética de la creatividad: Juego, arte, literatura, p. 479.
% Percy W,, “La criatura dividida”, p. 1154.

44

.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. geschiltzter Inhalt. Ohne ge
Inhalts I fir oder In KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22

El argumento olvidado de C.S. Pierce... Methodus N 3 (2008)

sobrevivir, y de toparse con lo mas propiamente humano e incluso con lo
mas superior, Dios. Quiza por eso Peirce habla del musement en su Argumento
Olvidado, de ese juego intrinsecamente vinculado a la imaginacion, sin
la cual nunca podriamos dar sentido a nuestra experiencia ni avanzar,
mediante simbolos, mediante nuestro lenguaje, hacia el conocimiento de la
realidad®. Quiza, solo a través de lo més propiamente humano somos capaces
de trascender nuestra propia realidad: “sea de ello lo que fuere, en el Puro
Juego del Musement es seguro que se encontrara antes o después la idea de la
Realidad de Dios como una imagen atractiva, que el Muser desarrollara de
diversas maneras. Cuanto mas la pondera, mas respuestas encontrard en cada
parte de su mente, por su belleza, porque proporciona un ideal de vida y por
su explicacion completamente satisfactoria de todo su entorno” (CP 6.463,

1908).

* Cfr. Johnson M. (1997), The Body in the Mind. The Bodily Basis of Meaning, Imagination and
Reason, Chicago: University of Chicago Press, p. ix.

45

.73.216.36, am 19.01.2026, 12:38:02. geschiltzter Inhalt.
Inhalts I fir oder In ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-22

