Matthias Leanza

Grenzrauschen

Zur Figur des Parasiten in der Systemtheorie

Der Parasit zwischen System und Umwelt

»Wie ist soziale Ordnung méglich?« — einer weit verbreiteten Auffas-
sung zufolge steht diese Frage im Zentrum der Soziologie. Niklas
Luhmann bezeichnete sie gar als die fiir »die Disziplin konstituieren-
de Problemstellung«.” Und in der Tat hat jede Sozialtheorie zu kliren,
wie soziale Ordnungsbildung méglich ist und in welchen Formen sie
sich vollzieht. Freilich existieren soziologische Einzelforschungen, die
nicht explizit auf diese Frage reflektieren; dennoch miissen auch sie den
Bezug zu den im Fach etablierten Vorstellungen von Sozialitit wahren,
mochten sie als ein Beitrag zum soziologischen Erkenntnisgewinn ver-
standen werden. Im Umkehrschluss bedeutet das: Vermag eine Theorie
nicht anzugeben, wie soziale Ordnung entsteht, kann sie auch nicht an
der fiir die Disziplin prigenden Problemperspektive partizipieren. Sie
bleibt dann soziologisch undiszipliniert und lduft Gefahr, mit einem
Platz aufSerhalb des Fachs vorlieb nehmen zu miissen.

Im Mittelpunke der systemtheoretischen Ordnungskonzeption, um
deren kritische Befragung es im Folgenden gehen soll, steht das Pro-
blem der Grenzzichung. Die von Luhmann entwickelte Theorie spiirt
allgemein der Frage nach, wie Systeme eine Grenze zu einer Umwelt
hervorbringen, an der sie ihre Operationen orientieren kdnnen. Ob es
sich um Maschinen oder Organismen, psychische oder soziale Systeme
handelt, ist zunichst nicht weiter relevant, auch wenn unterschiedliche
Typen von Operation vorliegen (etwa Leben, Bewusstsein, Kommuni-
kation), die dann spezieller Begriffe bediirfen. Ein System kann somit
als etwas betrachtet werden, das sich selbst eine Grenze zu einer Umwelt
gibt und derart Ordnungseffekee zeitigt.

In zahlreichen Schriften hat Luhmann Prozesse der Grenzzichung
und der Grenzerhaltung sozialer Systeme untersucht, wobei seine Studi-
en zu den Funktionssystemen der modernen Gesellschaft einen zentra-
len Platz im Gesamtwerk einnehmen. Damit teilt die Systemcheorie ein

1 Niklas Luhmann, »Wie ist soziale Ordnung méglich?«, in: ders., Gesellschafis-
struktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaff,
Bd. 2, Frankfurt a. M. 1993, S. 195-285, hier: S. 195.

2 Vgl. Niklas Luhmann, Soziale Systeme. Grundrif§ einer allgemeinen Theorie,
Frankfurt a. M. 1984, S. 15ff.

107

hittps://doLorg/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. [



https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MATTHIAS LEANZA

gemeinsames Erkenntnisinteresse mit den Sozialtheorien des Poststruk-
turalismus, die sich ebenfalls dem Thema der Differenz widmen. Den-
noch wurde von poststrukeuralistischer Seite immer wieder der Vorwurf
erhoben, dass die Systemtheorie eine fragwiirdige Reinheitsvorstellung
pflege und kein Gespiir fiir die Prekaritit von Differenz besitze.’ Folgt
man der Kritik, so unterstellt Luhmann dort klare Grenzverldufe, wo
Autoren wie Jacques Derrida, Judith Butler, Ernesto Laclau und Gilles
Deleuze auf Aufschiibe und Verunreinigungen, Mehrdeutigkeiten und
Vielheiten rekurrieren. Wihrend die Systemtheorie mit ihrem Unwahr-
scheinlichkeitstheorem das klassische Problem der Méglichkeit sozialer
Ordnung ins Zentrum riicke, fragen poststrukeuralistische Sozialtheo-
rien nach der Unméglichkeit sozialer Ordnung, ohne damit partielle
Ordnungseffekte leugnen zu wollen.* Wenngleich diese Kritik niche
ganz von der Hand zu weisen ist, so bedient sie sich selbst einer frag-
wiirdigen Vereindeutigungsgeste: Denn die Systemtheorie hilt durch-
aus Begriffe und Denkfiguren bereit, um Unschirfen und Unentscheid-
barkeiten zu denken. Auch systemtheoretisch lisst sich analysieren, wie
soziale Ordnung von Unordnung durchzogen wird, wie sich beide zu
einer spannungsreichen Einheit verschrinken.’

In diesem Zusammenhang ist erwihnenswert, dass sich Luhmann seit
Mitte der 1980er Jahre immer wieder auf Michel Serres’ Buch Le para-
site von 1980 bezogen hat.® Dies mag den Beobachter zunichst tiberra-
schen, schlieflich unternimme Serres den Versuch, die Unmoglichkeit
operativer SchliefSung und stabiler Grenzzichung aufzuzeigen. Auch die
Zugangsweisen konnten kaum unterschiedlicher sein: Wihrend Luh-
mann fir die Soziologie eine facheinheitliche Theorie zu entwickeln
versucht, die alles Soziale thematisieren kann, scheint Serres dem Ex-

3 So etwa Andreas Reckwitz, »Die Logik der Grenzerhaltung und die Logik der
Grenziiberschreitungen: Niklas Luhmann und die Kulturtheorien«, in: Giinter
Burkart/Gunter Runkel (Hrsg.), Luhmann und die Kulturtheorie, Frankfurt a. M.
2004, S. 213—240.

4 Vgl. Ernesto Laclau, Emanzipation und Differenz, Wien 2002; Oliver Marchart,
Das unmégliche Objekt. Eine postfundamentalistische Theorie der Gesellschaft,
Frankfurt a. M. 2013.

s Vgl. nur Peter Fuchs, Moderne Kommunikation. Zur Theorie des operativen Dis-
placements, Frankfurt a. M. 1993, S. 198ff; Urs Stiheli, »System: Unentscheid-
barkeit und Differenz«, in: Stephan Moebius/Andreas Reckwitz (Hrsg.), Post-
strukturalistische Sozialwissenschaften, Frankfurt a. M. 2008, S. 108-123.

6 Vgl. etwa Niklas Luhmann, Okologische Kommunikation. Kann die moderne
Gesellschaft sich auf Gkologische Gefibrdungen einstellen?, Opladen 1986; ders.,
»Distinctions directrices.. Uber die Codierung von Semantiken und Systemenc,
in: Friedhelm Neidhardt/M. Rainer Lepsius/Johannes Weiss (Hrsg.), Kultur und
Gesellschaft (Kolner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie, Sonderheft
27), Opladen 1986, S. 145-161.

108

hittps://doLorg/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. [



https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GRENZRAUSCHEN

emplarischen und dem Figurativen stets den Vorrang vor allzu strenger
Systematik und Begriffshermetik zu geben. Handelt es sich also um ein
Missverstindnis, eine schlichte Fehlrezeption? Oder hat man es mit je-
nem »Unsinn«’ zu tun, den Luhmann nach eigener Auskunft in jedem
seiner Biicher versteckt hat?

Beide Fragen sollen hier verneint werden. Meine im Folgenden zu
entfaltende These lautet: Die Figur des Parasiten erlaubt es der System-
theorie, Grenzen und die durch sie hervorgebrachten Ordnungseffekte
komplexer zu denken, als es das gingige Bild einer Demarkationslinie
suggeriert. Fiir die Theorie mafgebliche Unterscheidungen, wie die
zwischen System und Umwelt, Inklusion und Exklusion, Positivwert
und Negativwert eines Codes, werden so in einer nicht-biniren, mehr-
wertigen Weise reformulierbar. Jede Grenzzichung erdéffnet demnach
die Moglichkeit ihrer parasitiren Subversion, die jene zugleich bestitigt
und zuriickweist. Ja, mehr noch: Am Beginn eines Grenzverlaufs treten
notwendigerweise parasitire Verunreinigungen auf, die auf ein Auflen
der Grenze verweisen (nicht auf die Auflenseite der Innenseite einer
Grenze, sondern auf das Auflen der in Frage stehenden Grenze zwischen
Innen und Auflen). Der Parasit erhéht Ordnung und Unordnung, Neg-
entropie und Entropie gleichermaflen. Nicht die Logik eines Nullsum-
menspiels, sondern ein wechselseitiges Steigerungsverhilenis beschreibt
deren Zusammenhang.

Die systemtheoretische Aneignung der Figur des Parasiten gestaltet
sich bei genauerer Betrachtung alles andere als unproblematisch, greift
sie doch tief in die Mechanik der Theorie ein. Gegen Luhmanns hiufig
unsystematisch und oberflichlich bleibenden Bezugnahmen auf Serres
ist zu betonen, dass sich der Parasit nicht bruchlos in das systemtheore-
tische Begriffsgefiige integrieren ldsst. Insbesondere muss die operative
Schlieffung eines Systems komplexer gedacht werden. Der vorliegende
Aufsatz versucht dieses Problem zumindest im Ansatz zu skizzieren und
mogliche Losungswege aufzuzeigen. Hierbei geht es mir weniger um
eine werkgeschichtliche Rekonstruktion als vielmehr um eine systema-
tische Suchbewegung, welche in dem von Luhmann entworfenen The-
oriegebdude nach Anschlussstellen fiir die Figur des Parasiten fahndet.
Die Argumentation kann sich auf die bereits vorliegende Forschungsli-
teratur stiitzen, ohne deswegen jeden Vorschlag aufgreifen zu miissen.®

7 Niklas Luhmann, »Biographie im Interview. Gesprich am 8. Januar 1996 in
Oecrlinghausenc, in: Detlef Horster, Niklas Luhmann, Miinchen 1997, S. 25—47,
hier: S. 46.

8 Vgl u. a. Niklas Luhmann, »Kausalitit im Siidenc, in: Soziale Systeme 1 (1), 1995,
S. 9—28; Urs Stiheli, »From Victimology towards Parasitology. A Systems Theo-
retical Reading of the Function of Exclusion, in: Recherches sociologiques 27 (2),
1996, S. 59—80; Armin Nassehi, »Eliten als Differenzierungsparasiten. Skizze

109

hittps://doLorg/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. [


https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MATTHIAS LEANZA

In diesem Sinne verstehen sich die folgenden Ausfithrungen als cin
Beitrag zu einer weiteren Offnung der Systemtheorie fiir poststruktura-
listische Theoriefiguren, die es in einer nicht-trivialisierenden Weise zu
integrieren gilt.?

Eine Kunst der Grenzvermessung

Luhmann begreift Systembildung als einen Prozess der »>Ausdifferenzie-
rung« — ein Begriff, der in mindestens zweierlei Hinsicht missverstind-
lich ist: Erstens wird er hdufig mit zunehmender Innendifferenzierung
verwechselt. Zweitens suggeriert er, dass bereits eine Umwelt vorliegt,
aus der sich dann ein System herausdifferenzieren< kann. Beides ist
aber nicht der Fall. Ausdifferenzierung bedeutet vielmehr, dass sich ein
System gegen eine Umwelt schlief3t, also eine Grenze in die Welt ein-
schreibt, an der es seine Operationen orientieren kann.” System und
Umwelt sind daher sowohl gleichurspriinglich wie gleichzihlig. Und
wenn Luhmann gelegentlich das System als Einheit der Differenz von
System und Umwelt bezeichnet, so ist dies kein Verstof§ gegen logisch
gebotene Begriffshierarchien, sondern ein Verweis darauf, wer hier den
aktiven Part ibernimmt: Das System zieht die Grenze zu seiner Um-
welt, nicht umgekehre.”” Ist ein System nicht mehr in der Lage, die
Grenze zu seiner Umwelt zu reproduzieren, so 16st es sich auf. Staaten
konnen zusammenbrechen, Ehen geschieden werden, Firmen pleitege-
hen, Gespriche enden. Das Auflsen ciner System/Umwelt-Differenz
lasst sich als Entdifferenzierung beschreiben.

Zwischen System und Umwelt herrscht ein Komplexititsgefille. Im
operativen Auflen existieren stets mehr Elemente mit entsprechend
selektiver Relationierung als im Systeminneren. Die Umwelt ist daher
schwicher integriert als das System, das seine Einheit wahren muss,

eines Forschungsprogrammse, in: Ronald Hitzler/Stefan Hornbostel/Corne-
lia Mohr (Hrsg.), Elitenmacht, Wiesbaden 2004, S. 25—41; Wolfgang Ludwig
Schneider/Isabel Kusche, »Parasitire Netzwerke in Wissenschaft und Politike,
in: Michael Bommes/Veronika Tacke (Hrsg.), Netzwerke in der funktional diffe-
renzierten Gesellschaft, Wiesbaden 2010, S. 173—210.

9 Vgl fiir wichtige Studien in dieser Richtung Urs Stiheli, Sinnzusammenbrii-
che. Eine dekonstruktive Lektiire von Niklas Lubhmanns Systemtheorie, Weilerswist
2003; Sven Opitz, An der Grenze des Rechts. Inklusion/Exklusion im Zeichen der
Sicherheit, Weilerswist 2012.

10 Vgl. Niklas Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1997,
S. s9sff.

11 Auf die damit einhergehende Frage nach der ersten, letztlich unméglichen Ope-
ration komme ich gleich zuriick.

hittps://doLorg/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. [



https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GRENZRAUSCHEN

mochte es fortbestehen.”™ Gleichwohl kénnen Systeme innerhalb ihrer
Grenzen hohe Grade an Komplexitit aufbauen. Ein zentraler Mecha-
nismus ist hierbei die Systemdifferenzierung, das meint die Wiederho-
lung von Systembildung innerhalb eines Systems. Im Unterschied zu
klassischen Vorstellungen von Differenzierung begreift Luhmann diese
nicht als Dekomposition eines gegebenen Ganzen in seine Teile, son-
dern als das unvorhersehbare Entstehen neuer Ordnung. Die These
einer Summenkonstanz wird zuriickgewiesen.” Systeme kénnen dem-
nach Komplexitit aufbauen, indem sie in sich neue Grenzen etablie-
ren, die zu Teilsystemen und systeminternen Umwelten fithren. Mit der
tibergreifenden Systemeinheit weisen die Subsysteme eine gemeinsame
Auflengrenze auf, wenngleich sie untereinander in einem Verhiltnis re-
lativer Indifferenz stehen. Dies kann anhand der Disziplinendifferenzie-
rung moderner Wissenschaft erliutert werden:™ Da jede Wissenschafts-
disziplin Teilsystem eines Gesamtsystems ist, muss sie sich fragen lassen,
inwiefern ihre Kommunikationen einerseits einen Beitrag zum wissen-
schaftlichen Erkenntnisgewinn leisten und sie andererseits so speziell
sind, dass sie nur innerhalb eines gesonderten Fachs méglich werden.
Ist eine Disziplin nicht mehr in der Lage, tiberzeugende Antworten auf
beide Fragen zu liefern, wird sie Schwierigkeiten mit ihrer doppelten
Grenzzichung bekommen.

Durch den Mechanismus der Systemdifferenzierung entstehen so-
mit Innendifferenzierungen. Es kommt zu einer Verschachtelung von
Systemen im Sinne einer »Mehrstufigkeit.”s Systeme kénnen demnach
als komplexe Ordnungsgefiige begriffen werden, die sich gegen eine
tiberkomplexe Umwelt begrenzen miissen. Die Unordnung wird dann
in die Umwelt verbanng; sie ist fiir das System allenfalls als Irritation
erfahrbar.’ Doch verhilt es sich tatsichlich so eindeutig? Lassen sich in
Luhmanns Schriften nicht auch Hinweise fiir eine komplexere Verhilt-
nisbestimmung von Ordnung und Unordnung finden, die es erlaubt,
operative Schliefung anders zu denken und so Briicken zu Serres’ Figur
des Parasiten zu schlagen?

12 Vgl. Niklas Luhmann, »Haltlose Komplexitite, in: ders., Soziologische Aufleli-
rung 5. Konstruktivistische Perspektiven, Wiesbaden 2009, S. §8—74.

13 Vgl. Niklas Luhmann, Einfiibrung in die Theorie der Gesellschaft, hrsg. v. Dirk
Baecker, Heidelberg 2005, S. 235-360.

14 Vgl. umfassend dazu Rudolf Stichweh, Zur Entstehung des modernen Systems
wissenschaftlicher Disziplinen. Physik in Deutschland 1740-1890, Frankfurt a. M.
1984.

15 Siehe zu diesem Begriff Niklas Luhmann, Politische Soziologie, hrsg. v. André
Kieserling, Berlin 2010, S. 61f.

16 Vgl. Andreas Folkers/Il-Tschung Lim, »Irrtum und Irritation. Fiir eine kleine
Soziologie der Krise nach Foucault und Luhmanng, in: Behemoth 7 (1), 2014,
S. 48-69.

hittps://doLorg/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. [



https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MATTHIAS LEANZA

Der Begriff des »Fundierungsparadoxes« bietet hierzu eine interessante
Maglichkeit.”” Fundierungsparadoxien treten immer dann auf, wenn
Systeme versuchen mit den eigenen Mitteln ihre Ausdifferenzierung
zu begriinden. Die Kategorien, die begriindet werden sollen, werden
dann zur Begriindung herangezogen. Daher weisen die entsprechenden
Griindungserzihlungen entweder logische Fehler oder markante Liicken
auf.”® Die Legitimation von Rechten durch den Rekurs auf erlittenes
Unrecht unterstellt, dass die Rechte schon vor ihrer Einsetzung existier-
ten, denn sonst hitte es kein Unrecht geben kénnen.” Die Griindung
einer Organisation markiert ihre allererste Entscheidung, auch wenn sie
diese Entscheidung gar nicht treffen konnte, da sie noch nicht gegriin-
det war.*® Versuchen Interaktionssysteme zu kliren, ob die Kommuni-
kation unter Anwesenden bereits begonnen hat, treten dhnliche Pro-
bleme auf. Um diesen zu entgehen, existieren BegriifSungsrituale, die
den Beginn einer Interaktion anzeigen sollen, hierbei aber voraussetzen
miissen, dass die Interaktionsteilnehmer bereits ein gemeinsames Wahr-
nehmungsfeld teilen — also schon interagieren.”” Kurzum, jedes System
griindet auf einem fiir das System selbst nicht zuginglichen Grund.**

In genetischer Perspektive zeigen sich Fundierungsparadoxien als un-
reine Anfinge.”* Die erste Operation eines Systems ist stets unscharf.

17 Vgl. Niklas Luhmann, »Sthenographie und Euryalistik«, in: Hans Ulrich Gumb-
recht/Karl Ludwig Pfeiffer (Hrsg.), Paradoxien, Dissonanzen, Zusammenbriiche.
Situationen offener Epistemologie, Frankfurt a. M. 1991, S. 58-82.

18 Vgl. Albrecht Koschorke, »Zur Logik kultureller Griindungserzihlungene, in:
Zeisschrift fiir Ideengeschichte 2 (1), 2007, S. s—12.

19 Vgl. Niklas Luhmann, »Am Anfang war kein Unrecht, in: ders., Gesellschafis-
struktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaff,
Bd. 3, Frankfurt a. M. 1993, S. 11-64; ders., »Das Paradox der Menschenrechte
und drei Formen seiner Entfaltungs, in: ders., Soziologische Aufklirung 6. Die
Soziologie und der Mensch, Wiesbaden 2009, S. 218—225. Siche ferner Jacques
Derrida, Gesetzeskraft. Der »mystische Grund der Autoritiit, Frankfurta. M. 2013.

20 Vgl. Niklas Luhmann, Organisation und Entscheidung, Wiesbaden 2011,
S. 123-151.

21 Vgl. André Kieserling, Kommunikation unter Anwesenden. Studien iiber Interak-
tionssysteme, Frankfurt a. M. 1999, S. 110-146.

22 Dieses Problem existiert bereits auf der Ebene jeder einzelnen Form, Beobach-
tung, Operation: Versucht eine Form mit der eigenen Unterscheidung die Ein-
heit der Unterscheidung zu bestimmen, méchte eine Beobachtung sich selbst
hinsichtlich ihres blinden Flecks beobachten, und strebt eine Operation danach,
sich selbst zu bewirken, so entsteht eine Paradoxie. Das ist nur eine andere Weise
zu sagen, dass keine Form, Beobachtung, Operation sich vollstindig schliefen
kann. Stets gibt es eine teilweise Offnung zu einem Auflen, die die Schlieffung
unterbricht.

23 Vgl. zum Problem des Anfangs in der Systemtheorie Albrecht Koschorke, »Die
Grenzen des Systems und die Rhetorik der Systemtheorie«, in: ders./Cornelia

hittps://doLorg/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. [



https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GRENZRAUSCHEN

Sie oszilliert zwischen einem AufSen, das noch nicht Umwelt geworden
ist, und einem Innen, das noch nicht System geworden ist. Dennoch
ereignet sie sich empirisch in der wirklichen Welt. Sie vollzieht sich als
Ubergang zwischen einem Nicht-mehr und einem Noch-nicht. In der
retrospektiven Umschrift des Systems** markiert die erste Operation die
unmogliche Selbstsetzung des Systems, die faktisch dennoch méglich
war, da sie von einer bereits existierenden Welt getragen wurde. Mit
anderen Worten: Ein System kann seine Ausdifferenzierung gar nicht
selbst angestofSen haben, auch wenn es die anfingliche Unreinheit im
Nachhinein zu vergessen trachtet. Die Bedingung der Méglichkeit eines
Systems wurde nicht vom System selbst generiert. Das wire der unmaog-
liche Ubergang von null zu eins, von nichts zu etwas.

Im Umkehrschluss muss das nicht zwangsldufig zu einem ebenfalls
fragwiirdigen Reduktionismus fiihren, der keine qualitativen Ubergin-
ge denken kann. Luhmann bietet hierzu eine Alternative: eine mode-
rate Emergenzthese. Denn es miissen stets schon Systeme ausdifferen-
ziert sein, welche die Ausdifferenzierung neuer Systeme als eine Art
»Realitdtsunterbau«® tragen. Luhmann hat dieses Problem als »mutu-
alistische« beziehungsweise >multiple Konstitution« auf den Begriff ge-
bracht.? Fiir soziale Systeme bedeutet dies: Damit doppelte Kontingenz
entstehen kann, bedarf es mindestens zweier personalisierbarer Sinnsys-
teme — Ego und Alter —, welche ihre Verhaltensselektionen wechselseitig
voneinander abhingig machen und dabei unterstellen, dass weder die
cigenen noch die fremden Selektionen vollstindig determiniert sind.
Ego und Alter sind daher die mundane Méglichkeitsbedingung fiir die
Ausdifferenzierung eines neuen Sozialsystems, das als »emergente Ebene
des Zwischensystemkontakes«?” zu begreifen ist.

Luhmanns differenzierungstheoretisches Vorgehen gleicht somit dem
einer Grenzvermessung: Schritt fiir Schritt werden Systemgrenzen ab-
gegangen, um sie in ihrer sozialen, sachlichen, zeitlichen (und leider
viel zu selten auch riumlichen) Dimension zu beschreiben. An seinem
Beginn verwirrt sich jedoch der Grenzverlauf. Die Theorie st6fft dann
auf eine merkwiirdige Kreuzung der behutsam abgeschrittenen System-
grenze mit anderen Systemgrenzen. Die Verwirrung der Linienfithrung
schafft eine uneindeutige Situation, in der Raum fiir Neues entsteht.
Die erste Operation eines Systems kann daher als das ausgeschlossene,

Vismann (Hrsg.), Widerstinde der Systemtheorie. Kulturtheoretische Uberlegungen
zum Werk Niklas Luhmanns, Berlin 1999, S. 49—60.

24 Siehe dazu Peter Fuchs, Die Umschrift. Zwei kommunikationstheoretische Studien:
sjapanische Kommunikation< und »Autismusc, Frankfurt a. M. 1995.

25 Luhmann, Soziale Systeme, S. 43, 97.

26 Vgl. ebd., S. 65ff, 157, 188, 191f,, 333.

27 Ebd., S. 159.

113

hittps://doLorg/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. [



https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MATTHIAS LEANZA

eingeschlossene Dritte derjenigen Systeme verstanden werden, welche
die Ausdifferenzierung ermdoglicht haben. Neue Ordnungen zeichnen
sich stets an der Grenze bereits bestehender Ordnungen ab. Jedes Sys-
tem entsteht in einer Nische.

Was sich der Grenzziehung nicht fiigt

Genau an dieser Stelle setzt Serres mit der Figur des Parasiten an. Sein
methodisches Vorgehen begreift er denn auch nicht als Grenzvermes-
sung, sondern als randonnée, was so viel wie ein Umherwandern, eine
»interessante Reise«*® bedeutet. Demnach soll all den Momenten nach-
gegangen werden, die sich einer Grenzzichung nicht fiigen, auch wenn
sie auf diese verwiesen bleiben. Serres versucht zu zeigen, »[d]afl es
tiberall Unterbrecher gibt, die mit groffem Aufwand daran arbeiten ab-
zuzweigen und zu unterschlagen, was da tiber die Wege wandert. Die
Bezeichnung, die man diesen verbreiteten und vielfiltigen Aktivitdten
zumeist beilegt, lautet Parasitentum, und ich fiirchte, es ist die gewdhn-
lichste Sache von der Welt.<** Jede Ordnung weist somit Locher und
Risse auf, die es sichtbar zu machen gilt. Eine vollstindige Schlieffung,
ein perfektes System kann es nicht geben. Aber umgekehrt ist ebenso
richtig, dass das Loch einen Rand und der Riss einen Kérper voraussetzt.
Ordnung und Unordnung verschrinken sich notwendigerweise ineinan-
der — so die These. Doch was hat es mit dem Begriff des »Parasitenc auf
sich, der zumeist duflerst negative Konnotationen trigt? Wie méchte ihn
Serres stattdessen verstanden wissen? Und inwiefern kann die System-
theorie die Serressche Argumentation fiir sich fruchtbar machen?

Der griechischen Herkunftsbedeutung folgend, meint der Parasit ei-
nen Mitesser. Das Wort bezeichnet jemanden, der sich aus einer Neben-
position heraus (pard) ernihrt (sizos). In der klassischen Antike wurden
zunichst die Inhaber eines religidsen Amtes mit diesem Ausdruck be-
legt; das war insbesondere bei den in Attika beheimateten Kulten der
Fall. Als Vertreter ihrer Polis hatten die Parasiten das Opfermahl mit
den Géttern zu verspeisen. Seit Mitte des 4. Jahrhunderts v. Chr. erhielc
der Begriff Einzug in die attische Theaterwelt, wodurch er eine Umwer-
tung erfuhr. Als >Parasit« wurde nunmehr eine Bithnenfigur bezeichnert,
die sich als ungeladener Gast einen Platz an der Tafel anderer Leute zu
verschaffen suchte.’® Zu einem biologischen Terminus wurde der Be-

28 Michel Serres, Der Parasit, Frankfurt a. M. 1987, S. 15.

29 Ebd., S. 24.

30 Vgl. Heinz-Giinther Nesselrath, »Parasit, in: Der Neue Pauly; Ulrich Enzens-
berger, Parasiten. Ein Sachbuch, Frankfurt a. M. 2001, S. 11—72; Matthias J.
Pernerstorfer, »Prolegomena zu einer Kulturgeschichte des Parasiten in der

114

hittps://doLorg/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. [



https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GRENZRAUSCHEN

griff erst in der Mitte des 17. Jahrhunderts, bevor er verstirke im 19.
Jahrhundert in medizinischen Diskursen zu zirkulieren begann. Parallel
kam es zu einem abermaligen Bezug auf die Sozialwelt.’* Unter ande-
rem verbreitete sich die Rede vom »jiidischen Parasiten< — ein Motiv, das
im Nationalsozialismus den Ausschluss, die Vertreibung und den Mord
von Millionen Juden zu legitimieren half. Und auch heutzutage finden
sich in o6ffentlichen Debatten stark abwertende Klagen tiber »Schmarot-
zerc und >Sozialparasitens, welche der Allgemeinheit schadeten.’

Michel Serres’ Buch Der Parasit markiert eine abermalige Wende in
der Geschichte des Begriffs, zeigt die vorgestellte Argumentation doch
auf, dass parasitire Verunreinigungen cin allgemeines und letztlich un-
vermeidbares Phinomen sind. Auf jedem Ordnungsniveau existieren
Parasiten, die von Serres als die Riickkehr des Ausgeschlossenen ins In-
nere beschrieben werden. Uberall dort, wo ein ordnungsbildender Aus-
schluss stattfindet, kénnen sie vorkommen. Diese These ist durchaus
als eine Kritik zu lesen: Wenn die parasitire Storung den Normalfall
bildet, verlieren unterkomplexe Reinheitsvorstellungen ihre Uberzeu-
gungskraft. Die Figur des Parasiten erweist sich so als ein Sinnbild fir
die Verschrinkung von Ordnung und Unordnung.?* Ob es sich hierbei
um Maschinen, Organismen, Psychen, Sozialstrukturen oder logische
Formen handelt, ist zunichst nicht weiter relevant. Serres’ Parasit setzt
dhnlich allgemein an wie Luhmanns System. Bei genauerer Betrachtung
zeigt sich, dass die beiden Zuginge miteinander kompatibel sind und in
gewisser Hinsicht einander implizieren.’* »Kein System ohne Parasit«,
heiflt es apodiktisch bei Serres, der seine Uberlegungen ebenfalls in
einem informations-, evolutions- und systemtheoretischen Rahmen
entwickelt. »Aber auch, kein Parasit ohne Systemg, liefe sich im Geiste
Luhmanns erginzen.

Wie Petra Gehring betont, prisentiert Serres die Figur des Parasiten
mithilfe einer Vielzahl von Figuren.** Damit soll gesagt sein, dass an-

griechisch-romischen Komédie«, in: Literatur- und Theatersoziologie 7, 2012,
S. 99-116.

31 Vgl zur interdiskursiven Zirkulation der Parasitenmetapher um 1900 Eva Jo-
hach, Krebszelle und Zellenstaat. Zur medizinischen und politischen Metaphorik in
Rudolf Virchows Zellularpathologie, Freiburg i. Br. 2008, S. 227-331.

32 Vgl. Enzensberger, Parasiten, S. 92—275; Andreas Musolff, »Metaphorische Para-
siten und >parasitirec Metaphern: Semantische Wechselwirkungen zwischen po-
litischem und naturwissenschaftlichem Vokabular, in: Matthias Junge (Hrsg.),
Metapher und Gesellschaft. Die Bedeutung der Orientierung durch Metaphern,
Wiesbaden 2011, S. 105-119.

33 Vgl. Serres, Der Parasit, S. 131.

34 Vgl. Stiheli, »From Victimology towards Parasitology«.

35 Serres, Der Parasit, S. 26.

36 Vgl. Petra Gehring, »Der Parasit. Figurenfiille und strenge Permutation, in:

I1§

hittps://doLorg/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. [



https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MATTHIAS LEANZA

hand ciner Fiille von literarischen Versatzstiicken, philosophischen
Theoremen, kulturellen Formen, naturwissenschaftlichen Phinomenen
und anderem mehr ein allgemeines Ordnungsproblem thematisiert
wird — ein Problem, das all diese besonderen Bereiche tibergreift und
in ein Kontinuum stellt. Der Parasit ist iiberall zu finden, wenn auch
immer anders. Ebenso vielfiltig sind die Figuren, die Serres anfiihre,
um letztlich ein gemeinsames Grundmotiv aufscheinen zu lassen. Die
Systemtheorie Luhmanns kann jedoch bei einer solch figurativen Dar-
stellung niche verbleiben. Sie ist durch und durch auf Theorie »geeichts,
sofern man darunter eine Menge aufeinander abgestimmter Begriffe
versteht, die eine kontrollierte Mustererkennung erlauben. Daher sollen
im Folgenden zunichst vier Elemente der Serresschen Figur des Para-
siten herauspripariert werden, die so etwas wie das Grundgeriist bilden,
bevor im Anschluss daran zu fragen ist, wie sich dieses in einem system-
theoretischen Begriff neu fassen ldsst.

(a) Der Parasit ist erstens durch Paradoxalitit gekennzeichnet. Mit einer
Formulierung Serres’ kann er als der »ausgeschlossene, eingeschlos-
sene Dritte«?” beschrieben werden. Dies ist keine Wortspielerei, son-
dern der Versuch einer schwierigen Verhiltnisbestimmung. Der Pa-
rasit meint eine eigentiimliche Relation zu einer Relation, genauer:
Als nicht vorgesehener Dritter nihrt er sich von einem bestehenden
Produktions- oder Austauschverhiltnis, das er zugleich bestitigt wie
zurlickweist. Die parasitire Relation akzeptiert und unterliuft die
Wirtsrelation.?® Auf diese Weise kommt Rauschen in das System,
dessen Grenzen werden briichig und uneindeutig.’?® Die Stadtratte
hat ihren Vetter die Landratte zum Mahl eingeladen — so das Ein-
gangsbeispiel Serres’ —, verspeist werden die Lebensmittel des Steu-
erpichters, der sich selbst seinen Teil vom Produzenten abgezweigt
hat. Der Parasit ist der ungebetene Gast, der mitisst. Er ist der Aus-
geschlossene, der ins Innere zuriickkehrt.** Daraus resultiert seine
Unruhe: Schon beim ersten Knarren der Tiir rennen die Ratten aus-
einander, in der Angst entdeckt zu werden.

(b) Zweitens ist die parasitire Beziechung einseitig ausgerichtet. Der eine
nimmt¢, ohne zu geben. Der andere gibt, ohne einen Gegenwert zu
erhalten. »Parasitdr nenne ich eben dieses Halbleiterphinomen, dies

Eva Eflinger et al. (Hrsg.), Die Figur des Dritten. Ein kulturwissenschaftliches
Paradigma, Frankfurt a. M. 2010, S. 180-192.

37 Serres, Der Parasit, S. 41ff.

38 Vgl. ebd., S. 29.

39 Bendtigt wird daher eine nicht-klassische Logik, die mit Paradoxien und Un-
schirfen umgehen kann. Vgl. Serres, Der Parasit, S. 88f.

40 Vgl ebd., S. 118f, 226.

116

hittps://doLorg/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. [



https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GRENZRAUSCHEN

Ventil, diesen einfachen Pfeil, diese Bezichung, die nur eine Rich-
tung kennt.«** Der Parasit unterbricht jede Reziprozitit. Ohne Ge-
genleistung eignet er sich ein Gut an, das andere hergestellt haben.
Produktions- und Tauschlogik liegen dem Parasiten fern, auch wenn
er funktionierende Produktions- und Tauschverhiltnisse voraus-
setzt. In gewisser Weise verkorpert er das Gegenmodel zur Gabe: das
reine Nehmen. Und falls der Parasit doch einmal tauschen sollte,
so wechselt er die Miinzart. Das Speisen an der Tafel anderer Leute
wird mit Scherzen und Geschichten beglichen. Der Parasit »diago-
nalisiert« den Tausch.*

(c) Die Figur des Parasiten beschreibt drittens cinen reflexiven Mecha-

nismus.® Parasitire Ordnungen sind parasitierbare Ordnungen: Des
einen Laus ist des anderen Wirt. Parasiten unterwandern nicht nur
Grenzen, sie verfiigen auch iber eigene; dies macht sie zum mog-
lichen Gegenstand von Grenzverletzungen. >Parasitir< bezeichnet
somit keine ontologische Eigenschaft, sondern eine relationale Posi-
tion. Der Steuerpichter nihrt sich vom Produzenten, die Stadtratte
findet ihre Speisen in der Kammer des Steuerpichters, die Land-
ratte schmarotzt bei ihrem Vetter in der Stadt. Zusammen bilden
sie eine parasitire Kaskade, eine Kette von »aufeinandergepfropften
Parasiten«,* in der jeder versucht, der letzte zu sein. Die eigenen
Grenzen sollen intakt bleiben, auch wenn an denen der anderen
fleiffig genagt wird. Gleichzeitig ist es attraktiv, moglichst nah an
der Produktionsquelle zu sitzen, obgleich dadurch die Gefahr steigt,
selbst zum Ziel parasitirer Unterwanderungen zu werden. Das Er-
gebnis ist eine nicht still zu stellende Dynamik in der parasitiren
Kaskade. Fortwihrend vollziehen sich Positionswechsel.+

(d) Viertens ldsst sich nicht immer eindeutig und verbindlich entschei-

41
42
43

44
45

47

den, wer [héte im Sinne von Wirt und wer /4éte im Sinne von
Gast ist.** Das Franzosische ist in diesem Punkt genauso unent-
schieden wie die Sache, die es zur Sprache bringt. Die Verortung
des parasitiren Rauschens ist somit abhingig von der »Stellung des
Beobachters«,*” der Parasit ist an eine Perspektive gebunden. Serres
fithre hierzu das Beispiel einer Abendgesellschaft an, bei der die

Ebd., S. 14.

Vgl. Serres, Der Parasit, S. 57—65.

Das meint einen Mechanismus, der auf sich selbst anwendbar ist. Vgl. Niklas
Luhmann, »Reflexive Mechanismenc, in: ders., Soziologische Aufklirung 1. Auf-
sitze zur Theorie sozialer Systeme, Wiesbaden 2009, S. 116-142.

Serres, Der Parasit, S. 25.

Vgl. ebd., S. 82.

Vgl. ebd., S. 31ff.

Ebd.,, S. 102.

117

hittps://doLorg/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. [



https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MATTHIAS LEANZA

Unterhaltung der Giste durch das Klingeln des Telefons kurzfri-
stig unterbrochen wird: »Sobald ich das Gesprich aufnehme, setzt
die Unterhaltung an der Festtafel wieder ein, sie wird zum Lirm,
zum Rauschen, fir das neue Wir. Das System schaukelt. Nihere ich
mich wieder der Tafel, so wird der Lirm nach und nach wieder zur
Konversation.«*® Was Lirm und was Information ist, wird von der
Position des Hérers im Raum mitbestimmt. Wer produziert und
wer konsumiert, wer nimmt und wem genommen wird, in welche
Richtung die parasitire Kaskade also verlduft, ist nur durch die An-
gabe einer kontingenten Beobachterposition zu klaren. Unterschied-
liche Zuordnungen kénnen die Folge sein.

Mit seinen vier Grundmerkmalen — Paradoxalitit, Einseitigkeit, Reflexi-
vitdt, Perspektivitit — verweist der Parasit auf Relationen und Grenzen,
die er sowohl bestitigt als auch zuriickweist. Ordnung und Unordnung
werden von ihm gleichermaflen gestiftet. Systemtheoretisch lsst sich
dieser Gedanke wie folgt reformulieren:** Parasitire Relationen kénnen
tiberall dort entstehen, wo sich Elemente zu einem System verkniipfen.s°
Jede Ausdifferenzierung einer System/Umwelt-Differenz ermoglicht das
Einnisten spezifischer Parasiten, welche die Grenzzichung konsolidieren
und unterlaufen. Es handelt sich dann weder um eine reibungslose Dif-
ferenzierung noch um eine vollstindige Entdifferenzierung. Der Parasit
sperrt sich gegen eine solch eindeutige Zuordnung. Er operiert paradox,
da er sich eine etablierte System/Umwelt-Grenze zunutze macht, sie
aber zugleich verwirrt. Die Grenze verschwimmy, sie wird uneindeutig,
briichig, durchlissig. Die volle operative Schlieffung des Systems wird
dadurch verhindert, auch wenn eine ausreichend starke SchlieSungsbe-
wegung vorausgesetzt bleibt. Der Parasit ist das Dritte zwischen Diffe-
renzierung und Entdifferenzierung.

Diese abstrakte, formal ansetzende Begriffsbestimmung eignet sich
fur Spezifizierungen in mehrere Richtungen. Zunichst ist sie hinsicht-

48 Ebd.

49 Die folgende Begriffsbestimmung orientiert sich an der System/Umwelt-Diffe-
renz. Der Formbegriff im Anschluss an George Spencer-Brown liefSe eine noch
allgemeinere Bestimmung des Parasiten zu, da Systemdifferenzierung ein Son-
derfall von Formdifferenzierung ist (vgl. Athanasios Karafillidis, Soziale Formen.
Fortfiihrung eines soziologischen Programms, Bielefeld 2010, S. 243—347). Dem-
nach sind nicht nur ganze Systeme, sondern auch sachliche, soziale, zeitliche
und riumliche Differenzierungen unterhalb der Systemschwelle parasitierbar.

5o Die Letztelemente eines Systems kdnnen durch einen Beobachter selbst wiede-
rum als eine Relationierung von Elementen auf einem niedrigeren Emergenz-
niveau dekomponiert werden. Systeme erweisen sich so als eine Relationierung
von Relationen. Vgl. Luhmann, Soziale Systeme, S. 41ff.

118

hittps://doLorg/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. [



https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GRENZRAUSCHEN

lich verschiedener Systemtypen zu konkretisieren. Technische, biolo-
gische, psychische und soziale Parasiten besitzen einen jeweils anderen
Charakter, da es sich um verschiedenartige Formen von Operation und
Grenzziechung handelt, auf die sie bezogen sind. In der soziologischen
Diskussion wurden bislang vor allem codierte Sozialsysteme betrach-
tet.’" Aber auch nicht-codierte Systeme sind parasitierbar, weshalb die
obige Begriffsbestimmung ihren Ausgang vom allgemeineren Problem
der Grenzziehung genommen hat. Codierung ist nur eine Maglichkeit,
wie sich ein System operativ schlieflen kann. Ferner bedarf weiterer Kli-
rung, inwiefern Parasiten notwendigerweise auftreten, was von Serres
immer wieder nahegelegt wird. Zwar leuchtet es intuitiv ein, dass die
Wahrscheinlichkeit von parasitiren Grenzverunreinigungen mic der
Zeit zunimmt, worauf auch der Entropiegedanke verweist.’> Ebenfalls
besitze die erste Operation ecines Systems, wie bereits gezeigt wurde,
stets einen parasitdren Charakter (und damit in abgeschwichter Form
alle weiteren Operationen, die an ihr anschlieen). Dennoch ist das
Auftreten einer solchen Operation nicht notwendig, sondern mit einem
Wahrscheinlichkeitswert versehen, der kleiner ist als eins. Es wire dann
nach den Bedingungen zu fragen, die das Auftreten einer parasitiren
Verunreinigung wahrscheinlich oder unwahrscheinlich werden lassen.
Ebenso ist zu unterscheiden, ob Parasiten situativ anfallen oder sich ver-
stetigen und zu eigener Systembildung fithren.’> Hierbei kann vermutet
werden, dass ein enger Zusammenhang zwischen dem Grad an Aus-
differenzierung einer parasitiren Relation und der Wahrscheinlichkeit
ihrer neuerlichen parasitiren Unterwanderung besteht.

Das sind einige der Grundprobleme einer — wenn man so mochte —
systemtheoretischen Parasitenkunde. Auch wenn der vorliegende Auf-
satz eine solche nicht voll entfalten kann, soll doch im Folgenden ihr
gesellschaftstheoretisches Potenzial aufgezeigt werden. Da es sich bei der
von Luhmann entwickelten Systemtheorie, trotz aller Ausgriffe in ande-
re Disziplinen, im Kern um einen Beitrag zum soziologischen Erkennt-
nisgewinn handelt, hat sich der Begriff des »Parasiten< nicht zuletzt fiir
das Gesellschaftssystem als instruktiv zu erweisen. Denn mit diesem ist
das umfassende Sozialsystem angesprochen, das die Freiheitsspielriume
aller anderen Sozialsysteme konditioniert (nicht: determiniert). Der Be-

st Vgl. etwa Stiheli, Sinnzusammenbriiche, S. 303f.; Wolfgang Ludwig Schneider,
»Terrorismus und andere Parasiten. Ein systemtheoretischer Deutungsversuch
der Intitialphase des nordirischen Konflikts¢, in: Thorsten Bonacker/Rainer
Greshoft/Uwe Schimank (Hrsg.), Sozialtheorien im Vergleich. Der Nordirland-
konflikt als Anwendungsfall, Wiesbaden 2008, S. 181-203, hier: S. 181; Opitz,
An der Grenze des Rechts, S. 25 1ff.

s2 Vgl. Serres, Der Parasit, S. 2851t

53 Vgl. Schneider, »Terrorismus und andere Parasitenc, S. 182.

I19

hittps://doLorg/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. [



https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MATTHIAS LEANZA

griff’ des »Parasitens, so die hier vertretene Auffassung, kann dabei hel-
fen, Luhmanns Gesellschaftstheorie in ihrer Bauweise reichhaltiger und
in ihrem Gegenstandsbezug angemessener zu gestalten.

Die (Un-)Ordnung der Gesellschaft

Unter Gesellschaft versteht Luhmann das umfassende Sozialsystem, das
alle anderen sozialen Systeme einschliefft.”* Daher besitzt die System-
grenze der Gesellschaft, die an der Unterscheidung zwischen Kommuni-
kation und Nicht-Kommunikation orientiert ist, fiir Interaktionen, Or-
ganisationen und Konflikte einen bindenden Charakter. Nur innerhalb
der Gesellschaft kénnen Gespriche stattfinden, Firmen ihre Kunden
werben und Streitigkeiten ausgetragen werden.’s Dennoch sind die hier-
mit angesprochenen Sozialsysteme nicht deckungsgleich mit dem Ge-
sellschaftssystem, da ihre Grenzen deutlich enger gestecke sind. Sie voll-
ziehen Gesellschaft mit und bleiben trotzdem von ihr unterscheidbar.

Die moderne Gesellschaft sicht Luhmann durch einen Primat funk-
tionaler Differenzierung gekennzeichnet.*® Demnach gewinnt sie durch
das Nebeneinander sachlich spezialisierter Subsysteme (wie Recht, Mas-
senmedien, Politik, Kunst, Okonomie, Wissenschaft, Erzichung) an
Struktur. Die funktional differenzierten Teilsysteme sind fiireinander
nicht substituierbar und kénnen in keine gesellschaftsweite Rangfolge
gebracht werden — aber genau aus diesem Grund bleiben sie aufeinan-
der verwiesen. Die Einheit der Gesellschaft besteht strukturell nur noch
in der Differenz der Funkdonssysteme. Es ist dieses Trennungsmuster,
das den gesellschaftlichen Zusammenhang stiftet. Luhmanns gesamte
Gesellschaftstheorie ist letztlich dem Versuch gewidmet, die These einer
funktionalen Primirdifferenzierung der modernen Gesellschaft zu plau-
sibilisieren. Ein GrofSteil der hierzu vorgetragenen Argumente vermag
zu iiberzeugen. Dennoch existieren Probleme und offene Fragen, von
denen insbesondere drei fiir den hier interessierenden Zusammenhang
von Bedeutung sind.

54 Vgl. Niklas Luhmann, »Gesellschaft«, in: ders., Soziologische Aufklirung 1. Auf-
sitze zur Theorie sozialer Systeme, Wiesbaden 2009, S. 173-193.

55 Vgl. Niklas Luhmann, »Interaktion, Organisation, Gesellschaft«, in: ders., So-
ziologische Auflelirung 2. Aufsitze zur Theorie der Gesellschaft, Wiesbaden 2009,
S. 9—24.

56 Siche neben Luhmanns umfassenden Monographien zu den meisten der Funkti-
onssysteme auch Renate Mayntz/Bernd Rosewitz/Uwe Schimank (Hrsg.), Diffe-
renzierung und Verselbststindigung. Zur Entwicklung gesellschaftlicher Teilsysteme,
Frankfurt a. M./New York 1988; Armin Nassehi, »Die Theorie funktionaler Dif-
ferenzierung im Horizont ihrer Kritike, in: Zeitschrift fiir Soziologie 33 (2), 2004,
S.98-118.

I20

hittps://doLorg/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. [



https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GRENZRAUSCHEN

Erstens vertritt die Systemtheorie die Auffassung, dass die moderne
Gesellschaft als Weltgesellschaft ausdifferenziert ist.”” Demnach gibt
es weltweit nur noch ein einziges Gesellschaftssystem. Der Horizont
fireinander erreichbarer Kommunikationen hat sich zu einem globa-
len ausgeweitet. Dieser Prozess beginnt mit der Frithen Neuzeit, unter
anderem eingeleitet durch Kolonialismus und globale Arbeitsteilung,
und setzt sich in der Moderne so weit durch, dass er vorerst als irre-
versibel erscheint. Die Rede von einer deutschen, pakistanischen oder
brasilianischen Gesellschaft verliert damit ihre soziologische Berechti-
gung. In cinigen spiten Arbeiten hat Luhmann jedoch selbstkritisch
Bedenken geduflert, ob die Weltgesellschaft tatsichlich mittels des Prin-
zips funktionaler Differenzierung adiquat beschrieben werden kann.s*
Einerseits kiindige sich bereits eine Primirdifferenzierung der Weltge-
sellschaft nach Maf§gabe der Unterscheidung zwischen Inklusion und
Exklusion an; andererseits verhinderten parasitire Netzwerke in der
Semi-Peripherie der Weltgesellschaft die volle Realisierung funktionaler
Differenzierung. Die von den Funktionssystemen und ihren Organisati-
onen hervorgebrachten Produkte (wie politische Macht, 6konomischer
Reichtum, mediale Aufmerksamkeit, rechtliche Entscheidungsgewalt)
wiirden von klientelistischen, formal ausgeschlossenen Netzwerken an-
geeignet.” Was bei diesen Uberlegungen letztlich auf dem Spiel steht,
ist nichts weniger als die These von der funktionalen Primirdifferen-
zierung der Weltgesellschaft. Aller Wahrscheinlichkeit nach, so meine
Vermutung, muss sie zugunsten von Beschreibungen aufgegeben wer-
den, die historisch und regional deutlich feingliedriger ansetzen. Hierzu

57 Vgl. Niklas Luhmann, »Die Weltgesellschafte, in: ders., Soziologische Aufleli-
rung 2. Aufsiitze zur Theorie der Gesellschaft, Wiesbaden 2009, S. 63—88; Rudolf
Stichweh, Die Weltgesellschaft. Soziologische Analysen, Frankfurt a. M. 2000; Jens
Greve/Bettina Heintz, »Die »Entdeckung« der Weltgesellschaft. Entstehung und
Grenzen der Weltgesellschaftstheorie«, in: Zeitschrift fiir Soziologie. Sonderheft
» Weltgesellschaft, 2005, S. 89—119.

58 Vgl. Niklas Luhmann, »Inklusion und Exklusion, in: ders., Soziologische Auf-
klirung 6. Die Soziologie und der Mensch, Wiesbaden 2009, S. 226-251; ders.,
»Jenseits von Barbarei«, in: ders., Gesellschafisstruktur und Semantik. Studien zur
Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft, Bd. 4, Frankfurta. M. 1999, S. 138—
150; Luhmann, »Kausalitit im Siiden«.

59 Vgl. Boris Holzer, »Wie »modern« ist die Weltgesellschaft? Funktionale Differen-
zierung und ihre Alternativen, in: Soziale Systeme 13 (1/2), 2007, S. 357-368;
Klaus P. Japp, »Regionen und Differenzierungs, in: Soziale Systeme 13 (1/2),
2007, S. 185—195; Matthias Leanza, »Zentren und Rinder funktionaler Diffe-
renzierung. Niklas Luhmanns Theorie der modernen Gesellschaft, in: Sina Far-
zin/Henning Laux (Hrsg.), Griindungsszenen soziologischer Theorie, Wiesbaden

2014, S. 155-174.

I21

hittps://doLorg/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. [



https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MATTHIAS LEANZA

konnte sich der Begriff des »Parasitenc als fruchtbar erweisen, da er die
»Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen« thematisierbar macht.

Zweitens vernachlissigt Luhmanns Gesellschaftstheorie Phinomene
und Mechanismen sozialer Ungleichheit in der Moderne. Stratifikati-
on erscheint auf der Ebene des Gesellschaftssystems entweder als ein
vormodernes Strukturmuster oder als eine nicht weiter zu beachtende
Grofle.® Die These einer funktionalen Primirdifferenzierung der Welt-
gesellschaft schlieffe, so Luhmann, die Existenz genuin moderner Stra-
tifikationsformen nicht aus, seien fiir ganze Gesellschaftssysteme doch
»Gemengelagen mehrerer Differenzierungsformen typisch«. Dennoch
lieSe sich zeigen, dass diese lediglich als »Nebenprodukte der Eigendy-
namik der Funktionssysteme« abfielen.®* Selbst wenn man sich hierbei
auf die Kernregionen funktionaler Differenzierung beschrinke, ist je-
doch mehr als fraglich, ob eine solche Herangehensweise der Bedeutung
sozialer Ungleichheit fiir die moderne Gesellschaft tatsichlich gerecht
wird. Ist nicht vielmehr davon auszugehen, dass die Kategorien sozia-
ler Ungleichheit (wie Klasse, Geschlecht, Ethnizitit) unter den Bedin-
gungen funktionaler Differenzierung zwar formal weitestgehend margi-
nalisiert sind, aber gleichzeitig eine faktische Prigekraft fiir individuelle
Karrieren und kollektive Lagen aufweisen?®* Sollte die Antwort posi-
tiv ausfallen, konnte der Begriff des >Parasiten« ein wichtiges Beschrei-
bungsinstrumentarium liefern: Die Kategorien sozialer Ungleichheit
stechen demnach in einem parasitiren Verhiltnis zu den Funktionssy-
stemen der modernen Gesellschaft und ihren Organisationen. Die un-
gleich verteilten Ressourcen werden zwar von den primiren Teilsyste-
men hergestellt, aber bisweilen nach Mafigabe von Kriterien verteilt, die

60 Vgl. fiir diese Kritik Thomas Schwinn (Hrsg.), Differenzierung und soziale Un-
gleichheit. Die zwei Soziologien und ihre Verkniipfung, Frankfurt a. M. 2004;
Markus Schroer, »Funktionale Differenzierung versus soziale Ungleichheit. Ein
Beitrag zur Debatte iiber die Grundstruktur der modernen Gesellschafte, in:
Georg Kneer/Stephan Moebius (Hrsg.), Soziologische Kontroversen. Beitriige zu
einer anderen Geschichte der Wissenschaft vom Sozialen, Betlin 2010, S. 291-313.

61 Vgl. Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft, S. 612.

62 Formale Marginalisierung soll heiffen: Die Differenzierung nach Klassen, Ge-
schlechtern und Ethnien ist in der modernen Gesellschaft so lange legitim, wie
sie auf der Ebene der Interaktion verbleibt. Nur diirfen diese Kategorien nicht —
von wenigen Ausnahmen abgeschen — fiir die Operationen von Funktionssys-
temen und Organisationen leitend sein, da mit ihnen Prozesse der Statuszuwei-
sung verbunden sind. Dass es sich faktisch aber anders verhilt, wie die empi-
rische Ungleichheitsforschung immer wieder nachweist, macht das Skandalon
dieser Kategorien aus. Vgl. dazu auch Adrian Itschert, Jenseirs des Leistungsprin-
zips. Soziale Ungleichheit in der funktional differenzierten Gesellschaft, Bielefeld

2013.

122

hittps://doLorg/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. [



https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GRENZRAUSCHEN

durch diese Differenzierungsform ausgeschlossen sind.®* Die Kategorien
sozialer Ungleichheit sind daher weder vormoderne Relikte noch fiigen
sie sich bruchlos in die strukturelle Grundsignatur der Moderne. Eher
sollten sie als »die dunkle Kehrseite der bewufSten, klaren Organisationc
begriffen werden, als »die dunklen Flecken des Systems«.** Dies kann
auch iiber den Protest aufkliren, der ihnen regelmiflig entgegenge-
bracht wird.

Drittens scheint es in der von Luhmann beschriebenen Gesellschaft
keine Kriege zu geben. Zwar wird in historischen Einschiiben gelegent-
lich auf kriegerische Konflikte verwiesen. Dennoch ist dieses fuir die
Gesellschaftsgeschichte so wichtige Phinomen im Theoriegebiude nur
unzureichend verankert, weshalb es weitestgehend unbegriffen bleiben
muss. Wie Hans Joas und Wolfgang Knébl herausgearbeitet haben,
handelt es sich hierbei um ein allgemeines Problem der Soziologie, das
keineswegs auf die Systemtheorie beschrinket ist.s Die relative Abwe-
senheit von Kriegen in Luhmanns Schriften hat also nur sehr bedingt
mit der vermeintlichen Konfliktferne systemtheoretischen Denkens
zu tun, im Gegenteil: In Soziale Systeme wird in einem umfangreichen
Kapitel das Konzept eines parasitiren Konfliktsystems entwickelt. Ein
Konflikt gelangt demnach immer dann zur Ausdifferenzierung, wenn in
der Kommunikation eine Zuriickweisung zuriickgewiesen, eine Nega-
tion negiert wird. So entsteht Gegnerschaft, die systembildend wirke.*
Unabhingig vom Anlass, der trivial gewesen sein mag, kann sich ein
Konfliktsystem auf diese Weise reproduzieren und zahlreiche neue The-
men integrieren. Uberhaupt tendieren Konflikte dazu, den anfinglichen
Widerspruch in der Sache auf die Sozialdimension zu {ibertragen, was
sowohl ihre thematische Flexibilitit wie ihre prinzipielle Gewaltnihe er-
klare. Mit der Zeit wird der Andere, der sich dem eigenen Willen nicht
fugt, zum eigentlichen Argernis.

Stets finden Konflikte ihre Ausléser in bereits ausdifferenzierten Sozi-
alsystemen. Diese werden von jenen als parasitire Nische genutzt und
ausgehohle.” Mitunter iiberlebt der Konflikt sein Wirtssystem, nach-
dem er es vollstindig zerstore hat. Der Ehestreit ldsst sich auch nach

63 Vgl. Lutz Ohlendieck, »Gender Trouble in Organisationen und Netzwerkenc,
in: Ursula Pasero/Christine Weinbach (Hrsg.), Frauen, Minner, Gender Trouble.
Systemtheoretische Essays, Frankfurt a. M. 2003, S. 171-185; Nassehi, »Eliten als
Differenzierungsparasiten«; Schneider/Kusche, »Parasitire Netzwerke in Wis-
senschaft und Politike.

64 Serres, Der Parasit, S. 25.

65 Vgl. Hans Joas/Wolfgang Knébl, Kriegsverdringung. Ein Problem in der Ge-
schichte der Sozialtheorie, Frankfurt a. M. 2008.

66 Vgl. Luhmann, Soziale Systeme, S. 488—550; Kieserling, Kommunikation unter
Anwesenden, S. 257—302.

67 Vgl. ebd., S. 532f.

123

hittps://doLorg/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. [



https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MATTHIAS LEANZA

der Scheidung weiterfithren. Er produziert seine eigene Wirklichkeit,
die fir Auflenstehende oft nicht nachvollziehbar ist. Wolfgang Ludwig
Schneider hat nun den Vorschlag gemacht, moderne Kriege als parasi-
tire Konfliktsysteme des politischen Systems zu verstehen.®® Demnach
tiberfiihren sie in Abhingigkeit von ihrer konkreten Form (Staatenkrieg,
Guerillakrieg, Biirgerkrieg etc.) auf je spezifische Weise die politisch oh-
nehin ablaufenden Konflikte in eine gewalttitige Auseinandersetzung,
die dann in der Regel weitere Konflikdlinien generiert. Ein Krieg ge-
langt zu seiner vollen Ausdifferenzierung, wenn das rechtlich und mo-
ralisch codierte Tétungsverbot fille. Wer als Kimpfer an Kriegshand-
lungen teilnimmt, muss damit rechnen, getdtet zu werden. Das Toten
orientiert sich dabei an der Differenz von Freund und Feind, in vielen
Fillen auch an der von Kombattant und Zivilist. Als duflerst aggressiver
Parasit zerstort das kriegerische Konfliktsystem die organischen, psychi-
schen und sozialen Systeme in seiner Umwelt. Es hinterldsst Triimmer
der verschiedensten Art.

Alle drei Problemfelder besitzen einen gemeinsamen Fluchtpunkt: An
die Stelle einer allzu glatten Gesellschaftsbeschreibung, die jedem Sys-
tem einen festen Platz im Differenzierungsgefiige zuweist, treten parasi-
tire Verstrickungen und Grenzverwischungen. Das Nebeneinander der
Funktionssysteme wird durch das Incinander, ja Durcheinander ver-
schiedener Systemtypen und Differenzierungsformen herausgefordert.
Gesellschaft meint die umfassende Sozial(un)ordnung. Thre Strukeur ist
unscharf.

Zwischen Hermes und Pfingsten

Wie sichtbar wurde, gestaltet sich die systemtheoretische Aneignung der
Figur des Parasiten alles andere als unproblematisch, greift sie doch tief
in die Mechanik der Theorie ein. Neben Innenseite und Auflenseite ei-
ner Unterscheidung ist nunmehr ein weiteres Glied in die differenzthe-
oretische Kette einzuftigen: das ausgeschlossene, eingeschlossene Dritte.
Die bei Luhmann hiufig binir angelegten Leitunterscheidungen miis-
sen dann anders gedacht werden. In das Konzept operativer Schlieffung
sind Unterbrecher cinzufiigen, welche die Grenzzichung uneindeutig
werden lassen. Einer solchen Umschrift der Systemtheorie mag jedoch

68 Vgl. Schneider, »Terrorismus und andere Parasiten«, S. 185-189. Siche fiir ein
systemtheoretisches Verstindnis von Militir und Krieg Tobias Kohl, »Zum Mi-
licir der Politik«, in: Soziale Systeme 15 (1), 2009, S. 160—188; Barbara Kuchler,
Kriege. Eine Gesellschafistheorie gewaltsamer Konflikte, Frankfurt a. M./New York
2013.

124

hittps://doLorg/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. [



https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GRENZRAUSCHEN

ein Denkmotiv entgegenstehen, das sich mit Serres als »Pfingstschema«®
bezeichnen lisst. Wihrend der griechische Gotterbote Hermes als Uber-
bringer von Nachrichten die Notwendigkeit von Mediatisierung sym-
bolisiert, beschreibt das christliche Pfingstereignis eine Kommunikation
ohne Mittler und Verteiler.”” Es meint eine Situation, in der »jedes belie-
bige Element mit jedem anderen in Bezichung treten kénnte, ohne auf
einen Vermittler angewiesen zu sein«.”’ Systemtheoretisch entspr'ziche
dies einer vollstindigen Entdifferenzierung bei gleichzeitiger Totalin-
tegration. Es ist kein Zufall, dass eine solche Vorstellung in der reli-
giosen Kommunikation beheimatet ist. Die von Luhmann entwickelte
Systemtheorie folgt indes entschieden dem Modell des Hermes. Noch
das religiose Pfingstthema bedarf ihr zufolge einer Kommunikation, die
operativ durch Immanenz, Selektivitdt und Grenzbildung gekennzeich-
net ist.”> Hermes muss die frohe Botschaft iiberbringen, sie verbreitet
sich nicht selbst. Trotz dieses — man ist versucht zu sagen — Bekennt-
nisses zum Medialen erwecken systemtheoretische Texte nicht selten
den Eindruck, dass die Prozesse der Grenzzichung eindeutig, fehlerfrei
und unumstritten vonstattengehen. Dem Pfingstschema entsprechend,
wird die Systemgrenze scheinbar nicht durch Mittler unterbrochen. Re-
kursiv geschlossene Operationskreisliufe, die autopoietisch ihre konsti-
tutiven Elemente im Netzwerk ihrer Elemente konstituieren, erzeugen
scharf gezogene Grenzen zwischen Innen- und Auf8enbereichen. Moch-
te man diesem Denkmotiv entsagen, muss Differenz stirker problema-
tisiert werden. Der Begriff des »Parasitenc leistet genau dies.

69 Serres, Der Parasit, S. 73.

70 Vgl. Kurt Réttgers, »Michel Serres. Strukturen mit Gotterboten, in: Joseph Jurt
(Hrsg.), Von Michel Serres bis Julia Kristeva, Freiburg 1999, S. 87—111.

71 Serres, Der Parasit, S. 73.

72 Vgl. Niklas Luhmann, Die Religion der Gesellschaft, hrsg. v. André Kieserling,
Frankfurt a. M. 2002.

12§

hittps://doLorg/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. [



https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m 19.01.2026, 08:02:24.

://doLorg/10.5771/9783845277301-107


https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

