
107

Matthias Leanza

Grenzrauschen  
Zur Figur des Parasiten in der Systemtheorie

Der Parasit zwischen System und Umwelt

»Wie ist soziale Ordnung möglich?« – einer weit verbreiteten Auffas-
sung zufolge steht diese Frage im Zentrum der Soziologie. Niklas 
Luhmann bezeichnete sie gar als die für »die Disziplin konstituieren-
de Problemstellung«.1 Und in der Tat hat jede Sozialtheorie zu klären, 
wie soziale Ordnungsbildung möglich ist und in welchen Formen sie 
sich vollzieht. Freilich existieren soziologische Einzelforschungen, die 
nicht explizit auf diese Frage reflektieren; dennoch müssen auch sie den 
Bezug zu den im Fach etablierten Vorstellungen von Sozialität wahren, 
möchten sie als ein Beitrag zum soziologischen Erkenntnisgewinn ver-
standen werden. Im Umkehrschluss bedeutet das: Vermag eine Theorie 
nicht anzugeben, wie soziale Ordnung entsteht, kann sie auch nicht an 
der für die Disziplin prägenden Problemperspektive partizipieren. Sie 
bleibt dann soziologisch undiszipliniert und läuft Gefahr, mit einem 
Platz außerhalb des Fachs vorlieb nehmen zu müssen.

Im Mittelpunkt der systemtheoretischen Ordnungskonzeption, um 
deren kritische Befragung es im Folgenden gehen soll, steht das Pro-
blem der Grenzziehung. Die von Luhmann entwickelte Theorie spürt 
allgemein der Frage nach, wie Systeme eine Grenze zu einer Umwelt 
hervorbringen, an der sie ihre Operationen orientieren können. Ob es 
sich um Maschinen oder Organismen, psychische oder soziale Systeme 
handelt, ist zunächst nicht weiter relevant, auch wenn unterschiedliche 
Typen von Operation vorliegen (etwa Leben, Bewusstsein, Kommuni-
kation), die dann spezieller Begriffe bedürfen. Ein System kann somit 
als etwas betrachtet werden, das sich selbst eine Grenze zu einer Umwelt 
gibt und derart Ordnungseffekte zeitigt.2

In zahlreichen Schriften hat Luhmann Prozesse der Grenzziehung 
und der Grenzerhaltung sozialer Systeme untersucht, wobei seine Studi-
en zu den Funktionssystemen der modernen Gesellschaft einen zentra-
len Platz im Gesamtwerk einnehmen. Damit teilt die Systemtheorie ein 

1	 Niklas Luhmann, »Wie ist soziale Ordnung möglich?«, in: ders., Gesellschafts-
struktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft, 
Bd. 2, Frankfurt a. M. 1993, S. 195–285, hier: S. 195.

2	 Vgl. Niklas Luhmann, Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie, 
Frankfurt a. M. 1984, S. 15ff.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108

MATTHIAS LEANZA

gemeinsames Erkenntnisinteresse mit den Sozialtheorien des Poststruk-
turalismus, die sich ebenfalls dem Thema der Differenz widmen. Den-
noch wurde von poststrukturalistischer Seite immer wieder der Vorwurf 
erhoben, dass die Systemtheorie eine fragwürdige Reinheitsvorstellung 
pflege und kein Gespür für die Prekarität von Differenz besitze.3 Folgt 
man der Kritik, so unterstellt Luhmann dort klare Grenzverläufe, wo 
Autoren wie Jacques Derrida, Judith Butler, Ernesto Laclau und Gilles 
Deleuze auf Aufschübe und Verunreinigungen, Mehrdeutigkeiten und 
Vielheiten rekurrieren. Während die Systemtheorie mit ihrem Unwahr-
scheinlichkeitstheorem das klassische Problem der Möglichkeit sozialer 
Ordnung ins Zentrum rückt, fragen poststrukturalistische Sozialtheo-
rien nach der Unmöglichkeit sozialer Ordnung, ohne damit partielle 
Ordnungseffekte leugnen zu wollen.4 Wenngleich diese Kritik nicht 
ganz von der Hand zu weisen ist, so bedient sie sich selbst einer frag-
würdigen Vereindeutigungsgeste: Denn die Systemtheorie hält durch-
aus Begriffe und Denkfiguren bereit, um Unschärfen und Unentscheid-
barkeiten zu denken. Auch systemtheoretisch lässt sich analysieren, wie 
soziale Ordnung von Unordnung durchzogen wird, wie sich beide zu 
einer spannungsreichen Einheit verschränken.5

In diesem Zusammenhang ist erwähnenswert, dass sich Luhmann seit 
Mitte der 1980er Jahre immer wieder auf Michel Serres’ Buch Le para-
site von 1980 bezogen hat.6 Dies mag den Beobachter zunächst überra-
schen, schließlich unternimmt Serres den Versuch, die Unmöglichkeit 
operativer Schließung und stabiler Grenzziehung aufzuzeigen. Auch die 
Zugangsweisen könnten kaum unterschiedlicher sein: Während Luh-
mann für die Soziologie eine facheinheitliche Theorie zu entwickeln 
versucht, die alles Soziale thematisieren kann, scheint Serres dem Ex-

3	 So etwa Andreas Reckwitz, »Die Logik der Grenzerhaltung und die Logik der 
Grenzüberschreitungen: Niklas Luhmann und die Kulturtheorien«, in: Günter 
Burkart/Gunter Runkel (Hrsg.), Luhmann und die Kulturtheorie, Frankfurt a. M.  
2004, S. 213–240.

4	 Vgl. Ernesto Laclau, Emanzipation und Differenz, Wien 2002; Oliver Marchart, 
Das unmögliche Objekt. Eine postfundamentalistische Theorie der Gesellschaft, 
Frankfurt a. M. 2013.

5	 Vgl. nur Peter Fuchs, Moderne Kommunikation. Zur Theorie des operativen Dis-
placements, Frankfurt a. M. 1993, S. 198ff.; Urs Stäheli, »System: Unentscheid-
barkeit und Differenz«, in: Stephan Moebius/Andreas Reckwitz (Hrsg.), Post-
strukturalistische Sozialwissenschaften, Frankfurt a. M. 2008, S. 108–123.

6	 Vgl. etwa Niklas Luhmann, Ökologische Kommunikation. Kann die moderne 
Gesellschaft sich auf ökologische Gefährdungen einstellen?, Opladen 1986; ders., 
»›Distinctions directrices‹. Über die Codierung von Semantiken und Systemen«, 
in: Friedhelm Neidhardt/M. Rainer Lepsius/Johannes Weiss (Hrsg.), Kultur und 
Gesellschaft (Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, Sonderheft 
27), Opladen 1986, S. 145–161.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


109

GRENZRAUSCHEN

emplarischen und dem Figurativen stets den Vorrang vor allzu strenger 
Systematik und Begriffshermetik zu geben. Handelt es sich also um ein 
Missverständnis, eine schlichte Fehlrezeption? Oder hat man es mit je-
nem »Unsinn«7 zu tun, den Luhmann nach eigener Auskunft in jedem 
seiner Bücher versteckt hat?

Beide Fragen sollen hier verneint werden. Meine im Folgenden zu 
entfaltende These lautet: Die Figur des Parasiten erlaubt es der System-
theorie, Grenzen und die durch sie hervorgebrachten Ordnungseffekte 
komplexer zu denken, als es das gängige Bild einer Demarkationslinie 
suggeriert. Für die Theorie maßgebliche Unterscheidungen, wie die 
zwischen System und Umwelt, Inklusion und Exklusion, Positivwert 
und Negativwert eines Codes, werden so in einer nicht-binären, mehr-
wertigen Weise reformulierbar. Jede Grenzziehung eröffnet demnach 
die Möglichkeit ihrer parasitären Subversion, die jene zugleich bestätigt 
und zurückweist. Ja, mehr noch: Am Beginn eines Grenzverlaufs treten 
notwendigerweise parasitäre Verunreinigungen auf, die auf ein Außen 
der Grenze verweisen (nicht auf die Außenseite der Innenseite einer 
Grenze, sondern auf das Außen der in Frage stehenden Grenze zwischen 
Innen und Außen). Der Parasit erhöht Ordnung und Unordnung, Neg
entropie und Entropie gleichermaßen. Nicht die Logik eines Nullsum-
menspiels, sondern ein wechselseitiges Steigerungsverhältnis beschreibt 
deren Zusammenhang.

Die systemtheoretische Aneignung der Figur des Parasiten gestaltet 
sich bei genauerer Betrachtung alles andere als unproblematisch, greift 
sie doch tief in die Mechanik der Theorie ein. Gegen Luhmanns häufig 
unsystematisch und oberflächlich bleibenden Bezugnahmen auf Serres 
ist zu betonen, dass sich der Parasit nicht bruchlos in das systemtheore-
tische Begriffsgefüge integrieren lässt. Insbesondere muss die operative 
Schließung eines Systems komplexer gedacht werden. Der vorliegende 
Aufsatz versucht dieses Problem zumindest im Ansatz zu skizzieren und 
mögliche Lösungswege aufzuzeigen. Hierbei geht es mir weniger um 
eine werkgeschichtliche Rekonstruktion als vielmehr um eine systema-
tische Suchbewegung, welche in dem von Luhmann entworfenen The-
oriegebäude nach Anschlussstellen für die Figur des Parasiten fahndet. 
Die Argumentation kann sich auf die bereits vorliegende Forschungsli-
teratur stützen, ohne deswegen jeden Vorschlag aufgreifen zu müssen.8 

7	 Niklas Luhmann, »Biographie im Interview. Gespräch am 8. Januar 1996 in 
Oerlinghausen«, in: Detlef Horster, Niklas Luhmann, München 1997, S. 25–47, 
hier: S. 46.

8	 Vgl. u. a. Niklas Luhmann, »Kausalität im Süden«, in: Soziale Systeme 1 (1), 1995, 
S. 9–28; Urs Stäheli, »From Victimology towards Parasitology. A Systems Theo-
retical Reading of the Function of Exclusion«, in: Recherches sociologiques 27 (2),  
1996, S. 59–80; Armin Nassehi, »Eliten als Differenzierungsparasiten. Skizze  

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110

MATTHIAS LEANZA

In diesem Sinne verstehen sich die folgenden Ausführungen als ein 
Beitrag zu einer weiteren Öffnung der Systemtheorie für poststruktura-
listische Theoriefiguren, die es in einer nicht-trivialisierenden Weise zu 
integrieren gilt.9

Eine Kunst der Grenzvermessung

Luhmann begreift Systembildung als einen Prozess der ›Ausdifferenzie-
rung‹ – ein Begriff, der in mindestens zweierlei Hinsicht missverständ-
lich ist: Erstens wird er häufig mit zunehmender Innendifferenzierung 
verwechselt. Zweitens suggeriert er, dass bereits eine Umwelt vorliegt, 
aus der sich dann ein System ›herausdifferenzieren‹ kann. Beides ist 
aber nicht der Fall. Ausdifferenzierung bedeutet vielmehr, dass sich ein 
System gegen eine Umwelt schließt, also eine Grenze in die Welt ein-
schreibt, an der es seine Operationen orientieren kann.10 System und 
Umwelt sind daher sowohl gleichursprünglich wie gleichzählig. Und 
wenn Luhmann gelegentlich das System als Einheit der Differenz von 
System und Umwelt bezeichnet, so ist dies kein Verstoß gegen logisch 
gebotene Begriffshierarchien, sondern ein Verweis darauf, wer hier den 
aktiven Part übernimmt: Das System zieht die Grenze zu seiner Um-
welt, nicht umgekehrt.11 Ist ein System nicht mehr in der Lage, die 
Grenze zu seiner Umwelt zu reproduzieren, so löst es sich auf. Staaten 
können zusammenbrechen, Ehen geschieden werden, Firmen pleitege-
hen, Gespräche enden. Das Auflösen einer System/Umwelt-Differenz 
lässt sich als Entdifferenzierung beschreiben.

Zwischen System und Umwelt herrscht ein Komplexitätsgefälle. Im 
operativen Außen existieren stets mehr Elemente mit entsprechend 
selektiver Relationierung als im Systeminneren. Die Umwelt ist daher 
schwächer integriert als das System, das seine Einheit wahren muss, 

eines Forschungsprogramms«, in: Ronald Hitzler/Stefan Hornbostel/Corne
lia Mohr (Hrsg.), Elitenmacht, Wiesbaden 2004, S. 25–41; Wolfgang Ludwig 
Schneider/Isabel Kusche, »Parasitäre Netzwerke in Wissenschaft und Politik«, 
in: Michael Bommes/Veronika Tacke (Hrsg.), Netzwerke in der funktional diffe-
renzierten Gesellschaft, Wiesbaden 2010, S. 173–210.

9	 Vgl. für wichtige Studien in dieser Richtung Urs Stäheli, Sinnzusammenbrü-
che. Eine dekonstruktive Lektüre von Niklas Luhmanns Systemtheorie, Weilerswist 
2003; Sven Opitz, An der Grenze des Rechts. Inklusion/Exklusion im Zeichen der 
Sicherheit, Weilerswist 2012.

10	 Vgl. Niklas Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1997,  
S. 595ff.

11	 Auf die damit einhergehende Frage nach der ersten, letztlich unmöglichen Ope-
ration komme ich gleich zurück.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


111

GRENZRAUSCHEN

möchte es fortbestehen.12 Gleichwohl können Systeme innerhalb ihrer 
Grenzen hohe Grade an Komplexität aufbauen. Ein zentraler Mecha-
nismus ist hierbei die Systemdifferenzierung, das meint die Wiederho-
lung von Systembildung innerhalb eines Systems. Im Unterschied zu 
klassischen Vorstellungen von Differenzierung begreift Luhmann diese 
nicht als Dekomposition eines gegebenen Ganzen in seine Teile, son-
dern als das unvorhersehbare Entstehen neuer Ordnung. Die These 
einer Summenkonstanz wird zurückgewiesen.13 Systeme können dem-
nach Komplexität aufbauen, indem sie in sich neue Grenzen etablie-
ren, die zu Teilsystemen und systeminternen Umwelten führen. Mit der 
übergreifenden Systemeinheit weisen die Subsysteme eine gemeinsame 
Außengrenze auf, wenngleich sie untereinander in einem Verhältnis re-
lativer Indifferenz stehen. Dies kann anhand der Disziplinendifferenzie-
rung moderner Wissenschaft erläutert werden:14 Da jede Wissenschafts-
disziplin Teilsystem eines Gesamtsystems ist, muss sie sich fragen lassen, 
inwiefern ihre Kommunikationen einerseits einen Beitrag zum wissen-
schaftlichen Erkenntnisgewinn leisten und sie andererseits so speziell 
sind, dass sie nur innerhalb eines gesonderten Fachs möglich werden. 
Ist eine Disziplin nicht mehr in der Lage, überzeugende Antworten auf 
beide Fragen zu liefern, wird sie Schwierigkeiten mit ihrer doppelten 
Grenzziehung bekommen.

Durch den Mechanismus der Systemdifferenzierung entstehen so-
mit Innendifferenzierungen. Es kommt zu einer Verschachtelung von 
Systemen im Sinne einer ›Mehrstufigkeit‹.15 Systeme können demnach 
als komplexe Ordnungsgefüge begriffen werden, die sich gegen eine 
überkomplexe Umwelt begrenzen müssen. Die Unordnung wird dann 
in die Umwelt verbannt; sie ist für das System allenfalls als Irritation 
erfahrbar.16 Doch verhält es sich tatsächlich so eindeutig? Lassen sich in 
Luhmanns Schriften nicht auch Hinweise für eine komplexere Verhält-
nisbestimmung von Ordnung und Unordnung finden, die es erlaubt, 
operative Schließung anders zu denken und so Brücken zu Serres’ Figur 
des Parasiten zu schlagen?

12	 Vgl. Niklas Luhmann, »Haltlose Komplexität«, in: ders., Soziologische Aufklä-
rung 5. Konstruktivistische Perspektiven, Wiesbaden 2009, S. 58–74.

13	 Vgl. Niklas Luhmann, Einführung in die Theorie der Gesellschaft, hrsg. v. Dirk 
Baecker, Heidelberg 2005, S. 235–360.

14	 Vgl. umfassend dazu Rudolf Stichweh, Zur Entstehung des modernen Systems 
wissenschaftlicher Disziplinen. Physik in Deutschland 1740–1890, Frankfurt a. M. 
1984.

15	 Siehe zu diesem Begriff Niklas Luhmann, Politische Soziologie, hrsg. v. André 
Kieserling, Berlin 2010, S. 61f.

16	 Vgl. Andreas Folkers/Il-Tschung Lim, »Irrtum und Irritation. Für eine kleine 
Soziologie der Krise nach Foucault und Luhmann«, in: Behemoth 7 (1), 2014, 
S. 48–69.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112

MATTHIAS LEANZA

Der Begriff des ›Fundierungsparadoxes‹ bietet hierzu eine interessante 
Möglichkeit.17 Fundierungsparadoxien treten immer dann auf, wenn 
Systeme versuchen mit den eigenen Mitteln ihre Ausdifferenzierung 
zu begründen. Die Kategorien, die begründet werden sollen, werden 
dann zur Begründung herangezogen. Daher weisen die entsprechenden 
Gründungserzählungen entweder logische Fehler oder markante Lücken 
auf.18 Die Legitimation von Rechten durch den Rekurs auf erlittenes 
Unrecht unterstellt, dass die Rechte schon vor ihrer Einsetzung existier-
ten, denn sonst hätte es kein Unrecht geben können.19 Die Gründung 
einer Organisation markiert ihre allererste Entscheidung, auch wenn sie 
diese Entscheidung gar nicht treffen konnte, da sie noch nicht gegrün-
det war.20 Versuchen Interaktionssysteme zu klären, ob die Kommuni-
kation unter Anwesenden bereits begonnen hat, treten ähnliche Pro-
bleme auf. Um diesen zu entgehen, existieren Begrüßungsrituale, die 
den Beginn einer Interaktion anzeigen sollen, hierbei aber voraussetzen 
müssen, dass die Interaktionsteilnehmer bereits ein gemeinsames Wahr-
nehmungsfeld teilen – also schon interagieren.21 Kurzum, jedes System 
gründet auf einem für das System selbst nicht zugänglichen Grund.22

In genetischer Perspektive zeigen sich Fundierungsparadoxien als un-
reine Anfänge.23 Die erste Operation eines Systems ist stets unscharf. 

17	 Vgl. Niklas Luhmann, »Sthenographie und Euryalistik«, in: Hans Ulrich Gumb-
recht/Karl Ludwig Pfeiffer (Hrsg.), Paradoxien, Dissonanzen, Zusammenbrüche. 
Situationen offener Epistemologie, Frankfurt a. M. 1991, S. 58–82.

18	 Vgl. Albrecht Koschorke, »Zur Logik kultureller Gründungserzählungen«, in: 
Zeitschrift für Ideengeschichte 2 (1), 2007, S. 5–12.

19	 Vgl. Niklas Luhmann, »Am Anfang war kein Unrecht«, in: ders., Gesellschafts-
struktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft, 
Bd. 3, Frankfurt a. M. 1993, S. 11–64; ders., »Das Paradox der Menschenrechte 
und drei Formen seiner Entfaltung«, in: ders., Soziologische Aufklärung 6. Die 
Soziologie und der Mensch, Wiesbaden 2009, S. 218–225. Siehe ferner Jacques 
Derrida, Gesetzeskraft. Der ›mystische Grund der Autorität‹, Frankfurt a. M. 2013.

20	 Vgl. Niklas Luhmann, Organisation und Entscheidung, Wiesbaden 2011,  
S. 123–151.

21	 Vgl. André Kieserling, Kommunikation unter Anwesenden. Studien über Interak-
tionssysteme, Frankfurt a. M. 1999, S. 110–146.

22	 Dieses Problem existiert bereits auf der Ebene jeder einzelnen Form, Beobach-
tung, Operation: Versucht eine Form mit der eigenen Unterscheidung die Ein-
heit der Unterscheidung zu bestimmen, möchte eine Beobachtung sich selbst 
hinsichtlich ihres blinden Flecks beobachten, und strebt eine Operation danach, 
sich selbst zu bewirken, so entsteht eine Paradoxie. Das ist nur eine andere Weise 
zu sagen, dass keine Form, Beobachtung, Operation sich vollständig schließen 
kann. Stets gibt es eine teilweise Öffnung zu einem Außen, die die Schließung 
unterbricht.

23	 Vgl. zum Problem des Anfangs in der Systemtheorie Albrecht Koschorke, »Die 
Grenzen des Systems und die Rhetorik der Systemtheorie«, in: ders./Cornelia 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


113

GRENZRAUSCHEN

Sie oszilliert zwischen einem Außen, das noch nicht Umwelt geworden 
ist, und einem Innen, das noch nicht System geworden ist. Dennoch 
ereignet sie sich empirisch in der wirklichen Welt. Sie vollzieht sich als 
Übergang zwischen einem Nicht-mehr und einem Noch-nicht. In der 
retrospektiven Umschrift des Systems24 markiert die erste Operation die 
unmögliche Selbstsetzung des Systems, die faktisch dennoch möglich 
war, da sie von einer bereits existierenden Welt getragen wurde. Mit 
anderen Worten: Ein System kann seine Ausdifferenzierung gar nicht 
selbst angestoßen haben, auch wenn es die anfängliche Unreinheit im 
Nachhinein zu vergessen trachtet. Die Bedingung der Möglichkeit eines 
Systems wurde nicht vom System selbst generiert. Das wäre der unmög-
liche Übergang von null zu eins, von nichts zu etwas.

Im Umkehrschluss muss das nicht zwangsläufig zu einem ebenfalls 
fragwürdigen Reduktionismus führen, der keine qualitativen Übergän-
ge denken kann. Luhmann bietet hierzu eine Alternative: eine mode-
rate Emergenzthese. Denn es müssen stets schon Systeme ausdifferen-
ziert sein, welche die Ausdifferenzierung neuer Systeme als eine Art 
»Realitätsunterbau«25 tragen. Luhmann hat dieses Problem als ›mutu-
alistische‹ beziehungsweise ›multiple Konstitution‹ auf den Begriff ge-
bracht.26 Für soziale Systeme bedeutet dies: Damit doppelte Kontingenz 
entstehen kann, bedarf es mindestens zweier personalisierbarer Sinnsys
teme – Ego und Alter –, welche ihre Verhaltensselektionen wechselseitig 
voneinander abhängig machen und dabei unterstellen, dass weder die 
eigenen noch die fremden Selektionen vollständig determiniert sind. 
Ego und Alter sind daher die mundane Möglichkeitsbedingung für die 
Ausdifferenzierung eines neuen Sozialsystems, das als »emergente Ebene 
des Zwischensystemkontakts«27 zu begreifen ist.

Luhmanns differenzierungstheoretisches Vorgehen gleicht somit dem 
einer Grenzvermessung: Schritt für Schritt werden Systemgrenzen ab-
gegangen, um sie in ihrer sozialen, sachlichen, zeitlichen (und leider 
viel zu selten auch räumlichen) Dimension zu beschreiben. An seinem 
Beginn verwirrt sich jedoch der Grenzverlauf. Die Theorie stößt dann 
auf eine merkwürdige Kreuzung der behutsam abgeschrittenen System-
grenze mit anderen Systemgrenzen. Die Verwirrung der Linienführung 
schafft eine uneindeutige Situation, in der Raum für Neues entsteht. 
Die erste Operation eines Systems kann daher als das ausgeschlossene, 

Vismann (Hrsg.), Widerstände der Systemtheorie. Kulturtheoretische Überlegungen 
zum Werk Niklas Luhmanns, Berlin 1999, S. 49–60.

24	 Siehe dazu Peter Fuchs, Die Umschrift. Zwei kommunikationstheoretische Studien: 
›japanische Kommunikation‹ und ›Autismus‹, Frankfurt a. M. 1995.

25	 Luhmann, Soziale Systeme, S. 43, 97.
26	 Vgl. ebd., S. 65ff., 157, 188, 191f., 333.
27	 Ebd., S. 159.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114

MATTHIAS LEANZA

eingeschlossene Dritte derjenigen Systeme verstanden werden, welche 
die Ausdifferenzierung ermöglicht haben. Neue Ordnungen zeichnen 
sich stets an der Grenze bereits bestehender Ordnungen ab. Jedes Sys-
tem entsteht in einer Nische.

Was sich der Grenzziehung nicht fügt

Genau an dieser Stelle setzt Serres mit der Figur des Parasiten an. Sein 
methodisches Vorgehen begreift er denn auch nicht als Grenzvermes-
sung, sondern als randonnée, was so viel wie ein Umherwandern, eine 
»interessante Reise«28 bedeutet. Demnach soll all den Momenten nach-
gegangen werden, die sich einer Grenzziehung nicht fügen, auch wenn 
sie auf diese verwiesen bleiben. Serres versucht zu zeigen, »[d]aß es 
überall Unterbrecher gibt, die mit großem Aufwand daran arbeiten ab-
zuzweigen und zu unterschlagen, was da über die Wege wandert. Die 
Bezeichnung, die man diesen verbreiteten und vielfältigen Aktivitäten 
zumeist beilegt, lautet Parasitentum, und ich fürchte, es ist die gewöhn-
lichste Sache von der Welt.«29 Jede Ordnung weist somit Löcher und 
Risse auf, die es sichtbar zu machen gilt. Eine vollständige Schließung, 
ein perfektes System kann es nicht geben. Aber umgekehrt ist ebenso 
richtig, dass das Loch einen Rand und der Riss einen Körper voraussetzt. 
Ordnung und Unordnung verschränken sich notwendigerweise ineinan-
der – so die These. Doch was hat es mit dem Begriff des ›Parasiten‹ auf 
sich, der zumeist äußerst negative Konnotationen trägt? Wie möchte ihn 
Serres stattdessen verstanden wissen? Und inwiefern kann die System-
theorie die Serres’sche Argumentation für sich fruchtbar machen?

Der griechischen Herkunftsbedeutung folgend, meint der Parasit ei-
nen Mitesser. Das Wort bezeichnet jemanden, der sich aus einer Neben-
position heraus (pará) ernährt (sitos). In der klassischen Antike wurden 
zunächst die Inhaber eines religiösen Amtes mit diesem Ausdruck be-
legt; das war insbesondere bei den in Attika beheimateten Kulten der 
Fall. Als Vertreter ihrer Polis hatten die Parasiten das Opfermahl mit 
den Göttern zu verspeisen. Seit Mitte des 4. Jahrhunderts v. Chr. erhielt 
der Begriff Einzug in die attische Theaterwelt, wodurch er eine Umwer-
tung erfuhr. Als ›Parasit‹ wurde nunmehr eine Bühnenfigur bezeichnet, 
die sich als ungeladener Gast einen Platz an der Tafel anderer Leute zu 
verschaffen suchte.30 Zu einem biologischen Terminus wurde der Be-

28	 Michel Serres, Der Parasit, Frankfurt a. M. 1987, S. 15.
29	 Ebd., S. 24.
30	 Vgl. Heinz-Günther Nesselrath, »Parasit«, in: Der Neue Pauly; Ulrich Enzens-

berger, Parasiten. Ein Sachbuch, Frankfurt a. M. 2001, S. 11–72; Matthias J. 
Pernerstorfer, »Prolegomena zu einer Kulturgeschichte des Parasiten in der 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


115

GRENZRAUSCHEN

griff erst in der Mitte des 17. Jahrhunderts, bevor er verstärkt im 19. 
Jahrhundert in medizinischen Diskursen zu zirkulieren begann. Parallel 
kam es zu einem abermaligen Bezug auf die Sozialwelt.31 Unter ande-
rem verbreitete sich die Rede vom ›jüdischen Parasiten‹ – ein Motiv, das 
im Nationalsozialismus den Ausschluss, die Vertreibung und den Mord 
von Millionen Juden zu legitimieren half. Und auch heutzutage finden 
sich in öffentlichen Debatten stark abwertende Klagen über ›Schmarot-
zer‹ und ›Sozialparasiten‹, welche der Allgemeinheit schadeten.32

Michel Serres’ Buch Der Parasit markiert eine abermalige Wende in 
der Geschichte des Begriffs, zeigt die vorgestellte Argumentation doch 
auf, dass parasitäre Verunreinigungen ein allgemeines und letztlich un-
vermeidbares Phänomen sind. Auf jedem Ordnungsniveau existieren 
Parasiten, die von Serres als die Rückkehr des Ausgeschlossenen ins In-
nere beschrieben werden. Überall dort, wo ein ordnungsbildender Aus-
schluss stattfindet, können sie vorkommen. Diese These ist durchaus 
als eine Kritik zu lesen: Wenn die parasitäre Störung den Normalfall 
bildet, verlieren unterkomplexe Reinheitsvorstellungen ihre Überzeu-
gungskraft. Die Figur des Parasiten erweist sich so als ein Sinnbild für 
die Verschränkung von Ordnung und Unordnung.33 Ob es sich hierbei 
um Maschinen, Organismen, Psychen, Sozialstrukturen oder logische 
Formen handelt, ist zunächst nicht weiter relevant. Serres’ Parasit setzt 
ähnlich allgemein an wie Luhmanns System. Bei genauerer Betrachtung 
zeigt sich, dass die beiden Zugänge miteinander kompatibel sind und in 
gewisser Hinsicht einander implizieren.34 »Kein System ohne Parasit«,35 
heißt es apodiktisch bei Serres, der seine Überlegungen ebenfalls in 
einem informations-, evolutions- und systemtheoretischen Rahmen 
entwickelt. »Aber auch, kein Parasit ohne System«, ließe sich im Geiste 
Luhmanns ergänzen.

Wie Petra Gehring betont, präsentiert Serres die Figur des Parasiten 
mithilfe einer Vielzahl von Figuren.36 Damit soll gesagt sein, dass an-

griechisch-römischen Komödie«, in: Literatur- und Theatersoziologie 7, 2012,  
S. 99–116.

31	 Vgl. zur interdiskursiven Zirkulation der Parasitenmetapher um 1900 Eva Jo-
hach, Krebszelle und Zellenstaat. Zur medizinischen und politischen Metaphorik in 
Rudolf Virchows Zellularpathologie, Freiburg i. Br. 2008, S. 227–331.

32	 Vgl. Enzensberger, Parasiten, S. 92–275; Andreas Musolff, »Metaphorische Para-
siten und ›parasitäre‹ Metaphern: Semantische Wechselwirkungen zwischen po-
litischem und naturwissenschaftlichem Vokabular«, in: Matthias Junge (Hrsg.), 
Metapher und Gesellschaft. Die Bedeutung der Orientierung durch Metaphern, 
Wiesbaden 2011, S. 105–119.

33	 Vgl. Serres, Der Parasit, S. 131.
34	 Vgl. Stäheli, »From Victimology towards Parasitology«.
35	 Serres, Der Parasit, S. 26.
36	 Vgl. Petra Gehring, »Der Parasit. Figurenfülle und strenge Permutation«, in: 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116

MATTHIAS LEANZA

hand einer Fülle von literarischen Versatzstücken, philosophischen 
Theoremen, kulturellen Formen, naturwissenschaftlichen Phänomenen 
und anderem mehr ein allgemeines Ordnungsproblem thematisiert 
wird – ein Problem, das all diese besonderen Bereiche übergreift und 
in ein Kontinuum stellt. Der Parasit ist überall zu finden, wenn auch 
immer anders. Ebenso vielfältig sind die Figuren, die Serres anführt, 
um letztlich ein gemeinsames Grundmotiv aufscheinen zu lassen. Die 
Systemtheorie Luhmanns kann jedoch bei einer solch figurativen Dar-
stellung nicht verbleiben. Sie ist durch und durch auf Theorie ›geeicht‹, 
sofern man darunter eine Menge aufeinander abgestimmter Begriffe 
versteht, die eine kontrollierte Mustererkennung erlauben. Daher sollen 
im Folgenden zunächst vier Elemente der Serres’schen Figur des Para-
siten herauspräpariert werden, die so etwas wie das Grundgerüst bilden, 
bevor im Anschluss daran zu fragen ist, wie sich dieses in einem system-
theoretischen Begriff neu fassen lässt.

(a) Der Parasit ist erstens durch Paradoxalität gekennzeichnet. Mit einer 
Formulierung Serres’ kann er als der »ausgeschlossene, eingeschlos-
sene Dritte«37 beschrieben werden. Dies ist keine Wortspielerei, son-
dern der Versuch einer schwierigen Verhältnisbestimmung. Der Pa-
rasit meint eine eigentümliche Relation zu einer Relation, genauer: 
Als nicht vorgesehener Dritter nährt er sich von einem bestehenden 
Produktions- oder Austauschverhältnis, das er zugleich bestätigt wie 
zurückweist. Die parasitäre Relation akzeptiert und unterläuft die 
Wirtsrelation.38 Auf diese Weise kommt Rauschen in das System, 
dessen Grenzen werden brüchig und uneindeutig.39 Die Stadtratte 
hat ihren Vetter die Landratte zum Mahl eingeladen – so das Ein-
gangsbeispiel Serres’ –, verspeist werden die Lebensmittel des Steu-
erpächters, der sich selbst seinen Teil vom Produzenten abgezweigt 
hat. Der Parasit ist der ungebetene Gast, der mitisst. Er ist der Aus-
geschlossene, der ins Innere zurückkehrt.40 Daraus resultiert seine 
Unruhe: Schon beim ersten Knarren der Tür rennen die Ratten aus-
einander, in der Angst entdeckt zu werden.

(b) Zweitens ist die parasitäre Beziehung einseitig ausgerichtet. Der eine 
nimmt, ohne zu geben. Der andere gibt, ohne einen Gegenwert zu 
erhalten. »Parasitär nenne ich eben dieses Halbleiterphänomen, dies 

Eva Eßlinger et al. (Hrsg.), Die Figur des Dritten. Ein kulturwissenschaftliches 
Paradigma, Frankfurt a. M. 2010, S. 180–192.

37	 Serres, Der Parasit, S. 41ff.
38	 Vgl. ebd., S. 29.
39	 Benötigt wird daher eine nicht-klassische Logik, die mit Paradoxien und Un-

schärfen umgehen kann. Vgl. Serres, Der Parasit, S. 88f.
40	 Vgl. ebd., S. 118f., 226.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


117

GRENZRAUSCHEN

Ventil, diesen einfachen Pfeil, diese Beziehung, die nur eine Rich-
tung kennt.«41 Der Parasit unterbricht jede Reziprozität. Ohne Ge-
genleistung eignet er sich ein Gut an, das andere hergestellt haben. 
Produktions- und Tauschlogik liegen dem Parasiten fern, auch wenn 
er funktionierende Produktions- und Tauschverhältnisse voraus-
setzt. In gewisser Weise verkörpert er das Gegenmodel zur Gabe: das 
reine Nehmen. Und falls der Parasit doch einmal tauschen sollte, 
so wechselt er die Münzart. Das Speisen an der Tafel anderer Leute 
wird mit Scherzen und Geschichten beglichen. Der Parasit ›diago-
nalisiert‹ den Tausch.42

(c) Die Figur des Parasiten beschreibt drittens einen reflexiven Mecha-
nismus.43 Parasitäre Ordnungen sind parasitierbare Ordnungen: Des 
einen Laus ist des anderen Wirt. Parasiten unterwandern nicht nur 
Grenzen, sie verfügen auch über eigene; dies macht sie zum mög-
lichen Gegenstand von Grenzverletzungen. ›Parasitär‹ bezeichnet 
somit keine ontologische Eigenschaft, sondern eine relationale Posi-
tion. Der Steuerpächter nährt sich vom Produzenten, die Stadtratte 
findet ihre Speisen in der Kammer des Steuerpächters, die Land-
ratte schmarotzt bei ihrem Vetter in der Stadt. Zusammen bilden 
sie eine parasitäre Kaskade, eine Kette von »aufeinandergepfropften 
Parasiten«,44 in der jeder versucht, der letzte zu sein. Die eigenen 
Grenzen sollen intakt bleiben, auch wenn an denen der anderen 
fleißig genagt wird. Gleichzeitig ist es attraktiv, möglichst nah an 
der Produktionsquelle zu sitzen, obgleich dadurch die Gefahr steigt, 
selbst zum Ziel parasitärer Unterwanderungen zu werden. Das Er-
gebnis ist eine nicht still zu stellende Dynamik in der parasitären 
Kaskade. Fortwährend vollziehen sich Positionswechsel.45

(d) Viertens lässt sich nicht immer eindeutig und verbindlich entschei-
den, wer l’hôte im Sinne von Wirt und wer l’hôte im Sinne von 
Gast ist.46 Das Französische ist in diesem Punkt genauso unent-
schieden wie die Sache, die es zur Sprache bringt. Die Verortung 
des parasitären Rauschens ist somit abhängig von der »Stellung des 
Beobachters«,47 der Parasit ist an eine Perspektive gebunden. Serres 
führt hierzu das Beispiel einer Abendgesellschaft an, bei der die 

41	 Ebd., S. 14.
42	 Vgl. Serres, Der Parasit, S. 57–65.
43	 Das meint einen Mechanismus, der auf sich selbst anwendbar ist. Vgl. Niklas 

Luhmann, »Reflexive Mechanismen«, in: ders., Soziologische Aufklärung 1. Auf-
sätze zur Theorie sozialer Systeme, Wiesbaden 2009, S. 116–142.

44	 Serres, Der Parasit, S. 25.
45	 Vgl. ebd., S. 82.
46	 Vgl. ebd., S. 31ff.
47	 Ebd., S. 102.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118

MATTHIAS LEANZA

Unterhaltung der Gäste durch das Klingeln des Telefons kurzfri-
stig unterbrochen wird: »Sobald ich das Gespräch aufnehme, setzt 
die Unterhaltung an der Festtafel wieder ein, sie wird zum Lärm, 
zum Rauschen, für das neue Wir. Das System schaukelt. Nähere ich 
mich wieder der Tafel, so wird der Lärm nach und nach wieder zur 
Konversation.«48 Was Lärm und was Information ist, wird von der 
Position des Hörers im Raum mitbestimmt. Wer produziert und 
wer konsumiert, wer nimmt und wem genommen wird, in welche 
Richtung die parasitäre Kaskade also verläuft, ist nur durch die An-
gabe einer kontingenten Beobachterposition zu klären. Unterschied-
liche Zuordnungen können die Folge sein.

Mit seinen vier Grundmerkmalen – Paradoxalität, Einseitigkeit, Reflexi-
vität, Perspektivität – verweist der Parasit auf Relationen und Grenzen, 
die er sowohl bestätigt als auch zurückweist. Ordnung und Unordnung 
werden von ihm gleichermaßen gestiftet. Systemtheoretisch lässt sich 
dieser Gedanke wie folgt reformulieren:49 Parasitäre Relationen können 
überall dort entstehen, wo sich Elemente zu einem System verknüpfen.50 
Jede Ausdifferenzierung einer System/Umwelt-Differenz ermöglicht das 
Einnisten spezifischer Parasiten, welche die Grenzziehung konsolidieren 
und unterlaufen. Es handelt sich dann weder um eine reibungslose Dif-
ferenzierung noch um eine vollständige Entdifferenzierung. Der Parasit 
sperrt sich gegen eine solch eindeutige Zuordnung. Er operiert paradox, 
da er sich eine etablierte System/Umwelt-Grenze zunutze macht, sie 
aber zugleich verwirrt. Die Grenze verschwimmt, sie wird uneindeutig, 
brüchig, durchlässig. Die volle operative Schließung des Systems wird 
dadurch verhindert, auch wenn eine ausreichend starke Schließungsbe-
wegung vorausgesetzt bleibt. Der Parasit ist das Dritte zwischen Diffe-
renzierung und Entdifferenzierung.

Diese abstrakte, formal ansetzende Begriffsbestimmung eignet sich 
für Spezifizierungen in mehrere Richtungen. Zunächst ist sie hinsicht-

48	 Ebd.
49	 Die folgende Begriffsbestimmung orientiert sich an der System/Umwelt-Diffe-

renz. Der Formbegriff im Anschluss an George Spencer-Brown ließe eine noch 
allgemeinere Bestimmung des Parasiten zu, da Systemdifferenzierung ein Son-
derfall von Formdifferenzierung ist (vgl. Athanasios Karafillidis, Soziale Formen. 
Fortführung eines soziologischen Programms, Bielefeld 2010, S. 243–347). Dem-
nach sind nicht nur ganze Systeme, sondern auch sachliche, soziale, zeitliche 
und räumliche Differenzierungen unterhalb der Systemschwelle parasitierbar.

50	 Die Letztelemente eines Systems können durch einen Beobachter selbst wiede-
rum als eine Relationierung von Elementen auf einem niedrigeren Emergenz-
niveau dekomponiert werden. Systeme erweisen sich so als eine Relationierung 
von Relationen. Vgl. Luhmann, Soziale Systeme, S. 41ff.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119

GRENZRAUSCHEN

lich verschiedener Systemtypen zu konkretisieren. Technische, biolo-
gische, psychische und soziale Parasiten besitzen einen jeweils anderen 
Charakter, da es sich um verschiedenartige Formen von Operation und 
Grenzziehung handelt, auf die sie bezogen sind. In der soziologischen 
Diskussion wurden bislang vor allem codierte Sozialsysteme betrach-
tet.51 Aber auch nicht-codierte Systeme sind parasitierbar, weshalb die 
obige Begriffsbestimmung ihren Ausgang vom allgemeineren Problem 
der Grenzziehung genommen hat. Codierung ist nur eine Möglichkeit, 
wie sich ein System operativ schließen kann. Ferner bedarf weiterer Klä-
rung, inwiefern Parasiten notwendigerweise auftreten, was von Serres 
immer wieder nahegelegt wird. Zwar leuchtet es intuitiv ein, dass die 
Wahrscheinlichkeit von parasitären Grenzverunreinigungen mit der 
Zeit zunimmt, worauf auch der Entropiegedanke verweist.52 Ebenfalls 
besitzt die erste Operation eines Systems, wie bereits gezeigt wurde, 
stets einen parasitären Charakter (und damit in abgeschwächter Form 
alle weiteren Operationen, die an ihr anschließen). Dennoch ist das 
Auftreten einer solchen Operation nicht notwendig, sondern mit einem 
Wahrscheinlichkeitswert versehen, der kleiner ist als eins. Es wäre dann 
nach den Bedingungen zu fragen, die das Auftreten einer parasitären 
Verunreinigung wahrscheinlich oder unwahrscheinlich werden lassen. 
Ebenso ist zu unterscheiden, ob Parasiten situativ anfallen oder sich ver-
stetigen und zu eigener Systembildung führen.53 Hierbei kann vermutet 
werden, dass ein enger Zusammenhang zwischen dem Grad an Aus-
differenzierung einer parasitären Relation und der Wahrscheinlichkeit 
ihrer neuerlichen parasitären Unterwanderung besteht.

Das sind einige der Grundprobleme einer – wenn man so möchte –  
systemtheoretischen Parasitenkunde. Auch wenn der vorliegende Auf-
satz eine solche nicht voll entfalten kann, soll doch im Folgenden ihr 
gesellschaftstheoretisches Potenzial aufgezeigt werden. Da es sich bei der 
von Luhmann entwickelten Systemtheorie, trotz aller Ausgriffe in ande-
re Disziplinen, im Kern um einen Beitrag zum soziologischen Erkennt-
nisgewinn handelt, hat sich der Begriff des ›Parasiten‹ nicht zuletzt für 
das Gesellschaftssystem als instruktiv zu erweisen. Denn mit diesem ist 
das umfassende Sozialsystem angesprochen, das die Freiheitsspielräume 
aller anderen Sozialsysteme konditioniert (nicht: determiniert). Der Be-

51	 Vgl. etwa Stäheli, Sinnzusammenbrüche, S. 303ff.; Wolfgang Ludwig Schneider, 
»Terrorismus und andere Parasiten. Ein systemtheoretischer Deutungsversuch 
der Intitialphase des nordirischen Konflikts«, in: Thorsten Bonacker/Rainer 
Greshoff/Uwe Schimank (Hrsg.), Sozialtheorien im Vergleich. Der Nordirland-
konflikt als Anwendungsfall, Wiesbaden 2008, S. 181–203, hier: S. 181; Opitz, 
An der Grenze des Rechts, S. 251ff.

52	 Vgl. Serres, Der Parasit, S. 285ff.
53	 Vgl. Schneider, »Terrorismus und andere Parasiten«, S. 182.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120

griff des ›Parasiten‹, so die hier vertretene Auffassung, kann dabei hel-
fen, Luhmanns Gesellschaftstheorie in ihrer Bauweise reichhaltiger und 
in ihrem Gegenstandsbezug angemessener zu gestalten.

Die (Un-)Ordnung der Gesellschaft 

Unter Gesellschaft versteht Luhmann das umfassende Sozialsystem, das 
alle anderen sozialen Systeme einschließt.54 Daher besitzt die System-
grenze der Gesellschaft, die an der Unterscheidung zwischen Kommuni-
kation und Nicht-Kommunikation orientiert ist, für Interaktionen, Or-
ganisationen und Konflikte einen bindenden Charakter. Nur innerhalb 
der Gesellschaft können Gespräche stattfinden, Firmen ihre Kunden 
werben und Streitigkeiten ausgetragen werden.55 Dennoch sind die hier-
mit angesprochenen Sozialsysteme nicht deckungsgleich mit dem Ge-
sellschaftssystem, da ihre Grenzen deutlich enger gesteckt sind. Sie voll-
ziehen Gesellschaft mit und bleiben trotzdem von ihr unterscheidbar.

Die moderne Gesellschaft sieht Luhmann durch einen Primat funk-
tionaler Differenzierung gekennzeichnet.56 Demnach gewinnt sie durch 
das Nebeneinander sachlich spezialisierter Subsysteme (wie Recht, Mas-
senmedien, Politik, Kunst, Ökonomie, Wissenschaft, Erziehung) an 
Struktur. Die funktional differenzierten Teilsysteme sind füreinander 
nicht substituierbar und können in keine gesellschaftsweite Rangfolge 
gebracht werden – aber genau aus diesem Grund bleiben sie aufeinan-
der verwiesen. Die Einheit der Gesellschaft besteht strukturell nur noch 
in der Differenz der Funktionssysteme. Es ist dieses Trennungsmuster, 
das den gesellschaftlichen Zusammenhang stiftet. Luhmanns gesamte 
Gesellschaftstheorie ist letztlich dem Versuch gewidmet, die These einer 
funktionalen Primärdifferenzierung der modernen Gesellschaft zu plau-
sibilisieren. Ein Großteil der hierzu vorgetragenen Argumente vermag 
zu überzeugen. Dennoch existieren Probleme und offene Fragen, von 
denen insbesondere drei für den hier interessierenden Zusammenhang 
von Bedeutung sind.

54	 Vgl. Niklas Luhmann, »Gesellschaft«, in: ders., Soziologische Aufklärung 1. Auf-
sätze zur Theorie sozialer Systeme, Wiesbaden 2009, S. 173–193.

55	 Vgl. Niklas Luhmann, »Interaktion, Organisation, Gesellschaft«, in: ders., So-
ziologische Aufklärung 2. Aufsätze zur Theorie der Gesellschaft, Wiesbaden 2009,  
S. 9–24.

56	 Siehe neben Luhmanns umfassenden Monographien zu den meisten der Funkti-
onssysteme auch Renate Mayntz/Bernd Rosewitz/Uwe Schimank (Hrsg.), Diffe-
renzierung und Verselbstständigung. Zur Entwicklung gesellschaftlicher Teilsysteme, 
Frankfurt a. M./New York 1988; Armin Nassehi, »Die Theorie funktionaler Dif-
ferenzierung im Horizont ihrer Kritik«, in: Zeitschrift für Soziologie 33 (2), 2004, 
S. 98–118.

MATTHIAS LEANZA

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121

Erstens vertritt die Systemtheorie die Auffassung, dass die moderne 
Gesellschaft als Weltgesellschaft ausdifferenziert ist.57 Demnach gibt 
es weltweit nur noch ein einziges Gesellschaftssystem. Der Horizont 
füreinander erreichbarer Kommunikationen hat sich zu einem globa-
len ausgeweitet. Dieser Prozess beginnt mit der Frühen Neuzeit, unter 
anderem eingeleitet durch Kolonialismus und globale Arbeitsteilung, 
und setzt sich in der Moderne so weit durch, dass er vorerst als irre-
versibel erscheint. Die Rede von einer deutschen, pakistanischen oder 
brasilianischen Gesellschaft verliert damit ihre soziologische Berechti-
gung. In einigen späten Arbeiten hat Luhmann jedoch selbstkritisch 
Bedenken geäußert, ob die Weltgesellschaft tatsächlich mittels des Prin-
zips funktionaler Differenzierung adäquat beschrieben werden kann.58 
Einerseits kündige sich bereits eine Primärdifferenzierung der Weltge-
sellschaft nach Maßgabe der Unterscheidung zwischen Inklusion und 
Exklusion an; andererseits verhinderten parasitäre Netzwerke in der 
Semi-Peripherie der Weltgesellschaft die volle Realisierung funktionaler 
Differenzierung. Die von den Funktionssystemen und ihren Organisati-
onen hervorgebrachten Produkte (wie politische Macht, ökonomischer 
Reichtum, mediale Aufmerksamkeit, rechtliche Entscheidungsgewalt) 
würden von klientelistischen, formal ausgeschlossenen Netzwerken an-
geeignet.59 Was bei diesen Überlegungen letztlich auf dem Spiel steht, 
ist nichts weniger als die These von der funktionalen Primärdifferen-
zierung der Weltgesellschaft. Aller Wahrscheinlichkeit nach, so meine 
Vermutung, muss sie zugunsten von Beschreibungen aufgegeben wer-
den, die historisch und regional deutlich feingliedriger ansetzen. Hierzu 

57	 Vgl. Niklas Luhmann, »Die Weltgesellschaft«, in: ders., Soziologische Aufklä-
rung 2. Aufsätze zur Theorie der Gesellschaft, Wiesbaden 2009, S. 63–88; Rudolf 
Stichweh, Die Weltgesellschaft. Soziologische Analysen, Frankfurt a. M. 2000; Jens 
Greve/Bettina Heintz, »Die ›Entdeckung‹ der Weltgesellschaft. Entstehung und 
Grenzen der Weltgesellschaftstheorie«, in: Zeitschrift für Soziologie. Sonderheft 
›Weltgesellschaft‹, 2005, S. 89–119.

58	 Vgl. Niklas Luhmann, »Inklusion und Exklusion«, in: ders., Soziologische Auf-
klärung 6. Die Soziologie und der Mensch, Wiesbaden 2009, S. 226–251; ders., 
»Jenseits von Barbarei«, in: ders., Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur 
Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft, Bd. 4, Frankfurt a. M. 1999, S. 138–
150; Luhmann, »Kausalität im Süden«.

59	 Vgl. Boris Holzer, »Wie ›modern‹ ist die Weltgesellschaft? Funktionale Differen-
zierung und ihre Alternativen«, in: Soziale Systeme 13 (1/2), 2007, S. 357–368; 
Klaus P. Japp, »Regionen und Differenzierung«, in: Soziale Systeme 13 (1/2), 
2007, S. 185–195; Matthias Leanza, »Zentren und Ränder funktionaler Diffe-
renzierung. Niklas Luhmanns Theorie der modernen Gesellschaft«, in: Sina Far-
zin/Henning Laux (Hrsg.), Gründungsszenen soziologischer Theorie, Wiesbaden 
2014, S. 155–174.

GRENZRAUSCHEN

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122

MATTHIAS LEANZA

könnte sich der Begriff des ›Parasiten‹ als fruchtbar erweisen, da er die 
›Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen‹ thematisierbar macht.

Zweitens vernachlässigt Luhmanns Gesellschaftstheorie Phänomene 
und Mechanismen sozialer Ungleichheit in der Moderne. Stratifikati-
on erscheint auf der Ebene des Gesellschaftssystems entweder als ein 
vormodernes Strukturmuster oder als eine nicht weiter zu beachtende 
Größe.60 Die These einer funktionalen Primärdifferenzierung der Welt-
gesellschaft schließe, so Luhmann, die Existenz genuin moderner Stra-
tifikationsformen nicht aus, seien für ganze Gesellschaftssysteme doch 
»Gemengelagen mehrerer Differenzierungsformen typisch«. Dennoch 
ließe sich zeigen, dass diese lediglich als »Nebenprodukte der Eigendy-
namik der Funktionssysteme« abfielen.61 Selbst wenn man sich hierbei 
auf die Kernregionen funktionaler Differenzierung beschränkt, ist je-
doch mehr als fraglich, ob eine solche Herangehensweise der Bedeutung 
sozialer Ungleichheit für die moderne Gesellschaft tatsächlich gerecht 
wird. Ist nicht vielmehr davon auszugehen, dass die Kategorien sozia-
ler Ungleichheit (wie Klasse, Geschlecht, Ethnizität) unter den Bedin-
gungen funktionaler Differenzierung zwar formal weitestgehend margi-
nalisiert sind, aber gleichzeitig eine faktische Prägekraft für individuelle 
Karrieren und kollektive Lagen aufweisen?62 Sollte die Antwort posi-
tiv ausfallen, könnte der Begriff des ›Parasiten‹ ein wichtiges Beschrei-
bungsinstrumentarium liefern: Die Kategorien sozialer Ungleichheit 
stehen demnach in einem parasitären Verhältnis zu den Funktionssy-
stemen der modernen Gesellschaft und ihren Organisationen. Die un-
gleich verteilten Ressourcen werden zwar von den primären Teilsyste-
men hergestellt, aber bisweilen nach Maßgabe von Kriterien verteilt, die 

60	 Vgl. für diese Kritik Thomas Schwinn (Hrsg.), Differenzierung und soziale Un-
gleichheit. Die zwei Soziologien und ihre Verknüpfung, Frankfurt a. M. 2004; 
Markus Schroer, »Funktionale Differenzierung versus soziale Ungleichheit. Ein 
Beitrag zur Debatte über die Grundstruktur der modernen Gesellschaft«, in: 
Georg Kneer/Stephan Moebius (Hrsg.), Soziologische Kontroversen. Beiträge zu 
einer anderen Geschichte der Wissenschaft vom Sozialen, Berlin 2010, S. 291–313.

61	 Vgl. Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft, S. 612.
62	 Formale Marginalisierung soll heißen: Die Differenzierung nach Klassen, Ge-

schlechtern und Ethnien ist in der modernen Gesellschaft so lange legitim, wie 
sie auf der Ebene der Interaktion verbleibt. Nur dürfen diese Kategorien nicht –  
von wenigen Ausnahmen abgesehen – für die Operationen von Funktionssys
temen und Organisationen leitend sein, da mit ihnen Prozesse der Statuszuwei-
sung verbunden sind. Dass es sich faktisch aber anders verhält, wie die empi-
rische Ungleichheitsforschung immer wieder nachweist, macht das Skandalon 
dieser Kategorien aus. Vgl. dazu auch Adrian Itschert, Jenseits des Leistungsprin-
zips. Soziale Ungleichheit in der funktional differenzierten Gesellschaft, Bielefeld 
2013.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


123

GRENZRAUSCHEN

durch diese Differenzierungsform ausgeschlossen sind.63 Die Kategorien 
sozialer Ungleichheit sind daher weder vormoderne Relikte noch fügen 
sie sich bruchlos in die strukturelle Grundsignatur der Moderne. Eher 
sollten sie als »die dunkle Kehrseite der bewußten, klaren Organisation« 
begriffen werden, als »die dunklen Flecken des Systems«.64 Dies kann 
auch über den Protest aufklären, der ihnen regelmäßig entgegenge-
bracht wird.

Drittens scheint es in der von Luhmann beschriebenen Gesellschaft 
keine Kriege zu geben. Zwar wird in historischen Einschüben gelegent-
lich auf kriegerische Konflikte verwiesen. Dennoch ist dieses für die 
Gesellschaftsgeschichte so wichtige Phänomen im Theoriegebäude nur 
unzureichend verankert, weshalb es weitestgehend unbegriffen bleiben 
muss. Wie Hans Joas und Wolfgang Knöbl herausgearbeitet haben, 
handelt es sich hierbei um ein allgemeines Problem der Soziologie, das 
keineswegs auf die Systemtheorie beschränkt ist.65 Die relative Abwe-
senheit von Kriegen in Luhmanns Schriften hat also nur sehr bedingt 
mit der vermeintlichen Konfliktferne systemtheoretischen Denkens 
zu tun, im Gegenteil: In Soziale Systeme wird in einem umfangreichen 
Kapitel das Konzept eines parasitären Konfliktsystems entwickelt. Ein 
Konflikt gelangt demnach immer dann zur Ausdifferenzierung, wenn in 
der Kommunikation eine Zurückweisung zurückgewiesen, eine Nega-
tion negiert wird. So entsteht Gegnerschaft, die systembildend wirkt.66 
Unabhängig vom Anlass, der trivial gewesen sein mag, kann sich ein 
Konfliktsystem auf diese Weise reproduzieren und zahlreiche neue The-
men integrieren. Überhaupt tendieren Konflikte dazu, den anfänglichen 
Widerspruch in der Sache auf die Sozialdimension zu übertragen, was 
sowohl ihre thematische Flexibilität wie ihre prinzipielle Gewaltnähe er-
klärt. Mit der Zeit wird der Andere, der sich dem eigenen Willen nicht 
fügt, zum eigentlichen Ärgernis.

Stets finden Konflikte ihre Auslöser in bereits ausdifferenzierten Sozi-
alsystemen. Diese werden von jenen als parasitäre Nische genutzt und 
ausgehöhlt.67 Mitunter überlebt der Konflikt sein Wirtssystem, nach-
dem er es vollständig zerstört hat. Der Ehestreit lässt sich auch nach 

63	 Vgl. Lutz Ohlendieck, »Gender Trouble in Organisationen und Netzwerken«, 
in: Ursula Pasero/Christine Weinbach (Hrsg.), Frauen, Männer, Gender Trouble. 
Systemtheoretische Essays, Frankfurt a. M. 2003, S. 171–185; Nassehi, »Eliten als 
Differenzierungsparasiten«; Schneider/Kusche, »Parasitäre Netzwerke in Wis-
senschaft und Politik«.

64	 Serres, Der Parasit, S. 25.
65	 Vgl. Hans Joas/Wolfgang Knöbl, Kriegsverdrängung. Ein Problem in der Ge-

schichte der Sozialtheorie, Frankfurt a. M. 2008.
66	 Vgl. Luhmann, Soziale Systeme, S. 488–550; Kieserling, Kommunikation unter 

Anwesenden, S. 257–302.
67	 Vgl. ebd., S. 532f.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124

MATTHIAS LEANZA

der Scheidung weiterführen. Er produziert seine eigene Wirklichkeit, 
die für Außenstehende oft nicht nachvollziehbar ist. Wolfgang Ludwig 
Schneider hat nun den Vorschlag gemacht, moderne Kriege als parasi-
täre Konfliktsysteme des politischen Systems zu verstehen.68 Demnach 
überführen sie in Abhängigkeit von ihrer konkreten Form (Staatenkrieg, 
Guerillakrieg, Bürgerkrieg etc.) auf je spezifische Weise die politisch oh-
nehin ablaufenden Konflikte in eine gewalttätige Auseinandersetzung, 
die dann in der Regel weitere Konfliktlinien generiert. Ein Krieg ge-
langt zu seiner vollen Ausdifferenzierung, wenn das rechtlich und mo-
ralisch codierte Tötungsverbot fällt. Wer als Kämpfer an Kriegshand-
lungen teilnimmt, muss damit rechnen, getötet zu werden. Das Töten 
orientiert sich dabei an der Differenz von Freund und Feind, in vielen 
Fällen auch an der von Kombattant und Zivilist. Als äußerst aggressiver 
Parasit zerstört das kriegerische Konfliktsystem die organischen, psychi-
schen und sozialen Systeme in seiner Umwelt. Es hinterlässt Trümmer 
der verschiedensten Art.

Alle drei Problemfelder besitzen einen gemeinsamen Fluchtpunkt: An 
die Stelle einer allzu glatten Gesellschaftsbeschreibung, die jedem Sys-
tem einen festen Platz im Differenzierungsgefüge zuweist, treten parasi-
täre Verstrickungen und Grenzverwischungen. Das Nebeneinander der 
Funktionssysteme wird durch das Ineinander, ja Durcheinander ver-
schiedener Systemtypen und Differenzierungsformen herausgefordert. 
Gesellschaft meint die umfassende Sozial(un)ordnung. Ihre Struktur ist 
unscharf.

Zwischen Hermes und Pfingsten

Wie sichtbar wurde, gestaltet sich die systemtheoretische Aneignung der 
Figur des Parasiten alles andere als unproblematisch, greift sie doch tief 
in die Mechanik der Theorie ein. Neben Innenseite und Außenseite ei-
ner Unterscheidung ist nunmehr ein weiteres Glied in die differenzthe-
oretische Kette einzufügen: das ausgeschlossene, eingeschlossene Dritte. 
Die bei Luhmann häufig binär angelegten Leitunterscheidungen müs-
sen dann anders gedacht werden. In das Konzept operativer Schließung 
sind Unterbrecher einzufügen, welche die Grenzziehung uneindeutig 
werden lassen. Einer solchen Umschrift der Systemtheorie mag jedoch 

68	 Vgl. Schneider, »Terrorismus und andere Parasiten«, S. 185–189. Siehe für ein 
systemtheoretisches Verständnis von Militär und Krieg Tobias Kohl, »Zum Mi-
litär der Politik«, in: Soziale Systeme 15 (1), 2009, S. 160–188; Barbara Kuchler, 
Kriege. Eine Gesellschaftstheorie gewaltsamer Konflikte, Frankfurt a. M./New York 
2013.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125

GRENZRAUSCHEN

ein Denkmotiv entgegenstehen, das sich mit Serres als »Pfingstschema«69 
bezeichnen lässt. Während der griechische Götterbote Hermes als Über-
bringer von Nachrichten die Notwendigkeit von Mediatisierung sym-
bolisiert, beschreibt das christliche Pfingstereignis eine Kommunikation 
ohne Mittler und Verteiler.70 Es meint eine Situation, in der »jedes belie-
bige Element mit jedem anderen in Beziehung treten könnte, ohne auf 
einen Vermittler angewiesen zu sein«.71 Systemtheoretisch entspräche 
dies einer vollständigen Entdifferenzierung bei gleichzeitiger Totalin-
tegration. Es ist kein Zufall, dass eine solche Vorstellung in der reli-
giösen Kommunikation beheimatet ist. Die von Luhmann entwickelte 
Systemtheorie folgt indes entschieden dem Modell des Hermes. Noch 
das religiöse Pfingstthema bedarf ihr zufolge einer Kommunikation, die 
operativ durch Immanenz, Selektivität und Grenzbildung gekennzeich-
net ist.72 Hermes muss die frohe Botschaft überbringen, sie verbreitet 
sich nicht selbst. Trotz dieses – man ist versucht zu sagen – Bekennt-
nisses zum Medialen erwecken systemtheoretische Texte nicht selten 
den Eindruck, dass die Prozesse der Grenzziehung eindeutig, fehlerfrei 
und unumstritten vonstattengehen. Dem Pfingstschema entsprechend, 
wird die Systemgrenze scheinbar nicht durch Mittler unterbrochen. Re-
kursiv geschlossene Operationskreisläufe, die autopoietisch ihre konsti-
tutiven Elemente im Netzwerk ihrer Elemente konstituieren, erzeugen 
scharf gezogene Grenzen zwischen Innen- und Außenbereichen. Möch-
te man diesem Denkmotiv entsagen, muss Differenz stärker problema-
tisiert werden. Der Begriff des ›Parasiten‹ leistet genau dies.

69	 Serres, Der Parasit, S. 73.
70	 Vgl. Kurt Röttgers, »Michel Serres. Strukturen mit Götterboten«, in: Joseph Jurt 

(Hrsg.), Von Michel Serres bis Julia Kristeva, Freiburg 1999, S. 87–111.
71	 Serres, Der Parasit, S. 73.
72	 Vgl. Niklas Luhmann, Die Religion der Gesellschaft, hrsg. v. André Kieserling, 

Frankfurt a. M. 2002.

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845277301-107 - am 19.01.2026, 08:02:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277301-107
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

