
https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 

Zwischen Missionierung und  
„Stärkung des Deutschtums“: 

Der Deutsche Kindergarten  
in Konstantinopel  

von seinen Anfängen bis 1918 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ISTANBULER TEXTE UND STUDIEN 

HERAUSGEGEBEN VOM 
ORIENT-INSTITUT ISTANBUL 

BAND 20 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 

Zwischen Missionierung und  
„Stärkung des Deutschtums“: 

Der Deutsche Kindergarten  
in Konstantinopel  

von seinen Anfängen bis 1918 
 

 
 
 

Marcel Geser 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

WÜRZBURG 2016 
      

 
ERGON VERLAG WÜRZBURG 

IN KOMMISSION 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Umschlaggestaltung: Taline Yozgatian 

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de 
abrufbar. 

Bibliographic information published by the Deutsche Nationalbibliothek 
The Deutsche Nationalbibliothek lists this publication in the Deutsche Nationalbibliografie; 
detailed bibliographic data are available in the Internet at http://dnb.d-nb.de. 

ISBN  978-3-95650-193-7 

ISSN  1863-9461 

© 2016 Orient-Institut Istanbul (Max Weber Stiftung) 
Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung des 
Werkes außerhalb des Urheberrechtsgesetzes bedarf der Zustimmung des Orient-Instituts 
Istanbul. Dies gilt insbesondere für Vervielfältigungen jeder Art, Übersetzungen, Mikro- 
verfilmung sowie für die Einspeicherung in elektronische Systeme. Gedruckt mit Unter- 
stützung des Orient-Instituts Istanbul, gegründet von der Deutschen Morgenländischen 
Gesellschaft, aus Mitteln des Bundesministeriums für Bildung und Forschung. 

Ergon-Verlag GmbH 
Keesburgstr. 11, D-97074 Würzburg 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für Lino 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Ihr wisst, dass am politischen Himmel die orientalische Frage wie eine dunkle Wetter-
wolke hängt. Wer weiss, wie bald sie losbricht. In dieser Entscheidungsstunde darf die 
evangelische Kirche in jenem Lande nicht schwach und klein erscheinen. Schon ist man-
ches durch die geringe Kraft der Diakonissen vorgearbeitet. Es handelt sich wahrlich 
nicht blos [sic] um eine Kaiserswerther Angelegenheit; es handelt sich darum, dass die 
evangelische Kirche in dieser verhängnisvollen Zeit nicht aufhöre, durch Glaubens- und 
Liebeswerke im Morgenlande kräftig von ihrem Herrn zu zeugen; es handelt sich darum, 
dass sie das Morgenland weder der römischen und griechischen Kirche, noch dem Mu-
hamedanismus überlässt!“ 

Julius Disselhoff 1867 

„Diese [deutschen] Anstalten – Schule und Waisenhaus – sind mit den deutschen Spitä-
lern die wichtigsten Kanäle Deutschlands, durch welche philanthropische Unterneh-
mungen auch kommerziellen Einfluss gewinnen. [...] Der Pädagog [sic] leitet die Jugend 
zum Kaufmann; wer drüben in einer deutschen Schule gelernt hat, fügt sich später dem 
deutschen Handel ein. Und eine Politik des Kaufens und Verkaufens ist ja unsere ganze 
deutsche Orientpolitik, die auf den Schienen der Lokomotive Wege ebnet.“ 

Ernst Jäckh 1911 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhaltsverzeichnis 

Vorwort.................................................................................................................. 11 

Einleitung.............................................................................................................. 13 

1. Die Entstehung der deutschen Gemeinde in Konstantinopel...................... 19

 Deutsche Auswanderung nach Konstantinopel ............................................ 20 
Deutsche Gemeinde versus „Deutsche Kolonie“ .......................................... 22 
Die Deutsche Evangelische Gemeinde und das „Evangelische Asyl“ .......... 24 
Das Deutsche Evangelische Krankenhaus..................................................... 26 
Beginn der Kaiserswerther Orientarbeit in Konstantinopel ......................... 28 
Evangelische Schule und erster Deutscher Kindergarten.............................. 31 

 Deutsche Evangelische Kirche ....................................................................... 34 

2. Der Kaiserswerther Kindergarten (1864-1875)............................................... 37

Gründung des Kaiserswerther Kindergartens................................................ 37 
Der Großbrand von Pera (5. Juni 1870) ........................................................ 39 

 Der Kindergarten in der Rue de Pologne ...................................................... 40 
 Umzug nach Bebek........................................................................................ 42 

3. Der Versuch der evangelischen Missionierung.............................................. 47

Das Mutterhaus und ihr internationales Netzwerk ...................................... 48 
 Der Kindergarten ........................................................................................... 50 
 Kaiserswerther Stationen im Nahen Osten................................................... 51 
 Publikationen der Diakonie........................................................................... 54 

Das Kaiserswerther Orient- und Islambild.................................................... 56 
 Versuch der Missionierung am Kindergarten................................................ 59 
 Fazit ................................................................................................................ 67 

4. Der Teutonia-Kindergarten (1882-1918) ....................................................... 71

 Wiedereröffnung 1882................................................................................... 71 
Umzug in die Deutsche Schule 1897 ............................................................ 74 

 Die goldenen Jahre......................................................................................... 75 
Die Bedeutung des Kindergartens für die deutsche Gemeinde.................... 77 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 10 

5. Die „Stärkung des Deutschtums“ im Osmanischen Reich ........................... 79

Die deutschen Militärmissionen.................................................................... 81 
 Anatolische Bahn und Bagdadbahn.............................................................. 84 
 „Moralische Eroberungen“ durch „Deutsche Kulturarbeit“ ......................... 88 

Bedeutung der Sprache .................................................................................. 91 
 Fazit ................................................................................................................ 93 

6. Der Deutsche Kindergarten in Konstantinopel
zwischen Missionierung und „Stärkung des Deutschtums“ ......................... 95 

Anhang.................................................................................................................. 99 

Bibliographie....................................................................................................... 105 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorwort 

Die vorliegende Arbeit ist die nur leicht überarbeitete Version meiner Magisterar-
beit, die ich im Oktober 2007 im Fach Geschichte an der Universität Basel einge-
reicht habe. Die Forschungsarbeit begann ein Jahr zuvor, nachdem mich Barbara 
Pusch im Herbst 2006 freundlicherweise auf das noch unbearbeitete Thema des 
Deutschen Kindergartens in Istanbul aufmerksam gemacht hatte. Was zunächst 
nach einem kleinen Projekt aussah, erwies sich schnell als aufwendige Arbeit, ideal 
für den Rahmen einer Magisterarbeit. Frau Schlosser, Leiterin des heute noch exi-
stierenden Deutschen Kindergartens in Istanbul, war von Anfang an vom Thema 
begeistert und hat mich tatkräftig bei der Arbeit unterstützt. Für die angenehme 
Zusammenarbeit bin ich ihr sehr dankbar. 

Da die Spurensuche in Istanbul nach wenigen Wochen im Sand verlief, trat ich 
im Januar 2007 eine Archivreise nach Deutschland an, wo ich besonders in der 
Fliedner-Kulturstiftung in Kaiserswerth (bei Düsseldorf) auf wertvolles Material 
stieß. Dank der Unterstützung durch Annett Büttner war es mir in kurzer Zeit 
möglich, alle Aktenbände einzusehen. Wichtige Informationen zur Geschichte des 
Deutschen Kindergartens in Istanbul lieferte auch das Evangelische Zentralarchiv 
in Berlin. Hier hatte ich das Glück, Peter Beier kennenzulernen, der mich überaus 
entgegenkommend betreute und mir mit vielen Hinweisen die Arbeit erleichterte. 
Es freut mich, an dieser Stelle beiden nochmals herzlich danken zu können. 

Nach erfolgreicher Quellensuche in Deutschland kehrte ich im März zurück 
nach Istanbul, wo ich am Orient-Institut Istanbul ein ideales Arbeitsklima vor-
fand. Von allen Seiten erhielt ich große Unterstützung, sei es durch Gespräche am 
Mittagstisch oder während der Kaffeepausen, durch Korrekturvorschläge oder Li-
teraturtipps. Allen Mitarbeitern des Orient-Instituts möchte ich aufrichtig danken, 
besonders aber der Bibliotheksleiterin Astrid Menz und ihren Mitarbeitern Tomas 
und Nevin. Barbara Pusch und Richard Wittmann haben mich zudem während 
der ganzen Forschungsarbeit bei schwierigen Fragen beraten. 

Kurz vor der Abgabe der Arbeit in Basel waren es meine Eltern und Marcel 
Müller, die den entscheidenden letzten Blick auf das Manuskript warfen. Für ihre 
wertvollen Korrekturen bin ich ihnen sehr dankbar. Ebenso danke ich meinem 
Lehrer und Betreuer Prof. Georg Kreis für seine genaue Durchsicht der Arbeit und 
nicht zuletzt für sein Vertrauen, das er mir während des ganzen Studiums entge-
genbrachte. 

Zuletzt danke ich meiner Kleinfamilie, Bilge und Jülide, durch die ich in den 
letzten vier Jahren die Schönheit des Lebens kennenlernen durfte. Ihnen verdanke 
ich wundervolle und unvergessliche Jahre. Size sonsuza dek borçluyum! 

Marcel GESER 
Bern, Februar 2009 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 

In der Diskussion um einen möglichen EU-Beitritt der Türkei wird heute sowohl 
von türkischer als auch von deutscher Seite gerne auf die gemeinsame deutsch-
türkische Vergangenheit hingewiesen. Die deutschen Militärmissionen im Osmani-
schen Reich, die „Waffenbruderschaft“1 im Ersten Weltkrieg und der Schutz Ata-
türks für aus Nazi-Deutschland emigrierte Wissenschaftler, Politiker und Künstler 
werden von beiden Seiten als die wichtigsten Eckpunkte der traditionellen deutsch-
türkischen Freundschaft betrachtet. Dass man bei der Propagierung von Völker-
freundschaften vorsichtig sein und ebenso wie die deutsch-arabische Freundschaft 
auch die deutsch-türkische in Anführungszeichen setzen sollte, hat Stefan Wild in 
seinem 1991 erschienenen Artikel eindrücklich erläutert (Wild 1991). Dennoch 
wird besonders im Westen gerne vergessen, dass die Interaktion zwischen dem 
Deutschen und dem Osmanischen Reich intensiver war als angenommen. Das 
westliche Abendland und das islamische Großreich trennte kein unüberwindbarer 
Graben, die Grenzen waren vielmehr fließend und wurden während der gesamten 
Geschichte des Osmanischen Reiches immer wieder von beiden Seiten überschrit-
ten.2 

Im 19. Jahrhundert trieben Ernährungs- und Teuerungskrisen, Missernten, Ar-
beitslosigkeit und politische Unruhen viele Deutsche in die Fremde. Während es 
die große Mehrheit der Auswanderer nach Amerika zog, wanderte eine ver-
schwindend kleine Minderheit über den Balkan und/oder Russland ins Gebiet des 
Osmanischen Reichs. Als die Zahl der deutschen Immigranten in der ersten Hälf-
te des 19. Jahrhunderts in Konstantinopel fortlaufend zunahm, gründeten deut-
sche Protestanten 1843 die „deutsche evangelische Gemeinde zu Konstantinopel“. 
Damit war eine Infrastruktur geschaffen, auf die spätere Einwanderer zurückgrei-
fen konnten. Mit der Errichtung eines deutschen Krankenhauses (1846), einer 
deutschen evangelischen Schule (1850) und der Eröffnung einer eigenen deut-
schen Kirche (1861) schuf sich die Gemeinde Einrichtungen, die noch heute be-
stehen, wenngleich sie zum Teil anderen Zwecken gewidmet sind. 

Über die Geschichte der deutschen Gemeinde in Konstantinopel und ihre Ein-
richtungen ist – besonders in neuerer Zeit – viel geschrieben worden.3 Nur eine 

1  Der Ausdruck scheint das erste Mal vom deutschen Botschafter von Wangenheim im No-
vember 1914 benutzt worden zu sein (Wallach 1976: 182). 

2  In ihrem Dokumentarfilm „Import-Export“ hat sich Eren Önsöz 2006 intensiv mit dieser 
traditionsreichen deutsch-türkischen Vergangenheit auseinandergesetzt. (www.import-
export-der-film.de, abgerufen am 03.11.2008). 

3  Bachmann 2003; Böhme 1997; Deutsche Schule Istanbul (Hg.) 1958; Deutsche Schule 
Istanbul (Hg.) 1968; Deutsche Schule Istanbul (Hg.) 1993; Dietrich 1998; Dietrich 1998a; 
Gaerte 1989; Generalkonsulat der Bundesrepublik Deutschland Istanbul (Hg.) 1989; Krie-
bel o.J.; Meyer-Schlichtmann 1992; Ordu 1982; Radt 2001; Radt 2006; Schubert 1986; 
Temel 1999. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 14 

Institution wurde dabei fast ganz außer Acht gelassen: der Deutsche Kindergarten. 
Obwohl er in neueren Publikationen gelegentlich Erwähnung fand4, sind die an-
gegebenen Daten und Fakten oft falsch oder ungenau. Am intensivsten hat sich 
Martin Kriebel mit der Geschichte der sogenannten Kleinkinderschule auseinan-
dergesetzt. In seiner Geschichte der deutschen evangelischen Gemeinde in Konstantinopel-
Istanbul von 1843 bis 1932, die er während seiner Amtszeit als Pfarrer der evangeli-
schen Gemeinde in Istanbul (1932-1944) schrieb, erwähnt Kriebel den Deutschen 
Kindergarten an mehreren Stellen.5 Dabei stützte er sich meist auf Archivalien, 
die sich heute im Evangelischen Zentralarchiv in Berlin befinden. Trotz dieser 
wichtigen Arbeit, die leider nie gedruckt wurde und nur als Manuskript in der 
Deutschen Evangelischen Gemeinde in Istanbul einzusehen ist6, war eine syste-
matische Aufarbeitung der Archivalien unerlässlich, um die letzte Lücke in der 
Geschichte der deutschen Gemeindeeinrichtungen in Konstantinopel zu schlie-
ßen. Die zu Beginn meiner Arbeit von Historikern und Archivaren geäußerte 
Warnung, dass das Material zum Kindergarten wahrscheinlich kaum für eine Ma-
gisterarbeit ausreiche, bestätigte sich zum Glück nicht. Dies wurde während mei-
ner Archivreise durch Deutschland schnell deutlich. 

Handschriftliche Aufzeichnungen, die den Kindergarten erwähnten, habe ich 
zuerst transkribiert. Anschließend folgte der Versuch, aus den vielen Einzelteilen 
ein homogenes Ganzes zu schaffen. Bereits gedruckte Quellen zum Kindergarten, 
vor allem die Berichte über die Diakonissen-Stationen im Morgenland (BDS), haben 
die Handschriften ergänzt und konnten nach einer kritischen Durchsicht in die 
Darstellung aufgenommen werden. 

Während der Lektüre wird der Leser merken, dass es bei der vorliegenden Stu-
die nicht alleine darum geht, eine Forschungslücke zu schließen. Vielmehr soll 
anhand der Geschichte des Deutschen Kindergartens – dieses Mikroaspekts deut-
scher Geschichte im Ausland – der historische Gesamtrahmen verdeutlicht wer-
den. Zwei größere Themenbereiche stehen dabei im Vordergrund: Der Versuch 
der evangelischen Missionierung durch die Kaiserswerther Diakonissen (Kapitel 3) 
und der Versuch der „Stärkung des Deutschtums“ durch deutsch-nationale Kräfte 
zwischen 1880 und 1918 (Kapitel 5). Es wird aufschlussreich sein zu sehen, dass 
diese beiden vermeintlich völlig unterschiedlichen Motivationen erstaunlich viele 
Gemeinsamkeiten aufwiesen. 

Gleich zu Beginn sei betont, dass auf die etwaige Existenz eines österreichischen 
Kindergartens in der Arbeit nicht eingegangen wird. Die österreichische Gemein-
de in Konstantinopel war stark katholisch geprägt, hatte ihre eigene Kirche (siehe: 

4  So bei Dietrich 1998: 90-91, 109; Felgentreff 1998: 110; Meyer-Schlichtmann 1992: 10; 
Radt 2001: 30, 54, [ab 1925] 74, 105, 109, 125. 

5  Kriebel o.J.: 46, 118-120, 157-159, 175-176, 201-202, 221-223, 237. 
6  Zum 150jährigen Jubiläum ihres Bestehens hat die Deutsche Evangelische Gemeinde in 

Istanbul 1993 Teile dieses Manuskripts veröffentlicht (Kriebel 1993). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 15 

Tuncer 1994), ihre eigene Schule (siehe: Erdoğan 1994) und ihr eigenes Kranken-
haus (siehe: Yıldırım 1994a), wo nach Kriebel „noch im Jahre 1851 allgemein ita-
lienisch gesprochen wurde“ (Kriebel o.J.: 24). Zwischen ihr und der protestanti-
schen deutschen Gemeinde gab es meines Wissens so gut wie keine Interaktionen. 
Ebenso möchte ich die pädagogische Erziehung der Kinder am Deutschen Kin-
dergarten nur am Rande behandeln.7 

Die vorliegende Arbeit ist in fünf Kapitel unterteilt. Im ersten Kapitel steht die 
Entstehung der deutschen Gemeinde in Konstantinopel im Vordergrund. In die-
ser thematischen Einführung werden vor allem die Immigration von Deutschen 
nach Konstantinopel und die Gründung der evangelischen Gemeinde bezie-
hungsweise des ersten Kindergartens thematisiert. Im zweiten Kapitel soll die Ent-
stehung und Entwicklung des Kaiserswerther Kindergartens8 nachgezeichnet wer-
den, während sich das dritte Kapitel nach der Niederschrift der Abläufe zwischen 
1864 und 1875 mit dem Versuch der evangelischen Missionierung durch die Kai-
serswerther Diakonissen auseinandersetzt. Hier versuche ich vor allem der Frage 
nachzugehen, welche Ziele die Diakonissen in Bezug auf den Kindergarten ver-
folgten und womit sie diese zu erreichen versuchten. 

Das vierte Kapitel thematisiert die Geschichte des Teutonia-Kindergartens9 von 
seiner Wiedereröffnung 1882 bis 1918. Im fünften und letzten Kapitel wird diese 
Phase unter dem Blickwinkel der „Stärkung des Deutschtums“ im untergehenden 
Osmanischen Reich betrachtet, wobei ich mich in diesem Teil vor allem mit der 
Ideengeschichte auseinandersetzen möchte. Im Schlusswort kommen das abrupte 
Ende der deutschen Einrichtungen nach dem Ersten Weltkrieg und die von den 
Alliierten befohlene Ausweisung aller Deutschen aus Konstantinopel zur Sprache. 
Obwohl der Kindergarten 1924 wiedereröffnet wurde und noch heute besteht, 
bildet dieser vorübergehende Stillstand des deutschen Gemeindelebens den 
Schlusspunkt der vorliegenden Arbeit.10 Im Anschluss daran werden die wichtigs- 
ten Punkte und Erkenntnisse zusammengefasst. 

Eine Chronologie des Deutschen Kindergartens hält hinten im Buch die wich-
tigsten Ereignisse tabellarisch fest. Ebenso soll eine Karte mit den verschiedenen 
Standorten des Kindergartens helfen, die vielen Umzüge besser nachzuvollziehen. 

                                                                                          
7  Zur Pädagogik an den Kaiserswerther Kleinkinderschulen siehe: Felgentreff 1998: 41-45; 

Funke 2001: 71-77. 
8  Der 1864 von Kaiserswerther Diakonissen eröffnete Kindergarten blieb bis zu seiner 

Schließung 1875 unter der Leitung der Schwestern. Ich nenne ihn darum Kaiserswerther 
Kindergarten. 

9  Für den 1882 wiedereröffneten Kindergarten wähle ich die Bezeichnung Teutonia-Kinder- 
garten, weil er in „der alten Teutonia“, einem Gebäude des ersten deutschen Vereins in 
Konstantinopel (Gründungsjahr 1847), wiedereröffnet wurde. Außerdem war der Deutsche 
Kindergarten ab 1882 mehr deutschnational als evangelisch-missionarisch geprägt. 

10  Zur neueren Geschichte des Deutschen Kindergartens siehe: Geser 2007; Geser 2007a; Ge-
ser 2008. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 16 

Mithilfe eines Diagramms wurde auch die Anzahl der Kindergartenkinder von 
1850 bis 1918 übersichtlich dargestellt. 

Nach der ersten Durchsicht der Archivalien habe ich drei Thesen formuliert, die 
mich durch die Arbeit begleiteten. Sie wollte ich im Auge behalten und nach 
Auswertung des gesamten Materials auf ihre Stimmigkeit überprüfen. Ich halte sie 
an dieser Stelle fest, damit der Leser sie ebenfalls im Kopf behalten und am 
Schluss kontrollieren kann: 

1. Der erste Deutsche Kindergarten (1850-1852) wurde gegründet, um in Konstan-
tinopel lebenden Kindern deutscher Herkunft Deutsch beizubringen.

2. Der Kaiserswerther Kindergarten (1864-1875) war ein Missionsinstrument. Sein
Schwerpunkt lag auf der evangelischen Erziehung der Kinder. Der Sprachunter-
richt war nur von untergeordneter Bedeutung.

3. Im Teutonia-Kindergarten (1882-1918) sollte – obwohl die Leiterinnen des
Kindergartens nach wie vor aus Kaiserswerth kamen – möglichst vielen Kin-
dern jeglicher Nationalität Deutsch und deutsche Tugenden beigebracht wer-
den, um das „Deutschtum im Ausland“ zu stärken.

Um Missverständnissen oder Unklarheiten vorzubeugen, ist es wichtig, einige Be-
griffe zu erläutern. Als Folge der Ende des 18. Jahrhunderts einsetzenden Indus- 
trialisierung wurden 1770 die ersten deutschen Kleinkinderschulen zur außer- 
häuslichen Kleinkindererziehung eingerichtet. Um 1840 führte Fröbel den Begriff 
des Kindergartens ein (Gary 1995: 9). In den von mir untersuchten Quellen wer-
den beide Begriffe in gleicher Zahl und in gleicher Bedeutung verwendet. Die Be-
griffe Kleinkinderschule und Kindergarten meinen also dasselbe. Da das Osmani-
sche Reich in den Quellen fast ausschließlich Türkei genannt wird, habe ich mich 
entschlossen, auf die strikte Verwendung des historisch exakten Begriffes zu ver-
zichten. Es wird also sowohl vom Osmanischen Reich als auch von der Türkei die 
Rede sein.11 Ebenso werden die Adjektive osmanisch und türkisch gleichbedeu-
tend verwendet. Das Gleiche gilt für den zweiten Akteur Deutschland. Anstelle 
der historisch exakten Begriffe Preußen und Deutsches Reich wird gelegentlich 
vereinfacht von Deutschland gesprochen. Das Adjektiv deutsch wird im ersten 
Kapitel zudem als deutschsprachig verstanden. Mit der „Deutschen Auswande-
rung nach Konstantinopel“ ist beispielsweise auch diejenige von Schweizern und 
Österreichern gemeint. Eine klare Abtrennung der Nationalitäten ist hier nicht 
möglich. Alle in Konstantinopel ansässigen Deutschen, wobei auch hier keine kla-
re Trennlinie zwischen Deutschen, Schweizern und Österreichern gezogen werden 
kann, werden unter dem Begriff der deutschen Gemeinde – im Sinne des engli-
schen Begriffs community – zusammengefasst. Die Deutsche Evangelische Ge-
meinde meint jedoch die religiöse Gemeinde. 

11  Auch Shaw (1977: 262) hat gezeigt, dass Europäer bereits lange vor der Jungtürkischen Re-
volution (1908) den Begriff Türkei als Synonym für das Osmanische Reich verwendeten. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 17 

Die heutigen Städte Istanbul und Izmir werden in ihrer historischen Form 
Konstantinopel und Smyrna angegeben. Ebenso die in Konstantinopel von Eu-
ropäern bevorzugten Stadtviertel Galata und Pera (heute Beyoğlu). Seltenere To-
ponyme (wie Haydarpaşa oder Yedikule) werden nach der modernen türkischen 
Rechtschreibung aufgeführt. Übersetzungen aus dem Türkischen stammen vom 
Verfasser und werden mit eckigen Klammern und Anführungs- und Schlusszei-
chen gekennzeichnet. Bei Jahreszahlen in runden Klammern (1870-1906) handelt 
es sich um Amts- und Regierungsdaten. Lebensdaten werden mit einem Stern ge-
kennzeichnet (*1800-1864). 

 
 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Die Entstehung der deutschen Gemeinde
in Konstantinopel

Während die Literatur zur Auswanderung in die USA sehr umfangreich ist, wurde 
die deutschsprachige Emigrationsbewegung ins Gebiet des Osmanischen Reichs 
(mit Ausnahme des Balkans)1 in der Wissenschaft kaum berücksichtigt. Natürlich 
hängt dies in erster Linie mit der im Gegensatz zur Amerika-Auswan- 
derung verschwindend kleinen Anzahl von deutschen Auswanderern ins Osmani-
sche Reich zusammen.2 Zwischen 1820 und 1930 reisten rund sechs Millionen 
Deutsche in die USA (Rössler 1992: 148). Dies entsprach 80 bis 90% der deut-
schen Auswanderer (Berman 1996: 52). Die restlichen 10 bis 20% verteilten sich 
vor allem auf Kanada, Brasilien und Argentinien (ebenda). Die Emigration ins 
Osmanische Reich spielte nur eine sehr untergeordnete Rolle, was zeitgenössische 
Quellen zur Zahl der in Konstantinopel lebenden Deutschen bestätigen. 1850 
schätzte Konstantin Schlottmann, der zweite Pfarrer der Deutschen Evangelischen 
Gemeinde Konstantinopels, die Zahl der evangelischen Deutschen auf ungefähr 
300 bis 400 (Kriebel o.J.: 52).3 Die Fliegenden Blätter des Rauhen Hauses, eine Zeit-
schrift der Inneren Mission, gaben die Gesamtzahl der Deutschen im gleichen 
Jahr hingegen mit circa 1.000 an (Kriebel o.J.: 2). Diese Zahl scheint aber zu hoch 
gegriffen zu sein, da der Historiker Scherer die deutsche Gemeinde erst in den 
80er Jahren des 19. Jahrhunderts auf ungefähr 1.000 schätzt (Scherer 2001: 376). 
Auch nach Angaben eines Zeitgenossen scheinen sich in den 70er Jahren des 19. 
Jahrhunderts nur „etwa 600“ Reichsdeutsche in Konstantinopel aufgehalten zu 
haben, während es 1898 „nach amtlichen Schätzungen“ 1.500 bis 2.000 und 1904 
3.400 Deutsche gewesen sein sollen (Schäfer 1914: 14). Vor dem Ersten Weltkrieg 
wohnten nach Angaben von Richard Preußer, dem damaligen Rektor der Deut-
schen Schule in Haydarpaşa4, circa 3.000 Deutsche im heutigen Istanbul (W).5 
Diese ohnehin bescheidenen Zahlen verlieren besonders in Relation zur Gesamt-
einwohnerzahl Konstantinopels deutlich an Bedeutung: Um 1850 zählte die os- 

1  Siehe: Schödl 1992: 70-84; Sundhausen 1992: 36-54; Sundhausen 1992a: 54-70. 
2  Wie viele Deutsche im 19. Jahrhundert ins Gebiet des Osmanischen Reiches ausgewandert 

sind, ist meines Wissens nicht bekannt. Zur spezifisch schweizerischen Auswanderung ins 
Osmanische Reich siehe: Sigerist 2004: 16-162. 

3  Der dritte Pfarrer der Deutschen Evangelischen Gemeinde, Carl Nathanael Pischon (1855-
1862), gab hingegen die Zahl der in Konstantinopel ansässigen deutschen Protestanten 
1856 mit ungefähr 100 an (siehe: Kriebel o.J.: 5). 

4  Stadtteil Konstantinopels auf der asiatischen Seite und Ausgangspunkt der Anatolischen 
Eisenbahn, auch als „Bagdad-Bahn“ bekannt. 

5  Archivalische Briefe werden in dieser Arbeit mit Großbuchstaben abgekürzt. In der Biblio-
graphie sind alle detailliert aufgelistet. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 20 

manische Hauptstadt rund 500.000 Menschen, 50 Jahre später durchbrach sie die 
Millionengrenze und vor dem Ersten Weltkrieg wurde sie von rund 1.500.000 
Menschen bevölkert (Karpat 1985: 103). Somit repräsentierten die zwischen 1800 
und 1918 in Konstantinopel ansässigen Deutschen höchstens 0.2% der Gesamt-
bevölkerung. Wie diese kleine Gruppe von Deutschen ins Osmanische Reich ge-
kommen sind, soll im Folgenden etwas ausführlicher betrachtet werden. 

Deutsche Auswanderung nach Konstantinopel 

Der Übergang von der Agrar- zur Industriegesellschaft war in Deutschland eng 
mit der Entwicklung der Eisenbahn verknüpft. Am 7. Dezember 1835 wurde die 
erste deutsche Eisenbahnlinie von sechs Kilometern Länge eröffnet. Dreizehn 
Jahre später war das Eisenbahnnetz auf fast 5.000 km angewachsen (im Folgenden 
Schulze 2007: 110-113). Damit war aus Deutschland ein „einheitliches Wirt-
schaftsgebiet“ geworden, „in dem sich Angebot, Nachfrage und Preise einheitlich 
ausbilden konnten“ (Schulze 2007: 111). Besonders nach der Revolution von 
1848, als die Angst vor weiteren politischen Erschütterungen überwunden war, 
begann eine rasante Wirtschaftsentwicklung. Die Zunahme der Kapitalmenge gab 
Anlegern die Sicherheit für langfristige Investitionen. Neben der Gründung von 
Banken und Aktiengesellschaften wurden neue Fabriken gebaut, die billige Ar-
beitskräfte einstellten, was wiederum die wirtschaftliche Entwicklung im 19. Jahr-
hundert beschleunigte. 

Nicht die politische Revolution von 1848 schuf eine neue Gesellschaft, son-
dern die Industrialisierung mit der „Revolution der Wirtschafts- und Arbeitsver-
hältnisse“ (Schulze 2007: 112). Während die städtischen Industriezentren trotz 
der explosionsartigen Bevölkerungszunahme blühten, verarmte die Landbevölke-
rung zusehends. Sie sah sich gezwungen, in die neuen deutschen Industriegebiete 
zu ziehen. Dabei handelte es sich vor der Gründung des deutschen National-
staats 1871 um keine Binnenwanderung, sondern meist um „grenzüberschreiten-
de Aus- beziehungsweise Einwanderung“ (Bade 1992: 18). Viele machten auch 
vor den Grenzen des Zollvereins nicht halt. Millionen von Deutschen verließen 
im 19. Jahrhundert die deutschen Sprachgrenzen. Bedingt durch den Bevölke-
rungszuwachs waren Missernten, Ernährungs- und Teuerungskrisen gepaart mit 
Unterbeschäftigung und Arbeitslosigkeit auf den frühindustriellen Arbeitsmärk-
ten die Auslöser für den Massenexodus (Rössler 1992: 148). 

Die „Wellen deutscher Auswanderer“ (Laak 2005: 34) ergossen sich erst über das 
untere Donaugebiet, später über Russland und dann vor allem über Amerika. 
Während es sich beim Sprung über den Atlantik immer um eine Auswanderung 
meist im Familienverband handelte, war die Emigration ins Osmanische Reich 
eine Wanderungsbewegung von fast ausschließlich alleinreisenden Männern 
(Pschichholz 2008: 235). Neben der größten Gruppe von deutschen Emigranten, 
die, motiviert durch die protestantischen Erweckungsbewegungen, nach Syrien 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 21 

und Palästina zogen (Fuhrmann 2006: 79), scheinen die restlichen deutschen 
Auswanderer, die gegen Südosten zogen, kein spezifisches Reiseziel vor Augen 
gehabt zu haben. Gerade Konstantinopel war in der ersten Hälfte des 19. Jahr-
hunderts eher ein Sammelbecken für gestrandete Emigranten als eine Wunschdes- 
tination: „Reports of church organizations and pastors make clear that artisans, in 
particular, wandered in search of employment across the Balkans and areas of 
Russia until they came into Ottoman port cities, such as Istanbul and Izmir” 
(Pschichholz 2008: 234). Der Jahresbericht der Deutschen Evangelischen Ge-
meinde in Konstantinopel von 1863 hielt zudem fest, „that migrants had come to 
Istanbul after temporarily settling and/or travelling in areas of Hungary, Moldova, 
Wallachia, Greece, Russia or the European parts of the Ottoman Empire” (eben-
da). Auch die angegebenen Geburtsorte der deutschen Immigranten beschränken 
sich nicht nur auf deutsches Territorium, sondern beinhalten auch Orte in Russ-
land (vor allem der Schwarzmeerregion), Rumänien, Ungarn und dem Balkan. Bei 
der Einwanderung ins Gebiet des Osmanischen Reiches handelte es sich also um 
keine gezielte Emigration, sondern um eine Wanderung mit vielen Umwegen, die 
oft mehrere Jahre dauerte.  

Neben der Arbeitsmigration darf eine weitere Migrationsform nicht vergessen 
werden: die Auswanderung aus Abenteuerlust. Nicht alle Deutschen, die ihre 
Wanderung bis nach Konstantinopel fortsetzten, taten dies, um in der Fremde 
eine Arbeit zu finden. Einige trieb es auch aus bloßer Neugierde ins osmanische 
Herrschaftsgebiet. Der bekannteste Nachkomme eines solchen Abenteurers dürf-
te Nâzım Hikmet (*1902-1963) sein, der „Mavi Gözlü Dev“ [„blauäugige Riese“], 
wie die Türken ihren Nationaldichter nennen. Dessen deutscher Urgroßvater 
mütterlicherseits war in den 1840er Jahren als Schiffsjunge nach Konstantinopel 
gekommen, wo er nach seinem Übertritt zum Islam im osmanischen Heer Kar-
riere machte (Gronau 1991: 26-29). 

Ob Arbeitsemigrant oder Abenteurer: So gut wie alle deutschen Einwanderer er-
reichten die Sultanshauptstadt ohne Hab und Gut und oft in schlechtem körper-
lichen Zustand. Nur der kleinste Teil konnte sich – wenn überhaupt der Wunsch 
vorhanden war – fest in Konstantinopel niederlassen. Im bereits zitierten Artikel 
der Fliegenden Blätter des Rauhen Hauses von 1850 hält der Verfasser fest, dass 
„[n]ur der kleinere Theil der genannten Anzahl [circa 1.000 Deutsche] hier sei-
nen festen Wohnsitz“ hat, „der größere kommt und geht, um neu Herbeiziehen-
den Platz zu machen. Da die Meisten der zuwandernden Handwerksgesellen die 
Reise dorthin zu Fuß machen […] kommen sie meistens krank in Constantino-
pel an und müssen, entblößt von allen Mitteln fremde Hülfe in Anspruch neh-
men“ (Kriebel o.J.: 2). Die schlechte wirtschaftliche Situation der Migranten soll-
te sich ab 1880 ändern, als Deutschland versuchte, seinen Einfluss im Osmani-
schen Reich zu stärken und deutsche Arbeiter, Beamte und Ingenieure nach Kon-
stantinopel sandte, um vor allem den Bau der Anatolischen Bahn und der Bag-
dadbahn voranzutreiben. Diese Gruppe von Immigranten ist deutlich von den 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 22 

wandernden deutschen Handwerkern und Kaufleuten zu trennen, die sich erst in 
der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts in größerer Zahl in Konstantinopel nie-
derließen (Pschichholz 2008: 235). 

Deutsche Gemeinde versus „Deutsche Kolonie“ 

Häufig taucht in der Literatur zur deutschen Gemeinde in Konstantinopel der 
Begriff „Kolonie“6 auf, ohne dass die Autoren und Autorinnen diesen komple-
xen Begriff einleitend definieren. Halten wir uns an die Kolonie-Definition von 
Jürgen Osterhammel, wonach sie „ein durch Invasion (Eroberung und/oder Sied-
lungskolonisation) [...] neu geschaffenes politisches Gebilde“ ist, „dessen land-
fremde Herrschaftsträger in dauerhaften Abhängigkeitsbeziehungen zu einem 
räumlich entfernten ‚Mutterland’ oder imperialen Zentrum stehen, welches ex-
klusive Besitz-Ansprüche auf die Kolonie erhebt“ (Osterhammel 2003: 16), ver-
bietet es sich, für die deutsche Gemeinde in Konstantinopel den Begriff der Ko-
lonie zu verwenden. Die Emigranten der massenhaften Individual-Emigration 
„schaffen keine neuen Kolonien, sondern werden in unterschiedlicher Weise be-
stehenden multi-ethnischen Gesellschaften eingegliedert“ (Osterhammel 2003: 
10). Dies trifft für die Konstantinopel-Deutschen eindeutig zu, wie wir weiter un-
ten sehen werden. Die deutsche Gemeinde stand weder in einem dauerhaften 
Abhängigkeitsverhältnis zu Deutschland7, noch hat das Mutterland exklusive Be-
sitz-Ansprüche auf die deutsche Gemeinde erhoben. 

Falls die Autoren und Autorinnen den Begriff der Kolonie in der Annahme 
verwendeten, dass es sich bei der deutschen Gemeinde um eine in sich geschlos-
sene unabhängige Gruppe handelte (ähnlich wie beispielsweise ein amerikani-
sches Chinatown)8, muss auch diese These bei näherer Betrachtung des Archivma-
terials verworfen werden, wie Christin Pschichholz in ihrem Aufsatz zutreffend 
festgehalten hat.9 Erstens lebten die Deutschen nicht in homogenen Einheiten, 
genauso wenig wie beispielsweise Juden oder Armenier (siehe: Şeni 2006), son-

6  Kriebel verwendet ausschließlich den Begriff der Kolonie. Aber auch Radt gebraucht ihn – 
manchmal mit, manchmal ohne Anführungszeichen (siehe beispielsweise: Radt 2001: 67, 
96, 100, 105). Dietrich hingegen spricht von der „sogenannten Deutschen Kolonie“ oder 
setzt den Begriff in Anführungszeichen (siehe beispielsweise: Dietrich 1998: 91, 107, 122, 
215, 335). Gencer spricht ebenfalls von der „deutschen Kolonie“ (siehe beispielsweise: 
Gencer o.J.: 127, 128). 

7  Dies trifft höchstens in gewisser Weise für die Deutsch Evangelische Gemeinde zu, die bei 
finanziellen Engpässen immer wieder ihre deutsche Heimat um Geld gebeten hat. 

8  Gencer behauptet, dass die „deutsche Kolonie“ eine „weitgehend in sich geschlossene 
Gruppe“ bildete (Gencer o.J.: 128). 

9  „The records of the deutsche evangelische Gemeinde, which were not appointed for a pub-
lic representation, are giving evidence that the image of a self-contained group cannot be 
upheld” (Pschichholz 2008: 238). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 23 

dern waren weit über die von Europäern bevorzugten Stadtteile verteilt.10 Zwei-
tens arbeiteten deutsche Handwerker oft für türkische Manufakturen oder führ-
ten Handel mit ihnen. Einige waren sogar direkt beim Sultan angestellt. Drittens 
mussten deutsche Kaufleute wohl oder übel Griechisch, Französisch, Italienisch 
oder Türkisch lernen, um mit ihren Geschäftspartnern in Kontakt zu treten. Eine 
sprachliche Abgrenzung war in der multiethnischen und multilingualen Groß-
stadt nicht möglich, ebenso wenig wie eine religiöse Absonderung. Soziale Treff-
punkte waren in Konstantinopel nicht nach Religion oder Ethnie aufgeteilt, son-
dern nach dem sozialen Status (Pschichholz 2008: 239). Außerdem heirateten 
viele Deutsche Frauen anderer Nationen, was auch Stücker in seinem 1862 er-
schienenen Buch Sitten und Charakterbilder aus der Türkei und Tscherkessien festhielt: 
„In Pera, […], findet man viele Mischehen. So verheirathen sich die Deutschen 
sehr oft mit Armenierinnen, Griechinnen, Italienerinnen, usw.“ Polemisch fügte 
er dieser Beobachtung hinzu, dass diese Ehen „nicht durch Frieden und Ein-
tracht gesegnet“ seien (Kriebel o.J.: 48).11 Auch der spätere Pfarrer der Deutschen 
Evangelischen Gemeinde, Paul Suhle, machte die „zahlreichen Mischehen“ für 
die angebliche Schwäche der deutschen Gemeinde verantwortlich (Pschichholz 
2008a: 27). Der protestantische Vater würde normalerweise „dem Dringen der le-
vantinischen, römischen Frau auf katholische d[as] i[st] hier jesuitische Kinder-
erziehung“ nachgeben und damit den deutschen Protestantismus schwächen 
(ebenda).  

Die ab Mitte des 19. Jahrhunderts von deutschen Pfarrern häufig geäußerte 
Kritik, dass Kinder von deutschen Einwanderern kaum Deutsch mehr sprechen 
würden, zeigt zudem, wie gut bereits die zweite Generation linguistisch assimi-
liert war, worauf weiter unten nochmals eingegangen wird. 

Es bleibt festzuhalten, dass der Begriff der Kolonie, so wie er zu Beginn nach 
Osterhammel definiert wurde, für die deutsche Gemeinde in Konstantinopel 
nicht zutrifft. Ebenso wenig handelte es sich bei der deutschen Gemeinde um ei-
ne in sich geschlossene unabhängige Gruppe. Auch in der Phase der „Stärkung 
des Deutschtums“ zwischen 1880 und 1918, als viele Deutsche nach Konstanti-
nopel entsandt wurden, um das türkische Heer oder verschiedene Verwaltungs-
ämter zu reformieren und den Bahnbau voranzutreiben, handelte es sich bei den 
Konstantinopel-Deutschen um keine Kolonie. Die oben genannten Gründe tref-
fen auch für jene Periode zu. 

                                                                                          
10  Pschichholz nennt Pera (Beyoğlu), Moda und Kadıköy, Stambul, Maltepe, Makriköy 

(Bakırköy), Yedikule, Ortaköy, Erenköy, Yeniköy, San Stefano (Yeşilköy), als auch weiter 
entfernt liegende Bezirke am Bosporus. 

11  Trotz der engen Verflechtung der Europäer mit den muslimischen Gemeinden waren Ehen 
zwischen Europäern und osmanischen Christen häufiger, da sie keiner Konversion bedurf-
ten. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 24 

Die Deutsche Evangelische Gemeinde und das „Evangelische Asyl“ 

Die Entstehung der deutschen Gemeinde in Konstantinopel im 19. Jahrhundert 
ist untrennbar mit der Gründung und Entwicklung der Deutschen Evangelischen 
Gemeinde verknüpft. Die bisher einzige Monographie zu diesem Thema ist das 
bereits erwähnte Manuskript von Martin Kriebel und dessen Teilveröffentlichung 
von 1993.12 Neben Kriebel hat sich bisher nur Anne Dietrich intensiver mit der 
Geschichte der deutschen Gemeinde auseinandergesetzt (Dietrich 1998: 59-145). 
Ihre Dissertation konzentriert sich jedoch auf die „Nazionalisierung“ (Dietrich 
1998: 175-256) der deutschen Gemeinde in Istanbul während des Dritten Reichs 
und behandelt die Entstehung der deutschen Gemeinde in Konstantinopel nur 
summarisch. 

Im Gegensatz zu Gemeinden anderer Nationen besaßen die deutschen Protes-
tanten in Konstantinopel keine Kirche (siehe: Malkoç 1999). Auch die deut- 
schen Gottesdienste, die zu Beginn des 19. Jahrhunderts noch in der schwedi-
schen und holländischen Gesandtschaftskapelle stattgefunden hatten, waren ein-
gestellt worden (Kriebel 1993: 11). Um die deutschen Protestanten dennoch vor 
der „dépravation complête“ und den „tentations d’une population hétérogène et 
démoralisée“ (Kriebel o.J.: 6)13 zu schützen, begannen um 1835 Missionare der 
amerikanischen Missionsgesellschaft American Board of Commissioners for Fo-
reign Missions (siehe Kapitel 3) Gottesdienste für deutsche Protestanten anzubie-
ten. Besonders Wilhelm Gottlieb Schauffler (*1798-1883)14, der seit 1831 in Kon-
stantinopel als Missionar tätig war, habe „sich seiner Landsleute […] mit großer 
und anhaltender Aufopferung“ (Kriebel o.J.: 7) angenommen, schrieb Pfarrer 
Konstantin Schlottmann 1851. Doch die Missionare scheinen mit ihren Gottes-
diensten keinem weitverbreiteten Bedürfnis entsprochen zu haben, wie aus dem 
gleichen Bericht von Schlottmann ersichtlich wird. Schaufflers Gottesdienst be-
suchten in den ersten Jahren nur „drei oder vier Theilnehmer“ (ebenda). So wie 
sich Pfarrer Schlottmann über den „Zustand großer sittlicher Verwahrlosung“ der 
Deutschen beschwerte, stellten auch die Fliegenden Blätter des Rauhen Hauses fest, 
dass es unter den Deutschen „mehr Glaubenslose aller Farben und Klassen“ gebe 
als Gläubige (Kriebel o.J.: 8). Da aber doch noch bei einigen „Durst […] nach 

12  Obwohl Pfarrer Kriebel (1932-1944) kein überzeugter Nationalsozialist war (Dietrich 1998: 
215-221), ist seine Darstellung der Ereignisse – dem Zeitgeist entsprechend – oft stark na-
tionalistisch gefärbt. 

13  Aus einem Aufruf an die deutschen und französischen protestantischen Kirchen des 
deutsch-evangelischen Gemeindekomitees im November 1843. 

14  Schauffler war ab 1832 Missionar des American Board in Istanbul, zuvor in Izmir. Ab 
1834 arbeitete er in der Judenbekehrung in Bulgarien. 1857 war Schauffler Mitgründer des 
missionsnahen Robert College [heute Boğaziçi Üniversitesi], wo er bis 1879 arbeitete (siehe: 
Kornrumpf 1998). Zu Schauffler siehe auch: Kalderon 1992. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 25 

Gottes Wort“ (Kriebel o.J.: 7) vorhanden war, fanden die Gottesdienste ab 1840 
mit ziemlicher Regelmäßigkeit statt. 

Durch die Initiative von Missionar Schauffler, den Kalderon „by far the most 
sophisticated and scholarly individual” (Kalderon 1992: 93) der amerikanischen 
Missionarsgruppe nennt, ging die kleine Gruppe von deutschen Protestanten 
1843 einen Schritt weiter. Am 14. Juli gründeten sie die informelle Deutsche 
Evangelische Gemeinde zu Konstantinopel, deren Ziel es war, möglichst bald ei-
ne Kirche zu bauen und einen deutschen Pfarrer zu engagieren (siehe: Protokoll 
der Gründungsversammlung in Kriebel o.J.: 8-9). Obwohl der Grundcharakter 
der Gemeinde deutsch war, waren auch Schweizer Protestanten mit französischer 
Muttersprache von Anfang an Teil der Gemeinde. So sollte auch der zu berufen-
de Pfarrer sein Amt „tant en allemand qu’en français“ verrichten können (Kriebel 
o.J.: 9). Außer dem Wunsch nach einer eigenen Kirche war es der Gemeinde 
noch im Gründungsjahr eines der wichtigsten Anliegen, möglichst bald eine 
deutsche evangelische Schule zu gründen. Im Aufruf an die deutschen und fran-
zösischen protestantischen Kirchen von 1843 zählte „une école pour les enfants“ 
zu den „besoins ecclesiastiques les plus urgents“ (Kriebel o.J.: 9-10). 

Die Gemeinde konnte ihre Ziele ohne die finanzielle Hilfe aus dem Ausland 
nicht erreichen. Sie wandte sich noch im Gründungsjahr an den preußischen 
König Friedrich Wilhelm IV. (1840-1858)15, da preußische Könige protestantische 
Gemeinden im Ausland schon lange unterstützten und die preußische Kirche al-
le unterschiedlichen protestantischen Konfessionen in sich vereinte (Wellnitz 
2003: 60).16 Diese Tradition kam der heterogenen Konstantinopler Gemeinde 
entgegen. Friedrich Wilhelm IV. ging auf die Bitte ein und richtete – wie bereits 
in anderen Städten zuvor – in der Preußischen Gesandtschaft in Konstantinopel 
eine Gesandtschaftspredigerstelle ein. Der erste Pfarrer der Gemeinde, Carl For-
syth Major (1843-1845), unterstand damit direkt der preußischen Kirche und 
dem Schutz des preußischen Königs (Pschichholz 2008: 237, siehe auch: Wellnitz 
2003). Im Dezember 1843 fand der erste Gottesdienst in der Preußischen Ge-
sandtschaft statt, den zwischen 50 und 60 Personen besuchten (Kriebel o.J.: 12). 
Die ersten Einträge in die Tauf-, Trau- und Sterberegister, die in der Deutschen 
Evangelischen Gemeinde in Istanbul einzusehen sind, stammen von Ende 1843 
und Anfang 1844. Da viele der deutschen Handwerker Konstantinopel in sehr 
schlechtem finanziellem und gesundheitlichem Zustand erreichten, gründeten 
die Mitglieder der evangelischen Gemeinde im September 1844 das „Evangeli-
sche Asyl“. Der Hauptzweck dieses Hilfsvereins war es, „durch Handreichung der 

                                                                                          
15  Friedrich Wilhelm IV. war für seine tiefe Religiosität bekannt und entgegen dem demokra-

tischen Zeitgeist von der göttlichen Legitimierung seiner Herrschaft überzeugt (Fuhrmann 
2006: 117). 

16  Der deutsche Protestantismus ist bis 1918 für seine enge Verbindung von Thron und Altar 
bekannt. So war auch die Nähe der Pfarrerschaft zum preußischen Staat ein zentrales Mo-
ment des preußisch-deutschen Protestantismus (Pschichholz 2008a: 19). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 26 

Liebe neuankommende Deutsche zu unterstützen, bis sie eine angemessene Be-
schäftigung in ihrem Beruf gefunden, im Fall sie erkranken, ihrer zu pflegen und 
solchen hier weilenden Gliedern des Vereins, welche der Krankenpflege bedür-
fen, dieselbe zukommen zu lassen“ (Kriebel o.J.: 17).17 Neben dem sicherlich ka-
ritativ gemeinten Wunsch, neuankommende Deutsche zu unterstützen und ih-
nen aus ihrer Notlage zu helfen, verfolgte die Gemeinde wohl noch ein weiteres 
Ziel: Deutsche Auswanderer sollten mithilfe dieses sozialen Netzwerks nicht in 
die Hände anderer religiöser Gruppen geraten. Mit dem „Evangelischen Asyl“ 
hatte die Deutsche Evangelische Gemeinde nicht zuletzt die Möglichkeit, poten-
tielle Gemeindemitglieder anzuwerben.  

Das Deutsche Evangelische Krankenhaus 

Um sowohl den Migranten als auch den bereits ansässigen Deutschen eine mög-
lichst gute medizinische Versorgung anbieten zu können, wurde in den Statuten 
des „Evangelischen Asyls“ auch die Gründung eines deutschen Krankenhauses 
festgelegt. Der Verein sollte, „sobald es seine Mittel erlauben“, ein Haus einrich-
ten, „worin eine gehörige Anzahl von Zimmern mit Betten und anderem Gerät 
versehen sein soll“ (Kriebel o.J.: 17). Ein vierköpfiger Vorstand übernahm die 
Leitung der Geschäfte, wobei der jeweilige Gesandtschaftsprediger verpflichtet 
war, die Präsidentschaft zu übernehmen. Damit sollte der evangelische Grund-
charakter des Vereins für immer beibehalten werden. 

Als Pfarrer Major die Gemeinde bereits 1845 wieder verließ, verlor der evange-
lische Hilfsverein seinen Vorsitzenden und die noch junge Gemeinde ihren er-
sten Pfarrer. Erst fünf Jahre später sollte Preußen einen Nachfolger nach Kon-
stantinopel schicken. Wieder war es Missionar Schauffler, der sich für die deut-
schen Protestanten und ihre Ziele einsetzte. Als neues Mitglied des Vorstands 
versuchte er, so schnell wie möglich ein deutsches Krankenhaus einzurichten. 
Nationalere Töne in der deutschen Gemeinde halfen zusätzlich, Kräfte zu mobi-
lisieren: 

Wir sind im Kleinen, was das Vaterland im Großen. Will der Bayer, will der Sachse, will 
der Schweizer, will der Hesse, will der Württemberger nur für sich sorgen, so wird ein je-
der vereinzelt dem Unglück unterliegen. Werden aber alle Deutsche sich brüderlich ver-
einen […], so wird es mit Gottes Hilfe am besten Gelingen nicht fehlen. Alle europäi-
schen Nationen haben ihre Krankenhäuser, nur der Deutsche irrt verlassen durch die 
Straßen ohne Obdach und ohne Pflege (Kriebel o.J.: 18). 

17  Kriebel erwähnt, dass im August 1844 vier deutsche Handwerker „völlig erschöpft“ von ih-
rer Wanderung Konstantinopel erreichten. Drei von ihnen seien „in aller Einsamkeit infol-
ge der Anstrengungen im Hafenviertel von Galata“ gestorben (Kriebel o.J.: 18). Dies könn-
te der ausschlaggebende Faktor gewesen sein, am 1. September 1844 den Verein zu grün-
den. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 27 

Für die Umsetzung dieses Ziels reiche allein die Gründung des Krankenhauses, 
glaubte der Verfasser der oben zitierten Zeilen. Wenn der Grund gelegt sei, werde 
das Vaterland „das begonnene Werk […] durch mannigfache Beiträge von au-
ßen“ unterstützen. Denn „das große Vaterland“ sei reich genug, „um seinen not-
leidenden Kindern auch in weiter Ferne die hilfreiche Hand zu reichen“ (Kriebel 
o.J.: 19). Auch bei dem Wunsch nach einem eigenen Krankenhaus war der Ge-
meinde von Anfang an bewusst, dass dieser nur mit der finanziellen Hilfe aus 
der Heimat umzusetzen war. Außerdem schien es dem Vorstand sinnvoll, den 
Kreis des Zielpublikums zu vergrößern. Neue Statuten bestimmten im Januar 
1846, dass nicht nur Protestanten, sondern auch „nichtdeutsche Glaubensgenos-
sen, ferner auch Katholiken deutscher Nation“ zu unterstützen seien und „unter 
den gleichen Bedingungen und mit denselben Vortheilen Mitglieder des Vereins“ 
werden konnten (Kriebel o.J.: 19-20). Der Name des Vereins wurde von „Evange-
lisches Asyl“ in „Evangelisch-Deutscher Wohlthätigkeitsverein in Constantino-
pel“ umbenannt.18 Der Grundcharakter des Vereins blieb trotz neuer Bestim-
mungen evangelisch. Mitglieder des Vereins erhielten Anspruch, „im Fall der Er-
krankung von dem Verein gepflegt zu werden“ (Kriebel o.J.: 20). Der Mitglieder-
beitrag betrug fünf Piaster pro Monat.19 Da zwischen 1845 und 1850 kein Ge-
sandtschaftsprediger anwesend war, übernahm Missionar Schauffler den Vorsitz. 
Unter seiner Leitung eröffnete der Evangelische Wohltätigkeitsverein am 6. April 
1846 in einem gemieteten Gebäude am Yüksek Kaldırım in Galata das erste 
deutsche Krankenhaus in Konstantinopel (ebenda). Seine Leitung übernahm ein 
„römisch-katholischer“ Arzt (ebenda). 

Der Evangelische Wohltätigkeitsverein gab sich mit diesem ersten Erfolg aller-
dings noch nicht zufrieden. Erneut bat der Vorstand „die evangelischen Kreise in 
Deutschland“ (Kriebel o.J.: 23) um Hilfe, und wiederum kam die entscheidende 
Hilfe aus Preußen. Friedrich Wilhelm IV. ließ in einer Spendenaktion Geld für 
das Deutsche Krankenhaus in Konstantinopel sammeln, das jedoch erst 1851 
ausbezahlt wurde (Kriebel o.J.: 33). 1847 nahm der Vorstand deshalb mit einer 
anderen Institution Kontakt auf, die sowohl evangelische als auch billige Ar-
beitskräfte zur Verfügung stellen konnte. Der Wohltätigkeitsverein wandte sich 
an die Kaiserswerther Diakonie, die seit 1836 unter ihrem Gründer Pfarrer Theo-
dor Fliedner (*1800-1864) Frauen zu Krankenschwestern und Kleinkindererzie-
herinnen ausbildete. Fliedner war sofort bereit, einige seiner Diakonissen nach 

                                                                                          
18  Mit der zunehmenden Entkonfessionalisierung der deutschen Gemeinde wurde der „evan-

gelisch-deutsche Wohlthätigkeitsverein“ im Februar 1873 in „deutscher Wohlthätigkeits-
Verein“ umbenannt (Kriebel o.J.: 173-174). 1908 wechselte der Verein seinen Namen zum 
dritten Mal. Fortan hieß er „Deutscher Wohlfahrts-Verein“ (122/79: 8). In der vorliegenden 
Arbeit wird der Verein immer „Evangelischer Wohltätigkeitsverein“ heißen. 

19  1852 entsprach ein türkischer Piaster zwei preußischen Silbergroschen (BDS I: 37). Einen 
materiellen Bezugspunkt liefern die Lebensmittelpreise, die die Kaiserswerther Diakonissen 
im gleichen Jahr festhielten: Ein Oka (2.75 Pfund preußisches Gewicht) Rüben kostete ein 
Piaster, Kartoffeln eineinhalb, Zucker sechs und Mehl drei Piaster (ebenda). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 28 

Konstantinopel ans Deutsche Krankenhaus zu entsenden. Doch die politischen 
Unruhen der Jahre 1848/49 beschränkten sich nicht allein auf deutsches Territo-
rium. Auch innerhalb des Evangelischen Wohltätigkeitsvereins in Konstantinopel 
brachen Spannungen aus. Liberale Kreise forderten die Abschaffung des evange-
lischen Grundcharakters des Vereins; in Zukunft sollte der Verein vor allem 
„deutsch“ sein (Kriebel o.J.: 27). Angesichts dieser neuen Situation war Friedrich 
Wilhelm IV. nicht bereit, die preußischen Spendengelder für das Krankenhaus 
auszuzahlen. Der Wohltätigkeitsverein geriet erneut in eine schwere finanzielle 
Krise. Auch Fliedner zögerte unter diesen Umständen, Diakonissen nach Kon-
stantinopel zu entsenden. Erst mit der Ankunft des neuen Pfarrers Konstantin 
Schlottmann20 erhielten die Protestanten ihr geistiges Rückgrat zurück. In zwei 
Generalversammlungen 1850/51 wurde die liberale Satzung verworfen und der 
evangelische Grundcharakter des Vereins wieder hergestellt. Kurz darauf erfolgte 
die „Auszahlung der preußischen Kollekte in Höhe von 4.010 Talern“ (Kriebel 
o.J.: 33), die das finanzielle Defizit decken konnte. Dennoch führten die alten
Spannungen zwischen liberalen und evangelischen Kräften im März 1851 zu ei-
ner Spaltung des 1844 gegründeten Vereins. Die liberalen Kräfte gründeten den 
„Deutschen Wohltätigkeitsverein“ und behielten das Krankenhaus in Galata. Die 
evangelischen Mitglieder hingegen mieteten unter dem Vorsitz des neuen Ge-
sandtschaftspredigers ein Mietshaus in der Sakız Ağaç Sokak (später Sakız Ağacı 
Caddesi, heute Atıf Yılmaz Caddesi) und richteten dort ihr neues Deutsches 
Evangelisches Krankenhaus ein, das in den Quellen oft nur „Preußisches Kran-
kenhaus“ genannt wird. Bis zum Großbrand von Pera im Juni 1870 existierten in 
Konstantinopel somit parallel zwei deutsche Krankenhäuser. 

Beginn der Kaiserswerther Orientarbeit in Konstantinopel 

Nachdem der Evangelische Wohltätigkeitsverein bereits 1847 Kaiserswerth um 
Diakonissen gebeten hatte, war es diesmal Theodor Fliedner, der nach dem Chaos 
der Revolutionsjahre den Wunsch der evangelischen Gemeinde wieder aufnahm 
und ihr Diakonissen für das Hospital anbot. Der Vorstand ging gerne auf das An-
gebot ein und bat um die Entsendung zweier Kaiserswerther Schwestern. Um sich 
ein genaueres Bild von der Situation zu machen, besuchte Pfarrer Fliedner 1851 
Konstantinopel (Fliedner 1858: Vorwort [o.S.], 333; Felgentreff 1998: 63). Er be-
fand sich auf der Heimreise von Jerusalem, wo er vier Diakonissen in der Absicht 
stationiert hatte, im Heiligen Land „ein Hospital und ein Schul- und Erziehungs-
haus“ zu gründen (Fliedner 1858: Vorwort [o.S.]). Nun sollten auch in Konstanti-

20  Mit Schlottmann gewann die evangelische Gemeinde einen sehr tüchtigen Nachfolger, der, 
wie Fliedner in seinem Reisebericht erwähnt, auch sprachlich gut ausgebildet war: „Pastor 
Schlottmann entwickelt überhaupt eine große Thätigkeit für die evangelische Kirche im 
Morgenlande, was bei seiner Kenntnis des Türkischen, Armenischen und Arabischen be-
sonders wichtig ist“ (Fliedner 1858: 336). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 29 

nopel, der „Siebenhügelstadt des Morgenlandes“ (Fliedner 1858: 333), Kaisers-
werther Schwestern Orientarbeit leisten. Fliedner war sichtlich begeistert vom zu-
künftigen Arbeitsort seiner Diakonissen. In seinem Reisebericht schwärmt er von 
der „Schönheit und Erhabenheit“, die diese Stadt ausstrahle, „wie keine Weltstadt, 
die ich je gesehen, wie kein London, kein Paris, kein Edinburg, kein Neuyork!“ 
(ebenda). Einen Tag verbrachte Fliedner beim damaligen englischen Botschafter, 
Sir Stratford Canning. Diesem „edlen Beschützer und Beförderer der evangeli-
schen Kirche im Morgenlande“ (Fliedner 1858: 374) wollte Fliedner persönlich 
danken, denn Canning hatte den Sultan 1850 mit diplomatischem Druck zu einer 
Verordnung gedrängt, die den protestantischen Untertanen Freiheit, Schutz und 
das Recht auf Selbstverwaltung sicherte (siehe: Kieser 2000: 57, 59; Fuhrmann 
2006: 117). Diesem „Actenstück“ sprach Fliedner die allergrößte Wichtigkeit „für 
die Ausbreitung unserer evangelischen Kirche im Morgenlande“ zu (Fliedner 
1858: 377).  

Die seit einem Jahr gewährleistete politische Sicherheit für Protestanten und 
die positiven Eindrücke aus Konstantinopel überzeugten Fliedner 1851, so bald 
wie möglich Diakonissen zu entsenden. Ein Jahr später, am 10. Oktober 1852, 
begannen die ersten drei Kaiserswerther Schwestern ihre Tätigkeit am Evangeli-
schen Krankenhaus, eine Tradition, die bis 1973 fortbestehen sollte (Yıldırım 
1994: 212). Da die Schwestern gemäß ihrem Arbeitsvertrag sowohl für die 
„Krankenpflege“ als auch für die „Ökonomie und Verwaltung“ zuständig waren, 
übertrieb Fliedner nicht, wenn er von einer „Übernahme des preußischen Hospi-
tals in Constantinopel“ sprach (Fliedner 1858: Vorwort [o.S.]). 

Sowohl für die evangelische Gemeinde als auch für die Kaiserswerther Diako-
nissen war die Berufung des neuen Pfarrers Schlottmann von großer Wichtigkeit. 
Nach fünf unruhigen Jahren verfügte die Gemeinde 1850 wieder über eine Auto-
ritätsperson, die bereit war, sich für „die Festigung“ der Gemeinde einzusetzen 
(Kriebel o.J.: 49). Für die Diakonissen war der neue Pfarrer sowohl Vorgesetzter 
als auch geistiger Ansprechpartner. Dass Preußen keineswegs nur unliebsame 
oder problematische Pfarrer nach Konstantinopel entsandte, zeigte sich auch bei 
Schlottmann, der für diese Aufgabe sogar seine Lehrtätigkeit an der Universität 
Berlin aufgab.21 Das streng christliche Auftreten des neuen Pfarrers, ein „von aller 
sentimentalen Süßlichkeit“ entfernter Sinn und „ein dreistes überzeugungsvol-
les“ Wort, schienen dem preußischen Gesandten von Wildenbruch erforderlich 
bei „so verschiedenartigen, wirren und großenteils unerfreulichen Elementen, wie 
sie sich in der deutschen evangelischen Gemeinde zusammenfanden“ (Kriebel 
o.J.: 49-50). Dass sich Pfarrer Schlottmann mit einem solchen Auftreten nicht 
nur Sympathien schuf, versteht sich von selbst. Doch von Wildenbruch bedauer-

                                                                                          
21  1855 beendete Konstantin Schlottmann seinen Dienst als Pfarrer in Konstantinopel und 

übernahm eine Professur für Theologie in Zürich. Später lehrte er in Bonn und Halle 
(Kriebel o.J.: 49; BDS II: 73). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 30 

te die „Spaltung“ der „Kolonie“, die der neue Pfarrer im März 1851 „wenn nicht 
hervorbrachte, doch beförderte“, nicht (Kriebel o.J.: 50). Als Gesandtschaftspre-
diger wohnte Schlottmann in der Preußischen Gesandtschaft, die sich nach 
Fliedners Reisebericht auf der Grande Rue de Péra (Cadde-i Kebir, heute İstiklal 
Caddesi) gegenüber der russischen Botschaft befunden haben muss.22 Auch die 
Gottesdienste, die ab September 1850 wieder regelmäßig stattfinden konnten, 
hielt Schlottmann im Gebäude der Preußischen Gesandtschaft.  

Als Vorsitzender des Evangelischen Wohltätigkeitsvereins war der Gesandt-
schaftsprediger unter anderem für den Unterhalt des Krankenhauses verantwort-
lich. Da sich das 1851 nach der Spaltung des Vereins bezogene Holzhaus in der 
Sakız Ağaç Sokak bald als zu klein erwies – auch Fliedner nannte es in seinem 
Bericht „eng” und „unpassend” (Fliedner 1858: 338) – , zogen die Diakonissen 
im Juli 1853 in ein Steingebäude in der Telegraf Sokak (einer Seitenstraße der 
Büyük Parmak Kapı Sokağı, heute Tel Sokağı). Die Angst, das Holzhaus könnte 
ein Raub der Flammen werden, hatte die Entscheidung zum Kauf eines neuen 
Gebäudes ebenfalls beeinflusst.23 Am 2. August 1853 berichtete Schwester Luise 
nach Kaiserswerth: 

Zu unserer, wie auch gewiss zu Ihrer großen Freude kann ich Ihnen mittheilen, dass wir 
am 21. Juli in ein anderes, und zwar in ein Steinhaus gezogen sind, was einen sehr ge-
räumigen Garten hat, eine seltene Sache in Constantinopel. Da haben wir nun recht 
große Ursache, dem Herrn zu danken, dass er uns so weit geholfen, dass wir ein Haus 
bewohnen, welches wir unser nennen dürfen, und welches auch, menschlicher Ansicht 
nach, nicht so sehr der Feuersgefahr ausgesetzt ist (BDS I: 41). 

Während das alte Holzhaus anscheinend in einem europäischen Viertel lag, leb-
ten die Diakonissen ab 1853 in einem türkischen Viertel, „in einer sehr günstigen 
[preiswerten] Gegend“ (Schlottmann-Zitat in: Kriebel o.J.: 57). Sie hätten „aber 
nur von der hinteren Seite Türken“, schrieb Schwester Luise, „neben an und ge-
genüber stehen sehr große und noble Häuser, wovon einige […] einem großen 
türkischen Pascha […] gehören, deren Bewohner aber Griechen und Armenier 
sind“ (BDS I: 41). Der Kauf des Steinhauses riss erneut ein großes Loch in die 
Kasse des Evangelischen Wohltätigkeitsvereins. Doch „Se[ine] Majestät, der Kö-
nig von Preußen“, spendete 2.000 Taler, wodurch das neue Haus schuldenfrei 
wurde (BDS I: 70). 

22  „Er [Pfarrer Schlottmann] wohnte im preußischen Gesandtschafts-Palast, welcher auf dem 
Gipfel von Pera liegt, und auf dem Dache eine weitumfassende, entzückende Aussicht dar-
bietet auf einen großen Theil Pera’s und Galata’s zu seinen Füßen, auf den im Glanz der 
Sonne schimmernden Bosphorus mit seinen Schiffen, auf Scutari [Üsküdar] gegenüber, 
auf das Serail und einen Theil Constantinopel. Der Palast ist leider nur gemiethet, noch 
kein Eigenthum Preußens, während diesem Gebäude gegenüber Russland ein großartiges 
Gesandtschafts-Hotel gebaut hat, […]“ (Fliedner 1858: 338-339). 

23  Da Europäern der Grundbesitz in Konstantinopel verboten war, kaufte der Evangelische 
Wohltätigkeitsverein das Steinhaus auf den Namen eines Türken (Kriebel o.J.: 57). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 31 

Im ersten Bericht über die Diakonissen-Stationen im Morgenlande (BDS I) definierte 
die leitende Diakonisse nochmals Zweck und Organisation des Krankenhauses: 
„Alle zugereisten Handwerksburschen“ erhielten während vier Wochen „unent-
geldlich“ Pflege (hier und im Folgenden: BDS I: 71-72). Erforderte ihre Krankheit 
einen längeren Aufenthalt, waren sie nach Ablauf des ersten Monats verpflichtet, 
„kleine Beiträge“ zu zahlen. Zudem wurden alle Deutschen „jeder Confession“ 
und alle Protestanten „jeder Nation“ für wenig Geld betreut. Das Evangelische 
Krankenhaus war rechtlich auf den Namen der Preußischen Gesandtschaft einge-
schrieben. Damit war der Gesandte „Protektor der Anstalt“. Ein Delegierter der 
Gesandtschaft leitete zusammen mit dem Gesandtschaftsprediger und einigen 
Vorstandsmitgliedern die Geschäfte. De facto war es aber meistens der Gesandt-
schaftsprediger, der sich für die günstige Entwicklung des Hospitals einsetzte. Bis 
1877 blieb das „Preußische Krankenhaus“ in der Telegraf Sokak. Unter anderem 
auf Druck aus Kaiserswerth begannen im Herbst 1875 die Bauarbeiten für ein 
neues Krankenhaus. Der neue Vorsteher der Kaiserswerther Diakonie, Pfarrer Julius  
Disselhoff (*1827-96), bat den Evangelischen Wohltätigkeitsverein, diesen Neu- 
bau möglichst schnell zu Ende zu bringen, „da, wie Sie selbst besser als wir wis-
sen, die Räume des jetzigen Krankenhauses für ihren Zweck sehr wenig geeignet 
sind, und unsere Diakonissen unter schwierigen Verhältnissen schon so lange da- 
rin ausgehalten haben“ (J). Am 14. Januar 1877 konnte das neue Krankenhaus an 
seinem heutigen Standort in der Sıraselviler Caddesi eingeweiht werden (BDS 
XIII: 23). 

Evangelische Schule und erster Deutscher Kindergarten 

Bereits 1847, als der erste Kontakt zur Kaiserswerther Diakonie hergestellt worden 
war, bot Fliedner der jungen evangelischen Gemeinde in Konstantinopel nicht 
nur den Dienst von Krankenschwestern, sondern auch einer Lehrdiakonisse an. 
Damit käme er „einem längst gefühlten dringenden Bedürfnis entgegen“, teilte 
ihm Andreas David Mordtmann24 als Mitglied des Vorstands 1848 brieflich mit 
(Kriebel o.J.: 30-31). Wie später auch Stücker (siehe Kapitel „Die Deutsche Evan-
gelische Gemeinde und das „Evangelische Asyl“) erläuterte Mordtmann, dass die-
jenigen „Deutschen, welche sich hier etabliren [sic]“, sich in der Regel „mit Ein-
geborenen“ verheiraten würden, „mit welchen sie sich in griechischer, italiäni-
scher [sic] oder türkischer Sprache verständigen“ (hier und im Folgenden: Krie-
bel o.J.: 31). Die Kinder würden die Sprache der Mutter lernen, „da die Väter in 
der Regel ihr Geschäft außerhalb des Hauses haben, und abends nicht Lust ha-

                                                                                          
24  Andreas David Mordtmann (*1811-1879) arbeitete als Diplomat und Orientalist. Von 1847 

bis 1871 war er als Generalkonsul der Hansestädte in Konstantinopel tätig (siehe Lexikon-
eintrag in: Radt 2001: 32). Mordtmanns Sohn Andreas David (*1837-1912) arbeitete ab 
1866 als Arzt im Deutschen Evangelischen Krankenhaus (siehe: Kornrumpf 1998: 255). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 32 

ben, deutschen Sprachunterricht zu ertheilen“. Die Mehrzahl der Kinder würde 
dadurch „ihre deutsche Abstammung gänzlich vergessen“. Unter solchen Um-
ständen wäre die „Errichtung einer Elementarschule, […], eine wahre Wohltat 
für die hiesige deutsche Colonie […], und Sie würden Sich ein ewiges Denkmal 
setzen, wenn Sie solches in’s Werk führen wollten.“ 

Die Spannungen innerhalb des Evangelischen Wohltätigkeitsvereins ab 1848 
verhinderten schließlich die Entsendung einer Lehrdiakonisse. Doch 1850, vor 
der Spaltung des Vereins, wurde die Idee einer Schulgründung wieder aufgegrif-
fen und an der Generalversammlung vom 20. Mai 1850 in der Preußischen Ge-
sandtschaft besprochen. Von Anfang an war klar, dass die zu gründende Schule 
eine evangelische sein sollte. Kinder deutscher Herkunft müssten nicht nur gute 
deutsche Sprachkenntnisse, sondern auch christlich-evangelische Prinzipien ver-
mittelt bekommen. Vor allem aber sollten sie nach ihrer Schulzeit fähig sein, „ih-
ren Erwerb zu verschaffen und ohne zu erröten in deutscher Zunge ihre deutsche 
Abstammung zu beurkunden“ (Kriebel o.J.: 42). 

An dieser Stelle wird bereits deutlich, dass sich patriotische Stimmen in der 
Gemeinde daran störten, wie gut die mehrsprachigen Kinder deutscher Herkunft 
in der multiethnischen osmanischen Gesellschaft integriert waren. „Es dürfte we-
nig deutsche evangelische Gemeinden in Europa geben, welche in dieser Bezie-
hung so verlassen sind wie wir“, beanstandete Mordtmann (ebenda). Es gäbe in 
der Gemeinde sogar „viele Kinder, welche mit ihrem Vater nicht einmal in deut-
scher Sprache reden können“ (ebenda). Dieser Kritik hinzugefügt wurde das De-
fizit der evangelischen Erziehung: „Niemand erzählt unseren Kindern die Ge-
schichten, wie Gott das Werk der Erlösung durch Seinen Sohn ausführt“ und 
niemand bringe ihnen die Wahrheiten und Lehren des Evangeliums bei (eben-
da). Auch für diese als Missstand empfundene Situation wurden häufig die inter-
konfessionellen Ehen verantwortlich gemacht.25 Besonders Deutsche, die als An-
gestellte einer Institution oder eines Unternehmens nur für eine bestimmte Dau-
er in Konstantinopel ansässig waren, konnten sich einem engeren Kontakt zur 
osmanischen Gesellschaft entziehen (Pschichholz 2008a: 14). Die Situation in 
der multiethnischen, mehrsprachigen Fremde wurde von ihnen mit Begriffen wie 
„Gewirr“, „Vermischung“ und „Durcheinander“ beschrieben (Pschichholz 2008a: 
20). Unter anderem von Preußen entsandte Pfarrer waren durch die osmanische 
Vielfalt irritiert. Das Fehlen einer kulturellen, religiösen oder sprachlichen Ho-
mogenität war für sie unverständlich, genauso die regionalen Abwandlungen von 
bekannten europäischen Sprachen (Pschichholz 2008a: 21). Die sicherlich von 
den meisten gewünschte nationale Segregation war dadurch nicht möglich, dies 
zog folglich „eine Abwertung der ethnisch sehr heterogenen nichtmuslimischen 

25  Im Frühjahr 1857 stammten von insgesamt 44 Schülern 17 Kinder „aus evangelisch-rö- 
misch-katholischen Ehen“, 15 „aus rein evangelischen Ehen“, sechs „aus evangelisch-grie- 
chisch-orthodoxen Mischehen“, fünf aus „römisch-katholischen Ehen“ und ein Kind „aus 
einer griechisch-orthodoxen Ehe“ (Kriebel o.J.: 85). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 33 

Bevölkerungsgruppe nach sich“ (Pschichholz 2008a: 22). Die deutsche Gemeinde 
befinde sich in einer Diaspora, fasste der spätere Gemeindepfarrer Bernhard Hül-
sen die Situation zusammen, „und zwar in einer Diaspora, wo sie fast verschwin-
det und untergeht in einem Gewirr von Nationen, Religionen und Konfessio-
nen“ (Pschichholz 2008a: 25). Dies habe fatale Folgen für den deutschen Nach-
wuchs: „Die jungen Männer, welche bis jetzt in der deutschen Colonie herange-
wachsen sind, deren Anzahl allerdings nicht groß ist, sind mit wenigen Ausnah-
men Taugenichtse geworden“ (ebenda). 

Am 12. Dezember 1850 wurde die erste deutsche (evangelische) Schule in Kon-
stantinopel eröffnet (Kriebel o.J.: 46). Auch sie wurde dem Schutz der Preußi-
schen Gesandtschaft unterstellt. Da sich unter den deutschen Protestanten kein 
Lehrer befand, bat die Gemeinde die Innere Mission in Deutschland, einen Leh-
rer zu entsenden.26 Dieser traf im Winter 1850 in Konstantinopel ein, worauf der 
Unterricht „mit zunächst drei Kindern“ in den Räumen der Preußischen Ge-
sandtschaft begann (Kriebel o.J.: 46). Doch es blieb nicht alleine bei der Grün-
dung einer Grundschule. Auf Initiative von Pfarrer Schlottmann wurde ihr zu-
sätzlich ein Kindergarten angeschlossen. Als aus Deutschland entsandter Pfarrer 
war Schlottmann schon kurz nach seiner Ankunft 1850 aufgefallen, dass viele 
Kinder deutscher Herkunft angeblich über gute Fremdsprachenkenntnisse verfüg-
ten, aber nur schlecht Deutsch sprachen.27 Wenn die Kinder nun schon im Kin-
dergarten besser Deutsch lernen würden, könnten sie später leichter in die Deut-
sche Schule integriert werden. Diese Überlegung war die Hauptmotivation, in 
Konstantinopel einen deutschen Kindergarten zu errichten. 

In den Fliegenden Blättern des Rauhen Hauses fand die Gründung der Schule gro-
ßen Beifall. Die „drückendste Noth der dortigen Gemeinde“ sei beseitigt worden, 
hieß es im Januar 1851 (hier und im Folgenden: Kriebel o.J.: 47). „Die Zahl der 
Schüler ist schon von 6 auf 13 gestiegen und Kinder wie Eltern hängen an dem 
Lehrer mit Liebe und Zutrauen. Die Frau desselben unterrichtet die Mädchen 
Nachmittags in Handarbeiten und singt mit ihnen.“ Es bleibe nur zu hoffen, 
„dass die neue Schule selbst den Widerstand vieler mattherzige[r] Deutschen“ 
breche, „die vor ihren griechischen und persischen Frauen es nicht wagen, ihre 
Kinder deutsch und evangelisch erziehen zu lassen“. Alleine mit Polemik ließ 
sich der schwache Schulbesuch aber nicht erklären. Viele außerhalb von Pera le-
benden Deutschen scheinen ihre Kinder wegen des langen und beschwerlichen 

                                                                                          
26  Sehr wahrscheinlich war aufgrund des Diakonissenmangels aus Kaiserswerth keine Lehrerin 

zu erhoffen. 
27  „Wir haben uns durch eigene Prüfung überzeugt, wie auch bei wirklich talentvollen Kin-

dern, die schon im siebenten Jahre vier oder fünf, ja noch mehrere der hier lebenden Spra-
chen sprechen, die Entwicklung ihrer Geistesanlagen gerade durch diese einseitige Ausbil-
dung des Sprachtalents völlig gehemmt wird. […] Jedes Gefühl einer Muttersprache, jedes 
Bewusstsein einer eigenen Volksthümlichkeit wird durch jene Zungenfertigkeit erstickt“ 
(Schlottmann-Zitat in: Kriebel o.J.: 48). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 34 

Weges nicht in die Schule geschickt zu haben. Mindestens haben sie dieses Ar-
gument verwendet.28 Andere hingegen, so beschwerte sich Pfarrer Schlottmann, 
würden ihre Kinder „aus anderen nicht in gleicher Weise äußerlich zwingenden 
Ursachen“ der Schule enthalten, „indem sie die hier verbreitete Überschätzung 
des frühen Erlernens vieler Sprachen teilen, für den Wert eines gründlichen deut-
schen Elementarunterrichts aber keine Einsicht, und für den einer evangelischen 
Erziehung kein Herz besitzen“ (Kriebel o.J.: 47). 

Bis Ende Januar 1852 blieb die Deutsche Evangelische Schule in der Preußi-
schen Gesandtschaft untergebracht, dann scheint sie die provisorischen Räume 
verlassen zu haben (Kriebel o.J.: 46). Wo die Schule in den nächsten Jahren un-
tergebracht wurde, lässt sich anhand der Quellen nicht eruieren. Auch die Frage, 
ob der Kindergarten während dieser Jahre weiter bestand oder nicht, kann nicht 
definitiv beantwortet werden. Weder bei Kriebel noch in den Archivalien lassen 
sich Hinweise über die weitere Entwicklung dieses ersten Kindergartens finden. 
Sehr wahrscheinlich ist es aber bei einem ersten wirkungslosen Versuch geblie-
ben, denn der spätere Pfarrer der Gemeinde, Bernhard Hülsen, beschwerte sich 
1864 wie seine Vorgänger, dass „ein großer Teil der Kinder in die Schule kommt, 
ohne deutsch zu können. Wenn, wie es häufig ist, die Mütter Griechinnen oder 
Italienerinnen sind, so ist die Sprache des elterlichen Hauses die griechische oder 
die italienische oder die türkische“ (Kriebel o.J.: 106). Alle Kinder würden „zwei 
bis drei Sprachen“ sprechen, „nur die deutsche Sprache müssen sie häufig erst 
lernen, womit sie die ganze Schulzeit hindurch zu kämpfen haben“ (ebenda). Es 
scheint also spätestens nach 1852 kein Kindergarten mehr existiert zu haben, in 
dem die Kinder vor ihrem Schuleintritt hätten Deutsch lernen können. 

Erst im April 1856, sechs Jahre nach der Gründung der Deutschen Evangeli-
schen Schule, erwarb die evangelische Gemeinde in Aynalı Çeşme ein Grundstück 
für den Bau eines Schulgebäudes.29 Am Pfingstmontag 1857 wurde der Neubau of-
fiziell eingeweiht, einige Monate später begann der Unterricht (Kriebel o.J.: 71). 
Ein Kindergarten wurde der evangelischen Schule in Aynalı Çeşme scheinbar nicht 
angeschlossen, mindestens wird ein solcher in den Quellen nicht erwähnt. 

Deutsche Evangelische Kirche 

Im Jahre 1857, vierzehn Jahre nach der Gründung der Deutschen Evangelischen 
Gemeinde in Konstantinopel, besaßen die Protestanten einen Wohltätigkeitsver-
ein, ein eigenes Krankenhaus und eine eigene Schule. Ein Ziel hatte die Ge-

28  Auch Stücker hielt in seinem Buch fest, dass „das einzig deutsche“ Schulhaus für viele zu 
entfernt liege (Kriebel o.J.: 48). 

29  Wieder kam die entscheidende Geldspende aus Preußen. Eine Spendenaktion zur „Be-
schaffung eines eigenen Kirchen- und Schulgebäudes für die deutsche evangelische Ge-
meinde in Constantinopel“ machte diesen Kauf möglich (siehe: Kriebel o.J.: 67-68). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 35 

meinde aber noch nicht erreicht: die Gründung einer eigenen evangelischen Kir-
che. Wie jüdische oder katholische Deutsche hatten auch die deutschen Protes- 
tanten die Möglichkeit, an religiösen Zeremonien anderer Gemeinden teilzu-
nehmen. Doch das reichte vielen nicht. 1860 beanstandete der damalige Ge-
sandtschaftsprediger Carl Nathanael Pischon (1855-1862), dass der Raum im 
preußischen Gesandtschaftsgebäude, der bis dahin als „Betsaal“ benützt worden 
sei, „diesen Namen“ in Wahrheit nicht verdiene (Kriebel o.J.: 74). „Besonders der 
ganz unwürdige Aufgang, an den Latrinen und Pferdeställen vorbei“, gebe einen 
„allgemeinen und nicht ungerechtfertigten Anstoß“ (ebenda). Da dieses Mal – 
auch mit Hilfe Preußens – der Grundstückskauf für ein Kirchengebäude nicht fi-
nanziert werden konnte, entschloss sich die Gemeinde, auf das Schulgebäude in 
Aynalı Çeşme ein zweites Stockwerk aufzusetzen. Am 17. November 1861 wurde 
die im Obergeschoss des Schulhauses untergebrachte Kirche offiziell eingeweiht 
(ebenda). Noch heute befindet sie sich an diesem Ort. 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Der Kaiserswerther Kindergarten (1864-1875)

Im ersten Kapitel haben wir gesehen, wie sich aus den unterschiedlichen Grup-
pen von deutschen Einwanderern zwei größere Gemeinschaften bildeten. Die er-
ste Gemeinschaft war die 1843 gegründete Deutsche Evangelische Gemeinde. Sie 
definierte sich in erster Linie über den evangelischen Glauben. Die zweite spalte-
te sich 1851 von dieser Gemeinschaft ab. Sie verstand sich primär als „deutsch“. 
Fortan existierten in Konstantinopel zwei deutsche Wohltätigkeitsvereine, zwei 
deutsche Hospitäler und später, nachdem 1868 die konfessionslose Bürgerschule 
eröffnet worden war, auch zwei deutsche Schulen.1  

Da die Initiative für die Gründung des Deutschen Kindergartens aus dem 
evangelischen Umfeld kam, hat sich die Darstellung im ersten Kapitel auf die 
Entwicklung der Deutschen Evangelischen Gemeinde konzentriert. In der Folge 
bleiben auch für den nächsten Abschnitt die bereits beschriebenen Ereignisse 
wichtig, denn die Idee der nächsten Kindergartengründung wurde ebenfalls in 
evangelischen Kreisen geboren: dieses Mal von Kaiserswerther Diakonissen. 

Gründung des Kaiserswerther Kindergartens 

Die Folgen des Krimkriegs (1853-1856), des ersten Kriegs zwischen den damaligen 
europäischen Großmächten seit 1815, waren auch im Evangelischen Krankenhaus 
zu spüren. Obwohl die Wanderungsbewegung deutscher Handwerker nach 1853 
unterbrochen war (Kriebel o.J.: 79-80), füllten während der Kriegsjahre Matrosen 
diverser Nationen die Krankenzimmer (BDS II: 67). Das „Kriegs-Getümmel, wel-
ches die Heere des Abendlandes und des Morgenlandes hier zusammen führte“ 
(BDS II: 66), trug auch viele Krankheiten nach Konstantinopel. Während die 
Diakonissen in früheren Jahren zwischen 70 und 80 Patienten pro Jahr versorgt 
hatten, waren es 1854 bereits 113 und im ersten Halbjahr 1855 „sogar 150“ (BDS 
II: 67). Da das 1853 bezogene Krankenhaus nur für elf Kranke eingerichtet war, 
die Zahl der Kranken während der letzten Monate des Krimkriegs aber im Durch-
schnitt auf 25 pro Tag anstieg, wurde das Evangelische Hospital im Frühjahr 1856 
durch einen Anbau erweitert. Damit konnten 70 Kranke mehr aufgenommen 
werden (BDS III: 51). Mit der Entwicklung des Evangelischen Krankenhauses war 
Theodor Fliedner sehr zufrieden. Bei seinem zweiten Konstantinopel-Besuch im 
Mai 1857 schwärmte er nebenbei auch über die „prachtvolle Aussicht“, die der 
neue Hospitalanbau bot (BDS III: 52). 

1  Die vor allem als Folge der sogenannten Kapitulationen im 19. Jahrhundert in Konstanti-
nopel gegründeten ausländischen Schulen waren hauptsächlich Schulen katholischer Or-
den und protestantischer Missionsgesellschaften. Die 1868 gegründete Deutsche Bürger-
schule zählte zu den wenigen nichtreligiösen Schulen (siehe: Abalı 1996). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 38 

Auch wenn die Mitgliederzahl des Evangelischen Wohltätigkeitsvereins fortlau-
fend zunahm2, blieb die finanzielle Lage instabil. Der Anbau hatte erneut ein 
großes Defizit verursacht, das nur durch größere Spenden von Sponsoren beho-
ben werden konnte. Trotzdem wurde das Krankenhaus weiter ausgebaut. 1861 er-
hielt das Evangelische Krankenhaus eine „Kinderstation“ (1867 in „Kinder-Pflege-
Anstalt“ umbenannt: BDS VIII: 24), wo Säuglinge und Kinder aufgezogen und 
betreut werden sollten. Da die Waisenkinder immer in der Mehrheit waren, han-
delte es sich bei dieser Einrichtung faktisch um ein Waisenhaus. Am 8. November 
1861 traf die dafür aus Kaiserswerth angereiste Kleinkinderlehr- und Pflegeschwe-
ster in Konstantinopel ein, wo ihr schon in den ersten Tagen drei „gesunde ältern-
lose [sic] Kinder“ übergeben wurden (BDS V: 29). Schwester Gretchen sollte je-
doch neben der Gründung einer Waisenstation auch eine Kleinkinderschule auf-
bauen. Da im Krankenhaus keine Räume für einen Kindergarten zur Verfügung 
standen und in der Nähe des Hospitals keine passende Unterkunft gefunden wer-
den konnte, blieb die Kleinkinderschule vorerst geschlossen. Doch am 30. Mai 
1864 entschieden sich die Schwestern, „die Schule in ihrem Esszimmer, welches 
recht geräumig ist, anzufangen, damit die Leute doch einen Begriff bekämen, was 
eine Kleinkinderschule ist, und Interesse für die Sache entstände“ (BDS VI: 19). 
Der Innenhof des Krankenhauses diente „dem muntern Kindervölkchen zum 
Spielplatz, wenn die kurzen Unterrichtsstunden vorüber“ waren (ebenda). Da die 
Kleinkinderschule bereits am Gründungstag 18 Kinder zählte, war von Anfang an 
klar, dass der eröffnete Kaiserswerther Kindergarten nicht lange im Esszimmer der 
Schwestern bleiben konnte, „weshalb man auch jetzt schon nach einem passenden 
Häuslein in der Nähe des Hospitals eifrig sucht“ (ebenda). 

Bald konnte ein geeignetes Mietshaus, dessen Standort nicht bekannt ist, ge-
funden werden. Am 13. Februar 1865 verließ die Kleinkinderschule das Kran-
kenhaus (Kriebel o.J.: 119). In den neuen Räumlichkeiten betreute Schwester 
Gretchen in den nächsten drei Jahren jährlich zwischen 20 und 40 Kinder. 1868 
beschloss der Evangelische Wohltätigkeitsverein, die „Kinder-Pflege-Anstalt“ für 
Waisenkinder und verlassene Kinder vom Krankenhaus ins Mietshaus der Klein-
kinderschule zu verlegen (122/78: 17).3 Damit sollte im Krankenhaus mehr Platz 
geschaffen werden. Nachdem der Umzug am 17. Juli (Kriebel o.J.: 120)4 stattge-
funden hatte, erwies sich das Mietshaus bald als zu klein. Noch im Oktober 1868 
mietete der Evangelische Wohltätigkeitsverein ein größeres Gebäude in der Serkis 
Sokak 32, einer Seitenstraße der Hamal Başı Sokak (heute Hamalbaşı Caddesi: 
122/78: 28). Damit lag das „Kinderhaus“, wie die Verbindung von „Kinder-

2  Von 170 Mitgliedern im Jahre 1855 auf 254 Mitglieder 1857 (Kriebel o.J.: 97). 
3  „Es wird hierauf berichtet, dass die beschlossene Vereinigung der Kinder-Pflege-Anstalt mit 

der Kleinkinderschule in dem Hause der letzteren nunmehr vollzogen sei. […]“ (122/78: 
23-24). 

4  Als Gründungsdatum der Einrichtung legten die Diakonissen den 14. August 1868 fest 
(siehe: B-1873). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 39 

Pflege-Anstalt“ und Kindergarten in den Quellen genannt wird, in unmittelbarer 
Entfernung der Englischen Botschaft. 16 Kinder befanden sich 1869 in der Kin-
derpflege, „26-30 Zöglinge“ zählte die Kleinkinderschule (BDS IX: 22). Die 
Freude über das neue Zuhause währte jedoch nicht lange. Anfang Juni 1870 zer-
störte ein Großbrand das Gebäude komplett. 

Der Großbrand von Pera (5. Juni 1870) 

Der Großbrand von Pera Anfang Juni 1870 war einer der schlimmsten Brände, 
die den von Europäern bevorzugten Stadtteil Pera (heute Beyoğlu) heimgesucht 
hat (siehe: Akın 2002: 335-337). In der Umgebung von Taksim ausgebrochen, 
konnte sich das Feuer vor allem wegen des starken Windes schnell über verschie-
dene Viertel ausbreiten, wobei natürlich vor allem die alten Holz- aber auch viele 
Steinhäuser den Flammen zum Opfer fielen. Der Chronist Ahmed Lütfi Efendi 
gab an, dass der Großbrand dreizehn Stunden dauerte, „viele Stein- und Holz-
bauten, Häuser und Krankenhäuser, Botschaften, Casinos, Hotels und Theater 
Feuer fingen und viele Menschen starben oder obdachlos wurden.“5 Die täglich 
erscheinende Zeitung La Turquie meldete, dass Pera gebrannt habe „wie der Ve-
suv“ (Akın 2002: 335). Sogar von stattlichen Neubauten aus Stein seien nach 
dem Brand nur noch Trümmer übrig geblieben. Sich auf Angaben der Zeitung 
La Liberté stützend, hielt La Turquie am 24. Juni 1870 fest, dass 8.000 bis 10.000 
Gebäude zerstört worden und 680 Menschen gestorben seien (Akın 2002: 336). 
Die Flammen, die von Taksim bis nach Galatasaray auf beiden Seiten entlang der 
Hauptachse der İstiklal Caddesi loderten, hinterließen ein weites, leeres Gelände, 
das bereit für eine komplette Neugestaltung war.  

Während das Deutsche Krankenhaus, das sich seit 1869 in der Nähe der Engli-
schen Botschaft6 befand, bis auf die Grundmauern niederbrannte7, blieb das 
Evangelische „Preußische“ Krankenhaus vom Brand verschont.8 Das „Kinder-
haus“ in der Serkis Sokak hingegen wurde „durchaus eingeäschert und von den  
 

                                                                                          
5  „Pekçok kagir, ahşap ebniyye ve emâkini büyut ve mesâkin, sefarethâneler, gazinolar, otel-

ler, tiyatrohaneler süzân ve nüfus-u kesire mahv-ü perişân olmuştur“ (Akın 2002: 335). 
6  Das englische Botschaftsgebäude wurde nur teilweise zerstört und zwischen 1872 und 1873 

restauriert (Özgüven 1994a). 
7  „Am schwersten gelitten hat das deutsche Hospital. Die breite Straße, die Hamalbaşi heißt, 

war mit Rauch so erfüllt, dass die Sicht auf zehn Schritte unmöglich war. Das neue Hospi-
tal, das erst ein Jahr stand, ist bis auf die Grundmauern niedergebrannt. Die deutschen 
Barmherzigen Schwestern, die hier ihren Dienst tun, hatten nicht Hände genug zu helfen. 
Schwerkranke konnten kaum in letzter Minute gerettet werden. Schwester Josephine Kürth 
kam in den Flammen um. Neben ihr trug Baumeister Carl Seefelder bei den Rettungsar-
beiten schwerste Verletzungen davon. Er schwebte zwei Tage in Lebensgefahr und ist am 9. 
Juni gestorben“ (Zitat eines Zeitzeugen in: Caucig o.J.: 67). 

8  Fortan gab es nur noch ein deutsches Krankenhaus in Konstantinopel. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 40 

Mobilien und sonstigem Hausrath ist fast nichts gerettet worden“, wie Julius Dis-
selhoff im Kaiserswerther Jahresbericht festhielt (BDS IX: 20). Viel wichtiger war 
ihm aber, dass „alle Zöglinge und Pfleglinge und alle Schwestern“ am Leben ge-
blieben waren, „während Hunderte um sie verbrannten oder verschüttet wurden“ 
(ebenda). Eine Diakonisse dokumentierte den Katastrophenhergang detailliert: 

Um zweieinhalb Uhr war ich mit unserer Küchenschwester, Schwester Marie, ins Hospi-
tal zum Kaffee gegangen. Als wir erfuhren, dass es in Pera irgendwo brennen sollte, be-
gaben wir uns mit einigen Hospitalschwestern zur Kirche. Auf der Hauptstraße liefen 
schon die Feuerwehrleute nach dem Taxim. Von der Kirchtreppe aus sahen wir ganz am 
Ende von Pera einige Häuser brennen. Die Flammen griffen schnell um sich, denn der 
Wind war stark. Nun eilten wir schnell nach Hause. Schwester Sophie hatte die Kinder 
unten im Flur versammelt und versuchte, sie zu beruhigen. Da uns das Feuer schon 
ziemlich nahe gekommen war, brachte eine Schwester die verängstigte Schar in die deut-
sche Elementarschule und wir andern fingen an, die wertvollsten Sachen einzupacken. 
In aller Eile wurde die Zisterne leer gepumpt und mit den Kleidern der Kinder gefüllt. 
[...] Nach einigen Gängen war es aber nicht mehr möglich, ins Haus zu gelangen. Die 
Flammen schlugen zu Türen und Fenstern hinein, und als ich als letzte herunterkam, 
brannte es unten im Hausflur schon lichterloh. Wir hatten nur ein dreiviertel Stunden 
Zeit gehabt zum Räumen. In der Schule konnten wir wegen der Nähe des Brandes nicht 
bleiben und suchten noch an demselben Abend Zuflucht im Hospital, wo wir mit viel 
Liebe aufgenommen und in den nächsten Tagen auch mit Wäsche und Kleidern verse-
hen wurden (Kriebel o.J.: 157-158). 

Vorübergehend fanden die Diakonissen mit den von ihnen betreuten Kindern 
Unterschlupf im Preußischen Gesandtschaftsgebäude, das 1865 in die Rue Yazıcı 
(heute Serdarı Ekrem Sokağı) verlegt worden war (Meyer-Schlichtmann 1992: 7). 
Im alten türkischen Konak der Gesandtschaft konnten die Diakonissen schon 
nach kurzer Zeit ihren Unterricht im Kindergarten wieder aufnehmen. Als dieser 
jedoch im Herbst 1871 abgerissen wurde, um Platz für einen Botschafts-Neubau 
zu schaffen, sah sich das Kinderhaus gezwungen, erneut seinen Standort zu 
wechseln. Im Rückblick hätte sich der Kindergarten diese Mühe sparen können. 
Denn der damalige deutsche Botschafter verhinderte den Baubeginn im Mai 
1872 mit dem Argument, dass die Rue Yazıcı für ein Botschaftsgebäude ungüns- 
tig gelegen sei, worauf das Grundstück der ehemaligen Preußischen Gesandt-
schaft mehrere Jahre lang brach lag. Er konnte das Auswärtige Amt von seiner 
Ansicht überzeugen, dass sich der Stadtmittelpunkt Peras Richtung Taksim ver-
schieben würde (Meyer-Schlichtmann 1992: 9). Damit hat der Botschafter Recht 
behalten. 1877 wurde die deutsche Botschaft in unmittelbarer Nähe des heutigen 
Zentrums von Beyoğlu, dem Taksim-Platz, eröffnet. 

Der Kindergarten in der Rue de Pologne 

Kurz bevor der Kindergarten seine Räumlichkeiten im Gesandtschaftsgebäude 
verloren hat, hatte sich der Evangelische Wohltätigkeitsverein auf die Suche nach 
einem neuen Gebäude gemacht. Er wurde schnell fündig, sodass das Kinderhaus 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 41 

bereits im November 1871 ein – nicht billiges9 – Mietshaus in der Polonya Sokağı 
20 (Rue de Pologne, heute Nur-i Ziya Sokağı) beziehen konnte (Kriebel o.J.: 175). 
In der Kinderpflege waren Ende des Jahres 18 Kinder im Alter von drei bis 14 
Jahren untergebracht. „Den Nationen nach waren die Kinder Deutsche, Italiener, 
Armenier, Engländer, Franzosen, Juden und Proseliten [sic, zum Judentum über-
getretene Nichtjuden]; die meisten sind Protestanten, einige auch Katholiken und 
Israeliten“ (BDS X: 23). Den Kindergarten besuchten im Dezember 1871 59 Kin-
der (ebenda). Als der Kaiserswerther Vorsteher Julius Disselhoff im Winter 
1872/73 Konstantinopel besuchte (Kriebel o.J.: 176), verfasste er die ersten über-
lieferten Kindergarten-Statuten. Sie erlauben uns einen detaillierten und span-
nenden Blick hinter die Kulissen des noch jungen Deutschen Kindergartens (hier 
und im Folgenden: S-1872). 

Bereits in Paragraph 3 der Statuten vom 10. Dezember 1872 tritt der heteroge-
ne Charakter des Kindergartens deutlich zutage: „In der Kleinkinderschule sind 
38 Kinder, unter ihnen neun aus dem Hause [immer anwesende Kinder der 
„Kinder-Pflege-Anstalt“]. Unter allen diesen Kindern sind nur sieben deutsche 
Kinder, welche drei Familien angehören; drei von diesen sieben deutschen Kin-
dern sind im Hause, vier aus der Stadt, welche aus zwei Familien stammen. Au-
ßerdem sind griechische, französische, armenische, englische, jüdische Kinder da, 
die meisten sind griechisch; sechs sind jüdisch.“ Diese Vielfalt von Nationalitäten 
und Religionen war ein Hauptmerkmal des Kaiserswerther Kindergartens. Ob-
wohl die Jahresberichte selten, und in den ersten Jahren gar nicht, auf die Natio-
nalitäten der Kinder zu sprechen kamen – im Gegensatz zu den Berichten über 
die Arbeit am Krankenhaus, wo sowohl die Nationalitäten als auch die Konfes-
sionen der Patienten so gut wie immer angegeben wurden – können wir anneh-
men, dass die deutschen Kinder in der Regel in der Minderheit waren, was auch 
mit späteren Angaben über die Nationalitäten der Kinder übereinstimmt. 

Gemäß Paragraph 5 blieben die Kinder der Kleinkinderschule auch mittags im 
Kinderhaus, wo für sie gekocht wurde. Für das Essen mussten die Eltern monat-
lich 20 bis 22 Piaster zahlen.10 „Da die Eltern fast ausnahmslos nicht arm und nur 
zwei deutsch“ seien, wollte Disselhoff diesen Betrag aber erhöhen. Von den 24 
immer anwesenden Kindern besuchten neun die Kleinkinderschule, 15, bereits äl-
tere Kinder, die Evangelische Schule. Elf der 24 waren deutscher Herkunft, zwei 
deutsch-jüdisch. Die übrigen elf Kinder waren englisch, italienisch, griechisch und 
armenisch. In Paragraph 8 hielt Disselhoff fest, dass die „verhältnismäßig vielen 
Knaben“ (elf von 24, alle jünger als zehn Jahre) die Erziehung der Kinder stark er-
schweren würden, da sie trotz ihres jungen Alters „schon innerlich verkommen“ 

                                                                                          
9  Disselhoff betonte im Jahresbericht, dass der Evangelische Wohltätigkeitsverein bei der 

Wahl des Mietshauses keine Kosten gescheut habe und jährlich 180 Pfund oder 1.200 Taler 
Miete zahlen würde (BDS XI: 13). 

10  1872 entsprach ein türkisches Pfund (100 Piaster) ungefähr sieben deutschen Talern (BDS 
XI: 13). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 42 

seien. Diese Verkommenheit mache das Zusammensein der Knaben mit den 
Mädchen, vor allem wegen der Enge der Räume, „doppelt schwer“. In der Pflege-
station trugen (gemäß Paragraph 10) vier Kinder den vollen Monatsbetrag von 
„beinahe zwölfeinhalb Thalern“ bei, die meisten Übrigen zahlten mit „sechsein-
halb Thalern“ rund die Hälfte. Mit diesen Einnahmen zeigte sich Disselhoff zu-
frieden. Wenn noch mehr Kinder aufgenommen werden könnten, und die Miete 
nicht so hoch wäre, „würde das Haus sehr gut sich selbst erhalten“. 

Doch gerade die letztgenannten Punkte, die zu hohe Miete und die zu kleinen 
Einnahmen, machten ein Fortbestehen der Einrichtung ungewiss. Im Jahresbe-
richt beschrieb Disselhoff das Kinderhaus zudem erneut als „dumpf“ und „eng“ 
(BDS XI: 13). Außerdem habe sich „eine Unzahl von Ratten und Mäusen als 
zinsfreie Miether einquartiert“ (BDS X: 23). In dieser schwierigen Situation kam 
die Hilfe der amerikanischen Missionsgesellschaft American Board wie gerufen. 
Sie besaß in Bebek am Bosporus „ein geräumiges Haus“, das sie zur Miete dem 
Kinderhaus übergeben wollte (BDS XI: 24). 

Umzug nach Bebek 

Als Vermittler zwischen dem American Board und Kaiserswerth wirkte der im er-
sten Kapitel mehrmals erwähnte Missionar Schauffler. Bereits Theodor Fliedner 
hatte ihn während seines ersten Besuchs in Konstantinopel 1851 kennengelernt. 
Fliedner nahm damals kurz an der 71. Jahreskonferenz der amerikanischen Mis-
sionare in Bebek teil, wo er vom „im Missionsdienst ergraute[n] Schauffler“ 
(damals 53 Jahre alt) „mit ächtdeutscher [sic] Herzlichkeit“ empfangen wurde 
(Fliedner 1858: 370). Das American Board verfolgte die Mission „unter den Ar-
meniern im Morgenlande“ (ebenda), ihr Treff- und Mittelpunkt war Konstanti-
nopel. Die von Fliedner zitierten Zahlen zeigen, wie mächtig die Missionsgesell-
schaft in Bebek war: „Die Mission hatte damals 19 Geistliche, neun Lehrer, 15 
Helfer aus den Armeniern, zehn Kirchen, und an 2.000 armenische Gemeinde-
mitglieder. 5.400 Schriften waren in armenischer und andern Sprachen gedruckt 
und verbreitet worden“ (Fliedner 1858: 370-372).11 

Als es darum ging, dem Kinderhaus ein Gebäude zur Miete anzubieten, war es 
Schauffler, der dieses Angebot an die Bedingung knüpfte, dass das neue Kinder-
haus ganz in die Hände der Kaiserswerther Diakonie übergehen sollte. Schauffler 
war maßgeblich an der Gründung der Deutschen Evangelischen Gemeinde betei-
ligt. Er hatte die inneren Zwiste und die Spaltung des Wohltätigkeitsvereins per-
sönlich miterlebt. Wahrscheinlich wünschte er sich deswegen eine engere Verbin-
dung zwischen dem evangelischen Mutterhaus in Kaiserswerth und der Kinderin-
stitution. In einem Brief an Disselhoff überbrachte er am 18. Dezember 1872 die 

11  Die Zahlen scheinen im Vergleich mit der Statistik des American Board für die kleinasiati-
sche Türkei realistisch (siehe: Kieser 2000: 59). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 43 

freudige Nachricht, „dass die Mission Ihnen das Haus [...], um 100 türk[ische] 
Pfund auf unbestimmte Zeit zur Miete überlassen will“ (A).12 Bevor die Verhand-
lungen aber aufgenommen werden könnten, wolle die amerikanische Missionsge-
sellschaft wissen, „ob das Haus Ihrem Institute, d[as] h[eißt] einer entschieden 
christlichen Gesellschaft, gehört, oder vielleicht einem Pera Vorstand von Weltleu-
ten, die bei dem Gebrauch des Hauses, namentlich an Sonntagen, Dinge anzu-
ordnen das Recht haben werden, die hier nur Ärgernis geben und der Missionssa-
che schaden würden“ (A). Bestimmt wusste Schauffler, dass der Evangelische 
Wohltätigkeitsverein bereits seit Dezember 1866 eine Vereinigung mit dem (kon-
fessionslosen) Deutschen Wohltätigkeitsverein anstrebte (122/78: 1-3). Außerdem 
löste die Gründung des Deutschen Reichs 1871 in Konstantinopel eine Welle der 
Nationalbegeisterung aus, worauf in Kapitel 5 näher eingegangen wird. Kurz be-
vor Schauffler seinen Brief verfasste, vereinigten sich die beiden seit 1868 parallel 
existierenden deutschen Schulen. Am 1. Dezember 1872 wurde die Evangelische 
Schule in Aynalı Çeşme aufgelöst, worauf die Schüler und Schülerinnen nur noch 
in der Deutschen Bürgerschule in unmittelbarer Nähe des Galata-Turms unterrich-
tet wurden (siehe: Lippold 1993). Diese Entwicklungen hatte Schauffler sicher ver-
folgt. Darum wollte er das Evangelische Kinderhaus keinem „Pera Vorstand von 
Weltleuten“ unterstellen, sondern der verlässlichen, streng evangelischen Kaisers-
werther Diakonie. 

Im April 1873 konnte die neue Leiterin des Kinderhauses, Marie Hirsch13, 
nach Kaiserswerth melden, dass der Evangelische Wohltätigkeitsverein das ge-
räumige Haus in Bebek gemietet hatte (hier und im Folgenden: B). Sie war sich 
sicher, dass die Kleinen „dort in der frischen Luft bald das elende Aussehen ver-
lieren“ würden. Der Übersiedlung von Pera nach Bebek stand nichts mehr im 
Wege. Da 1873 – abgesehen vom Kindergarten – im Kinderhaus nur Kinder un-
tergebracht waren, die „Vater oder Mutter oder beide verloren“ hatten, werde das 
Kinderhaus in Bebek ein „evangelisches Waisenhaus“ sein, schrieb Schwester Ma-
rie. 24 bis 30 Kinder der Pflegeinstitution sollten nach Bebek gebracht werden. 
Zehn dieser Kinder besuchten die Kleinkinderschule. Für die älteren Schüler der 
Evangelischen Schule wünschte sich Schwester Marie eine Lehrschwester für die 
Errichtung einer Elementarschule im Kinderhaus. Abschließend bat sie Kaisers-
werth nochmals innig, die Leitung des Hauses zu übernehmen: „Liebe Mutter, 
wir wünschen dringend, unter Kaiserswerth zu stehen.“ 

Kaiserswerth war keineswegs abgeneigt, das Kinderhaus der Diakonie einzuver-
leiben. Schon lange hegte die Diakonie den Wunsch, wie bereits in Smyrna oder 
Jerusalem, auch in Konstantinopel eine eigene Einrichtung zu besitzen. Das Mut-
terhaus ließ dem neuen Botschaftsprediger Paul Suhle über Marie Hirsch mitteilen, 

                                                                                          
12  1872 entsprach ein türkisches Pfund ungefähr sieben deutschen Talern (BDS XI: 13). 
13  Marie Hirsch übernahm im Oktober 1872 die Stelle von Amalie Schölnast, die nach Beirut 

versetzt worden war (Kriebel o.J.: 176). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 44 

dass sie das Kinderhaus gern übernehmen würde. Suhle leitete die dafür nötigen 
Schritte ein, zeigte sich jedoch nicht begeistert über den Wegzug des Kindergar-
tens. In einem Brief vom 12. Juni 1873 schloss er sich „der mehrfach getheilten An-
sicht“ an, wonach „für das Aufblühen des Instituts eine der Stadt näher gerückte 
Lage desselben günstiger sein würde“ (C). Trotzdem wurden Ende Juli die Verhand-
lungen abgeschlossen.14 Der Evangelische Wohltätigkeitsverein hatte das Kinder-
haus ohne Einspruch an Kaiserswerth abgetreten und schenkte der Einrichtung in 
Bebek „die bis jetzt benutzten Geräthe, Möbel, etc.“ (BDS XI: 24). In der Zwi-
schenzeit waren die Schwestern mit ihren Schützlingen bereits umgezogen. Im Mai 
1873 hatten drei Diakonissen das neue Haus in Bebek, das Raum für bis zu 120 
Kinder bot, übernommen (BDS XI: 24-25). Eine weitere Lehrschwester wurde für 
die Errichtung einer Grundschule entsandt. Da das „seit Jahren unbewohnte Haus 
mancher durchgreifenden Verbesserung“ bedurfte, erließ die amerikanische Missi-
onsgesellschaft Kaiserswerth in den ersten zwei Jahren die Miete (BDS XI: 24). 

Marie Hirschs Prognose, dass die Kleinen an der frischen Bosporusluft bald „ihr 
elendes Aussehen“ verlieren würden, schien sich schon im ersten Jahr zu bestäti-
gen. Im ersten Jahresbericht der „Diakonissenschule“ hielt sie fest, dass der Ge-
sundheitszustand der Kinder in Bebek „ungleich besser“ sei als in Pera (hier und 
im Folgenden: B-1873)15: „Einige Erkältungen ausgenommen, hatten wir hier gar 
keine Krankheit unter den Kindern während im Anfang des vorigen Jahres ein 
Kind nach dem andern erkrankte, mehrere sogar an den Pocken.“ Auch war die 
Freude groß, endlich „dem Mutterhause anzugehören“. Missionar Schauffler hal-
te zudem jeden Sonntag im Haus „eine deutsche Predigt“ ab, an der auch Mit-
glieder der vier in Bebek wohnenden deutschen Familien teilnehmen würden. 
Wegen der großen Distanz zwischen dem Kinderhaus und der Deutschen Evan-
gelischen Kirche nahmen die Diakonissen auch das Abendmahl gemeinsam mit 
Missionar Schauffler in Bebek ein. 

Am 1. Oktober 1873 eröffneten die Diakonissen ihre lang ersehnte Tagesschu-
le, die einen schnellen Zuwachs erfuhr. 32 Schüler und Schülerinnen wurden 
aufgenommen.16 In die Pflegestation kamen sechs zahlende Kinder hinzu. Der 
älteste „Zögling“ war 19 Jahre alt, die kleinsten drei Jahre. Am 1. Januar 1874 
zählte die Pflegeinstitution 27 Kinder. Alle 65 Kinder des Kinderhauses wurden 
auf Kindergarten, Grund- und Oberschule verteilt. Den Kindergarten besuchten 

14 „Ihren geehrten Brief vom 17. Juli, mit dem Sie unserm Vorstande die Übernahme des Be-
beker Kinderhauses durch Ihren Verein gefälligst mittheilen, habe ich soeben erhalten und 
werde in der nächsten Sitzung dem Vorstande davon Kenntnis geben. Weitere Verhand-
lungen liegen meiner Ansicht nach nun nicht vor“ (D). 

15  Die Frau von Missionar Schauffler teilte Pfarrer Disselhoff zudem brieflich mit, dass sich 
die gesunde Luft von Bebek auch an den Schwestern „vollständig bewährt“ habe: „Ihre Ge-
sundheit ist allseitig besser; Schwester Luise sieht ganz anders aus, hat ihr Kopfweh verlo-
ren und ist munter und frisch“ (E). 

16  Zwei Katholiken, neun armenische Protestanten, 20 englische Protestanten und eine Deut-
sche. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 45 

20 Kinder, sowohl Tagesschüler als auch Waisenkinder aus der Pflegestation. In 
allen Klassen war die Unterrichtssprache Deutsch, nur den Waisenkindern wurde 
zusätzlich Englisch beigebracht, da diese, wie Marie Hirsch angab, „später wahr-
scheinlich bei protestantischen Engländern in den Dienst treten werden.“ Die 
Kinder der Oberschule erhielten Französisch- und Englischunterricht. 

1874 bot die amerikanische Missionsgesellschaft das Gebäude Kaiserswerth zum 
Kauf an, worauf die Diakonie im Oktober 1874 mitteilte, dass es ihr Wunsch sei, 
das Haus zu erwerben (F). Im Dezember 1874 kaufte es die Diakonie „für den 
mäßigen Preis von 1.200 Pfund [...], ohne freilich diese Summe zu besitzen“ 
(BDS XI: 24).17 Denn die Missionsgesellschaft drohte, „das Haus sonst anders zu 
verkaufen“ (ebenda). Zur gleichen Zeit verfasste die Leiterin des Kinderhauses ih-
ren zweiten Jahresbericht (B-1874). Gleich zu Beginn konstatierte Schwester Ma-
rie, dass sich die Institution in einer misslichen Lage befände. Die Ausgaben 
konnten durch die Einnahmen nicht gedeckt werden. Zudem litt Kaiserswerth un-
ter einem Diakonissenmangel, neue Schwestern waren für die nächste Zeit nicht 
zu erhoffen. Den Kindergarten betreute ab August 1874 Fräulein Lägel, die keine 
Diakonisse war. Dank ihrer guten Sprachkenntnisse konnte „sie sich allen Kleinen 
verständlich machen“. 26 Kinder wurden im Laufe des Jahres betreut: „[N]ach der 
Nationalität waren sieben Armenier, zwei Türken, drei Engländer, eine Bulgarin, 
eine Griechin, drei Deutsche, eine Schweizerin, sechs Halbdeutsche.“ Angesichts 
der drückenden Umstände hoffte Schwester Marie am Ende ihres Berichts auf die 
Hilfe Gottes: „Gott gebe, dass dieser Bericht über die Schule nicht der letzte sei. 
Wenn es uns nicht erlaubt ist zu wachsen wegen des großen Mangels an Arbeits-
kräften, so bitten wir nur, fortbestehen zu dürfen. Gott sei die Sache befohlen.“ 

Nur wenige Monate nach diesem Hilferuf musste die Bebeker Einrichtung ge-
schlossen werden, und Schwester Marie war an diesem abrupten Ende keineswegs 
unbeteiligt: Sie und Friederike Niebel gaben am 2. April 1875 ihren Austritt aus 
der Kaiserswerther Schwesterngemeinschaft bekannt. Was die beiden Diakonissen 
zu diesem Schritt veranlasste, bleibt im Dunkeln. Die Quellen geben uns leider 
keine Auskunft. Auch die Antwort aus Kaiserswerth, die drei Wochen später 
Istanbul erreichte, schweigt sich über die Gründe aus. Da die beiden Schwestern 
nicht mehr länger der Diakonie angehören wollten, solle das Kinderhaus „sobald 
als möglich“ aufgelöst werden (G). Neue Diakonissen konnte Kaiserswerth auf-
grund des Diakonissenmangels nicht entsenden.18 Das Mutterhaus ordnete des-
halb an, die übrigen Schwestern am 1. Juni aus der Arbeit zu entlassen. Sie soll-
ten auf andere Arbeitsfelder versetzt werden (G). Neben dem Brief an Marie 

                                                                                          
17  1.200 türkische Pfund entsprachen damals circa 8.400 deutschen Talern (BDS XI: 13). 
18  Schwesternmängel gab es in der Geschichte der Kaiserswerther Diakonie immer wieder. 

1896 mussten auch in Bukarest wegen des Mangels an Diakonissen die Elementarschule 
(seit 1859) und die ihr angeschlossene Kleinkinderschule (seit 1873) geschlossen werden 
(Felgentreff 1998: 119-120). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 46 

Hirsch schickte das Mutterhaus noch am gleichen Tag einen Brief an das Ameri-
can Board, wo die Diakonie den Abbruch der „bereits eingeleiteten Unterhand-
lungen zum Ankauf Ihres Hauses“ bekannt gab (H). Anscheinend war die Zah-
lung an die Missionsgesellschaft wegen Geldmangels noch nicht erfolgt. Auch 
dem Vorstand des Evangelischen Wohltätigkeitsvereins teilte Kaiserswerth sofort 
mit, dass das Kinderhaus in Bebek aufgegeben werde.19 Pfarrer Suhle bedauerte 
diesen Entschluss sehr, erwähnte in seinem Brief aber, dass Marie Hirsch das 
Kinderhaus „selbständig fortzuführen“ beabsichtige (I). Auch Disselhoff schrieb 
im Jahresbericht, dass „Schule und Pensionsanstalt von ihrer früheren Vorstehe-
rin selbstständig fortgeführt worden“ seien (BDS XII: 3). Ob Marie Hirsch das 
Kinderhaus tatsächlich übernommen hat, ist mir nicht bekannt. Die Quellen er-
wähnen die Institution nach 1875 nicht mehr. Ich bezweifle aber, dass eine ehe-
malige Diakonisse die große Einrichtung alleine und ohne Unterstützung aus 
Kaiserswerth weiterführen konnte. Vielleicht hat die amerikanische Missionsge-
sellschaft das Kinderhaus übernommen und betreut. Da sie aber Ende 1874 ihr 
Haus dringend verkaufen wollte, scheint mir auch diese Option unwahrschein-
lich. Anfang Juni 1875 übergab Kaiserswerth „das gesamte Eigenthum“ wieder an 
den Evangelischen Wohltätigkeitsverein (J). Dieser dürfte das Inventar auch Ma-
rie Hirsch übergeben, wenn er dies wünschte. Die Direktion in Kaiserswerth fän-
de aber, dass der Wohltätigkeitsverein „für den Fall der Auflösung der Anstalt“ 
das Eigentumsrecht des Inventars sich vorbehalten sollte (J). 

19  „Ihre gefällige Mittheilung vom 23. April d[ieses] J[ahres] [1875] betreffend die Auflösung 
des Bebeker Erziehungshauses seitens Ihrer Direktion hat mich und alle Freunde der Kai-
serswerther Sache mit der allertiefsten Betrübnis erfüllt“ (I). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Der Versuch der evangelischen Missionierung

Das 19. Jahrhundert – das sogenannte „Missionsjahrhundert“ – war der eigentli-
che Beginn einer „sich auf der ganzen Welt verästelnden“ protestantischen Missi-
onsbewegung (Kieser 2000: 46).1 Sogar das Osmanische Reich, dessen politische 
und wirtschaftliche Schwäche während des 19. Jahrhunderts immer offensichtli-
cher wurde, konnte erstmals in seiner Geschichte von Missionsorganisationen 
durchdrungen werden. Eine aktive Bekehrungsstrategie war den meisten dennoch 
zu gefährlich. Die Missionare versuchten, ihre Ziele über den „indirekten“ (Kieser 
2000: 13) Weg zu erreichen: über „Erziehung und Medizin“ (Kieser 2000: 525). 
Dies waren die latenten Schwächen des osmanischen Staates, der bei seinen Re-
formbemühungen während der sogenannten Tanzimat-Zeit (1839- circa 1876) vor 
allem auf die Erneuerung des Heeres und der Verwaltung zielte und die Bildungs-
reform dabei stark vernachlässigte. Diese „gravierende Lücke“ habe die „Verwurze-
lung der Missionen“ erlaubt, so Kieser (ebenda). Identisch zu Fliedners Plan der 
Evangelisierung des Orients (siehe Kapitel „Versuch der Missionierung am Kin-
dergarten“) glaubten auch viele Missionsorganisationen, so zum Beispiel das 
American Board und die englische Church Missionary Society2, nur über die Ver-
kündigung des Evangeliums bei „einheimischen“ orientalischen Christen Missi-
onserfolge erzielen zu können (Kieser 2000: 49-50). Diese sollten „nach ihrer Er-
weckung“ zu „Zellen christlicher ‚Durchsäuerung’ des Nahen Ostens“ (Kieser 
2000: 51) werden und später durch ihr christliches Beispiel ihre muslimischen und 
jüdischen Nachbarn von der alleinigen Wahrheit des Evangeliums überzeugen. 
Während Missionare in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts durch keinerlei Ge-
setze geschützt waren, verbesserten zwei Reformerlasse, das Hatt-ı Şerif von 1839 
und das Hatt-ı Hümayun von 1856, ihre Situation deutlich (Kieser 2000: 19-20).3 

1  Die protestantischen Missionsbewegungen nährten sich sowohl aus dem Pietismus, als 
auch aus der aus England stammenden Erweckungsbewegung. Sie waren von einem bi-
blisch fundierten „Auserwähltheits- und Überlegenheitsgefühl“ geprägt und zeichneten 
sich durch einen „aus Kulturoptimismus, Fortschrittsgläubigkeit und Philanthropie“ zu-
sammengefügten Aktivismus aus (Chun-Shik 2004: 107). 

2  Die ersten protestantischen Missionsorganisationen im Osmanischen Reich waren größ-
tenteils britisch und amerikanisch. Das American Board [gegründet 1810 in Boston] und 
die anglikanische Church Missionary Society [gegründet 1799 in London] zählten dabei 
zu den einflussreichsten Organisationen. Sie begannen ab 1820 und vor allem ab 1830 ak-
tiv zu werden (siehe: Fuhrmann 2006: 116; Kieser 2000: 45-52. Zum American Board: 
Açıkses 1999; Kocabaşoğlu 1999. Zur Church Missionary Society: Özcan 1997. Zu prote-
stantischen Missiontätigkeiten im Osmanischen Reich: Kalderon 1992; Kieser 2000; Sezer 
1999; Turan 1999). 

3  Mit dem Hatt-ı Şerif von 1839 begann in der osmanischen Geschichte eine Epoche von 
circa 30 bis 40 Jahre andauernden Reformen (Tanzimat), deren Ziel es war, das Osmani-
sche Reich zu stärken. Zudem sollte westlichen Mächten gezeigt werden, dass der Staat 
durchaus progressiv und gegenüber Reformen aufgeschlossen war und es sich demnach 
lohnen würde, das Sultansreich am Leben zu erhalten. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 48 

Mit diesen Erlassen wurde unter anderem die Religionsfreiheit gesetzlich veran-
kert, was Muslimen und Juden – sogenannte Heiden gab es so gut wie keine im 
Osmanischen Reich (Kieser 2000: 50) – de jure die Konversion zum Christentum 
ermöglichte. Ausserdem erlaubte der bereits erwähnte Sultanserlass von 1850 den 
Protestanten, sich selbst zu verwalten.  

Warum der Kaiserswerther Missionierungsversuch am Deutschen Kindergarten 
trotz dieser guten Voraussetzungen auch im „Missionsjahrhundert“ scheiterte, 
soll am Schluss dieses dritten Kapitels analysiert werden. Erst sollen aber die Ent-
stehung der Kaiserswerther Diakonie und ihr internationales Netzwerk etwas de-
taillierter zur Sprache kommen. 

Das Mutterhaus und ihr internationales Netzwerk 

Als junger Pfarrer übernahm Theodor Fliedner 1822 die Leitung der evangeli-
schen Gemeinde in Kaiserswerth (im Folgenden: Büttner 2006; Felgentreff 1998). 
Bereits in seinen ersten Amtsjahren legte Fliedner ein besonderes Augenmerk auf 
die Verbesserung der schlechten Zustände in den Gefängnissen. Mit weiteren 
Mitstreitern gründete Fliedner 1826 einen Gefängnisverein, der sich eine Reform 
der Strafanstalten zum Ziel setzte. Während dieser Tätigkeit lernte er auch seine 
zukünftige Frau Friederike Münster (*1800-1842) kennen. Sie heirateten im April 
1828. Fünf Jahre später mietete Fliedner ein Haus, wo der Vorstand des Gefäng-
nisvereins plante, ein Heim für aus der Haft entlassene Frauen einzurichten. Im 
selben Jahr verfasste Fliedner zudem einen Satzungsentwurf für die Gründung 
eines christlichen Vereins, der Frauen zu Pflegerinnen ausbilden sollte. Ihre Auf-
gabe wäre, weibliche Gefangene, Kranke, Verbrecher, Waisenkinder und arme 
Verlassene zu betreuen (Felgentreff 1998: 14). 

Kurz nach seiner Amtsübernahme in Kaiserswerth war Fliedner zu einer Reise 
nach Holland und England aufgebrochen, um Geld für das Überleben seiner 
Gemeinde zu sammeln. Auf dieser Reise lernte der junge Pfarrer nicht nur andere 
kirchliche und kommunale Formen kennen, sondern begegnete in Holland bei 
den Mennoniten auch Frauen, die als Diakonissen arbeiteten (Felgentreff 1998: 
15). Während der Niederschrift des 1831 veröffentlichten Buches über seine Rei-
se (Fliedner 1831)4 beschäftigte sich Fliedner nochmals intensiver mit dem Dia-
konissenamt. Langsam erhielt der Plan, gemeinsam mit seiner Frau ein soge-
nanntes Mutterhaus aufzubauen, Gestalt. Ein Mutterhaus – diese Idee übernahm 
Fliedner von den katholischen Barmherzigen Schwestern5 – war sowohl ein Aus-

4  Den Bericht über die Englandreise hat Fliedner nicht zu Ende gebracht. 
5  Vincent de Paul (*1581-1660) gründete 1617 eine Frauenvereinigung zur Betreuung armer 

und allein stehender Kranker. Aus dieser Vereinigung sind die Barmherzigen Schwestern 
(Vinzentinerinnen) hervorgegangen (Felgentreff 1998: 23). Am deutschen Hospital, das 
1870 im Großbrand von Pera zerstört wurde, arbeiteten solche Barmherzige Schwestern 
(Caucig o.J.: 67). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 49 

bildungs- als auch ein geistig-spirituelles Zentrum, wo Frauen zu Krankenschwes- 
tern oder Kleinkinder-Lehrerinnen für ihre spätere Tätigkeit auf Außenstationen 
vorbereitet wurden. Die zu gründende Institution sollte ein Mutterhaus sein, da 
Fliedner von Anfang an eine Expansion im Sinn hatte. Weitere sogenannte Toch-
terhäuser sollten später eröffnet werden und mit Kaiserswerth in direktem Kon-
takt stehen. Am 13. Oktober 1836 konnte das Ehepaar Fliedner seinen Wunsch 
verwirklichen. Sie gründeten die Kaiserswerther Diakonie6, das weltweit erste 
evangelische Diakonissenmutterhaus (Büttner 2006: 64). Im ersten Jahresbericht 
von 1837 definierte Fliedner die Diakonie als „Pflegerinnen- oder Diakonissenan-
stalt“, deren Aufgabe es sei, „evangelische Pflegerinnen zu bilden, die sich vor-
zugsweise der christlichen Krankenpflege widmen [...]“ (Felgentreff 1998: 20). 
Aber bereits im Oktober 1836, also unmittelbar nach der Gründung der Diako-
nie, wurde der „Diakonissenanstalt“ ein Kleinkinderlehrerinnen-Seminar ange-
schlossen (Felgentreff 1998: 22). Obwohl die Krankenpflege während der ganzen 
Geschichte der Kaiserswerther Diakonie dominant blieb7, war auch die soge-
nannte Lehrdiakonie von Anfang an der zweite wichtige Pfeiler der Institution 
und spielte vor allem bei der Orientarbeit Kaiserswerths eine große Rolle. 

Die Kaiserswerther Diakonie war ein streng hierarchisches Organisationssystem. 
Unverheiratete Frauen, möglichst aus dem gebildeten christlichen Mittelstand, 
traten als Probeschwestern ihre Ausbildung in der Pflege oder Erziehung an und 
wurden im Anschluss daran auf unterschiedliche Arbeitsstellen versetzt. Die aus-
gebildete Diakonisse konnte sich ihren zukünftigen Arbeitsort nicht aussuchen. 
Emanzipatorische Absichten hegte Fliedner mit der Ausbildung von Frauen 
nicht. Obwohl die Diakonie ledigen Frauen erstmals die Möglichkeit bot, einer 
qualifizierten Arbeit nachzugehen, beabsichtigte Fliedner nur, die „brach liegen-
den Kräfte der ledigen Frauen“ für seine Ziele zu nutzen (Büttner 2006: 65). Die 
Diakonie wurde zwar von Frauen getragen, ihr Einfluss auf der Leitungsebene 
blieb jedoch gering (ebenda).8 Frauen, die sich für den Diakonissenberuf interes-
sierten, wurden zuerst als sogenannte Probeschwestern in Kaiserswerth ausgebil-
det. Wer diese Lehrzeit erfolgreich abschließen konnte, wurde in den engeren 
Verband des Mutterhauses aufgenommen. Alle Diakonissen verpflichteten sich 
für jeweils fünf Jahre. Mit der Zeit wurde von den Frauen jedoch erwartet, der 

                                                                                          
6  Diakonie von griechisch diakonos = Diener. 
7  1865 wurden von 160 eingetretenen Probeschwestern 140 zu Krankenschwestern und nur 

20 zu Lehrschwestern ausgebildet. Dieses Verhältnis blieb während all der Jahre ungefähr 
bestehen (Felgentreff 1998: 82). 

8  Auch Fliedners Nachfolger Julius Disselhoff (1865-1896) vertrat ein traditionelles Frauen-
bild: „Jedes Weib, welches diese Gottes-Ordnung erkennt, nicht selbständige Bedeutung 
verlangt, sondern es für ihre Aufgabe hält, Helferin und Dienerin sein zu können, die hat 
ihre Bestimmung verstanden“ (Zitat von 1869 in: Büttner 2006: 65). Auf der ersten inter-
nationalen Generalkonferenz der bestehenden Mutterhäuser wurde zudem der Grundsatz 
festgehalten: „Der Pfarrer ist nach göttlicher Bestimmung das natürliche Haupt der Obe-
rin“ (ebenda). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 50 

Diakonie ein Leben lang treu zu bleiben. Nach der Übernahme des Diakonisse-
namts erhielten die Krankenschwestern und Kleinkinderlehrerinnen ein jährli-
ches Gehalt von 25 bis 30 Talern, bei einem Auslandseinsatz 30 Taler mehr. Zu-
sätzlich bekamen die Schwestern kostenlose Dienstkleidung, Unterkunft und 
Verpflegung. Die Einstellung von Diakonissen war an klare Bedingungen ge-
knüpft, die in Verträgen mit den Außenstationen schriftlich festgehalten wur-
den.9 Wurden diese Abmachungen verletzt, zog das Mutterhaus seine Schwestern 
ab. Dies hatte für die Diakonissen keine Konsequenzen zur Folge, da sie ihren 
Lohn direkt aus Kaiserswerth bezogen. Wenn eine Diakonisse erkrankte oder 
dienstunfähig wurde, versprach ihr das Mutterhaus Pflege. Weil die Schwestern 
fachlich auf der Höhe der Zeit ausgebildet waren und sie ihre Tätigkeit mit sehr 
viel Elan angingen, „wurde ein Meilenstein in der Professionalisierung der Kran-
kenpflege gesetzt und gleichzeitig das Monopol krankenpflegerischer Tätigkeit 
durch konfessionelle Kräfte bis zum Beginn des 20. Jahrhunderts verfestigt“ 
(Büttner 2006: 67). Der Begriff Schwester wurde im deutschsprachigen Raum 
bald ein Synonym für alle in der Krankenpflege tätigen weiblichen Personen.  

Die Idee Fliedners funktionierte. Zwei Jahre nach der Gründung der Diakonie 
wurden 1838 die ersten Schwestern entsandt (Felgentreff 1998: 26). Die Qualität 
der Diakonissenarbeit hatte zur Folge, dass Kaiserswerth immer häufiger um 
Schwestern gebeten wurde. Die kleine Diakonie am Rhein entwickelte sich rasant 
schnell, sowohl im In- als auch im Ausland. 1865, ein Jahr nach Fliedners Tod, 
zählte die Diakonie rund 500 Schwestern. 50 Jahre später waren es über dreimal 
so viel, rund 1.500 Schwestern. Auch die Auslandsstationen hatten sich im glei-
chen Zeitraum von zwölf auf 35 fast verdreifacht (Felgentreff 1998: 98-100). 
Trotz des großen Wachstums blieb die Diakonie in Kaiserswerth während all der 
Jahre der geistige und organisatorische Mittelpunkt dieses Netzwerks. Alle Dia-
konissen im In- und Ausland reisten regelmäßig zum Mutterhaus – manchmal, 
um sich auf eine neue Stelle versetzen zu lassen, manchmal, um sich von den 
Strapazen zu erholen oder sich kurieren zu lassen.  

Der Kindergarten 

Durch seine frühe Arbeit mit ehemaligen Gefängnisinsassinnen kam Fliedner 
zum Schluss, dass man der „Verwahrlosung der Jugend“ (Felgentreff 1998: 16) 
nur entgegenarbeiten kann, wenn die Erziehung der Kinder schon im frühen 
Kindesalter beginnt.10 Während seiner Reise in England lernte Fliedner 1824 das 

9  Diese Verträge nannte man „Gestellungsvertrag“. Ein Dienstvertrag zwischen der Kaisers-
werther Direktion, dem Leiter der auswärtigen Station und der Schwester. Auch diesen Be-
griff übernahm Fliedner von den Barmherzigen Schwestern (Felgentreff 1998: 25). 

10  Fliedner sah in der durch die Industrialisierung hervorgerufenen Veränderung der Gesell-
schaft eine Gefahr für kommende Generationen. Das Defizit der Erziehung in den Famili-
en zuhause sollte am Kindergarten nachgeholt werden. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 51 

Modell der Kleinkinder-Pflege in englischen Industriestädten kennen (Fliedner 
G. 1892: 71). Da die Industrialisierung auch in Deutschland Veränderungen der 
traditionellen Familienstruktur hervorrief, beabsichtige Fliedner, diese neue Form 
der Erziehung zu übernehmen. Nachdem er zuerst in Düsseldorf bei der Errich-
tung eines Kindergartens mitgeholfen hatte, gründete er 1835 einen in Kaisers-
werth (Felgentreff 1998: 16). Hier sollten vor allem die vernachlässigten Kinder 
der Arbeiterschicht betreut werden.11 Der Kindergarten stand allen Konfessionen 
offen und verfolgte fünf Ziele oder Leitideen: Erstens sollte die Kleinkinderschu-
le Kinder zu „frommen Christen“ erziehen (Funke 2001: 87). Zweitens musste 
die Kleinkinderschule die physische Kraft und Gesundheit der Kinder stärken 
und „die schlummernden geistigen Kräfte“ wecken (Zitat Fliedners in Funke 
2001: 86). Drittens würden im Kindergarten erzogene Kinder ihren Eltern als gu-
te Beispiele vorangehen (Funke 2001: 88). Viertens sollte die Kleinkinderschule 
den problemlosen Einstieg in die Elementarschule gewährleisten (Funke 2001: 
90).12 Und fünftens würden im Kindergarten erzogene Kinder später ihre eigenen 
Kinder in der gleichen Art und Weise aufziehen (Funke 2001: 91). Damit strebte 
Fliedner weit mehr an als eine außerhäusliche Kinderbetreuung. Die Fliednersche 
Kleinkinderschule war „eine Ausgangsbasis für den Versuch einer radikalen christ-
lichen Erneuerung der Gesellschaft“ (ebenda). 

Kaiserswerther Stationen im Nahen Osten 

Zehn Jahre nach der Gründung der Diakonie reiste Fliedner mit vier Diakonissen 
nach England, um das „German Hospital“ in Dalston mit Arbeitskräften zu ver-
sorgen (Felgentreff 1998: 53-54). Während dieses zweiten Englandaufenthalts im 
Frühjahr 1846 machte Fliedner im Haus des preußischen Gesandten Bunsen die 
Bekanntschaft von Samuel Gobat (Felgentreff 1998: 53). Bunsen war 1841 im 
Auftrag Friedrich Wilhelms IV. nach England gekommen, um vor Ort die Grün-
dung eines evangelischen Bistums in Jerusalem in die Wege zu leiten (Hansel-
mann 1971: 61-63). Dieses Bistum sollte von England und Preußen geleitet wer-
den. Ihr Vorsteher, der Bischof, würde abwechselnd von beiden Ländern ernannt. 
Die Verhandlungen waren erfolgreich. 1842 gründeten die beiden Partner das an-
glikanische Bistum zu Jerusalem.13 Nachdem der erste Bischof, den England no- 
 
 

                                                                                          
11  Damit wollte Fliedner das „Unkraut an der Wurzel“ packen. Anstatt die Kinder fünf bis 

sechs Jahre „wuchern zu lassen“, sollten die zwei und drei Jahre alten Kinder in Kleinkin-
derschulen „der Verwahrlosung der Ältern“ entzogen werden (Fliedner 1849: 2). 

12  Als Vorbereitung für die Elementarschule richtete sich der Kindergarten auch an mittlere 
Volksschichten. 

13  Etwa zur gleichen Zeit eröffneten England und Preußen Konsulate in der Stadt (Hansel-
mann 1971: 61-63). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 52 

miniert hatte, nach vier Jahren gestorben war, wurde der gebürtige Schweizer 
Gobat14 im Frühjahr 1846 dessen Nachfolger. Zu diesem Zeitpunkt lernte Flied-
ner ihn kennen.  

Samuel Gobat zeigte sich während des Gesprächs sehr interessiert an Fliedners 
Diakonie und wünschte sich für sein Bistum ebenfalls die Hilfe von Kaisers-
werther Schwestern. Fliedner war gern bereit, im Heiligen Land Diakonissen zu 
stationieren und versprach dem neuen Bischof, möglichst bald Diakonissen nach 
Jerusalem zu entsenden. Trotz dieses Einverständnisses dauerte es nochmals fünf 
Jahre, ehe die erste Orientstation Kaiserswerths eröffnet werden konnte. Erst im 
Frühjahr 1851 erreichten Fliedner und vier Diakonissen15 Jerusalem, wo sie am 4. 
Mai ihr Diakonissenhaus eröffneten (Felgentreff 1998: 61). Während Gobat die 
Kaiserswerther Schwestern nur einsetzen wollte, um die protestantische europäi-
sche Gemeinde zu unterstützen, war es von Anfang an Fliedners Plan, auch die 
einheimische Bevölkerung zu pflegen und zu erziehen. Vor allem arabische Frau-
en sollten im evangelischen Glauben erzogen werden, damit sie später ihren 
Glauben und ihr Wissen als Lehrerinnen weitergeben konnten (Felgentreff 1998: 
60). Nachdem das Krankenhaus immer besser besucht wurde, schickte Kaisers-
werth 1853 eine fünfte Diakonisse nach Jerusalem, Charlotte Pilz (*1819-1903). 
Sie arbeitete bis zu ihrem Tod, genau 50 Jahre, im Heiligen Land. Ab 1854 war sie 
Leiterin des Diakonissenhauses, nach 1868 zudem Vorsteherin des 1868 eröffne-
ten Schulhauses „Talitha Kumi“16, wo in den nächsten 35 Jahren rund 500 Mäd-
chen beherbergt wurden (Hanselmann 1971: 70). Ein Zehntel dieser Mädchen war 
muslimischen Glaubens.17 1902 wurde der Mädchenschule Talitha Kumi ein Kin-
dergarten angeschlossen, wo sowohl Kinder aus der deutschen als auch aus der 
arabischen Gemeinde aufgenommen wurden (Felgentreff 1998: 108).18 

Der Name der Institution verriet das Ziel. Talitha Kumi bedeutet „Mädchen, 
steh auf!“, zitiert nach einer Geschichte aus dem Markus-Evangelium, wo Jesus 
ein angeblich totes Kind wiederauferstehen ließ (Markus, Kapitel 5.41). Analog 
dazu sollten auch die arabischen Mädchen der Gegenwart aus ihrem spirituellen 

14  Zu Gobat siehe: Hanselmann 1971: 63; Carmel 1981: 59-125. 
15  Von den vier in Jerusalem stationierten Schwestern waren zwei Krankenpflegerinnen und 

zwei Lehrerinnen. 
16  Auch diese Einrichtung finanzierte fast ausschließlich Friedrich Wilhelm IV. (Er zahlte 

13.000 von insgesamt 16.000 Talern.) Eine weitere Spende folgte vom Frauenverein für 
„Bildung des weiblichen Geschlechts im Morgenlande zu Berlin“ (Felgentreff 1998: 62; 
Fliedner 1858: 3). 

17  Von den zwischen 1868 und 1903 im Haus beherbergten Mädchen war die große Mehrheit 
griechisch-orthodox (306), circa ein Fünftel evangelisch (18 deutsch, 74 arabisch) und ein 
Zehntel muslimisch (55). Daneben waren 21 Proselytinnen, 19 Jüdinnen, 13 Armenierin-
nen, acht Koptinnen und drei Abessinierinnen untergebracht (Hanselmann 1971: 70). 

18  Die Schule Talitha Kumi existiert noch heute. Allerdings ist sie 1960 nach Bethlehem um-
gezogen. Zur heutigen Institution siehe: Dieckhoff 2006. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 53 

„Todesschlummer“ erweckt werden.19 Dass dieser Emanzipations-Versuch vor al-
lem missionarischen Charakter hatte, wird aus den Jahresberichten deutlich: 

[...]; in den Erziehungshäusern und Schulen zu Jerusalem, Beirut, Smyrna [...], gilt es, 
der weiblichen Jugend aus reichen und armen Familien und aus allerlei Volk und Zun-
gen christliches Leben einzuhauchen, damit der in die künftigen Hausfrauen und Müt-
ter gelegte gute Samen in den kommenden Geschlechtern dieser Völker aufwachse und 
gedeihe (BDS XIV: 1-2). 

Damit unterschied sich die Kaiserswerther Diakonie keineswegs von anderen 
deutschen Missionen. Auch für die Missionsarbeit in China hielt der Historiker 
Chun-Shik fest, dass „[b]ei aller Fortschrittlichkeit“, die der geleisteten Mäd-
chenbildung durch deutsche Missionen zugebilligt werden kann, Mädchen zu 
zukünftigen Hausfrauen und Müttern, allenfalls zu Lehrerinnen ausgebildet 
wurden (Chun-Shik 2004: 207). 

Nach dem geglückten Start in Jerusalem folgte 1852 die Entsendung von Dia-
konissen nach Konstantinopel, die weiter oben bereits ausführlich thematisiert 
wurde. Auf seiner ersten Orientreise besuchte Fliedner mit seinen Diakonissen 
auch Smyrna (im Folgenden Felgentreff 1998: 63-64; Fuhrmann 2006: 118-120). 
Dort traf er 1851 Mitglieder eines aus Ausländern zusammengesetzten Schulko-
mitees, die ihn um Hilfe beim Aufbau einer Töchterschule baten. Zwei Jahre spä-
ter konnte diese mit zwei Diakonissen und 14 Kindern eröffnet werden. Die 
Schule in Smyrna war eine der erfolgreichsten Orientstationen Kaiserswerths. 
Noch im Gründungsjahr erhöhte sich die Zahl der Schülerinnen auf 50. 1856 
zählte das Diakonissen-Lehrhaus bereits 120 Mädchen (von acht Diakonissen be-
treut), drei Jahre später bereits 150 (Felgentreff 1998: 64). Das schnelle Wachstum 
überstieg die räumliche Kapazität bei weitem. Einmal mehr wandte sich Kaisers-
werth an Friedrich Wilhelm IV., der mit einer großzügigen Spende einen Haus-
kauf finanzierte. Von den 120 Mädchen, die dort unterrichtet wurden, wohnte 
fast die Hälfte im angegliederten Internat (Fuhrmann 2006: 119). Auch ein 
Großbrand, der das Haus 1860 völlig zerstörte, bedeutete kein Ende für den Kai-
serswerther Erfolg in Smyrna. 1861 wurde auf demselben Gelände ein Neubau 
errichtet, wo die Lehrdiakonissen in den folgenden Jahren konstant zwischen 200 
und 220 Schülerinnen erzogen (ebenda). 

                                                                                          
19  Aus dem Armen- und Krankenfreund: „Wie der Herr die Tochter des Jairus durch dieses Wort 

aus dem leiblichen Todesschlummer erweckte, so will er ja so gern auch zu dem im geistli-
chen Todesschlummer liegenden weiblichen Geschlechte des Heiligen Landes sein leben-
schaffendes Talitha kumi! sprechen. Unsere bisherige und unsere zukünftige Arbeit an den 
Töchtern Zions hat ja kein anderes Ziel, als Handlanger und Werkzeuge des Herrn bei die-
ser seiner geistigen Totenerweckung zu sein“ (Hanselmann 1971: 70). Interessanterweise 
verwendeten die ideologischen Verfechter der Bagdadbahn die gleiche Metapher. Auch die 
Ländereien des Bagdadbahn-Gebiets seien in einen Todesschlaf gefallen, aus dem sie der 
deutsche Unternehmensgeist wecken müsse (siehe Kapitel „Anatolische Bahn und Bag-
dadbahn“). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 54 

Um 1853 waren die Kaiserswerther Diakonissen bereits in Jerusalem, Konstan-
tinopel und Smyrna aktiv. 1857 folgte die Entsendung von drei Diakonissen nach 
Alexandrien, die 1858 ihre Pflegetätigkeit begannen. 1870 erhielten die Diakonis-
sen ihr eigenes Krankenhaus, das 1909 durch einen Neubau ersetzt wurde (Felgen-
treff 1998: 114-115). Nach gewalttätigen Ausschreitungen zwischen maronitischen 
Christen und Drusen im Libanon schickte Fliedner 1860 zwei Diakonissen nach 
Beirut, um obdachlose Kinder in einem Waisenhaus zu sammeln. Vier Diakonis-
sen reisten nach, sodass 1862 das Kinder-Erziehungshaus Zoar20 mit rund 100 
Kindern eröffnet werden konnte. Da die meisten Kinder Waisen waren, handelte 
es sich bei dieser Einrichtung vor allem um ein Waisenhaus, wo auch eine Klein-
kinder-, eine Elementar-21 und später (ähnlich wie in Smyrna) eine Mädchenschu-
le mit Internat eingerichtet wurde (Felgentreff 1998: 113). Nachdem der gute Ruf 
der Kaiserswerther Arbeit in Alexandrien bis nach Kairo gedrungen war, wünsch-
ten sich Vertreter ausländischer Gemeinden auch in ihrer Stadt die Hilfe von Kai-
serswerther Diakonissen. Ende 1884 erreichten die ersten Schwestern das neue 
Hospital in Kairo, das 1885 offiziell eröffnet werden konnte. Zwei Jahre später 
unterrichteten die Schwestern auch an einem Kindergarten. Vor Beginn des Ersten 
Weltkriegs arbeiteten 14 Diakonissen in Kairo (Felgentreff 1998: 115). 

Neben diesen größeren Institutionen, die teils als Tochterhäuser geführt wur-
den, teils nur Diakonissen als Arbeitskräfte einstellten, wurde die Orientarbeit 
um die Jahrhundertwende durch kleinere Einrichtungen erweitert. In Bethlehem 
richtete Kaiserswerth 1903 eine sogenannte Gemeindestation ein, ebenso 1900 in 
Haifa, 1903 in Konstantinopel und 1904 in Jerusalem (Felgentreff 1998: 110). 
Gleichzeitig mit der Gemeindepflege begannen die Diakonissen in Haifa auch 
ihre Arbeit im Kindergarten. In Jerusalem übernahmen ihn die Schwestern 1902, 
in Bethlehem 1903 (Felgentreff 1998: 217-221). 

Publikationen der Diakonie 

Für all seine Projekte war Fliedner auf Spenden von Sponsoren angewiesen. Er 
verfügte dabei über ein erstaunliches Talent, auf Menschen zuzugehen und sie 
von seiner Sache zu überzeugen. Fliedner schaffte es, sowohl Fürstenhäuser als 
auch Fabrikanten und Financiers an sich zu binden. Besonders der schon mehr-
fach erwähnte König Friedrich Wilhelm IV. war ein wichtiger Geldgeber der Kai-
serswerther Arbeit, mit dem Fliedner regelmäßig Kontakt hielt. 

Während seiner Tätigkeit war der Diakonieleiter zeitweise ununterbrochen auf 
Reisen. Damit wollte er nicht nur die Arbeitssituation seiner Diakonissen über-
prüfen, sondern auch wichtige Kontakte zu Sponsoren pflegen. 1839 hatte Flied-

20  Stadt südlich des Toten Meeres (Erstes Buch Mose, 13.10). 
21  In den vier Klassen wurde auf Arabisch, Deutsch und Armenisch unterrichtet (Felgentreff 

1998: 113). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 55 

ner eine weitere Idee, wie er bei regelmäßigen Spendern präsent bleiben und 
Neue hinzugewinnen konnte. Er gründete einen eigenen Verlag und eine Buch-
handlung. Aus den Verlagsprodukten erhoffte er sich „sowohl finanziellen Ge-
winn“ als auch eine „volksmissionarische Wirkung“ (Felgentreff 1998: 46). Nach-
dem der Diakoniegründer zuerst in ausführlichen Jahresberichten über die Ent-
wicklung der Einrichtung berichtete, veröffentlichte er ab 1842 zusätzlich einen 
„Christlichen Volkskalender“, dessen Auflage von 10.000 im Gründungsjahr auf 
60.000 im Jahre 1856 anstieg (ebenda). Neben praktischen Ratschlägen für den 
Alltag oder belehrenden Lebensgeschichten informierten die Nachrichten aus der 
Diakonie über aktuelle Ereignisse. Damit konnten Spender leicht überprüfen, 
wofür ihr Geld gebraucht wurde. In den Jahresberichten wurden die Sponsoren 
zudem mit Namen und gespendeter Summe aufgeführt, wenn sie dies wünsch-
ten. Der Kaiserswerther Verlag, der noch viele andere Bücher und Schriften veröf-
fentlichte, brachte finanziell keinen großen Gewinn. Er sicherte aber der Diako-
nie die ständige Verbindung zu ihrem Freundeskreis, ohne den sie ihre Ziele 
unmöglich erreichen konnte. 

Für die Geschichte des Deutschen Kindergartens in Konstantinopel sind die 
Kaiserswerther Publikationen eine sehr wichtige Quelle. Vor allem die zwischen 
1851 und 1899 regelmäßig erschienenen Berichte über die Diakonissen-Stationen im 
Morgenland (BDS) informierten ausführlich über die Entwicklungen der Orient-
arbeit. Ab 1901 hießen die Berichte Dank- und Denk-Blätter aus der Morgenländi-
schen Arbeit der Kaiserswerther Diakonissen (DDB). Sie wurden bis 1919 im Diako-
nie-Verlag herausgegeben. Wenn im Folgenden auf den Versuch der evangeli-
schen Missionierung eingegangen wird, darf eines nicht vergessen werden: Die 
Kaiserswerther Berichte verfolgten ein ganz bestimmtes Ziel. Sie versuchten, wie 
weiter oben bereits beschrieben, mit ihrem Sponsorenpublikum in Kontakt zu 
bleiben, um so den Geldfluss aufrecht zu erhalten. Die häufigen polemischen At-
tacken auf Muslime, ihren Propheten und „mohammedanischen Fanatismus“ 
waren durchaus nicht nur Mittel zum Zweck, aber ein zu positives Bild des Ori-
ents hätte den Geldgebern das Geld nicht aus den Taschen gelockt. Die Kaisers-
werther Leitung versuchte darum, die Orientarbeit in ein gutes Licht zu stellen, 
die äußeren Umstände aber durchwegs als bedrohlich und düster zu beschreiben. 
Um diese offizielle Dramaturgie zu relativieren, wäre es sinnvoll, die dicken 
Bündel von persönlichen Briefen zu lesen, die die Schwestern aus den Orientsta-
tionen nach Kaiserswerth schickten. Sie befinden sich unbearbeitet in der Flied-
ner-Kulturstiftung in Kaiserswerth. Bei der Analyse dieser persönlichen Eindrücke 
ist es gut möglich, dass ein sehr viel differenzierteres Orient- und Islambild zu 
Tage treten könnte. Leider schien es mit dem Bild der stillen und selbstnegieren-
den Dienerin nicht übereinzustimmen, dass Kaiserswerther Diakonissen selbst 
publizierten. In der langen und umfangreichen Publikationsgeschichte Kaisers-
werths ist mir nur ein Fall bekannt, in dem eine Diakonisse ein Buch verfasste 
(Brooke 1916). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 56 

Da das preußische Königshaus die Kaiserswerther Diakonie fast von Anfang an 
finanziell unterstützte, versteht es sich von selbst, dass die Publikationen des 
Mutterhauses preußenfreundlich waren. Genauso verhielt es sich später, als sich 
auch das deutsche Kaiserpaar für die Diakonie stark machte. „Das preußische 
Königshaus, später das deutsche Kaiserhaus und Kaiserswerth“, so die Historike-
rin Felgentreff, „waren Partner, die sich aufeinander verlassen konnten“ (Felgen-
treff 1998: 123). Die Diakonie befürwortete sowohl den Deutsch-Französischen 
Krieg 1870/71 als auch den Ersten Weltkrieg. 1914 schrieb der damalige Vorste-
her Johannes Stursberg (1905-1922): „Das Volk steht auf, der Sturm bricht los 
und in gerechtem Zorn bäumt sich deutsche Kraft auf gegen Ungerechtigkeit und 
neidvolle Tücke der Feinde, die uns den Frieden stören [...]. Ich weiß, dass Ihre 
volle Anteilnahme jetzt dem Vaterland angehören wird. Kaiserswerther Diakonis-
sen müssen freudige Patrioten sein [...]“ (Felgentreff 1998: 131). Ob Stursberg 
diese Zeilen als wahrer Patriot oder als loyaler Kaiserfreund schrieb, ist nicht 
endgültig zu klären. Wahrscheinlich ist die Antwort ein Sowohl als Auch. Es 
bleibt insgesamt festzuhalten, dass die Kaiserswerther Publikationen keineswegs 
unpolitisch waren. Deshalb muss auch das offizielle (gedruckte) Orient- und Is-
lambild der Diakonie kritisch hinterfragt werden. 

Das Kaiserswerther Orient- und Islambild 

Als Diakoniegründer hatte Theodor Fliedner nicht nur bis zu seinem Tode die 
Berichte selber verfasst, sondern auch seine Nachfolger mit seinen Vorstellungen 
geprägt. So hatte sein Schwiegersohn Disselhoff, der das Mutterhaus ab 1865 lei-
tete, fast noch düsterere Vorstellungen vom Orient und dem Islam als sein Vor-
gänger. Eine der interessantesten Quellen ist Fliedners Reisebericht über seine 
Fahrt nach Jerusalem 1851. Das Buch war vor allem an junge Leser und Leserin-
nen gerichtet. Im Vorwort versprach Fliedner, besonders über das Heilige Land 
„Interessantes und Lehrreiches zu erzählen“ (Fliedner 1858: 1): 

Und wenn ihr höret und sehet, wie in diesem Lande, wo die Lebenssonne zuerst hinein-
leuchtete, die Länder umher mit ihren Bewohnern, wenige ausgenommen, jetzt in Fin-
sternis und Schatten des Todes sitzen, und Muhameds trügerischer Mondschein nur dü-
steres Dämmerlicht in die Nacht hineinwirft, und wie namentlich das weibliche Ge-
schlecht in tiefster Erniedrigung und Verwahrlosung dahin schmachtet, so lernet Gott 
auf den Knieen [sic] danken für euer großes, beneidenswerthes Vorrecht, dass das süsse 
Licht des Evangelii euch von der Wiege an umleuchtet mit christlicher Erziehung, christ-
lichem Unterricht, und euch alle die reichen Gnadenmittel unsers evangelischen Glau-
bens zufließen lässt, wie einen Strom (Fliedner 1858: 1). 

Das Heilige Land, die Heimat Jesu, beschrieb Fliedner mithilfe der häufig ver-
wendeten Licht-Metapher. Palästina ist das Land der Sonne, der Ort, „wo die Le-
benssonne [gemeint Gottes Licht durch Jesus] zuerst hineinleuchtete“. Muham-
mad hingegen habe nur Finsternis über das Land gebracht. Die vom Islam un-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 57 

terworfenen Menschen lebten in „Finsternis“, im „Schatten des Todes“. Dieser 
Bericht sollte vor allem jungen Leserinnen (denn die würden später vielleicht in 
die Diakonie eintreten) zeigen, wie andere Frauen „in tiefster Erniedrigung und 
Verwahrlosung“ dahinschmachteten, während sie das „süße Licht des Evangelii“ 
empfangen hatten. Diese Vorstellung von einem ehemals erleuchteten Land Got-
tes, das durch die Finsternis des Islams verdunkelt wurde, tritt auch in anderen 
Kaiserswerther Publikationen immer wieder auf.22 

Während der Schifffahrt stellte Fliedner fest, dass sich unter den Passagieren 
fünf Muslime befanden, darunter „ein Marokkaner mit krummen Säbelbeinen“ 
(hier und im Folgenden: Fliedner 1858: 16). Wie bereits Moltke (siehe Kapitel 
„Die deutschen Militärmissionen“) verwendete auch Fliedner diese Säbel-
Metapher. Das Wissen um den türkischen Krummsäbel war im Abendland weit 
verbreitet. Fliedner beobachtete auf der Fahrt, dass die „Türken“ mit Fingern aus 
„Einer Schüssel“ aßen, wobei er mit dem Großbuchstaben betonen wollte, wie 
unhygienisch diese Art zu speisen sei.23 „Des Abends, Morgens und Mittags“ ver-
richteten die Muslime zudem ihre Gebete – „vor aller Augen“. Fliedner kam 
nicht umhin, „den Muth zu bewundern, womit diese unwissenden Muhameda-
ner die Pflicht der täglichen Andacht erfüllen“ und wünschte sich für viele Chri-
sten dasselbe. Trotz dieser eindeutigen Bewunderung schickte er jedoch gleich 
nach, dass die Muslime nur beten würden, um sich damit „bei Gott ein Verdienst 
zu erwerben“. Außerdem würden sie die „Korans-Abschnitte“ aufsagen, ohne sie 
zu verstehen.24 Es ist sehr wahrscheinlich, dass Fliedner auf seiner Fahrt nach Je-
rusalem zum ersten Mal mit Muslimen in Kontakt gekommen ist. Bestimmt hat-
te er schon einiges über den Islam gelesen oder gehört, doch auf dem Schiff hatte 
er Gelegenheit, die Fremden persönlich zu beobachten. Er tat dies aufmerksam 
und beschrieb ihre Kleidung und ihre Gewohnheiten genau, schaffte es aber 

                                                                                          
22  Beispielsweise in BDS X: 1: „Die Macht der Finsternis wächst, doch auch die Macht des 

Lichtes. Zion und der ganze Orient, wo der schöne Glanz Gottes angebrochen ist, hat lan-
ge im Dunkeln gelegen. Jetzt dämmert es auch dort. Unsere Diakonissen-Arbeit darf ein 
Mitträger jenes Lichtes sein, welches Gott dort scheinen lässt. Auch sie wächst.“ 

23  Erwähnenswert ist, dass Fliedner im gleichen Reisebericht von einem „Orientalischen Reis-
Essen“ in einem koptischen Kloster in Ägypten berichtet, wo sie eine Schüssel Reis „ohne 
Löffel oder Gabel“ angeboten erhielten. Anstatt sich zu ekeln, griff Fliedner „lächelnd mit 
den Fingern, nach Landes Gebrauch, gleichwie in eine Schnupftabakdose, in den Reis, und 
aß davon.“ Bei seinen christlichen Glaubensbrüdern zeigte Fliedner eine größere Toleranz 
für unterschiedliche Landessitten (Fliedner 1858: 208). 

24  Im Gegensatz zu Fliedner zeigte sich eine Diakonisse des Hospitals in Alexandrien beein-
druckt von der Art und Weise, wie Muslime beten: „Und lernen wir nicht viel, sehr viel 
von unsrer Umgebung im fremden Land? Ist uns der fromme Moslem nicht eine feste 
Mahnung? Ergreift uns nicht seine Ergebung in den Willen Gottes in den kleinen Dingen, 
in den schwersten Leiden? Liegt nicht in seiner Beugung vor der Allmacht des Alleinwis-
senden, in diesem Vonfernestehen, in dieser Gebetstreue eine Anbetung, die wir mit un-
sern vielen Bitten, mit unserm fast vertraulichen Verhältnis zu Gott, oft vernachlässigen?“ 
Aus einer Rede, gehalten während einer Orientkonferenz in Kaiserswerth (Brooke 1916: 6). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 58 

nicht, bekannte Stereotypen fallen zu lassen. Auch seine offensichtliche Bewun-
derung für ihre Gebets-Disziplin relativierte er sofort. 

Während des Aufenthalts in Smyrna besuchten Fliedner und seine Diakonis-
sen zum ersten Mal eine Moschee. Dass sie dafür ihre Schuhe ausziehen muss-
ten, fanden sie erniedrigend, ließen es sich aber gefallen, wie Fliedner schrieb 
(hier und im Folgenden: Fliedner 1858: 31-32). Später merkte Fliedner, dass auch 
die Türken ihre Schuhe „aus Ehrfurcht vor dem heiligen Ort“ auszogen. Nach-
dem Fliedner hineingeführt wurde, sah er, dass „in der ziemlich großen Mo-
schee“ alles „mit Teppichen und Matten“ bedeckt war. An den Säulen und Wän-
den erkannte er arabische Sprüche. Bei der Lektüre dieser Schilderung hat man 
den Eindruck, dass Fliedner die Moschee interessant fand, zumindest nicht un-
schön. Am Ende seiner Beschreibung folgt jedoch der nüchterne Nachschub, 
dass die Moschee „in keiner Weise“ einen „imponirenden [sic] Eindruck“ hinter-
lassen habe (Fliedner 1858: 32). Fliedners Sohn Georg vermerkt später in seiner 
Biographie über den Vater, dass dieser und die Diakonissen während ihres kurzen 
Aufenthalts in Smyrna überall „die Spuren des Fluches, den der Islam über diese 
früher christlichen Länder gebracht hat“, erkannt hätten (Fliedner G. 1892: 99). 

Auch der vermutlich erste persönliche Kontakt Fliedners mit Muslimen hat 
seine Vorurteile also nicht beseitigen können. Genauso spiegelt sich sein unver-
söhnliches Orient- und Islambild in den gedruckten Quellen wider. 

Während Jerusalem das heilige Zentrum des Christentums darstellte, war Kon-
stantinopel „die Hauptstadt des falschen Propheten“, wie Disselhoff die Stadt 
mehrmals nannte (so in: BDS XVII: 23; BDS XIX: 21). Trotzdem wurde der „ei-
genthümliche Charakter dieses Mittelpunkts muselmännischer Größe und Herr-
lichkeit“ (Fliedner 1858: 338) in den Kaiserswerther Publikationen immer wieder 
betont. Als im Januar 1877 das neue deutsch-evangelische Krankenhausgebäude 
eröffnet wurde, hielt der Jahresbericht fest, dass das Hospital an „einem der 
schönsten Punkte des herrlichen Constantinopels, über dem goldenen Horn, 
dem schönsten Hafen der Welt“, liege (BDS XII: 22).25 Konstantinopel an sich 
wurde fast immer als reizvoll und attraktiv beschrieben, der Islam hingegen als 
gewaltbereit und lieblos. Am „Ort, wo die Schönheit der Natur ihren königli-
chen Thron“ aufschlug, habe der „Menschenfrevel mehr als anderswo die herrli-
che Gotteserde mit Blut getränkt“, notierte Disselhoff in seiner Festschrift zum 
50jährigen Bestehen der Diakonie 1886 (Disselhoff 1886: 192). Auch Fliedner, 
der während seines ersten Aufenthalts in Konstantinopel einen muslimischen 
Friedhof besuchte, schrieb entsetzt über dessen chaotischen Zustand: „So verwit-
tert und verödet alles unter dem eisernen Fußtritt der Sarazenen, selbst die von 
ihrer eignen Hand errichteten Denkmäler ihrer Geliebten“ (hier und im Folgen-

25  Später schrieb der Kaiserswerther Vorsteher, dass sich das Krankenhaus „auf einem der vor-
züglichsten Aussichtspunkte des unbeschreiblich schönen Konstantinopels“ befunden ha-
be (BDS XIV: 19). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 59 

den: Fliedner 1858: 341). Dies sei „der faule Fleck in ihrem Leben“. Nichts wür-
de bei den Muslimen gedeihen, nicht einmal „ihre Reformen nach europäischem 
Muster“. Der muslimischen Welt fehle es an Liebe, an höherer heiliger Liebe. Die 
„politische Macht des Islam“, so Disselhoff, „habe mit Bogen, Spieß und Wagen 
das blühende Morgenland zur Wüste gemacht und das geistige Leben seiner Völ-
ker niedergetreten“ (BDS XIII: 1). Diese Auffassung verband sich in Kaiserswerth 
immer mit der Vorstellung eines fanatischen Islams, wobei in Konstantinopel „zu 
dem muhamedanischen noch der türkische Fanatismus“ dazukomme (BDS V: 
27). Die arabischen Muslime seien „bei weitem nicht so eingefleischte Fanatiker 
gegen die Christen“ wie die Türken (ebenda). 

Die Kaiserswerther Publikationen arbeiteten mit drei sich immer wiederholenden 
Bildern: Erstens habe der Islam die ehemals christlichen Ländereien im Orient 
mit seinem Schatten verdunkelt. Zweitens sei er gewaltbereit und fanatisch und 
drittens kenne er keine wahre Liebe. Von diesen Vorurteilen wich die Diakonie 
lange nicht ab. Sie betrachtete das Verhältnis „zwischen Christentum und Mu-
hamedanismus“ als einen „uralten Kampf“ (BDS XVI: 1), den es zu gewinnen 
galt. 

Versuch der Missionierung am Kindergarten 

1857 verfasste Fliedner einen „Vorschlag zur Gründung einer deutsch-evangeli- 
schen Missions-Gesellschaft für das Morgenland“ (BDS I-XII: 1-11), der viel über 
die Gedankenwelt Fliedners und das Zielpublikum seines Missionierungsversuchs 
verrät. 

Gleich zu Beginn des Aufsatzes prophezeite er dem Morgenland den „Glanz 
eines frischen Morgenroths“, da ihm – unter anderem durch die Kaiserswerther 
Orientarbeit – jetzt wieder „das reine Evangelium“ gepredigt würde (BDS I-XII: 
1). Außerdem hätten die „politischen Erschütterungen“ im Orient „die Herzen 
empfänglicher gemacht“ für Gottes Licht (ebenda). Es sollten aber nicht nur Mus-
lime bekehrt werden. Fliedner zielte „zunächst und besonders“ auf die „Völker, 
welche das volle Licht Christi einst empfangen hatten, aber es durch Aberglauben, 
Unglauben, Wortkrieg und todten Formendienst wieder verdüstern ließen [...], 
nämlich die Griechen, die Armenier, die Nestorianer, die syrischen Christen, die 
Kopten, die Abyssinier, und so weiter“ (ebenda). Die Angehörigen dieser Konfes-
sionen summierte Fliedner auf „22.820.000 Christen“ innerhalb des osmanischen 
Herrschaftsgebiets. „Was für ein Salz, was für ein Sauerteig“, fragte sich Fliedner, 
„hätten diese Millionen Christen für die Masse der Muhamedaner um sich her 
werden, und sie durchdringen können mit dem Licht und Leben in Christo, wenn 
sie nicht bloß den Namen gehabt hätten, dass sie lebten!“ (BDS I-XII: 1-2). Durch 
„ihren abgöttischen Bilder- und Heiligendienst, durch ihren schriftwidrigen Aber-
glauben, [...], durch ihr unchristliches Hassen und Neiden untereinander, und 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 60 

durch ihren sonstigen unsittlichen, betrügerischen Wandel“ hätten die orientali-
schen Christen „den Muhamedanern das Christenthum zu einem Stein des An-
stoßes und des Ärgernisses gemacht, statt zu einem anziehenden Magnet“ (BDS I-
XII: 2). Damit griff Fliedner vor allem die orthodoxen Kirchen an, wo Ikonen 
und Heilige eine wichtige Rolle spielen.26 

Um das Christentum zu einem „anziehenden Magneten“ für Muslime zu ma-
chen, beabsichtigte Fliedner erst die Missionierung der nicht-evangelischen orien-
talischen Christen, damit diese später ihre muslimischen Nachbarn von der 
Wahrheit des Evangeliums überzeugen würden. Dass gerade durch das American 
Board bedeutende Erfolge erzielt worden seien27, glaubte Fliedner daran zu er-
kennen, dass der „Glaube der Muhamedaner an die Wahrheit und Göttlichkeit 
des Korans“ sehr gesunken sei und „eine Menge Moscheen“ leer stehe (BDS I-XII: 
2). Dennoch müsse die Missionierung stärker vorangetrieben werden, wobei die 
„deutsche [evangelische] Kirche“ eine besondere Berufung „zur Evangelisirung 
[sic]“ habe, unter anderem durch „unser blühendes deutsches Erziehungs- und 
Schul-Wesen, worin viele Völker uns den Vorrang zugestehen“ (BDS I-XII: 4). 
Darum müsse die zu gründende deutsch-evangelische Missionsgesellschaft „neben 
dem Aussenden von Missionspredigern, mit aller Macht Schul- und Erziehungs-
Anstalten, Kranken- und Waisenhäuser im Morgenlande errichten“ (ebenda). 
Nicht nur Armenschulen sollten aufgebaut werden, „sondern vorzüglich Anstal-
ten für die Jugend der Gebildeten, was die Griechen und Armenier dringend wün-
schen“ (BDS I-XII: 4). Diese Schulen müssten neben Sprachen und Wissenschaf-
ten „allgemeine christliche Kenntnisse durch einfaches Lesen des Worts Gottes 
und Erklären der bibl[ischen] Geschichte unter ihnen verbreiten, und sie in der 
Zucht und Vermahnung zum Herrn erziehen“ (BDS I-XII: 5). Dafür sollten tüch-
tige deutsche Lehrkräfte eingestellt werden, „damit deutsche Gründlichkeit und 
Gemüthlichkeit die Schüler umfasse, und mit begeisterter Liebe sie den Heiland 
kennen und lieben lehre“ (ebenda). Von der Wirksamkeit dieser Schulen war 
Fliedner überzeugt: 

Ganz andern Respect wird unser Christenthum in den Augen der Morgenländer erhal-
ten, ganz andern Einfluss auf ihre Herzen gewinnen, wenn wahrhaft christliche Lehr- 
und Erziehungs-Anstalten ihre Kinder vor ihren Augen bilden, sie zu geschickten und 
sittlichen Menschen erziehen, [...] (BDS I-XII: 6). 

26  Fliedner verstand seinen Auftrag durchaus auch darin, die seines Erachtens erstarrte Or-
thodoxie zu erneuern. 

27  Das American Board war in der Tat zwischen 1840 und 1870 sehr expansiv. Die Anzahl 
seiner Schulen im Osmanischen Reich stieg in nur 30 Jahren von sechs auf 233, die Zahl 
der Schüler von 84 auf 5.880 (Kocabaşoğlu 1999: 343; Turan 1999: 205). Auch in den fol-
genden Jahren konnte das American Board seine Bildungseinrichtungen vervielfachen. Vor 
dem Ersten Weltkrieg lehrten die amerikanischen Missionare an 423 Schulen 25.199 Schü-
ler (Turan 1999: 207). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 61 

Auch die Aktivitäten der katholischen Kirche (vor allem Frankreichs) spornten 
Fliedner in seinem Vorhaben an. Die römische Kirche beschäme „uns durch ihre 
Thätigkeit und Ausdauer“ (ebenda), so der Diakoniegründer. Seit vielen Jahren 
verfolge sie einen ähnlichen Plan und habe schon etliche Schul- und Waisenhäu-
ser und Hospitäler gegründet. Auf seinen beiden Orientreisen habe er verschie-
dene katholische Institutionen besucht, von denen es im Morgenland unzählige 
gebe: „Muss uns das nicht zum Wetteifer reizen?“ Besonders in Konstantinopel 
sollte „die Liebes-Arbeit der evangelischen Kirche am hellsten leuchten“ (BDS 
XI: 12), da „gerade dort die katholische Kirche so gewaltige Anstrengungen 
macht, und unter dem Schutze Frankreichs auch bedeutendes Terrain gewinnt“ 
(BDS IV: 42). Die Konkurrenz zur katholischen Kirche war auch nach Fliedners 
Tod konstant präsent. So schrieb Disselhoff 1867: 

Ihr wisst, dass am politischen Himmel die orientalische Frage wie eine dunkle Wetter-
wolke hängt. Wer weiß, wie bald sie losbricht. In dieser Entscheidungsstunde darf die 
evangelische Kirche in jenem Lande nicht schwach und klein erscheinen. Schon ist man-
ches durch die geringe Kraft der Diakonissen vorgearbeitet. Mauern fanatischen Vo-
rurtheils sind niedergerissen, manche Araberinnen Diakonissen, noch viel mehrere Leh-
rerinnen ihrer verkommenen Landsleute geworden. Freunde, lasst uns nicht im Stich! – 
Es handelt sich wahrlich nicht blos [sic] um eine Kaiserswerther Angelegenheit; es han-
delt sich darum, dass die evangelische Kirche in dieser verhängnisvollen Zeit nicht auf-
höre, durch Glaubens- und Liebeswerke im Morgenlande kräftig von ihrem Herrn zu 
zeugen; es handelt sich darum, dass sie das Morgenland weder der römischen und grie-
chischen Kirche, noch dem Muhamedanismus überlässt! (BDS XII: 2). 

Neben Fliedners Vorschlag zur Gründung der deutsch-evangelischen Missionsge-
sellschaft wies der Diakonieleiter auch in den Jahresberichten darauf hin, dass die 
Zeit für eine evangelische Missionierung im Morgenland günstig sei: 

Gerade in jetziger Zeit, wo der Muhamedanismus in einer Gährung begriffen ist, und in 
Constantinopel mehr Muhamedaner Christen geworden sind, als in vielen vorherge-
henden Jahrhunderten, ist es ohne Zweifel von der größesten Wichtigkeit, dass die 
evang[elische] Kirche dort durch die Werke der Liebe ihren Glauben und ihr Leben be-
weist (BDS IV: 42). 

Außerdem würden „viele evang[elische] Deutsche, die nach Constantinopel hin 
verschlagen werden, dem evang[elischen], wie dem deutschen Namen wenig Eh-
re machen.“ Die evangelische Kirche müsse darum darauf achten, dass die Mus-
lime „die Deutschen und Evangelischen auch von einer andern Seite kennen ler-
nen“ (ebenda). 

Mit den oben zitierten Zitaten wird Fliedners Plan zur evangelischen Missionie-
rung des Orients ersichtlich. Trotz der schlechten wirtschaftlichen und politi-
schen Situation des Osmanischen Reiches im 19. Jahrhundert strebte Fliedner, 
wie auch die wichtigsten amerikanischen und britischen Missionseinrichtungen, 
keine aggressive direkte Missionierung an, sondern eine stille indirekte. Mit 
Schulen, Kranken- und Waisenhäusern wollte Fliedner „in stiller aufopferungs-
voller Liebestätigkeit“ (Disselhoff 1886: 105), wie es Disselhoff später nannte, im 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 62 

Morgenland aktiv sein, „um die Wahrheit ihres ev[angelischen] Glaubens durch 
die christliche Barmherzigkeit zu bestätigen“ (BDS I-XII: 6). Ziel dieses Missio-
nierungsversuchs war es, wie weiter oben gezeigt wurde, erst „die verderbten 
Christen des Morgenlandes“ (BDS V: 26) und anschließend die Muslime zu be-
kehren. Zum Protestantismus übergetretene orientalische Christen sollten später 
vor Ort Muslime vom evangelischen Glauben überzeugen. „Vom Orient ist sie 
[die Predigt] zu uns gekommen“, schrieb Disselhoff 1874: „Unsere Liebespflicht 
ist es, sie dem Orient durch Wort und Werk wieder zu bringen“ (BDS XI: 1). 

Mit der Gründung dieser Institutionen hatte Fliedner ideale Missionierungs-
Plattformen geschaffen. In den Krankenhäusern waren die Patienten von ihren 
Kaiserswerther Pflegerinnen abhängig. Sie waren krank, schwach, oftmals ängst-
lich: Die Diakonissen hatten gute Chancen, Kranken aus der Bibel vorlesen zu 
dürfen oder mit ihnen zu beten. Diese Erfolgsgeschichten wurden in den Jahres-
berichten häufig und freudig wiedergegeben. Außerdem stellte die stille aufopfe-
rungsvolle Liebestätigkeit Kaiserswerths den Patienten in ein Abhängigkeitsver-
hältnis. Die Diakonissen hatten sich seiner angenommen und ihn – wenn er 
denn überlebte – gesund gepflegt. Der Patient stand somit in ihrer Schuld. Auch 
die Möglichkeit, dass sich beispielsweise ein Schwerkranker im Angesicht des To-
des zum Evangelium bekannte, war durchaus vorhanden. Noch wirksamer als die 
Arbeit im Krankenhaus war die Gründung von Waisenhäusern. Hier hatten die 
Diakonissen die Gelegenheit, Kinder von klein auf evangelisch zu erziehen. Wai-
senkinder waren die am einfachsten zu prägende Klientel. Oft blieben sie auch 
nach ihrer Ausbildung in Kaiserswerther Einrichtungen aktiv. Vor allem aus den 
Waisenhäusern rekrutierte Fliedner den Diakonissen-Nachwuchs (Hanselmann 
1971: 57). Schulen und Kindergärten spielten im Vergleich zu den Kranken- und 
Waisenhäusern eine untergeordnete Rolle. Trotzdem glaubte Fliedner, mit der 
christlichen Erziehung von Kindern eine wichtige Basis für die Evangelisierung 
des Orients zu schaffen. Auch im Osmanischen Reich lebende deutsche Familien 
sollten durch diese Lehrinstitutionen mit der evangelischen Kirche verbunden 
bleiben und nicht in die Hände anderer Religionsgemeinschaften geraten. Wie 
aber sah der Versuch der Missionierung an den Kleinkinderschulen aus? 

Fliedner war kein Aufklärungstheologe. Er vertrat einen streng biblisch orien-
tierten Glauben (im Folgenden: Hanselmann 1971: 52-58). Im Gegensatz zur 
humanistischen Erziehungslehre à la Fröbel bedeutete Pädagogik für Fliedner, 
Kindern das Wort der Heiligen Schrift näherzubringen. „Zucht“ und „Vermah-
nung zum Herrn“ waren die beiden Schlüsselbegriffe der Fliednerschen Unter-
richtsmethodik, wobei Fliedner den Zuchtbegriff relativierte: „Ziehet sie auf in 
der Zucht heißt: zu einem züchtigen stillen Wandel, dass sie ein ruhiges und stil-
les Leben führen mögen in aller Gottseligkeit und Ehrbarkeit“ (Hanselmann 
1971: 54). Die Schule, als „Erziehungsanstalt für den Himmel“ (Hanselmann 
1971: 55), sollte Kinder in erster Linie christlich erziehen. Damit stand die bibli-
sche Unterweisung im Vordergrund, die sich je nach Altersgruppe unterschiedli-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 63 

cher Bibelgeschichten bediente. Kleinen Kindern sollten zum Beispiel Geschich-
ten erzählt werden, die der kindlichen Phantasiewelt entsprachen. Neben dem 
Vorlesen aus der Bibel war das gemeinsame Singen der zweite elementare Be-
standteil des Fliednerschen Unterrichts. 1842 veröffentlichte der Diakoniegrün-
der das erste „Liederbuch für Kleinkinderschulen“, das mit seinem umfangrei-
chen Anhang gleichzeitig ein Lehrbuch für Kleinkinderlehrerinnen war. Noch 
1901 wurde das Liederbuch in seiner 13. Auflage gedruckt (Felgentreff 1998: 42). 
Sein Inhalt ist keineswegs nur christlich. Wie alle anderen Kaiserswerther Publi-
kationen war auch das Liederbuch politisch. Neben Liedern „für christliche Fest-
zeiten“ wie Ostern, Weihnachten etc. sangen die Diakonissen mit den Kindern 
auch „Vaterlands-Lieder“, beispielsweise zum Geburtstag des Königs28, der regel-
mäßig im Kindergarten gefeiert wurde.29  

 
Abb. 1: Teutonia-Kindergarten um 1882 (undatiertes Foto im Besitz des Deutschen Kinder-

gartens in Istanbul). 

                                                                                          
28  „Heil, König Wilhelm, Heil! Dem Landesvater Heil! Dem Guten Heil! Von Sorgen unge-

trübt, Von seinem Volk geliebt, Herrsch’ er noch lang beglückt! Dem König Heil! [...]“ 
(Fliedner 1862: 151). 

29  „Unseres deutschen Kaisers Geburtstag begehen wir allemal recht festlich. Chokolade und 
Kuchen giebt es freilich nicht, aber statt dessen wird der Christbaum noch einmal ange-
zündet und darauf freuen sich die Kleinen ganz besonders. [...] Singend marschieren die 
Kinder herein und dieses Vergnügen wird beim strahlenden Christbaum noch eine Weile 
fortgesetzt. Diese Geburtstagsfeier, verbunden mit der kleinen, nachträglichen Bescherung 
macht den Kindern stets große Freude“ (BDS XX: 26). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 64 

Diese Symbiose von geistlicher und weltlicher Macht kommt auch auf den Fotos 
des Deutschen Kindergartens deutlich zur Geltung. Abbildung 1 zeigt die ver-
sammelte Kinderschar mit ihrer Lehrdiakonisse in der Mitte. Vier Kinder halten 
deutsche Reichsfahnen, links und rechts sitzen Kinder in hölzernen Spielschif-
fen. Das Spielschiff links im Bild trägt, wie das deutsche Stationsschiff, den Na-
men „Loreley“. 

Auf  Abbildung 2 sind christliche Bilder an der Wand zu erkennen. Im Stern 
links steht „Der HERR segne dich und behüte dich“, im Stern rechts „Schaffe in 
mir, Gott, ein reines Herz“. In der Mitte des Bildes steht ein kleiner Weihnachts-
baum mit Kerzen, vor ihm ein preußischer Spitzhelm. Hinten steht Schwester 
Emilie Steinberg, die dem Jungen hilft, die Fahne des Deutschen Reiches zu hal-
ten.  

Auch auf Abbildung 3 steht der wahrscheinlich gleiche Fahnenhalter-Junge in 
der Mitte der Kindergruppe. Dieses Mal trägt er den preußischen Spitzhelm auf 
dem Kopf. Wieder ist die deutsche Reichsfahne das zentrale Motiv des Bildes. 

Viele Freiheiten hatten die Lehrdiakonissen bei ihrer Unterrichtsgestaltung 
nicht. Im Anhang des Liederbuchs waren die „Methode der Erziehung und des 
Unterrichts in der Kleinkinderschule“ (Fliedner 1862: 257-262) detailliert fest-
gehalten. Danach hatten die Schwestern ihren Unterricht zu richten. Jeweils die 

Abb. 2: Kindergarten in der Deutschen Schule um 1897 (undatiertes Foto im Besitz der 
Fliedner-Kulturstiftung in Kaiserswerth). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 65 

erste Stunde am Vor- und Nachmittag war eine Spielstunde im Freien. Um neun 
Uhr morgens versammelten sich die Kinder im Zimmer, wo sie erst zwei Verse 
eines Morgenliedes sangen.30 Anschließend wurde gebetet. Meist sprach die Dia-
konisse das Gebet vor, die Kinder laut nach. Nach der Erzählung einer biblischen 
Geschichte (illustriert durch möglichst viele Bilder) mussten die Kinder einen 
kurzen Bibelspruch aus der erzählten Geschichte auswendig lernen. Im Anschluss 
daran folgten unterschiedliche Übungen wie beispielsweise „exercirmäßiges Be-
wegen des Körpers auf ein gegebenes Commandowort“ (Fliedner 1862: 258). 
Dies würde sowohl „ihren Geist mit neuer Munterkeit“ erfüllen als auch die 
Glieder stärken und gelenk machen. Außerdem würden sie durch diese Übung 
„Ordnung und pünktlichen Gehorsam“ gelehrt (ebenda). Am Nachmittag wie-
derholten die Kinder leichte Liederverse und biblische Sprüche und spielten im 
Freien. Der Rest des Nachmittags beinhaltete „Unterhaltung über Gott und seine  
 

                                                                                          
30  Beispiel eines Morgenlieds: „Mein erst Gefühl sei Preis und Dank! Erhebe Gott, o Seele! 

Der Herr hört deinen Lobgesang; Lobsing’ ihm, meine Seele! [...] Du bist es, Herr und 
Gott der Welt, Und dein ist unser Leben; Du bist es, der es uns erhält, Und mir’s jetzt neu 
gegeben. [...]“ (Fliedner 1862: 1). 

 

Abb. 3: Kindergarten in der Deutschen Schule um 1903 (undatiertes Foto im Besitz der 
Fliedner-Kulturstiftung in Kaiserswerth). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 66 

Abb. 4: Auszug aus den „Selbstprüfungs-Fragen für Kleinkinderlehrerinnen“ (Fliedner 1862: 
268-271). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 67 

Werke, Erzählung moralischer Geschichten und Sprechübungen“ (Fliedner 1862:  
261). Mit einem Gesang und einem kurzen Gebet endete der Unterricht. An-
hand von „Selbstprüfungs-Fragen“ (Abbildung 4) sollten Kleinkinderlehrerinnen 
zudem „wöchentlich wenigstens einmal“ Rechenschaft ablegen und sich prüfen, 
„ob sie die Pflichten ihres Berufs gewissenhaft in Bezug auf sich und ihre Kinder 
erfüllt haben“.  

In den Jahresberichten wurden meist nur die Höhepunkte des Jahres wieder-
gegeben. Das Weihnachtsfest galt immer als das wichtigste Ereignis am Kinder-
garten: 

Am 23. Dezember war wieder wie im vorigen Jahre die Bescheerung [sic]. Im Ganzen 
waren 51 Kinder versammelt, aus der Kleinkinderschule, der Sonntagsschule und aus 
unserm Hause. Nachdem Herr Pastor die Weihnachtsgeschichte gelesen und ein Gebet 
gesprochen hatte, fragte ich den Kleinen das eben Verlesene ab, dazwischen sangen sie 
die dazu passenden Weihnachtsliedchen. Die kindlichen Antworten machten Allen 
Freude, und ich war glücklich in dem Bewusstsein, dass die Kinder es fühlten und glaub-
ten, dass das Jesuskind ihr Heiland ist, und dass sie ihn von Herzen lieb haben. Nach 
dem Liede: „Freudig fallen wir nun nieder“ wurden die Geschenke ausgetheilt. Das war 
ein Jubel und eine Freude! Ein kleines Judenmädchen fing gleich an, ihre Puppe in den 
Schlaf zu singen. Fast alle Eltern der Kinder waren zugegen, sie schienen dankbar und 
zufrieden zu sein (BDS IX: 24). 

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass sich der Missionierungsversuch am 
Kindergarten, die „Erziehung zur Gottesfurcht“ (Funke 2001: 98), ganz nach der 
Fliednerschen Unterrichtsmethodik richtete. Kleinen Kindern wurden biblische 
Geschichten erzählt, sie lernten Bibelsprüche auswendig, sangen religiöse Lieder 
und feierten christliche Feste. Damit wurde den Kindern auch ein religiöser Ta-
ges- und Jahresablauf beigebracht, den sie später übernehmen und weitergeben 
sollten.  

Fazit 

1857 betete eine Diakonisse im Deutschen Evangelischen Krankenhaus in Kon-
stantinopel, dass der „große Herr und Heiland“ helfen wolle, „dass viele Kirchen 
erbaut werden! O dass auch in allen Moscheen sein Lob ertönte, und die Musel-
männer ihren Heiland erkennten!“ (BDS III: 57). Sie war überzeugt, dass mithilfe 
der Kaiserswerther Orientarbeit erstmals in der langen Geschichte des Osmani-
schen Reiches die evangelische Missionierung des Morgenlandes funktionieren 
würde. Doch die optimistischen Wünsche und Prophezeiungen erfüllten sich 
nicht. Die „Segensspuren“ dieser „selbstlosen, treuen, hingebenden Arbeit“ dran-
gen nicht so tief „in die verschlossene, geheimnisvolle Welt des Ostens“ ein, wie 
es Disselhoff 1886 noch glaubte (Disselhoff 1886: 105). Auf der Kaiserswerther 
Orientkonferenz von 1914 hielten die Diakonissen resigniert fest, „wie trotzig 
[…] die Burg des Islam noch dasteht und wie wir mit unserer eigenen Macht sie 
nicht zu Fall bringen“ (DDB 1914: 2). Auch nach 63 Jahren permanenter Präsenz 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 68 

im Nahen Osten war es den Diakonissen nicht gelungen, große missionarische Er-
folge zu erzielen. Trotzdem wollten sie nicht aufgeben: „Fürwahr es gilt nicht 
müde werden in der Arbeit der Liebe und sich füllen lassen mit der Gewissheit 
des Glaubens: der Herr wird dennoch siegen“ (DDB 1914: 2). Die evangelische 
Gemeinde in Konstantinopel war keinesfalls enttäuscht von der Diakonissenar-
beit. 1918 schrieb der Gemeindepfarrer, Siegfried Graf von Lüttichau (1906-1919), 
dass die „Welt Mohammeds“ nicht wisse, „was Liebe ist“ (Lüttichau 1918: 21). 
Nicht eher würden „die blutenden Wunden des Orients heilen, als bis Jesus Chri-
stus als der Gekreuzigte, als der Versöhner und Heiland, auch dem Orient in Herr-
lichkeit erschienen“ sei (ebenda). Nach seiner Erfahrung und innerlichen Über-
zeugung gebe es nichts, „was Ihm [Jesus] in dem Maße die Wege ebnen könnte, 
als der Dienst der Schwestern“ (ebenda). 

Julius Richter verfasste 1930 eine im Kontext des evangelischen Missionie-
rungsversuchs im Orient häufig zitierte Allgemeine Evangelische Missionsgeschichte, 
deren zweiter Band sich auf die Mission und Evangelisierung im Orient konzen-
trierte (Richter 1930). Als Verfechter der evangelischen Mission nahm er zum 
Vorwurf Stellung, dass die „Mohammedanermission“ bisher stets erfolglos gewe-
sen sei und es auch bleiben werde (hier und im Folgenden: Richter 1930: 24). Er 
erwiderte, dass trotz des Misserfolgs im Morgenland der „Gottesauftrag an die 
gesamte Menschheit“ gehe. Angesichts dieses klaren Auftrags sei die Frage nach 
Erfolg oder Misserfolg „kein anzuerkennender Maßstab“. Außerdem gebe es 
durchaus Erfolge, nur dürften diese nicht publik gemacht werden, da Konvertiten 
im Islam mit dem Tod bestraft würden. Gerade die evangelische Tätigkeit in den 
Krankenhäusern sei „das Rückgrat der [missionarischen] Arbeit“ (Richter 1930: 
26): „Meist hat es sich empfohlen, mehr Missionsschwestern als Männer in die 
Arbeit zu stellen, weil diese weniger den Fanatismus erregen; sie gelten als quan-
tité négligeable, über die man hinwegsieht“ (ebenda). Der eigentliche Grund, 
warum die Missionierung des Orients aber nicht aufhören dürfe, sei, dass der 
ganze Nahe Osten „altes Kirchengebiet“ sei, „das der Islam der Christenheit ent-
rissen“ habe (Richter 1930: 25). Es wäre „ein seltsames Ansinnen, dass die Chri-
stenheit dauernd darauf verzichten“ solle, „diese Gebiete mit den Waffen des 
Glaubens und der Liebe wiederzuerobern“ (ebenda). Richter argumentierte 1930 
mit den gleichen Erklärungsstrukturen wie die Missionare des 19. Jahrhunderts .31 

Festzuhalten bleibt, dass die evangelische Missionierung sowohl in Konstanti-
nopel als auch in den osmanischen Provinzen ein Versuch blieb und keine tief-
greifenden Veränderungen hervorbringen konnte, was auch Kieser bestätigt (Kie-

31  Auch das American Board hielt trotz den Erschütterungen des Ersten Weltkriegs an seinen 
Zielen fest. Im 112. Jahresbericht von 1923(?) nahmen die Missionare zu jüngsten politi-
schen Entwicklungen Stellung, wobei sie deutlich machten, dass es für das „Nah-Ost-
Problem“ nur eine Lösung gebe: „The Near Eastern Problem can not permanently be sol-
ved by armies or treaties; the ultimate solution lies only in the evangelization of the Tur-
kish people“ (Turan 1999: 207 [Fußnote 22]).  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 69 

ser 2000: 49-50). Oder mit Richters Worten ausgedrückt: Der Islam hatte sich zur 
Abwehr der Evangelisierung „geradezu mit einem Stachelpanzer gerüstet“ (Richter 
1930: 26). Der Behauptung der türkischen Historikerin Ayten Sezer, wonach die 
missionarischen Tätigkeiten im 19. Jahrhundert ohne Zweifel einer der wichtigen 
Faktoren für den Untergang des Osmanischen Reiches gewesen seien (Sezer 1999: 
181)32, stimme ich nicht zu. Allein der offensichtliche Misserfolg der evangeli-
schen (aber auch katholischen) Missionen sowohl bei Muslimen und Juden (Kal-
deron 1992: 107)33, als auch bei orientalischen Christen widerspricht Sezers These.  

Fuhrmann führt für das Scheitern der Evangelisierung des Orients drei Grün-
de auf. Erstens dürfte die Todesstrafe einige Konversions-Kandidaten abge-
schreckt haben.34 Zweitens war der Sultan, der sich gleichzeitig als Stellvertreter 
des Propheten Muhammads (Kalif) verstand, an einer starken religiösen Legiti-
mationsbasis interessiert. Und drittens war die Religion im Osmanischen Reich 
keine Privatsache, sondern das „Identitätsmerkmal einer sozialen Gruppe“ (Fuhr-
mann 2006: 112). Die Abwerbung von Mitgliedern einer solchen Einheit wurde 
als „Angriff auf die Existenz dieser Gruppe“ (ebenda) verstanden und konnte 
heftige Reaktionen zur Folge haben. Auch Kieser betont, dass die 1856 im Hatt-ı 
Hümayun verkündete Religionsfreiheit stark eingeschränkt war (hier und im Fol-
genden: Kieser 2000: 60). So führt er das Beispiel von zwei englischen Missiona-
ren der Church Missionary Society auf, die 1864 mit mehreren Konvertiten ver-
haftet wurden. „[A]llen Prinzipienerklärungen zum Trotz“ wurde die Missionie-
rung vom sich religiös legitimierenden osmanischen Staat „als tiefgreifende 
Machtgefährdung“ betrachtet. Das „freiwillige Verlassen“ der islamischen Ge-
meinde durch Konversion „stellte das Konzept in Frage“ und galt traditionell 
„als todeswürdiger Verrat“. Daran hätten auch die Reformerlasse der Tanzimat-
Zeit wenig geändert. 

 

                                                                                          
32  „Osmanlı’nın bu geri kalışında pek çok faktörden söz etmek mümkün ise de, yıkılışında 

rol oynayan etkenlerden birisi, hiç şüphe yok ki misiyonerlik faaliyetleridir.“ 
33  „Taking into account the greatly weakened state of the Jewish community during this peri-

od, it can be said the Jews withstood evangelical aggressions in a remarkable manner.“ 
34  Kalderon betont zudem, dass unter den Türken eine drastische Opposition gegen Aposta-

sie vorgeherrscht habe (Kalderon 1992: 102). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Der Teutonia-Kindergarten (1882-1918)

Wiedereröffnung 1882 

Im Frühjahr 1875 wurde der Kaiserswerther Kindergarten in Bebek offiziell ge-
schlossen. Erst vier Jahre später richtete Pfarrer Suhle einen Fonds ein, um Geld 
für eine Wiedereröffnung zu sammeln (Kriebel o.J.: 202). Nach dieser ersten 
Maßnahme nahm er 1881 Kontakt mit Kaiserswerth auf, da er einerseits als evan-
gelischer Pfarrer von der evangelischen Missionstätigkeit überzeugt war, und an-
dererseits als Vorsteher des Wohltätigkeitsvereins über die schwache Finanzlage 
seines Vereins Bescheid wusste. Kaiserswerther Diakonissen waren hoch angese-
hene und trotzdem billige Arbeitskräfte. Disselhoff bat in einem Brief vom 23. 
November 1881 um genauere Erläuterungen der Verhältnisse, die ihm Suhle am 
5. Dezember brieflich mitteilte:

Unsere Mittel sind von der Hand nur beschränkt, doch hoffen wir, dass die Anstalt, wie
ja auch früher, ehe Fräulein Hirsch sie nach Bebek verlegte, sich selbst erhalten wird mit
einiger Unterstützung hier. Der Wohlthätigkeits- und der Frauen-Verein werden darin
das Mögliche zu thun suchen. [...] Jedenfalls aber bitten wir Sie, [...] die Entsendung ei-
ner Lehrerin so in’s Auge gütigst fassen zu wollen, dass die Schule nach Ostern eröffnet
werden kann. Bis dahin hoffen wir auch das geeignete Local zu finden (K).

Die erste Spendenaktion von 1879 hatte bereits 600 türkische Pfund erbracht. 
Doch Suhle erhoffte sich für die Wiedereröffnung des Kindergartens ein finanziell 
stärkeres Fundament. Er organisierte daher mit dem Deutschen Gesangsverein am 
11. Dezember 1881 ein Konzert im Festsaal der Kaiserlichen Botschaft, das
nochmals 500 türkische Pfund (L) Gewinn beisteuerte (Kriebel o.J.: 202).1 Damit 
sei das Bestehen des Kindergartens für zwei Jahre gesichert, teilte Suhle Kaisers-
werth am 6. Februar 1882 mit (hier und im Folgenden: L). Auch ein passendes 
Lokal habe der Wohltätigkeitsverein gefunden. Nochmals wiederholte der Ge-
meindepfarrer seine Frage: „Wie steht es nun mit einer Lehrerin?“ Um den Pro-
zess zu beschleunigen, berichtete Suhle, dass der Wohltätigkeitsverein auch „An-
erbietungen [...] von anderer Seite“ habe, so zum Beispiel von „Dresdener und 
Gräzer Fröbel’schen Kindergärtnerinnen“. Er wünsche sich aber „die Verbindung 
mit Kaiserswerth aufrecht zu erhalten“, um so „der Anstalt das von uns gewünsch-
te Gepräge“ zu verleihen. Jetzt reagierte Disselhoff schnell und versprach, so bald 
als möglich Susanna Wasum nach Konstantinopel zu entsenden. Es scheint je-
doch, dass Susanna Wasum keine Lehrdiakonisse war, sondern eine reguläre Leh- 

1  Kriebel gab den Gesamtbetrag der Spendenaktion von 1879 und dem Konzert von 1881 
mit 11.147 Reichsmark an. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 72 

Abb. 5: Kindergartenordnung von 1885 (256a). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 73 

rerin, wie wir weiter unten sehen werden.2 Suhle bedankte sich in seinem Brief 
vom 6. März und teilte mit, Fräulein Wasum genau nach den Bedingungen, „wel-
che Ihre Direction für Kleinkinder-Lehrerinnen aufgestellt hat“, engagieren zu 
wollen (hier und im Folgenden: M). Disselhoff solle sie bitten, „sich so einzurich-
ten, dass sie am ersten Mai hier sein könnte.“ Außerdem wäre der Wohltätigkeits-
verein froh, wenn sie „das für den Unterricht nach Ihrer Methode nothwendige 
Lehrmaterial (auch das Liederbuch für Kleinkinderschulen mit Anhang)“ per 
Fracht nach Konstantinopel schicken könnte. Suhle garantierte ihr ein jährliches 
Gehalt von 650 Mark. 

Am 22. Mai 1882 konnte Pfarrer Suhle der Diakonie die Ankunft von Susanna 
Wasum brieflich bestätigen. Im Namen des Wohltätigkeitsvereins sprach er den 
„verbindlichsten und aufrichtigsten Dank“ für Disselhoffs „freundliche Mühewal-
tung und Hülfe bei der Wiedereinrichtung unserer Kleinkinderschule“ aus (N). 
Zehn Tage später, am 31. Mai 1882, wurde der Deutsche Kindergarten offiziell 
eingeweiht (Kriebel o.J.: 202). Als Lokalität nannte das Protokoll der Generalver-
sammlung vom 5. Mai 1882 die „alte Teutonia am Teké“ (122/78: 153). Es ist un-
klar, welches Gebäude damit gemeint ist. Es scheint sich aber in unmittelbarer 
Entfernung des sogenannten Derwischklosters (türkisch tekke) am heutigen Tünel-
Platz befunden zu haben. 

Trotz des erfolgreichen Neustarts wurde die finanzielle Lage 1886 so bedroh-
lich, dass nur ein Bazar unter dem Patronat der Frau des deutschen Botschafters 
das Überleben des Kindergartens im Dezember sichern konnte (Kriebel o.J.: 
202). Als der Evangelische Wohltätigkeitsverein im Frühjahr 1887 immer noch 
mit den gleichen Problemen zu kämpfen hatte, beschloss er, die Lehrinstitution 
„nur bis zum 1. August des Jahres fortbestehen zu lassen“ (122/78: 184). Dann 
sollte eine richtige Lehrdiakonisse die Leitung des Kindergartens übernehmen, 
„deren bedeutend geringeres Gehalt“ – 300 Mark pro Jahr weniger – die Kosten 
wesentlich verringern und damit den Fortbestand des Kindergartens länger si-
chern würde (ebenda).3 Außerdem könnte sie im Krankenhaus mit den anderen 
Diakonissen wohnen und essen, wodurch der Wohltätigkeitsverein noch weniger 
Ausgaben zu zahlen hätte (ebenda). Bereits im Februar hatte Suhle die Diakonie 
um eine Lehrdiakonisse gebeten und auch bereits eine Zusage erhalten. Am 10. 
März 1887 bedankte sich Suhle für die versprochene Entsendung einer Lehrkraft 
und war sich sicher, „das Bestehen und die Entwicklung dieser für die hiesige 
Gemeinde so wichtigen Anstalt“ damit erhoffen zu dürfen (O). Am 20. Oktober 

                                                                                          
2  Wahrscheinlich war ein Diakonissen-Mangel der Grund für die Entsendung einer weltli-

chen Lehrerin. 
3  Auch an Kindergärten in Deutschland spielte der Kostenfaktor eine wichtige Rolle bei der 

Engagierung von Diakonissen, so zum Beispiel in den Kindereinrichtungen in Freiburg im 
Breisgau. Um Kosten zu sparen, griffen Institutionsträger häufiger auf Kaiserswerther 
Schwestern als auf Laienkräfte zurück (Burger 1998: 189). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 74 

1887 konnte der Kindergarten mit Lina Brückmann wiedereröffnet werden4, die 
jedoch bereits nach zwei Jahren wieder aus Konstantinopel abberufen wurde. 
Pfarrer Suhle teilte der Diakonie am 12. Dezember 1889 mit, dass es Probleme 
innerhalb des Diakonissen-Schwesternkreis gegeben habe. Schwester Lina fühle 
sich „hier zu isolirt [sic]“ und die anderen Diakonissen würden, so Lina Brück-
mann, ihrer Arbeit kein Interesse entgegenbringen. Schwester Lisette aus dem 
Krankenhaus sei hingegen der Ansicht, „dass eine krankhafte, vielleicht auf Fami-
lienanlage zurückzuführende Reizbarkeit zu Grunde“ liege (P). Suhle bat die Di-
rektion, möglichst bald eine neue Lehrschwester zu senden, worauf Kaiserswerth 
Schwester Agnes Berent nach Konstantinopel schickte. 

Umzug in die Deutsche Schule 1897 

Vier Jahre hatte Agnes Berent bereits am Deutschen Kindergarten unterrichtet, 
als ein schweres Erdbeben am 10. Juli 1894 (siehe: Ürekli 2000) die Deutsche 
Bürgerschule in Galata stark beschädigte.5 Am 3. August meldete die Kölnische 
Zeitung, dass das ohnehin „wenig erfreuliche Gebäude der Schule“ durch das Be-
ben so schwere Risse erlitten habe, „dass es die Kinder ohne Gefahr für Leib und 
Leben nicht mehr besuchen können“ (o.V. 1968: 173). Den Experten schien eine 
Ausbesserung der Schäden als unwirtschaftlich. Für sie kam nur ein Neubau in 
Frage, welcher am 14. September 1897 an seinem heutigen Platz in der Şah Kulu 
Bostan Sokağı eröffnet werden konnte (siehe: Joraschek 1993). Auch der in der 
„alten Teutonia am Teké“ untergebrachte Kindergarten, dessen Räume Pfarrer 
Suhle im August 1897 als „alt und baufällig“ bezeichnete (S), erhielt im stolzen 
Neubau zwei neu eingerichtete Mietzimmer im Untergeschoss.6 Nach dem Um-
bau der Deutschen Schule 1903 kam ein großes Zimmer hinzu. In einem Zei-
tungsartikel vom 22. Oktober 1903 schwärmte der Verfasser über die neuen „hel-
len, luftigen Räume“ (hier und im Folgenden: R/901 39685). „Besonders aber die 
in dem unteren Stock gelegenen Zimmer des Kindergartens“ hätten allgemeinen 
Beifall gefunden: „Ein Saal für die Größeren, eine Stube für die ganz Kleinen, 
nebst einem kleinen Zimmer für die Kindergärtnerinnen.“ Beide Spielräume sei-
en mit „Puppenstuben, Küchen, Schaukelkähnen und allem möglichen Gerät für 

4  „Der Kindergarten sei mit der Diakonissin Lina Brückmann, die wir heute in unserer Mitte 
begrüßen, wieder eröffnet worden am 20ten October v[origen] J[ahres] [1887] und zähle 
gegenwärtig 45 Kinder, zur Hälfte deutscher Abstammung: [...]“ (122/78: 188). 

5  Das Erdbeben fand auch im Kaiserswerther Jahresbericht Erwähnung. Eine Diakonisse des 
Hospitals berichtete: „Heute Mittag [10. Juli 1894] um zwölfeinhalb Uhr hatten wir hier 
ein furchtbares Erdbeben. Wir saßen gerade bei Tisch, als ein so heftiger Stoß kam, dass 
wir glaubten, das Haus würde über uns zusammen stürzen. [...] Am Nachmittag fanden 
noch einige Stöße statt, die aber nicht so heftig waren. In der Stadt soll es schlimm ausse-
hen. [...] Alle Läden sind geschlossen und die Menschen haben die Stadt in Scharen ver-
lassen, um die Nacht im Freien zuzubringen“ (BDS XXI: 25-26). 

6  Der Kindergarten zahlte für seine Räumlichkeiten 30 Pfund Miete (T). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 75 

Kinder angefüllt“, wie es nicht anmutender gemacht werden könne. „Ein schö-
ner, mit Mauern dicht umzogener Hofplatz“ diene zum Spiel im Freien. Hier 
wurde in den folgenden Jahren aus der „mit großer Mühe wieder lebensfähig ge-
wordenen Anstalt“ (Q) eine mächtige deutsche Kultureinrichtung, die sich bis 
1918 größter Beliebtheit erfreute. Im Frühjahr 1895 gab Agnes Berent, „die mit 
viel Liebe und Eifer und mit gutem Erfolge die Schule“ geleitet hatte (R), ihren 
Wegzug aus Konstantinopel bekannt. Ihre Nachfolgerin wurde Emilie Steinberg 
(*1867-1931). Sie leitete den Kindergarten bis 1903.7 

Die goldenen Jahre 

Seit seiner ersten Gründung 1850 war der Deutsche Kindergarten immer wieder 
großen Belastungsproben ausgesetzt gewesen. Finanzielle Schwierigkeiten, unbe-
ständiges Lehrpersonal und mangelnde Räumlichkeiten hatten den Evangeli-
schen Wohltätigkeitsverein und auch die Kaiserswerther Diakonie mehrmals ge-
zwungen, die Lehrinstitution vorübergehend zu schließen oder zu verlegen. Erst 
mit der Wiedereröffnung 1882 hatte der Kindergarten zum ersten Mal in seiner 
Geschichte die Möglichkeit, über längere Zeit am gleichen Ort zu bleiben. 15 
Jahre lang lehrten die Diakonissen in der „alten Teutonia“. Trotzdem hatte die 
Kleinkinderschule mit Geldproblemen zu kämpfen. Der Umzug in die Deutsche 
Schule 1897 änderte diese Situation. Der Deutsche Kindergarten war nun inte-
grierter Bestandteil der neuen Deutschen Schule, die auch in Deutschland große 
Anerkennung genoss. Mit finanziellen Engpässen musste der Kindergarten fortan 
nicht mehr rechnen. Außerdem besuchten ihn von Jahr zu Jahr mehr Kinder, 
was eine Steigerung der Einnahmen bedeutete. 

Während der Kindergarten in früheren Jahren im Durchschnitt von ungefähr 
40 Kindern besucht wurde, erhöhte sich die Zahl der Kinder zwischen 1895 und 
1896 von 55 auf 92 Kinder (122/78: 213-215). 1898 zählte die Kleinkinderschule 
130 Kinder (122/78: 221), 1907 waren es bereits 230 (122/79: 3). Die Rekordzahl 
erreichte der Kindergarten im Ersten Weltkrieg. Während die Institutionen Eng-
lands und Frankreichs geschlossen blieben, besuchten 1917 325 Kinder die Deut-
sche Kleinkinderschule (B-1917).8 Nur ein kleiner Teil dieser riesigen Kinderschar 
war jedoch deutscher Herkunft. Von den rund 200 Kindern 1901 beispielsweise 
waren nur circa 35% deutschsprachig (30 Deutsche, neun Schweizer und 30 
Österreicher: DDB 1902: 27-28). 1904 zählte die Kleinkinderschule 183 Kinder,  
 

                                                                                          
7  Von 1903 bis 1918 leitete Emilie Steinberg die in Konstantinopel eingerichtete Gemeinde-

schwestern-Station. 
8  Bei dem rasanten Anstieg der Kinderzahlen wurde bald auch der Platz zu eng: „Wir haben 

solch eine herzige Schar in unsrer Schule, die uns viel Freude macht. Die Zahl der Kinder 
ist so gewachsen, dass unser Raum sehr eng ist. In meiner Klasse muss ich viele Kinder auf 
kleine Tische setzen, da auf den Bänken kein Platz mehr ist“ (DDB 1916: 12). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 76 

davon hatten nur rund 25% deutsche Wurzeln (21 Deutsche, sechs Schweizer 
und 21 Österreicher: 122/78: 247). Bereits Agnes Berent wies 1892 auf die kon-
stante Zunahme von Kindern anderer Nationen hin: 

Die Zahl der Kinder nimmt von Jahr zu Jahr zu. Im letzten Jahre waren es 92. Die wenig-
sten derselben können deutsch; da thun mir denn immer die neuen Ankömmlinge leid; 
denn es ist doch nicht leicht für dieselben, still sitzen zu müssen und nichts zu verstehen. 
Die Orientalen haben aber sehr bald eine Sprache gelernt; nach sieben bis acht Monaten 
können die kleinen Menschen oft schon ganz nett deutsch sprechen (BDS XX: 26). 

Bei der Betreuung der stetig zunehmenden Kinderschar ab 1895 war Emilie 
Steinberg schnell überfordert. Im Februar 1899 bat Suhle das Mutterhaus, „wenn 
irgend angänglich“, zu Ostern eine zweite Diakonisse für die Kinderschule zu 
entsenden (U). Kaiserswerth ging auf die Bitte ein und schickte Barbara Kettler 
nach Konstantinopel.  

1906 starb Paul Suhle nach 36jähriger Tätigkeit als Gemeindepfarrer. Sein 
Nachfolger wurde Siegfried Graf von Lüttichau. Im selben Jahr berichteten die 
Diakonissen aus dem Kindergarten: 

Im übrigen ist das bunte Gemisch von Sprachen und Religionsbekenntnissen dasselbe 
wie immer. Wir haben z[ur] Z[eit] sechs Religionsbekenntnisse und 14 Nationalitäten 
unter den Kindern. Die dadurch entstehenden Schwierigkeiten werden aber wieder 
durch den längeren Besuch des Kindergartens ausgeglichen, der sich, wie ich schon im 

Abb. 6: Kindergarten in der Deutschen Schule 1904 (undatiertes Foto im Besitz der Deut-
schen Schule Istanbul). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 77 

vorigen Berichte erwähnte, manchmal auf sechs Jahre, vom dritten bis zum neunten Le-
bensjahr ausdehnt (DDB 1907: 30). 

Mit der Verlängerung der Kindergartenzeit sollten die Kinder genügend Zeit ha-
ben, gut Deutsch zu lernen. Nach dem Kriegseintritt des Osmanischen Reiches 
in den Ersten Weltkrieg im Oktober 1914 stieg die Zahl der Kinder nochmals 
stark an. Zum ersten Mal in der Geschichte des Kindergartens waren es diesmal 
nicht christliche, sondern muslimische Kinder, die die Klassenzimmer füllten: 

Während alle anderen Anstalten der feindlichen Nationen geschlossen sind, blüht unse-
re Arbeit und wird getragen von dem Zutrauen der Bevölkerung, allerdings in erster Li-
nie der moslemitischen. Die eingeborene christliche Bevölkerung ist leider in weiten 
Kreisen durch unsere Feinde gegen Deutschland eingenommen, sie ist der Meinung, 
Deutschland und sein Kaiser seien schuld daran, dass das Elend dieses neuen Krieges, 
[…], über sie gekommen sei (DDB 1915: 2-3). 

Nachdem 1917 über 300 Kinder die Kleinkinderschule besuchten, arbeitete 1917 
und 1918 neben der Leiterin Emilie Weischede (seit 1903) und Gertrud Recker-
mann, Schwester Karoline Pilger im Kindergarten (SSV). Sie alle hatten den Hö-
hepunkt des Deutschen Kindergartens miterlebt. Aus der unsicheren kleinen 
Kleinkinderschule war ein ansehnlicher Kindergarten geworden, der sowohl fi-
nanziell als auch räumlich auf sicherem Boden stand. Sogar das längerfristige Ziel 
der Diakonie, vor allem muslimische Kinder im christlichen Glauben zu erzie-
hen, konnte während des Ersten Weltkriegs umgesetzt werden. Die Kaisers-
werther Diakonissen waren nach all den Strapazen 1917 an jenem Ziel angelangt, 
das sie sich bereits 1864 bei der Eröffnung ihrer Kleinkinderschule im Deutschen 
Evangelischen Krankenhaus gesetzt hatten. 

Die Bedeutung des Kindergartens für die deutsche Gemeinde 

Der 1882 wiedereröffnete Teutonia-Kindergarten unterschied sich in einem we-
sentlichen Punkt vom Kaiserswerther Kindergarten. Der Kaiserswerther Kindergar-
ten (1864-1875) war ein Instrument Kaiserswerths, um die Evangelisierung des 
Orients voranzutreiben. Er war um jeden „Zögling“ bemüht, egal welcher Natio-
nalität oder Religion er angehörte oder welche Sprache er sprach. Sein Ziel war es, 
möglichst vielen Kindern das Evangelium näherzubringen.9 Der Teutonia-Kin- 
dergarten hingegen war ideologisch gespalten. Er wurde zwar nach wie vor vom 
Evangelischen Wohltätigkeitsverein unterhalten und von Kaiserswerther Diako-
nissen geleitet, aber die Basis – die deutsche Gemeinde in Konstantinopel – hatte 
sich verändert. Sie hatte in den 80er Jahren des 19. Jahrhunderts (etwas verspätet 

                                                                                          
9  Dass der deutsche Sprachunterricht an den Kaiserswerther Orientinstitutionen keine Wich-

tigkeit besaß, beweist beispielsweise der bereits erwähnte mehrsprachige Unterricht im 
1862 eröffneten Beiruter Waisenhaus, wo in arabischer, deutscher und armenischer Sprache 
unterrichtet wurde (Felgentreff 1998: 113). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 78 

und vielleicht gerade deshalb besonders stark) eine Welle chauvinistischen Natio-
nalgefühls erfasst. Durch die engen Beziehungen Wilhelms II. zum osmanischen 
Sultan Abdulhamid II. erhielten die Auslandsdeutschen die volle Aufmerksamkeit 
ihrer deutschen Heimat. Dreimal besuchte sie der Kaiser (1889, 1898 und 1917) in 
Konstantinopel, wobei der Besuch von 1898 die größte Bedeutung hatte. Mit der 
immer engeren Verflechtung zwischen dem Deutschen und dem Osmanischen 
Reich zwischen 1880 und 1918 wuchs das deutsche Ansehen in Konstantinopel 
von Jahr zu Jahr. Aus der anfänglich deutsch-evangelischen Gemeinde wurde all-
mählich eine überkonfessionelle Deutsche. Der verbindende Faktor war nicht die 
evangelische Religion, sondern die deutsche Herkunft. Dieser Wandel hatte für 
den Deutschen Kindergarten zur Folge, dass er zum Zwitterwesen wurde: Wäh-
rend die Diakonissen weiterhin eine Evangelisierung anstrebten, benutzten die 
säkularen nationalen Kräfte den Teutonia-Kindergarten als Instrument für die 
„Stärkung des Deutschtums“.10 Kinder sollten nicht mehr primär evangelisch, 
sondern deutsch erzogen werden. Letztendlich handelte es sich bei diesen beiden 
Motivationen aber nur um zwei unterschiedliche Akzentsetzungen, die doch stets 
voneinander abhängig blieben und sich gegenseitig unterstützten. 

10  Die evangelisch-deutschen Gemeindepfarrer spielten bei diesem Prozess eine ambivalente 
Rolle. Als aus Deutschland entsandte Geistliche waren die meisten durchaus deutschnatio-
nal. Wie wir in Kapitel 1 gesehen haben, waren es häufig neuankommende Pfarrer, die feh-
lende Deutschkenntnisse bei Kindern deutscher Herkunft kritisierten. Auch Suhle strebte 
nicht nur eine Evangelisierung des Orients an. 1899 betonte er brieflich die große „Bedeu-
tung, die unsere Kinderschule für die ganze deutsche Gemeinde und Förderung christli-
chen Sinnes innerhalb derselben hat“. Das „und“ weist darauf hin, dass Suhle sowohl die 
„Stärkung des Deutschtums“ als auch die Evangelisierung unterstützte (U). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Die „Stärkung des Deutschtums“
im Osmanischen Reich

In seinem Buch skizziert Wolfgang Wippermann in essayistischer Form das Ver-
hältnis zwischen den Deutschen und dem Osten (Wippermann 2007). Er zeigt, 
wie unterschiedlich die verschiedenen Formen des Ostens in Deutschland wahr-
genommen wurden und heute noch werden. Während der „religiöse Osten“ 
(Wippermann 2007: 11-24) als Ort der aufgehenden Sonne und des Heiligen 
Landes positive Gefühle hervorrufen kann, war und ist der politische Osten für 
viele der Ursprung allen Übels: Ob Hunnen, Slawen, Mongolen oder Türken, 
immer wieder wurde das westliche Abendland von einfallenden Heeren bedroht 
und immer kam der unbekannte Feind aus dem besorgniserregenden Osten.1 

Als im 19. Jahrhundert die Schwäche des ehemals so gefürchteten osmanischen 
Großreichs und damit die sogenannte „Orientalische Frage“ immer deutlicher zu-
tage trat, verlor das westliche Abendland allmählich seine Angst vor dem Osten 
und erkannte in ihm sogar potentiellen Siedlungs- und Lebensraum. Expandie-
rende Großmächte wie Großbritannien und Frankreich zögerten nicht lange und 
annektierten osmanisches Herrschaftsgebiet. 1830 wurde Algerien französisch, 
1881 und 1912 folgten Tunesien und Marokko. England besetzte 1882 Ägypten. 
Die „verspätete Großmacht“ (Adanır 1991: 196) Deutschland rang sich erst 1871, 
zu einem Zeitpunkt, wo die globale Landkarte bereits zu großen Teilen unter den 
Kolonialmächten verteilt war, zur nationalen Einheit durch. Nichts desto trotz 
verlangte auch das Deutsche Reich seinen „Platz an der Sonne“2 und machte sich 
auf die Suche nach unkolonisiertem Gebiet oder potentiellen deutschen Einfluss-
sphären. Dabei rückte das Osmanische Reich schnell ins deutsche Blickfeld. Wäh-
rend einige von einer Kolonisation Kleinasiens und Mesopotamiens schwärmten, 
versuchten andere, den deutschen Einfluss im Osmanischen Reich zu stärken, um 
so der Industriemacht Deutschland neue Absatzmärkte und Rohstoffe zu sichern, 
oder um einen militärischen Bündnispartner zu gewinnen.  

Als Abdulhamid II. 1876 die Herrschaft des Osmanischen Reiches übernahm, 
hatten die Großmächte Frankreich und England ihre Ansprüche auf die osmani-
sche Erbmasse bereits deutlich gemacht. Die „Orientalische Frage“ wurde euro-
paweit in breiten Kreisen diskutiert, der „kranke Mann am Bosporus“ schien den 
meisten nicht kurierbar. Abdulhamid II. sah sich von Beginn an gezwungen, Re- 

1  Für die heutige Zeit konstatiert Wippermann einen „neuen Orientalismus“, der mit „antiis-
lamischen und orientalistischen Fehlwahrnehmungen“ alte Ängste der Deutschen wieder 
ans Tageslicht bringt (Wippermann 2007: 109-120). 

2  Die berühmt gewordene Formulierung des späteren Reichskanzlers Bernhard von Bülow, 
der 1897 zu einer Politik aufrief, die dem deutschen Kaiserreich Weltgeltung verschaffen 
sollte. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 80 

formen einzuleiten, um sein schwaches Reich zu retten. Dass diese Reformen nur 
mithilfe Europas umzusetzen waren, schien dem Sultan selbstverständlich. 
Gleichzeitig waren alle europäischen Großmächte daran interessiert, dem osma-
nischen Herrscher mit vorgeblich selbstloser Unterstützung entgegenzukommen. 
Da eine direkte Kolonisation des türkischen Kernlandes noch undenkbar war, 
versuchte jede Großmacht, den Sultan mindestens in ein Abhängigkeitsverhältnis 
zu bringen, um den jeweiligen Einfluss im Osmanischen Reich zu stärken.  

Das 1871 nach dem Erfolg im Deutsch-Französischen Krieg gegründete Deut-
sche Reich war spät zum „Endspurt um die Aufteilung der Welt“ (Berman 1996: 
52) angetreten. Dennoch hatte es gegenüber Frankreich und England in der „Ori-
entalischen Frage“ einen ausschlaggebenden Vorteil vorzuweisen: Der „Newco-
mer“ (Gencer 1995: 110) Deutschland war „die einzige Großmacht, die auf keinen 
Teil des osmanischen Erbes Anspruch erhob und dennoch eine wichtige Rolle im 
europäischen Konzert spielte“ (Scherer 2001: 358). Die „Standardformel Bis-
marcks“ beteuerte, dass Deutschland „keine direkten Interessen im Orient“ habe 
(Scherer 2001: 374). Damit wollte der Reichskanzler einer Auseinandersetzung mit 
den anderen Großmächten und dem Osmanischen Reich, die eine Einmischung 
in die „Orientalische Frage“ mit sich gebracht hätte, aus dem Wege gehen. Als 
unparteiischer Vorsitzender präsentierte sich Bismarck im Berliner Kongress von 
1878, wo er die russischen Eroberungen aus dem Russisch-Türkischen Krieg 1877/ 
78 an die Großmächte verteilte, während andere Balkanstaaten die direkte oder 
indirekte Unabhängigkeit erhielten. Obwohl dieser Kongress „die deutsch-
türkischen Beziehungen in ihr historisches Tief gestürzt hatte“, begann zwei Jahre 
später die Geschichte „einer besonderen politischen Freundschaft“ (Scherer 2001: 
70). 1880 bat Sultan Abdulhamid II. das Deutsche Reich um Militärberater, um 
die bereits begonnenen Heeresreformen schneller voranzutreiben. 

Die Historiker Fuhrmann, Schöllgen und Kampen argumentieren überzeu-
gend, dass Kolonialismus auch ohne direkten Territorialbesitz in Erscheinung 
tritt. Deutsche Kolonien hat es mit wenigen kurzen Ausnahmen (Fuhrmann 
2006: 78) im Osmanischen Reich nicht gegeben. Doch die Schwärmereien um 
potentiellen deutschen Landgewinn in der anatolischen Türkei haben „das Herz 
des deutschen Bürgers“ höher schlagen lassen, „als wenn von den afrikanischen 
Kolonien oder vom Bismarck-Archipel die Rede war“ (Kampen 1968: 84). Ich 
halte es daher für sinnvoll, Kolonien auch als „Kinder des Gefühls und der Phan-
tasie“3 zu verstehen, die, wenn nicht real existent, so doch in der Phantasiewelt 
existierten. Der Schwerpunkt der folgenden Darstellung liegt denn auch auf Kons- 
trukten statt realhistorischen Abläufen. 

3  So wie sie Reichskanzler Leo von Caprivi nannte (Kundrus 2003a: 7). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 81 

Die deutschen Militärmissionen 

Die deutschen Militärmissionen haben in der Wissenschaft immer wieder Beach-
tung gefunden.4 Besonders Wallach und Moreau haben sich intensiv mit diesem 
Teil deutsch-türkischer Vergangenheit auseinandergesetzt. Ihre Arbeiten zeigen, 
welche realpolitischen Ziele das Deutsche Reich mit der Entsendung von Re-
formoffizieren verfolgte. Schnell wird deutlich, dass einer der wichtigen Pfeiler 
der propagierten deutsch-türkischen Freundschaft von Anfang an auf wackligen 
Beinen stand.  

Bereits zu Beginn des 19. Jahrhunderts hatte Sultan Selim III. (1789-1807) den 
Versuch unternommen, die osmanische Armee nach europäischem Vorbild zu re-
formieren. Ihm zur Seite stand neben anderen Fachleuten auch der preußische 
Oberst von Götze, der 1798 Teile der osmanischen Armee inspizierte. Das 1804 
geschaffene „Neue Heer“ stieß jedoch auf die große Ablehnung der Janitscharen5, 
die nicht bereit waren, ihr Machtmonopol innerhalb der Streitkräfte aufzugeben. 
Selim III. bezahlte sein Reformwerk mit dem Tod, er wurde von seiner Leibwa-
che ermordet. Sein Nachfolger, Mahmud II. (1808-1839), sah sich gezwungen, 
erst die Janitscharen zu beseitigen, ehe er die Reform des Militärs in Angriff 
nehmen konnte. Dann richtete er seinen Blick nach Europa, da nur mithilfe ei-
ner europäischen Großmacht ein modernes türkisches Heer aufzubauen war. 
Trotz vieler anderer Offerten für Militärhilfe wandte sich Mahmud II. 1835 an 
den König von Preußen, der bereit war, einige seiner Offiziere in den Dienst des 
Sultans zu stellen. Der erste, der 1835 Konstantinopel erreichte, war Helmuth 
von Moltke. Er verbrachte mehr als vier Jahre im osmanischen Heer und hielt 
seine Erlebnisse in Buchform fest (Moltke 1997).6 Moltke, der seine Hauptaufga-
be darin sah, „den alten, etwas eingerosteten Krummsäbel, so gut es gehen will, 
alla franca anzuschleifen“ (Wallach 1976: 24), war bereits nach kurzer Amtszeit 
überzeugt, dass die äußeren Umstände (schlechter Zustand des Heeres, schwache 
Regierung, störender Einfluss der anderen Großmächte) einen entscheidenden 
Einfluss der deutschen Offiziere auf das osmanische Heer unmöglich machten. 
Auch sein Gesamturteil über die türkischen Umstände war pessimistisch (eben-
da). Wie fast alle deutschen Offiziere, die nach Moltke im türkischen Dienst 
standen, hatte auch der berühmteste Reformoffizier große Probleme, sich in die 
Mentalität eines anderen Volkes hineinzuversetzen. Er bezeichnete die Türkei als 
„das Land der behaglichsten Faulheit“, die Türken als „eine ganze Nation in Pan-
                                                                                          
4  Demm 2005; Petter 2002; Moreau 1999; Moreau 2002; Trumpener 1975; Wallach 1976. 
5  Die Janitscharen (türkisch Yeniçeri) waren die osmanischen Elitetruppen der Infanterie und 

Leibwache des Sultans. 
6  Moltke lernte durch seine zahlreichen Militärexpeditionen in der Türkei das Land sehr gut 

kennen. Seine Reisebeschreibungen riefen ein „immenses Interesse für die Region in den 
deutschen Ländern“ hervor. Nach seiner Rückkehr befürwortete Moltke in mehreren Zei-
tungsartikeln das „Einmischen der deutschen Staaten in der Region“, unter anderem durch 
„die Besiedlung des Balkans durch Deutsche“ (Fuhrmann 2006: 43). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 82 

toffeln“ (ebenda). Auch über den schlechten Bildungsstand der Menschen äußer-
te er sich negativ.7 Diese kulturellen Ressentiments tauchten während der ganzen 
Geschichte der deutschen Militärmissionen immer wieder auf. 

Als Moltke 1839 Konstantinopel verließ, musste seine Reformmission als ge-
scheitert betrachtet werden. Obwohl auch die Nachfolger Mahmuds II. die Ar-
meereform weiter verfolgten, und deutsche Offiziere über all die Jahre stets im 
Osmanischen Reich präsent waren, übernahm erst Abdulhamid II. in den 80er 
Jahren die Initiative für weitere Reformen. 1880 bat der Sultan das Deutsche 
Reich um deutsche Beamte und Offiziere.8 Bismarck, der sich bisher nur äußerst 
vorsichtig in die Angelegenheiten des Orients eingemischt hatte, sagte zu. Dies 
war „die Geburtsstunde einer Türkeipolitik Bismarcks, die mehr war als ein un-
vermeidliches Nebenprodukt seiner Orientpolitik – in der die Türkei nicht nur 
ein Objekt, sondern auch ein Subjekt darstellte“ (Scherer 2001: 69-70). Warum 
Abdulhamid seine Bitte an Deutschland richtete, war vor allem das Ergebnis „ei-
ner negativen Auslese unter den Großmächten“ (Scherer 2001: 78). Das Argu-
ment, dass Deutschland als einzige Großmacht nie Anspruch auf osmanische 
Provinzen erhoben hatte, dürfte den Sultan in seinem Entschluss bekräftigt ha-
ben. Warum hingegen Bismarck auf die Bitte des Sultans eingegangen ist, bleibt 
Spekulation. Scherer glaubt, dass Bismarck in der Entsendung von Beamten und 
Offizieren eine „politisch unverbindliche Gefälligkeit“ sah, die sowohl die türki-
sche Freundschaft bewahren, als auch eine dankbare Gegenleistung zur Folge ha-
ben könnte. Am wichtigsten scheint dem Kanzler aber gewesen zu sein, Einfluss 
auf den Sultan auszuüben (Scherer 2001: 433). Die Folgen dieser gegenseitigen 
Annäherung waren gewaltig: „Keine Entscheidung Bismarcks hat die Beziehun-
gen zwischen Konstantinopel und Berlin so befördert wie die Ausleihe von deut-
schen Beamten und Offizieren“ (Scherer 2001: 396). Bis zum Ende des Ersten 
Weltkriegs blieben sich die Partner treu. Das Osmanische Reich, weil es von 
Deutschland immer abhängiger wurde, und Deutschland, weil es die Machtposi-
tion an keine andere Großmacht abtreten und den Sultan als allfälligen Bünd-
nispartner nicht verlieren wollte. Außerdem erhielt Deutschland dank den Mili-
tärmissionen etliche Rüstungsaufträge in Millionenhöhe.9 

Nachdem Abdulhamids Bitte 1880 ausgesprochen war, dauerte es nochmals 
zwei Jahre, ehe vier preußische Offiziere Konstantinopel erreichten. Der inoffizi-
elle Leiter der Mission, Otto Kähler, war jedoch schon kurz nach der Übernahme 

7  „Ein Türke, welcher lesen und schreiben kann, heißt ‚Hafiss’, ein Gelehrter“ (Wallach 1976: 
24). 

8  Um eine möglichst gute Verhandlungsbasis zu schaffen, schenkte Abdulhamid II. dem 
deutschen Kaiser 1880 das Tarabya-Grundstück am Bosporus für den Bau einer Sommerre-
sidenz. In einem Telegramm vom 22. Mai 1880 bedankte sich Wilhelm I. militärisch knapp: 
„[...] Seine Majestät erblickt darin neuen Beweis der Freundschaft des Sultans und nimmt 
Geschenk mit besonderem Dank an” (Bachmann 2003: 28). 

9  Zwischen 1888 und 1897 betrugen die türkischen Waffenbestellungen jeweils mehrere Mil-
lionen Mark (Wallach 1976: 105-106). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 83 

seiner Reformtätigkeit vom bevorstehenden Misserfolg der Reform überzeugt. 
Wie Moltke war auch er nicht bereit, sich den Gewohnheiten seines Gastlandes 
anzupassen. Ende November 1882 sprach er den Türken pauschal jegliche Re-
formfähigkeit ab: „Es ist bei den guten Türken Alles äußerliche Nachahmung 
fremder Formen, die auf das Innere, das Wesen keinen nachhaltigen Einfluss 
üben können, deshalb bleiben sie auch im modernen Gewande die alten Barba-
ren mit ihren von der Nomaden- und Kampfzeit herrührenden Gewohnheiten“ 
(Wallach 1976: 47). Auch wenn der Historiker Demm in seinem Aufsatz sicher 
richtig festhält, dass nicht „alle Urteile deutscher Offiziere über die Türken […] 
als ethnozentrische Vorurteile abgewertet werden“ (Demm 2005: 714) sollten, 
haben es doch nur einige wenige Offiziere geschafft, ihre Reformen den kulturel-
len Gewohnheiten anzupassen und diese auch im richtigen Ton zu vermitteln. 

Der entscheidende Faktor dieses Kulturkonflikts lag denn auch in der Sprache. 
Im Gegensatz zu den türkischen Offizieren, die ab 1884 in der preußischen Ar-
mee ausgebildet wurden und vor ihrem Eintritt ins Militär erst einen sechsmona-
tigen Deutschkurs absolvieren mussten, übernahmen die preußischen Offiziere 
ihre Ämter ohne jegliche Türkischkenntnisse. Eine Ausnahme war Colmar Frei-
herr von der Goltz, der 1883 seinen Dienst antrat. Auch wenn ihn – genauso wie 
Kähler – vor allem das hohe Gehalt nach Konstantinopel lockte (Scherer 2001: 
399; Wallach 1976: 42, 54-55), verstand er es, unkompliziert mit den Menschen in 
Kontakt zu treten und machte sich auch die Mühe, Türkisch zu lernen.10 Dies 
schuf ihm bei den jungen türkischen Offizieren viele Sympathien. Doch auch 
während seines Aufenthalts im osmanischen Heer (1883-95) machte die Militärre-
form so gut wie keine Fortschritte, was vor allem mit der „nervösen Ängstlichkeit“ 
(Kieser 2000: 175) Abdulhamids II. zu tun hatte. Seine nicht ganz unberechtigte 
Furcht vor Putschversuchen aus dem Militär ließen ihn bei der Umsetzung der 
Reformen zögern: „Insgesamt scheint ihm […] der Mut gefehlt zu haben, für die 
militärische Stärkung seines Reiches ein persönliches Risiko auf sich zu nehmen“ 
(Scherer 2001: 408). Die Offiziere wiederum fühlten sich vom Sultan nicht ernst 
genommen und reagierten mit Wut und Resignation.11 Trotzdem blieben die meis- 
ten – vor allem des großzügigen Gehalts wegen – in ihrer Stellung (Wallach 1976: 
62, 251). 

Erst nach dem Sturz des Sultans 1909 konnte die Militärreform wieder ver-
stärkt in Angriff genommen werden. Beim Ausbruch des Balkankrieges 1912 be-
fanden sich 24 deutsche Offiziere im Osmanischen Reich, von denen sogar fünf 
aktiv am Krieg teilnahmen. 1913 schickte Deutschland seine größte und letzte 
Militärmission an den Bosporus. An ihrer Spitze stand Liman von Sanders, der 

                                                                                          
10  „Goltz war auch fast der einzige deutsche Offizier, der korrekt Türkisch sprach, [...]“ 

(Demm 2005: 712). 
11  Eine Ausnahme bildete auch hier von der Goltz, der trotz aller Rückschläge die Reform 

weiter vorantreiben wollte (Scherer 2001: 417). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 84 

ebenfalls kulturelle Anpassungsprobleme hatte.12 Einer seiner 42 deutschen Offi-
ziere sprach ihm jede Fähigkeit ab, „sich auch nur einigermaßen in die Gedan-
kenwelt des Orientalen einzufühlen“ (Wallach 1976: 136). Es sei sogar Limans 
besonderer Ehrgeiz gewesen, dem osmanischen Soldaten „den gleichen Parade-
schritt beizubringen wie dem pommerschen Grenadier“ (Wallach 1976: 135). 
Obwohl die türkische Armee noch längst nicht für einen Großeinsatz bereit war, 
zeichnete Liman von Sanders im Juli 1914 ein optimistisches Bild vom Zustand 
der Heere. Auch in der deutschen Presse erschienen ab August 1914 viele Berich-
te über die angebliche Kriegsbereitschaft des Osmanischen Reiches (Wallach 
1976: 151).13 Ende Oktober 1914 trat die Türkei in den Ersten Weltkrieg ein. Die 
Zahl der deutschen Offiziere wurde von 42 auf 70 erhöht, 1916 waren es bereits 
200 und im letzten Kriegsjahr ungefähr 800. 1918 befanden sich zudem circa 
20.000 deutsche Soldaten in der heutigen Türkei (Wallach 1976: 198, 245). 

Mit dem Waffenstillstand von Mudros, der das Kriegsgeschehen am 30. Okto-
ber 1918 offiziell beendete, nahm die Präsenz deutscher Reformoffiziere nach 84 
Jahren ein Ende. Obwohl noch viele Jahre „weite Kreise in der Türkei Deutsch-
land für das Unglück ihres Landes verantwortlich gemacht“ (Wallach 1976: 249) 
haben, wird heute wieder gerne an die „Waffenbrüderschaft“ als Zeichen der tra-
ditionellen deutsch-türkischen Freundschaft erinnert. Dennoch muss festgehalten 
werden, dass der Erfolg der deutschen Militärmissionen in militärischer Hinsicht 
spärlich blieb. Erfolgreich waren sie hingegen – für die deutsche Seite – im wirt-
schaftlichen und politischen Zusammenhang. Neben etlichen Rüstungsaufträgen 
konnte das Deutsche Reich seinen politischen Einfluss immer stärker ausbauen. 
Der deutsche Einfluss im osmanischen Heer war ein wichtiger Schritt zur allge-
meinen „Stärkung des Deutschtums“. 

Anatolische Bahn und Bagdadbahn 

Wichtiger und erfolgreicher als die Militärmissionen wurde ab den späten 1880er 
Jahren der Bau von Eisenbahnen. 1888 erhielt Deutschland14 unter Mithilfe Bis-
marcks die Konzessionen für den Bau der Anatolischen Eisenbahn, worauf noch 

12  Auch Otto Liman von Sanders hielt seine Erlebnisse in der Türkei in Buchform fest (Li-
man von Sanders 1920). 

13  Im Gegensatz zu diesen euphorischen Tönen war Hugo Grothe (ein eifriger Befürworter 
der „Stärkung des Deutschtums“ im Osmanischen Reich) skeptisch, was die militärische 
Stärke des osmanischen Heeres betraf: „Ist nun die Türkei hinreichend gerüstet, um einen 
Zusammenstoß mit den Waffen zu wagen? Nachdem der letzte Balkankrieg ihr starke 
Wunden geschlagen hat und ihr organisatorisches Unvermögen an manchen Stellen zutage 
trat, mag man Anhalte finden, dies zu bezweifeln“ (Grothe 1914: 34). 

14  Die Bankiers Bleichröder, Siemens (Direktor der Deutschen Bank) und von Kaulla (Direk-
tor der Württembergischen Vereinsbank) zeigten als erste Interesse an dieser Kapitalanlage. 
Ihre Finanzgruppe (von der Deutschen Bank geführt) erwarb die Konzessionen der von der 
türkischen Regierung gebauten Bahnlinie (Polkehn 2002: 63). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 85 

im selben Jahre die erste Bahnlinie von Konstantinopel (Haydarpaşa) nach Izmit 
gebaut wurde (siehe: Öztürk 1987). 1889 gründeten die beteiligten deutschen 
Banken die „Anatolische Bahngesellschaft“ (Polkehn 2002: 63). Drei Jahre später 
folgte die Eröffnung der fast 500 km langen Strecke zwischen Izmit und Ankara, 
wobei nur die Hälfte der Linie (bis Eskişehir) in den Verlauf der Anatolischen Ei-
senbahn fiel. Auch auf dem Balkan beteiligte sich die Deutsche Bank am türki-
schen Bahnbau, sodass sie Anfang der 90er Jahre bereits ungefähr 2.000 km der 
osmanischen Eisenbahnstrecke kontrollierte (Polkehn 2002: 65). 1896 wurde der 
Bau der Anatolischen Bahn mit der Verbindung von Eskişehir und Konya been-
det (Hennig 1915: 338). Damit war das erste Ziel erreicht, doch das Deutsche 
Reich verfolgte einen größeren Plan. Die sogenannte Bagdadbahn sollte die Ei-
senbahnstrecke von Konya bis nach Bagdad und Basra weiterführen. Deutschland 
wünschte sich durch diese „neue große Weltverkehrsstraße“ (Rohrbach 1902: 61) 
eine Landverbindung zum Persischen Golf. 

Als Kaiser Wilhelm II. 1898 zum zweiten Mal Konstantinopel besuchte, eröff-
nete er zusammen mit Abdulhamid II. das Bahnhofsgebäude in Haydarpaşa, das 
von deutschen Architekten entworfen worden war (Polkehn 2002: 70).15 Damit 
war das Tor „zum fernsten Osten des türkischen Reiches“ (Grothe 1903: 303) ge-
öffnet. Gleichzeitig bezeugte der Sultan dem deutschen Kaiser seine Freundschaft, 
die seit Wilhelms erstem Besuch 1889 stetig intensiviert wurde, und vergab die 
Konzessionen des anstehenden Bagdadbahn-Baus an Deutschland (ebenda). Mit 
diesem zunehmendem „politischen Engagement“ in der asiatischen Türkei begab 
sich das Deutsche Reich „gewissermaßen freiwillig in das Zentrum der Spannun-
gen“ (Fuhrmann 2006: 3). Die Entwicklung der immer enger werdenden deutsch-
türkischen Beziehungen verfolgten die Großmächte Frankreich, England und 
Russland mit Misstrauen. Bereits die Vergabe der Anteile für die Strecke Eskişehir-
Konya rief bei allen Großmächten heftige Einwände hervor. Der britische Bot-
schafter in Berlin äußerte sich gegenüber dem Staatssekretär des Auswärtigen Am-
tes besonders deutlich: London könne nicht zulassen, dass deutsches Kapital eine 
Bahn baut, die „für England als künftiger Weg nach Indien große Bedeutung hat“ 
(Polkehn 2002: 65). 

In den folgenden Jahren entwickelte sich die Bagdadbahn immer mehr zum 
Zankapfel der Großmächte. Ein Zeitgenosse nannte die Bagdadbahn 1914 denn 
auch „das Turngerät“ für jeden „jungen Politiker“, spiegle sich in ihr doch „mit 
besonderer Schärfe“ die jeweilige Konstellation der europäischen Großmächte in 
den letzten Jahrzehnten wider (Schäfer 1914, 32). Das Deutsche Reich musste 
diplomatisch sehr geschickt vorgehen, wollte es vom Verdacht ablenken, dass 
hinter all diesen Plänen doch mehr steckte als bloße Wirtschaftshilfe mit nur 
kleinem finanziellem Gewinn. Dies wurde umso schwieriger, wenn deutsche Zei-
tungen euphorisch Parolen wiedergaben: „Also Volldampf vorwärts nach dem 

                                                                                          
15  Zum Bahnhofsgebäude Haydarpaşa siehe auch: Binark/Çulha/Kocabıyık 2007. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 86 

Euphrat und Tigris und nach dem Persischen Meere und damit der Landweg 
wieder in die Hände [komme], in die er allein gehört, in die kampf- und arbeits-
freudigen deutschen Hände“ (Alldeutsche Blätter 6.11.1898 in: Polkehn 2002: 61). 

Als Deutschland 1871 erfolgreich aus dem Sieg gegen Frankreich hervorging 
und das Deutsche Reich gegründet wurde, glaubten viele Kolonialbefürworter, 
dass dies der Startschuss für „ein zügiges Ausgreifen Deutschlands in die übrige 
Welt“ (Fuhrmann 2006: 47) sei. Bismarck hingegen zeigte als außenpolitischer 
Balancetaktiker kein Interesse an kolonialem Besitz im Osmanischen Reich. Erst 
sein Nachfolger Leo von Caprivi, der das Reichskanzleramt 1890 übernahm, ver-
folgte eine offensivere Orientpolitik. Seine offensichtlichen Sympathien für das 
Vorhaben, deutsche Bauern in Anatolien anzusiedeln, brachten ihn zweimal da-
zu, Machbarkeitsstudien in Auftrag zu geben (Fuhrmann 2006: 57). Erst als beide 
Gutachten negativ ausfielen und die Annexion des Bodens als Grundvorausset-
zung vorsahen, ließ Caprivi das Projekt fallen (ebenda). 

Wilhelms II. Verhältnis zum Orient wiederum schwankte zwischen Realpolitik 
und Schwärmerei. Als Archäologie-Begeisterter unterstützte er mit großzügigen 
finanziellen Spenden archäologische Projekte in der Türkei (Fuhrmann 2006: 
100). Auch anderen orientalischen Attraktionen war er nicht abgeneigt. Ein Bild-
nis zeigt ihn sogar in osmanischer Uniform (siehe: Pohl 1999: 55). Auf der ande-
ren Seite war Wilhelm II. kein Anhänger des Humanismus, legitimierte seine 
Herrschaft größtenteils durch einen „mittelalterlichen christlichen Herrscherethos“ 
und zeigte sich empfänglich für moderne sozialdarwinistische Ideen (Fuhrmann 
2006: 100). Obwohl auch er keinen direkten Kolonialgewinn im Osmanischen 
Reich anstrebte, war er doch stark an der „Stärkung des Deutschtums“ interessiert, 
um politische und wirtschaftliche Vorteile für sein Land zu erringen. Die Bagdad-
bahn als „langgeträumte indische Übergangsroute“ (Browski o.J.: 20) spielte dabei 
als Prestigeobjekt erster Klasse eine große Rolle. Während sie für die Herrschafts-
elite auf der einen Seite vor allem ein Machtinstrument war, entfachte sie auf der 
anderen Seite die „Phantasien der Kolonialbefürworter“ (Fuhrmann 2006: 60), die 
bereits lange vor der deutschen Reichsgründung existierten. 

In der Literatur lassen sich kolonisatorische Schwärmereien anhand des deutschen 
Kolonialromans bis 1770 zurückverfolgen (Fuhrmann 2006: 36): „Zentrales Motiv 
vieler dieser Romane war die Begegnung des als männlich, jugendlich und potent 
charakterisierten Protagonisten, des deutschen Kolonisators, mit dem als feminin, 
schön, fruchtbar, jungfräulich aber zunächst undurchdringbar charakterisierten zu 
unterwerfenden Land“ (Fuhrmann 2006: 39-40). Der große Erfolg dieser Kolonial-
romane war eng mit der literarischen „Erotisierung des zu erobernden Bodens“ 
verknüpft (Fuhrmann 2006: 40). Neben Romanen erschienen im 19. Jahrhundert 
pseudowissenschaftliche Schriften, die ebenfalls deutsches Kolonialgebiet forderten 
und mit der gleichen sexuellen Metaphorik – auf die vor allem Susanne Zantop 
hingewiesen hat – arbeiteten. Als geeignete Kolonisationsgebiete wurden besonders 
Südosteuropa und Vorderasien angepriesen (ebenda). Da man sich das Gebiet Vor-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 87 

derasiens, den alten Orient, aber unmöglich als Jungfrau vorstellen konnte, wurde 
eine andere Metapher zu Hilfe gezogen: Ihr zufolge waren die Länder Mesopota-
miens nach der Vertreibung der Kreuzritter in einen Dornröschenschlaf gefallen, 
aus dem nur ein deutscher Prinz es wach küssen könnte (Fuhrmann 2006: 41).16 

Erstaunlich oft und lange griffen deutsche Kolonialbefürworter auf dieses Bild 
zurück. So schrieb Colmar Freiherr von der Goltz 1896: „Anatolien ist kein 
Nordamerika [...]. Es ist ein Dornröschen, oder besser eine recht stattliche Dorn-
rose, die aus dem Schlummer, ja vielfach aus der Lethargie geweckt werden muss“ 
(Goltz 1896: 289). Und Paul Lindenberg ergänzte 1902: „Überhaupt hat der Pfiff 
der Lokomotive das Dornröschenland aus langem Schlummer erweckt, und 
gleich einem befruchtenden Flusse hat der Schienenweg reichen Segen in jene 
bisher so weltfernen Gebiete gebracht [...]“ (Fuhrmann 2006: 41). In diesem se-
xualisierten Kontext ist es durchaus richtig, wenn der Historiker Fuhrmann die 
Eisenbahn als „Symbol des Phallus“ betrachtet, der die „Penetration des Dornrö-
schens“ vornehmen sollte (ebenda). Besonders deutlich formulierte diese Pene-
trationsvorstellung Grothe17, als er in seinem 1902 erschienenen Buch von der 
„Befruchtung fremder Erdschollen“ sprach (Grothe 1902: 20). Der orientalische 
Boden wurde denn auch durchwegs als enorm fruchtbar beschrieben.18 

Der 1888 beginnende Eisenbahnbau weckte alte (mitunter sexuell geladene) 
Vorstellungen, die vor allem um die Jahrhundertwende in einer Vielzahl von 
Schriften, Reiseberichten und Artikeln festgehalten wurden. Schöllgen betont, 
dass „kaum eine andere außenpolitische [...] Frage die deutsche Öffentlichkeit 
wie die politische Führung des Reiches in der Zeit Wilhelms II. – und zwar dau-
erhaft – derart beschäftigt, ja erregt und dementsprechend zu so vielen Publika-
tionen angeregt hat wie die orientalische“ (Schöllgen 1981: 130). Während einige 
wie Grothe die direkte Kolonisation befürworteten („Möge das neue Jahrhundert 
nicht ablaufen, ehe die Frage der gesicherten Volksansiedlung nicht gelöst ist, ehe 
in Mesopotamien nicht auch im Umkreis deutscher Dörfer deutscher Pflug und 
deutscher Spaten walten“ Grothe 1902: 33), lehnten andere wie Jäckh19 und 
Rohrbach (siehe nächstes Kapitel) die direkte Kolonisation des Osmanischen 
Reiches „um unserer wirtschaftlichen Zukunft willen“ (Rohrbach 1903: 48) ab. 

                                                                                          
16  Schäfer glaubte, dass die Entdeckung des Seeweges nach Indien „den Orient in Todesschlaf 

versetzte. Wie andere war er sich jedoch sicher, dass Deutschland die „Wiedererweckung 
des Orients“ zufiel (Schäfer 1916: 49). 

17  Hugo Grothe war Dichter, Reiseschriftsteller und aktives Mitglied der Deutschen Kolonial-
gesellschaft. 

18  So beispielsweise in: Hennig 1915: 361: „Die größte Friedensaufgabe der Bagdadbahn aber 
wird die Wiedergewinnung der unendlich fruchtbaren, leider nur völlig verwahrlosten Ge-
filde von Mesopotamien und Babylonien für die Weltwirtschaft der Zukunft sein.“ 

19  Ernst Jäckh gründete 1914 die „Deutsch-Türkische Vereinigung“ und wurde vor allem mit 
seinem Buch „Der aufsteigende Halbmond“ bekannt. In seiner Gegenschrift zum 1909 er-
schienenen Buch von Alexander Ular („Der erlöschende Halbmond“) prophezeite Jäckh 
der Türkei 1911 „eine neue Welle muhammedanischer Größe“ (Jäckh 1911). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 88 

Sie waren überzeugt, nur durch die Erhaltung der Türkei optimalen wirtschaftli-
chen Gewinn erzielen zu können: 

Es wäre Torheit für uns, von einer Eroberung des Morgenlandes [...] zu träumen, [...] Je-
der, vor allen Dingen jeder asiatische Territorialverlust aber, den das türkische Reich jetzt 
noch erleidet, und erst recht natürlich seine Zerteilung unter die Nachbarmächte, 
schließt mit der größten Wahrscheinlichkeit deutsche Arbeit und deutsche Erfolge von 
weiten Gebieten im Orient aus [...] (Rohrbach 1903: 48-49). 

Gerade der Verzicht auf Kolonialbesitz – „dass wir in voller Aufrichtigkeit keinen 
Fetzen türkischen Gebiets, weder in Europa, noch in Asien, noch in Afrika, für 
uns verlangen“ – sichere der expandierenden deutschen Wirtschaft „einen Ab-
satzmarkt und eine Rohproduktenquelle“ (Rohrbach 1903: 53). Denn „[w]as wir 
erreichen können, ist kein Auswanderungsgebiet im türkischen Asien; wohl aber 
ist es die Schaffung eines großen deutschen Handelsgebietes im Bereich der Bag-
dadbahn“ (Rohrbach 1903: 168). Damit sollte das Bagdadbahngebiet für 
Deutschland „ein Ersatz dafür werden, dass wir kein Australien oder Kanada be-
sitzen“ (ebenda). 

Dass die wirtschaftliche Ausbeute der anatolischen Türkei und des „Strom-
land[s] des Euphrat und Tigris“ (Rohrbach 1903: 180) großen Reichtum ver-
sprach, stand für die „friedlichen Imperialisten“ (Kloosterhuis 1994) fest: „Einst 
stieg der Deutsche mit dem Hut in der Hand in Haidar-Pascha ein, mit dem Zy-
linder auf dem Kopfe steigt er heute in Basra aus“ (Schäfer 1914: 32). Gleichzei-
tig waren sie auch von der günstigen Beeinflussung der Türken überzeugt, was 
die alldeutsche Zeitung Welt am Montag im November 1898 besonders bildhaft 
formulierte: Mit deutscher Hilfe werde der „kranke Mann“ am Bosporus, „so 
gründlich kuriert, dass er, wenn er aus dem Gesundheitsschlaf aufwacht, nicht 
mehr zum Wiedererkennen“ sei. Man möchte meinen, „er sehe ordentlich 
blond, blauäugig germanisch aus.“ Durch diese „liebende Umarmung“ werde 
ihm soviel deutsche Säfte einfiltriert, „dass er kaum noch von einem Deutschen 
zu unterscheiden“ sei (Laak 2005: 92). 

„Moralische Eroberungen“ durch „Deutsche Kulturarbeit“ 

Als 1877 das neue deutsche Botschaftsgebäude in Konstantinopel feierlich ein-
geweiht wurde, widmete die konservative Kölnische Zeitung dem Neubau einen 
langen Artikel (siehe: Böhme 1997: 5): „[E]in mächtiger Bau“ sei entstanden, 
„bestimmt für die Ewigkeit“, schrieb der Autor. Stolz schaue er „hinab auf den 
Palast von Dolmabagdjche [Dolmabahçe]“, wo der Herrscher „eines morschen 
Staatskörpers, der fast in Todeskämpfen zuckt“, wohne, während oben der „Ver-
treter eines hoffnungsvollen kräftigen Landes“ residiere.20 Welche Fülle von Ge-

20  In der Tat befand sich das neue deutsche Botschaftsgebäude „oben“ in unmittelbarer Nähe 
zum Taksim-Platz, während der osmanische Dolmabahçe-Palast „unten“ am Bosporus lag. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 89 

danken, wie vielfältige Vergleiche dieses Bild mit sich bringe. „[U]nserer wuchti-
gen Macht“ mache der „neue Palast“ viel mehr Ehre „denn unserm Kunstgefüh-
le“. Diesem „Koloss ohne Bewegung“, diesem „Ungethüm ohne Anmuth“ sprach 
der Verfasser jede architektonische Schönheit ab. Und doch sei es „grade diese 
Massigkeit“, welche unter den Türken den größten Eindruck hervorgebracht ha-
be. Da ihnen „der Sinn für die Schönheit architektonischer Gliederungen“ fehle, 
würde ihnen nur die Masse imponieren. So habe der Unverstand des Baumei-
sters dazu beigetragen, „dem deutschen Einflusse im Orient Vorschub zu lei-
sten.“ Die riesige neue Botschaft sei dem Türken denn „der Ausdruck eines neu-
en weltbeherrschenden Princips“, denn sie sei größer als die englische und die 
russische Botschaft und auch größer als die Paläste des Sultans. 

Auf eindrückliche Art und Weise spiegelt dieser Zeitungsartikel den Glauben an 
die deutsche Überlegenheit wider. Eine deutsche Kolonisation des osmanischen 
Gebietes erschien um Erhaltung der balance of power willen unmöglich. Darum 
plante das expandierende Deutschland, das Osmanische Reich wenigstens geistig 
zu erobern, um den deutschen Einfluss zu stärken. Für diesen Prozess der geisti-
gen Einflussnahme kreierte Rohrbach 1903 den Begriff der „moralischen Erobe-
rung“ (Rohrbach 1903: 176, 177). Er meinte, was vorher andere mit „Propaganda“, 
„werbender Tätigkeit“ oder „Kulturarbeit“ bezeichneten (Fuhrmann 2006: 26-27): 
Anstatt Ländereien zu kolonialisieren, sollten „moralische Eroberungen“ auf 
nichtmilitärischem Weg den Gegner kulturell durchdringen, um die „erstrebten 
Einflussgebiete“ wirtschaftlich auszubeuten (Rohrbach 1912: 206). 

Paul Rohrbach (*1869-1956) war der „meistgelesene Kommentator außen- und 
kolonialpolitischer Themen“ vor und während des Ersten Weltkriegs (Mogk 
1972: 5). Um seine Ideen zu verbreiten, nutzte er alle möglichen Kommunikati-
onsmittel. Seine zahlreichen Bücher erreichten enorme Auflagenhöhen und präg-
ten den Zeitgeist entscheidend. Mit einer eigenartig anmutenden Synthese von 
Christentum und Politik plante er die Errichtung der „Gottesherrschaft auf Er-
den“ unter maßgeblicher Beteiligung Deutschlands. Damit verbunden prokla-
mierte er ein „Größeres Deutschland“. Sein bekanntestes Buch „Der deutsche 
Gedanke in der Welt“ erschien 1912. Darin sind alle wichtigen Ideen zur deut-
schen Kulturpolitik enthalten. 

Ausgangspunkt der Rohrbach’schen Idee ist die Angst, beim konstanten deut-
schen Wachstum bald nicht mehr genügend Lebensraum und Ressourcen zur Ver-
fügung zu haben21: „Wir wachsen und mehren uns, aber nicht in einem weiträu-
migen Lande, das Überfluss an allem hat, was man zum Leben braucht“ (Rohr-
bach 1912: 8). Im Gegenteil: Deutschland sei in „keineswegs günstige Grenzen 

                                                                                          
21  Ebenso bei Jäckh: „Die Aufgabe der deutschen Volkswirtschaft und der deutschen Aus-

landspolitik ist bekannt: für das deutsche Volk, das in zwei Generationen eine einzigartige 
Verdoppelung seiner Menschenzahl erlebt und das dabei auf den gleichen Grund und Bo-
den begrenzt bleibt, eine sichere Existenz zu schaffen“ (Jäckh 1913: 12). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 90 

gepresst“, von Jahr zu Jahr müsse „mehr Gut aus der Ferne“ herbeigeschafft wer-
den, um satt zu werden (Rohrbach 1912: 9). Darum sei das Deutsche Reich, „wie 
der Baum, der im Felsspalt wurzelt“ (Rohrbach 1912: 8): „Entweder wir drücken 
das Gestein auseinander und wachsen weiter – oder der Widerstand ist so groß, 
dass wir verkümmern, weil wir nicht genug Nahrung bekommen“ (ebenda). Da 
„der Kolonisationsgedanke unter allen Umständen aus dem Inhalt der deutsch-
türkischen Politik“ ausscheide, bleibe „die deutsch-türkische Kulturpolitik ein um-
so entschiedener zu vertretender Gedanke“ (Rohrbach 1912: 224). Nur durch die 
„immerwährende Ausbreitung der deutschen Idee“ sei ein „Zurücksinken auf die 
Stufe der Territorialvölker“ zu verhindern und die „Erkämpfung eines Platzes an 
der Seite der Angelsachsen“ möglich (Rohrbach 1912: 8). Darum müsse Deutsch-
land, die deutsche Sprache, die deutsche Wissenschaft „und die großen positiven 
Werte, die unsere nationale Kultur tragen“ auf türkischen Boden „verpflanzen“ 
(Rohrbach 1912: 224). 

Um dieses Ziel zu erreichen, habe ein weit verzweigtes deutsches Schulwesen 
erste Priorität (ebenda). Auch deutsche Zeitungen sollten in der Türkei gedruckt 
werden, um den deutschen Gedanken effizienter zu verbreiten (Rohrbach 1912: 
210). Dass Deutschland gegenüber Frankreich, England und Amerika im kultu-
rellen Bereich weit zurück lag, wusste Rohrbach nur zu gut. Frankreich zähle 600 
bis 800 Institutionen in der Türkei und auch das „Schulwesen der englischen und 
amerikanischen Mission“ sei bedeutend. Deutschland falle im Gegensatz dazu 
mit seinen „etwa ein Dutzend“ deutschen Einrichtungen22 weit zurück, da nütze 
es auch nichts, dass die „Qualität der deutschen Schulen“ durchwegs gut sei 
(Rohrbach 1912: 220). Von „einer Hebung der moralischen Tüchtigkeit des Tür-
ken durch das deutsche Vorbild und die deutsche Schulung“ könne ernstlich kei-
ne Rede sein (ebenda). Dennoch wäre die Verpflanzung des „deutschen Gedan-
kens“ mit den richtigen Maßnahmen durchaus möglich, seien die Türken in 
Anatolien und auf europäischem Boden doch „in der Hauptsache noch Arier, 
Indogermanen“ (Rohrbach 1912: 221). So sei das Osmanische Reich „eine Stelle, 
wo der deutsche Gedanke“ als „Weltkulturfaktor“ einer großen Zukunft entge-
gengeführt werden könne (Rohrbach 1912: 223-224). 

Neben Schulen betonte Rohrbach auch die Wichtigkeit von deutschen Hospi-
tälern. Die ärztliche Versorgung sei „für die Kräftigung der wirtschaftlichen Be-
ziehungen“ von unschätzbarem Wert (Rohrbach 1903: 177). Nichts wäre nützli-

22  Für die Kinder der deutschen Arbeiter und Ingenieure der Anatolischen- und der Bagdad-
bahn wurden um 1900 in Konstantinopel zwei neue deutsche Schulen errichtet. Die Deut-
sche Schule in Haydarpaşa und in Yedikule. Bereits im Gründungsjahr wurde der Deut-
schen Eisenbahnschule Haydarpaşa ein Kindergarten angeschlossen, den eine Schwester 
des „Zimmerschen Diakonievereins“ betreute (Zeitungsartikel vom 22.10.1903 in: R/901 
39685). Auch er scheint jedoch keine konstante Einrichtung gewesen zu sein. 1910 wurde 
er nach längerer Pause wiedereröffnet (V). Weitere deutsche Schulen existierten in Karaağaç 
(Edirne), Saloniki, Eskişehir, Smyrna, Beirut, Haifa, Sarona, Jaffa und Aleppo (Gencer o.J.: 
153). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 91 

cher, als wenn sich eine Anzahl deutsche Ärzte im Gebiet der Bagdadbahn nie-
derlassen und „als Pioniere des Deutschtums“ diejenige „moralische Eroberung“ 
vorbereiten würde, die für den wirtschaftlichen Erfolg über die Mitbewerber nö-
tig sei (ebenda). Auch Jäckh war sich sicher, dass Schule und Waisenhaus, zu-
sammen mit den deutschen Spitälern, „die wichtigsten Kanäle Deutschlands“ 
seien, „durch welche philanthropische Unternehmungen auch kommerziellen 
Einfluss gewinnen“ (Jäckh 1911: 72). 

Dass die Ideen Rohrbachs bei seinen Zeitgenossen Gehör fanden, beweist bei-
spielsweise ein Reisebericht der „Berliner Liedertafel“, die 1908 auch in Konstanti-
nopel Halt machte. Noch während der Einfahrt in den Hafen erkannten die Sän-
ger „[w]eiss leuchtend“ ein „massives Gebäude“, das sich „alles dort beherrschend, 
hoch über das Häusermeer“ emporhob (Schulz-Labischin 1908: 92). Die exponier-
te Lage der deutschen Botschaft war den deutschen Gästen ein erfreuliches Symbol 
ihrer Stärke. Nach einem Konzert vor dem Sultan notierte der Schreiber, dass dies 
nicht nur für die Liedertafel ein besonders hervorragender Erfolg bedeutete, son-
dern auch „einen großen moralischen Erfolg des Deutschtums überhaupt“ (Schulz-
Labischin 1908: 149). Auch nach dem Ersten Weltkrieg fasste beispielsweise Edu-
ard Spranger 1923 die Aufgabe „äußerer“ Kulturpolitik dahingehend zusammen, 
dass „mit den geistigen Kulturkräften des eigenen Volkes“ im Ausland „moralische 
Eroberungen“ anzustreben seien (Düwell/Link 1981: 2-3). 

Bedeutung der Sprache 

„Ohne das verbindende Mittel der Sprache“ seien keine „Kulturbeziehungen“ 
möglich (Rohrbach 1912: 225). Davon war Rohrbach überzeugt. Darum müsse 
„mit der größten Energie“ darauf hingearbeitet werden, dass die türkische Jugend 
eine „bequeme Gelegenheit zum Deutschlernen“ erhalte (ebenda). Da es nicht 
möglich sei, möglichst viele Türken nach Deutschland zu bringen, könne ihnen 
nur über den Weg des deutschen Sprachunterrichts „eine Vorstellung von unserer 
Kultur“ vermittelt werden (Rohrbach 1912: 226). Dieser würde bei ihnen gleich-
zeitig ein Gefühl der Vertrautheit erwecken. Die Bedeutung des deutschen 
Sprachunterrichts fasste Rohrbach dahingehend zusammen, dass es im Grunde 
wichtiger sei, dass ein Türke „den Goetheschen Faust“ verstehe, als dass er „nur 
deutsche Patronen“ kaufe (Rohrbach-Zitat in: Jäckh 1913: 153). Die Tradition der 
deutschen Militärmissionen hatte das Deutsche Reich in wirtschaftlicher Sicht 
stark begünstigt. Doch die Türkei sollte, so Rohrbach, nicht nur ihre Militäraus-
rüstung aus Deutschland beziehen, sondern auch die kulturellen Güter. 

Rohrbachs Freund Ernst Jäckh plädierte ebenfalls für die Errichtung von deut-
schen Schulen in der Türkei, denn „Politik und Wissenschaft gehen die Wege der 
Sprache“ (Jäckh 1914: 154). Es sei wichtig, „dass wir Deutsche nicht länger hinter 
Franzosen und Italienern, hinter Engländern und Amerikanern zurückstehen“ 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 92 

(ebenda). Eine deutsche Hochschule müsse eröffnet werden (siehe: Gencer o.J.: 
173-189), ebenso neue Mittel- und Volksschulen. Der Pädagoge leite die Jugend 
zum Kaufmann, „wer drüben in einer deutschen Schule gelernt“ habe, füge „sich 
später dem deutschen Handel ein“ (Jäckh 1911: 72). Und eine Politik „des Kau-
fens und Verkaufens“ sei ja „unsere ganze deutsche Orientpolitik, die auf den 
Schienen der Lokomotive Wege ebnet“ (ebenda). In diesem Sinne betonte auch 
Blankenburg: „Stützpunkte der Sprache sind sogleich solche für den Handel“ 
(Blankenburg 1915: 29). 

Der Nachzügler Deutschland, der in der „Kulturarbeit“ bereits weit hinter sei-
nen Konkurrenten stand, musste 1909 nach dem Sturz Abdulhamids II. noch in-
tensiver in die Offensive gehen. Das Deutsche Reich, das mit dem alten Sultan-
Regime lange befreundet gewesen war, genoss in der Bevölkerung und bei den 
mit Frankreich und England sympathisierenden Jungtürken wenig Sympathien. 
Zunächst beschloss die Deutsche Schule, Abendkurse für Türken einzurichten. 
Damit sollte der deutsch-feindlichen Haltung in der Öffentlichkeit entgegenge-
wirkt werden. Außerdem schien dies der Botschaft ein günstiger Einstieg in die 
bisher vernachlässigte „Kulturarbeit“ (Gencer o.J.: 142). In einem Bericht an den 
Reichskanzler von Bülow betonte der deutsche Botschafter in Konstantinopel, 
dass Frankreich mit einer gezielten Sprachpolitik das Italienische als ehemalige 
lingua franca der Levante immer mehr zurückgedrängt habe. Die Verbreitung der 
deutschen Sprache und Kultur sei darum für die deutschen Handelsinteressen 
äußerst wichtig (Gencer o.J.: 144). Welch großen Rückstand Deutschland gegen-
über Frankreich aufzuholen hatte, zeigte sich auf skurrile Weise bei der Grün-
dung der in Konstantinopel erscheinenden deutschen Zeitung Osmanischer Lloyd 
(siehe: Farah 1993). Sie diente zwischen 1908 und 1918 als „Propagandainstru-
ment“ und „Mittel zur deutschen Selbstdarstellung“, musste aber, um Gehör zu 
finden, auf Deutsch und Französisch erscheinen (Farah 1993: 20). 

Die unentgeltlichen Abendkurse für Erwachsene, die neben der Deutschen 
Schule in Pera auch in Haydarpaşa angeboten wurden, besuchten im Schuljahr 
1910/11 200 Personen (hier und im Folgenden: Gencer o.J.: 154). Doch bereits 
im folgenden Jahr sank die Teilnehmerzahl auf nur 38. Der deutsche Konsul 
führte diesen Rückgang auf den Italienisch-Türkischen Krieg zurück, der dem 
Ansehen Deutschlands geschadet habe. Die deutsche „Kulturpolitik“ war noch 
zu schwach, als dass Einheimische über außenpolitische Missgriffe hätten hin-
wegsehen können. Nach der verheerenden Niederlage der osmanischen Heere im 
Balkankrieg orientierte sich das Deutsche Reich in seiner Schul- und Sprachpoli-
tik nochmals neu (Gencer o.J.: 155). Da niemand sagen könne, so der Botschaf-
ter, wie lange die Türkei noch zusammenhalten werde, oder ob es zur Aufteilung 
komme, sei es von „entscheidender Bedeutung“, dass Deutschland auch kulturell 
im Lande präsent sei (Gencer o.J.: 161). Neben der Errichtung von deutschen 
Schulen forderte die Botschaft, dass auch an türkischen einheimischen Schulen 
vermehrt Deutsch unterrichtet werde, worauf 1913 rund 700 Schüler an acht ein-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 93 

heimischen Schulen Deutschunterricht erhielten (Gencer o.J.: 160). Doch auch 
mit diesen Zahlen lag das Deutsche Reich weit hinter seinen Konkurrenten. Mit 
dem Eintritt der Türkei in den Ersten Weltkrieg wurden alle ausländischen Ein-
richtungen – mit Ausnahme der deutschen – geschlossen. Damit schien für viele 
der ideale Zeitpunkt für die „kulturelle Eroberung der Türkei“ gekommen.23 Als 
nur vier Jahre später die deutsch-türkische Allianz von den Alliierten besiegt 
wurde, bedeutete dies ein frühzeitiges Ende der seit 1906 anhaltenden Phase der 
deutschen „Kulturpropaganda“ (Farah 1993: 18). 

Fazit 

Der „ewige Zweite“ Deutschland (Berman 2003) war verspätet ins Rennen um die 
Weltmacht angetreten. Zudem verpasste er es, rechtzeitig mit deutscher „Kultur-
arbeit“ in der Türkei Fuß zu fassen und konzentrierte sich stattdessen auf die 
Entsendung von Militärs und Beamten. Wie im Kapitel zu den deutschen Mili-
tärmissionen gezeigt wurde, war es ihm auch nicht geglückt, durch ein sympathi-
sches Auftreten die jungen türkischen Offiziere von der deutschen Sache zu be-
geistern. Im Gegenteil, die meisten deutschen Heeresreformer stießen mit ihrer 
herrischen Art auf Unverständnis und Ablehnung. Anstelle einer vorteilhaften, 
weitsichtigen Politik der „Stärkung des Deutschtums“ gab sich das Deutsche 
Reich lange mit dem großen wirtschaftlichen Nutzen, den die Militärmissionen 
mit sich brachten, zufrieden. 

Die aktive Teilnahme am Bau der Anatolischen Bahn und der Bagdadbahn 
brachte Deutschland größeren „moralischen“ Profit als die Heeresreform. Als ei-
ne der führenden Industriemächte zog das Deutsche Reich Tausende von Kilo-
metern Schienen durchs Land, was die anderen Großmächte mit Argwohn ver-
folgten. Damit konnte Deutschland bis weit nach Kleinasien vordringen und 
Werbung in eigener Sache machen. Gleichzeitig weckte die Eisenbahn in 
Deutschland alte Wünsche und Phantasien von Kolonialbefürwortern, die ab 
1888 von der Penetration und Besiedlung des Orients schwärmten. Andere wie 
Jäckh und Rohrbach hingegen hielten das Kolonisationsvorhaben für eine „Tor-
heit“, da dies Deutschland nur in Probleme mit den anderen Großmächten und 
dem Osmanischen Reich verstricken würde. Sie machten sich im Gegenzug für 
die politische und wirtschaftliche Erhaltung der Türkei stark, um auf dem „troc-
kenen Weg nach Indien“ (Schäfer 1914: 5) dem expandierenden deutschen Volk 
einen Absatzmarkt und ein Rohstofflager bereitzustellen. Damit das Deutsche 
Reich seinen Einfluss auf Dauer festigen könne, propagierte Rohrbach ab 1903 
die Umsetzung von „moralischen Eroberungen“. Damit meinte er den Bau von 
deutschen Schulen, die Verbreitung der deutschen Sprache und die medizinische 
Versorgung der Einheimischen. Würde sich der „deutsche Gedanke“ erst festset-
                                                                                          
23  Denkschrift Professor Kerns an das Auswärtige Amt, 15.05.1915 (in: Gencer o.J.: 172). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 94 

zen, so blieben auch die wirtschaftlichen Erfolge in der Türkei nicht aus. Bei der 
Stärkung des deutschen Einflusses spielte die Sprache eine wichtige Rolle. So wie 
Frankreich mit einer offensiven Schul- und Sprachpolitik das Italienische als lin-
gua franca aus der Levante vertreiben konnte, sollte auch Deutschland mit einem 
weit verzweigten Schulnetz immer mehr Türken der deutschen Sprache zufüh-
ren. Die Behauptung Russell A. Bermans, dass die deutsche Kolonialpolitik nur 
selten versucht habe, die einheimische Bevölkerung zu germanisieren (Berman 
2003: 24), trifft meines Erachtens für die Türkei nicht zu. 

Die Errichtung oder Förderung von Kindergärten wird von Ideologen wie 
Jäckh und Rohrbach nie propagiert. Dennoch versteht es sich von selbst, dass der 
Deutsche Kindergarten als Ort des ersten Sprachkontakts für die Verbreitung der 
deutschen Sprache und somit für die „Stärkung des Deutschtums“ eine große 
Rolle spielte. Die gelegentliche Verlängerung der Kindergartenzeit (siehe Kapitel 
„Der Kindergarten in der Rue de Pologne“) zeigt, dass der gründliche deutsche 
Spracherwerb im Teutonia-Kindergarten einen großen Stellenwert besaß. Er war 
die Voraussetzung für einen problemlosen Übertritt in die Deutsche Schule. Dass 
die Kleinkinderschule ab Beginn des Ersten Weltkriegs auch von vielen einheimi-
schen (muslimischen) Kindern besucht wurde, passte ebenfalls in die neue deut-
sche Kulturpolitik Deutschlands nach dem Balkankrieg. 

War der Versuch der „Stärkung des Deutschtums“ nun ein Erfolg oder Misser-
folg? Der Historiker Klein glaubt, dass trotz der wenigen Erfolge der deutschen 
Bildungsanstrengungen, „letztendlich doch eine Verbreitung der Bildung und 
Kultur“ stattgefunden habe (Fritz Klein zitiert in: Gencer o.J.: 190). Deutsch-
lands Kalkül, mit Militär- und Bildungshilfe politischen und ökonomischen Ge-
winn zu erzielen, ging nach Gencer aber nur bedingt auf. „Die Türkei kooperier-
te mit den Deutschen nur dann und so lange, wie es den türkischen Interessen 
entsprach“ (Gencer o.J.: 291). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Der Deutsche Kindergarten in Konstantinopel
zwischen Missionierung und
„Stärkung des Deutschtums“

Mit dem Waffenstillstand von Mudros am 30. Oktober 1918 wurden alle Deut-
schen des Landes verwiesen (zur Okkupation Istanbuls siehe: Criss 2005). Dass 
dies das Ende der 66jährigen Kaiserswerther Präsenz in Konstantinopel bedeuten 
sollte, wies der Leiter der Diakonie von sich: 

Wir mögen nicht denken, dass der Sturm des Krieges so über unsere Arbeit dahingefah-
ren, dass sie nun vernichtet sein soll. Wie schwer die Zeiten auch sind und tatsächlich so 
viele Arbeit schon hat aufgegeben werden müssen, wir verlieren die Hoffnung nicht! 
(DDB 1918: 11). 

Tatsächlich glaubten die Kaiserswerther Diakonissen auch nach der Schließung 
und französischen Besetzung der Deutschen Schule und des Kindergartens, dass 
sie wenigstens am Deutschen Krankenhaus ihre Arbeit würden fortsetzen kön-
nen. Doch die Alliierten hielten an ihrer Forderung fest, sodass am 4. Februar 
1919 die letzten deutschen Diakonissen das von Engländern besetzte Kranken-
haus verließen (Lüttichau 1918: 26). Die Worte von Lüttichaus, des letzten Pfar-
rers der deutschen Gemeinde, bringen den Schock der deutschen Gemeinde be-
sonders gut zum Ausdruck: „Unser Werk am Goldenen Horn ist zusammenge-
brochen, so jäh, so furchtbar, dass man sich kaum der Tränen erwehren kann“ 
(ebenda). Man würde sich als Auslandsdeutscher heimatlos vorkommen, heimat-
los im doppelten Sinne: „Entwurzelt da, wo wir unser Zuhause geschaffen, und 
nicht mehr zuhause dort, wo unsere Wiege stand“ (ebenda). 

Am 18. und 22. März 1919 traf der Großteil der Schwestern in Kaiserswerth 
ein (DDB 1919: 6). Die verbliebenen Schwestern wurden innerhalb der nächsten 
Tage erwartet. Der Zusammenbruch 1918 war für die deutsche Gemeinde eine 
Tragödie, war sie doch besonders seit dem Regierungsantritt Wilhelms II. mäch-
tig gewachsen und stark geworden. Erst 1923 durften deutsche Staatsangehörige 
in die Türkei zurückkehren. Allerdings waren die Verhältnisse in der neu gegrün-
deten Türkischen Republik komplett anders. Der Nationalstaat Atatürks war we-
der an einer evangelischen Missionierung noch an der „Stärkung des Deutsch-
tums“ interessiert. Der „kranke Mann am Bosporus“ zeigte sich wieder gesund. 

In der Einleitung habe ich drei Thesen formuliert, die uns durch die vorliegende 
Arbeit begleiteten. In der ersten habe ich die Vermutung ausgesprochen, dass der 
Deutsche Kindergarten (1850-1852) gegründet wurde, um in Konstantinopel le-
benden Kindern deutscher Herkunft Deutsch beizubringen. Die zweite Hypothe-
se behauptete, dass der Kaiserswerther Kindergarten (1864-1875) ein Missionsin-
strument war und sein Schwerpunkt auf der evangelischen Erziehung der Kinder 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 96 

lag. Der Sprachunterricht sei nur von untergeordneter Bedeutung gewesen. Der 
Teutonia-Kindergarten (1882-1928), so die dritte These, habe hingegen möglichst 
vielen Kindern jeglicher Nationalität Deutsch und deutsche Tugenden beibringen 
wollen, um das „Deutschtum im Ausland“ zu stärken. Dies, obwohl die Leiterin-
nen des Kindergartens nach wie vor aus Kaiserswerth kamen. 

Die ersten zwei Thesen stellten sich als richtig heraus. Die Eröffnung des ersten 
Kindergartens von 1850 war die Idee des nach Konstantinopel entsandten Pfar-
rers Konstantin Schlottmann. Er störte sich daran, dass Kinder deutscher Her-
kunft gute Fremdsprachenkenntnisse besaßen, aber kein richtiges Deutsch spra-
chen. Sie sollten im Kindergarten die Gelegenheit haben, vor dem Eintritt in die 
Deutsche Evangelische Schule ihre deutschen Sprachdefizite zu beheben.  

Die Arbeit hat auch gezeigt, dass der Sprachunterricht im 1864 eröffneten Kai-
serswerther Kindergarten keine zentrale Rolle spielte. Viel wichtiger war den Dia-
konissen, die ihnen anvertrauten Kinder zu christlichen Persönlichkeiten heran-
zubilden. Dass sie sich dafür ihrer deutschen Muttersprache bedienten, bedeutete 
nicht, dass sie an einer Verbreitung der deutschen Sprache interessiert waren. Der 
häufig mehrsprachige Unterricht an Kaiserswerther Einrichtungen beweist, dass 
den Diakonissen nur die Verbreitung des religiösen Inhalts wichtig war. 

Die dritte These hat sich nicht als falsch erwiesen, muss aber ergänzt werden. 
Wir haben gesehen, dass der 1882 wiedereröffnete Teutonia-Kindergarten ideo-
logisch gespalten war. Während ihn weiterhin Kaiserswerther Diakonissen leite-
ten, wurde er von einer Gemeinde getragen, die sich ab 1871 immer deutlicher 
über ihren deutschen als über ihren evangelischen Charakter definierte. Während 
sich also die eine Seite um eine Evangelisierung des Orients bemühte, erhoffte 
sich die andere eine „Stärkung des Deutschtums“ in der Türkei. Das Beispiel des 
Kindergartens hat aber bewiesen, dass zwischen ihnen keine Kluft bestand. Im 
Gegenteil: Von 1882 bis 1918 liefen beide Motivationen Hand in Hand. Weder 
griffen die Akteure der „Stärkung des Deutschtums“ in den christlichen Lehrplan 
der Diakonissen ein, noch widersetzten sich die Kaiserswerther Schwestern, einen 
stärkeren Akzent auf den Deutschunterricht zu legen. 

Interessant ist in diesem Kontext, dass die Missionierung und die „Stärkung des 
Deutschtums“ mit ähnlichen Bildern und Methoden arbeiteten. Sowohl die Kai-
serswerther Diakonie als auch die Vertreter der „Stärkung des Deutschtums“ glaub-
ten, das im Todesschlaf befindliche Osmanische Reich erwecken zu müssen. Beide 
Male benutzten sie metaphorisch weibliche Wesen: Die Diakonie sprach vom „To-
desschlummer“ des weiblichen Geschlechts, Goltz und andere vom Schlummer 
des Dornröschens. Auch in ihren Vorgehensweisen stimmten sie größtenteils über-
ein. Sowohl für die Evangelisierung des Orients als auch für die „Stärkung des 
Deutschtums“ sollten Schulen, Waisenhäuser und Hospitäler errichtet werden. Mit 
dieser „Liebes-Arbeit“ (Formulierung der Kaiserswerther Diakonie), dieser „lieben-
den Umarmung“ (Formulierung einer patriotischen Zeitung) glaubten beide, sich 
den Weg für eine christliche oder kulturelle Durchdringung zu ebnen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 97 

Erfolgreich war im Osmanischen Reich weder der Versuch der Missionierung 
noch der der „Stärkung des Deutschtums“. Die Missionierung stieß auf die Ab-
wehr des sich religiös legitimierenden Staates. Dieser war nicht daran interessiert, 
sein Herrschaftsfundament untergraben zu lassen. Auch die verschiedenen reli-
giösen Gruppen interpretierten den Missionierungsversuch als Angriff auf ihre 
soziale Einheit. Aussagen über den Erfolg der Missionierung am Kindergarten zu 
machen, ist schwierig. Wir verfügen, abgesehen von einigen wenigen Erfolgsge-
schichten aus den Kaiserswerther Jahresberichten, über keine Quellen, die uns in 
dieser Frage weiterhelfen könnten. Eine Langzeitwirkung der Kaiserswerther Er-
ziehung auf die Kinder lässt sich anhand unserer Quellen nicht nachzeichnen. 

Das 1871 gegründete Deutsche Reich war im Kampf um Einflusssphären nicht 
weniger aktiv als England und Frankreich. Doch als Deutschland seinen Blick 
nach der Türkei richtete, waren beide Konkurrenten schon seit Jahrzehnten aktiv 
im Land präsent und betrieben eine aktive Schul- und Sprachpolitik. Diesen 
Rückstand aufzuholen, gelang dem Deutschen Reich trotz einer deutsch-
türkischen Annäherung unter Wilhelm II. und Abdulhamid II. nicht. Zu lange 
begnügte sich der „Newcomer“ mit der Entsendung von deutschen Reformoffi-
zieren und Beamten. Eine gezielte Kulturpolitik verfolgte Deutschland erst nach 
der Revolution der Jungtürken 1908. Mit der gemeinsamen Niederlage im Ersten 
Weltkrieg nahm aber auch die „Stärkung des Deutschtums“ ihr vorzeitiges Ende.  

Der Kindergarten war eine wichtige Kultureinrichtung für die Verbreitung der 
deutschen Sprache. Die rasant steigende Kinderzahl um 1900 kann als Sympa-
thiebeweis für Deutschland betrachtet werden, denn nur ein Bruchteil dieser Kin-
der war deutscher Herkunft. Dennoch blieben die goldenen Jahre des Deutschen 
Kindergartens eine kurze Episode in seiner langen Geschichte. Ob der Kindergar-
ten langzeitlich den „deutschen Gedanken“ in der Türkei verbreitet hat, ist zu be-
zweifeln. Der lange Stillstand des Gemeindelebens nach dem Ersten Weltkrieg 
und der schwierige Neubeginn in der Türkischen Republik warfen die ohnehin 
„verspätete Großmacht“ in seiner Kulturpolitik nochmals um Jahre zurück. 

1925 wurde der Deutsche Kindergarten in Konstantinopel wiedereröffnet. Aller-
dings blieb er bis zum Beginn des Zweiten Weltkrieges schwach besucht. Nach-
dem die neutrale Türkei im August 1944 die diplomatischen Beziehungen zum 
Deutschen Reich abgebrochen hatte, wurden alle deutschen Einrichtungen (mit 
Ausnahme des Deutschen Krankenhauses) besetzt und die Besitzer eines deut-
schen Passes des Landes verwiesen oder in Anatolien interniert. Obwohl die 
Deutsche Schule seine Tore 1953 wieder öffnete, blieb der Kindergarten geschlos-
sen. Erst 1961 eröffnete die deutsche Gemeinde den Teutonia-Kindergarten wie-
der. Er konnte die lange Tradition des Deutschen Kindergartens in Istanbul bis 
heute fortsetzen.  

Mit der Zunahme von binationalen Kindern ist in den letzten Jahrzehnten die 
Anzahl der Kindergartenkinder fortlaufend angestiegen. Und auch am ursprüng-
lichen Unterrichtsziel hat sich bis heute nicht viel verändert: Den Kindern mit 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 98 

deutsch(-türkischen) Wurzeln sollen frühzeitig solide deutsche Sprachkenntnisse 
vermittelt werden, um ihnen einen einfacheren Schuleintritt zu ermöglichen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang 

1. Standorte des Deutschen Kindergartens 1864-1918

Konstantinopel 

Bebek 

Pera

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 100 

Pera 

Taksim

Tünel

1

4

3

İstiklal Caddesi

2

6

5

1  Telegraf Sokak 
2  Serkis Sokak 
3  Rue Yazıcı 
4  Polonya Sokağı 
5  Tünel-Platz 
6  Şah Kulu Bostan    
    Sokağı 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 101 

2. Pfarrer der Deutschen Evangelischen Gemeinde zu Konstantinopel 

Amtszeit  Lebensdaten 

1843-1845 Carl Forsyth Major (1802-1852) KPG 
1845-1850  –  
1850-1855 Konstantin Schlottmann (1819-1887) KPG 
1855-1862 Carl Nathanael Pischon (1827-1887) KPG 
1862-1870 Bernhard Hülsen (1827-1885) KPG 
1870-1906 Paul Suhle (1842-1906) KDB 
1906-1919 Siegfried Graf von Lüttichau (1877-1965) KDB 

KPG: Königlich Preußischer Gesandtschaftsprediger 
KDB: Kaiserlich Deutscher Botschaftsprediger 

Quelle: Kriebel o.J. und Angaben des Evangelischen Zentralarchivs in Berlin. 

3. Vorsteher der Kaiserswerther Diakonie 

1836-1864 Theodor Fliedner (1800-1864) 
1865-1896 Julius Disselhoff (1827-1896) 
1897-1905 Wilhelm Zöllner (1860-1937) 
1905-1922 Johannes Stursberg (1859-1926) 

Quelle: Felgentreff 1998. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 102 

4. Chronologie des Deutschen Kindergartens

12. Dez. 1850 Gründung eines deutschen Kindergartens im preußischen 
Gesandtschaftspalais 

Jan. 1852 Vermutliche Schließung des Kindergartens 
1861 Gründung der Kinderstation im Deutschen Evangelischen 

Krankenhaus 
30. Mai 1864 Eröffnung des Kaiserswerther Kindergartens im Deutschen 

Evangelischen Krankenhaus 
1865 Umzug des Kindergartens in ein Mietshaus 

17. Juli 1868 Angliederung der Kinderstation an die Kleinkinderschule 
Okt. 1868 Umzug in ein Mietshaus in der Serkis Sokak 32 

5. Juni 1870 Kindergarten wird im Großbrand von Pera vollständig zer-
stört 
Aufnahme des Kindergartens im preußischen Gesandt-
schaftspalais 

ca. Okt. 1871 Abriss der Kindergarten-Unterkunft wegen eines geplanten 
Botschaftsneubaus 

Nov. 1871 Umzug des Kindergartens in die Polonya Sokak 20 
Mai 1873 Umzug nach Bebek 
Juni 1873 Kindergarten geht in den Besitz Kaiserswerths über 
Juni 1875 Schließung des Kaiserswerther Kindergartens in Bebek 

1879 Fonds für Wiedereröffnung des Kindergartens 
11. Dez. 1881 Konzert für Wiedereröffnung des Kindergartens 
31. Mai 1882 Eröffnung des Teutonia-Kindergartens in der „alten Teuto-

nia am Teké“ 
1. Aug. 1887 Kurze Schließung des Kindergartens wegen finanzieller 

Probleme 
20. Okt. 1887 Wiedereröffnung des Kindergartens 
10. Okt. 1897 Umzug des Kindergartens ins neue deutsche Schulhaus in 

der Şah Kulu Bostan Sokağı 
13. Nov. 1918 Schließung des Kindergartens durch die Alliierten 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 103 

5. Anzahl der Kindergartenkinder 1850-1918 (Diagramm) 

Quellennachweis: 
1850: Kriebel o.J. / 1864-72: BDS / 1873-74: B-1873, B-1874 / 1887-1900, 1902-04, 1906-07: 
122/78 / 1901, 1905, 1908-14: DDB / 1917: 256b. 
 

Totale Anzahl der Kindergartenkinder (ohne Angabe der Nationalität) 

Kinder deutscher Herkunft 

Muslimische Kinder 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliographie 

Archivalien1 

Auswärtiges Amt Berlin 

350 Aktenband: Konstantinopel 

Bundesarchiv Berlin-Lichterfelde 

R/901  39681-39702 (1895-1917) 
Aktenband: Deutsche Schule Konstantinopel 

Evangelisches Zentralarchiv Berlin 

JEG Jahreshefte der Deutschen Evangelischen Gemeinde zu Konstantino-
pel 

122/78 Protokolle des deutsch-evangelischen Wohlthätigkeitsvereins in Con-
stantinopel (8. Mai 1867 bis 13. Juni 1906) 

122/79 Protokolle des deutsch-evangelischen Wohlthätigkeitsvereins in Con-
stantinopel (7. Mai 1907 bis 3. April 1918) 

Fliedner-Kulturstiftung Kaiserswerth 

BDS Berichte über die Diakonissen-Stationen im Morgenland I bis XXIII 
1851-99 

DDB Dank- und Denk-Blätter aus der Morgenländischen Arbeit der Kai-
serswerther Diakonissen 1901-19 

SSV Schwestern- und Stationen-Verzeichnis 

256 Aktenband: Istanbul, Schule und Kinderheim in Bebek 1871-76 
256a Aktenband: Kleinkinderschule 1881-99, 1912-18 
256b Aktenband: Diverses 1902-19 
256c Aktenband: Korrespondenz 1919-25 
323 Aktenband: Deutsche Schule 1923-55 

S-1872 Aktenband 256: Konferenz-Statuten des Kinderhauses in der Rue de 
Pologne (10. Dezember 1872) 

1  Bei den aufgelisteten Archivalien werden in der ersten Spalte die Originalnummerierungen 
der jeweiligen Archive verwendet.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 106 

B-1873 Aktenband 256: Bericht über die Diakonissenschule in Bebek bei Con-
stantinopel über das Jahr 1873 

B-1874 Aktenband 256: Bericht für das Jahr 1874 über die Diakonissenschule 
in Bebek 

B-1917 Aktenband 256b: Jahresbogen „Anstalten und Schulen betreffend“ 
(25. März 1917) 

Briefe 

A Schauffler an Disselhoff 18.12.1872 FK 256 
B Marie Hirsch nach Kaiserswerth 22.04.1873 FK 256 
C Suhle nach Kaiserswerth 12.06.1873 FK 256 
D Suhle nach Kaiserswerth 28.07.1873 FK 256 
E Schauffler an Disselhoff 18.08.1873 FK 256 
F Kaiserswerth an amerikanische 

Missionsgesellschaft 
19.10.1874 FK 256 

G Kaiserswerth an Marie Hirsch 23.04.1875 FK 256 
H Kaiserswerth an amerikanische 

Missionsgesellschaft 
23.04.1875 FK 256 

I Suhle nach Kaiserswerth 07.05.1875 FK 256 
J Kaiserswerth an Evangelischen  

Wohltätigkeitsverein 
01.06.1875 FK 256 

K Suhle nach Kaiserswerth 05.12.1881 FK 256a 
L Suhle nach Kaiserswerth 06.02.1882 FK 256a 
M Suhle nach Kaiserswerth 06.03.1882 FK 256a 
N Suhle nach Kaiserswerth 22.05.1882 FK 256a 
O Suhle nach Kaiserswerth 10.03.1887 FK 256a 
P Suhle nach Kaiserswerth 12.12.1889 FK 256a 
Q Suhle nach Kaiserswerth 03.01.1893 FK 256a 
R Suhle nach Kaiserswerth 14.02.1895 FK 256a 
S Suhle nach Kaiserswerth 09.08.1897 FK 256a 
T Generalkonsul Stemrich an Botschafter  

Bieberstein 
12.02.1898 R/901 39681 

U Suhle nach Kaiserswerth 17.02.1899 FK 256a 
V Generalkonsul Mertens an Botschafter 

Bieberstein 
28.02.1910 R/901 39692 

W Vom Deutschtum in Konstantinopel 
Anhang Preußer an Lüttichau 

14.01.1925 FK 323 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 107 

Primärliteratur 

Banse, Ewald. 1913. Auf den Spuren der Bagdadbahn. Weimar. 
Barth, Hans. 1898. Türke, wehre dich! Leipzig. 
Blankenburg, Wilhelm. 1915. Die Zukunftsarbeit der deutschen Schule in der 

Türkei. In H. Grothe (Hg.) Länder und Völker der Türkei. Schriftensammlung des 
Deutschen Vorderasienkomitees. Leipzig, 1-31. 

Brooke, Dora. 1916. Kriegserlebnisse der Kaiserswerther Diakonissen in Alexandrien. 
Berichtet von Diakonissin Schwester Dora Brooke. Herausgegeben von Johannes Sturs-
berg. Kaiserswerth. 

Browski, Louis Egmont. o.J. Ein Ausflug mit der „Anatolischen Eisenbahn” von Kon-
stantinopel bis Biledjik und Nicäa und einer genauen Übersichtskarte der Bahn bis An-
gora. Konstantinopel [circa 1890]. 

Dehn, Paul. 1883. Deutschland und die Orientbahnen. München. 
Dehn, Paul. 1884. Deutschland und Orient in ihren wirthschaftspolitischen Beziehungen. 

Erster Theil: Nach dem Orient! Zweiter Theil: Zwischen Orient und Occident. Mün-
chen/Leipzig. 

Dehn, Paul. 1898. Kommende Weltwirtschaftspolitik. Berlin. 
Dernburg, Heinrich. 1892. Auf deutscher Bahn in Kleinasien. Eine Herbstfahrt. Ber-

lin. 
Direktion der Diakonissenanstalt Kaiserswerth (Hg.) 1926. 90 Jahre Kaiserswerther 

Diakonissen-Arbeit. Denkschrift zum 90. Jahresfest des Mutterhauses. Düsseldorf. 
Disselhoff, Julius. 1886. Denkschrift zur Jubelfeier der Erneuerung des apostolischen 

Diakonissen-Amtes und der fünfzigjährigen Wirksamkeit des Diakonissen-Mutterhau- 
ses zu Kaiserswerth am Rhein. Kaiserswerth. 

Döbel, Ernst Christoph. 1843. Des Wagnergesellen Ernst Christoph Döbel Wanderun-
gen im Morgenlande. Herausgegeben von Ludwig Storch. Gotha. 

Fliedner, Georg. 1892. Theodor Fliedner. Durch Gottes Gnade Erneuerer des apostoli-
schen Diakonissen-Amtes in der evangelischen Kirche. Kurzer Abriss seines Lebens und 
Wirkens. Kaiserswerth.  

Fliedner, Theodor. 1831. Collektenreise nach Holland und England, nebst einer aus-
führlichen Darstellung des Kirchen-, Schul-, Armen- und Gefängnisswesens beider Län-
der, mit vergleichender Hinweisung auf Deutschland, vorzüglich Preußen. Essen [2 
Bände]. 

Fliedner, Theodor. 1849. Die Notwendigkeit der Kleinkinderschulen und Einrichtung 
des Seminars für Kleinkinder-Lehrerinnen zu Kaiserswerth am Rhein. Kaiserswerth. 

Fliedner, Theodor. 1858. Reisen in das heilige Land, nach Smyrna, Beirut, Constanti-
nopel, Alexandrien und Cairo, in den Jahren 1851, 1856 und 1857. In zwei Theilen. I. 
Theil: Reise mit 4 Diakonissen in das heilige Land, nach Smyrna, Beirut und Constan-
tinopel im Jahre 1851. Kaiserswerth [zweiter Teil nicht erschienen]. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 108 

Fliedner, Theodor (Hg.) 1862. Liederbuch für Kleinkinder-Schulen und die untern 
Klassen der Elementarschulen und Familien. Mit Melodien, Gebeten, Bibelsprüchen, 
Denkversen, Spielen, der Methode der Erziehung und des Unterrichts in der Kleinkin-
der-Schule, einer Anleitung, solche Schulen zu errichten, und Selbstprüfungs-Fragen für 
Kleinkinder-Lehrerinnen. Kaiserswerth. 

Goltz, Colmar Freiherr von der. 1896. Anatolische Ausflüge. Reisebilder. Berlin. 
Grothe, Hugo. 1902. Die Bagdadbahn und das Schwäbische Bauernelement in Transkau-

kasien und Palästina. Gedanken zur Kolonisation Mesopotamiens. München. 
Grothe, Hugo. 1903. Auf türkischer Erde. Reisebilder und Studien. Berlin. 
Grothe, Hugo. 1913. Die asiatische Türkei und die deutschen Interessen. Halle. 
Grothe, Hugo. 1914. Deutschland, die Türkei und der Islam. Ein Beitrag zu den 

Grundlinien der deutschen Weltpolitik im islamischen Orient. Leipzig. 
Grothe, Hugo. 1915. Länder und Völker der Türkei. Schriftensammlung des Deutschen 

Vorderasienkomitees. Leipzig. 
Grothe, Hugo. 1916. Türkisch Asien und seine Wirtschaftswerte. Frankfurt a.M. 
Hennig, Richard. 1915. Die deutschen Bahnbauten in der Türkei, ihr politischer, 

militärischer und wirtschaftlicher Wert. In H. Grothe (Hg.) Länder und Völker 
der Türkei. Schriftensammlung des Deutschen Vorderasienkomitees. Leipzig, 333-364. 

Jäckh, Ernst. 1911. Der aufsteigende Halbmond. Beiträge zur türkischen Renaissance. 
Berlin. 

Jäckh, Ernst. 1911a. Im türkischen Kriegslager durch Albanien: Bekenntnisse zur 
deutsch-türkischen Freundschaft. Heilbronn. 

Jäckh, Ernst. 1913. Deutschland im Orient nach dem Balkankrieg. München. 
Jäckh, Ernst. 1915. Die deutsch-türkische Waffenbrüderschaft. Stuttgart/Berlin. (Der 

Deutsche Krieg. 24.) 
Kärger, Carl. 1892. Kleinasien. Ein deutsches Kolonisationsfeld. Berlin. 
Lindenberg, Paul. 1902. Auf deutschen Pfaden im Orient. Berlin. 
Liman von Sanders, Otto. 1920. Fünf Jahre Türkei. Berlin. 
Lüttichau, Graf Siegfried von. 1917. Jahreshefte der Deutschen Evangelischen Gemeinde 

zu Konstantinopel. Kriegsheft. Istanbul. 
Lüttichau, Graf Siegfried von. 1918. Jahreshefte der Deutschen Evangelischen Gemein-

de zu Konstantinopel. Festschrift zum 75jährigen Jubiläum der Gemeinde. Jahrgang: 
1916-1917 und 1917-1918. Berlin. 

Mühlmann, Felix Theodor (Hg.) 1884. Bericht über die deutsche und schweizer Schule 
zu Constantinopel, zum Gedächtnis ihres fünfzehnjährigen Bestehens auf Anregung des 
Schulrates. Konstantinopel. 

Richter, Julius (Hg.) 1906. Die Einwurzelung des Christentums in der Heidenwelt. Un-
tersuchungen über schwebende Missionsprobleme. Gütersloh. 

Richter, Julius. 1927. Der Islam als Religion. Leipzig. 
Richter, Julius. 1930. Allgemeine Evangelische Missionsgeschichte. Band II: Mission 

und Evangelisation im Orient. Gütersloh. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 109 

Rohrbach, Paul. 1902. Die Bagdadbahn. Berlin. 
Rohrbach, Paul. 1903. Deutschland unter den Weltvölkern. Materialien zur auswärti-

gen Politik. Berlin. 
Rohrbach, Paul. 1911. Das deutsche Kolonialwesen. Leipzig. 
Rohrbach, Paul. 1912. Der deutsche Gedanke in der Welt. Königstein im Taunus/ 

Leipzig. 
Rohrbach, Paul. 1912a. Deutschland in China voran! Berlin. 
Rohrbach, Paul. 1914. Zum Weltvolk hindurch! Stuttgart. 
Schäfer, Carl Anton. 1914. Deutsch-türkische Freundschaft. Stuttgart/Berlin. (Der 

Deutsche Krieg. 13.) 
Schäfer, Carl Anton. 1914a. Das neudeutsche Ziel. (Von der Nordsee bis zum Persi-

schen Golf). Stuttgart. 
Schäfer, Carl Anton. 1916. Die Entwicklung der Bagdadbahnpolitik. Weimar. (Deut-

sche Orient-Bücherei. 17.) 
Schlagintweit, Max. 1900. Deutsche Kolonisationsbestrebungen in Kleinasien. Mün-

chen. 
Schulz-Labischin, Gotthold. 1908. Die Sängerreise der Berliner Liedertafel nach dem 

Orient. (Bukarest, Konstanza, Konstantinopel, Smyrna, Athen, Saloniki, Budapest.) 
28. April bis 15. Mai 1908. Berlin. 

Stursberg, Johannes. 1911. Denkschrift zur Jubelfeier der Erneuerung des apostolischen 
Diakonissen-Amtes von Julius Disselhoff. Aus Anlass der fünfundsiebzigjährigen 
Wirksamkeit des Diakonissen-Mutterhauses zu Kaiserswerth am Rhein durchgesehen 
und nach dem Stande von 1911 neu herausgegeben. Kaiserswerth. 

Uhlig, Paul. 1925. Deutsche Arbeit in Kleinasien von 1888 bis 1918. Versuch einer kul-
turgeographischen Zusammenfassung. Greifswald. 

Ular, Alexander/Insabato, Enrico. 1909. Der erlöschende Halbmond. Türkische Ent-
hüllungen. Frankfurt a.M. 

Sekundärliteratur 

Abalı, Ünal. 1996. Ausländische Schulen in der Türkei. Zeitschrift für Türkeistudien 
(1): 19-34. 

Açıkses, Erdal. 1999. Osmanlı Devleti’ndeki Misyonerlik Faaliyetleri İle İlgili Bir 
Değerlendirme (İki Merkezden Örnekler). [„Eine Beurteilung der missionari-
schen Tätigkeiten im Osmanischen Reich. (Beispiele aus zwei Zentren)“]. Os-
manlı (2): 192-203. 

Adanır, Fikret. 1989. Der jungtürkische Modernismus und die nationale Frage im 
Osmanischen Reich. Zeitschrift für Türkeistudien (2): 79-91. 

Adanır, Fikret. 1991. Wandlungen des deutschen Türkeibildes in der ersten Hälf-
te des 20. Jahrhunderts. Zeitschrift für Türkeistudien (2): 195-211. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 110 

Adick, Christel. 2001. Deutsche Missions- und Kolonialpädagogik in Dokumenten. Ei-
ne kommentierte Quellensammlung aus den Afrikabeständen deutschsprachiger Archive 
1884-1914. Frankfurt a.M. (Historisch-vergleichende Sozialisations- und Bil-
dungsforschung. 2.) 

Adick, Christel. 2004. Grundstruktur und Organisation von Missionsschulen in 
den Etappen der Expansion des modernen Weltsystems. In A. Bogner/B. 
Holtwick /H. Tyrell (Hgs.) Weltmission und religiöse Organisationen. Protestantische 
Missionsgesellschaften im 19. und 20. Jahrhundert. Würzburg. (Religion in der Ge-
sellschaft. 16.) 459-482. 

Akarlı, Engin. 1999. II. Abdülhamid: Hayatı ve İktidarı. [„Abdulhamid II.: Sein 
Leben und seine Herrschaft“]. Osmanlı (2): 253-265. 

Akın, Nur. 2002. 19. Yüzyılın İkinci Yarısında Galata ve Pera. [„Galata und Pera in 
der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts“]. Istanbul. 

Bachmann, Martin. 2003. Tarabya: Geschichte und Entwicklung der historischen Som-
merresidenz des deutschen Botschafters am Bosporus. Istanbul. 

Bade, Klaus J. (Hg.) 1992. Deutsche im Ausland – Fremde in Deutschland. Migration 
in Geschichte und Gegenwart. München. 

Batur, Afife. 1994. Alman Çeşmesi. [„Der Kaiser-Wilhelm-Brunnen“]. İA (1): 
208-209. 

Batur, Afife. 1994a. Alman Elçiliği Yazlık Köşkleri. [„Die Sommerresidenz der 
deutschen Botschaft“]. İA (1): 210-211. 

Baydur, Mithat. 1999. Osmanlı-Alman İlişkilerinde Anadolu ve Bağdat Demir- 
yollarının Yeri. [„Die Stellung der Anatolischen- und der Bagdadbahn in den 
osmanisch-deutschen Beziehungen“]. Osmanlı (2): 345-360. 

Becker, Helmut. 1990. Äskulap zwischen Reichsadler und Halbmond. Sanitätswesen 
und Seuchenbekämpfung im türkischen Reich während des Ersten Weltkriegs. Herzo-
genrath. 

Benner, Thomas. 2001. Die Strahlen der Krone. Die religiöse Dimension des Kaisertums 
unter Wilhelm II. vor dem Hintergrund der Orientreise 1898. Marburg.  

Berman, Nina. 1996. Orientalismus, Kolonialismus und Moderne. Zum Bild des Ori-
ents in der deutschsprachigen Kultur um 1900. Stuttgart. 

Berman, Russell A. 2003. Der ewige Zweite. Deutschlands Sekundärkolonialis-
mus. In B. Kundrus (Hg.) Phantasiereiche. Zur Kulturgeschichte des deutschen Kolo-
nialismus. Frankfurt a.M. 19-32. 

Binark, Mutlu/Çulha, Guna/Kocabıyık, İshak (Hgs.) 2007. Zaman ve Uzam İçinde 
Haydarpaşa Garı: görsel ve sözlü tanıklık. [„Der Bahnhof Haydarpaşa in Zeit und 
Ausdehnung: Ein Zeugnis in Bild und Wort“]. Ankara. 

Bogner, Artur/Holtwick, Bernd/Tyrell, Hartmann (Hgs.) 2004. Weltmission und re-
ligiöse Organisationen. Protestantische Missionsgesellschaften im 19. und 20. Jahrhun-
dert. Würzburg. (Religion in der Gesellschaft. 16.) 

Böhme, Sabine. 1997. 120 Jahre Kaiserliches Palais. o.O. [Istanbul]. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 111 

Burger, Klaus. 1998. „Denen von milder Gunst des Schicksals kein wohlgeordnetes Fami-
lienleben vergönnt war”. Kleinkinderbewahranstalten und Kindergärten in Freiburg 
1848-1945. Freiburg i.Br. 

Büttner, Annett. 2006. Das internationale Netzwerk der evangelischen Mutter-
hausdiakonie. Ariadne (49): 64-71. 

Carmel, Alex. 1981. Christen als Pioniere im Heiligen Land. Ein Beitrag zur Geschichte 
der Pilgermission und des Wiederaufbaus Palästinas im 19. Jahrhundert. Basel. 

Caucig, Franz von. o.J. Von Constantinopel nach Istanbul. Herausgegeben und verlegt 
von Annemarie Hagen. Nürnberg. 

Chun-Shik, Kim. 2004. Deutscher Kulturimperialismus in China. Deutsches Kolonial-
schulwesen in Kiautschou (China) 1898-1914. Stuttgart. (Missionsgeschichtliches 
Archiv. 8.) 

Clay, Christopher. 2000. Gold for the Sultan. Western Bankers and Ottoman Finance 
1856-1881: A Contribution to Ottoman and to International Financial History. 
London/New York. 

Criss, Bilge. 2005. İşgal Altında İstanbul. [„Okkupiertes Istanbul“]. Istanbul. 
Dawletschin-Linder, Camilla. 1992. Die Rolle der europäischen Mächte bei der 

Auflösung des Osmanischen Reichs: Auswirkungen für Türken und Griechen. 
Zeitschrift für Türkeistudien (2): 171-186. 

Demirhan, Pertev. 1960. Generalfeldmarschall Colmar Freiherr von der Goltz. Das Le-
bensbild eines großen Soldaten. Aus meinen persönlichen Erinnerungen. Göttingen. 

Demm, Eberhard. 2005. Zwischen Kulturkonflikt und Akkulturation. Deutsche 
Offiziere im Osmanischen Reich. Zeitschrift für Geschichtswissenschaft (8): 691-715. 

Deutsche Schule Istanbul (Hg.) 1958. Festschrift zum 90jährigen Bestehen der Deut-
schen Schule Istanbul. Bergisch Gladbach. 

Deutsche Schule Istanbul (Hg.) 1968. Festschrift zum 100jährigen Bestehen der Deut-
schen Schule Istanbul 1868-1968. Istanbul. 

Deutsche Schule Istanbul (Hg.) 1993. 125 Jahre Deutsche Schule İstanbul. Festschrift. 
Istanbul. 

Dietrich, Anne. 1993. Die Deutsche Schule im Nationalsozialismus. In Deutsche 
Schule Istanbul (Hg.) 125 Jahre Deutsche Schule İstanbul. Festschrift. Istanbul, 118-
132. 

Dietrich, Anne. 1996. Deutsche Frauen in der Türkei. Arbeitsmigrantinnen, Hei-
ratsmigrantinnen, Emigrantinnen. Zeitschrift für Türkeistudien (1): 99-112. 

Dietrich, Anne. 1998. Deutschsein in Istanbul. Nationalisierung und Orientierung in 
der deutschsprachigen Community von 1843 bis 1956. Opladen. 

Dietrich, Anne. 1998a. Teutonia – ein deutscher Verein in Istanbul. Zeitschrift für 
Türkeistudien (1): 21-34. 

Dietrich, Anne. 1999. Deutsches Gemeindeleben – ein Aspekt christlichen Le-
bens in der Türkei. Zeitschrift für Türkeistudien (2): 285-291. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 112 

Düwell, Kurt/Link, Werner (Hgs.) 1981. Deutsche Auswärtige Kulturpolitik seit 1871. 
Geschichte und Struktur. Köln/Wien. (Beiträge zur Geschichte der Kulturpoli- 
tik. 1.) 

Einfalt, Michael/Jurt, Joseph u.a. (Hgs.) 2002. Konstrukte nationaler Identität: 
Deutschland, Frankreich und Großbritannien (19. und 20. Jahrhundert). Würzburg. 
(Identitäten und Alteritäten. 11.)  

Eken, Ahmet. 1992. Kartpostallarda İstanbul. [„Istanbul auf Postkarten”]. Istanbul. 
Erdoğan, Kutluay. 1994. Sankt Georg Avusturya Kız ve Erkek Liseleri. [„Österrei-

chisches Mädchen- und Knabengymnasium St. Georg“]. İA (6): 451. 
Farah, Irmgard. 1993. Die deutsche Pressepolitik und Propagandatätigkeit im Osmani-

schen Reich von 1908-1918 unter besonderer Berücksichtigung des „Osmanischen Lloyd”. 
Beirut. 

Felgentreff, Ruth. 1998. Das Diakoniewerk Kaiserswerth 1836-1998. Von der Diako-
nissenanstalt zum Diakoniewerk – ein Überblick. Düsseldorf-Kaiserswerth. (Kai-
serswerther Beiträge zur Geschichte und Kultur am Niederrhein. 2.) 

Freitag, Ulrike. 1995. Schutzmacht aller Muslime? Zur Geschichte deutscher Ori-
entpolitik. Blätter für deutsche und internationale Politik (12): 1460-1469. 

Franzke, Jürgen (Hg.) 2003. Bagdad- und Hedjazbahn. Deutsche Eisenbahngeschichte 
im Vorderen Orient. Nürnberg. 

Fuhrmann, Malte. 2002. Den Orient deutsch machen. Imperiale Diskurse des 
Kaiserreiches über das Osmanische Reich. Kakanien Revisited (28. Juli). 

 (www.kakanien.ac.at/beitr/fallstudie/MFuhrmann1, abgerufen am 06.12.2008). 
Fuhrmann, Malte. 2005. Cosmopolitan imperialists and the ottoman port cities: 

conflicting logics in the urban social fabric. Cahiers de la Méditerranée (67). 
 (http://cdlm.revues.org/document128.html, abgerufen am 13.09.2007). 
Fuhrmann, Malte. 2006. Der Traum vom deutschen Orient. Zwei deutsche Kolonien im 

Osmanischen Reich 1851-1918. Frankfurt a.M./New York. 
Funke, Birgit. 2001. Der pädagogische Zweig der Diakonie am Beispiel der Kleinkinder-

schule in Kaiserswerth. Siegen [unveröffentlichte Magisterarbeit]. 
Gaerte, Felix O. 1989. Das Deutsche Kaiserliche Palais in İstanbul. Istanbul. 
Gary, Gisela M. 1995. Geschichte der Kindergärtnerin von 1779 bis 1918. Wien. 
Gencer, Mustafa. 1995. Die Rolle der „Orientalischen Frage” in dem System der wechsel-

seitigen Beziehungen des Deutschen Kaiserreichs zum Osmanischen Reich (1890-1908). 
Bochum. 

Gencer, Mustafa. o.J. Bildungspolitik, Modernisierung und kulturelle Interaktion. 
Deutsch-türkische Beziehungen (1908-1918). Münster/Hamburg/u.a. (Konfronta-
tion und Kooperation im Vorderen Orient. 8.) [2002]. 

Gencer, Mustafa. 2002. Bildungspolitik, Modernisierung und kulturelle Interak-
tion. Deutsch-türkische Beziehungen (1908-1918). Zeitschrift für Türkeistudien: 
73-98. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 113 

Gencer, Mustafa. 2004. Der deutsche Faktor in der spätosmanischen Politik 
(1871-1918). Zeitschrift für Türkeistudien: 23-49. 

Generalkonsulat der BRD Istanbul (Hg.) 1989. Das Kaiserliche Palais in Istanbul 
und die deutsch-türkischen Beziehungen. Istanbul. 

Georgeon, François. 1997. Le sultan caché. Réclusion du souverain et mise en 
scène du pouvoir à l’époque de Abdülhamid II (1876-1909). Turcica (29): 93-124. 

Georgeon, François. 1999. II. Abdülhamid. Osmanlı (2): 266-274.  
Georgeon, François. 2003. Abdülhamid II. Le sultan calife (1876-1909). Paris. 
Geser, Marcel. 2007. Geschichte des deutschen Kindergartens Istanbul. In Orient-

Institut Istanbul (Hg.) Pera-Blätter. 19. Istanbul. 
Geser, Marcel. 2007a. Geschichte des deutschen Kindergartens. In Privatschule der 

Deutschen Botschaft Ankara – Zweigstelle Istanbul (Hg.) Jahrbuch 2006/2007. 
Istanbul, 189-198. 

Geser, Marcel. 2008. „Wir sind im Kleinen, was das Vaterland im Großen“: Der 
deutsche Kindergarten in Istanbul von 1850 bis 2007. In B. Pusch/T. Wilkos-
zewski (Hgs.) Facetten internationaler Migration in die Türkei: Gesellschaftliche Rah-
menbedingungen und persönliche Lebenswelten. Würzburg. (Istanbuler Texte und 
Studien. 13.) 111-128. 

Gronau, Dietrich. 1991. Nâzım Hikmet. Reinbek b. Hamburg. 
Grothusen, Klaus-Detlev. 1979. Die Orientalische Frage als Problem der europäi-

schen Geschichte. Gedanken zum 100. Jahrestag des Berliner Kongresses. In 
K.-D. Grothusen (Hg.) Die Türkei in Europa. Beiträge des Südosteuropa-Arbeits- 
kreises der Deutschen Forschungsgemeinschaft zum IV. Internationalen Südosteuropa-
Kongress der Association Internationale d’Études du Sud-Est Européen. Ankara,  
13.-18.8.1979. Göttingen, 79-96. 

Grothusen, Klaus-Detlev. 1989. Vom Berliner Kongress bis zur Konferenz von 
Lausanne (1878-1923): Höhepunkt und Ende der Orientalischen Frage. Zeit-
schrift für Türkeistudien (2): 93-111. 

Gründer, Horst (Hg.) 2006. „…da und dort ein junges Deutschland gründen“. Rassis-
mus, Kolonien und kolonialer Gedanke vom 16. bis zum 20. Jahrhundert. München. 

Gülersoy, Çelik. 1984. Dolmabahçe. Istanbul. (Çağlar Boyu İstanbul Görünüm- 
leri. 3.) 

Gülsoy, Ufuk. 1994. Hicaz Demiryolu. [„Die Hidjaz-Bahn”]. Istanbul. 
Hanselmann, Siegfried. 1971. Deutsche Evangelische Palästinamission. Handbuch  

ihrer Motive, Geschichte und Ergebnisse. Erlangen. 
Haydaroğlu, İlknur Polat. 1993. Osmanlı İmparatorluğunda Yabancı Okullar. [„Aus-

ländische Schulen im Osmanischen Reich“]. Ankara. 
Heigl, Peter. 2004. Schotter für die Wüste. Die Bagdadbahn und ihre deutschen Bauin-

genieure. Nürnberg. 
Hildebrand, Klaus. 1994. Deutsche Außenpolitik 1871-1918. München. (Enzyklo-

pädie Deutscher Geschichte. 2.)  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 114 

Holtwick, Bernd. 2004. Licht und Schatten. Begründungen und Zielsetzungen 
des protestantischen missionarischen Aufbruchs im frühen 19. Jahrhundert. In 
A. Bogner/B. Holtwick/H. Tyrell (Hgs.) Weltmission und religiöse Organisationen. 
Protestantische Missionsgesellschaften im 19. und 20. Jahrhundert. Würzburg. (Reli-
gion in der Gesellschaft. 16.) 225-247. 

Jaschinski, Klaus/Waldschmidt, Julius (Hgs.) 2002. Des Kaisers Reise in den Orient 
1898. Berlin. (Gesellschaft – Geschichte – Gegenwart. 27.) 

Joraschek, Josef. 1993. Ein kurzer Abriss der Baugeschichte von den ersten An-
fängen bis heute. In Deutsche Schule Istanbul (Hg.) 125 Jahre Deutsche Schule 
İstanbul. Festschrift. Istanbul, 103-105. 

Kampen, Wilhelm van. 1968. Studien zur deutschen Türkeipolitik in der Zeit Wilhelms 
II. Kiel.

Kalderon, Albert E. 1992. Turkish Jews of Istanbul and Missionary Activities du-
ring the Reign of Mahmut II (1808-1839). Turcica (24): 91-108. 

Karpat, Kemal H. 1985. Ottoman population 1830-1914. Demographic and Social 
Characteristics. Madison. 

Kayra, Cahit (Hg.) 1990. İstanbul Haritaları (Ortaçağdan Günümüze). Maps of Istan-
bul from the Middle Ages to the Present Day. Istanbul. 

Kazgan, Haydar. 1995. Osmanlıda Avrupa Finans Kapitali. [„Europäisches Finanz-
kapital im Osmanischen Reich“]. Istanbul. 

Kieser, Hans-Lukas. 2000. Der verpasste Frieden. Mission, Ethnie und Staat in den 
Ostprovinzen der Türkei 1839-1938. Zürich. 

Kleinert, Claudia. 1995. Die Revision der Historiographie des Osmanischen Reiches am 
Beispiel von Abdülhamid II. Das späte Osmanische Reich im Urteil türkischer Autoren 
der Gegenwart (1930-1990). Berlin. (Islamkundliche Untersuchungen. 188.) 

Kloosterhuis, Jürgen. 1981. Deutsche Auswärtige Kulturpolitik und ihre Trägergruppen 
vor dem Ersten Weltkrieg. In K. Düwell /W. Link (Hgs.) Deutsche Auswärtige Kul-
turpolitik seit 1871. Geschichte und Struktur. Köln/Wien. (Beiträge zur Geschichte 
der Kulturpolitik. 1.) 7-45. 

Kloosterhuis, Jürgen. 1994. „Friedliche Imperialisten“: Deutsche Auslandsvereine und 
auswärtige Kulturpolitik, 1906-1918. Frankfurt a.M./Berlin/Bern/u.a. (Europäi-
sche Hochschulschriften. III/588.) 

Kocabaşoğlu, Uygur. 1999. XIX. Yüzyılda Osmanlı İmparatorluğu’nda Amerikan 
Okulları. [„Amerikanische Schulen im Osmanischen Reich im 19. Jahrhun-
dert“]. Osmanlı (5): 340-349. 

Kocamanoğlu, Emine. 1999. Osmanlı Dönemi’nde Robert Kolej’de Din Eğitimi. 
[„Religiöse Erziehung am Robert College in osmanischer Zeit“]. Osmanlı (5): 
359-366. 

Kodaman, Bayram. 1999. II. Abdülhamid Hakkında Bazı Düşünceler. [„Einige 
Gedanken zu Abdulhamid II.“]. Osmanlı (2): 275-285. 

Koloğlu, Orhan. 1994. Almanca Basın. [„Deutsche Presse“]. İA (1): 213. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 115 

Kornrumpf, Hans-Jürgen und Jutta. 1998. Fremde im Osmanischen Reich 1826-
1912/13. Bio-bibliographisches Register. Stutensee. 

Kössler, Armin. 1981. Aktionsfeld Osmanisches Reich. Die Wirtschaftsinteressen des 
Deutschen Kaiserreiches in der Türkei 1871-1908. New York. 

Kössler, Armin. 1989. Die Besuche Kaiser Wilhelms II. in Konstantinopel (1889, 
1898, 1917). In Generalkonsulat der BRD Istanbul (Hg.) Das Kaiserliche Palais 
in Istanbul und die deutsch-türkischen Beziehungen. Istanbul, 31-42. 

Kössler, Armin. 1992. Die deutsch-türkischen Beziehungen zur Kaiserzeit. In Ch. Frag-
ner/K. Schwarz (Hgs.) Festgabe an Josef Matuz. Osmanistik-Turkologie-Diplomatik. 
Berlin. (Islamkundliche Untersuchungen. 150.) 161-180. 

Kriebel, Martin. o.J. Die Geschichte der deutschen evangelischen Gemeinde in Konstan-
tinopel-Istanbul von 1843 bis 1932. o.O. 

Kriebel, Martin. 1993. Die Anfänge der deutschen evangelischen Gemeinde in Konstan-
tinopel-Istanbul von 1843 bis 1850. Herausgegeben von der deutschen evangelischen 
Gemeinde Istanbul. Istanbul. 

Kundrus, Birthe. 2003. Kolonien – „Kinder des Gefühls und der Phantasie“. In 
B. Kundrus (Hg.) Phantasiereiche. Zur Kulturgeschichte des deutschen Kolonialismus. 
Frankfurt a.M. 7-18. 

Kundrus, Birthe (Hg.) 2003a. Phantasiereiche. Zur Kulturgeschichte des deutschen Ko-
lonialismus. Frankfurt a.M. 

Kuran-Burçoğlu, Nedret. 2002. Historischer Überblick über die kulturellen Be-
ziehungen zwischen der Türkei und Deutschland. In H. Lichtenberg/M. Dar-
tan/A. Eliş (Hgs.) Das Deutsch-Türkische Verhältnis: Auswirkungen auf den Bei-
trittsprozess der Türkei zur Europäischen Union. Bremen, 239-288. 

Kuran-Burçoğlu, Nedret. 2005. Die Wandlungen des Türkeibildes in Europa. Zürich. 
Laak, Dirk van. 2005. Über alles in der Welt. Deutscher Imperialismus im 19. und 20. 

Jahrhundert. München. 
Lippold, Christa. 1993. Das erste eigene Gebäude der Deutschen Schule İstan-

bul. In Deutsche Schule Istanbul (Hg.) 125 Jahre Deutsche Schule İstanbul. Fest-
schrift. Istanbul, 93-102. 

Lüdke, Tilman. 2005. Jihad made in Germany. Ottoman and German Propaganda and 
Intelligence Operations in the First World War. Münster. (Studien zur Zeitgeschich-
te des Nahen Ostens und Nordafrikas. 12.) 

Malkoç, Mustafa Numan. 1999. İstanbul’daki Protestan Kiliseler. [„Protestantische 
Kirchen in Istanbul”]. Istanbul. 

Mardin, Şerif. 1983. Jön Türklerin Siyasi Fikirleri 1895-1908. [„Die politischen 
Ideen der Jungtürken 1895-1908“]. Istanbul. 

Manzenreiter, Johann. 1982. Die Bagdadbahn als Beispiel für die Entstehung des Fi-
nanzimperialismus in Europa 1872-1903. Bochum. 

McMurray, Jonathan S. 2001. Distant Ties. Germany, the Ottoman Empire, and the 
Construction of the Baghdad Railway. Westport. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 116 

Mejcher, Helmut. 1975. Die Bagdadbahn als Instrument deutschen wirtschaftli-
chen Einflusses im Osmanischen Reich. Geschichte und Gesellschaft (1): 447-481. 

Meyer-Schlichtmann, Carsten. 1992. Von der Preußischen Gesandtschaft zum Doğan-
Apartmanı. 130 Jahre Geschichte eines Grundstückes und Hauses in Beyoğlu-İstanbul. 
Prusya Elçiliği’nden Doğan Apartmanı’na. İstanbul-Beyoğlu’ndaki Bir Binayla Ar-
sanın 130 Yıllık Tarihi. Istanbul. 

Meyer-Schlichtmann, Carsten. 1998. Das Doğan-Apartmanı, „Minderheitenresi-
denz“ in Beyoğlu-Istanbul. Zeitschrift für Türkeistudien (1): 35-54. 

Mogk, Walter. 1972. Paul Rohrbach und das „Größere Deutschland“. Ethischer Imperia-
lismus im Wilhelminischen Zeitalter. Ein Beitrag zur Geschichte des Kulturprotestan-
tismus. München. 

Mollenhauer, Daniel. 2002. „Den Volksgeist beschwören“. Wilhelm Heinrich 
Riehls „Wissenschaft vom Volke“ und die Konstruktion eines deutschen ‚Natio-
nalcharakters’. In M. Einfalt/J. Jurt u.a. (Hgs.) Konstrukte nationaler Identität: 
Deutschland, Frankreich und Großbritannien (19. und 20. Jahrhundert). Würzburg, 
155-169. 

Moltke, Helmuth von. 1997. Unter dem Halbmond. Erlebnisse in der alten Türkei 1835-
1839. Herausgegeben und neu bearbeitet von Ernst Bartsch. Stuttgart/Wien/Bern. 

Mordtmann, A.D. 1972. Anatolien. Skizzen und Reisebriefe aus Kleinasien (1850-
1859). Eingeleitet und mit Anmerkungen versehen von Franz Babinger. Osnabrück. 

Moreau, Odile. 1999. Osmanlı İmparatorluğu’nda Alman Askerî Misyonları. 
[„Deutsche Militärmissionen im Osmanischen Reich“]. Osmanlı (2): 335-344. 

Moreau, Odile. 2002. Objectifs et stratégies dans l’aide militaire allemande aux 
Ottomans. RIHM (81). (www.stratisc.org/partenaires/cfhm/rihm/81/RIHM_ 
81_MOREAU.html, abgerufen am 18.08.2007). 

Mühlmann, Carl. 1940. Das Deutsch-Türkische Waffenbündnis im Weltkriege. Leipzig. 
Onur, Ahmet. 1953. Türkiye Demiryolları Tarihi (1860-1953). [„Geschichte der tür-

kischen Eisenbahnlinien“]. Istanbul.  
Ordu, Arif Babür. 1982. Dokumente zur Geschichte des Deutschen Krankenhauses in 

Istanbul. Marburg. 
Ortaylı, İlber. 1981. İkinci Abdülhamit Döneminde Osmanlı İmparatorluğunda Alman 

Nüfuzu. [„Der deutsche Einfluss im Osmanischen Reich während der Regie-
rungszeit Abdulhamids II.”]. Ankara. 

Ortaylı, İlber. 2006. Osmanlı İmparatorluğu’nda Alman Nüfuzu. [„Der deutsche 
Einfluss im Osmanischen Reich”]. Istanbul. 

Ortaylı, İlber. 2007. Batılılaşma Yolunda. [„Auf dem Weg zur Verwestlichung”]. 
Istanbul. 

Osterhammel, Jürgen. 2003. Kolonialismus. Geschichte, Formen, Folgen. München. 
o.V. 1968. Die Deutsche Schule im Spiegel von Zeitungsmeldungen aus der Kai-

serzeit. In Deutsche Schule Istanbul (Hg.) Festschrift zum 100jährigen Bestehen der 
Deutschen Schule Istanbul 1868-1968. Istanbul, 173-174. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 117 

Öke, Mim Kemal. 1982. ‘Şark Meselesi’ ve II. Abdülhamid’in Garp Politikaları. 
[„Die Orientalische Frage und die Westpolitik Abdulhamids II.“]. Osmanlı 
Araştırmaları (III): 247-275. 

Önsoy, Rifat. 1982. Türk-Alman iktisadî münasebetleri (1871-1914). [„Türkisch-
Deutsche Wirtschaftsbeziehungen (1871-1914)”]. Istanbul. 

Özcan, Azmi/Buzpınar, Ş. Tufan. 1997. Church Missionary Society İstanbul’da. 
Tanzimat, Islahat ve Misyonerlik 1858-1880. [„Die Church Missionary Society 
in Istanbul. Tanzimat, Reformen und Missionierung 1858-1880“]. İstanbul 
Araştırmaları (1): 63-79. 

Özgüven, Burcu. 1994. Alman Lisesi. [„Die Deutsche Schule“]. İA (1): 212-213. 
Özgüven, Burcu. 1994a. İngiltere Elçiliği Binası. [„Das englische Botschaftsge-

bäude“]. İA (4): 175. 
Öztürk, Cemil. 1987. Haydarpaşa-İzmit Hattı. [„Die Haydarpaşa-Izmit-Linie“]. 

Istanbul [unveröffentlichte Magisterarbeit]. 
Pera Müzesi (Hg.) 2006. Konstantiniyye’den İstanbul’a. XIX. Yüzyıl Ortalarından XX. 

Yüzyıla Boğaziçi’nin Rumeli Yakası Fotoğrafları. From Konstaniniyye to İstanbul. Pho-
tographs Of The Rumeli Shore Of The Bosphorus. From The Mid XIXth To The XXth 
Century. Istanbul. (Pera Müzesi yayını. 15.) 

Petter, Wolfgang. 2002. Die deutsche Militärmission im Osmanischen Reich. In 
K. Jaschinski/J. Waldschmidt (Hgs.) Des Kaisers Reise in den Orient 1898. Berlin, 
87-99. 

Pohl, Manfred. 1999. Von Stambul nach Bagdad. Die Geschichte einer berühmten Ei-
senbahn. München. 

Polkehn, Klaus. 2002. Wilhelm II. in Konstantinopel. Der politische Startschuss 
zum Bau der Bagdadbahn. In K. Jaschinski/J. Waldschmidt (Hgs.) Des Kaisers 
Reise in den Orient 1898. Berlin, 61-73. 

Prodoillet, Simone. 1987. Wider die Schamlosigkeit und das Elend der heidnischen 
Weiber. Die Basler Frauenmission und der Export des europäischen Frauenideals in die 
Kolonien. Zürich. 

Pschichholz, Christin. 2008. Immigration of German-speaking people to the ter-
ritory of modern-day Turkey (1850-1918). In M. Schulze/D. G. John u.a. 
(Hgs.) German Immigrants and Their Descendants: Culture, History, Language. Wa-
terloo, 231-244. 

Pschichholz, Christin. 2008a. ’Diaspora’-Erfahrungen. Deutsche evangelische Ge-
meinden und ihre Pfarrer in der osmanischen Stadtgesellschaft. Discussions 1 
(2008). (www.perspectivia.net/content/publikationen/discussions/discussions-1-
2008/pschichholz_diaspora, abgerufen am 06.12.2008). 

Radt, Barbara. 2001. Geschichte der Teutonia. Deutsches Vereinsleben in Istanbul 1847-
2000. Istanbul. 

Radt, Barbara. 2006. Von der Teutonia bis zur Brücke – zur deutschsprachigen 
Infrastruktur in Istanbul. Zeitschrift für Türkeistudien (1): 152-159. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 118 

Rathmann, Lothar. 1962. Berlin-Bagdad. Die imperialistische Nahostpolitik des kaiser-
lichen Deutschland. Berlin [Ost]. 

Rathmann, Lothar. 1963. Stoßrichtung Nahost 1914-1918. Zur Expansionspolitik des 
deutschen Imperialismus im ersten Weltkrieg. Berlin [Ost]. 

Richter, Jan Stefan. 1997. Die Orientreise Kaiser Wilhelms II. 1898. Eine Studie zur 
deutschen Außenpolitik an der Wende zum 20. Jahrhundert. Hamburg. 

Rössler, Horst. 1992. Massenexodus: die Neue Welt des 19. Jahrhunderts. In K.J. 
Bade (Hg.) Deutsche im Ausland – Fremde in Deutschland. Migration in Geschichte 
und Gegenwart. München, 148-157. 

Saner, Turgut. 1994. Alman Elçiliği Binası. [„Das deutsche Botschaftsgebäude“]. 
İA (1): 209-210. 

Sankt-Georgskolleg (Hg.) o.J. 100 Jahre Sankt Georgskolleg. Sankt Georgskolleg Istan-
bul 1882-1982. Istanbul [1982].  

Scherer, Friedrich. 2001. Adler und Halbmond. Bismarck und der Orient 1878-1890. 
Paderborn/München/Wien/Zürich. (Wissenschaftliche Reihe. Otto-von-Bis- 
marck-Stiftung. 2.) 

Schmitt, Oliver Jens. 2005. Levantiner. Lebenswelten und Identitäten einer ethnokonfes-
sionellen Gruppe im osmanischen Reich im „langen 19. Jahrhundert“. München. 
(Südosteuropäische Arbeiten. 122.) 

Schödl, Günter. 1992. Die Deutschen in Ungarn. In K.J. Bade (Hg.) Deutsche im 
Ausland – Fremde in Deutschland. Migration in Geschichte und Gegenwart. Mün-
chen, 70-84. 

Schölch, Alexander. 1975. Wirtschaftliche Durchdringung und politische Kon-
trolle durch die europäischen Mächte im Osmanischen Reich (Konstantinopel, 
Kairo, Tunis). Geschichte und Gesellschaft (1): 404-446. 

Schöllgen, Gregor. 1981. „Dann müssen wir uns aber Mesopotamien sichern!“ 
Motive deutscher Türkenpolitik zur Zeit Wilhelms II. in zeitgenössischen Dar-
stellungen. Saeculum (32): 130-145. 

Schöllgen, Gregor. 1984. Imperialismus und Gleichgewicht. Deutschland, England und 
die orientalische Frage 1871-1914. München. 

Schöllgen, Gregor. 2003. Instrument deutscher Weltmachtpolitik. Die Bagdad-
bahn im Zeitalter des Imperialismus. In J. Franzke (Hg.) Bagdad- und Hedjaz-
bahn. Deutsche Eisenbahngeschichte im Vorderen Orient. Nürnberg, 108-111. 

Schubert, Hans Gottfried. 1986. 125 Jahre Deutsche Evangelische Kirche Istanbul. 
Istanbul. 

Schulze, Hagen. 2007. Kleine deutsche Geschichte. München. 
Schwanitz, Wolfgang G. 2002. Gold, Bankiers und Diplomaten. Zur Geschichte der 

Deutschen Orientbank 1906-1946. Berlin. 
Schwanitz, Wolfgang G. 2004. Paschas, Politiker und Paradigmen: Deutsche Poli-

tik im Nahen Orient 1871-1945. Comparativ (14/1): 22-45. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 119 

Schwanitz, Wolfgang G. (Hg.) 2004. Germany and the Middle East, 1871-1945. 
Princeton. 

Şeni, Nora. 2006. Istanbul mahalle and Venetian Ghetto: is the comparison rele-
vant? In The Mediterranean as a Constitutive Element of Europe. (Actes du collo-
que international, Antioche, Turquie, 21-22 mai 2003). Istanbul, 161-172. 

Sezer, Ayten. 1999. Osmanlı Döneminde Misyonerlik Faaliyetleri. [„Missionari-
sche Tätigkeiten in osmanischer Zeit“]. Osmanlı (2): 181-191. 

Shaw, Stanford J. 1977. History of the Ottoman Empire and Modern Turkey. Band 2: 
Reform, Revolution and Republic. The Rise of Modern Turkey 1808-1975. Cam-
bridge. 

Sigerist, Stefan. 2004. Schweizer im Orient. Schaffhausen. 
Sıtkı, Bekir. 1935. Das Bagdad-Bahn-Problem 1890-1903. Freiburg i.Br. 
Soy, H. Bayram. 2004. Almanya’nın Osmanlı Devlet Üzerinde İngiltere Nüfuz Müca-

delesi 1890-1914. [„Deutsch-britischer Konkurrenzkampf um Einfluss im Os-
manischen Reich“]. Ankara. 

Sundhausen, Holm. 1992. Deutsche in Rumänien. In K.J. Bade (Hg.) Deutsche im 
Ausland – Fremde in Deutschland. Migration in Geschichte und Gegenwart. Mün-
chen, 36-54. 

Sundhausen, Holm. 1992a. Die Deutschen in Jugoslawien. In K.J. Bade (Hg.) 
Deutsche im Ausland – Fremde in Deutschland. Migration in Geschichte und Gegen-
wart. München, 54-70. 

Temel, Mehmet. 1999. Osmanlı Devleti’ndeki Bazı Alman Din, Eğitim ve Hayır 
Kurumlarının Varlıklarının Onaylanması. [„Die Erlaubnis zur Existenz einiger 
deutschen Religions-, Bildungs- und Wohltätigkeitseinrichtungen im osmani-
schen Staat“]. Osmanlı (5): 350-358. 

Tozlu, Necmettin. 1999. Osmanlı İmparatorluğu’nda Misyoner Okulları. [„Mis-
sions-Schulen im Osmanischen Reich“]. Osmanlı (5): 329-339. 

Trumpener, Ulrich. 1968. Germany and the Ottoman Empire 1914-1918. Princeton. 
Trumpener, Ulrich. 1975. German Officers in the Ottoman Empire 1880-1918. 

In J.L.Wallach (Hg.) Germany and the Middle East 1835-1939. Tel Aviv, 23-30. 
Tuncer, E. Nükhet. 1994. Sankt Georg Kilisesi. [„Die Kirche St. Georg“]. İA (6): 

453-454. 
Turan, Kemal. 2000. Türk-Alman Eğitim İlişkilerinin Tarihi Gelişimi. [„Die histori-

sche Entwicklung der Türkisch-Deutschen Bildungsbeziehungen”]. Istanbul. 
Turan, Ömer. 1999. Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Türkiye’de Protestan Misyoner-

lik Faaliyetleri. [„Evangelisch-missionarische Tätigkeiten in der Türkei, von der 
osmanischen Zeit bis zur Republiksgründung“]. Osmanlı (2): 204-211.  

Turfan, Ruhi. 1969. Tarihte Türk-Alman Dostluk İlişkileri. [„Türkisch-Deutsche 
Freundschaftsbeziehungen in der Geschichte”]. Istanbul. 

Ürekli, Fatma. 2000. İstanbul’da 1894 Depremi. [„Das Erdbeben von 1894 in 
Istanbul”]. Istanbul. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARCEL GESER 120 

Vahapoğlu, M. Hidayet. 1992. Osmanlı’dan Günümüze Azınlık ve Yabancı Okullar. 
[„Schulen von Minderheiten und Ausländern von der osmanischen Zeit bis 
heute”]. Istanbul. 

Wallach, Jehuda Lothar. 1976. Anatomie einer Militärhilfe. Die preußisch-deutschen 
Militärmissionen in der Türkei 1835-1919. Düsseldorf. (Schriftenreihe des Insti-
tuts für Deutsche Geschichte. Universität Tel Aviv. 1.) 

Wellnitz, Britta. 2003. Deutsche evangelische Gemeinden im Ausland. Ihre Entstehungs-
geschichte und die Entwicklung ihrer Rechtsbeziehung zur Evangelischen Kirche in 
Deutschland. Tübingen. 

Wild, Stefan. 1991. Türken, Araber und Deutsche. Bemerkungen zur Entstehung 
und Bewertung von Völkerfreundschaften. Türkler, Araplar ve Almanlar. Halk-
lar arasındaki dostlukların oluşumu üzerine düşünceler ve bunların değerlen-
dirilmesi. Festvortrag, 8. Oktober 1991. In Orient-Institut der DMG Istanbul 
(Hg.) Pera-Blätter. 12. Istanbul. 

Wippermann, Wolfgang. 1981. Der „deutsche Drang nach Osten”. Ideologie und Wirk-
lichkeit eines politischen Schlagwortes. Darmstadt. 

Wippermann, Wolfgang. 2007. Die Deutschen und der Osten. Feindbild und Traum-
land. Darmstadt. 

Yasamee, Ferous Abdullah K. 1996. Ottoman diplomacy. Abdülhamid II and the 
great powers 1878-1888. Istanbul.  

Yeşilyurt Gündüz, Zuhal/Demirağ, Yelda. 2004. Turkey and the West: Contacts 
with Europe during the Ottoman Empire and Early Turkish Republic. Zeit-
schrift für Türkeistudien: 7-22. 

Yıldırım, Nuran. 1994. Alman Hastanesi. [„Das Deutsche Krankenhaus“]. İA (1): 
211-212. 

Yıldırım, Nuran. 1994a. Sankt Georg Hastanesi. [„Das St. Georgs-Kranken- 
haus“]. İA (6): 452. 

Yüksel, Murat. 1988. Osmanlı – Alman İlişkilerinin Gelişim Sürecinde Anadolu ve 
Bağdat Demiryolları. [„Die Anatolische- und die Bagdadbahn im Entwick-
lungsprozess der Osmanisch-Deutschen Beziehungen”]. Istanbul. 

Diverses 

Zeitungsartikel 

Obermayr, Gerhard. 2007. Bildung „made in Germany”. Frankfurter Allgemeine 
Zeitung. 01.02. 

Yalçın, Soner. 2007. Misyonerler 200 yıldır Anadolu’da. İlk saldırı 1863’te Bit-
lis’te, ilk cinayet 2007’de Malatya’da. [„Missionare seit 200 Jahren in Anatoli-
en. Erster Angriff 1863 in Bitlis, erster Mord 2007 in Malatya”]. Hürriyet. 
22.06. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN MISSIONIERUNG UND „STÄRKUNG DES DEUTSCHTUMS“ 121 

Filme 

Dieckhoff, Uwe. 2006. Talitha Kumi! „Frieden wächst in den Köpfen junger Men-
schen“. Dokumentarfilm. Ellwangen. 

Önsöz, Eren. 2006. Import – Export. Eine Reise in die deutsch-türkische Vergangenheit. 
Dokumentarfilm. Deutschland/Türkei. (www.import-export-der-film.de, abgeru-
fen am 03.11.2008). 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ORIENT-INSTITUT 

ISTANBUL 

_________________ 

 

ISTANBULER TEXTE UND STUDIEN 

 

1. Barbara Kellner-Heinkele, Sigrid Kleinmichel (Hrsg.), Mīr ʿAlīšīr Nawāʾī. Akten des 

Symposiums aus Anlaß des 560. Geburtstages und des 500. Jahres des Todes von Mīr ʿAlīšīr 

Nawāʾī am 23. April 2001. Würzburg 2003. 

2. Bernard Heyberger, Silvia Naef (Eds.), La multiplication des images en pays d’Islam. De 

l’estampe à la télévision (17e-21e siècle). Actes du colloque Images : fonctions et langages. 

L’incursion de l’image moderne dans l’Orient musulman et sa périphérie. Istanbul, 

Université du Bosphore (Boğaziçi Üniversitesi), 25 – 27 mars 1999. Würzburg 2003. 

3. Maurice Cerasi with the collaboration of Emiliano Bugatti and Sabrina D’Agostiono, 

The Istanbul Divanyolu. A Case Study in Ottoman Urbanity and Architecture. Würzburg 

2004. 

4. Angelika Neuwirth, Michael Hess, Judith Pfeiffer, Börte Sagaster (Eds.), Ghazal as 

World Literature II: From a Literary Genre to a Great Tradition. The Ottoman Gazel in Con-

text. Würzburg 2006. 

5. Alihan Töre Şagunî, Kutlukhan-Edikut Şakirov, Oğuz Doğan (Çevirmenler), Kutluk-

han-Edikut Şakirov (Editör), Türkistan Kaygısı. Würzburg 2006. 

6. Olcay Akyıldız, Halim Kara, Börte Sagaster (Eds.), Autobiographical Themes in Turkish 

Literature: Theoretical and Comparative Perspectives. Würzburg 2007. 

7. Filiz Kıral, Barbara Pusch, Claus Schönig, Arus Yumul (Eds.), Cultural Changes in the 

Turkic World. Würzburg 2007. 

8. Ildikó Bellér-Hann (Ed.), The Past as Resource in the Turkic Speaking World. Würzburg 

2008. 

9. Brigitte Heuer, Barbara Kellner-Heinkele, Claus Schönig (Hrsg.), „Die Wunder der 

Schöpfung“. Mensch und Natur in der türksprachigen Welt. Würzburg 2012. 

10. Christoph Herzog, Barbara Pusch (Eds.), Groups, Ideologies and Discourses: Glimpses of 

the Turkic Speaking World. Würzburg 2008. 

11. D. G. Tor, Violent Order: Religious Warfare, Chivalry, and the ʿAyyār Phenomenon in the 

Medieval Islamic World. Würzburg 2007. 

12. Christopher Kubaseck, Günter Seufert (Hrsg.), Deutsche Wissenschaftler im türkischen 

Exil: Die Wissenschaftsmigration in die Türkei 1933-1945. Würzburg 2008. 

13. Barbara Pusch, Tomas Wilkoszewski (Hrsg.), Facetten internationaler Migration in die 

Türkei: Gesellschaftliche Rahmenbedingungen und persönliche Lebenswelten. Würzburg 2008. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14. Kutlukhan-Edikut Şakirov (Ed.), Türkistan Kaygısı. Faksimile. In Vorbereitung. 

15. Camilla Adang, Sabine Schmidtke, David Sklare (Eds.), A Common Rationality: 

Muʿtazilism in Islam and Judaism. Würzburg 2007. 

16. Edward Badeen, Sunnitische Theologie in osmanischer Zeit. Würzburg 2008. 

17. Claudia Ulbrich, Richard Wittmann (Eds.): Fashioning the Self in Transcultural Settings: 

The Uses and Significance of Dress in Self-Narrative. Würzburg 2015. 

18. Christoph Herzog, Malek Sharif (Eds.), The First Ottoman Experiment in Democracy. 

Würzburg 2010. 

19. Dorothée Guillemarre-Acet, Impérialisme et nationalisme. L’Allemagne, l’Empire ottoman 

et la Turquie (1908 –1933). Würzburg 2009. 

20. Marcel Geser, Zwischen Missionierung und „Stärkung des Deutschtums“: Der Deutsche 

Kindergarten in Konstantinopel von seinen Anfängen bis 1918. Würzburg 2010. 

21. Camilla Adang, Sabine Schmidtke (Eds.), Contacts and Controversies between Muslims, 

Jews and Christians in the Ottoman Empire and Pre-Modern Iran. Würzburg 2010. 

22. Barbara Pusch, Uğur Tekin (Hrsg.), Migration und Türkei. Neue Bewegungen am Rande 

der Europäischen Union. Würzburg 2011. 

23. Tülay Gürler, Jude sein in der Türkei. Erinnerungen des Ehrenvorsitzenden der Jüdischen Ge-

meinde der Türkei Bensiyon Pinto. Herausgegeben von Richard Wittmann. Würzburg 

2010. 

24. Stefan Leder (Ed.), Crossroads between Latin Europe and the Near East: Corollaries of the 

Frankish Presence in the Eastern Mediterranean (12th – 14th centuries). Würzburg 2011. 

25. Börte Sagaster, Karin Schweißgut, Barbara Kellner-Heinkele, Claus Schönig (Hrsg.), 

Hoşsohbet: Erika Glassen zu Ehren. Würzburg 2011. 

26. Arnd-Michael Nohl, Barbara Pusch (Hrsg.), Bildung und gesellschaftlicher Wandel in der 

Türkei. Historische und aktuelle Aspekte. Würzburg 2011. 

27. Malte Fuhrmann, M. Erdem Kabadayı, Jürgen Mittag (Eds.), Urban Landscapes of  

Modernity: Istanbul and the Ruhr. In Vorbereitung. 

28. Kyriakos Kalaitzidis, Post-Byzantine Music Manuscripts as a Source for Oriental Secular 

Music (15th to Early 19th Century). Würzburg 2012. 

29. Hüseyin Ağuiçenoğlu, Zwischen Bindung und Abnabelung. Das „Mutterland“ in der Pres-

se der Dobrudscha und der türkischen Zyprioten in postosmanischer Zeit. Würzburg 2012. 

30. Bekim Agai, Olcay Akyıldız, Caspar Hillebrand (Eds.), Venturing Beyond Borders – Re-

flections on Genre, Function and Boundaries in Middle Eastern Travel Writing. Würzburg 

2013. 

31.  Jens Peter Laut (Hrsg.), Literatur und Gesellschaft. Kleine Schriften von Erika Glassen zur 
türkischen Literaturgeschichte und zum Kulturwandel in der modernen Türkei. Würzburg 
2014. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Tobias Heinzelmann, Populäre religiöse Literatur und Buchkultur im Osmanischen Reich. 
Eine Studie zur Nutzung der Werke der Brüder Yazıcıoġlı. In Vorbereitung. 

33. Martin Greve (Ed.), Writing the History of “Ottoman Music”. Würzburg 2015. 

 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506819 - am 20.01.2026, 03:29:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506819
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Inhaltsverzeichnis
	Vorwort
	Einleitung
	1. Die Entstehung der deutschen Gemeinde in Konstantinopel
	2. Der Kaiserswerther Kindergarten (1864-1875)
	3. Der Versuch der evangelischen Missionierung
	4. Der Teutonia-Kindergarten (1882-1918)
	5. Die „Stärkung des Deutschtums“ im Osmanischen Reich
	6. Der Deutsche Kindergarten in Konstantinopel zwischen Missionierung und
 „Stärkung des Deutschtums“
	Anhang
	Bibliographie

