Anke Granef$ (Wien)

Decolonizing the Mind

Zur politischen Bedeutung von Ubersetzungen
im afrikanischen Kontext

Im Sammelband Listening to Ourselves von Chike Jeffers (2013), in
dem erstmals Aufsitze bekannter afrikanischer Philosophen/innen in
ihren jeweiligen Muttersprachen (Dholuo, Gikuyu, Akan, Igbo,
Wolof, Amharisch) und in englischer Ubersetzung erschienen sind,
beginnt der nigerianische Philosoph Emmanuel Eze seinen Beitrag
mit einer kleinen Parabel:

Es war einmal eine Schildkrote, die alles Wissen sammelte, fiir
sich behalten und mit niemandem teilen wollte. Die Schildkrote tat
das gesammelte Wissen in einen Sack, band ihn sich um den Hals und
versuchte auf den hochsten Baum zu klettern, um den Sack dort un-
erreichbar fiir alle anderen zu verstecken. Sie kam allerdings nicht
weit, denn der Sack hinderte sie am Klettern. Ein Vogel, der dies sah,
lachte sie aus und riet der Schildkréte, den Sack auf den Riicken zu
binden und dann hinaufzusteigen. Die Schildkrote befolgte den Rat
und kam nun endlich voran. Allerdings wurde ihr klar, dass der Vogel
offensichtlich iiber ein Wissen verfiigte, das nicht ihr gehorte. Aus
Arger dariiber, nicht im alleinigen Besitz des Wissens zu sein, warf
die Schildkréte den Sack vom Baum. Der Sack zerbarst und der Wind
verbreitete das Wissen tiber alle Welt.

Eze argumentiert im Folgenden, dass ebenso wenig wie die
Schildkréte tiber alles Wissen der Welt verfiigen konne, eine Sprache
allein imstande sei, alle Wahrheiten auszudriicken. Vielmehr komme
es darauf an, den Reichtum aller Sprachen zu untersuchen.

1. Philosophie in Afrika und die Wahl der Sprache

Debatten um die Bedeutung eines Philosophierens in afrikanischen
Sprachen im Allgemeinen und um Méglichkeiten und Grenzen der
Ubersetzbarkeit philosophischer Konzepte, sowie um die angemesse-
ne Sprache, in der ein/e afrikanische/r Philosoph/in philosophieren

220

26.01.2026, 01:25:06.


https://doi.org/10.5771/9783495813645-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Decolonizing the Mind

sollte, nehmen in der modernen akademischen Philosophie Afrikas
eine zentrale Stelle ein. Dies ist nicht verwunderlich, denn die aka-
demische Philosophie! entstand in Afrika im 20. Jahrhundert in einer
Situation der Mehrsprachigkeit und im Kontext kolonisierter oder
postkolonialer Lander, in denen das Bildungssystem und die offizielle
Landessprache vom Kolonisator aufgezwungen und auch nach der
Befreiung vom Kolonialismus beibehalten wurden. In diesem Kontext
ist die Frage nach der Sprache, in der Schulbildung vermittelt, in der
Literatur, Kunst und Wissenschaft betrieben und in der philosophiert
wird, keine banale, sondern je schon eine politisch aufgeladene Frage.

Allerdings sind Mehrsprachigkeit ebenso wie kulturell-religigse
Uberlappungen kein Phinomen, das erst mit Beginn der Kolonisie-
rung Afrikas eingesetzt hat, sondern waren in weiten Gebieten Afri-
kas siidlich der Sahara bereits vor dem Kolonialismus Teil der Alltags-
kultur. Bis heute spricht eine sehr grofle Anzahl von Afrikanern/
innen neben der jeweiligen Muttersprache weitere afrikanische Spra-
chen, z.B. der Nachbarvolker oder weit verbreitete afrikanische Ver-
kehrs- und Handelssprachen, wie Kiswahili oder Haussa. Denn, wie
der kamerunische Historiker und Philosoph Achille Mbembe betont,
Mobilitit war von Anfang an eines der Grundkennzeichen der afri-
kanischen Gesellschaften:

»Die Geschichte Afrikas ist eine Geschichte aufeinanderprallender Kultu-
ren, gepriagt vom Mahlstrom der Kriege, von Invasionen, Migrationen,
»Mischehen, von Glaubenslehren, die man sich zu eigen macht, von Tech-
niken, die ausgetauscht, und Waren, die gehandelt werden. Die Kultur-
geschichte des Kontinents ist ohne das Paradigma des Umbherziehens, der
Mobilitdt und der Ortsveridnderung kaum zu verstehen.«?

Fiihrt man sich diese Mobilitit vor Augen, werden alle Vorstellungen
von einer »reinen« oder abgeschlossenen afrikanischen Kultur als das
entlarvt, was sie in der Tat sind — namlich ein Mythos. Erst der Kolo-
nialismus brachte diese Mobilitdt durch die moderne Institution der
Grenzziehung zum Erstarren, so Mbembe.

Heute kommt zur sprachlichen Kompetenz die jeweilige offiziel-
le Landessprache (zumeist Englisch, Franzosisch oder Portugiesisch)
hinzu, die insbesondere Menschen, die eine hohere Bildung erworben

! Ich spreche hier bewusst von der akademischen Philosophie in Afrika, die im We-
sentlichen erst im 20. Jahrhundert entstanden ist. Philosophische Traditionen lassen
sich allerdings sehr viel linger zuriickverfolgen.

2 Mbembe, »Afropolitanismuss, S. 332.

221

26.01.2026, 01:25:06.


https://doi.org/10.5771/9783495813645-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anke GraneB

haben, auf sehr hohem, gewissermafSen muttersprachlichem, Niveau
beherrschen. Die Mehrsprachigkeit der modernen Afrikaner/innen
betrachtet Mbembe als eines der Anzeichen einer neuen »transnatio-
nalen Kultur«?, fiir die er den Begriff des » Afropolitanismus« geprigt
hat. Dieser Afropolitanismus, der heute seinen Ausdruck am deut-
lichsten in afrikanischen Metropolen wie Johannesburg oder Dakar
finde, sei geprigt durch eine Kultur der Mobilitdt, in der Tradition
und Moderne parallel nebeneinander existierten, die offen sei fiir
Neues, in der Fremdes integriert und Eigenes fortgesetzt werde, eine
Kultur, die den erstarrten afrikanischen Nationalismus und Nativis-
mus tiberwinde.*

In den Geisteswissenschaften stellt sich die Frage nach der Sprache, in
der gedacht, publiziert oder unterrichtet wird, mit besonderer Bri-
sanz. Akademiker/innen in kolonisierten oder postkolonialen Lin-
dern Afrikas haben ihre hohere Bildung in einem Bildungssystem
erhalten, das dem der ehemaligen Kolonialmacht nachempfunden ist,
und in der Sprache des Kolonisators. Die akademischen Sprachen, in
die sie hineingewachsen sind und in denen sie sich austauschen, pu-
blizieren und unterrichten, sind somit (mit wenigen Ausnahmen)
Englisch, Franzgsisch und Portugiesisch. Dieser Umstand und die da-
mit einhergehenden Implikationen fiir jedes Philosophieren sind den
Philosophen/innen Afrikas nur allzu bewusst. Ein grofler Teil der
philosophischen Debatten beschiftigt sich heute mit Untersuchungen
zu Fragen der Abhingigkeit des Denkens von Kolonialsprachen und
den damit in Verbindung stehenden Implikationen fiir das eigene
Denken, also mit dem Einfluss auf Weltbilder, Normen- und Werte-
systeme, die zugleich auch durch die Muttersprache und die Erzie-
hung entlang der Vorstellungen und Normen der jeweiligen sprach-
lichen, kulturellen und religiosen Herkunftsgemeinschaft geprigt

> Mbembe, »Afropolitanismusc, S. 336.

* »Das Wissen um diese Verfugung des Hier mit dem Anderswo, das Wissen um die
Gegenwart des Anderswo im Hier — und umgekehrt —, diese Relativierung der ur-
spriinglichen Wurzeln und Zugehérigkeiten, diese Art, absichtsvoll das Fremde, den
Fremden und das Ferne anzunehmen, diese Fihigkeit, sein eigenes Gesicht in dem des
Fremden wiederzuerkennen, die Spuren des Fernen in der nidchsten Umgebung zu
wiirdigen, sich Unvertrautes zu eigen zu machen und mit dem zu arbeiten, was ge-
meinhin als Gegensatz erscheint — eine derartige kulturelle, historische und dstheti-
sche Empfindsamkeit ist gemeint, wenn man den Begriff »Afropolitanismus« ge-
braucht.« Mbembe, » Afropolitanismus«, S. 334.

222

26.01.2026, 01:25:06.


https://doi.org/10.5771/9783495813645-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Decolonizing the Mind

wurden.’ Die zentrale Frage in diesem Zusammenhang ist aber nicht
nur, inwiefern das Denken in den ehemaligen Kolonialsprachen Welt-
anschauungen und Theorien verindert, sondern vor allem, inwiefern
dadurch Strukturen der Abhingigkeit von den ehemaligen Kolonial-
michten fortbestehen.

Im Zusammenhang mit dem Bestreben der Uberwindung kolo-
nialer Abhdngigkeiten ist Sprache einer der wichtigsten Aspekte
einer »Entkolonisierung der Kopfe«. Intellektuelle wie der kenia-
nische Schriftsteller und Literaturwissenschaftler Ngugi wa Thi-
ong’o, der ghanaische Philosoph Kwasi Wiredu oder der kongolesi-
sche Philosoph Valentin Mudimbe haben dieses Problem zu einem
zentralen Anliegen ihrer Arbeiten gemacht.

Insbesondere Ngugi wa Thiong’o befeuerte die intellektuellen
Debatten zu diesem Thema in Afrika. Zum einen durch die sogenann-
te »Grof3e Nairobi Literaturdebatte«, zu deren Initiatoren im Jahr
1968 Ngugi gehorte und in der kritisch hinterfragt wurde, warum
afrikanische Literatur nicht im Zentrum des Unterrichts an der Uni-
versitdt Nairobi stand, sondern englische, also jene des ehemaligen
Kolonisators. Mit dieser kritischen Frage begann eine Debatte iiber
die Literatur-, Kultur- und Bildungspolitik in Kenia und in anderen
afrikanischen Landern, in der ganz grundlegend neu bestimmt wer-
den sollte, was der Inhalt der Lehrpline in postkolonialen afrikani-
schen Landern umfassen sollte und welche Priorititen hier zu setzen
seien.® Diese Debatten haben zu Reformen von Lehrplanen gefiihrt,
sind aber bei Weitem nicht abgeschlossen, wie insbesondere die Stu-
dentenproteste und die #rhodesmustfall-Bewegung in Siidafrika seit
2015 wieder zeigen. Aber auch die jiingsten »Why is my curriculum
white?«-Debatten in den USA verlaufen entlang der bereits von
Ngugi eingeschlagenen Argumentationsstrategie zur Diversifizie-
rung der Lehrpléane.

Zum anderen, und dieser Schritt hat fast noch mehr Aufsehen
erregt und heftige Debatten ausgeldst, begann Ngugi wa Thiong’o in

5 Autobiografische Arbeiten wie die des kongolesischen Philosophen Valentin Mu-
dimbe (Les corps glorieux) oder von afrikanischen Schriftsteller/innen zeigen, dass
bereits ihre Kindheit durch das Zusammentreffen verschiedener Normen- und Wer-
tesysteme geprdgt war, zum Beispiel aufgrund der Tatsache, dass sowohl einheimische
Religionen als auch das Christentum im Elternhaus gepflegt wurden. D. h. bereits die
Ausgangssituation, der Kontext, in den afrikanische Intellektuelle im 20. Jahrhundert
hineingeboren wurden, war in der Mehrzahl ein hybrider.

¢ Wa Thiong’o, Decolonising the mind, S. 89.

223

26.01.2026, 01:25:08.,


https://doi.org/10.5771/9783495813645-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anke GraneB

den 1970er Jahren seine Stiicke und Biicher in seiner Muttersprache
Gikuyu zu schreiben. Diese Abkehr vom Englischen und die Hinwen-
dung zur afrikanischen Muttersprache, die Ngugi, der selbst als einer
der wichtigsten Vertreter afrikanischer Literatur in europiischen
Sprachen galt (sein erster Roman Weep not Child, 1964, war der erste
Roman eines Ostafrikaners auf Englisch), vielfach in seinen politi-
schen und kulturellen Essays thematisierte und begriindete, fithrte
zu einer Vertiefung der Debatten iiber die Notwendigkeit einer geis-
tigen Emanzipation von >westlichen« epistemen ebenso wie der De-
batten um das Fiir und Wider des Schreibens in afrikanischen Spra-
chen.”

Im afrikanischen Diskurs rund um Fragen einer »Entkolonisie-
rung der Kopfe« lassen sich aus heutiger Sicht drei Ansitze unter-
scheiden. Alle drei eint das Ziel, die Bedingungen der Moglichkeit
eines autonomen und emanzipierten afrikanischen Subjekts auszu-
loten, das trotz und im Bewusstsein der kolonialen und neokolonialen
Durchdringung aller Sphiren des Lebens zu einem selbstbestimmten
Handeln fahig ist. Dabei zielen die drei Ansdtze auf verschiedene As-
pekte eines solchen emanzipatorischen Prozesses und bedienen sich
unterschiedlicher Methoden.

Ein erster Ansatz, den ich hier als die befreiungstheoretische
Perspektive auf die Dekolonisierung des Bewusstsein in Afrika be-
zeichnen mochte, ist der Ansatz Ngugi wa Thiong’os. Im Zentrum
steht die kulturelle Emanzipation des/der Afrikaners/in als Teilaspekt
eines umfassenderen Befreiungsprozesses, der mit der politischen
Unabhingigkeit erst seinen Anfang nahm. Sowohl Bildung als auch
Kultur- und Literaturproduktion miissten stirker Inhalte aus dem
Erbe Afrikas (Ngugi betont hier die Bedeutung oraler Uberlieferun-
gen) und der Gegenwart integrieren, damit die Welt von einer afri-
kanischen Perspektive aus betrachtet werden konne. Ein ebenso wich-
tiger Aspekt ist dabei die Sprache. Die bis heute vorherrschende
Verwendung ehemaliger Kolonialsprachen ist fiir Ngugi Sinnbild
des Fortbestehens neokolonialer Unterdriickung.® Bereits die Wahl
der Sprache sei Zeuge der Abhingigkeit von Europa und der Uber-

7 Siehe hierzu auch Stockhammer, Afrikanische Philologie, ab S. 178.
8 »The physical violence of the battlefield was followed by the psychological violence
of the classroom. [...] The bullet was the means of physical subjugation. Language

was the means of the spiritual subjugation.« Wa Thiong’o, Decolonising the mind,
S.9.

224

26.01.2026, 01:25:06.


https://doi.org/10.5771/9783495813645-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Decolonizing the Mind

nahme eines eurozentrischen Standpunktes.” Denn Sprachen trans-
portieren Konzepte und Ideen, die den jeweiligen Blick auf die Welt
grundlegend bestimmen. Zudem fiihre die Vernachlassigung afri-
kanischer Sprachen zu deren Verarmung. Nur die Anwendung der
Sprache, nicht nur im Alltag, sondern auch in der Produktion von
Literatur und Wissenschaft, konne diese lebendig erhalten und wei-
terentwickeln.

Die Frage der Verwendung afrikanischer Sprachen ist dabei fiir
Ngugi auch eine Klassenfrage, denn die offiziellen Landessprachen
werden von einem Teil der Landbevilkerung oft nur unzureichend
beherrscht und diese damit von einer sinnvollen Beteiligung an der
Gestaltung des Landes ausgeschlossen. Insofern ist sein Kampf fiir
eine Aufwertung afrikanischer Sprachen und des afrikanischen geis-
tigen Erbes, das vor allem in den oralen Traditionen'® der Landbevdl-
kerung lebendig ist, auch ein Kampf fiir mehr soziale Gerechtigkeit
und gegen die Vorherrschaft des Imperialismus weltweit."!

Den zweiten Ansatz mochte ich als diskurskritische Perspektive
auf die Dekolonisierung des Bewusstseins bezeichnen. Hier sind Phi-
losophen wie Valentin Mudimbe oder auch Achille Mbembe ein-
zuordnen, die die Erfindung Afrikas bzw. des »Negers« im kolonialen
Diskurs nachvollziehen und im Rahmen dessen die Konstruktion
Afrikas und des/der Afrikaners/in als das Andere Europas und als
ewig Unterdriickte und Abhangige sichtbar und verstehbar machen.
Das Entwickeln eines Bewusstsein tiber diese implizite Abhingigkeit
aller Beschreibungen Afrikas, der afrikanischen Realitdt, Erfahrung,
Kultur und Person von westlichen Denkstrukturen und Begriffen ist
laut Mudimbe Voraussetzung dafiir, zu einer selbstbestimmten Iden-
titat zu finden. Eine Rekonstruktion vorkolonialer, kolonialer und
auch postkolonialer Traditionen, Schulen und Strémungen miisse
den epistemischen Bruch, in dem sich die heute arbeitenden Wissen-
schaftler/innen befinden, mit reflektieren und somit den Konstruk-

 Wa Thiong’o, Moving the Centre, S. 19.

10" An diesem Punkt kommt natiirlich die interessante Frage der Ubersetzung oraler
Traditionen in Schrifttraditionen ins Spiel, die hier jedoch nicht weiter erértert wer-
den kann.

1 »[...] writers in African languages should reconnect themselves to the revolution-
ary traditions of an organised peasantry and working class in Africa in their struggle to
defeat imperialism and create a higher system of democracy and socialism in alliance
with all other peoples in the world.« Wa Thiong’o, Decolonising the mind, S. 29-30.

225

26.01.2026, 01:25:06.


https://doi.org/10.5771/9783495813645-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anke GraneB

tionscharakter einer jeden Re-konstruktion afrikanischen Erbes deut-
lich machen.

Den dritten Ansatz mochte ich als sprachanalytische Perspektive
auf die Dekolonisierung des Bewusstseins bezeichnen. Prominentes-
ter Vertreter ist hier Kwasi Wiredu. Diese explizit philosophische
Richtung hat im Vergleich zur befreiungstheoretischen Perspektive
kein dezidiert gesellschaftspolitisches Ziel. Zentrales Anliegen ist eine
begriffliche oder konzeptionelle Dekolonisierung im Sinne einer Be-
freiung von den alles durchdringenden westlichen Denkstrukturen,
welche den Blick auf die der afrikanischen Perspektive zugehorigen
Strukturen verstellen. Denn wie Niels Weidtmann es treffend in sei-
ner Auseinandersetzung mit Wiredu beschreibt:

»Sprachen sind nicht beliebig austauschbar, sondern spiegeln die besonde-
ren Erfahrungen wider, die eine Kulturgemeinschaft mit und in der Welt
macht. In den Sprachen gewinnt die jeweilige Art der »Welterschlieflung«
ihren spezifischen Ausdruck. Den unterschiedlichen kulturellen Perspekti-
ven entsprechend, lassen sich folglich Konzeptionen einer Kultur, die so in
einer anderen nicht existieren, auch nicht ohne weiteres in einer anderen
Sprache ausdriicken.«

Wiredu zeigt in seinen Analysen, dass durch die — meist unbewusste
— Ubernahme von den einer bestimmten Sprache eigenen Denkfor-
men es im Prozess der Ubersetzung von afrikanischen Konzepten in
europdische Sprachen hiufig zu Verzerrungen und Verfilschungen
von Bedeutungen kommt. Anhand solcher Begriffe wie Wahrheit,
Sein oder Person hat Wiredu deren philosophischen Gehalt in seiner
Muttersprache Twi, der Sprache der Akan, untersucht und iiberpriift,
inwiefern eine Ubersetzung dieser Begriffe ins Englische (oder umge-
kehrt) zu Bedeutungsverschiebungen fiihrt. Interessant ist in diesem
Zusammenhang seine Auseinandersetzung mit Descartes Begriff des
Geistes. Wiredu beschreibt, dass ihn bei der Beschiftigung mit Des-
cartes’ Verstdndnis von Geist stets ein gewisses Unbehagen beschlich.
Thm wurde klar, dass er im Gegensatz zu Descartes Geist nicht als
Entitit oder gar Substanz versteht, sondern eher ein prozessuales
oder funktionales Verstindnis von Geist im Sinne eines Denkprozes-
ses habe. Dies fiihrt er auf seine Muttersprache Twi zuriick, in der
Geist als eine Fihigkeit verstanden wird. Eine Trennung von Korper
und Geist, wie sie dem cartesischen Ansatz zugrunde liegt, komme im

2 Weidtmann, »Der gemeinsame Weg der Kulturen zu gréflerer Wahrheit, S. 7.

226

26.01.2026, 01:25:06.


https://doi.org/10.5771/9783495813645-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Decolonizing the Mind

Twi nicht vor. Auch die Annahme eines Ich als spirituelles, nicht-
raumliches, immaterielles Wesen, wie bei Descartes, konne im Twi
nicht ausgedriickt werden, da dem Begriff des Seins auf Twi ein aus-
schliefSlich raumlich-naturalistisches Verstindnis zugrunde liege."?
Auf Twi sei es nicht méglich, das Wort >sein< ohne eine nihere Be-
stimmung zu verwenden. Es wird immer gefragt: Was sein? oder Wo
sein?4

Aufgrund der deutlichen semantischen Differenzen diirften Ko-
lonialsprachen nicht ungepriift fiir die philosophische Arbeit iiber-
nommen werden. Vielmehr sei eine unreflektierte Ubernahme ein
Zeichen >kolonialer Mentalitdt«.'> Bereits seit 1980 betont Wiredu
aus diesem Grund die Notwendigkeit einer begrifflichen oder auch
konzeptionellen Dekolonisierung (conceptual decolonization). Be-
griffliche Dekolonisierung bedeutet fiir ihn, die vom Kolonialismus
und Neokolonialismus aufgezwungenen bzw. kritiklos iibernomme-
nen westlichen Sprachen, Wertvorstellungen, Institutionen, etc. einer
grundlegenden Kritik zu unterziehen und zu tiberpriifen, ob einhei-
mische Sprachen, Wertvorstellungen und Institutionen nicht eben-
falls zur Gestaltung der Gegenwart herangezogen werden konnen
oder sogar die addquateren Losungen anbieten. Die begriffliche De-
kolonisierung besteht dabei in einer doppelten Geste: Zum einen be-
deutet sie das Vermeiden einer unkritischen Assimilation des in
fremden philosophischen Traditionen eingebetteten Begriffssystems;
zum zweiten das Ausschopfen der eigenen (begrifflichen und kon-
zeptuellen) Ressourcen fiir alle philosophischen Probleme.'® Statt un-
kritisch Begriffe und Konzepte zu iibernehmen, die durch das Me-
dium der Sprachen der Metropolen verinnerlicht wurden, komme es
darauf an, Begriffe in den eigenen Sprachen zu durchdenken:

»Try to think them through in your own African language and, on the basis
of the results, review the intelligibility of the associated problems or the
plausibility of the apparent solutions that have tempted you when you have
pondered them in some metropolitan language.«!

3 Wiredu, Cultural universals and particulars, S. 141.

+ Wiredu, Cultural universals and particulars, insbes. S. 140-141.

15 Wiredu, »Post-Colonial African Philosophy«, S. 20.

16 To exploit »as much as is judicious the resources of our own indigenous conceptual
schemes in our philosophical meditations on even the most technical problems of
contemporary philosophy«. Wiredu, Cultural universals and particulars, S. 136.

7 Wiredu, Cultural universals and particulars, S. 137.

227

26.01.2026, 01:25:06.


https://doi.org/10.5771/9783495813645-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anke GraneB

Die Ergebnisse einer solchen Analyse kénnen verschieden sein. Zum
einen kann deutlich werden, dass westliche Kategorien in afrikani-
schen Sprachen widerspriichlich oder inkonsistent sind. Dann sollte
gepriift werden, ob es zur jeweiligen Kategorie eine bessere afrikani-
sche Alternative gibt. Sollte das jeweilige westliche Konzept in der
Muttersprache nicht intelligibel sein, miisste allerdings auch unter-
sucht werden, ob dies an der jeweiligen Muttersprache liegt. Durch
eine transkulturelle Bewertung konne man sich der Ursache des Pro-
blems annihern. Ein solches Herangehen betrachtet Wiredu als eine
Methode, die nicht nur fiir afrikanische Philosophen/innen wichtig
ist. Vielmehr handelt es sich um eine Methode, die gerade im Hin-
blick auf ein interkulturelles Philosophieren von allgemeiner Bedeu-
tung ist.

2. Chancen und Probleme des Philosophierens
in afrikanischen Sprachen

Ngugi wa Thiong’o bezeichnet das Buch Listening to Ourselves, aus
dem die eingangs zitierte Parabel stammt, in seinem Vorwort als »his-
torische Intervention in die Debatten um afrikanische Philosophie«®
und driickt seine Hoffnung aus, dass dieser Band zu einer Verinde-
rung der Tradition der geschriebenen afrikanischen Philosophie bei-
tragen werde, denn afrikanische Philosophie in europiischen Spra-
chen hilt er fiir widersinnig. Er fordert, die linguistische Identitdt
der afrikanischen Philosophie durch ein Schreiben in afrikanischen
Sprachen wiederherzustellen. Fiir ihn ist das Philosophieren in afri-
kanischen Sprachen der einzige Weg, auf dem Afrika einen origi-
ndren Beitrag zum menschlichen Wissen leisten kénne — und der
Schliissel fiir die Entwicklung einer neuen, lebendigen Tradition afri-
kanischer Literatur und Philosophie.

Damit ist ein Anspruch formuliert, der Chancen bietet — zu-
gleich aber auch viele Probleme aufwirft. Die Chancen liegen vor al-
lem im Schépfen aus dem ideengeschichtlichen Reichtum afrikani-
scher Sprachen, Vilker, Kulturen und Religionen und dem Eréffnen
von Weltsichten und Konzepten, die bisher in den philosophischen
Debatten keine Rolle gespielt haben. Zudem ist ein Philosophieren

18 Wa Thiong’o, in: Jeffers, Listening to Ourselves, S. IX.

228

26.01.2026, 01:25:06.


https://doi.org/10.5771/9783495813645-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Decolonizing the Mind

in afrikanischen Sprachen ein wichtiger Beitrag zur Weiterentwick-
lung dieser Sprachen.”

Die Probleme, die mit diesem Anspruch einhergehen, sind je-
doch enorm, denn das Schreiben in afrikanischen Sprachen steht vor
nicht geringen Herausforderungen. Diese reichen vom Fehlen einer
standardisierten Grammatik und Orthographie in einigen Sprachen
bis hin zum Mangel an Publikationsméglichkeiten und einer Leser-
schaft. Denn die iiberwiegende Zahl afrikanischer Linder ist multi-
lingual. Und so kénnten selbst Kollegen/innen einen Text in der je-
weiligen Muttersprache nicht verstehen, wihrend es vielen anderen
Muttersprachlern oft an der entsprechenden Bildung fehlt, akademi-
sche Texte zu lesen. Damit stellt sich das Problem der Wahrnehmung
von Philosophie in afrikanischen Sprachen ebenso wie die Frage nach
der Moglichkeit eines intellektuellen Austausches iiber Sprachgren-
zen hinweg. Dies sind Befiirchtungen, die auch Kwasi Wiredu teilt.
Auf die Frage, warum er trotz seiner ausdriicklichen Forderung, mehr
in afrikanischen Sprachen zu philosophieren, selbst nicht begonnen
habe, in seiner Muttersprache zu veréffentlichen, antwortete Wiredu:

»Ich fiirchte, daf3 ich nicht so bedeutend bin wie Ngugi. Wenn ich meine
Texte in Akan schriebe, so wiirde sie, glaube ich, niemand tibersetzen. Ab-
gesehen davon hat allein Ghana 46 Sprachen. Es wire schon ein grofles
Problem, wenn ich an der Universitit Legon in Ghana auf Akan unterrich-
tete. [...] Selbst wenn Ghana nur eine einzige Sprache hitte: wie sollte ich
mich dann mit Bodunrin in Nigeria oder mit Odera Oruka [...] in Kenia
verstindigen? Es ist einfach nicht praktikabel fiir uns, zu diesem Zeitpunkt
in unserer eigenen Sprache zu arbeiten.«*

Wird Philosophie in Afrika heute, wo sie vorrangig in europiischen
Sprachen betrieben wird, im internationalen Diskurs bereits ignoriert

9 Eze trifft in diesem Zusammenhang die wichtige Unterscheidung zwischen einem
Philosophieren auf Igbo und einer Igbo-Philosophie. Philosophie auf Igbo miisse nicht
unbedingt eine Igbo-Philosophie widerspiegeln, die aus der Kultur der Igbo abgeleitet
werde. Uber Igbo-Philosophie kénne man auch nachdenken und schreiben ohne die
Sprache zu beherrschen. Philosophie auf Igbo zu diskutieren verlange allerdings weit-
gehende Sprachfertigkeit in dieser Sprache. Gerade die Fahigkeit, Philosophie auf Igbo
zu betreiben, betrachtet Eze als einen auflerordentlich wichtigen, wenn nicht gar ent-
scheidenden Beitrag zur »Dekolonisierung des Bewusstseins«, denn damit werde es
nicht nur maoglich, europiische philosophische Fragen und Konzepte in afrikanischen
Sprachen zu durchdenken und auf ihre Relevanz und Schliissigkeit hin zu iiberpriifen,
sondern es werde auch ein wichtiger Beitrag zur Weiterentwicklung der einhei-
mischen Sprachen geleistet. Eze, »Word and Mind«, S. 127 ff.

2 Wiredu, »Zur Sprache bringenc, http://them.polylog.org/2/dwk-de.htm

229

26.01.2026, 01:25:06.


https://doi.org/10.5771/9783495813645-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anke GraneB

oder zumindest marginalisiert, betrife dies ein Philosophieren in afri-
kanischen Sprachen noch weit mehr. Schon heute werden afrophone
philosophische Diskurse kaum wahrgenommen.?! Insofern weist Wi-
redu, indem er auf die Schwierigkeiten eines Philosophierens in afri-
kanischen Sprachen aufmerksam macht, implizit darauf hin, dass die
zentrale Herausforderung fiir ein Philosophieren in afrikanischen
Sprachen weniger der Wille des/der einzelnen Philosophen/in und
schon gar nicht die Eignung afrikanischer Sprachen ist, philosophi-
sche Probleme zu formulieren, sondern das Ubersetzen. Denn sofern
ein Text nicht iibersetzt wird, ist er fiir alle, die z.B. nicht Gikuyu
sprechen, unzuginglich. Grundvoraussetzung fiir die Auseinander-
setzung mit verschiedenen Denktraditionen, Konzepten, Ideen und
Debatten aus anderen Regionen der Welt ist ein sprachlicher Zugang
— und damit das Ubersetzen in eine von vielen beherrschte Sprache.
Das bedeutet letztendlich, dass die Forderung nach einer Entkoloni-
sierung der Kopfe, nach einem intellektuellen, akademischen Leben
und Arbeiten in afrikanischen Sprachen, einhergehen muss mit der
Schaffung einer entsprechenden materiellen Infrastruktur, die einen
intensiven intellektuellen Austausch innerhalb des Kontinents und
dartiber hinaus moglich macht. Das beinhaltet das Vorhandensein
ausgebildeter Ubersetzer, Budgets fiir Ubersetzungen sowie ent-
sprechende Publikationsorgane, deren Verbreitung iiber den engen
Kreis der Muttersprachler hinausgeht. Die Umsetzung bedarf also
der Schaffung grundlegender materieller und finanzieller Voraus-
setzungen.

Diesem Anspruch eher entgegenzuwirken scheint eine Tendenz,
die sich im Laufe der letzten 20 Jahre beobachten lisst: die voran-
schreitende Dominanz des anglophonen Diskurses in Afrika. Lasst
sich in den afrikanischen Philosophiezeitschriften aus den 1970er
und 1980er Jahren (wie Quest oder Second Order) noch regelmaflig
das Publizieren von Aufsitzen auf Englisch und Franzésisch beobach-
ten, ist diese Praxis heute fast vollig verschwunden. Das Englische
setzt sich als einzige akademische Sprache immer mehr durch. Das
bedeutet, dass auch die frankophonen Philosophen/innen Afrikas zu-

2l Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass auch fiir viele afrikanische Philoso-
phen/innen afrikanische Sprachen eher als »Material« fiir philosophische Unter-
suchungen betrachtet werden, die Diskurse dariiber dann aber in européischen Spra-
chen gefithrt werden. Ein Beispiel aus der Gegenwart ist der Diskurs tiber das Konzept
»ubuntuc, in dem zumeist auf Englisch versucht wird zu erfassen, was »ubuntu«
bedeuten kann.

230

26.01.2026, 01:25:06.


https://doi.org/10.5771/9783495813645-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Decolonizing the Mind

nehmend auf Englisch publizieren (miissen), um am internationalen
Diskurs teilnehmen zu kénnen und wahrgenommen zu werden.
Noch schwieriger ist die Lage der Philosophie im portugiesisch-spra-
chigen Afrika. Hier erfolgt die Rezeption fast nur einseitig von Seiten
der Kollegen/innen aus Mosambik und Angola, den Kap Verden oder
Guinea-Bissau, die sehr wohl iiber den Diskurs im anglophonen und
auch frankophonen Teil informiert sind, deren eigene Arbeiten aber
kaum wahrgenommen werden.

Betrachtet man die Entwicklung des Diskurses der Philosophie
in Afrika wihrend der letzten 20 Jahre unter diesem Aspekt, gibt dies
Anlass zur Besorgnis, dass in weiteren 20 Jahren der akademische
Diskurs ausschlief3lich auf Englisch gefiihrt werden wird. Die Macht,
die der anglophone Diskurs heute weltweit gewonnen hat, in Form
der Eroberung so ziemlich aller Publikationsorgane, der Verankerung
von wissenschaftlichen Standards und Rankings aus dem anglopho-
nen Bereich als globale Standards, in Form von Gutachterprozessen,
in denen »international« bedeutet, dass die Gutachter/innen aus den
USA kommen, und hinsichtlich der Anforderungen an junge Wissen-
schaftler/innen, fiir die sich ausschlief3lich Publikationen auf Englisch
karriereférdernd auswirken, hat auch den afrikanischen Kontinent
nicht verschont. Ein akademischer Diskurs in afrikanischen Sprachen
wie dem Swahili riickt damit in immer weitere Ferne.

Dies ist allerdings ein globales Problem und betrifft heute die
gesamte akademische Welt. Angesichts der Ubermacht des anglopho-
nen Diskurses in den Wissenschaften und auch in der Philosophie ist
ein Philosophieren auf Deutsch durchaus bedroht. Aber was bedeutet
die Einengung des philosophischen Diskurses auf eine globale aka-
demische Sprache? Antworten auf diese Frage finden wir heute in all
ihren Facetten in den Debatten der afrikanischen Philosophen/innen.
Denn Fragen des Umgangs mit der Muttersprache, mit Mehrspra-
chigkeit und die Frage, welche Auswirkungen ein Philosophieren in
einer hegemonialen Sprache mit sich bringt, sind genau jene Fragen
mit denen sich afrikanische Kollegen/innen seit langem intensiv be-
schiftigen. Solche Fragen stellen sich heute auch den europiischen
Philosophen/innen immer dringender. Dies ist sicher ein Punkt, an
dem ein fruchtbarer Austausch stattfinden kann und die in Afrika
gefiihrten Debatten wichtige Anregungen geben konnen.

Deutlich wird in diesen Debatten, dass die Entscheidung fiir die
Sprache, in der wir philosophieren, nicht einfach eine Frage person-
licher Priferenzen ist, sondern eine politische. Die Grundfrage, vor

231

26.01.2026, 01:25:08.,


https://doi.org/10.5771/9783495813645-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anke GraneB

der wir heute stehen, ist, ob wir es darauf anlegen wollen, alle Denk-
traditionen in einer Sprache zu vereinheitlichen (mit allen Reduktio-
nen, die damit einhergehen werden), oder die jeweiligen Sprachen
mit ihren epistemologischen, linguistischen, sozio-historischen und
kulturellen Besonderheiten fiir sich stehen lassen und deren Weiter-
entwicklung moglich machen wollen. Die Frage ist letztlich, ob wir
das Wissen der Welt in seiner (sprachlichen) Pluralitit akzeptieren
und als Ausdrucksmdglichkeit fiir die vielen verschiedenen Perspek-
tiven auf diese Welt nutzen, oder ob wir es zulassen wollen, dass die
Schildkréte das Wissen der Welt wieder in einen Sack presst und auf
der hochsten Palme versteckt. Das Entwickeln einer Kultur des Uber-
setzens in der Philosophie scheint mir hier die deutlich bessere Alter-
native zu sein.

Bibliographie:

Eze, Emmanuel Chukwudi, »Word and Mind, in: Jeffers, Chike (ed.): Listening
to Ourselves: a multilingual anthology of African philosophy. Albany
2013, S. 125-157.

Mbembe, Achille, »Afropolitanismus«, in: Diibgen, Franziska; Skupien, Stefan,
Afrikanische politische Philosophie. Berlin 2015, S. 330-337.

Mudimbe, Valentin Y., The Invention of Africa. Bloomington 1988.

Mudimbe, Valentin Y., Les corps glorieux des mots et des étres: esquisse d'un
jardin africain a la bénédictine. Montréal 1994.

Stockhammer, Robert, Afrikanische Philologie. Berlin 2016.

Wa Thiong’o, Ngugi, Decolonising the mind: the politics of language in African
literature. Nairobi, 1994. Erstauflage: London 1986.

Wa Thiong’o, Ngugi, Moving the Centre. Essays iiber die Befreiung afrikani-
scher Kulturen. Miinster 1995.

Weidtmann, Niels, »Der gemeinsame Weg der Kulturen zu grofSerer Wahrheit.
Eine Einfithrung in das Denken von Kwasi Wiredu«, in: Polylog. Zeit-
schrift fiir interkulturelles Philosophieren, Nr. 2 (1998), S. 6-11.

Wiredu, Kwasi, Cultural universals and particulars: an African perspective.
Bloomington 1996.

Wiredu, Kwasi, »Post-Colonial African Philosophy: Some Comments, in:
Wiredu, Kwasi, Conceptual Decolonization in African Philosophy. Four
Essays. Ibadan 1995.

Wiredu, Kwasi im Gesprédch mit Kai Kresse: »Zur Sprache bringen. Dekolonisie-
rung, Mehrsprachigkeit und afrikanische Sprachen im Entstehungsprozef§
afrikanischer Philosophie«, Quelle: Forum fiir interkulturelle Philosophie
2 (2000). Online: http://them.polylog.org/2/dwk-de.htm, ISSN 1616-
2943.

232

26.01.2026, 01:25:06.


https://doi.org/10.5771/9783495813645-220
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Philosophie in Afrika und die Wahl der Sprache
	2. Chancen und Probleme des Philosophierens in afrikanischen Sprachen
	Bibliographie:

