
INTERVIEW

Julian Prugger und Nicki K. Weber

»Die Strategie muss also lauten: Organizing, Organizing, 
Organizing!«

Ein Gespräch mit Sally Haslanger

Einleitung

In den vergangenen Jahren gab Sally Haslanger als Philosophin und aktive 
Feministin der kritischen Sozialtheorie und Philosophie immer wieder 
bedeutende Impulse. In ihrem Frühwerk setzte sie sich vorwiegend mit 
analytischer Metaphysik und Epistemologie auseinander. Zuletzt trat sie als 
Vertreterin einer kritischen Theorie auf, die, von feministischer Philosophie 
und Critical Race Theory informiert, die Ursprünge von Diskriminierung in 
sozialen Praktiken und den zugrunde liegenden Strukturen der Wirklichkeit 
untersucht. Im Juni 2023 hatten wir am Rande eines Workshops an der 
Hochschule für Philosophie München die Möglichkeit, mit ihr über ihre 
Arbeit zu sprechen.1

Haslanger selbst nennt drei Themen, die für ihren Ansatz von zentralem 
Stellenwert sind.2 Sie geht erstens davon aus, dass unser Denken und unsere 
Sprache an die materielle Welt rückgebunden sind, was sie mit dem Begriff 
Looping-Effekte beschreibt. Einerseits verändern wir die Welt des Sozia­
len, ausgehend von unserer Auffassung über sie. Gleichzeitig beeinflussen 
Denken und Sprache die materiellen Verhältnisse, aber auch unsere Verstän­
digung über und unsere Auffassung von den Dingen. Dieser Ansatz ist, 
obwohl er etwa Geschlecht oder Rasse als soziale Konstruktionen begreift, 
moderat realistisch.3 So hat der Looping-Effekt für Betroffene reale Auswir­
kungen. Beispielsweise richten wir die soziale Welt dadurch, dass bestimmte 
Menschen als einer Rasse zugehörig aufgefasst werden, so ein, dass sich 
diese Menschen vor allem ausgehend von unserer Auffassung in dieser Welt 
bewegen können. Dabei besteht die Gefahr, in eine kausale Schleife zu gera­
ten, die uns glauben lässt, dass die Welt unabhängig von unseren Konstruk­

1.

 
1 Wir bedanken uns bei Anne Meuche (Hochschule für Philosophie München) für die tatkräftige 

Unterstützung bei der Übersetzung und redaktionellen Begleitung des Interviews.
2 Haslanger 2021, S. 10–13.
3 Ebd., S. 61.

Leviathan, 52. Jg., 1/2024, S. 134 – 159, DOI: 10.5771/0340-0425-2024-1-134

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:45:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134


tionen besteht. Der dadurch entstandene »Anschein von Natürlichkeit«4 

erschwert gesellschaftliche Transformationsbestrebungen.
Looping-Effekte führen häufig zu epistemischen Irrtümern.5 Hierbei han­

delt es sich um falsche Überzeugungen von der Welt, die sich dadurch fest­
schreiben, dass sie die materielle Welt gestalten und von dieser wiederum 
bestätigt werden. Die Beschreibung und Analyse der epistemischen Irrtümer 
bilden einen zweiten Schwerpunkt von Haslangers Theoriebildung. Aufbau­
end auf feministischen und antirassistischen Epistemologien, entwickelt sie 
in ihren späteren Arbeiten eine begriffssensitive und analytische Ideologie­
kritik.6 Aufgabe einer solchen ist es nach Haslanger, die Quellen der Irrtü­
mer aufzudecken und dadurch soziale Veränderung zu ermöglichen.

Drittens nennt Haslanger soziale Gerechtigkeit als Motiv, warum sie 
sich in ihren Arbeiten mit Transformation und Ideologiekritik beschäftigt. 
Dabei ist für sie keineswegs klar, wie soziale Gerechtigkeit auszusehen hat. 
Dementsprechend möchte sie kein bestimmtes Bild einer sozial gerechten 
Gesellschaft zeichnen. Als »nicht-ideale Theoretikerin«7 geht es ihr vielmehr 
darum, den normativen Schutzbereich des Privaten aufzubrechen, der von 
rassistischen und patriarchalen Praktiken geprägt ist, die durch die erwähn­
ten Looping-Effekte entstanden und von epistemischen Irrtümern durchzo­
gen sind. Indem sie versucht, soziale Gerechtigkeit und soziale Transfor­
mation gemeinsam zu denken, verknüpft sie moralisches mit politischem 
Handeln. Das Aufbrechen des Privaten schafft Raum für die Entstehung 
neuer, hoffentlich gerechterer Praktiken. Diese zu entwerfen ist aber nicht 
Aufgabe der Philosoph*innen, sondern der politischen Praxis, so Haslanger. 
Ihre Aufgabe als Theoretikerin sieht sie darin, der Praxis zuzuarbeiten und 
ermöglichende Begriffe und Modelle zu entwickeln. In ihren neuesten Arbei­
ten, die Gesellschaften als komplexe Systeme beschreiben, ist es beispiels­
weise ihr Ziel, ein Modell anzubieten, dass die Möglichkeiten und Chancen 
sozialer Transformation erklärt und praktisch umsetzbar darstellt.

Haslanger selbst beschreibt ihre kritische Philosophie deshalb als amelio­
ratives Projekt,8 was wir in diesem Kontext als inspirierende Antwort auf 
die Frage nach dem Kritischen in philosophischer Kritik verstehen. Daniel 
James definiert selbige als »Theorien, die Fragen der Art ›Was ist X?‹ als 
Fragen danach auffassen, was für Begriffe in Bezug auf ein bestimmtes 
Phänomen wir im Lichte von Zielen haben sollten, die dem Kontext (femi­

 
4 Ebd., S. 11.
5 Ebd.
6 Celikates et al. 2019.
7 Vgl. Haslangers Selbstbeschreibung im nachfolgenden Interview.
8 Für eine Diskussion des ameliorativen Ansatzes innerhalb der analytischen Philosophie vgl. 

Pinder 2022.

»Die Strategie muss also lauten: Organizing, Organizing, Organizing!« 135

Leviathan, 52. Jg., 1/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:45:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134


nistischer, antirassistischer) sozialer Bewegungen entnommen sind«.9 Ihre 
Fragestellungen und ihr Denken sind also von der Prämisse geleitet, sozialen 
Bewegungen theoretische Werkzeuge und Begriffsanalysen zur Verfügung 
zu stellen, um sie in ihrer politischen Arbeit zu unterstützen. Sie schlägt 
etwa Definitionen von Frau, Gesellschaft, Ideologie oder strukturellem Ras­
sismus vor, mit der Absicht, »effektive Instrumente«10 für den von antiras­
sistischen und feministischen Bewegungen geführten »Kampf gegen Unge­
rechtigkeit«11 beizutragen. Dieser ameliorative Ansatz bildet das Fundament 
von Haslangers Weise, kritische Theorie zu betreiben.

Sie berührt damit implizit eine zentrale Frage kritischer Theoriebildung: 
Was soll eine Theorie »tun«, um kritisch sein zu können? Was lässt ein 
Schreiben und Theoretisieren kritisch werden? Fragen nach der Praxis und 
normativen Rückbindung kritischen Denkens und Handelns sind ein ständi­
ger Wegbegleiter kritischer Theoriebildung.12 Gegenwärtig wird diese Frage 
unter anderem aus einer kolonialkritischen Perspektive aufgegriffen, wo 
argumentiert wird, dass sich die Normativitätsbegründung philosophischer 
Kritik und kritischer Praxis vor allem auf Ideen und Quellen westlichen 
Denkens stützt, diese legitimiert und alternierende Formen der Kritik aus­
blendet und negiert.13

Die ameliorative Herangehensweise könnte in unseren Augen insofern 
Abhilfe schaffen, als dass sie ihre Fragestellungen, anvisierten Probleme und 
normativen Maßstäbe nicht aus einer eurozentrischen Philosophiegeschichte 
bezieht, sondern aus den sozialen Bewegungen, die konkret an der sozialen 
Transformation arbeiten. Diese Bewegungen haben einen viel unmittelbare­
ren Zugang zu den Erfahrungen und Bedingungen von Diskriminierung und 
Ausbeutung als (die meisten) kritische(n) Philosoph*innen. Deren Aufgabe 
besteht nach Haslanger darin, auf die Fragen und Anliegen dieser Bewegun­
gen zu antworten. Kritische Philosophie leistet hier vor allem pragmatische 
Kritik, indem sie politisch kontroverse Begriffe und Konzepte präzisiert, ihre 
Bedeutung und Funktion konkretisiert und ihre Nützlichkeit für politische 
Kämpfe diskutiert.

Haslangers normative Rückbindung an soziale Bewegungen verstehen wir 
außerdem als impliziten Versuch, nicht wie andere kritische Philosophien 
Gefahr zu laufen, zu einer rein akademisierten Praxis zu werden, die zwar 
radikale kritische und politische Thesen vertritt, sich aber vor allem an 
akademischen Zielvorgaben, Moden und Diskursen orientiert und auf diese 

 
9 James 2021, S. 235.

10 Haslanger 2021, S. 68.
11 Ebd., S. 72.
12 Jaeggi, Wesche 2009.
13 Allen 2019; Sonderegger 2019.

136 Julian Prugger und Nicki K. Weber

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:45:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134


antwortet. Wie am Beispiel des akademischen Hypes um post- und dekolo­
niale Theorien deutlich wird, besteht das Risiko, dass kritische Begriffe und 
Diskurse so ihren radikalen Impuls verlieren und ihnen lediglich ein wis­
senschaftsökonomischer Wert bleibt. Soziale Bewegungen profitieren dann 
kaum noch von der Arbeit philosophischer Kritik. Zu fragen, wie kritische 
Theorie soziale Bewegungen und ihre Anliegen unterstützen könnte, würde 
deshalb eine Politisierung der kritischen Praxis sowie der akademisierten 
Arbeit bedeuten, die helfen könnte, die Selbstreferenzialität einiger akademi­
scher Diskurse aufzubrechen.

Gleichzeitig stehen ameliorative Projekte natürlich auch vor verschiedenen 
Herausforderungen. So muss sich erst erweisen, inwiefern sie tatsächlich 
dazu geeignet sind, zu feministischen und antirassistischen Zielen beizutra­
gen. Aus theoretischer Perspektive bleibt der Anspruch ameliorativer Pro­
jekte zunächst nicht mehr als ein Versprechen. Dieses einzulösen wäre – 
im pragmatischen Sinne Haslangers konsequent weitergedacht – wiederum 
Aufgabe sozialer Bewegungen. Nur sie können letztlich entscheiden, ob 
eine Theorie ihren Anliegen nützt. Ameliorative kritische Theoretiker*innen 
wären somit nicht nur hinsichtlich ihrer Fragestellung an die Ziele sozialer 
Bewegungen gebunden, sondern müssten sich durch das Feedback und die 
Kritik von Aktivist*innen immer wieder selbstkritisch rückversichern, ob 
ihre Theorie ihren kritischen Anspruch tatsächlich erfüllt.

Literatur

Allen, Amy 2019. Das Ende des Fortschritts: Zur Dekolonisierung der normativen Grundla­
gen der kritischen Theorie. Frankfurt a. M.: Campus.

Bauer, Martin 2023. »›Good Luck!‹ Bericht zu den ›Walter Benjamin Lectures‹ von Sally 
Haslanger am 14., 15. und 16. Juni 2023 im Otto-Braun-Saal der Staatsbibliothek zu 
Berlin«, in Soziopolis. Gesellschaft beobachten. https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:01
68-ssoar-87467-0 (Zugriff vom 25.01.2024).

Celikates, Robin; Haslanger, Sally; Stanley, Jason 2019. Analyzing Ideology. Oxford: 
Oxford University Press.

Haslanger, Sally 2021. Der Wirklichkeit widerstehen. Soziale Konstruktion und Sozialkritik. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Jaeggi, Rahel; Wesche, Tilo 2021. Was ist Kritik? Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
James, Daniel 2021. »Nachwort«, in Sally Haslanger: Der Wirklichkeit widerstehen. Soziale 

Konstruktion und Sozialkritik, hrsg. v. James, Daniel, S. 234–282. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp.

Pinder, Mark 2022. »Is Haslanger’s Ameliorative Project a Successful Conceptual Enginee­
ring Project?«, in Synthese 200, 4, Artikel 334.

Sonderegger, Ruth 2019. Vom Leben der Kritik. Kritische Praktiken – und die Notwendig­
keit ihrer geopolitischen Situierung. Münster: Zaglossus.

»Die Strategie muss also lauten: Organizing, Organizing, Organizing!« 137

Leviathan, 52. Jg., 1/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:45:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-87467-0
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-87467-0
https://www.edition-assemblage.de/a-z/zaglossus/
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-87467-0
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-87467-0
https://www.edition-assemblage.de/a-z/zaglossus/


Interview

Sally Haslangers Weg zur Kritik

Sally, wie kamst Du zur kritischen Theorie, wo setzt Deine philosophische 
Kritik an, und wie verbindest Du verschiedene Traditionen der Philosophie 
und der Sozialwissenschaft, vielleicht sogar der empirischen Sozialwissen­
schaft?

Zur kritischen Theorie kam ich durch die feministische Theorie und die Cri­
tical Race Theory in den USA, ausgebildet wurde ich allerdings ursprüng­
lich in der Tradition analytischer Metaphysik. Die Kritische Theorie der 
Frankfurter Schule und die europäische kritische Theorie schüchterten mich 
zunächst ein; ich hatte das Gefühl, dass ich nicht über die Fähigkeiten 
verfügte, mich damit auseinanderzusetzen. Aber ich war daran interessiert, 
gender und race und, in geringerem Maße, den Kapitalismus zusammenzu­
bringen, da ich mir sicher war, dass es sich dabei um die drei entscheidenden 
sozialen Systeme handelt. Und dann hat mich Robin Celikates »gefunden« 
und mich sehr behutsam an die kritische Theorie herangeführt.

Die analytische Sozialontologie empfand ich zunächst als befremdlich, 
weil sie so individualistisch ist; im Gegensatz dazu fragt der Feminismus 
nach Strukturen und Systemen. In meinem Versuch, feministische Theorie 
zu betreiben, konnte ich mich daher nicht wirklich auf die metaphysische 
Tradition und die Sozialontologie stützen. Ich musste darüber hinausgehen. 
An dieser Stelle kam die Interdisziplinarität ins Spiel. Feministische Theorie 
ist in den USA oft in separate Studiengänge wie Frauen- und Genderfor­
schung oder Frauen-, Gender- und Sexualitätswissenschaften unterteilt. Die 
Idee dahinter ist, dass wir Menschen aus verschiedenen Disziplinen zusam­
menbringen, um Phänomene wie gender und Sexualität zu untersuchen und 
neue Methoden zu entwickeln, um über diese Dinge nachzudenken, weil 
die alten Methoden – ich spreche von der disziplinären Arbeit der 1980er 
und 1990er Jahre – nicht funktionierten. Wir mussten neue Denkansätze für 
Wissenschaft, Philosophie, Literatur, Soziologie etc. entwickeln. Ich wurde 
also interdisziplinär, als ich begann, eine feministische Theoretikerin zu wer­
den.

Mir fiel es schwer, Fuß zu fassen, weil viele Philosoph*innen vieles von 
dem, was ich tat, nicht für Philosophie hielten. Aber mit der Zeit konnte 
ich meinen Hintergrund in Sprachphilosophie, Metaphysik und Erkennt­
nistheorie in das Denken über gender einbringen und mich dann davon 
beeinflussen lassen, wie in anderen Disziplinen, etwa den Geschichtswissen­
schaften, gedacht wird, und diese Erkenntnisse wiederum in die Philosophie 
zurückzubringen versuchen. Ich habe mich also auf das Modell gestützt, das 
feministische Theoretikerinnen seit vielen Jahren verfolgen: Wir kommen 

2.

2.1

138 Julian Prugger und Nicki K. Weber

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:45:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134


zusammen, entwickeln neue Instrumente und bringen sie dann in unsere 
Disziplinen zurück. Meine erste Begegnung mit der kritischen Theorie 
machte ich eher mit der französischen kritischen Theorie: Althusser, Fou­
cault, Butler, de Beauvoir. Dies lag wohl daran, dass sie alle einen größeren 
Einfluss auf die feministische Philosophie hatten. Mit dieser Tradition war 
ich also einigermaßen vertraut; und als ich 2015 als Spinoza-Professorin 
nach Amsterdam ging, begann ich mich tatsächlich mit der kritischen Theo­
rie zu beschäftigen.

In einem Interview hat Axel Honneth kürzlich betont, dass eine zu starke 
Bindung an die etablierten Theorietraditionen der Kritischen Theorie die 
Entwicklung eines kritischen Denkens, das sich aktuellen sozialen und poli­
tischen Fragen verpflichtet fühlt, verhindert. Würdest Du dem zustimmen, 
und können wir Deinen Ansatz als Versuch verstehen, unsere Perspektiven 
auf die Krisen unserer Zeit zu aktualisieren?

Das ist eine ausgezeichnete Frage. Die erste Krise, mit der ich konfrontiert 
wurde, war die Frage, wie man feministische Philosophie in einem von 
Männern dominierten akademischen Kontext betreiben kann. Das war zwar 
keine spezifische Krise der Zeit, doch stand sie klarerweise in Verbindung 
mit dem Umstand, dass wir Werkzeuge brauchten, um über Antirassismus, 
speziell über Rassismus gegenüber schwarzen Menschen, nachzudenken. 
Nicht nur das, wir brauchten Instrumente, um über Kolonialismus, disabi­
lities und etwa Heteropatriarchat nachzudenken. In der Philosophie war 
es damals schwierig, etwas zu finden, das diesen Zwecken diente. So wie 
ich die kritische Theorie verstehe, entspringen ihre Fragen einer sozialen 
Bewegung und nicht der Philosophie im traditionellen Sinne, wie das Leib-
Seele-Problem oder die Frage, wie wir etwas wissen können. Die Fragen, 
auf die ich mich konzentrieren wollte, waren beispielsweise: Was ist Objek­
tivierung? Was ist Unterdrückung? Was ist eine soziale Struktur, und wie 
funktionieren soziale Strukturen? Und das sind Fragen, die sich soziale 
Bewegungen stellen.

Und ist Interdisziplinarität ein Weg, diese Hindernisse zu überwinden?

Ja, ich denke, dass ein interdisziplinärer Ansatz wichtig ist, denn gender und 
race, disabilities und Kolonialismus sind historisch spezifische Phänomene, 
die sich im Laufe der Zeit entwickelt haben und deren Entstehungsprozesse 
wir verstehen müssen. Deshalb brauchen wir Geschichte, Soziologie und 
Politikwissenschaft, aber aus meiner Sicht auch Kulturwissenschaften und 
Literatur. Dieses Hintergrundwissen ist wichtig, um die richtigen Werkzeuge 
zu entwickeln. Ich bin mir nicht sicher, was die Krise unserer Zeit ist. Ich 

»Die Strategie muss also lauten: Organizing, Organizing, Organizing!« 139

Leviathan, 52. Jg., 1/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:45:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134


glaube nicht, dass es nur eine Krise gibt. Aber diese Fragen waren genau die 
Fragen, die in einer Vielzahl von Befreiungsbewegungen auftauchten.

Kritische und postkoloniale Theorien lenken die Aufmerksamkeit auf die 
Normativität unserer Kritik. Sie weisen zum Beispiel darauf hin, dass die 
Vorstellung eines kontinuierlichen Fortschritts in der Geschichte eine euro­
zentrische ist. Was ist die normative Grundlage Deiner Arbeit? Was treibt 
Deine Gesellschaftstheorie und Deinen politischen Aktivismus an?

Nun, das ist schwer zu beantworten, denn ich bin nicht wirklich eine nor­
mative Theoretikerin. Ich beschäftige mich eher mit sozialer Ontologie und 
sozialer Epistemologie. Ich stelle mir das in etwa so vor: Die Moraltheorie, 
so wie sie mir beigebracht wurde, beginnt mit Handlungen, bei denen es 
für jeden offensichtlich ist, dass sie moralisch falsch sind. So ist es, glaube 
ich, sehr breiter Konsens, dass sexueller Missbrauch und geschlechterspezi­
fische Gewalt falsch sind. Einige entwickeln nun Theorien darüber, was 
diese Dinge falsch macht und warum sie falsch sind, aber es steht nicht 
wirklich zur Debatte, dass sie falsch sind. Andere Beispiele sind extreme 
Formen der Ausbeutung; auch hier besteht Einigkeit darüber, dass diese 
falsch sind. Wir müssen also nicht an einem theoretischen Punkt beginnen, 
an dem die Menschen sich uneinig sind, und dann eine Grundlage schaffen, 
um diese Uneinigkeit zu beseitigen. Stattdessen können wir dort ansetzen, 
wo es bereits Übereinstimmungen hinsichtlich der zentralen Fälle gibt. Und 
viele der Problemstellungen, mit denen sich soziale Bewegungen befassen, 
beziehen sich auf Fälle, in denen Einigkeit über die schwerwiegendsten Pro­
bleme besteht. Schwieriger wird es dann, wenn man darüber hinausgeht und 
beginnt, über Lösungen nachzudenken.

Ich bin eine anti-utopische, nicht-ideale Theoretikerin, daher sollten wir 
meiner Meinung nach dort beginnen, wo viele kritische Theoretiker*innen 
auch beginnen: bei der Verweigerung, dem »So nicht!«. Iris Marion Young 
spricht von »Begehren nach Verweigerung« (desiring negation). Das Begeh­
ren ist im Kontext des Handelns wichtig, aber es ist so schwer, das zu 
bekommen, was man begehrt, weil die Welt und die Gesellschaft uns 
Zwänge auferlegen. Dieses Begehren nach Verweigerung, in Form von 
einem »Lass mich frei sein« oder »Sag mir nicht, was ich tun soll«, ist 
der erste Impuls. Natürlich sind nicht alle diese Verweigerungen gerechtfer­
tigt. In diesem Zusammenhang spreche ich oft über das Phänomen des 
Jammerns. Kinder jammern zum Beispiel, wenn man ihnen sagt, dass sie 
etwas nicht dürfen, und die Kinder antworten dann: »Oh, ich will aber!« 
Mich interessiert, wie man etwas, das nur Jammern ist oder möglicherweise 

140 Julian Prugger und Nicki K. Weber

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:45:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134


ein Jammern sein könnte, in eine berechtigte Kritik und anschließend in eine 
Forderung verwandelt.

Aber was macht eine Verweigerung zu einer berechtigten Verweigerung?

Die Frage ist nicht: Sind die Werte, die mir am Herzen liegen, die Art von 
Entfaltung und Entwicklung, nach der ich mich sehne, objektiv begründbar 
oder nicht? Die Frage, die es zu beantworten gilt, lautet meines Erachtens: 
Wie lässt sich diese Art und Weise, auf die Welt zu reagieren, eben jenes 
Begehren nach Verweigerung, erkenntnistheoretisch fundiert ausformulie­
ren, sodass man schließlich an den Punkt kommt, an dem man eine legi­
time Forderung an diejenigen stellen kann, mit denen man kooperiert? Im 
Vergleich zu realistischen Ansätzen handelt es sich dabei um ein konstruk­
tivistisches Verständnis von Werten und Normen. Gleichzeitig ist es nicht 
antirealistisch, da die Werte nicht nur eingebildet oder in unseren Köpfen 
sind. Sie beruhen auf unserer Fähigkeit, auf die Welt reagieren zu können. 
Wenn wir eine Art und Weise entwickeln, mit anderen in der Welt zu sein, 
die wir kollektiv befürworten können, die wir mit anderen ohne Zwang 
verfolgen können, dann geht damit eine gewisse Objektivität einher.

Hier besteht eine Verknüpfung zu empirischer Forschung und Wissen­
schaft. Denn politische Forderungen sollten auf empirisch fundierten Vor­
aussetzungen beruhen. Es ist falsch, zu verlangen, dass Frauen sexualisierte 
Versklavte sein sollen, weil sie angeblich nicht in der Lage seien, rational 
zu denken. Denn Frauen sind eindeutig in der Lage, rational zu denken. 
Viele soziale Bewegungen, die ich ablehne, berufen sich auf empirisch fal­
sche Behauptungen über People of Color, über Menschen mit Behinderung, 
über Frauen und so weiter. Wenn du deine Kritik also unter Berufung auf 
Unwahrheiten entwickelst, diskreditiert das deine Beschwerde. Sie ist dann 
nicht legitim.

Wie geht Deine Theorie mit der Spannung zwischen Objektivität und situ­
iertem Wissen um?

Für mich gibt es einen Unterschied zwischen situiertem Wissen und einem 
kritischen Standpunkt. Wenn man über die Kraft der Ideologie nachdenkt 
und darüber, wie wir in einer Althusserʼschen Weise dazu angerufen werden, 
gemäß Praktiken zu handeln, die uns unterordnen, und uns mit ihnen zu 
identifizieren, wird klar, dass unsere Erfahrung der Welt möglicherweise 
verzerrt ist. Wenn man nur mit Menschen spricht, die, in den Worten Fou­
caults, gelehrige Körper (docile bodies) sind, tief in ihre soziale Position 
eingeschrieben, dann ist ihr Wissen gegebenenfalls für bestimmte Aspekte 
wichtig, aber nicht unbedingt kritisch. Aber das Begehren nach Verweige­

»Die Strategie muss also lauten: Organizing, Organizing, Organizing!« 141

Leviathan, 52. Jg., 1/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:45:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134


rung entsteht auch bei denjenigen, die in Foucaults Sinne diszipliniert sind. 
Es speist sich zum Beispiel aus einem doppelten Bewusstsein, manchmal 
auch aus dem blanken Entsetzen, wenn etwas so schlimm geworden ist, 
dass du es einfach nicht mehr akzeptieren kannst. In vielen Momenten 
lässt sich nur noch sagen: »Nein, ich werde nicht weitermachen. Das ist 
nicht in Ordnung für mich.« Das kommt selbst bei Menschen vor, die 
diszipliniert ihren vorgesehenen Aufgaben nachgehen. Und genau hier liegt 
der Ausgangspunkt für einen kritischen Standpunkt. Wissen ist also situiert, 
aber nicht ausschließlich situiert.

Der nächste Schritt besteht darin, sich an andere zu wenden, die sich 
in der gleichen sozialen Lage befinden, und sie zu fragen: »Habt ihr auch 
manchmal das Gefühl, dass das alles totaler Schwachsinn ist?« oder: »Hast 
du manchmal das Gefühl, dass du es einfach nicht mehr aushalten kannst?« 
In solchen Momenten kommt es zu einem Konstruktionsprozess, in dem 
du anfängst, mit anderen zusammenarbeiten; und zwar solltest du dabei 
mit möglichst vielen unterschiedlichen Menschen zusammenarbeiten, denke 
ich. Die Beschwerde, die gemeinsam entwickelt wird, ist zunächst durch 
die soziale Position bedingt, von der man ausgeht. So könnte es etwa dazu 
kommen, dass du von der Position einer Person mit Behinderung aus mit 
anderen Personen mit Behinderung zusammenarbeiten möchtest. Menschen 
ohne Behinderung werden später hinzukommen, aber du möchtest dich 
zunächst mit denjenigen zusammentun, die sich hinsichtlich ihrer Verletz­
barkeit in der gleichen sozialen Position befinden. Aber innerhalb all dieser 
einzelnen Positionen herrscht ja auch Diversität, oder? Wer sich für die vul­
nerable Position von Menschen mit Behinderung interessiert, kann nicht nur 
weiße oder vermögende Menschen mit Behinderung betrachten. Es sind all 
diejenigen zu betrachten, die aufgrund ihrer Behinderung derselben Vulnera­
bilität ausgesetzt sind. Und das gilt in gleicher Weise für andere vulnerable 
Positionen.

Im Prozess der Entwicklung eines kritischen Standpunkts geht es zu einem 
Teil also darum, durch Verweigerung eine belastbare Behauptung über die 
Vulnerabilität von Menschen aufzustellen, die trotz ihrer Vielfalt dieselbe 
soziale Position teilen. In einem weiteren Schritt geht es darum, mit anderen 
zusammenzuarbeiten, die auf andere Weise vulnerabel sind. Das ist wichtig, 
denn in einer Community mit Menschen mit Behinderung gibt es immer 
auch schwarze oder ältere oder queere Mitglieder. Man muss herausfinden, 
wie eine Vulnerabilität mit der Vulnerabilität einer anderen sozialen Position 
zusammenhängt, um darauf aufbauen zu können. Ist damit ein Punkt von 
Objektivität erreicht? Möglicherweise ja.

142 Julian Prugger und Nicki K. Weber

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:45:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134


Auf diese Weise wird den Menschen also bewusst, dass ihre Vulnerabilitäten 
soziale Probleme sind, die sie möglicherweise mit anderen teilen?

Die Arbeit von Jane Mansbridge und Alden Morris in Oppositional Con­
sciousness hilft an dieser Stelle weiter. Beide argumentieren, dass es zu 
einem Moment kommen kann, in welchem die eigene Identität verändert 
werden muss, etwa von einer Frau zu einer Feministin, weil die Identität 
als Frau einen in diesem kritischen Projekt zurückhalten kann: Sie zwingt 
einen zu sehr in eine vorgegebene soziale Rolle. Der Wandel zur Kategorie 
Feminist*in ist inklusiver, weil auch Männer Feministen sein können, nicht 
wahr? Man diversifiziert also die Community und baut Allianzen auf, und 
dann verbündet man sich mit feministischen schwarzen Männern und femi­
nistischen Arbeiter*innen. Durch sie kann sich eine Perspektive eröffnen, 
die die Analyse der Vulnerabilitäten bereichert, denn manchmal ist es nötig, 
die Dinge von verschiedenen Seiten aus zu betrachten. Ich glaube, dass man 
gelegentlich, um sich der eigenen Verletzlichkeit in vollem Umfang bewusst 
werden zu können, wissen muss, wie es Menschen geht, die nicht auf die 
genau gleiche Weise verletzlich sind wie man selbst. Es kann wichtig sein, 
zu sehen, wie diese Allies (Verbündete) einem helfen können, wie sie ihre 
Erfahrungen schildern, und gleichzeitig auch selbst ihren Widerstand anzu­
erkennen. Als weiße Frau habe ich ein sehr tiefgreifendes und umfassendes 
Begehren, mich Rassismus gegenüber zu verweigern. Aber nicht, weil ich 
von Rassismus betroffen bin, sondern weil ich Menschen liebe, die nicht 
weiß sind, und ich mich für ihr Wohlergehen engagieren will; ich lebe mit 
ihnen und kümmere mich um sie, und deshalb möchte ich bei der Analyse 
und Bearbeitung der Probleme, die Rassismus betreffen, hilfreich sein. Wir 
bilden Koalitionen und engagieren uns politisch, wir organisieren uns.

Du sagst also, dass die Produktion von Identität Teil einer sozialen Bewe­
gung und vielleicht auch die Voraussetzung für Veränderungen ist? Dass es 
darum geht, sich selbst zu verändern, neue Subjekte zu schaffen?

Ja, ich denke, das ist eine Möglichkeit, neue Subjekte zu schaffen. Identi­
tät ist ein sehr umstrittenes Wort in der aktuellen feministischen Theorie, 
der antirassistischen Theorie, der Queer-Theorie ... Aber ich glaube, dass 
es transformativ ist, wenn zumindest ein Teil der eigenen Identität in der 
sozialen Bewegung begründet ist. Denn es gibt einem ein ganz neues Gefühl 
für die Verbündeten und die eigenen Leute, sodass die Normen, auf die man 
reagiert, andere sind. Die Vorstellung, eine »gute Frau« zu sein, steht einem 
hingegen im Weg. Ich will keine gute Frau sein, aber ich will etwas Gutes 
sein. Und deshalb ist es vielleicht der richtige Weg, eine gute Feministin zu 
sein.

»Die Strategie muss also lauten: Organizing, Organizing, Organizing!« 143

Leviathan, 52. Jg., 1/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:45:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134


Soziale Bewegung, Transformation und die Rolle der Theoretikerin

Soziale Bewegungen scheinen für Deine Theorie von entscheidender Bedeu­
tung zu sein. Sie sind die Hauptakteurinnen sozialer Transformation. Siehst 
Du ihre Aufgabe eher darin, an Regierungen und politische Parteien zu 
appellieren, oder darin, neue soziale Praktiken zu schaffen?

Im Grunde sind soziale Praktiken meines Erachtens erlernte Verhaltensmus­
ter, die es uns ermöglichen, uns als Mitglieder einer Gruppe bei der Produk­
tion, Verteilung, Verwaltung, Erhaltung oder Beseitigung von Ressourcen 
zu koordinieren. Zu den Ressourcen gehören materielle Ressourcen wie 
essbare Dinge, aber auch Zeit und Wissen. Die Koordinierung im Zusam­
menhang mit Ressourcen wird durch die gegenseitige Reaktion auf das 
Verhalten des Anderen und die betreffenden Ressourcen möglich. Dieses 
gegenseitige Reagieren hängt von öffentlichen Interpretationsinstrumenten 
ab, einer Reihe von geteilten Bedeutungen oder kulturellen Schemata. Ich 
nenne die Sammlung dieser Bedeutungen die kulturelle Techné. Diese kultu­
relle Techné ist ein öffentliches Koordinationsinstrument, ähnlich wie die 
Sprache.

Wenn wir eine Praxis ausüben, ziehen wir öffentliche Schemata und Logi­
ken heran, um unsere Erfahrung zu interpretieren. So sagt uns eine mögliche 
Logik beispielsweise: »Okay, das ist es, was du fühlen musst« oder »Das 
ist es, was du tun musst«. Wir interagieren mit den Ressourcen so, wie es 
uns die Schemata vorgeben, und das verstärkt die Schemata wiederum: Wir 
verändern die Welt so, dass sie dem entspricht, wie sie laut der Schemata 
sein sollte. Explizite Regeln und Gesetze sind ebenfalls Teil der kulturellen 
Techné. Aber Schemata und verschiedene Logiken sind nicht nur formal 
oder explizit, sie beinhalten auch Annahmen darüber, was eine Frau zu 
tragen hat, wie das Haar zu frisieren ist oder wer zuerst durch die Tür geht.

Die kulturelle Techné umfasst ein sehr breites Spektrum an Dingen. Dazu 
gehören Konzepte wie die binäre Kodierung von Geschlecht und alle damit 
verbundenen Regeln, rassifizierende Kategorien und die Logiken, wie diese 
Kategorien anzuwenden sind und wie man auf solche Kategorisierungen 
reagieren sollte. Wenn wir versuchen, uns mit anderen Menschen abzustim­
men und mit ihnen zu interagieren, können wir nicht bei null anfangen. 
Jedes Mal, wenn wir versuchen, mit jemandem zu interagieren, brauchen 
wir Konventionen, Normen und Erwartungen. Denkt zum Beispiel an ein 
Essen. Wann ist das Abendessen? Ist es mitten am Tag oder am Abend? Was 
für Dinge gibt es zum Abendessen? Eine flüssige Interaktion setzt so viel 
voraus!

Aber wir müssen nicht einmal darüber nachdenken oder es abwägen. 
Ich sage einfach: »Willst du zum Abendessen kommen?« und du sagst zu, 
und es ist klar, dass ich dir nicht um sieben Uhr morgens Müsli geben 

2.2

144 Julian Prugger und Nicki K. Weber

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:45:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134


werde. Wir interagieren und koordinieren uns also, denn wir kennen die 
Bedeutungen des Konzepts Abendessen und wissen, zu welcher Tageszeit es 
Abendessen gibt und was üblicherweise abends gegessen wird. Aufgrund der 
Techné können wir interagieren.

Aber wenn die kulturelle Techné uns um Ressourcen herum organisiert, was 
genau sind dann Ressourcen?

Im Falle einer Mahlzeit könnten wir mit essbaren Dingen beginnen, aber 
nicht alles, was essbar ist, ist eine Mahlzeit. Wir haben Traditionen und 
Kulturen, die aus den essbaren Dingen Lebensmittel für eine Mahlzeit aus­
wählen, und wir haben Konventionen darüber, wann und wo wir essen. Das 
Essbare wird zu einer Ressource, wenn es in die Kultur aufgenommen wird, 
und wir organisieren uns durch Praktiken um die Ressourcen herum.

Die Problematisierung der kulturellen Techné hängt mit einer Veränderung 
der Ressourcen zusammen?

Ja, dadurch können sich die vorhandenen Ressourcen verändern. Wenn man 
etwa nichtbinär ist oder sich für die Befreiung von binären Geschlechterord­
nungen einsetzt, merkt man das: »Oh, wir können uns jetzt nicht effektiv 
organisieren, weil es keine Toiletten gibt, außer einer Herrentoilette und 
einer Frauentoilette. Wir müssen eine neue Toilette bauen.« Wenn also die 
Koordination zusammenbricht, etwa weil Menschen auf Toiletten gehen, 
die nicht für sie gemacht sind, trägt dies dazu bei, dass die Geschlechter­
trennung als falsch erkannt wird. Und so geht es weiter und weiter. Aber 
manchmal interagiert man auch mit den Ressourcen. Ich bin etwa Veganerin 
und organisiere eine Veranstaltung an der Universität, bei der es nur veganes 
Essen gibt. Und vielleicht denken die Gäst*innen dann: »Oh, das schmeckt 
ziemlich gut. Ich dachte immer, Veganer*innen essen nur Kaninchenfutter, 
aber nein, das kann ich mir so auch für mich vorstellen.« Ich musste mich 
nicht auf ein Gespräch einlassen, um sie umzustimmen. Ich musste kein 
neues Konzept einführen. Die Wirkung trat ein, indem ich das Angebot 
an Lebensmitteln veränderte, also indem ich die materiellen Bedingungen 
veränderte. Das ist eine sehr einfache Idee, aber ich versuche, die Sache 
mithilfe des Beispiels Lebensmittel einfach zu halten, denn Lebensmittel sind 
einfach.

Man kann also auf verschiedene Weise in die gesellschaftlichen Verhält­
nisse eingreifen. Es lässt sich zum Beispiel kulturell oder materiell inter­
venieren. Eine weitere Strategie besteht darin, eine wichtige Person zu 
überzeugen und deren Meinung zu ändern, eine*n Richter*in oder eine*n 
Anwält*in oder eine andere einflussreiche Person beispielsweise. Diese Per­

»Die Strategie muss also lauten: Organizing, Organizing, Organizing!« 145

Leviathan, 52. Jg., 1/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:45:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134


son könnte die Macht haben, die Techné zu ändern. Das ist jedoch nicht 
immer sehr effektiv, wenn es isoliert geschieht. Eine Elite davon zu überzeu­
gen, etwas zu ändern, funktioniert eher, wenn es eine soziale Bewegung 
gibt, die bereits vor Ort tätig ist. Massachusetts war der erste Staat, der 
die Ehe für alle eingeführt hat. Manche Leute denken: Ach ja, das war der 
Supreme Juridicial Court! Aber die Anwält*innen hätten niemals erfolgreich 
sein können, wenn es nicht bereits eine soziale Bewegung gegeben hätte, die 
die Normen der Ehe infrage gestellt hatte. Ich denke also, dass es manchmal 
Leute gibt, die etwas bewirken und Gesetze ändern können. Aber dies ist 
fast immer nur dann effektiv, wenn soziale Bewegungen zuvor daran gear­
beitet haben, diesen Raum überhaupt erst zu öffnen. Es reicht nicht aus, 
einfach nur zu denken, dass man das Gesetz ändern und alles besser machen 
kann. Eine formale Änderung von Gesetzen und Politik ist hilfreich, aber sie 
wird nur dann die gewünschte Art von Veränderung bewirken, wenn sie mit 
einer sozialen Bewegung verbunden ist.

Welche Rolle spielt der Zustand unserer demokratischen Institutionen in 
Deiner Theorie des sozialen Wandels? Besteht ein Bedarf an mehr direkter 
Demokratie, einfach weil die Aktivist*innen vor Ort besser über die Not­
wendigkeit und die Form des sozialen Wandels informiert sind?

Ja, ich glaube definitiv, dass es mehr direkte Demokratie und eine bessere 
repräsentative Demokratie geben sollte. Ich befürchte, dass Macht korrum­
pierend sein kann und wir darum in gewisser Weise Kontrolle darüber 
haben müssen, wer wen vertritt. Direkte Demokratie kann anspruchsvoll, 
zeitaufwändig und kompliziert sein, vor allem wenn es um große Organisa­
tionen und Staaten geht.

Aber zumindest in den Vereinigten Staaten leben wir nicht mehr in einer 
Demokratie. In den USA herrscht eine Plutokratie, und Geld kontrolliert 
alles. Aufgrund meiner historischen Situiertheit fällt es mir deshalb etwas 
schwer, zu erkennen, wie man eine echte Demokratie realisieren kann. Wie 
wollen Sie die Plutokratie vermeiden? Die Reichen kontrollieren die Medien 
und das Bildungswesen, und das hat einen enormen Einfluss auf die Wäh­
ler*innen; all das ist so tiefgreifend und allgegenwärtig. Diese Menschen 
tun alles, um an der Macht zu bleiben, und sie haben die Möglichkeit, 
Richter*innen und Gesetzgebung zu beeinflussen, die sie in dieser Macht 
bestärken. Ich bin zunehmend skeptisch, was das Funktionieren der Demo­
kratie in der gegenwärtigen gesellschaftlichen Formation angeht. Aber wenn 
ich eine ideale Theoretikerin wäre, dann würde ich auf eine viel direktere 
Demokratie drängen.

146 Julian Prugger und Nicki K. Weber

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:45:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134


Könnten wir direkte Demokratie nicht nur als ein formales und institutio­
nelles Verfahren verstehen, sondern vor allem als ein Wissen darüber, dass 
ich etwas verändern kann, dass ich hier und jetzt Handlungsmacht habe, um 
Gesellschaft mitzugestalten? Das wäre der Anfang, und dann brauche ich 
Institutionen, die diesen Wandel durchsetzen.

Einer der Knackpunkte beim sozialen Wandel ist, dass man ihn nicht allein 
erreichen kann. Man muss sich mit anderen zusammentun. Voraussetzung 
dafür, dass das funktioniert und man effektiv zusammenarbeiten kann, ist 
aber ein Gestaltungsprozess. Dazu gehören auch Konflikte, die uns nicht 
immer nur positiv beeinflussen. Wir müssen fortlaufend Fähigkeiten entwi­
ckeln, wie die Fähigkeit zur Selbstkritik, die Fähigkeit, Kritik an eigenen 
etablierten Praktiken zu üben, sowie die Fähigkeit, Kritik anzunehmen.

Ich habe eine Doktorandin, Sonia Pavel, die an einer kritischen Theorie 
der Bildung arbeitet. Wie Althusser argumentiert, ist Bildung ein entschei­
dender ideologischer Staatsapparat. Sie ist einer der wichtigsten Orte der 
Interpellation. Kritische Theoretiker*innen müssen daher untersuchen, was 
im Bildungswesen auf allen Ebenen gelehrt wird, und zwar sowohl mit 
Blick auf Inhalte als auch auf Fähigkeiten. Können Schulen Fähigkeiten 
zur Ideologiekritik vermitteln? Wie würde das aussehen? Oder ist es unver­
meidlich, dass die staatlich geförderte Bildung die Bürger*innen immer 
dahingehend indoktriniert, die vorherrschenden sozialen Rollen auszufüllen, 
beispielsweise lehrt, ein*e Manager*in oder ein*e Arbeiter*in zu sein? Eine 
kritische Bildungstheorie würde fordern, dass wir die Menschen darauf vor­
bereiten, Teil von sozialen Bewegungen zu werden und die Projekte der Kri­
tik ernst zu nehmen, sowohl in Bezug auf Selbstkritik als auch auf Kritik an 
den bestehenden Strukturen. Sie würde aber ebenso die für Zusammenarbeit 
und den Aufbau von Institutionen auf verschiedenen Ebenen nötige Bildung 
beinhalten.

In seinem Essay Fragmente einer anarchistischen Anthropologie identifiziert 
David Graeber Schlüsselmerkmale der anarchistischen Transformation, die 
uns an Deine Theorie und Praxis erinnern. Zum Beispiel liefert die anarchis­
tische Forschung Werkzeuge für soziale Bewegungen statt avantgardistischer 
Theorien aus dem Elfenbeinturm. Wie anarchistisch ist Deine Theorie?

Also, ich bin keine Anarchistin (lacht). Durch meine Erfahrung in den Verei­
nigten Staaten denke ich, dass es in mancher Hinsicht nicht das Schlechteste 
ist, einen Rechtsstaat zu haben. In den USA gibt es Menschen mit Maschi­
nengewehren, die vulnerable gesellschaftliche Gruppen niedermähen könn­
ten, und nur ein Staat kann solche gefährdeten Communitys vor dieser Art 
von Gewalt schützen. Wir brauchen Zwangsmaßnahmen, denn diese Leute 

»Die Strategie muss also lauten: Organizing, Organizing, Organizing!« 147

Leviathan, 52. Jg., 1/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:45:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134


wollen meiner Meinung nach weder zuhören noch sinnvolle Gespräche mit 
denen führen, auf die sich ihr Hass richtet. Aber es besteht immer noch die 
Hoffnung, dass wir dieses Maß an Staatsgewalt und Kontrolle irgendwann 
nicht mehr brauchen und wir viel harmonischer zusammenleben können. 
Wie würde der Staat unter diesen Umständen aussehen? Ich weiß es nicht. 
Vielleicht müsste es eine Justiz geben, um Streitigkeiten zu schlichten. Ich 
verstehe mich als nicht-ideale Theoretikerin, und als solche kann ich dazu 
nur sagen, dass die Art von Institutionen, die wir gegenwärtig haben und 
die zukünftig akzeptiert werden, pfadabhängig ist. Es geht darum, welche 
historischen Traditionen wir mitbringen und wie wir hierhin gelangt sind. 
Das ist auch für den Postkolonialismus wichtig. Im Kolonialismus und 
ebenso im Postkolonialismus dachten die ökonomisch Herrschenden, sie 
wüssten Bescheid, wie die Dinge zu sein haben. Sie dachten sich: »Wir 
werden euch sagen, wie euer Staat aussehen soll oder wie eure Rechte ausse­
hen sollen.« Als Vertreterin eines konstruktivistischen Modells denke ich, 
dass Gerechtigkeit nur erreicht werden kann, wenn die Menschen mit ihrer 
lokalen, geschichtlichen Perspektive und ihren Traditionen und Beziehungen 
darüber nachdenken, wie sie fruchtbar zusammenleben können.

Soziale Bewegungen sind nicht nur progressiv, sondern weisen auch regres­
sive Züge auf. Welche Bedingungen müssen sie erfüllen, um als Akteurinnen 
der Transformation zu gelten? Und was ist die Verantwortung der kritischen 
Theoretiker*in gegenüber den Artikulationen und Forderungen der sozialen 
Bewegungen?

Das ist eine großartige, eine sehr schwierige Frage. Wie bereits erwähnt, 
denke ich, dass wir in diesem Prozess, durch den wir und soziale Bewegun­
gen eine Forderung entwickeln, sicherstellen müssen, dass die Forderung 
nicht auf falschen empirischen Annahmen basiert. Und das ist aus meiner 
Sicht eine absolute Grundvoraussetzung dafür, dass wir die entsprechende 
Bewegung überhaupt ernst nehmen können. So können wir viele Bewegun­
gen als illegitim bezeichnen, weil sie einfach nur Fake News oder Lügen 
produzieren oder weil sie alten Mythologien nachhängen.

Meiner Ansicht nach sind unsere Werte, die am weitesten verbreitet sind, 
unbestimmt, etwa Gerechtigkeit, Respekt, Gegenseitigkeit. Diese können 
auf viele Arten bestimmt werden. Das ist gut, denn so können wir die 
unbestimmten Werte miteinander teilen und gemeinsam versuchen, heraus­
zufinden, wie wir sie besser bestimmen können. Wenn wir also mit so etwas 
wie gegenseitigem Respekt arbeiten, müssen wir einen Weg finden, ihn zu 
konkretisieren. Es gibt ja keine Möglichkeit, dir Respekt zu erweisen, ohne 
den sozialen Kontext einzubeziehen: Spreche ich laut oder leise? Setze ich 

148 Julian Prugger und Nicki K. Weber

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:45:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134


einen Hut auf oder nehme ihn ab? Sitze ich auf einem Stuhl oder auf dem 
Boden? Was tue ich, um meinen Respekt zu zeigen?

Aber wir können diese unbestimmten Empfindungen auch als Anknüp­
fungspunkte bei der Entwicklung unserer begehrenden Verweigerung nut­
zen, wir können etwa darauf bestehen, dass dies keine Reziprozität ist, 
dass dies kein Respekt ist und so weiter. Und so schreitet man voran, von 
diesen sehr unbestimmten bis hin zu den bestimmten Formen der Wertschät­
zung und Praktiken der Wertschätzung. Eine Sache, die kritische Theoreti­
ker*innen machen können, ist also, die erste Ebene der Praxis zu entlarven, 
die besagt: »Oh, das ist das, was Respekt ist, und so muss ich ihn zeigen.« 
Kritische Theorie entlarvt die Verdinglichung und Naturalisierung von Ver­
haltensweisen und eröffnet den Raum, neue Wertbestimmungen in Betracht 
zu ziehen.

Handelt es sich also um eine Art immanente Kritik, die die Legitimität einer 
Idee auf der Grundlage der immanenten Konsistenz dieser Idee untersucht?

Nun, es ist insofern immanent, als es den unbestimmten und den konkreten 
Wert und eine Geschichte dazu gibt. Es geht also um eine Art Genealogie: 
Wie wurde etwas zu einer Art und Weise, Menschen zu respektieren? Man­
che Leute denken zum Beispiel, dass wir Frauen respektieren sollten, wenn 
sie zu Hause bleiben und sich um die Kinder kümmern. Aber wie sind 
sie denn dazu gekommen? Es gibt also eine Art genealogischen Prozess, 
der untersucht, wie und warum etwas entstanden ist, und der auch eine 
Reflexion über das Verständnis und die Empfindungen beinhaltet, die mit 
Anerkennung, Respekt, Gerechtigkeit oder Solidarität einhergehen. Es ist 
wichtig, vom »gesunden Menschenverstand« Abstand zu nehmen und zu 
fragen: »Sollte es wirklich so sein?«

Immanente Kritik ist auch dann nützlich, wenn die Menschen sich über 
die Bestimmung der unbestimmten Werte uneinig sind. So gibt es christli­
che und muslimische Menschen, die viele unbestimmte gemeinsame Werte 
haben, die sie aber auf sehr unterschiedliche Weise bestimmen. Daher ist 
es hilfreich, jemanden zu haben, der wiederum Teil dieser Tradition ist, der 
ein Gefühl für die Empfindungen hat, die mit ihr einhergehen, und gemein­
sam mit anderen über die Art dieses Konflikts nachdenken kann: Gibt es 
wirklich einen Wertekonflikt oder bringen wir unsere gemeinsamen Werte 
auf unterschiedliche Weise zum Ausdruck?

Kritische Theoretiker*innen können Teil dieses Prozesses sein, denn kri­
tische Theoretiker*innen können sowohl die genealogische Untersuchung 
einer Praxis unterstützen als auch Möglichkeiten schaffen, über den Teller­
rand zu schauen. Ich denke, dass die kritische Sozialwissenschaft ebenfalls 
wertvoll sein kann. Eric Olin Wright argumentiert, dass es in der kritischen 

»Die Strategie muss also lauten: Organizing, Organizing, Organizing!« 149

Leviathan, 52. Jg., 1/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:45:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134


Sozialwissenschaft nicht um das Jonglieren mit Zahlen gehen sollte, weil 
quantitative Forscher*innen nicht von Werten wie Emanzipation, Gerechtig­
keit oder Freiheit geleitet sind. Deshalb stellen sie nicht immer die richtigen 
Fragen. Kritische Theoretiker*innen müssen sich mit empirischen Wissen­
schaften auseinandersetzen und die Leute dazu bringen, andere Fragen zu 
stellen. Vor einiger Zeit haben sich die Sozialwissenschaften zum Beispiel 
mit dem Thema Scheidung beschäftigt, und ein Großteil der Forschung 
konzentrierte sich auf negative Auswirkungen für Kinder von geschiedenen 
Eltern. Aber feministische Sozialwissenschaftler*innen fragten: »Was ist die 
Referenzgruppe?« Die Studien verglichen Scheidungskinder mit Kindern 
in glücklichen Familien. Sobald Scheidungskinder mit Familien verglichen 
wurden, die sich ständig streiten und unglücklich sind, waren die Ergebnisse 
ganz andere. Der Forschung lag also die ideologische Annahme zugrunde, 
dass alle »intakten« Familien glückliche Familien sind, und es war empi­
risch wichtig, dies infrage zu stellen.

Wir haben die Erfahrung gemacht, dass es in sozialen Bewegungen, an 
denen wir selbst beteiligt waren, oft ein gewisses Unbehagen gegenüber 
der Universität und der Wissenschaft gibt, auch dann, wenn sie sich selbst 
als kritisch versteht. Aktivist*innen sagen zum Beispiel: »Wir sind nicht 
an eurer Theorie interessiert, wir sind daran interessiert, die Sache zu verän­
dern.« Aber laut Dir ist es kein Unterschied, sondern ...?

Da gibt es schon Unterschiede. Aber die Welt zu verändern und die Univer­
sität zu verändern können Hand in Hand gehen, und man kann einige 
der Ressourcen und Kenntnisse, die man in sozialen Bewegungen gewinnt, 
nutzen, um zu wissen, wie man universitäre Abläufe stören (disrupt) kann. 
In den Vereinigten Staaten steht der Siedlerkolonialismus stärker im Mittel­
punkt als der koloniale Staat der Metropolen. In letzter Zeit wurde viel 
zu den geschichtlichen Ursprüngen einiger der großen Universitäten in den 
USA geforscht. Craig Wilder hat zum Beispiel darüber geschrieben, dass 
viele Universitäten mit Geld aus der Sklaverei finanziert wurden und ihre 
Gründer Versklavte besaßen. Das Massachusetts Institute of Technology 
(MIT), an dem ich lehre, war Teil eines Industrialisierungsprozesses. Man 
brauchte Maschinen und Anlagen, um unter anderem Baumwolle zu verar­
beiten. Das MIT hat also einige seiner Wurzeln in der Sklaverei, spielte aber 
auch eine Rolle in den wirtschaftlichen Innovationen, die zur Abschaffung 
der Sklaverei beitrugen.

Ich denke, dass es wichtig ist, dass die Institution der Universität ihre 
Ursprünge und ihre Ziele kritisch hinterfragt; dass gefragt wird, wer zu 
welchem Zweck in die Universität aufgenommen wurde und warum einige 
Menschen davon ausgeschlossen wurden. Dies hat sehr viel mit dem Sied­

150 Julian Prugger und Nicki K. Weber

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:45:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134


lerkolonialismus, dem Industriekapitalismus und natürlich mit Sexismus zu 
tun. Und dadurch rücken die Normalität oder die Legitimität dieser Institu­
tion in den Fokus. Hinzu kommt, dass Bildungseinrichtungen und Universi­
täten in den Vereinigten Staaten kaum mehr von der Regierung finanziert 
werden. Sie sind also auf Spenden und philanthropische Zuwendungen 
angewiesen, und das führt zu Problemen. Das Vermögen derjenigen, die 
genug Geld haben, um Spenden zu leisten, beruht häufig auf ökonomischer 
Ausbeutung, oder sie haben den Reichtum von Menschen geerbt, die zu 
ihren Lebzeiten durch Ausbeutung reich geworden sind ... Man muss sich 
fragen, welcher Einfluss durch solche Spenden möglich wird.

Eine weitere Finanzierungsquelle für die Universitäten ist die Industrie. 
Sie verlagert ihre Forschungs- und Entwicklungsarbeit an die Universitäten 
und bezahlt deren Mitarbeiter*innen dafür, dass sie neue Gerätschaften 
hervorbringen, mit denen sich eine Menge Geld verdienen lässt. An den 
Universitäten haben also diejenigen Personen Macht, die diese Innovationen 
ermöglichen, weil sie zur Unterstützung ihrer Forschung Gelder von der 
Industrie erhalten. Wer sich mit kritischer Theorie befasst, wird allerdings 
nicht viele Leute finden, die kritische Innovationen haben wollen; das ist 
nichts, wofür Geld gegeben wird. Und innerhalb der Universität verliert 
man dadurch Macht, weil diejenigen, die Geld haben, Macht haben. Das 
kann man tatsächlich als eine Art Krise bezeichnen. Ich glaube also, dass 
es viele, viele, viele Probleme an den Universitäten gibt, vor allem in den 
Vereinigten Staaten. Ich weiß, dass die Universitäten in Deutschland stärker 
staatlich finanziert werden als in den Vereinigten Staaten. In den amerikani­
schen Universitäten gibt es Bewegungen, die diese Krise erkennen, aber die 
Universitäten schlagen sie einfach nieder. Ich denke, es gibt viele Gründe, 
den Universitäten gegenüber misstrauisch zu sein, denn sie sind Teil eines 
Systems, das dem Profit und dem sogenannten Wachstum verpflichtet ist, 
und die Mittel fließen in Aktivitäten, die den globalen Kapitalismus auf­
rechterhalten.

Inwieweit glaubst Du, dass kritische Theoretiker*innen die Universität ver­
ändern können?

Es ist schwer zu glauben, dass kritische Theoretiker*innen tatsächlich etwas 
bewirken werden, aber hier wie anderswo müssen wir Bewegungen auf­
bauen, die den Status quo infrage stellen, die Probleme benennen und 
Veränderungen einfordern. Kritische Theoretiker*innen müssen Teil einer 
Bewegung sein, auch als Voraussetzung, um überhaupt die intellektuelle 
Arbeit leisten zu können, zu der sie angetreten sind. Die Strategie muss also 
lauten: Organizing, Organizing, Organizing!

»Die Strategie muss also lauten: Organizing, Organizing, Organizing!« 151

Leviathan, 52. Jg., 1/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:45:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134


Globalisierte Gesellschaften als komplexe Systeme

Deine jüngsten Arbeiten zielen darauf ab, Gesellschaften als komplexe Sys­
teme zu verstehen.

Ja, wenn man über die Gesellschaft nachdenkt, neigt man zu der Annahme, 
dass es bestimmte Personen oder Personengruppen gibt, die das Sagen 
haben. Demnach müssten wir diese also ins Visier nehmen, um das System 
zu stören. Und ich denke, das zeigt sich auch beim Nachdenken über das 
Recht. Manchmal denken die Leute, oh, es ist die Legislative, die die Dinge 
regelt, also müssen wir die Gesetze ändern. Oder die politischen Theoreti­
ker*innen denken: Nein, es sind die Institutionen, die wir ins Visier nehmen 
müssen. Aber in einem komplexen System hat ja niemand und nichts das 
Sagen, oder? In einem komplexen System steht alles miteinander in Wechsel­
wirkung. Es ist nicht zufällig, es gibt Muster, aber es gibt niemanden, keine 
Schicht, die sozusagen das Sagen hat. Das ist stark nicht-reduktionistisch.

Ganz allgemein gehen methodologische Individualist*innen davon aus, 
dass der*die Einzelne die soziale Grundlage ist und alles andere davon 
abhängt. Also müssen wir die Individuen verändern. In einem komplexen 
System funktioniert das nicht. Individuen sind stark von ihrer Kultur, den 
materiellen Bedingungen ihres Lebens und den Praktiken, die sie für selbst­
verständlich halten, beeinflusst. Die Komplexitätstheorie ist ein bedeutender 
Fortschritt, weil sie sich mit den Auswirkungen von Kreisläufen und sich 
selbst reproduzierenden Zyklen befasst.

Betrachten wir das Ökosystem. Es gibt viele, viele verschiedene Faktoren, 
die das Ökosystem aufrechterhalten. Der Klimawandel findet in einem kom­
plexen dynamischen System statt, sodass man nicht sagen kann: »So, jetzt 
können wir das so lösen.« Denn es gibt sich selbst verstärkende Systeme, die 
nicht unter unserer Kontrolle stehen. Gesellschaften sind wie Ökosysteme, 
und wir müssen die Dynamik dieser Systeme verstehen, wenn wir sie verän­
dern wollen.

Es geht also nicht darum, zu entscheiden, ob race, Klasse oder gender das 
wichtigste Instrument zum Verständnis der gegenwärtigen Krisen ist?

Es gibt den Kapitalismus, das Patriarchat, die weiße Vorherrschaft und 
die Heteronormativität, die alle miteinander interagieren. Und ich denke, 
in komplexen Systemen gibt es Subsysteme, die miteinander interagieren. 
Aber ich glaube nicht, dass es sinnvoll ist, Kapitalismus, Patriarchat, weiße 
Vorherrschaft und Heteronormativität als jeweils eigene Systeme zu betrach­
ten, sondern vielmehr als Dynamiken in der sozialen Formation, die alle 
materiellen Systeme beeinflussen. Diese Systeme sind Gesundheitssysteme, 
Transportsysteme, Wirtschaftssysteme, Familiensysteme und so weiter. Die 

2.3

152 Julian Prugger und Nicki K. Weber

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:45:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134


Dynamik des Kapitals und der Eugenik, des Alters und des Geschlechts, all 
das spielt in all diesen Systemen auf unterschiedliche Weise eine Rolle. In 
der Arbeitswelt mag race eine große Rolle spielen, aber auch das Alter oder 
Behinderungen sind von großer Bedeutung. Wir können nicht den Kapita­
lismus isolieren, um dann zu sehen, dass es nur um Lohnarbeit geht, so 
einfach ist es nicht. Die Logik des Kapitalismus, des Rassismus, des Sexis­
mus, der Heteronormativität, der Eugenik und all die anderen interagieren 
miteinander und führen zu den bekannten Ergebnissen. Wir sollten diese 
Kräfte also nicht auf einen bestimmten Bereich beschränken.

Ich habe viel über die Arbeit von Nancy Fraser nachgedacht – eine Arbeit, 
die ich sehr schätze. Sie sieht unsere soziale Formation als ein großes 
System, das von der Logik des Kapitals gesteuert wird. Diese Ansicht ist, 
obwohl sie race und gender einbezieht, immer noch ein wenig reduktionis­
tisch: Das Narrativ des Kapitals ist federführend. Ich möchte sie nicht als 
Reduktionistin bezeichnen, denn dafür ist sie zu klug. Aber einige Fäden in 
der Argumentation deuten darauf hin, dass gender und race und dergleichen 
Teil der verborgenen Brutstätte des Kapitalismus sind; dass sie nur dazu 
da sind, den Kapitalismus zu unterstützen. Aber so funktioniert es nicht, 
glaube ich.

Wie müssen wir insbesondere die deutsche Gesellschaft in Deinem Modell 
verstehen? Ist sie ein Subsystem in einem komplexen globalen System?

Ja, der Ansatz ist global. Mein Gehirn ist ein komplexes System, das Öko­
system, in dem wir leben, ist ein komplexes System. Und so kann man sich 
die Welt als ein System komplexer Systeme vorstellen. Deutschland ist ein 
komplexes System, und es ist ein System im globalen System.

Eine weitere Sache bei komplexen Systemen ist, dass Muster manchmal 
auf eine Art und Weise entstehen, die völlig unvorhersehbar ist. Sie sind 
nicht zufällig, aber sie sind unvorhersehbar. Der Versuch, Deutschland zu 
verändern, kann also unvorhersehbare Auswirkungen auf den Rest der Welt 
haben. Deutschland ist so sehr mit all diesen anderen Systemen verflochten, 
beispielsweise aufgrund seiner Finanzkraft, dass eine kleine Veränderung 
hier große Auswirkungen auf die sozialen und finanziellen Bedingungen, die 
weit weg sind, haben kann. Das globale System ist nicht nur ein Haufen von 
Teilen, die mechanistisch und vorhersehbar miteinander interagieren.

Viele kritische Theorien verstehen das Soziale aus einer historischen Per­
spektive, indem sie die Genese oder Genealogie der heutigen Gesellschaften 
betonen. Für sie geht es also nicht darum, wie die Gesellschaft ist, sondern 
wie sie entstanden ist. Im Gegensatz dazu scheint Dein Verständnis von 
Gesellschaft eher formal als historisch zu sein.

»Die Strategie muss also lauten: Organizing, Organizing, Organizing!« 153

Leviathan, 52. Jg., 1/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:45:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134


Es gibt zwei wichtige Fragen zur sozialen Ontologie komplexer Systeme und 
wie sie sich zu anderen Strukturalist*innen und Systemtheoretiker*innen 
wie beispielsweise Niklas Luhmann verhält. Die eine Frage ist, wie man 
die Strukturen und Dynamiken von Systemen verstehen kann, die andere, 
wie man eine Darstellung von Systemen, wie die meine, in Beziehung zur 
kritischen Genealogie setzt.

Der Strukturfunktionalismus wird häufig als eine der Grundformen der 
Gesellschaftstheorie angesehen. Manche würden allerdings argumentieren, 
dass er durch den Poststrukturalismus überholt wurde und keine brauch­
bare Option mehr ist. Ich selbst spreche in meiner Arbeit zwar von Struktu­
ren und Funktionen, aber es gibt drei gängige Kritiken am Strukturfunktio­
nalismus, die auf meine Sichtweise nicht zutreffen.

Erstens ist die Gesellschaft nicht vollständig integriert, und nicht alle 
ihre Teile funktionieren so, dass sie das Ganze unterstützen und aufrechter­
halten; vielmehr sind Gesellschaften in der Regel von Konflikten geprägt. 
Zweitens sind Gesellschaften nicht stabil, sondern entwickeln sich ständig 
weiter, vermischen sich und mutieren; es ist ebenso notwendig, den Wan­
del wie die Stabilität zu erklären. Drittens gelingt es dem Funktionalismus 
mit seiner Konzentration auf strukturelle Phänomene nicht, die komplexen 
Beziehungen zwischen Individuen und den Strukturen, die sie verkörpern, 
angemessen zu erfassen. Wenn Strukturen unser Verhalten erklären sollen, 
wie erfassen wir dann, dass wir Institutionen, Normen und Identitäten auto­
nom gestalten und hervorbringen können?

Ok, lass uns das vertiefen. Wie müssen wir den desintegrativen Charakter 
der Gesellschaftsteile verstehen?

Genau, meine Antwort auf den ersten Punkt ist, dass der traditionelle 
Strukturfunktionalismus das sogenannte Konzept der Funktion voraussetzt, 
manchmal auch als ätiologische Funktion bezeichnet. Auf das stütze ich 
mich nicht. Grob gesagt, ist eine ätiologische Funktion für den Teil oder 
das Organ wesentlich. So ist etwa die Funktion, Blut zu pumpen, für das 
Herz wesentlich. Es wäre kein Herz, wenn es diese Funktion nicht erfüllen 
würde, und künstliche Herzen sind Herzen, weil sie diese Funktion erfüllen. 
Die Funktionen werden manchmal Systemfunktionen genannt. Wir können 
einer Sache eine Funktion zuschreiben, indem wir einfach zeigen, wie sie 
in einem System funktioniert. Wenn etwa ein Säugling auf der Brust seiner 
Eltern liegt, wirkt der Herzschlag beruhigend auf das Kind. Im Eltern-Kind-
System hat das Herz eine beruhigende Funktion, die aber für Herzen nicht 
essenziell ist, also nicht ihre ätiologische Funktion darstellt.

Einige Systemtheoretiker*innen konzentrieren sich auf Theorien, die allen 
Teilen der Gesellschaft eine ätiologische Funktion zuschreiben, und zeigen, 

154 Julian Prugger und Nicki K. Weber

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:45:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134


wie das Ganze vollständig integriert ist. Ich interessiere mich eher dafür, wie 
die Systeme entstehen, sich entwickeln und aufgrund kontingenter Wechsel­
wirkungen zwischen den Teilen auseinanderfallen.

Und das führt mich zu meiner Antwort auf die zweite Kritik. Gesellschaf­
ten haben zwar homöostatische, selbstorganisierende Eigenschaften, aber sie 
sind auch dynamisch. Das Ziel der Systemtheorie ist es deshalb, sowohl 
die relative Stabilität als auch die Dynamik des Wandels zu verstehen, die 
Kipppunkte und das Potenzial, sich zu etwas Neuem zu entwickeln.

Aber wenn ein Körper ein neues Herz bekommt, ist es dann dasselbe System 
oder ist es ein anderes?

Ja, das ist wirklich die Frage. Das ist eine ausgezeichnete Frage. Wenn 
jemand ein neues Herz bekommt, ist es das gleiche System. Doch es ist nicht 
immer einfach, Systeme zu individualisieren. Für einige Zwecke könnte S 
das gleiche System wie S* sein, für andere Zwecke jedoch nicht.

Vorhin hast Du davon gesprochen, dass der Strukturfunktionalismus nicht 
erfassen kann, dass Menschen die soziale Welt und sich selbst autonom 
einrichten können. Was meintest Du damit?

Was die Frage der Autonomie betrifft, so wurden strukturelle Erklärungen 
lange Zeit als mechanistische Kausalerklärungen missverstanden. Das ist ein 
Irrtum. Erstens sind Strukturen, selbst wenn sie eine kausale Auswirkung 
auf das Handeln haben, nicht das, was manchmal als auslösende Ursache 
bezeichnet wird, so wie ein Ball, der gegen ein Fenster prallt, das Fenster 
zerbrechen lässt. Strukturen wirken sich auf das Handeln aus, indem sie 
Entscheidungsstrukturen schaffen, innerhalb derer die Akteur*innen die 
Freiheit haben, sich für eine Option zu entscheiden. Ferner lassen sich 
komplexe Systeme nicht mechanistisch verstehen. Mechanistische Systeme 
können in Teile zerlegt werden, und die Ursache wird in Ereignisfolgen 
lokalisiert. Um Systeme zu verstehen, reicht es jedoch nicht aus, nur zu ver­
stehen, wie einzelne Einheiten interagieren, denn die Interaktion zwischen 
»niederen« Einheiten führt manchmal zu einer »höheren« Struktur, die 
dann das Verhalten der »niederen« Einheiten einschränkt. Wir Menschen 
schaffen etwa Gesetze, die unser Verhalten einschränken, und wir könnten 
das heutige menschliche Verhalten nicht verstehen, wenn wir nur die Inter­
aktion zwischen Individuen betrachten, ohne zu verstehen, wie die Interak­
tionen durch Gesetze eingeschränkt werden. Der Mensch kann aber auch 
Gesetze ändern, wodurch sich die Zwänge ändern, und so weiter.

Stellen Sie sich etwa eine Maschine mit verschiedenen Zahnrädern vor. 
Eine solche Maschine ist ein mechanisches System, und ein mechanisches 

»Die Strategie muss also lauten: Organizing, Organizing, Organizing!« 155

Leviathan, 52. Jg., 1/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:45:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134


System kann man zerlegen, man kann alle Teile herausnehmen und sie dann 
neu konfigurieren und wieder einsetzen. Ob es dann genauso funktioniert, 
hängt von den Eigenschaften dieser Teile ab und davon, ob man sie auf die 
gleiche Art und Weise wieder zusammensetzt. Und Reduktionismus kann 
ein guter Weg sein, weil man denkt, dass es nur darauf ankommt, wo 
wir die Rädchen einsetzen. Nun, ein komplexes System kann man nicht 
auf diese Weise zerlegen, weil jedes Teil von den anderen in einer Weise 
beeinflusst wird, die es selbst und seine Umgebung umgestaltet, und vice 
versa. Das eine kann ohne das andere nicht funktionieren, denn was es ist, 
hängt von dem anderen ab. Stellen Sie sich das wie Herz und Lunge vor. 
Ein Herz pumpt sauerstoffreiches Blut. Es kann also seine Aufgabe nicht 
erfüllen, wenn es kein Organ gibt, das das Blut mit Sauerstoff versorgt. 
Wenn sich die Lunge auf eine bestimmte Art und Weise entwickelt, muss 
sich das Herz anpassen, denn sie sind Teil eines größeren Systems, das sie 
formt und ihre Beziehung zueinander bestimmt.

Und nach Deiner Konzeption können wir unsere Handlungsmöglichkeiten, 
zum Beispiel als politische Interventionen, nur innerhalb unserer komplexen 
Beziehung zu den Strukturen verstehen?

Ja, um nochmal auf Luhmann zurückzukommen. Ich bin zwar keine Luh­
mann-Expertin, bei weitem nicht! Aber Luhmann scheint sich für Komple­
xität und Selbstorganisation zu interessieren. Daher verstehe ich ihn als 
jemanden, der versucht, einige der sozialen Phänomene zu begreifen, für die 
ich mich auch interessiere, und dabei einige der gleichen Werkzeuge verwen­
det. Doch gibt es auch viele Unterschiede. Luhmann konzentriert sich auf 
Systeme, wie Kommunikationssysteme und den Fluss von Informationen. 
Individuen und materielle Bedingungen sind für seine Systeme nicht von 
zentraler Bedeutung, für meine jedoch schon. Außerdem neigt Luhmann 
dazu, Systeme als durch innere Ordnung und äußeres Chaos begrenzt zu 
betrachten. Die Umgebung eines Systems muss jedoch nicht chaotisch sein, 
denn die Umgebung eines Systems kann ein anderes System sein. So kann 
die Umgebung eines Gesundheitssystems etwa ein bestimmtes Wirtschafts­
system sein. Diese Erkenntnis hilft uns, einige Dynamiken im Gesundheits­
system zu verstehen, etwa warum Profit ein so großer Faktor ist. Sonst 
wird meines Erachtens der Blick für die Verbindungen und Verwerfungen 
zwischen den sozialen Systemen und werden die möglichen Ansatzpunkte 
für Interventionen eingeschränkt.

Aber wie genealogisch ist Dein Ansatz dann? Diese Formen der Interven­
tion sind ja meist historisch gewachsen. Beispielsweise artikuliert die soziale 
Bewegung Black Lives Matter ihre Widersprüche ja im Rückgriff auf die 

156 Julian Prugger und Nicki K. Weber

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:45:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134


Bürgerrechtsbewegung. Derartige genealogische Erkenntnisse sind für viele 
kritische Theoretiker*innen nach wie vor die entscheidende Begründungs­
form kritischer Theorie.

Natürlich ist es umstritten, was Genealogie ist und wie sie betrieben werden 
sollte. In meinen Augen besteht eine zentrale Einsicht darin, dass unsere 
Praktiken, Institutionen und Identitäten eine Geschichte haben und dass 
sie aufgrund kontingenter soziopolitischer Prozesse, die sie geformt haben 
(und uns so geformt haben, dass wir zu ihnen passen), so sind, wie sie 
heute sind. Das eröffnet Raum für Ideologiekritik, auch wenn Foucault 
das natürlich nicht so nennen würde, denn die Genealogie hat oft eine 
entlarvende Wirkung – sie unterbricht unsere Vorstellung vom »gesunden 
Menschenverstand«, warum wir tun, was wir tun, und ermöglicht es uns, 
über andere Möglichkeiten nachzudenken, wie es weitergehen kann. Für 
Amy Allen hat Colin Koopmans Interpretation von Foucaults Genealogie 
zwei Hauptpunkte: Erstens legt die Genealogie offen, dass unsere Praktiken, 
Konzepte, Normen und Lebensformen nicht alternativlos sind. Zweitens 
zeigt sie auf, wie diese Elemente durch komplexe historische Prozesse ent­
standen sind.

Mir scheint, dass der Ansatz komplexer Systeme wunderbar geeignet ist, 
den genealogischen Ansatz zu unterstützen, denn obwohl er keine konkrete 
historische Rekonstruktion bietet, liefert er doch eine Hintergrundontologie, 
auf die die Genealogie zurückgreifen kann. Erstens verweist der Ansatz 
auf mehrere kontingente Stellen in unseren Praktiken: unter anderem die 
Geschichte unserer kulturellen Techné, die sich verändernden materiellen 
Bedingungen, die nicht nur von physischen Kräften wie dem Klimawandel, 
sondern auch von den Looping-Effekten der Praktiken beeinflusst werden 
oder von unerwarteten Ereignissen, die manchmal als Ergebnis der kreati­
ven Reaktion eines Einzelnen oder einer Gruppe auf die Umstände auftre­
ten. Zweitens ist die Theorie der sozialen Komplexität zutiefst anti-indivi­
dualistisch. Individuen werden als Teile sozialer Systeme durch Praktiken 
in einer Weise geformt, die mit den Aussagen der kritischen Theorie zur 
Subjektivierung oder Interpellation völlig übereinstimmt. Meine eigene Dar­
stellung zielt darauf ab, aufzuzeigen, wie wir als soziale Subjekte durch 
Praktiken und Netzwerke von Praktiken geformt werden. Dies destabilisiert 
sowohl die Gegebenheit unserer Identitäten und Rollen und eröffnet den 
Raum für Kritik an den Prozessen, durch die dies geschieht. Obwohl also 
die Ontologie des Systems selbst keine Genealogie ist, steht sie nicht im 
Geringsten in Spannung zu ihr. In meiner eigenen Arbeit gebe ich oft Bei­
spiele, die auf historische Quellen der Unterdrückung in Systemen hinwei­
sen. Ich denke, man kann mit Fug und Recht behaupten, dass meine dritte 
Benjamin-Vorlesung ein Beispiel dafür ist.

»Die Strategie muss also lauten: Organizing, Organizing, Organizing!« 157

Leviathan, 52. Jg., 1/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:45:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134


Unsere Gegenwart ist nicht nur global, sondern, wie der postkoloniale 
Historiker Dipesh Chakrabarty sagt, planetarisch. Seine Forderung, das 
Menschliche zu dezentrieren, um sich in den Sozialwissenschaften mit dem 
Klimawandel befassen zu können, basiert, ähnlich wie Deine Verwendung 
komplexer Systeme, auf naturwissenschaftlichem Wissen. Er sagt, dass theo­
retische Ansätze und Erklärungen, die den Menschen in den Mittelpunkt 
stellen, problematisiert werden müssen. Gibt es in Deiner Theorie Platz für 
nicht-anthropozentrische Ansätze?

Eines der Ergebnisse der Theorie komplexer Systeme ist, dass sich alles um 
Beziehungen und Netzwerke dreht und nicht um die Individuen, die die 
Knotenpunkte in den Beziehungen darstellen. Wenn man davon ausgeht, 
dass Beziehungen der Schlüssel sind, stehen wir nicht nur untereinander in 
Beziehung, sondern auch mit allem anderen in der Welt. Und so wird die 
Relationalität, die wir zur Welt haben, wichtiger als nur die menschliche, 
weil wir in gewisser Weise als Gruppe Knotenpunkte besetzen. Und es gibt 
all diese anderen Arten und Weisen, Knotenpunkte zu besetzen, aber wir 
wollen uns auch nicht nur damit befassen. Vielmehr sollten wir uns die 
Beziehungen ansehen. Und diese Beziehungen sind Teil dessen, was das 
Ökosystem und diese Beziehungen selbst zerstört hat. Wir sollten diese 
Beziehungen anhand neuer Praktiken wieder aufbauen, sowohl in Bezug auf 
die materielle Welt als auch die Tierwelt und die Galaxie.

Das ist ein Punkt, an dem wir wirklich über sozialen Wandel nachdenken 
müssen, finde ich. Wenn wir anfangen, nicht Anthropologie zu betreiben, 
sondern Beziehungen zu erforschen, dann erweitern wir vielleicht unser 
Verständnis des Kosmos. Vielleicht ist das Anthropozän eine Zeit, in der 
sich alles um uns und uns als Individuen dreht, die Eigentum und Macht 
anhäufen und mit anderen um ihre Macht kämpfen.

Könnten wir also in Deinem Verständnis komplexer Systeme den Planeten 
als etwas denken, das in diesem System nicht vertreten ist? Vielleicht als eine 
Beziehung zu einem Unbekannten? Und wir müssen verstehen, dass diese 
Beziehung zum Unbekannten in gewisser Weise für das gesamte System 
wichtig ist?

Ich bin hier keine Expertin, daher sind meine Worte vielleicht nicht ganz 
zutreffend. Aber es gibt Standpunkte im feministischen Existenzialismus 
und im Afropessimismus, die den Anderen als das notwendige Unbekannte 
oder Unwissbare positionieren, und vielleicht ist dieser Schritt auch im Kon­
text der Theoriebildung über das Anthropozän angebracht. Der Afropessi­
mismus zum Beispiel warnt uns davor, das Andere leichtfertig als etwas 
zu verstehen, zu dem wir in Beziehung treten können. Insbesondere Frank 

158 Julian Prugger und Nicki K. Weber

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:45:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134


B. Wilderson geht davon aus, dass die Einordnung schwarzer Menschen 
in die Kategorie des Menschlichen, ihren Status als Andere nicht aufgelöst 
hat. Kritische Theorien geben vor, Schwarzes Leiden erklären zu können, 
und gewähren den Einschluss aufgrund ihrer Vorannahmen. Das lehrt uns 
zumindest, dass wir bei unseren Bemühungen, die Welt zu verstehen, sensi­
bel sein müssen für das, was wir als unwissend oder unaussprechlich einge­
stuft haben und wo infolgedessen eine Art Leere herrscht ...

... von etwas, das man nicht greifen oder begreifen kann …

… ja, man kann es nicht begreifen. Und es ist unsichtbar oder unhörbar 
oder für uns nicht verfügbar. Es erscheint uns also als leer, und diese Bezie­
hung wird entscheidend sein, um neu zu gestalten, zu verstehen und die 
Verantwortung dafür zu übernehmen, wo wir sind sowie wohin wir als 
Nächstes gehen sollen. All das ist meiner Meinung nach von entscheidender 
Bedeutung.

Sally, wir danken Dir für das inspirierende Gespräch.

Autor:innen

Julian Prugger
Hochschule für Philosophie München
Kaulbachstraße 31a
80539 München
Deutschland
julian.prugger@hfph.de

Nicki K. Weber
Universität Augsburg
Universitätsstraße 10
86159 Augsburg
Deutschland
nicki.weber@phil.uni-augsburg.de

»Die Strategie muss also lauten: Organizing, Organizing, Organizing!« 159

Leviathan, 52. Jg., 1/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 14:45:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134

