
Kapitel IV
Unterwegs zu einer neuen Art, die Erde zu ›bevölkern‹?
Jacques Rancière, die Literatur und die Politik

1. Der Ausgangspunkt: Zur Kritik einer dissensvergessenen Politik (121) | 2. Der Bei‐
trag der Literatur: Das ›Zählen‹ durcheinanderbringen (123) | 3. Volk, Literatur und
politisches Leben (125) | 4. Anfechtbarkeit durch ›Beliebige‹, Unbekannte? (130) |
5. Was man sich davon ›versprechen‹ kann: Zwischen Verlassenheit und Weltbil‐
dung  (133)

Eine ganze Welt wartet.1

1. Der Ausgangspunkt:
Zur Kritik einer dissensvergessenen Politik

›Die‹ Politik gibt es nicht, wohl aber Politik in der Gestalt mannig‐
faltiger Politiken, darunter heimliche, intransparente und solche, die
wortreich von sich reden machen, gerade auch dann, wenn einen
bei näherem Hinsehen erhebliche Zweifel daran beschleichen, ob
es sich im Einzelfall wirklich um Politik handelt. Sei es, wenn man
die eigene politische Position zur »einzigen Alternative« erklärt,2
sei es wenn lautstarker, wütender Protest nur noch Verachtung für
diejenigen zum Ausdruck bringt, gegen die er sich wendet, ohne
ihnen noch den geringsten eigenen Antwortspielraum lassen zu
wollen. Eine Politik, die sich alternativlos gibt, kann kaum noch
im Ernst Politik genannt werden, tendiert sie doch dazu, jegliche
Auseinandersetzung um das, was sie als zweifellos richtig ausgibt,
für überflüssig und sinnlos zu halten. Und eine Politik, die Andere
nur noch denunziert, brandmarkt und öffentlicher Verachtung preis‐
geben will, ist nur dem äußeren Anschein nach als politisches, in
Wahrheit aber als anti-politisches Tun zu verstehen. Auch Jacques
Rancière hegt seit langem den Verdacht, das, was sich als Politik

1 H. Sahl, Die Wenigen und die Vielen. Roman einer Zeit, Hamburg 1991, 64.
2 J. Rancière, Moments politiques. Interventionen 1977‒2009, Zürich, 2011, 40

[=MP].

121

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


präsentiert, verdiene diesen Namen vielfach gar nicht und laufe
nicht selten sogar auf die Liquidierung des Politischen hinaus.3 Da‐
bei macht er aber besondere Gründe geltend. Vor allem vertritt
er den Standpunkt, wirkliche Auseinandersetzung oder vielmehr
Dissens, der nicht erst mit der üblichen Meinungsverschiedenheit,
sondern bereits mit einem abweichenden sinnlichen Sichdarstellen
politischer Weltverhältnisse anhebt, werde vielfach gar nicht mehr
zugelassen oder für wichtig gehalten.4 Ist von wirklichem Dissens
herausgeforderte Politik nicht eine Seltenheit geworden? Reduziert
sich ein dissensvergessenes oder Dissens unterdrückendes Handeln
nicht auf geradezu anti-politisches ›polizeiliches‹ Tun, insofern es
sich darauf beschränkt, eine gegebene Ordnung um nahezu jeden
Preis aufrechtzuerhalten? Indem Rancière solche Fragen als Histori‐
ker und Gegenwartsdiagnostiker des Politischen aufwirft, kämpft
er für dessen Rückgewinnung, überzeugt davon, dass es sich in
Wahrheit allenfalls unterdrücken, tatsächlich aber niemals ganz aus
der Welt schaffen lässt. Der Begriff der Welt bezeichnet für ihn
eine originär politische Problematik, indem er sich darauf bezieht,
ob und wie man – d.h. letztlich: jede(r) ›Beliebige‹ – überhaupt be‐
achtet wird und wenigstens insofern für Andere ›zählt‹. Dabei geht
es vor jeder Frage danach, wie viel jemand ›zählt‹ und wie dessen
Ansprüche zu gewichten sind, um dessen politische Existenz. Wer
im Dissens nicht einmal ›zur Geltung bringen‹ kann, tatsächlich
als ernst zu nehmendes Subjekt ›da‹ zu sein, hat einen politischen
Tod zu gewärtigen. So jemand mag irgendwie noch vorhanden sein
und verbales Aufheben von seiner Lage machen, aber ›in Betracht‹
kommt er nicht, wenn seine abweichenden Worte, seine ›irregulä‐
re‹ Rede oder sein Schreien keinen Adressaten und kein Gehör
finden. Vor jeder Auseinandersetzung, vor jeder Diskussion und
vor jedem Diskurs, den gewisse Kommunikationstheoretiker als das
politische, Konsens versprechende Zaubermittel der Pazifizierung
jeglichen Streits empfohlen haben, muss man sich dem radikalen
politischen Dissens stellen, der darin liegt, dass manche (wiederum

3 Bewusst abweichend von Rancière begreife ich so, wie er mit dem polemischen
Gegensatz von »Polizei« und »Politik« verfährt.

4 J. Rancière, Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt/M. 2002;
Politisches Denken heute. Die normale Ordnung der Dinge und die Logik des
Dissenses, in: Lettre International 5 (2003), 5‒7.

Kapitel IV

122

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als ›Beliebige‹ Eingestufte) für Andere zu ›zählen‹, d.h. erst einmal
gesehen und gehört zu werden begehren.5 Wer nicht gesehen und
gehört wird, existiert politisch überhaupt nicht. Bevor erwogen
werden kann, worauf jemand, der politisch zu zählen begehrt, An‐
spruch erhebt, muss er bzw. sie als Andere ansprechendes und in
Anspruch nehmendes Wesen erst einmal wahrgenommen werden.
Und genau das ist durch kein Recht der Welt ein für allemal zu
verbürgen, wie Rancière glaubt. Wenn das stimmt und wenn sich in‐
sofern ein juridistisches Verständnis politischer Gleichberechtigung
als unzureichend erweist, muss die politische Existenz eines jeden
grundsätzlich auf Dauer eine prekäre sein. Niemals ist sie endgültig
davor geschützt, einen politischen Tod zu erleiden, mag er auch eine
gewisse Wiederauferstehung zulassen, wenn Andere überraschend
doch wieder auf einen hören.6

2. Der Beitrag der Literatur:
Das ›Zählen‹ durcheinanderbringen

Was trägt nun die Literatur zu dieser Frage bei? Auch hier gilt: ›die‹
Literatur gibt es nicht. Es gibt nur mannigfaltige Literatur ‒ die es
vielfach als ungewiss erscheinen lässt, ob sie ihren Titel wirklich ver‐
dient. So wie das, was sich prima facie als Politik darstellt, tatsächlich
auf Anti-Politik hinauslaufen kann, so kann auch ein Schriftgut, das
man auf den ersten Blick als ›Literatur‹ einzustufen neigt, tatsächlich
auf das genaue Gegenteil dessen hinauslaufen, was man sich eigent‐
lich unter diesem Begriff vorzustellen hätte. Letzteres nennt Rancière
Literarizität. Demnach gibt es Literatur, der paradoxerweise jegliche
Literarizität abgeht, genauso wie Politik, der man keinerlei genuine

5 Wenn das allerdings geschehen ist, kann gewiss nicht mehr ›gleich wer‹ jederzeit
und an jedem Ort zur Sprache kommen. Wo Rancière immer wieder die Anfech‐
tung politischer Ordnungen durch außer-ordentliche Ansprüche im Blick hat,
durch die es zu Prozessen politischer Subjektivierung kommt, bleiben Fragen
ihrer (mehr oder weniger zivilen) Austragung allzu oft ganz unbelichtet. Davon
sehe ich im Weiteren ab. Vgl. besonders J. Ranciere, Die Namen der Geschichte.
Versuch einer Poetik des Wissens, Frankfurt/M. 1994, 135‒139 [=NG].

6 Vgl. zu dieser Rancière-Deutung: Vf., Unaufhebbare Gewalt. Umrisse einer An‐
ti-Geschichte des Politischen. Leipziger Vorlesungen zur Politischen Theorie und
Sozialphilosophie, Weilerswist 2015.

2. Der Beitrag der Literatur: Das ›Zählen‹ durcheinanderbringen

123

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Politizität zusprechen kann. Literarizität als dasjenige, was Literatur
in Wahrheit zu Literatur macht, und Politizität, durch die Politik
ihren Namen überhaupt erst verdient, treffen für Rancière in einem
Punkt zusammen; darin nämlich, wie sie die »Zählung der Individu‐
en und des Multiplen durcheinander« bringen.7

Dabei ist der Begriff des ›Zählens‹ offenbar sehr weit auszulegen.
Keineswegs meint er nur ein Abzählen oder numerisches Gewich‐
ten, sondern auch, was man als Salienz und Relevanz bezeichnet,
deren elementarste Bedeutung sich für Rancière aus Prozessen der
Wahrnehmung und Beachtung ergibt. Jemand ›zählt‹ also bereits
dann, wenn er bzw. sie überhaupt wahrgenommen, beachtet und in
diesem Sinne ›gesehen‹ wird; darüber hinaus dann, wenn er oder
sie für Andere irgendwie ›von Bedeutung‹ ist, für ›wichtig‹ gehalten
wird oder, etwa in der Bemessung und Zuteilung von gerechten
Ansprüchen, mit bestimmten Anteilen bedacht wird.

Wo keine kreative Irritation in der Frage erzeugt wird, wer eigent‐
lich für wen (wie und in welcher Hinsicht) ›von Bedeutung ist‹ oder
in einem anspruchsvolleren Sinne ›zählt‹, handelt es sich demnach
weder wirklich um Politik noch wirklich um Literatur. Deren Politi‐
zität und deren Literarizität stimmen genau in dieser Frage überein.
Deren Virulenz manifestiert sich im immer neuen Offenhalten oder
notfalls gewaltsamen Wiederöffnen des Demokratischen, dessen irri‐
tierendes Wesen gerade in dieser Frage liegt. Demokratie ist für Ran‐
cière in erster Linie kein politisches System, keine Regierungsform
und keine Herrschaftstechnik, sondern bezeichnet ironischerweise
das ständige Aussetzen der Herrschaftsfrage selbst (MP, 54). Ihr eig‐
net insofern etwas irreduzibel An-Archisches. Nur dort, wo man sich
rückhaltlos der jedes Mal offenen, zum Dissens Anlass gebenden
Frage aussetzt, wer ›zählt‹ (für wen, inwiefern, was etc.), ohne sie
durch die Archie bzw. arché irgendeines Prinzips oder einer bereits
etablierten gouvernementalen Struktur im Voraus entschieden sein
zu lassen, ereignet sich in Wahrheit das Demokratische. Demokratie
ist also ein Ereignisbegriff. Demokratie ereignet sich dissensuell oder
gar nicht. Und wenn es stimmt, dass sich Dissens überall dort zu‐
trägt, wo auf dem Spiel steht, ob und wie ein Beliebiger überhaupt in
den Augen Anderer ›zählt‹, dann tangiert dieser Begriff in elementa‐
rer Art und Weise genau das, wodurch es originär zur Ausbildung

7 J. Rancière, Der emanzipierte Zuschauer, Wien 2009, 116 [=EZ].

Kapitel IV

124

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder Reetablierung einer politischen Welt kommt. Eine solche Welt
kann aber niemals endgültig eingerichtet werden, wenn zu keiner
Zeit alle für alle Anderen gleichermaßen ›zählen‹ können. So eignet
jeder politischen Welt, auch einer demokratisch bis auf Weiteres
verlässlich institutionalisierten, eine notorische Instabilität, die man
bejahen muss, wenn man sich nicht damit abfinden kann und will,
dass einige nicht ›zählen‹ (wie es stets der Fall ist).

Literatur, der man echte Literarizität attestieren kann, wird in
diesem Sinne immer von neuem Unordnung in das Ethos und in
den Nomos etablierter politischer Lebensformen hineintragen und
sie wenigstens zwischenzeitlich irritieren oder vom Weg abbringen
(EZ, 151, 153). So gesehen dürfte sie sich keinesfalls für die konserva‐
tive Aufrechterhaltung einer Gemeinschaft oder eines »brüderlichen
Volkes« vereinnahmen lassen (EZ, 160, 227, 232). Mag sie auch
aus dem »Gesang der Völker« bzw. aus dem Epos hervorgegangen
sein, wie es einer einst poetisch verfassten Welt8 angemessen zu
sein schien, unter modernen Bedingungen lässt sie sich nicht mehr
kommunitär in Dienst nehmen, zumal das Volk in Verruf geraten
ist, wie auch Rancière als radikaler Verteidiger einer demokratischen
Welt wissen muss, die sich im Prinzip jederzeit jedem Beliebigen ge‐
genüber als ›offen‹ oder als gastlich ›aufgeschlossen‹ sollte erweisen
können. Wie die aktuelle politische Gegenwart zur Genüge beweist,
nehmen allzu oft gerade diejenigen das Volk für sich selbst exklusiv
in Anspruch, die nichts anderes im Sinn haben, als genau diese
Anforderung demokratischen Lebens zu negieren.

3. Volk, Literatur und politisches Leben

Hat sich das Volk nicht nach dem Zerfall des Proletariats längst
in einer überall und nirgends politisch zu verortenden Gesellschaft‐
lichkeit aufgelöst, der »keinerlei Konsistenz« zukommt?9 Was bleibt
danach vom Volk anderes als eine amorphe ›Gesellschaft‹, die sich
ständig selbst auflöst und in einem unaufhörlichen Kommen und
Gehen neu formieren muss (PA, 141) – was nur diejenigen nicht

8 G. Vico, Die neue Wissenschaft über die gemeinschaftliche Natur der Völker [1744],
Reinbek 1966, Zweites Buch.

9 J. Rancière, Der Philosoph und seine Armen, Wien 2010, 115, 121‒123, 129 f. [=PA].

3. Volk, Literatur und politisches Leben

125

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


begriffen zu haben scheinen, die dauernd schreien, sie seien das
Volk – um im gleichen Zug unabsichtlich das genaue Gegenteil zu
beweisen? Wäre es in dieser Lage nicht anachronistisch und lächer‐
lich, der Literatur noch mystische Gemeinschaft stiftende Funktio‐
nen zuzuweisen10 und einen »Gesang eines Volkes«, seiner »großen
Hoffnung« und seines »großen Schmerzes«11 für möglich zu halten,
wie man ihn noch bei Friedrich Hölderlin, bei Walter Benjamin und
Franz Kafka antrifft?12 (Rancière spricht selbst von der »Illusion des
Volksepos«; NG, 146.) Gerade Kafkas einschlägige Erzählung Josefi‐
ne, die Sängerin oder Das Volk der Mäuse sollte uns warnen: Hier
singt das erklärtermaßen »unmusikalische« Volk nicht mehr; und es
will auch keinen Gesang hören. Vielmehr gefällt es sich darin, seiner
offenbar unsensiblen Natur gemäß zu »pfeifen« – nicht zuletzt auf
den Gesang der einsamen, von ihrem Volk letztlich »abgewiesenen«
Sängerin, die ihrerseits »pfeift« auf ein Volk, das sich »gegen einen
Volksgenossen derart undurchdringlich abschließen« kann.13 Sollte
man angesichts dessen noch auf ein »Versprechen eines Volkes«
vertrauen oder lieber, mit Gilles Deleuze, auf eine ganz »neue Art,
die Erde zu ›bevölkern‹« setzen, die sich möglicherweise nicht
länger derartiger Exklusionen schuldig machen müsste (KW, 28)?
Sollte man wenigstens einem Volk der Zukunft Derartiges zutrau‐
en und versuchen, es als für ›Beliebige‹ gastlich aufgeschlossenen
dêmos neu zu denken? Oder muss es als vollkommen aussichtslos
erscheinen, das Volk je über den Stand einer normalerweise trägen,
angeblich ›bornierten‹ Masse hinaus zu entwickeln, die allerdings
zu unberechenbaren konvulsivischen Empörungen und identitären
Manifestationen in der Lage ist, in denen jeder mit dem von Wort‐
führern rhetorisch in Anspruch genommenen ›Wir‹ zusammenzufal‐

10 Vgl. J. Rancière, Das Fleisch der Worte. Politik(en) der Schrift, Berlin, Zürich
2010, 60 zu Ossip Mandelstam [=FW].

11 Vgl. FW, 90 mit Blick auf Arthur Rimbauds Le Forgeron (Der Schmied) als
Beispiel für ein Gedicht, das wie die Literatur Victor Hugos noch ganz und gar
dem Schicksal des Volkes verpflichtet gewesen zu sein schien.

12 Vgl. W. Benjamin, Zwei Gedichte von Friedrich Hölderlin. ›Dichtermut‹ – ›Blö‐
digkeit‹, in: Illuminationen, Frankfurt/M. 21980, 21‒41, hier: 26, sowie J. Ranciè‐
re, Ist Kunst widerständig?, Berlin 2008, 76 [=KW] zur »Kraft der Hoffnung und
der Tat« im Gegensatz zu Benjamins Messianismus.

13 F. Kafka, Josefine, die Sängerin oder Das Volk der Mäuse, in: Gesammelte Werke,
Bd. 4, Erzählungen, Frankfurt/M. 1976, 200‒218, hier: 206, 212.

Kapitel IV

126

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


len scheint, so als ob sich durch ihre aus dem Bauch kommende
Stimme unmittelbar das Allgemeine aussprechen würde?

Weit jedenfalls liegen jene Zeiten zurück, in denen epische Lite‐
ratur und die Existenz eines Volkes noch zwei Seiten derselben,
poetisch verfassten Welt zu sein schienen. Nachdem die Welt radikal
›entpoetisiert‹ worden ist, wie Rancière annimmt, soll speziell der
Roman der »Verpflichtung« unterstehen, »eine Welt zu repoetisie‐
ren, der ihre Poetizität verloren gegangen ist« (FW, 107). Angeblich
kann seitdem zwar alles (re-) poetisiert werden (Johann W. Goe‐
the). Aber das ändert nichts daran, dass die »Lebensimmanenz des
Sinns«, der literarisch erst gestiftet wird, wie von Erich Auerbach bis
Frank Kermode gelehrt wird14, abhandengekommen ist und längst
keinem ›Volk‹ mehr zu attribuieren ist. Schon Homer hat vielleicht
gar nicht das »Buch vom Leben des Volkes« hinterlassen, wie Auer‐
bach argwöhnt (FW, 111). Unter modernen Bedingungen ist derglei‐
chen jedenfalls unmöglich geworden, was auch immer man von
Giambattista Vico (FW, 122) über Johann G. Herder und die Gebrü‐
der Grimm bis hin zu den arischen Verirrungen und Demagogien
der Nazis zu den ›Ursprüngen‹ eines angeblich literarisch bezeugten
Volkes gesagt haben mag.15 Die sinnhafte Einheit von Leben, Volk
und Literatur ist ein für allemal zerbrochen – falls es sie überhaupt
je gegeben haben und falls sie nicht ohnehin einer anachronistischen
Rückprojektion anti-moderner Phantasie entsprungen sein sollte.

Literatur oder, wie es an anderer Stelle bei Rancière geradezu
biblisch heißt: das Wort, geht jedenfalls nirgends mehr unmittelbar
in einem kollektiven Leben auf. In diesem Sinne wird es niemals
mehr »Fleisch werden«.16 Heutige Literatur lebt im Gegenteil von
der Trennung von Fleisch und Wort, auch wenn sie gelegentlich der
Versuchung nachgeben mag, »wieder lebendiges Fleisch« zu werden
und von einer Identität von Worten und Dingen träumt (FW, 12 f.,
40). Die Worte haben sich auf irreversible Art und Weise von den

14 E. Auerbach, Mimesis. Dargestellte Wirklichkeit in der abendländischen Literatur,
Bern 21959; F. Kermode, The Genesis of Secrecy. On the Interpretation of Narra‐
tive, Cambridge, London 1979; Bei Auerbach ergibt sich Sinn nur noch aus
narrativer Verständlichkeit, bei Kermode als »reine Machtdemonstration des
Autors« (FW, 109, 114).

15 L. Poliakov, Der arische Mythos. Zu den Quellen von Rassismus und Nationalis‐
mus, Hamburg 1993.

16 Vgl. zum biblischen Hintergrund FW, 117, 120.

3. Volk, Literatur und politisches Leben

127

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dingen gelöst17; und jeder Versuch, sie wieder Fleisch werden zu
lassen, setzt nolens volens Verhältnisse von Worten und Dingen
voraus, die »frei voneinander sind« – und wohl auch frei bleiben
werden (FW, 47). Nur deshalb, weil »kein ursprünglicher Gesetzge‐
ber die Wörter mit den Dingen in Einklang gebracht hat«, kann
auch der Fremde zur Sprache kommen (NG, 57); nur deshalb kann
man de-platziert die Stimme erheben, außerhalb eines Ortes, der
einem angewiesen wurde (NG, 41, 43); und nur deshalb ist ›irregu‐
läre‹, neue Spielräume des Sagbaren erschließende Rede überhaupt
möglich – auch auf die Gefahr hin, an einem »Wortexzess« krank
zu werden, der keinen genügenden Anhalt am Leben der Anderen
mehr hat (NG, 3918). Das genau entgegengesetzte Projekt einer un‐
möglichen Fleischwerdung des Wortes verfolgen zu wollen, hieße,
sich lächerlicher, längst nicht mehr origineller Don-Quichotterie
schuldig zu machen (FW, 127, 132, 177). Wie es um das gegenläufige
Zur-Sprache-kommen des Fleisches gegenwärtig bestellt ist, disku‐
tiert Rancière soweit ich sehe nicht.

Unter diesen genealogischen Voraussetzungen muss scheinbar
eine nach-biblische Melancholie eintreten: von jeglichem vorgegebe‐
nem Realitätsbezug entbundene Worte irren umher, die, angeblich
mangels eines ›Vaters‹, nichts Bestimmtes mehr zu sagen wissen und
nicht mehr vorgeben, an wen man sich mit ihnen wenden soll und
an wen nicht (FW, 135, 150), worüber zu sprechen, zu schweigen und
zu schreiben ist und worüber nicht.19 Weder eine aristotelische Logik
der Repräsentation oder der Mimesis20 noch auch eine vorgegebene
Normativität dessen, was eigentlich zu sagen wäre, kommt ihnen
noch zu Hilfe, und jegliche Exegese wird scheinbar überflüssig. Es

17 M. Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaf‐
ten, Frankfurt/M. 71988.

18 Nach einem solchen Anhalt zu fragen, bedeutet keineswegs, wieder die »Geister
des Ortes« (Levinas) heraufzubeschwören und die Sprache im Humus einer au‐
tochthonen Lebensform ›verwurzelt‹ zu denken. Der fragliche Anhalt und Ort
wird sich vielmehr immer dort finden, wo der Rede des Anderen und Fremden
stattgegeben wird und von der Schrift verwirrtes Leben zur Aussprache gelangt
(NG, 101).

19 Im Grunde war das immer schon so, wenn es stimmt, dass wir es mit einer Welt
zu tun haben, »die nie einen Vater gehabt hat« (FW, 229).

20 Mit Blick auf die Malerei spricht Rancière von einer »Zerstörung der mimeti‐
schen Ordnung«, geht vom gleichen Befund jedoch auch mit Bezug auf die
Literatur aus; J. Rancière, Politik der Bilder, Zürich, Berlin 22009, 90.

Kapitel IV

128

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genügte demnach eine bloße Lektüre, die sich ebenso wie alles Re‐
den scheinbar nur noch kommerziell auf die – ihrerseits sprachlose
– Realität der Dinge bezieht, wie Stéphane Mallarmé meinte (FW,
64, 99). Demnach wären sie – Worte und Dinge – genauso käuflich
und zu verhökern wie alles andere. Alles ist endlos zu verkaufen oder
virtuell bereits jetzt ausverkauft (FW, 63). Die Kunst und die Musik
leisten dem keinen Widerstand. Im Gegenteil: sie sind Teil einer
nichts mehr auslassenden Ökonomisierung in der Form der Ver‐
marktung bzw. des Handels als des einzigen Anderen der Natur (FW,
86, 95, 102). Was ästhetisch danach noch zu tun bleibt, diskutiert
Rancière breit: Rückzug auf ein »inneres Gesetz« literarischer Pro‐
duktion und auf die einzigartige Individualität, die sie hervorbringt;
Rückzug auf eine »in sich geschlossene Totalität« des Werkes; Rück‐
zug auf die »Macht der Sprache« selbst, die »sich von ihren darstel‐
lenden und kommunikativen Verwendungen abwendet« und nur
noch ihr eigenes Sein feiert (FW, 211), etc. Die Literatur, die sich
über weite Strecken vom Vorbild der Odyssee verabschiedet hat21,
die enden dürfte, wo der Held – oder der in einem geschlossenen
Kreis zu sich selbst kommende Geist22 – endlich eine Bleibe bzw.
einen Hafen gefunden zu haben meint, welcher keine Ausfahrt mehr
nötig macht (FW, 54 f.), weist unter solchen Voraussetzungen keinen
Weg zurück mehr.

Die Frage ist, ob sie unter diesen Voraussetzungen dennoch durch
die ihr eigene Literarizität politische Kraft entfalten kann – ohne
sich unvermittelt einer politischen ›Funktion‹ zu unterwerfen, die
sie um ihre teuer bezahlte Eigenständigkeit zu bringen drohte. Ran‐
cière weiß: das literarische Buch entbehrt nicht nur jeglicher Einbin‐
dung in eine verbindliche Ordnung der Dinge und des Handelns;
es ermangelt auch stets der Präsenz (FW, 186). Was sich aus ihm
herauslesen lässt und auf ›fleischlich‹ reale Wirksamkeit hoffen lässt,
ergibt sich niemals unmittelbar aus dem, was es zu lesen gibt. Ge‐
rade das eröffnet Möglichkeiten der »Übertragung der Freiheit«
poetischer Erfahrung in das Politische. Rancière spricht in diesem
Zusammenhang missverständlich von einer »Passage des Textes in
die Wirklichkeit« (FW, 11, 17). Dabei kann es sich aber nur um einen

21 Vgl. Vf., Geschichte im Zeichen des Abschieds, München 1996, 269 f., 277‒286,
382, zu James Joyce und Paul Ricœur.

22 G. W. F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, Frankfurt/M. 41980, 23; J. Derrida,
Falschgeld. Zeit geben I, München 1993, 17‒19.

3. Volk, Literatur und politisches Leben

129

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hermeneutischen Transfer der in poetischer Erfahrung selbst anzu‐
treffenden Präfiguration »sinnlicher Erfahrung des Politischen« auf
eine Welt jenseits des Textes handeln (FW, 21). Die Literarizität des‐
sen, was man gemeinhin Literatur nennt, liefert in dieser Sichtweise
einen Vorgeschmack wirklicher Politik, die ihren Namen verdient.
Und zwar genau dann, wenn sie eingespielte ›Zählungen‹ durchein‐
ander bringt, um auf diese Weise jeglicher Selbstverständlichkeit in
der Frage, wer wie inwiefern (und für wen) ›zählt‹, den Boden zu
entziehen.

So soll Literatur allerdings keine politische ›Funktion‹ überneh‐
men. Wie die Kunst, so hat auch die Literatur allenfalls ein indirek‐
tes Verhältnis zu Politik bzw. zum Politischen als solchem, nämlich
ironischerweise dadurch, dass sie die Funktion hat, keine Funktion
zu haben. Das bedeutet nicht, wie Rancière mit Blick auf Theodor
W. Adorno zu bedenken gibt, dass von einer radikalen Trennung
von Kunst und Leben, Literatur und Politik auszugehen wäre, so
als ob feststünde, dass sie sich fortan nichts mehr zu sagen hät‐
ten.23 Mögen Literatur(en) und Politik(en) auch noch so getrennte,
schließlich weit voneinander entfernte Wege einschlagen, in einem
kommen sie nach dem eingangs Gesagten doch überein und spielen
einander in die Hände, wenn ihnen wirklich Literarizität bzw. Poli‐
tizität eignet, darin nämlich, jegliche ›Zählung‹ in Unordnung zu
bringen.

4. Anfechtbarkeit durch ›Beliebige‹, Unbekannte?

So wie jede Literatur gewissermaßen einschläft und einschläfert,
die das versäumt, so bringt sich jede Politik um ihren genuin politi‐
schen Charakter, wenn sie es hinnimmt, dass vorentschieden zu sein
scheint, wer wie für wen ›zählt‹ – was unvermeidlich die Kehrseite
haben muss, Andere, die jeweils nicht ›zählen‹, um ihre politische
Existenz zu bringen. Wobei dieses Attribut hier in jenem sehr weiten
Sinne zu verstehen ist: Jede Politik, ganz gleich, um welche Angele‐
genheit sie sich dreht, setzt voraus, dass sie sich auf Andere bezieht,
die wenigstens als politisch existent, d.h. ›zählend‹ wahrgenommen,
beachtet und gewürdigt werden müssen. Aber stets schließt sie dabei

23 J. Rancière, Das Unbehagen in der Ästhetik, Wien 2007, 51 [=UÄ].

Kapitel IV

130

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wieder Andere aus und kann deshalb im Rancière’schen Sinne nur
solange politisch bleiben, wie sie sich genau dazu auch verhält. Das
heißt, keine Politik, die ihren Namen zu Recht trägt, darf sich mit
sich selbst zufrieden geben; jede Politik muss wissen und darf nicht
kaschieren, dass sie sich niemals selbst genügen kann, insofern sie die
offene Flanke der Anfechtbarkeit durch ›Beliebige‹ hat, auf die sie sich
nicht bezieht, die sie übersieht oder direkt ausschließt.

Darauf indirekt aufmerksam zu machen, ist nun genau die ›Funk‐
tion‹ politisch funktionsloser Literatur. Indem sie sich ›unbedeu‐
tenden‹ Anti-Helden (wie Don Quichotte oder Simplizissimus), Au‐
ßenseitern, marginalen Menschen und ›beliebigen‹ Subjekten (von
Anton Reiser und Lenz über Madame Bovary, Stephen Daedalus
und Molly Bloom bis hin zum bezeichnenderweise anonymisierten
»K.« bei Franz Kafka) zuwendet, nimmt sie Teil an dem großen
Ereignis, das sich durch eine Jahrtausende währende Demokratisie‐
rung menschlichen Lebens vollzogen hat. Ließ Aristoteles nur für
einige wenige, nämlich männliche polítes einer partikularen Lebens‐
form (bíos), gelten, dass sie nicht nur über eine Stimme (phoné), son‐
dern auch über die Fähigkeit ihrer vernünftigen Artikulation (lógos)
verfügen24, so rückt in der Moderne das Volk als Subjekt des Politi‐
schen, und nicht mehr nur als amorphe multitudo, Menge oder Mas‐
se, die zur gesetzwidrigen, pöbelhaften Vereinigung, zum Aufruhr
und zur Rebellion neigt25, in den Vordergrund. Erst die – bis heute
anhaltende, keineswegs abgeschlossene – Kritik des Volkes und der
identitären Exklusionen, auf denen es notorisch beruht, hat aber die
für Rancière entscheidende, finale Zuspitzung der Demokratisierung
ans Licht gebracht, die auf den »Einzug des Volks der Unbekannten
ins Universum der sprechenden Wesen«26 hinausläuft.27

24 Aristoteles, Politik, Reinbek 1994, Erstes Buch, 1253a.
25 J. Rancière, Peuple ou multitudes? [Entretien avec E. Alliez]; multitudes.samiz‐

dat.net/spip.php?page=imprimer&idarticle=39.
26 NG, 69, 12 f. Rancière hat hier v.a. die Historiografie im Blick (und zitiert den

Historiker Louis Bourdeau), besteht aber, im Gegensatz zur seriellen Geschich‐
te, auf der Zweideutigkeit dieses Begriffs, der die gleichnamige Wissenschaft und
einen Typ von Literatur meint. Letzterer verhindert, dass die Geschichte die
Unbekannten nur statistisch zur Kenntnis nehmen kann, was bedeuten würde,
dass sie einen »schmerzlosen Tod« durch sich selbst sterben würde (ebd., 14‒
17).

4. Anfechtbarkeit durch ›Beliebige‹, Unbekannte?

131

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In Anlehnung an Hegel28 könnte man sagen: nachdem erst einige
frei sprechen konnten, sind nunmehr alle dazu befähigt und berech‐
tigt. Der Haken liegt hier allerdings darin, dass es gerade nicht
bloß um eine naturgegebene Fähigkeit geht (wie sie die Stimme
bieten würde) und dass die fragliche Freiheit gerade nicht durch ein
entsprechendes Recht zu verbürgen ist. Auch nicht durch ein utopi‐
sches welt-staatlich verbürgtes Recht, das sich auf ein universales
›Volk‹ aller Menschen als Weltbürger beziehen würde. Selbst wenn
jedermann das Recht der freien Rede eingeräumt wird, folgt daraus
keineswegs, dass wirklich jede(r) gehört wird. Genau darauf kommt
es aber entscheidend an: sich ›im Ernstfall‹ wirklich und effektiv
Gehör verschaffen zu können – wie es einst Plebejern, die sich an
Menenius wandten, dank seines ›irregulären‹ Zuhörens auf dem
Aventin gelungen zu sein scheint. Aber es gibt keinerlei (natürliche
oder rechtliche) Garantie dafür, dass diese Möglichkeit tatsächlich
›beliebigen‹ Unbekannten offen steht. Jeder kann es zwar darauf
anlegen, als sprechendes Wesen ernst genommen zu werden. Aber
ob das wirklich gelingt, hängt allemal von einem unvorhersehbaren,
von keinem Recht der Welt sicherzustellenden zwischen-menschli‐
chen Geschehen von Anrede und Erwiderung ab.

Wie kein anderes Medium versteht es inzwischen die Literatur,
beliebigen Unbekannten zur Sprache zu verhelfen: Beliebige Au‐
tor:innen widmen sich beliebigen Sujets und Figuren, deren gelesene
Geschichte beliebige Leser:innen auf ihr Leben beziehen können.
An dieser Stelle könnte man mit Paul Ricœur von einer dreifachen
Mimesis (I‒III) sprechen – vorausgesetzt, man löst sich von einem
allzu schlichten Begriff der Nachahmung.29 Mimetisch (I) greift die
Literatur das Leben Unbekannter auf und bringt es auf ihre Weise
zur Sprache (II), wobei ihr Literarizität nur in dem Maße zukommt,
wie sie sich zu der offenen Frage verhält, wer eigentlich (wie und
wem gegenüber…) zur Sprache gebracht zu werden verdient. Le‐
ser:innen wiederum lassen sich die in dieser Frage liegende Destabi‐

27 Dieser ›Einzug‹ wird niemals abzuschließen sein, wenn sich außerhalb derer,
deren Rede zählt, immer neue »Verdammte dieser Erde« abzeichnen; NG, 143.

28 G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, Werke 12 (Hg. E.
Moldenhauer, K. M. Michel), Frankfurt/M. 1986, 32.

29 P. Ricœur, Zeit und Erzählung. Bd. I. Zeit und historische Erzählung, München
1991, Kap. I, 1.

Kapitel IV

132

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lisierung nicht nur gefallen, sondern applizieren sie, hermeneutisch
gesprochen, in ihrem alltäglich-politischen Leben im Zuge einer
dritten Mimesis (III). So kann es zu einer literarisch inspirierten
Refiguration30 auch des Politischen bzw. konkreter Politik kommen,
die wissen muss, sich einer Menge, einem Volk oder gar einer glo‐
balen multitude (Michael Hart, Antonio Negri) nur um den Preis
zu widmen, Andere wiederum auszuschließen, also niemals ›restlos‹
inklusiv realisiert werden zu können.

Wenn das unvermeidlich so ist, könnte das allerdings auch zum
Vorwand größter politischer Bequemlichkeit werden, die am Ende
indifferent hinnimmt, dass es immer einige geben muss, die kein
Gehör finden, deren Stimme (falls sie überhaupt zu hören ist) nicht
›zählen‹ kann und deren politische Existenz insofern zu vernachläs‐
sigen ist. Wo das jedoch gleichgültig und als unvermeidlich hinge‐
nommen wird, handelt es sich in Rancières Augen überhaupt nicht
mehr um Politik, sondern um ein Tun, das sich mit ›polizeilichen‹
Maßnahmen der Einrichtung und Regulierung einer beschränkten
›politischen‹ Ordnung begnügt, die als solche gar kein Verhältnis
mehr zu dem zu haben scheint, was ›draußen‹ bleibt und in ihr
keinen Platz findet. Derartige Selbstgenügsamkeit ist nicht politisch,
sondern im Grunde anti-politisch, wenn es denn stimmt, dass sich
Politik, die ihren Namen verdient, nur dort und solange ereignen
kann (UÄ, 34 f.), wie die ›Aufteilung‹ (partage31) derer, die jeweils
›zählen‹, und der Anderen, die ›draußen‹ sind, problematisch bleibt
und nicht indifferent hingenommen wird.

5. Was man sich davon ›versprechen‹ kann:
Zwischen Verlassenheit und Weltbildung

Weder die Literatur noch auch ›die‹ Politik kann aber die Konstitu‐
tion eines Raumes in Aussicht stellen, in dem keine derartige Auftei‐
lung mehr nötig oder möglich wäre, so dass sich jedem jederzeit
die Möglichkeit bieten würde, sich an Andere zu wenden, sie in An‐
spruch zu nehmen und womöglich »das Gemeinsame« auszuspre‐

30 Ebd., 120 ff.
31 J. Rancière, Le partage du sensible. Esthétique et politique, Paris 2000.

5. Was man sich davon ›versprechen‹ kann

133

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen; und zwar mit emanzipativer Absicht. Rancière hält offenbar
überhaupt kein Versprechen der Emanzipation mehr für glaubwür‐
dig. Literatur und Politik, Literarizität und Politizität haben sich ein
für allemal getrennt – bis auf ihren gemeinsamen Nenner, der in
der Destabilisierung des ›Zählens‹ zu erkennen ist. Dadurch, dass sie
auseinander getreten sind, kommt es zwar nicht zu gegenseitiger Iso‐
lation und Indifferenz. Literatur und Politik interferieren nach wie
vor; aber so, dass es weder zu einer eindeutigen Funktionalisierung
noch auch zu einer neuen Synthese kommen kann. Rancière ver‐
wirft in seiner Auseinandersetzung mit Friedrich Schiller jeden Ge‐
danken an eine ästhetisch-politisch zwanglos eingerichtete Lebens‐
form, die man als Versprechen einer niemanden ausschließenden,
universalen Gemeinschaft verstehen könnte (UÄ, 47). Längst scheint
jegliches derartige Emanzipationsversprechen »ungültig« geworden
zu sein (UÄ, 54). Wenn noch die geringste konstruktive Aussicht auf
›Gemeinschaft‹ besteht, dann wird sie allenfalls noch, post-utopisch,
»auf dem Ruin der Perspektiven politischer Emanzipation« zu ent‐
falten sein (UÄ, 31) und dabei nicht aus dem Auge verlieren dürfen,
dass wir dissensuell bereits wenigstens eine Gemeinsamkeit doppel‐
sinnig teilen. Das heißt, wir gehören einander zu als Wesen, die
allenfalls Anspruch darauf geltend machen können, zu ›zählen‹, die
aber niemals dessen sicher sein können, in diesem Sinne politisch
wirklich zu existieren. Das Gleiche gilt für jeden beliebigen Anderen.
Keiner ist davor geschützt, der politischen Inexistenz anheimzufallen
und insofern einen politischen (gegebenenfalls aber reversiblen) Tod
zu sterben. Darin liegt unsere Gemeinsamkeit: Anspruch auf Ge‐
meinschaft zu haben, aber jederzeit aus ihr herausfallen zu können –
unter Umständen so, dass wir niemals mehr ›dazugehören‹ und in‐
sofern nichts mehr mit Anderen gemeinsam zu haben. Dazu bedarf
es keiner offenkundig anfechtbaren und brutalen Exklusion; bloßes
Übersehenwerden oder das, was der Soziologe Theodor Geiger vor
Jahrzehnten bereits »stille Ächtung« genannt hat, genügt.32

An diesen wundesten Punkt politischen Lebens, das sich am En‐
de als geradezu unlebbar erweisen muss, wenn es für niemanden
›zählt‹, erinnert die Literatur – jedenfalls dort, wo ihr wirklich

32 T. Geiger, Formen der Vereinsamung, in: Arbeiten zur Soziologie. Methode –
Moderne Großgesellschaft – Rechtssoziologie – Ideologiekritik, Neuwied, Berlin
1962, 260‒292, hier: 268.

Kapitel IV

134

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literarizität zukommt. Dabei beschränkt sie sich keineswegs darauf,
an ein derartiges ›Risiko‹ bzw. an eine solche Gefahr im Einzelfall zu
erinnern, sondern trägt letztlich dazu bei, jedes »Ethos der Gemein‐
schaft [zu] durchlöchern« (KW, 103), insofern es dahin tendiert, das
›Problem‹ der Unlebbarkeit eines für niemanden mehr ›zählenden‹
Lebens zu übersehen, zu überspielen oder zu leugnen. Literarizität
beschwört nicht mehr die Utopie einer womöglich gelingenden In‐
tegration oder Inklusion, sondern macht im Gegenteil auf die Schat‐
tenseite jeglicher Form der Vergemeinschaftung oder der Vergesell‐
schaftung aufmerksam. Kann keine von ihnen mehr versprechen,
jeden Beliebigen in sich aufzuheben, muss im Gegenzug jeder damit
rechnen, ›draußen‹ zu bleiben und – wenn Maurice Blanchot Recht
hat – allenfalls noch im ›Draußen‹ eine Bleibe zu finden.33

Wo der Literatur wirklich Literarizität zukommt, verweist sie ihre
Autoren, die Figuren, von denen sie handelt, und ihre Leser:innen
auf eine unüberwindliche Unzugehörigkeit und auf ein Fremdblei‐
ben, das sich in keiner paradoxen Gemeinschaft der Fremden aufhe‐
ben lässt. Keineswegs gibt sie nur Namenlosen eine Stimme, wie
man mit einer beliebten, aber zur politischen Sentimentalität ten‐
dierenden Formel immer wieder behauptet (EZ, 8034). Sie macht
vielmehr deutlich, dass auch diejenigen, die ›zur Sprache gekom‐
men‹ sind, damit rechnen müssen, aus ihr wieder herauszufallen.
Niemand bleibt in der Sprache; niemand kann sich in ihr auf
Dauer wohnlich einrichten, wie es eine in der Sache irreführende

33 So jedenfalls könnte man verstehen, was Blanchot zu einer (poetischen) »Hei‐
mat« im »Exil« schreibt, das allerdings einem »nächtlichen Raum« gleicht, »wo
niemand aufgenommen wird, wo nichts verweilt«; M. Blanchot, Der literarische
Raum, Zürich 2012, 246 f., 101. Entscheidend ist es an dieser Stelle, jenes ›Drau‐
ßen‹ dennoch nicht rein privativ zu deuten, so als ob alles darauf ankäme, ihm
nicht überantwortet zu bleiben. Ein an dieser Stelle nicht weiter zu treibender
Vergleich der politischen Theorie Rancières mit Blanchots Auffassung von Lite‐
rarizität würde m. E. zeigen, dass das Draußen zumal politisch unaufhebbar
bleiben muss. Es lässt sich nicht dialektisch amortisieren in einer universalen
Zugehörigkeit zu einer politischen Gemeinschaft aller Menschen oder im Rah‐
men der Mitgliedschaft in einer niemanden – als proles – draußen lassenden
Weltbürgergesellschaft. Vgl. P. Rosanvallon, Die Gesellschaft der Gleichen [2011],
Berlin 2017, 99 f.

34 Tragen nicht gerade diejenigen, die vorgeben, die Stimme der Anderen hörbar
zu machen, zu deren Unterdrückung bei? Das gibt Rancière selbst zu bedenken
(MP, 20).

5. Was man sich davon ›versprechen‹ kann

135

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hermeneutische Metaphorik besagt. Mag sich die Sprache den onto‐
logischen Hermeneutikern auch als »Haus des Seins« darstellen, auf
Dauer kann sie bzw. es uns, die wir eine Bleibe (demeure) gleich
welcher Art überhaupt nur dank Anderer vorübergehend beziehen
können, nicht beherbergen.35 So lässt auch die Literatur fremdes
Leben nur zwischenzeitlich aus einer Fremdheit auftauchen, der sich
ihre Autoren, Figuren und Leser:innen alsbald doch wieder überant‐
wortet sehen. Literatur lässt Andere aus ihrer Anonymität zwischen‐
zeitlich, vorübergehend und als Vorübergehende hervortreten, nur
um ihre Leser:innen sodann umso nachdrücklicher auf ihre eigene
Fremdheit zurückzuverweisen und sie wieder der Namenlosigkeit
zu überantworten, die keine politische Welt aufzuheben versprechen
kann. Jede politische Welt, die Andere zur Sprache kommen lässt
und vorübergehend sicherstellt, dass sie tatsächlich Gehör finden,
muss auf Dauer notorisch instabil bleiben, wenn sie beliebige Ande‐
re ausschließt, die es darauf anlegen werden, sich Gehör zu verschaf‐
fen. Das Ergebnis wird in literarischer und politischer Hinsicht nie‐
mals sein, dass alle reden und alle zuhören, alle schreiben und alle
lesen, was nur auf eine groteske Kakophonie und -logie, keineswegs
aber auf eine allseits realisierte kommunikative Vernunft hinauslau‐
fen dürfte, die niemanden mehr ausschließen würde.

Durch eine für die Frage der Hörbarkeit und der Sichtbarkeit
›Beliebiger‹ sensibilisierte Literatur und durch eine entsprechend
sensibilisierte Politik mag es möglich sein, dass »Welten« eines
»Wir« deutlich werden, die man bislang nicht für vorstellbar hielt;
»Welten«, die genau dadurch möglich werden, dass auf unerwarte‐
te und unberechenbare Art und Weise jemand, u.U. eine Namenlo‐
se, Unbekannte, vollkommen ›Unbedeutende‹, zu jemand anderem
spricht und Gehör findet (sei es auch im übertragenen Sinne im
Vollzug des Lesens). Aber diese Welten werden sich niemals zu einer
einzigen Welt zusammenfügen lassen. Sie erweisen sich als inkom‐
possibel. So zeichnen sich immer neue Welten nur um den Preis
ab, dass Andere aus unserem Wahrnehmungshorizont verschwinden
und in Vergessenheit fallen – so wie alle, die vorübergehend und als
Vorübergehende real, imaginär oder fiktiv in ihnen existent zu sein
schienen. Nicht nur unterläuft die Literatur eingespielte Trennungen

35 M. Heidegger, Platons Lehre von der Wahrheit, Bern 21954, 112; J. Greisch,
Hermeneutik und Metaphysik, München 1993.

Kapitel IV

136

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


derer, die man für beachtenswert gehalten hat, von Anderen, denen
man keinerlei Aufmerksamkeit schenken wollte (EZ, 93). Nicht nur
führt sie ihrerseits neue Trennungen ein, weil sie ihre Aufmerksam‐
keit niemals auf alle ›Beliebigen‹ richten kann. Sie zwingt uns auch
die Erfahrung einer unaufhebbaren Trennung auf. Kein ›Wir‹ kann
alle einschließen; und keines hat lange Bestand. Jeder muss aus dem
Wir wieder auskehren, um ›draußen‹ zu bleiben und daran erinnert
zu werden, dass er das Draußen niemals ganz verlassen hat. Wenn
literarische Erfahrung dies lehrt, so muss sie jede politische Perspek‐
tive unterminieren, in der man eine integrierte Gemeinschaft oder
Gesellschaft in Aussicht stellt. Literatur ist politisch brisant, indem
sie – des-identifizierend (MP, 87) – vor Augen führt, wie und warum
überhaupt niemand je ›restlos‹ zu integrieren ist und draußen bleibt.
Die Frage ist, ob sie in Folge dessen nur jede Politik desavouieren
kann, die das Gegenteil glauben macht, oder ob sie – womöglich
mit Erfolg – nach einer anderen Politik verlangen kann, die keine
›restlose‹ Integrierbarkeit oder Inklusion mehr in Aussicht zu stellen
vermag und nicht die Obdachlosigkeit derer vergisst, die draußen
bleiben (wovon überhaupt niemand ausgenommen ist).

Nach einer anderen Politik verlangen ist eines, sie möglich ma‐
chen, etwas ganz anderes. Rancière wirft denn auch selbst skeptisch
gegen seine eigene Auseinandersetzung mit der Literarizität der Lite‐
ratur ein, ob sie nicht ebenso wie diese nur »Wörter, immer wieder
und nichts als Wörter« produziert, ohne je eine »Eintrittsformel in
ein neues Leben« bereit zu stellen (EZ, 33). Aber ist es nicht ohnehin
eine infantile Erwartung, Lektüre könnte wie eine Art Schlüssel zu
einem neuen Leben fungieren, das sich dann nach dem Gelesenen
zu richten hätte? Sollte Literatur überhaupt die Erwartung nähren,
nach ihren Vorgaben zu leben? Was bei Ricœur Mimesis III heißt
und hermeneutisch als ein Problem der Applikation zu begreifen
wäre36, kann und sollte es niemandem ersparen, selbst zu leben und
die Frage, wie Gelesenes das schließlich selbst zu lebende Leben ›in‐
spirieren‹ kann, selbst, aber in einem grundsätzlich unvorhersehbar
mit Anderen verflochtenem Leben, zu beantworten.

36 Die sich allerdings niemals auf eine bloße Ergänzung oder praktische Anwen‐
dung von Vorgegebenem beschränken kann; vgl. P. Ricœur, Zeit und Erzählung.
Bd. III: Die erzählte Zeit, München 1991, 286 ff.

5. Was man sich davon ›versprechen‹ kann

137

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nichts anderes ist jedenfalls von einer Literatur zu erwarten, wel‐
che aus der Verlassenheit (déréliction) von Subjekten hervorgeht,
die von Anfang an nicht erwarten können und sollten, auf Empfän‐
ger zu treffen. Rancière spricht – gegen Louis Althusser, der eben
diese Verlassenheit geleugnet zu haben scheint – in diesem Zusam‐
menhang von der »Angst, [wie] in der Wüste zu sprechen« (FW,
197, 207), und erwägt, ob es nicht »tatsächlich besser« wäre, »ohne
Empfänger zu schreiben«, d.h. von vornherein das Geschriebene
rückhaltlos, ohne jegliche Erwartung der Erwiderung, aus der Hand
zu geben – wie eine Flaschenpost –, statt auf ein »Werk« zu setzen,
das gemäß flüchtiger Konjunkturen öffentlich als solches gewürdigt,
rezipiert und rezensiert wird, um seinem Autor auf einem Markt der
Achtung37 ein trügerisches, ihn über die Verlassenheit hinweg täu‐
schendes Ansehen zu verschaffen. So täuscht der Markt der Literatur
über die radikale Trennung des Autors von dem, was er geschrieben
hat, ebenso hinweg wie darüber, dass letzteres seine Leser:innen
vollkommen allein lässt, um ihnen die volle Verantwortung für
die Lektüre aufzubürden. Lesen heißt: selbst und alleine lesen –
oder findet andernfalls gar nicht statt, nicht einmal bei öffentlichen
und medial übertragenen Lesungen, die den gegenteiligen Anschein
erwecken. Der Text muss das Alleinsein, die Einsamkeit oder die
Verlassenheit seiner Leser:innen ›passieren‹ und kann nur so zu
politischer Wirksamkeit gelangen, ohne zu leugnen, dass sie nur als
letztlich ›draußen‹ Bleibende und insofern nicht Integrierbare auch
in Prozesse der Vergemeinschaftung und der Vergesellschaftung, des
Protest und der Rebellion eingehen können.

Wie genau es dazu kommen kann, ist die für Rancière letztlich
entscheidende Frage. So spricht er im Kontext seiner Auseinander‐
setzung mit Gilles Deleuze von einer »weltbildenden« Virulenz der
Literatur (FW, 232), an der er selbst dort noch festhalten will, wo
diese in »Zonen der Unbestimmtheit« eintaucht, »in der die alten
Individuationen sich auflösen, in der der ewige Tanz der Atome
in jedem Augenblick unerhörte Figuren und Intensitäten choreogra‐
phiert«, so dass »der Geist in Unordnung gerät, wo seine Welt
zusammenbricht« und »das Denken […] zersplittert« (FW, 213).
Sind nicht Autoren, die Figuren, deren Leben sie beschreiben, wie
auch ihre Leser:innen auf der basalsten Ebene ihrer Existenz einer

37 Ein Ausdruck Niklas Luhmanns.

Kapitel IV

138

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»molekularen, un-bestimmten, un-individualisierten Welt vor jegli‐
cher Repräsentation« ausgesetzt? Sind sie auf dieser Ebene nicht von
allem und jedem entbunden (de-lié), im Verhältnis zu allem und
jedem des-identifiziert und in diesem Sinne buchstäblich von allen
– guten wie schlechten – Geistern verlassen? Muss eine solche »Me‐
taphysik der Literatur« aber nicht letztlich in verstummte Apathie
münden, wenn sie keine Spur eines all dem pathisch ausgesetzten
Subjekts mehr verrät, das sich dazu durchringen muss, von seinem
Ausgesetztsein schreibend und lesend Zeugnis abzulegen – und zwar
mit Blick auf wie auch immer von ihm getrennte und ›beliebige‹
Andere, mit denen es im Rahmen einer gewiss literarisch zu ver‐
fremdenden, aber doch nicht vollkommen unbestimmten Welt ko‐
existiert und an die es sich wendet? Wenn sich keine solche Spur pa‐
thischer Subjektivität mehr findet, mündet Deleuzes Beschreibung
jener nicht-individualisierten Welt vor jeglicher Repräsentation, die
nur noch »unpersönliche Vielheiten« offenbart, dann nicht in eine
Indifferenz, die »der Apathie der unbelebten Materie gleichkommt«
(FW, 214 f., 224)? Verbaut sie in Folge dessen nicht jegliche Aussicht
darauf, die politische Virulenz des Literarischen produktiv zu deu‐
ten? Macht sie nicht metaphysisch alles auf der Ebene eines anarchi‐
schen Zusammentreffens von Heterogenem – bzw. eines ›Mitseins‹,
wie es Jean-Luc Nancy im Anschluss an Sein und Zeit nennt, ohne
es noch als spezifisch ›soziales‹ denken zu können38 – gleich? Sub‐
atomare Partikel, Staub, Steine, Individuen, Gebirge, Sterne, alles
wäre demnach gleich heterogen und insofern gleichgültig. Schrieb
nicht Gustave Flaubert, den Rancière in diesem Zusammenhang
zitiert, er sei sich sicher, »daß Menschen so wenig Brüder füreinan‐
der sind, wie sich die Blätter des Waldes gleichen«? »Die zwischen‐
menschlichen Beziehungen sind nicht intensiver.« »Sie quälen sich
zusammen, das ist alles« (FW, 225). Sollte in dieser Hinsicht aber
zwischen subhumaner Flora und Fauna einerseits und einer (un-)
menschlichen Welt andererseits, in der Andere gequält werden, kei‐
nerlei Unterschied bestehen? Ein solcher »Indifferentismus« (FW,
231) würde klarerweise, wenigstens implizit, auf eine anfechtbare
politische Position der Gleichgültigkeit bzw. der Vergleichgültigung
entsprechender Unterschiede hinauslaufen. Rancière spricht denn

38 Vgl. J.-L. Nancy, singulär plural sein, Berlin 2004, 53 ff., 143 ff.; Vf., Unaufhebbare
Gewalt, Kap. XIV.

5. Was man sich davon ›versprechen‹ kann

139

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch von einer »Politik, die der Metaphysik der Literatur inhärent
ist« (FW, 225). Diese Metaphysik gibt nicht an, wie es in jenen
Zonen der Unbestimmtheit in Wahrheit mit uns bestellt ist; vielmehr
verfremdet sie eine vorweg bestimmte Welt, um sie anders – etwa
als »›Maskerade‹ unserer Welt« (Deleuze; FW, 223) – deutbar zu
machen. Durch dieses Adverb (›anders‹) bleibt ein Rückbezug auf
eine vorgängig bestimmte Welt erkennbar, die gewiss literarisch ver‐
fremdet, suspendiert und geradezu aufgelöst werden kann, so dass es
schließlich den Anschein hat, als seien wir Menschen nur Treibgut
in einem anonymen Sein oder blinde Tropfen in einem Element, das
uns »wie Wasser« in Kaskaden »ins Ungewisse hinab« wirft, wie es
bei Friedrich Hölderlin heißt.39

Für Rancière bleibt aber entscheidend, ob solchen Verfahren noch
Literarizität, so wie er sie versteht, zukommen kann. Unvermeidlich,
wie er meint, »ausgehend von der gesellschaftlichen Gleichheit der
menschlichen Individuen appelliert« jene Metaphysik »an eine um‐
fassendere Gleichheit, die nur darunter, auf der molekularen Ebene
regiert – eine wahrere, ontologische Gleichheit, tiefgreifender als
die von den Armen und den Arbeitern geforderte« (FW, 225). Aber
wie kann eine Literatur, die deren vorweg gegebene Welt gemäß die‐
ser Metaphysik verfremdet, auf diese Welt wieder zurückkommen?
Kann aus Literatur »ein neues, brüderliches Volk hervorgehen«
(FW, 227)? Kann sie zu der Frage beitragen, was wir uns unter
diesem Begriff heute vorzustellen hätten und in diesem Sinne wenig‐
stens indirekt eine »weltbildende« Funktion übernehmen, ohne sich
dabei einer politischen Funktionalisierung zu unterwerfen? ›Heu‐
te‹ heißt hier: nach der Kritik des Begriffs des Autors, nach der
Dekonstruktion des Textbegriffs und nach einer Subjektkritik, die
uns rückhaltlos der Kontingenz ausgesetzt beschreibt, so dass kaum
noch vorzustellen ist, wie wir dennoch ›verbindlich‹ – nicht zuletzt
politisch – für Andere erkennbar koexistieren und uns praktisch für
eine gastliche Welt sollen engagieren können.

Mit diesen verschiedenen Formen der Kritik korrespondiert eine
Literatur, die durch die Eröffnung imaginativer Möglichkeitsspiel‐
räume vielfältigste Variationen eines In-der-Welt-seins vor Augen
führt, an das sie so oder so anknüpfen muss und auf das sie wieder
zurückkommen muss. Das jedenfalls steht für Rancière zweifellos

39 F. Hölderlin, Hyperions Schicksalslied, in: Werke, Tübingen o. J., 252.

Kapitel IV

140

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fest: diese Literatur und deren ›metaphysische‹ Deutung, wie er sie
bei Deleuze anzutreffen meinte, geht von einer Welt vorausgesetzter
Gleichheit aus; und sie kann ihre eigentliche Literarizität nur retten,
wenn sie auf diese Welt wieder zurückkommt. Nur so ist wohl zu
verstehen, was Rancière bei Deleuze vermisst: den Versuch nämlich,
»ausgehend […] vom Modus der Gleichheit der Individuen […] ein
brüderliches Volk« neu zu »erfinden« (FW, 232). Es müsste sich
um ein Volk handeln, das sich im Gegensatz zu allem, was man
sich unter dem polemogenen, stets ›falsche‹ Brüder und Feinde
ausschließenden Begriff der Brüderlichkeit bislang vorgestellt hat,
offen zum Anspruch ›Beliebiger‹ verhalten würde, Gehör zu finden,
statt sich in einem irrealen identitären Wesen, in einer vermeintlich
autochthonen Ethnie und in einem okkupierten »Lebensraum« zu
verschanzen. Und es müsste sich um ein Volk handeln, das sich
von keiner »Utopie des Sozialen, das sich selbst adäquat« zu sein
schiene, verführen ließe (vgl. NG, 58). Es müsste sich um ein Volk
handeln, das willens wäre, hinzunehmen und zu bejahen, niemals
mit sich identisch werden zu können, wenn es sich gastlich auf
›Beliebige‹ hin mit der unvermeidlichen Folge öffnet, durch die
von ihnen angeregten »Wortereignisse« auf Risse im Gefüge seiner
eigenen politischen Legitimation aufmerksam zu werden (NG, 65).
Genau das geschieht im Kontext der sicher noch lange andauern‐
den Flüchtlingskrise. Diese zeigt aber auch, dass keine Familie oder
Nachbarschaft, die Fremde aufnimmt, keine Gemeinde, kein Volk,
keine Nation, kein Staat und kein transnationales Machtgebilde wie
die EU daran vorbei kommt, Fremden ein gewissermaßen lesbares
Gesicht zuzuwenden und zu erkennen zu geben, woran man mit
ihm ist.

5. Was man sich davon ›versprechen‹ kann

141

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Der Ausgangspunkt: Zur Kritik einer dissensvergessenen Politik
	2. Der Beitrag der Literatur: Das ›Zählen‹ durcheinanderbringen
	3. Volk, Literatur und politisches Leben
	4. Anfechtbarkeit durch ›Beliebige‹, Unbekannte?
	5. Was man sich davon ›versprechen‹ kann: Zwischen Verlassenheit und Weltbildung

