Kapitel IV

Unterwegs zu einer neuen Art, die Erde zu »bevdlkern<?
Jacques Ranciere, die Literatur und die Politik

1. Der Ausgangspunkt: Zur Kritik einer dissensvergessenen Politik (121) | 2. Der Bei-
trag der Literatur: Das »Zdhlen« durcheinanderbringen (123) | 3. Volk, Literatur und
politisches Leben (125) | 4. Anfechtbarkeit durch >Beliebige«, Unbekannte? (130) |
5.Was man sich davon >versprechen< kann: Zwischen Verlassenheit und Weltbil-
dung (133)

Eine ganze Welt wartet.!

1. Der Ausgangspunkt:
Zur Kritik einer dissensvergessenen Politik

»Die« Politik gibt es nicht, wohl aber Politik in der Gestalt mannig-
faltiger Politiken, darunter heimliche, intransparente und solche, die
wortreich von sich reden machen, gerade auch dann, wenn einen
bei naherem Hinsehen erhebliche Zweifel daran beschleichen, ob
es sich im Einzelfall wirklich um Politik handelt. Sei es, wenn man
die eigene politische Position zur »einzigen Alternative« erklart,?
sei es wenn lautstarker, wiitender Protest nur noch Verachtung fiir
diejenigen zum Ausdruck bringt, gegen die er sich wendet, ohne
ihnen noch den geringsten eigenen Antwortspielraum lassen zu
wollen. Eine Politik, die sich alternativlos gibt, kann kaum noch
im Ernst Politik genannt werden, tendiert sie doch dazu, jegliche
Auseinandersetzung um das, was sie als zweifellos richtig ausgibt,
tiir tiberfliissig und sinnlos zu halten. Und eine Politik, die Andere
nur noch denunziert, brandmarkt und 6ffentlicher Verachtung preis-
geben will, ist nur dem &dufleren Anschein nach als politisches, in
Wahrheit aber als anti-politisches Tun zu verstehen. Auch Jacques
Ranciere hegt seit langem den Verdacht, das, was sich als Politik

1 H. Sahl, Die Wenigen und die Vielen. Roman einer Zeit, Hamburg 1991, 64.
2 J. Ranciere, Moments politiques. Interventionen 1977-2009, Zirich, 2011, 40
[=MP].

121

https://dol.org/10.5771/6783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{=) I


https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IV

prasentiert, verdiene diesen Namen vielfach gar nicht und laufe
nicht selten sogar auf die Liquidierung des Politischen hinaus.? Da-
bei macht er aber besondere Griinde geltend. Vor allem vertritt
er den Standpunkt, wirkliche Auseinandersetzung oder vielmehr
Dissens, der nicht erst mit der iiblichen Meinungsverschiedenheit,
sondern bereits mit einem abweichenden sinnlichen Sichdarstellen
politischer Weltverhiltnisse anhebt, werde vielfach gar nicht mehr
zugelassen oder fir wichtig gehalten.* Ist von wirklichem Dissens
herausgeforderte Politik nicht eine Seltenheit geworden? Reduziert
sich ein dissensvergessenes oder Dissens unterdriickendes Handeln
nicht auf geradezu anti-politisches >polizeiliches< Tun, insofern es
sich darauf beschrénkt, eine gegebene Ordnung um nahezu jeden
Preis aufrechtzuerhalten? Indem Ranciere solche Fragen als Histori-
ker und Gegenwartsdiagnostiker des Politischen aufwirft, kampft
er fiir dessen Riickgewinnung, iiberzeugt davon, dass es sich in
Wahrheit allenfalls unterdriicken, tatsdchlich aber niemals ganz aus
der Welt schaffen lasst. Der Begriff der Welt bezeichnet fiir ihn
eine origindr politische Problematik, indem er sich darauf bezieht,
ob und wie man - d.h. letztlich: jede(r) >Beliebige« — tiberhaupt be-
achtet wird und wenigstens insofern fiir Andere >zahlt«. Dabei geht
es vor jeder Frage danach, wie viel jemand >zdhlt< und wie dessen
Anspriiche zu gewichten sind, um dessen politische Existenz. Wer
im Dissens nicht einmal >zur Geltung bringen< kann, tatsdchlich
als ernst zu nehmendes Subjekt >da«< zu sein, hat einen politischen
Tod zu gewirtigen. So jemand mag irgendwie noch vorhanden sein
und verbales Autheben von seiner Lage machen, aber »in Betracht«
kommt er nicht, wenn seine abweichenden Worte, seine >irregula-
re« Rede oder sein Schreien keinen Adressaten und kein Gehor
finden. Vor jeder Auseinandersetzung, vor jeder Diskussion und
vor jedem Diskurs, den gewisse Kommunikationstheoretiker als das
politische, Konsens versprechende Zaubermittel der Pazifizierung
jeglichen Streits empfohlen haben, muss man sich dem radikalen
politischen Dissens stellen, der darin liegt, dass manche (wiederum

3 Bewusst abweichend von Ranciére begreife ich so, wie er mit dem polemischen
Gegensatz von »Polizei« und »Politik« verfahrt.

4 J. Ranciere, Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt/M. 2002;
Politisches Denken heute. Die normale Ordnung der Dinge und die Logik des
Dissenses, in: Lettre International 5 (2003), 5-7.

122

https://dol.org/10.5771/6783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{=) I


https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Der Beitrag der Literatur: Das »Zdhlen< durcheinanderbringen

als »>Beliebige« Eingestufte) fiir Andere zu >zdhlens, d.h. erst einmal
gesehen und gehort zu werden begehren.> Wer nicht gesehen und
gehort wird, existiert politisch tiberhaupt nicht. Bevor erwogen
werden kann, worauf jemand, der politisch zu zéhlen begehrt, An-
spruch erhebt, muss er bzw. sie als Andere ansprechendes und in
Anspruch nehmendes Wesen erst einmal wahrgenommen werden.
Und genau das ist durch kein Recht der Welt ein fiir allemal zu
verbiirgen, wie Ranciére glaubt. Wenn das stimmt und wenn sich in-
sofern ein juridistisches Verstdndnis politischer Gleichberechtigung
als unzureichend erweist, muss die politische Existenz eines jeden
grundsitzlich auf Dauer eine prekire sein. Niemals ist sie endgiiltig
davor geschiitzt, einen politischen Tod zu erleiden, mag er auch eine
gewisse Wiederauferstehung zulassen, wenn Andere iiberraschend
doch wieder auf einen héren.

2. Der Beitrag der Literatur:
Das »Zahlen« durcheinanderbringen

Was triagt nun die Literatur zu dieser Frage bei? Auch hier gilt: >diex
Literatur gibt es nicht. Es gibt nur mannigfaltige Literatur - die es
vielfach als ungewiss erscheinen lésst, ob sie ihren Titel wirklich ver-
dient. So wie das, was sich prima facie als Politik darstellt, tatsdchlich
auf Anti-Politik hinauslaufen kann, so kann auch ein Schriftgut, das
man auf den ersten Blick als >Literatur< einzustufen neigt, tatsachlich
auf das genaue Gegenteil dessen hinauslaufen, was man sich eigent-
lich unter diesem Begriff vorzustellen hitte. Letzteres nennt Ranciere
Literarizitdt. Demnach gibt es Literatur, der paradoxerweise jegliche
Literarizitdt abgeht, genauso wie Politik, der man keinerlei genuine

5 Wenn das allerdings geschehen ist, kann gewiss nicht mehr >gleich wer« jederzeit
und an jedem Ort zur Sprache kommen. Wo Ranciére immer wieder die Anfech-
tung politischer Ordnungen durch aufler-ordentliche Anspriiche im Blick hat,
durch die es zu Prozessen politischer Subjektivierung kommt, bleiben Fragen
ihrer (mehr oder weniger zivilen) Austragung allzu oft ganz unbelichtet. Davon
sehe ich im Weiteren ab. Vgl. besonders J. Ranciere, Die Namen der Geschichte.
Versuch einer Poetik des Wissens, Frankfurt/M. 1994, 135-139 [=NG].

6 Vgl. zu dieser Ranciere-Deutung: VL., Unaufhebbare Gewalt. Umrisse einer An-
ti-Geschichte des Politischen. Leipziger Vorlesungen zur Politischen Theorie und
Sozialphilosophie, Weilerswist 2015.

123

https://dol.org/10.5771/6783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{=) I


https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IV

Politizitat zusprechen kann. Literarizitat als dasjenige, was Literatur
in Wahrheit zu Literatur macht, und Politizitat, durch die Politik
ihren Namen tberhaupt erst verdient, treffen fiir Ranciére in einem
Punkt zusammen; darin namlich, wie sie die »Z&hlung der Individu-
en und des Multiplen durcheinander« bringen.”

Dabei ist der Begrift des >Zahlens« offenbar sehr weit auszulegen.
Keineswegs meint er nur ein Abzdhlen oder numerisches Gewich-
ten, sondern auch, was man als Salienz und Relevanz bezeichnet,
deren elementarste Bedeutung sich fiir Ranciere aus Prozessen der
Wahrnehmung und Beachtung ergibt. Jemand >zdhlt< also bereits
dann, wenn er bzw. sie tiberhaupt wahrgenommen, beachtet und in
diesem Sinne >gesehen« wird; dariiber hinaus dann, wenn er oder
sie fiir Andere irgendwie >von Bedeutung« ist, fiir >wichtig« gehalten
wird oder, etwa in der Bemessung und Zuteilung von gerechten
Anspriichen, mit bestimmten Anteilen bedacht wird.

Wo keine kreative Irritation in der Frage erzeugt wird, wer eigent-
lich fiir wen (wie und in welcher Hinsicht) >von Bedeutung ist< oder
in einem anspruchsvolleren Sinne >zdhlt¢, handelt es sich demnach
weder wirklich um Politik noch wirklich um Literatur. Deren Politi-
zitdt und deren Literarizitit stimmen genau in dieser Frage iiberein.
Deren Virulenz manifestiert sich im immer neuen Offenhalten oder
notfalls gewaltsamen Wiederdffnen des Demokratischen, dessen irri-
tierendes Wesen gerade in dieser Frage liegt. Demokratie ist fiir Ran-
ciere in erster Linie kein politisches System, keine Regierungsform
und keine Herrschaftstechnik, sondern bezeichnet ironischerweise
das stindige Aussetzen der Herrschaftsfrage selbst (MP, 54). Ihr eig-
net insofern etwas irreduzibel An-Archisches. Nur dort, wo man sich
rickhaltlos der jedes Mal offenen, zum Dissens Anlass gebenden
Frage aussetzt, wer »>zédhlt< (fiir wen, inwiefern, was etc.), ohne sie
durch die Archie bzw. arché irgendeines Prinzips oder einer bereits
etablierten gouvernementalen Struktur im Voraus entschieden sein
zu lassen, ereignet sich in Wahrheit das Demokratische. Demokratie
ist also ein Ereignisbegriff. Demokratie ereignet sich dissensuell oder
gar nicht. Und wenn es stimmt, dass sich Dissens iiberall dort zu-
tragt, wo auf dem Spiel steht, ob und wie ein Beliebiger {iberhaupt in
den Augen Anderer >zahlt¢, dann tangiert dieser Begriff in elementa-
rer Art und Weise genau das, wodurch es origindr zur Ausbildung

7 J. Ranciere, Der emanzipierte Zuschauer, Wien 2009, 116 [=EZ].

124

https://dol.org/10.5771/6783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{=) I


https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Volk, Literatur und politisches Leben

oder Reetablierung einer politischen Welt kommt. Eine solche Welt
kann aber niemals endgiiltig eingerichtet werden, wenn zu keiner
Zeit alle fiir alle Anderen gleichermaflen >zahlen< konnen. So eignet
jeder politischen Welt, auch einer demokratisch bis auf Weiteres
verldsslich institutionalisierten, eine notorische Instabilitéit, die man
bejahen muss, wenn man sich nicht damit abfinden kann und will,
dass einige nicht >zahlen« (wie es stets der Fall ist).

Literatur, der man echte Literarizitit attestieren kann, wird in
diesem Sinne immer von neuem Unordnung in das Ethos und in
den Nomos etablierter politischer Lebensformen hineintragen und
sie wenigstens zwischenzeitlich irritieren oder vom Weg abbringen
(EZ, 151, 153). So gesehen diirfte sie sich keinesfalls fiir die konserva-
tive Aufrechterhaltung einer Gemeinschaft oder eines »briiderlichen
Volkes« vereinnahmen lassen (EZ, 160, 227, 232). Mag sie auch
aus dem »Gesang der Volker« bzw. aus dem Epos hervorgegangen
sein, wie es einer einst poetisch verfassten Welt8 angemessen zu
sein schien, unter modernen Bedingungen lésst sie sich nicht mehr
kommunitdr in Dienst nehmen, zumal das Volk in Verruf geraten
ist, wie auch Ranciere als radikaler Verteidiger einer demokratischen
Welt wissen muss, die sich im Prinzip jederzeit jedem Beliebigen ge-
geniiber als >offen< oder als gastlich »aufgeschlossenc« sollte erweisen
konnen. Wie die aktuelle politische Gegenwart zur Geniige beweist,
nehmen allzu oft gerade diejenigen das Volk fiir sich selbst exklusiv
in Anspruch, die nichts anderes im Sinn haben, als genau diese
Anforderung demokratischen Lebens zu negieren.

3. Volk, Literatur und politisches Leben

Hat sich das Volk nicht nach dem Zerfall des Proletariats langst
in einer tiberall und nirgends politisch zu verortenden Gesellschaft-
lichkeit aufgeldst, der »keinerlei Konsistenz« zukommt?® Was bleibt
danach vom Volk anderes als eine amorphe >Gesellschaft, die sich
standig selbst auflost und in einem unaufhérlichen Kommen und
Gehen neu formieren muss (PA, 141) - was nur diejenigen nicht

8 G. Vico, Die neue Wissenschaft iiber die gemeinschaftliche Natur der Volker [1744],
Reinbek 1966, Zweites Buch.
9 J. Ranciere, Der Philosoph und seine Armen, Wien 2010, 115, 121-123, 129 f. [=PA].

125

https://dol.org/10.5771/6783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{=) I


https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IV

begriffen zu haben scheinen, die dauernd schreien, sie seien das
Volk — um im gleichen Zug unabsichtlich das genaue Gegenteil zu
beweisen? Wire es in dieser Lage nicht anachronistisch und lacher-
lich, der Literatur noch mystische Gemeinschaft stiftende Funktio-
nen zuzuweisen!” und einen »Gesang eines Volkes«, seiner »grofien
Hoffnung« und seines »groflen Schmerzes«!! fiir méglich zu halten,
wie man ihn noch bei Friedrich Holderlin, bei Walter Benjamin und
Franz Kafka antrifft?!? (Ranciére spricht selbst von der »Illusion des
Volksepos«; NG, 146.) Gerade Kafkas einschlagige Erzdhlung Josefi-
ne, die Singerin oder Das Volk der Miuse sollte uns warnen: Hier
singt das erklartermaflen »unmusikalische« Volk nicht mehr; und es
will auch keinen Gesang horen. Vielmehr gefallt es sich darin, seiner
offenbar unsensiblen Natur gemif8 zu »pfeifen« — nicht zuletzt auf
den Gesang der einsamen, von ihrem Volk letztlich »abgewiesenen«
Sangerin, die ihrerseits »pfeift« auf ein Volk, das sich »gegen einen
Volksgenossen derart undurchdringlich abschlieen« kann.® Sollte
man angesichts dessen noch auf ein »Versprechen eines Volkes«
vertrauen oder lieber, mit Gilles Deleuze, auf eine ganz »neue Art,
die Erde zu >bevolkern«« setzen, die sich moglicherweise nicht
linger derartiger Exklusionen schuldig machen miisste (KW, 28)?
Sollte man wenigstens einem Volk der Zukunft Derartiges zutrau-
en und versuchen, es als fiir >Beliebige« gastlich aufgeschlossenen
démos neu zu denken? Oder muss es als vollkommen aussichtslos
erscheinen, das Volk je tiber den Stand einer normalerweise tragen,
angeblich >bornierten< Masse hinaus zu entwickeln, die allerdings
zu unberechenbaren konvulsivischen Emporungen und identitdren
Manifestationen in der Lage ist, in denen jeder mit dem von Wort-
fithrern rhetorisch in Anspruch genommenen >Wir< zusammenzufal-

10 Vgl. J. Ranciere, Das Fleisch der Worte. Politik(en) der Schrift, Berlin, Ziirich
2010, 60 zu Ossip Mandelstam [=FW].

11 Vgl. FW, 90 mit Blick auf Arthur Rimbauds Le Forgeron (Der Schmied) als
Beispiel fiir ein Gedicht, das wie die Literatur Victor Hugos noch ganz und gar
dem Schicksal des Volkes verpflichtet gewesen zu sein schien.

12 Vgl. W. Benjamin, Zwei Gedichte von Friedrich Hélderlin. >Dichtermut< - >Bl6-
digkeit, in: Illuminationen, Frankfurt/M. 21980, 21-41, hier: 26, sowie J. Rancie-
re, Ist Kunst widerstindig?, Berlin 2008, 76 [=KW] zur »Kraft der Hoffnung und
der Tat« im Gegensatz zu Benjamins Messianismus.

13 F. Kafka, Josefine, die Sdangerin oder Das Volk der Mduse, in: Gesammelte Werke,
Bd. 4, Erzdhlungen, Frankfurt/M. 1976, 200-218, hier: 206, 212.

126

https://dol.org/10.5771/6783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{=) I


https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Volk, Literatur und politisches Leben

len scheint, so als ob sich durch ihre aus dem Bauch kommende
Stimme unmittelbar das Allgemeine aussprechen wiirde?

Weit jedenfalls liegen jene Zeiten zuriick, in denen epische Lite-
ratur und die Existenz eines Volkes noch zwei Seiten derselben,
poetisch verfassten Welt zu sein schienen. Nachdem die Welt radikal
»entpoetisiert« worden ist, wie Ranciére annimmt, soll speziell der
Roman der »Verpflichtung« unterstehen, »eine Welt zu repoetisie-
ren, der ihre Poetizitit verloren gegangen ist« (FW, 107). Angeblich
kann seitdem zwar alles (re-) poetisiert werden (Johann W. Goe-
the). Aber das andert nichts daran, dass die »Lebensimmanenz des
Sinns«, der literarisch erst gestiftet wird, wie von Erich Auerbach bis
Frank Kermode gelehrt wird", abhandengekommen ist und langst
keinem >Volk« mehr zu attribuieren ist. Schon Homer hat vielleicht
gar nicht das »Buch vom Leben des Volkes« hinterlassen, wie Auer-
bach argwohnt (FW, 111). Unter modernen Bedingungen ist derglei-
chen jedenfalls unmoglich geworden, was auch immer man von
Giambattista Vico (FW, 122) tiber Johann G. Herder und die Gebrii-
der Grimm bis hin zu den arischen Verirrungen und Demagogien
der Nazis zu den >Urspriingen« eines angeblich literarisch bezeugten
Volkes gesagt haben mag.!> Die sinnhafte Einheit von Leben, Volk
und Literatur ist ein fiir allemal zerbrochen - falls es sie tiberhaupt
je gegeben haben und falls sie nicht ohnehin einer anachronistischen
Riickprojektion anti-moderner Phantasie entsprungen sein sollte.

Literatur oder, wie es an anderer Stelle bei Ranciere geradezu
biblisch heifit: das Wort, geht jedenfalls nirgends mehr unmittelbar
in einem kollektiven Leben auf. In diesem Sinne wird es niemals
mehr »Fleisch werden«.!® Heutige Literatur lebt im Gegenteil von
der Trennung von Fleisch und Wort, auch wenn sie gelegentlich der
Versuchung nachgeben mag, »wieder lebendiges Fleisch« zu werden
und von einer Identitdt von Worten und Dingen traumt (FW, 121,
40). Die Worte haben sich auf irreversible Art und Weise von den

14 E. Auerbach, Mimesis. Dargestellte Wirklichkeit in der abendldndischen Literatur,
Bern 21959; F. Kermode, The Genesis of Secrecy. On the Interpretation of Narra-
tive, Cambridge, London 1979; Bei Auerbach ergibt sich Sinn nur noch aus
narrativer Verstandlichkeit, bei Kermode als »reine Machtdemonstration des
Autors« (W, 109, 114).

15 L. Poliakov, Der arische Mythos. Zu den Quellen von Rassismus und Nationalis-
mus, Hamburg 1993.

16 Vgl. zum biblischen Hintergrund FW; 117, 120.

127

https://dol.org/10.5771/6783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{=) I


https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IV

Dingen geldst”’; und jeder Versuch, sie wieder Fleisch werden zu
lassen, setzt nolens volens Verhidltnisse von Worten und Dingen
voraus, die »frei voneinander sind« — und wohl auch frei bleiben
werden (FW, 47). Nur deshalb, weil »kein urspriinglicher Gesetzge-
ber die Worter mit den Dingen in Einklang gebracht hat«, kann
auch der Fremde zur Sprache kommen (NG, 57); nur deshalb kann
man de-platziert die Stimme erheben, auflerhalb eines Ortes, der
einem angewiesen wurde (NG, 41, 43); und nur deshalb ist >irregu-
ldre<, neue Spielraume des Sagbaren erschlieffende Rede iiberhaupt
moglich - auch auf die Gefahr hin, an einem »Wortexzess« krank
zu werden, der keinen geniigenden Anhalt am Leben der Anderen
mehr hat (NG, 39'). Das genau entgegengesetzte Projekt einer un-
moglichen Fleischwerdung des Wortes verfolgen zu wollen, hiefle,
sich lacherlicher, lingst nicht mehr origineller Don-Quichotterie
schuldig zu machen (FW, 127, 132, 177). Wie es um das gegenldufige
Zur-Sprache-kommen des Fleisches gegenwirtig bestellt ist, disku-
tiert Ranciére soweit ich sehe nicht.

Unter diesen genealogischen Voraussetzungen muss scheinbar
eine nach-biblische Melancholie eintreten: von jeglichem vorgegebe-
nem Realitdtsbezug entbundene Worte irren umbher, die, angeblich
mangels eines >Vaterss, nichts Bestimmtes mehr zu sagen wissen und
nicht mehr vorgeben, an wen man sich mit ihnen wenden soll und
an wen nicht (FW, 135, 150), woriiber zu sprechen, zu schweigen und
zu schreiben ist und woriiber nicht.!”” Weder eine aristotelische Logik
der Reprisentation oder der Mimesis?® noch auch eine vorgegebene
Normativitit dessen, was eigentlich zu sagen wiére, kommt ihnen
noch zu Hilfe, und jegliche Exegese wird scheinbar iiberfliissig. Es

17 M. Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archiologie der Humanwissenschaf-
ten, Frankfurt/M. 71988.

18 Nach einem solchen Anhalt zu fragen, bedeutet keineswegs, wieder die »Geister
des Ortes« (Levinas) heraufzubeschworen und die Sprache im Humus einer au-
tochthonen Lebensform >verwurzelt< zu denken. Der fragliche Anhalt und Ort
wird sich vielmehr immer dort finden, wo der Rede des Anderen und Fremden
stattgegeben wird und von der Schrift verwirrtes Leben zur Aussprache gelangt
(NG, 101).

19 Im Grunde war das immer schon so, wenn es stimmt, dass wir es mit einer Welt
zu tun haben, »die nie einen Vater gehabt hat« (FW, 229).

20 Mit Blick auf die Malerei spricht Ranciere von einer »Zerstorung der mimeti-
schen Ordnung«, geht vom gleichen Befund jedoch auch mit Bezug auf die
Literatur aus; J. Ranciere, Politik der Bilder, Ziirich, Berlin 22009, 90.

128

https://dol.org/10.5771/6783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{=) I


https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Volk, Literatur und politisches Leben

geniigte demnach eine blofle Lektiire, die sich ebenso wie alles Re-
den scheinbar nur noch kommerziell auf die - ihrerseits sprachlose
- Realitdt der Dinge bezieht, wie Stéphane Mallarmé meinte (FW,
64, 99). Demnach wiren sie - Worte und Dinge - genauso kéuflich
und zu verhdkern wie alles andere. Alles ist endlos zu verkaufen oder
virtuell bereits jetzt ausverkauft (FW, 63). Die Kunst und die Musik
leisten dem keinen Widerstand. Im Gegenteil: sie sind Teil einer
nichts mehr auslassenden Okonomisierung in der Form der Ver-
marktung bzw. des Handels als des einzigen Anderen der Natur (FW,
86, 95, 102). Was asthetisch danach noch zu tun bleibt, diskutiert
Ranciere breit: Riickzug auf ein »inneres Gesetz« literarischer Pro-
duktion und auf die einzigartige Individualitét, die sie hervorbringt;
Riickzug auf eine »in sich geschlossene Totalitdt« des Werkes; Riick-
zug auf die »Macht der Sprache« selbst, die »sich von ihren darstel-
lenden und kommunikativen Verwendungen abwendet« und nur
noch ihr eigenes Sein feiert (FW, 211), etc. Die Literatur, die sich
tiber weite Strecken vom Vorbild der Odyssee verabschiedet hat?,
die enden diirfte, wo der Held - oder der in einem geschlossenen
Kreis zu sich selbst kommende Geist??> - endlich eine Bleibe bzw.
einen Hafen gefunden zu haben meint, welcher keine Ausfahrt mehr
notig macht (FW, 54 f.), weist unter solchen Voraussetzungen keinen
Weg zuriick mehr.

Die Frage ist, ob sie unter diesen Voraussetzungen dennoch durch
die ihr eigene Literarizitit politische Kraft entfalten kann - ohne
sich unvermittelt einer politischen >Funktion< zu unterwerfen, die
sie um ihre teuer bezahlte Eigenstandigkeit zu bringen drohte. Ran-
ciere weifs: das literarische Buch entbehrt nicht nur jeglicher Einbin-
dung in eine verbindliche Ordnung der Dinge und des Handelns;
es ermangelt auch stets der Prisenz (FW, 186). Was sich aus ihm
herauslesen ldsst und auf »fleischlich« reale Wirksamkeit hoffen lasst,
ergibt sich niemals unmittelbar aus dem, was es zu lesen gibt. Ge-
rade das erdffnet Moglichkeiten der »Ubertragung der Freiheit«
poetischer Erfahrung in das Politische. Ranciere spricht in diesem
Zusammenhang missverstandlich von einer »Passage des Textes in
die Wirklichkeit« (FW, 11, 17). Dabei kann es sich aber nur um einen

21 Vgl. VL, Geschichte im Zeichen des Abschieds, Miinchen 1996, 269 1., 277-286,
382, zu James Joyce und Paul Ricceur.

22 G. W. F. Hegel, Phinomenologie des Geistes, Frankfurt/M. #1980, 23; J. Derrida,
Falschgeld. Zeit geben I, Miinchen 1993, 17-19.

129

https://dol.org/10.5771/6783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{=) I


https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IV

hermeneutischen Transfer der in poetischer Erfahrung selbst anzu-
treffenden Prifiguration »sinnlicher Erfahrung des Politischen« auf
eine Welt jenseits des Textes handeln (FW, 21). Die Literarizitat des-
sen, was man gemeinhin Literatur nennt, liefert in dieser Sichtweise
einen Vorgeschmack wirklicher Politik, die ihren Namen verdient.
Und zwar genau dann, wenn sie eingespielte >Zahlungen«< durchein-
ander bringt, um auf diese Weise jeglicher Selbstverstandlichkeit in
der Frage, wer wie inwiefern (und fiir wen) »>zéhlt<, den Boden zu
entziehen.

So soll Literatur allerdings keine politische >Funktion« {iberneh-
men. Wie die Kunst, so hat auch die Literatur allenfalls ein indirek-
tes Verhiltnis zu Politik bzw. zum Politischen als solchem, namlich
ironischerweise dadurch, dass sie die Funktion hat, keine Funktion
zu haben. Das bedeutet nicht, wie Ranciére mit Blick auf Theodor
W. Adorno zu bedenken gibt, dass von einer radikalen Trennung
von Kunst und Leben, Literatur und Politik auszugehen wire, so
als ob feststiinde, dass sie sich fortan nichts mehr zu sagen hat-
ten.?> Mogen Literatur(en) und Politik(en) auch noch so getrennte,
schliellich weit voneinander entfernte Wege einschlagen, in einem
kommen sie nach dem eingangs Gesagten doch {iberein und spielen
einander in die Hande, wenn ihnen wirklich Literarizitdt bzw. Poli-
tizitdt eignet, darin ndmlich, jegliche >Zdhlung« in Unordnung zu
bringen.

4. Anfechtbarkeit durch >Beliebige¢, Unbekannte?

So wie jede Literatur gewissermaflen einschléft und einschlafert,
die das versaumt, so bringt sich jede Politik um ihren genuin politi-
schen Charakter, wenn sie es hinnimmt, dass vorentschieden zu sein
scheint, wer wie fiir wen >zdhlt« — was unvermeidlich die Kehrseite
haben muss, Andere, die jeweils nicht >zéhlen<, um ihre politische
Existenz zu bringen. Wobei dieses Attribut hier in jenem sehr weiten
Sinne zu verstehen ist: Jede Politik, ganz gleich, um welche Angele-
genheit sie sich dreht, setzt voraus, dass sie sich auf Andere bezieht,
die wenigstens als politisch existent, d.h. >zahlend< wahrgenommen,
beachtet und gewiirdigt werden miissen. Aber stets schliefit sie dabei

23 J. Ranciére, Das Unbehagen in der Asthetik, Wien 2007, 51 [=UA].

130

https://dol.org/10.5771/6783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{=) I


https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Anfechtbarkeit durch >Beliebige¢, Unbekannte?

wieder Andere aus und kann deshalb im Ranciére’schen Sinne nur
solange politisch bleiben, wie sie sich genau dazu auch verhilt. Das
heif3t, keine Politik, die ihren Namen zu Recht trigt, darf sich mit
sich selbst zufrieden geben; jede Politik muss wissen und darf nicht
kaschieren, dass sie sich niemals selbst geniigen kann, insofern sie die
offene Flanke der Anfechtbarkeit durch >Beliebige< hat, auf die sie sich
nicht bezieht, die sie tibersieht oder direkt ausschliefit.

Darauf indirekt aufmerksam zu machen, ist nun genau die >Funk-
tion< politisch funktionsloser Literatur. Indem sie sich >unbedeu-
tenden< Anti-Helden (wie Don Quichotte oder Simplizissimus), Au-
Benseitern, marginalen Menschen und >beliebigen« Subjekten (von
Anton Reiser und Lenz tiber Madame Bovary, Stephen Daedalus
und Molly Bloom bis hin zum bezeichnenderweise anonymisierten
»K.« bei Franz Kafka) zuwendet, nimmt sie Teil an dem grofSen
Ereignis, das sich durch eine Jahrtausende wihrende Demokratisie-
rung menschlichen Lebens vollzogen hat. Lief§ Aristoteles nur fiir
einige wenige, namlich mannliche polites einer partikularen Lebens-
form (bios), gelten, dass sie nicht nur iiber eine Stimme (phoné), son-
dern auch iiber die Fahigkeit ihrer verniinftigen Artikulation (I6gos)
verfiigen?*, so riickt in der Moderne das Volk als Subjekt des Politi-
schen, und nicht mehr nur als amorphe multitudo, Menge oder Mas-
se, die zur gesetzwidrigen, pdbelhaften Vereinigung, zum Aufruhr
und zur Rebellion neigt?, in den Vordergrund. Erst die - bis heute
anhaltende, keineswegs abgeschlossene — Kritik des Volkes und der
identitaren Exklusionen, auf denen es notorisch beruht, hat aber die
fiir Ranciére entscheidende, finale Zuspitzung der Demokratisierung
ans Licht gebracht, die auf den »Einzug des Volks der Unbekannten
ins Universum der sprechenden Wesen«?¢ hinauslauft.?”

24 Aristoteles, Politik, Reinbek 1994, Erstes Buch, 1253a.

25 J. Ranciere, Peuple ou multitudes? [Entretien avec E. Alliez]; multitudes.samiz-
dat.net/spip.php?page=imprimer&idarticle=39.

26 NG, 69, 12f. Ranciere hat hier v.a. die Historiografie im Blick (und zitiert den
Historiker Louis Bourdeau), besteht aber, im Gegensatz zur seriellen Geschich-
te, auf der Zweideutigkeit dieses Begriffs, der die gleichnamige Wissenschaft und
einen Typ von Literatur meint. Letzterer verhindert, dass die Geschichte die
Unbekannten nur statistisch zur Kenntnis nehmen kann, was bedeuten wiirde,
dass sie einen »schmerzlosen Tod« durch sich selbst sterben wiirde (ebd., 14-
17).

131

https://dol.org/10.5771/6783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{=) I


https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IV

In Anlehnung an Hegel?® kénnte man sagen: nachdem erst einige
frei sprechen konnten, sind nunmehr alle dazu beféhigt und berech-
tigt. Der Haken liegt hier allerdings darin, dass es gerade nicht
bloff um eine naturgegebene Fihigkeit geht (wie sie die Stimme
bieten wiirde) und dass die fragliche Freiheit gerade nicht durch ein
entsprechendes Recht zu verbiirgen ist. Auch nicht durch ein utopi-
sches welt-staatlich verbiirgtes Recht, das sich auf ein universales
»>Volk« aller Menschen als Weltbiirger beziehen wiirde. Selbst wenn
jedermann das Recht der freien Rede eingerdumt wird, folgt daraus
keineswegs, dass wirklich jede(r) gehort wird. Genau darauf kommt
es aber entscheidend an: sich »im Ernstfallc wirklich und effektiv
Gehor verschaffen zu konnen - wie es einst Plebejern, die sich an
Menenius wandten, dank seines >irreguldren< Zuhorens auf dem
Aventin gelungen zu sein scheint. Aber es gibt keinerlei (natiirliche
oder rechtliche) Garantie dafiir, dass diese Mdoglichkeit tatsachlich
>beliebigen« Unbekannten offen steht. Jeder kann es zwar darauf
anlegen, als sprechendes Wesen ernst genommen zu werden. Aber
ob das wirklich gelingt, hangt allemal von einem unvorhersehbaren,
von keinem Recht der Welt sicherzustellenden zwischen-menschli-
chen Geschehen von Anrede und Erwiderung ab.

Wie kein anderes Medium versteht es inzwischen die Literatur,
beliebigen Unbekannten zur Sprache zu verhelfen: Beliebige Au-
tor:innen widmen sich beliebigen Sujets und Figuren, deren gelesene
Geschichte beliebige Leser:innen auf ihr Leben beziehen kénnen.
An dieser Stelle konnte man mit Paul Ricceur von einer dreifachen
Mimesis (I-III) sprechen - vorausgesetzt, man lost sich von einem
allzu schlichten Begriff der Nachahmung.?® Mimetisch (I) greift die
Literatur das Leben Unbekannter auf und bringt es auf ihre Weise
zur Sprache (II), wobei ihr Literarizitdt nur in dem Mafle zukommt,
wie sie sich zu der offenen Frage verhilt, wer eigentlich (wie und
wem gegeniiber...) zur Sprache gebracht zu werden verdient. Le-
ser:innen wiederum lassen sich die in dieser Frage liegende Destabi-

27 Dieser >Einzug« wird niemals abzuschlieflen sein, wenn sich auflerhalb derer,
deren Rede zahlt, immer neue »Verdammte dieser Erde« abzeichnen; NG, 143.

28 G. W. E. Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte, Werke 12 (Hg. E.
Moldenhauer, K. M. Michel), Frankfurt/M. 1986, 32.

29 P Ricceur, Zeit und Erzihlung. Bd. L. Zeit und historische Erzdhlung, Miinchen
1991, Kap. I, L.

132

https://dol.org/10.5771/6783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{=) I


https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Was man sich davon >versprechen< kann

lisierung nicht nur gefallen, sondern applizieren sie, hermeneutisch
gesprochen, in ihrem alltdglich-politischen Leben im Zuge einer
dritten Mimesis (III). So kann es zu einer literarisch inspirierten
Refiguration®® auch des Politischen bzw. konkreter Politik kommen,
die wissen muss, sich einer Menge, einem Volk oder gar einer glo-
balen multitude (Michael Hart, Antonio Negri) nur um den Preis
zu widmen, Andere wiederum auszuschlieflen, also niemals >restlos<
inklusiv realisiert werden zu konnen.

Wenn das unvermeidlich so ist, konnte das allerdings auch zum
Vorwand grofiter politischer Bequemlichkeit werden, die am Ende
indifferent hinnimmt, dass es immer einige geben muss, die kein
Gehor finden, deren Stimme (falls sie iberhaupt zu horen ist) nicht
»zdhlen< kann und deren politische Existenz insofern zu vernachlis-
sigen ist. Wo das jedoch gleichgiiltig und als unvermeidlich hinge-
nommen wird, handelt es sich in Ranciéres Augen {iberhaupt nicht
mehr um Politik, sondern um ein Tun, das sich mit >polizeilichen
Mafinahmen der Einrichtung und Regulierung einer beschrinkten
>politischen< Ordnung begniigt, die als solche gar kein Verhiltnis
mehr zu dem zu haben scheint, was >drauflen< bleibt und in ihr
keinen Platz findet. Derartige Selbstgeniigsamkeit ist nicht politisch,
sondern im Grunde anti-politisch, wenn es denn stimmt, dass sich
Politik, die jhren Namen verdient, nur dort und solange ereignen
kann (UA, 34f.), wie die >Aufteilung< (partage®) derer, die jeweils
»zdhlen<, und der Anderen, die >drauflen« sind, problematisch bleibt
und nicht indifferent hingenommen wird.

5. Was man sich davon »versprechen« kann:
Zwischen Verlassenheit und Weltbildung

Weder die Literatur noch auch »>die« Politik kann aber die Konstitu-
tion eines Raumes in Aussicht stellen, in dem keine derartige Auftei-
lung mehr nétig oder moglich wire, so dass sich jedem jederzeit
die Moglichkeit bieten wiirde, sich an Andere zu wenden, sie in An-
spruch zu nehmen und woméglich »das Gemeinsame« auszuspre-

30 Ebd., 120ff.
31 J.Ranciere, Le partage du sensible. Esthétique et politique, Paris 2000.

133

https://dol.org/10.5771/6783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{=) I


https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IV

chen; und zwar mit emanzipativer Absicht. Ranciere hilt offenbar
tiberhaupt kein Versprechen der Emanzipation mehr fiir glaubwiir-
dig. Literatur und Politik, Literarizitit und Politizitat haben sich ein
fir allemal getrennt — bis auf ihren gemeinsamen Nenner, der in
der Destabilisierung des >»Zahlens« zu erkennen ist. Dadurch, dass sie
auseinander getreten sind, kommt es zwar nicht zu gegenseitiger Iso-
lation und Indifferenz. Literatur und Politik interferieren nach wie
vor; aber so, dass es weder zu einer eindeutigen Funktionalisierung
noch auch zu einer neuen Synthese kommen kann. Ranciere ver-
wirft in seiner Auseinandersetzung mit Friedrich Schiller jeden Ge-
danken an eine asthetisch-politisch zwanglos eingerichtete Lebens-
form, die man als Versprechen einer niemanden ausschlieflenden,
universalen Gemeinschaft verstehen kénnte (UA, 47). Langst scheint
jegliches derartige Emanzipationsversprechen »ungiiltig« geworden
zu sein (UA, 54). Wenn noch die geringste konstruktive Aussicht auf
»Gemeinschaft< besteht, dann wird sie allenfalls noch, post-utopisch,
»auf dem Ruin der Perspektiven politischer Emanzipation« zu ent-
falten sein (UA, 31) und dabei nicht aus dem Auge verlieren diirfen,
dass wir dissensuell bereits wenigstens eine Gemeinsamkeit doppel-
sinnig teilen. Das heifit, wir gehdren einander zu als Wesen, die
allenfalls Anspruch darauf geltend machen kénnen, zu >zihlens, die
aber niemals dessen sicher sein konnen, in diesem Sinne politisch
wirklich zu existieren. Das Gleiche gilt fiir jeden beliebigen Anderen.
Keiner ist davor geschiitzt, der politischen Inexistenz anheimzufallen
und insofern einen politischen (gegebenenfalls aber reversiblen) Tod
zu sterben. Darin liegt unsere Gemeinsamkeit: Anspruch auf Ge-
meinschaft zu haben, aber jederzeit aus ihr herausfallen zu kénnen -
unter Umstdnden so, dass wir niemals mehr >dazugehoren< und in-
sofern nichts mehr mit Anderen gemeinsam zu haben. Dazu bedarf
es keiner offenkundig anfechtbaren und brutalen Exklusion; blof3es
Ubersehenwerden oder das, was der Soziologe Theodor Geiger vor
Jahrzehnten bereits »stille Achtung« genannt hat, geniigt.>?

An diesen wundesten Punkt politischen Lebens, das sich am En-
de als geradezu unlebbar erweisen muss, wenn es fiir niemanden
»zdhlt¢, erinnert die Literatur - jedenfalls dort, wo ihr wirklich

32 T. Geiger, Formen der Vereinsamung, in: Arbeiten zur Soziologie. Methode —
Moderne Grofigesellschaft — Rechtssoziologie — Ideologiekritik, Neuwied, Berlin
1962, 260-292, hier: 268.

134

https://dol.org/10.5771/6783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{=) I


https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Was man sich davon >versprechen< kann

Literarizitdt zukommt. Dabei beschrinkt sie sich keineswegs darauf,
an ein derartiges >Risiko« bzw. an eine solche Gefahr im Einzelfall zu
erinnern, sondern tragt letztlich dazu bei, jedes »Ethos der Gemein-
schaft [zu] durchlochern« (KW, 103), insofern es dahin tendiert, das
»Problem« der Unlebbarkeit eines fiir niemanden mehr >zahlendenc«
Lebens zu iibersehen, zu iiberspielen oder zu leugnen. Literarizitat
beschwort nicht mehr die Utopie einer womdglich gelingenden In-
tegration oder Inklusion, sondern macht im Gegenteil auf die Schat-
tenseite jeglicher Form der Vergemeinschaftung oder der Vergesell-
schaftung aufmerksam. Kann keine von ihnen mehr versprechen,
jeden Beliebigen in sich aufzuheben, muss im Gegenzug jeder damit
rechnen, >draufSen< zu bleiben und — wenn Maurice Blanchot Recht
hat - allenfalls noch im >DraufSenc eine Bleibe zu finden.

Wo der Literatur wirklich Literarizitit zukommt, verweist sie ihre
Autoren, die Figuren, von denen sie handelt, und ihre Leser:innen
auf eine uniiberwindliche Unzugehérigkeit und auf ein Fremdblei-
ben, das sich in keiner paradoxen Gemeinschaft der Fremden authe-
ben ldsst. Keineswegs gibt sie nur Namenlosen eine Stimme, wie
man mit einer beliebten, aber zur politischen Sentimentalitat ten-
dierenden Formel immer wieder behauptet (EZ, 803*). Sie macht
vielmehr deutlich, dass auch diejenigen, die >zur Sprache gekom-
menc« sind, damit rechnen miissen, aus ihr wieder herauszufallen.
Niemand bleibt in der Sprache; niemand kann sich in ihr auf
Dauer wohnlich einrichten, wie es eine in der Sache irrefithrende

33 So jedenfalls konnte man verstehen, was Blanchot zu einer (poetischen) »Hei-
mat« im »Exil« schreibt, das allerdings einem »néchtlichen Raum« gleicht, »wo
niemand aufgenommen wird, wo nichts verweilt«; M. Blanchot, Der literarische
Raum, Zirich 2012, 246 ., 101. Entscheidend ist es an dieser Stelle, jenes >Drau-
Ben< dennoch nicht rein privativ zu deuten, so als ob alles darauf ankdme, ihm
nicht {iberantwortet zu bleiben. Ein an dieser Stelle nicht weiter zu treibender
Vergleich der politischen Theorie Rancieres mit Blanchots Auffassung von Lite-
rarizitait wiirde m. E. zeigen, dass das Drauflen zumal politisch unaufhebbar
bleiben muss. Es ldsst sich nicht dialektisch amortisieren in einer universalen
Zugehorigkeit zu einer politischen Gemeinschaft aller Menschen oder im Rah-
men der Mitgliedschaft in einer niemanden - als proles — draufien lassenden
Weltbiirgergesellschaft. Vgl. P. Rosanvallon, Die Gesellschaft der Gleichen [2011],
Berlin 2017, 99 1.

34 Tragen nicht gerade diejenigen, die vorgeben, die Stimme der Anderen hérbar
zu machen, zu deren Unterdriickung bei? Das gibt Ranciére selbst zu bedenken
(MP, 20).

135

https://dol.org/10.5771/6783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{=) I


https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IV

hermeneutische Metaphorik besagt. Mag sich die Sprache den onto-
logischen Hermeneutikern auch als »Haus des Seins« darstellen, auf
Dauer kann sie bzw. es uns, die wir eine Bleibe (demeure) gleich
welcher Art iberhaupt nur dank Anderer voriibergehend beziehen
konnen, nicht beherbergen.?> So ldsst auch die Literatur fremdes
Leben nur zwischenzeitlich aus einer Fremdheit auftauchen, der sich
ihre Autoren, Figuren und Leser:innen alsbald doch wieder iiberant-
wortet sehen. Literatur lasst Andere aus ihrer Anonymitit zwischen-
zeitlich, voriibergehend und als Voriibergehende hervortreten, nur
um ihre Leser:innen sodann umso nachdriicklicher auf ihre eigene
Fremdheit zuriickzuverweisen und sie wieder der Namenlosigkeit
zu Uberantworten, die keine politische Welt aufzuheben versprechen
kann. Jede politische Welt, die Andere zur Sprache kommen ldsst
und voriibergehend sicherstellt, dass sie tatsdchlich Gehor finden,
muss auf Dauer notorisch instabil bleiben, wenn sie beliebige Ande-
re ausschlieft, die es darauf anlegen werden, sich Gehor zu verschaf-
fen. Das Ergebnis wird in literarischer und politischer Hinsicht nie-
mals sein, dass alle reden und alle zuhéren, alle schreiben und alle
lesen, was nur auf eine groteske Kakophonie und -logie, keineswegs
aber auf eine allseits realisierte kommunikative Vernunft hinauslau-
fen diirfte, die niemanden mehr ausschliefen wiirde.

Durch eine fiir die Frage der Horbarkeit und der Sichtbarkeit
>Beliebiger« sensibilisierte Literatur und durch eine entsprechend
sensibilisierte Politik mag es moglich sein, dass »Welten« eines
»Wir« deutlich werden, die man bislang nicht fiir vorstellbar hielt;
»Welten«, die genau dadurch moglich werden, dass auf unerwarte-
te und unberechenbare Art und Weise jemand, u.U. eine Namenlo-
se, Unbekannte, vollkommen >Unbedeutendes, zu jemand anderem
spricht und Gehor findet (sei es auch im {ibertragenen Sinne im
Vollzug des Lesens). Aber diese Welten werden sich niemals zu einer
einzigen Welt zusammenfiigen lassen. Sie erweisen sich als inkom-
possibel. So zeichnen sich immer neue Welten nur um den Preis
ab, dass Andere aus unserem Wahrnehmungshorizont verschwinden
und in Vergessenheit fallen - so wie alle, die voriibergehend und als
Voriibergehende real, imaginér oder fiktiv in ihnen existent zu sein
schienen. Nicht nur unterlduft die Literatur eingespielte Trennungen

35 M. Heidegger, Platons Lehre von der Wahrheit, Bern 21954, 112; J. Greisch,
Hermeneutik und Metaphysik, Miinchen 1993.

136

https://dol.org/10.5771/6783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{=) I


https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Was man sich davon >versprechen< kann

derer, die man fiir beachtenswert gehalten hat, von Anderen, denen
man keinerlei Aufmerksamkeit schenken wollte (EZ, 93). Nicht nur
fithrt sie ihrerseits neue Trennungen ein, weil sie ihre Aufmerksam-
keit niemals auf alle >Beliebigen« richten kann. Sie zwingt uns auch
die Erfahrung einer unaufhebbaren Trennung auf. Kein >Wir< kann
alle einschlieflen; und keines hat lange Bestand. Jeder muss aus dem
Wir wieder auskehren, um >draufien< zu bleiben und daran erinnert
zu werden, dass er das Drauflen niemals ganz verlassen hat. Wenn
literarische Erfahrung dies lehrt, so muss sie jede politische Perspek-
tive unterminieren, in der man eine integrierte Gemeinschaft oder
Gesellschaft in Aussicht stellt. Literatur ist politisch brisant, indem
sie — des-identifizierend (MP, 87) — vor Augen fiihrt, wie und warum
tiberhaupt niemand je >restlos« zu integrieren ist und drauflen bleibt.
Die Frage ist, ob sie in Folge dessen nur jede Politik desavouieren
kann, die das Gegenteil glauben macht, oder ob sie - womdglich
mit Erfolg — nach einer anderen Politik verlangen kann, die keine
srestlose« Integrierbarkeit oder Inklusion mehr in Aussicht zu stellen
vermag und nicht die Obdachlosigkeit derer vergisst, die draufien
bleiben (wovon tiberhaupt niemand ausgenommen ist).

Nach einer anderen Politik verlangen ist eines, sie mdglich ma-
chen, etwas ganz anderes. Ranciere wirft denn auch selbst skeptisch
gegen seine eigene Auseinandersetzung mit der Literarizitét der Lite-
ratur ein, ob sie nicht ebenso wie diese nur »Worter, immer wieder
und nichts als Worter« produziert, ohne je eine »Eintrittsformel in
ein neues Leben« bereit zu stellen (EZ, 33). Aber ist es nicht ohnehin
eine infantile Erwartung, Lektiire kdnnte wie eine Art Schliissel zu
einem neuen Leben fungieren, das sich dann nach dem Gelesenen
zu richten hatte? Sollte Literatur iiberhaupt die Erwartung néhren,
nach ihren Vorgaben zu leben? Was bei Ricceur Mimesis III heif3t
und hermeneutisch als ein Problem der Applikation zu begreifen
wire, kann und sollte es niemandem ersparen, selbst zu leben und
die Frage, wie Gelesenes das schliefilich selbst zu lebende Leben »in-
spirieren< kann, selbst, aber in einem grundsétzlich unvorhersehbar
mit Anderen verflochtenem Leben, zu beantworten.

36 Die sich allerdings niemals auf eine blofle Erginzung oder praktische Anwen-
dung von Vorgegebenem beschrinken kann; vgl. P. Ricceur, Zeit und Erzihlung.
Bd. III: Die erzdhlte Zeit, Miinchen 1991, 286 ff.

137

https://dol.org/10.5771/6783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{=) I


https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IV

Nichts anderes ist jedenfalls von einer Literatur zu erwarten, wel-
che aus der Verlassenheit (déréliction) von Subjekten hervorgeht,
die von Anfang an nicht erwarten kénnen und sollten, auf Empfan-
ger zu treffen. Rancieére spricht — gegen Louis Althusser, der eben
diese Verlassenheit geleugnet zu haben scheint - in diesem Zusam-
menhang von der »Angst, [wie] in der Wiiste zu sprechen« (FW,
197, 207), und erwéagt, ob es nicht »tatsdchlich besser« wire, »ohne
Empfanger zu schreiben«, d.h. von vornherein das Geschriebene
riickhaltlos, ohne jegliche Erwartung der Erwiderung, aus der Hand
zu geben - wie eine Flaschenpost -, statt auf ein »Werk« zu setzen,
das gemaf fliichtiger Konjunkturen 6ffentlich als solches gewdirdigt,
rezipiert und rezensiert wird, um seinem Autor auf einem Markt der
Achtung? ein triigerisches, ihn tiber die Verlassenheit hinweg tiu-
schendes Ansehen zu verschaffen. So tauscht der Markt der Literatur
tiber die radikale Trennung des Autors von dem, was er geschrieben
hat, ebenso hinweg wie dariiber, dass letzteres seine Leser:innen
vollkommen allein ldsst, um ihnen die volle Verantwortung fiir
die Lektiire aufzubiirden. Lesen heifdt: selbst und alleine lesen -
oder findet andernfalls gar nicht statt, nicht einmal bei 6ffentlichen
und medial iibertragenen Lesungen, die den gegenteiligen Anschein
erwecken. Der Text muss das Alleinsein, die Einsamkeit oder die
Verlassenheit seiner Leser:innen >passieren< und kann nur so zu
politischer Wirksamkeit gelangen, ohne zu leugnen, dass sie nur als
letztlich >drauflen< Bleibende und insofern nicht Integrierbare auch
in Prozesse der Vergemeinschaftung und der Vergesellschaftung, des
Protest und der Rebellion eingehen konnen.

Wie genau es dazu kommen kann, ist die fiir Ranciere letztlich
entscheidende Frage. So spricht er im Kontext seiner Auseinander-
setzung mit Gilles Deleuze von einer »weltbildenden« Virulenz der
Literatur (FW, 232), an der er selbst dort noch festhalten will, wo
diese in »Zonen der Unbestimmtheit« eintaucht, »in der die alten
Individuationen sich auflosen, in der der ewige Tanz der Atome
in jedem Augenblick unerhorte Figuren und Intensitdten choreogra-
phiert«, so dass »der Geist in Unordnung gerdt, wo seine Welt
zusammenbricht« und »das Denken [...] zersplittert« (FW, 213).
Sind nicht Autoren, die Figuren, deren Leben sie beschreiben, wie
auch ihre Leser:innen auf der basalsten Ebene ihrer Existenz einer

37 Ein Ausdruck Niklas Luhmanns.

138

https://dol.org/10.5771/6783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{=) I


https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Was man sich davon >versprechen< kann

»molekularen, un-bestimmten, un-individualisierten Welt vor jegli-
cher Reprisentation« ausgesetzt? Sind sie auf dieser Ebene nicht von
allem und jedem entbunden (de-li¢), im Verhdltnis zu allem und
jedem des-identifiziert und in diesem Sinne buchstéblich von allen
- guten wie schlechten — Geistern verlassen? Muss eine solche »Me-
taphysik der Literatur« aber nicht letztlich in verstummte Apathie
miinden, wenn sie keine Spur eines all dem pathisch ausgesetzten
Subjekts mehr verrat, das sich dazu durchringen muss, von seinem
Ausgesetztsein schreibend und lesend Zeugnis abzulegen - und zwar
mit Blick auf wie auch immer von ihm getrennte und >beliebige«
Andere, mit denen es im Rahmen einer gewiss literarisch zu ver-
fremdenden, aber doch nicht vollkommen unbestimmten Welt ko-
existiert und an die es sich wendet? Wenn sich keine solche Spur pa-
thischer Subjektivitit mehr findet, miindet Deleuzes Beschreibung
jener nicht-individualisierten Welt vor jeglicher Reprasentation, die
nur noch »unpersonliche Vielheiten« offenbart, dann nicht in eine
Indifferenz, die »der Apathie der unbelebten Materie gleichkommt«
(FW, 214 1., 224)? Verbaut sie in Folge dessen nicht jegliche Aussicht
darauf, die politische Virulenz des Literarischen produktiv zu deu-
ten? Macht sie nicht metaphysisch alles auf der Ebene eines anarchi-
schen Zusammentreffens von Heterogenem - bzw. eines »Mitseinss,
wie es Jean-Luc Nancy im Anschluss an Sein und Zeit nennt, ohne
es noch als spezifisch >soziales< denken zu kénnen3® — gleich? Sub-
atomare Partikel, Staub, Steine, Individuen, Gebirge, Sterne, alles
wire demnach gleich heterogen und insofern gleichgiiltig. Schrieb
nicht Gustave Flaubert, den Ranciere in diesem Zusammenhang
zitiert, er sei sich sicher, »dafy Menschen so wenig Briider fiireinan-
der sind, wie sich die Bldtter des Waldes gleichen«? »Die zwischen-
menschlichen Beziehungen sind nicht intensiver.« »Sie quélen sich
zusammen, das ist alles« (FW, 225). Sollte in dieser Hinsicht aber
zwischen subhumaner Flora und Fauna einerseits und einer (un-)
menschlichen Welt andererseits, in der Andere gequélt werden, kei-
nerlei Unterschied bestehen? Ein solcher »Indifferentismus« (FW,
231) wiirde klarerweise, wenigstens implizit, auf eine anfechtbare
politische Position der Gleichgiiltigkeit bzw. der Vergleichgiiltigung
entsprechender Unterschiede hinauslaufen. Ranciére spricht denn

38 WVgl. J.-L. Nancy, singuldr plural sein, Berlin 2004, 53 ff., 143 ff.; VL., Unaufhebbare
Gewalt, Kap. XIV.

139

https://dol.org/10.5771/6783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{=) I


https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel IV

auch von einer »Politik, die der Metaphysik der Literatur inhérent
ist« (FW, 225). Diese Metaphysik gibt nicht an, wie es in jenen
Zonen der Unbestimmtheit in Wahrheit mit uns bestellt ist; vielmehr
verfremdet sie eine vorweg bestimmte Welt, um sie anders — etwa
als » Maskerade« unserer Welt« (Deleuze; FW, 223) - deutbar zu
machen. Durch dieses Adverb (>anders<) bleibt ein Riickbezug auf
eine vorgingig bestimmte Welt erkennbar, die gewiss literarisch ver-
fremdet, suspendiert und geradezu aufgelost werden kann, so dass es
schliellich den Anschein hat, als seien wir Menschen nur Treibgut
in einem anonymen Sein oder blinde Tropfen in einem Element, das
uns »wie Wasser« in Kaskaden »ins Ungewisse hinab« wirft, wie es
bei Friedrich Holderlin heif3t.>

Fiir Ranciere bleibt aber entscheidend, ob solchen Verfahren noch
Literarizitdt, so wie er sie versteht, zukommen kann. Unvermeidlich,
wie er meint, »ausgehend von der gesellschaftlichen Gleichheit der
menschlichen Individuen appelliert« jene Metaphysik »an eine um-
fassendere Gleichheit, die nur darunter, auf der molekularen Ebene
regiert — eine wahrere, ontologische Gleichheit, tiefgreifender als
die von den Armen und den Arbeitern geforderte« (FW, 225). Aber
wie kann eine Literatur, die deren vorweg gegebene Welt gemaf3 die-
ser Metaphysik verfremdet, auf diese Welt wieder zuriickkommen?
Kann aus Literatur »ein neues, briiderliches Volk hervorgehen«
(FW, 227)? Kann sie zu der Frage beitragen, was wir uns unter
diesem Begriff heute vorzustellen hétten und in diesem Sinne wenig-
stens indirekt eine »weltbildende« Funktion iibernehmen, ohne sich
dabei einer politischen Funktionalisierung zu unterwerfen? >Heu-
te< heiflt hier: nach der Kritik des Begriffs des Autors, nach der
Dekonstruktion des Textbegriffs und nach einer Subjektkritik, die
uns riickhaltlos der Kontingenz ausgesetzt beschreibt, so dass kaum
noch vorzustellen ist, wie wir dennoch >verbindlich«< - nicht zuletzt
politisch - fiir Andere erkennbar koexistieren und uns praktisch fiir
eine gastliche Welt sollen engagieren kénnen.

Mit diesen verschiedenen Formen der Kritik korrespondiert eine
Literatur, die durch die Eroffnung imaginativer Moglichkeitsspiel-
rdume vielfiltigste Variationen eines In-der-Welt-seins vor Augen
tithrt, an das sie so oder so ankniipfen muss und auf das sie wieder
zuriickkommen muss. Das jedenfalls steht fiir Ranciere zweifellos

39 F. Holderlin, Hyperions Schicksalslied, in: Werke, Tiibingen o. J., 252.

140

https://dol.org/10.5771/6783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{=) I


https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Was man sich davon >versprechen< kann

fest: diese Literatur und deren >metaphysische< Deutung, wie er sie
bei Deleuze anzutreffen meinte, geht von einer Welt vorausgesetzter
Gleichheit aus; und sie kann ihre eigentliche Literarizitit nur retten,
wenn sie auf diese Welt wieder zuriickkommt. Nur so ist wohl zu
verstehen, was Ranciere bei Deleuze vermisst: den Versuch namlich,
»ausgehend [...] vom Modus der Gleichheit der Individuen [...] ein
briiderliches Volk« neu zu »erfinden« (FW, 232). Es miisste sich
um ein Volk handeln, das sich im Gegensatz zu allem, was man
sich unter dem polemogenen, stets >falsche< Briider und Feinde
ausschlieflenden Begrift der Briiderlichkeit bislang vorgestellt hat,
offen zum Anspruch >Beliebiger< verhalten wiirde, Gehér zu finden,
statt sich in einem irrealen identitiren Wesen, in einer vermeintlich
autochthonen Ethnie und in einem okkupierten »Lebensraum« zu
verschanzen. Und es miusste sich um ein Volk handeln, das sich
von keiner »Utopie des Sozialen, das sich selbst adiquat« zu sein
schiene, verfiihren liefle (vgl. NG, 58). Es miisste sich um ein Volk
handeln, das willens wire, hinzunehmen und zu bejahen, niemals
mit sich identisch werden zu kénnen, wenn es sich gastlich auf
>Beliebige< hin mit der unvermeidlichen Folge offnet, durch die
von ihnen angeregten »Wortereignisse« auf Risse im Gefiige seiner
eigenen politischen Legitimation aufmerksam zu werden (NG, 65).
Genau das geschieht im Kontext der sicher noch lange andauern-
den Fliichtlingskrise. Diese zeigt aber auch, dass keine Familie oder
Nachbarschaft, die Fremde aufnimmt, keine Gemeinde, kein Volk,
keine Nation, kein Staat und kein transnationales Machtgebilde wie
die EU daran vorbei kommt, Fremden ein gewissermaflen lesbares
Gesicht zuzuwenden und zu erkennen zu geben, woran man mit
ihm ist.

141

https://dol.org/10.5771/6783495991428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [{=) I


https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783495891428-121 - am 18.01.2026, 10:51:14.



https://doi.org/10.5771/9783495991428-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Der Ausgangspunkt: Zur Kritik einer dissensvergessenen Politik
	2. Der Beitrag der Literatur: Das ›Zählen‹ durcheinanderbringen
	3. Volk, Literatur und politisches Leben
	4. Anfechtbarkeit durch ›Beliebige‹, Unbekannte?
	5. Was man sich davon ›versprechen‹ kann: Zwischen Verlassenheit und Weltbildung

