
Dies ist ein Beitrag über eine Dimension des Bildes, die im Rahmen seiner 
gegenwärtigen theoretischen Behandlung in der Regel wenig Beachtung 
findet. Worauf ich hier eingehen möchte, ist etwas, das mir als eine dem 
Bild innewohnende Seinsweise erscheint: seine Art, uns entgegenzubli-
cken. Ich verstehe die Hinwendung des Bildes zum Betrachtenden als ein 
grundlegendes Moment in der Konstitution der Visualität des Bildes, als 
die primäre Bedingung für die sinnvolle Öffnung des Bildes für das Auge. 
Ich werde versuchen, die Bedeutung der Gesichtigkeit 1 des Bildes durch 
einen Dialog mit Emmanuel Levinas’ ethischem Verständnis des Gesichts 
zu erläutern. Der Umweg über Levinas’ Philosophie mag die Analogie zwi-
schen Gesicht und Bild etwas verkomplizieren, dürfte aber gleichzeitig ein 
Prisma bieten, das seine Tiefe erhellt. Zunächst möchte ich jedoch kurz 
den Ansatz, den ich in Bezug auf das Bild verfolge, zwischen zwei gängigen 
Interpretationsparadigmen einordnen.

1	 [Hagi Kenaan spielt an vielen Stellen mit dem Englischen „face“ für visage: „image’s 
facing“, „facing images“, „face-images“, „to face“, „facing us“, „facing of images“, „a facing“, 
„facingness”. Obgleich dies im Deutschen nicht im gleichen Maße wiedergegeben werden 
kann, hat das Deutsche den Vorzug zwischen dem „Gesicht“ als einer Materialität und 
Frontfläche des Kopfes auf der einen Seite und dem „Antlitz“ auf der anderen Seite 
unterscheiden zu können, das auf ein transzendentales Moment abhebt, und mit dem 
Nicht-Sichtbaren in Verbindung steht. Man sollte „jedoch keineswegs das Sonntagskleid 
einer spiritualisierten Semantik“ anlegen, das Antlitz „indiziert vielmehr eine der Kon-
kretionen von Transzendenz. Gerade an der ,Materialität‘ des visage versucht Lévinas zu 
entziffern, was über sie hinausweist; visage als Verdichtung von Leiblichkeit und Sinn-
lichkeit […].“ Vgl. die FN l auf S. 43 von Thomas Wiemer in: Emmanuel Levinas: Jenseits des 
Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg, München 42011. Um den Sprachspielen von 
Hagi Kenaan gerecht zu werden, wird im vorliegenden Text face mit Gesicht, Angesicht, 
Gesichtigkeit etc. übersetzt. Anm. d. Ü.]

*	 Erste Fassungen dieses Artikels wurden präsentiert als Vorlesungen am Compa-
rative Literature Department und dem Humanities Institute an der SUNY Buffalo und 
am Clark Art Institute, in Williamstown, MA, gehalten, wo ich das Privileg hatte in den 
Jahren 2009-10 Fellow zu sein. Für die engagierte Diskussion und aufschlussreichen 
Fragen und Kommentare zu diesem Artikel möchte ich dem Direktor und dem stellver-
tretenden Direktor für Research and Academic Programs am Clark, Michael Ann Holly 
und Mark Ledbury; der inspirierenden Gruppe von Clark Fellows, Martin Berger, Holly 
Clayson, Thierry de Duve, Branko Mitrovic und Mary Roberts. Ich bin auch zu Dank ver-
pflichtet gegenüber den aufmerksamen Lesarten und Antworten von Meirav Almog, Maya 
Halperin, Mark Haxthuasen, Vered Lev Kenaan, Keith Moxey, Orna Raviv, Ewa Ziarek und 
Krzysztof Ziarek.

Hagi Kenaan

Im Angesicht der Bilder  
nach Levinas *

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008 - am 14.02.2026, 15:56:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162

I.	 EIN BILD SEIN: VISUELL SEIN

Theoretische Abhandlungen über Bilder folgen in der Regel einem von 
zwei paradigmatischen Wegen: Erstens gibt es eine uralte, so genannte 
,platonische‘ Tradition, die die Konzeptualisierung des Bildes auf den Ge-
gensatz zwischen Sein und Erscheinung gründet. In dieser Tradition wird 
das Bild typischerweise als das verstanden, was lediglich erscheint, als eine 
Art der Darstellung, die ihre Bedeutung aus ihrer Beziehung zum Sein be-
zieht, während sie keinen originären Anteil am Sein hat. So verstanden, als 
Repräsentation, kann das Bild nur in Bezug auf das gedacht werden, was 
es nicht ist, d.h. in Bezug auf seine Beziehung zu einer anderen, typischer-
weise grundlegenderen Art von Entität – einem Objekt, einem Zustand –, 
dessen Präsenz es re-präsentiert. Als solches wird das Bild von der Tradi-
tion gewöhnlich in einen sekundären, abgeleiteten Bereich der Existenz 
verwiesen: eine Kopie, ein Doppel, ein Substitut.

In der zeitgenössischen Theorie und Wissenschaft scheint die plato-
nische Problematisierung der Implikationen, die die ontologische Minder-
wertigkeit des Bildes mit sich bringt, und der damit einhergehende Vor-
wurf oder die moralische Anklage, nur noch wenig Bedeutung zu haben. 
Und doch ist die Tendenz, Bilder in Bezug auf das, was sie repräsentie-
ren – die Welt oder die Objekte, die sie abbilden – d.h. im Hinblick auf ihre  
Referenz zu denken, immer noch üblich, was natürlich nicht mehr den Ef-
fekt von Ambivalenz, Feindseligkeit oder Kritik hat, sondern in gewissem 
Sinne die Struktur reproduziert, die dem antiken Minderwertigkeitskom-
plex des Bildes zugrunde liegt.

Im Gegensatz zu diesem paradigmatischen Rahmen hat das zwanzigste 
Jahrhundert eine ganze Reihe von Positionen hervorgebracht, die sich der 
Idee des Bildes als Repräsentation widersetzen und die Autonomie des 
Bildes betonen. In diesem Zusammenhang ist eine der häufigsten Arten, 
diese Autonomie der Bilder zu verstehen, die ihrer Objekthaftigkeit: An-
statt sich auf die Frage zu konzentrieren, ob Bilder etwas über die Welt 
aussagen, werden sie in erster Linie über ihre Stellung als Objekte in der 
Welt angesprochen. In der Tat gelingt es der Bestimmung des Bildes als 
Objekt oft, ihm neue Formen der Autonomie zu verleihen; aber es sollte 
auch beachtet werden, dass diese Art von Autonomie in der Regel noch im-
mer auf der grundlegenden binären Opposition zwischen dem Ding (mit 
der Fülle seines Seins) und dem, was keine echte Verwurzelung in der Welt 
der Dinge besitzt, beruht. Und in dieser Hinsicht verdunkelt das Aufstellen 
des Objekts als Modell für das Bild die Frage, was es heißt, ein Bild zu sein, 
was seine Einzigartigkeit als Bild ausmacht.

Die Möglichkeit, das Bild in Bezug auf die Frage nach seinem Sein zu 
denken, hat sich mit Heideggers ontologischer Bestimmung des Kunst-
werks auf dramatische Weise erweitert. Während Heideggers Interesse 
an der Besonderheit visueller Bilder an sich relativ begrenzt ist, hat die 

Hagi Kenaan 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008 - am 14.02.2026, 15:56:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


163

Abb. 2: Klone, Tel Aviv, 2008. Foto: Hagi Kenaan.

Abb. 3: Klone, Tel Aviv, 2008. Foto: Hagi Kenaan.

Im Angesicht der Bilder nach Levinas

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008 - am 14.02.2026, 15:56:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164

ontologische Verschiebung, die er in die Kunstwissenschaft eingeführt 
hat, letztlich den Weg für Ansätze geebnet, die bildspezifisch sind – wie 
zum Beispiel in der französischen Philosophie die Arbeiten von Gilles 
Deleuze oder Jean-Luc Nancy. 2 Es gibt erhebliche Unterschiede zwischen 
den ,Ontologien des Bildes‘ von Deleuze und Nancy, aber ihnen ist ein Aus-
gangspunkt gemeinsam, den ich entscheidend für die Richtung finde, in die 
ich gehen möchte: Für Deleuze und Nancy wird die Untersuchung der Bil-
der von der Frage nach ihrem Sein geleitet: dem Sein-eines-Bildes. 3 Und 
indem sie sich auf die einzigartige ontologische Modalität der Bilder kon-
zentrieren, gelingt es dem Werk von Deleuze und Nancy nicht nur, sich der 
eher traditionellen Rhetorik der Nachahmung und der Kopie zu entziehen, 
sondern auch den zeitgenössischen Tendenzen, das Bild in eine Sprache 
der Identität und der Objekthaftigkeit zu integrieren: Es befreit das Bild 
nicht nur aus der Umklammerung einer gegenständlichen Konzeption, 
sondern es tut dies auch, ohne das Objekt sofort als ein nachfolgendes 
Paradigma zu übernehmen. Das Bild, schreibt Nancy, „ist weder die Sache 
selbst noch deren Nachahmung.“ 4 Für ihn ist das Bild „das Unterscheid-
bare.“ Und das Unterscheidende ist das, was „am Rande der Dingwelt als 
Verfügungswelt [bleibt].“ 5 Mit anderen Worten: Das Bild ist eine eigenstän-
dige Art von Entität, deren Einzigartigkeit in ihrer Seinsweise liegt. Als sol-
ches erfordert das Bild als Bild eine besondere Art der Artikulation, wobei 
sich in der Frage, wie das Sein des Bildes zu artikulieren ist, die Wege von 
Deleuze und Nancy trennen. Ich werde allerdings im Folgenden diese Wege 
nicht weiterverfolgen, sondern einen eigenen Weg vorschlagen.

Die Frage nach dem Wesen eines Bildes ist meines Erachtens untrenn-
bar mit der Frage verbunden, wie sich ein Bild visuell entfaltet. Ein Bild 
zu sein bedeutet, auf eine ganz bestimmte Art und Weise visuell zu sein, 
die ich im Hinblick auf die Hinwendung des Bildes zu seinen Betrachtern, 
seine Art, uns gegenüberzutreten, näher erläutern werde. Um jedoch das 
einzigartige visuelle Wesen des Bildes zu begreifen, ist es vielleicht sinn-
voll, zunächst zu überlegen, wie sich Bilder in ihrer Visualität von Objekten 
unterscheiden. Bilder und Objekte sind beide Teil unseres Blickfeldes. Wir 
schauen sie täglich an und sind in der Lage, sie beide zu sehen. Gleich-
zeitig gibt es aber auch einen grundlegenden Unterschied zwischen den 

2	 Vgl. zum Beispiel Gilles Deleuze: Das Bewegungs-Bild. Kino 1, Frankfurt a.M. 1997; 
oder Francis Bacon: Die Logik der Sensation, Paderborn 22016. Für eine davon sehr ver-
schiedene ontologische Untersuchung des Bildes, vgl. Jean-Luc Nancy: Am Grund der 
Bilder, Zürich, Berlin 2006.
3	 Zur Diskussion über Nancys Ontologie des Bildes und ihrer ethischen Implikatio-
nen, vgl. Hagi Kenaan: »What Makes an Image Singular Plural? Questions to J.L. Nancy«, in: 
Journal of Visual Culture 9 (1), 2010, S. 63–76.
4	 Jean-Luc Nancy: »Das Bild – das Distinkte«, in: ders.: Am Grund der Bilder, a.a.O., 
S. 20.
5	 Ebd., S. 11. Die an Heidegger erinnernden Obertöne in Nancys Schreiben sind, wie 
bereits angedeutet, nicht zufällig. Zu Nancys Aneignung von und Kritik an Heidegger, vgl. 
auch Kenaan: »What Makes an Image Singular Plural?«, a.a.O.

Hagi Kenaan 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008 - am 14.02.2026, 15:56:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Positionen, die Bilder und Objekte in unserem Blickfeld einnehmen. Ein-
fach ausgedrückt, sind Bilder im Gegensatz zu Objekten im Wesentlichen 
visuelle Gebilde. Bilder sind im Kern visuell. Sie sind nicht nur wahrnehm-
bar oder sichtbar, sondern sie begegnen dem Auge speziell als das, was sich 
dem Sehen anbietet. Das heißt, das Wesen der Bilder ist immer schon mit 
der Tatsache verbunden, dass wir Augen haben, die sehen und auf das An-
gebot des Bildes reagieren können. Die Frage des Sehens ist der Sichtbar-
keit des Bildes inhärent. Tatsächlich ist die innere Verbindung, die Bilder 
mit der Bedingung des Gesehenwerdens haben, etwas, das sich gewöhnlich 
in der Sprache zeigt, die wir verwenden, wenn wir von Bildern sprechen. 
Wenn wir zum Beispiel von Gerhard Richters Christa und Wolfi sagen, 
das Bild sei verwischt, dann ist der Ausdruck, den wir zur Beschreibung 
des Bildes verwenden (,verwischt‘), einer, der nicht zur Beschreibung der 
intrinsischen Qualitäten von Objekten verwendet wird, sondern der uns 
typischerweise nur zur Beschreibung einer unregelmäßigen Erscheinung 
dient, die an bestimmte Betrachtungsbedingungen gebunden ist. Ähnlich 
können wir zwar von einer Fotografie sagen, dass sie zu dunkel oder un-
scharf ist, aber wir haben normalerweise keine Verwendung für solche 
visuell eingebetteten Begriffe, wenn wir eine Tasse Kaffee oder ein Paar 
Schuhe beschreiben.

Das Bild ist extrovertiert visuell. Es ist ein Wesen, das sich selbst zeigt, 
indem es seine Betrachtungsbedingungen zur Schau stellt. Mit anderen 
Worten: Das Bild ist nie nur präsent, sondern immer schon selbst prä-
sent, indem es sich an das Auge wendet. Das Bild ist eine Hinwendung zum 
Auge, ein Gegenüberstellen des Betrachtenden, 6 dessen Einzigartigkeit ich 
nun im Dialog mit dem Denken von Emmanuel Levinas und insbesondere 
mit seinem ethischen Verständnis des menschlichen Gesichts herauszu-
arbeiten versuchen werde.

Wahrscheinlich sollte ich im Voraus deutlich machen, dass die Ana-
logie, die ich zwischen Levinas’ Begriff des Antlitzes und der Gesichtig-
keit von Bildern ziehen möchte, für die Leser von Levinas alles andere 
als selbstverständlich ist. Für Levinas ist die einzige Lehre, die aus dem 
Vergleich zwischen Bild und Gesicht gezogen werden kann, eine negati-
ve. Während das Bild seiner Ansicht nach das endliche, objektivierende 
und thematische Wesen des menschlichen Sehens veranschaulicht – eine 
inhaltliche Rahmung, die sich unweigerlich der Möglichkeit der Transzen-
denz verschließt –, verlangt das Gesicht eine radikal andere Art der Annä-
herung: „Aber sie [die Ethik, Anm. d. Ü.] ist ein bildloses ,Sehen‘, ein ,Sehen‘ 
ohne die dem Sehen eigenen Vermögen der synoptischen und totalisie-
renden Objektivation; sie ist eine Beziehung oder eine Intentionalität, die 

6	 Bilder sind meist menschengemachte Produkte, die in der Regel geschaffen werden, 
um gesehen zu werden, aber diese sekundäre Intentionalität oder Handlung ist weniger 
wichtig für den konzeptionellen Punkt, den ich zu machen versuche.

165Im Angesicht der Bilder nach Levinas

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008 - am 14.02.2026, 15:56:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166

ganz anderer Art ist […].“ 7 Da ich gleich auf die Einzelheiten von Levinas’ 
Position eingehen werde, erlaube ich mir, mit einem konkreteren, anekdo-
tischen Anfang zu beginnen.

II.	 FREMDE GESICHTER

Der Gedanke, dass es eine enge Verbindung zwischen Gesichtern und der 
inneren Form (vielleicht sollte ich eher sagen: dem Wesen) von Bildern 
gibt, hat sich bei mir aufgedrängt als ich mir eine Reihe von provokativen 
Graffiti-Bildern, gemalte Gesichter, von Klone, einem Straßenkünstler aus 
Tel Aviv, genauer angeschaut habe. In den letzten zwei Jahren ist die Präsenz 
von Klones chimärenhaften Tier-Mensch-Gesichtern in Tel Aviv besonders 
deutlich geworden. Wenn man durch die Straßen der Stadt geht, vor allem 
in den südlichen Vierteln, kann man sich dem intensiven Anblick dieser 
,Klones‘ kaum entziehen, die an Gebäuden, Mauern, Straßenecken, Strom-
kästen, Fensterbrettern, Türen, Türrahmen und Eingängen angebracht sind.

Echte Straßenkunst gehört auf die Straße, und das gilt auch für die 
Gesichter von Klone, deren primäre Adressaten jene Menschen sind, die 
tatsächlich durch die Stadt gehen. Die Klone erscheinen bei Sonnenauf-
gang, und des nachts werden sie ohne nahe gelegene Straßenlaterne zu 
Schatten. Sie zeigen sich, aber sie können auch ohne Vorwarnung wieder 
verschwinden: plötzlich, durch einen unzufriedenen Ladenbesitzer oder 
durch städtische Arbeiter, die eine Wand für eine Wahlkampagne überma-
len. Die Horizonte, vor denen sich diese Klone präsentieren und manchmal 
auch verbergen, sind die Horizonte des städtischen Lebens, des Verkehrs, 
der Bauarbeiten, der Renovierungen, der Demonstrationen, des guten oder 
schlechten Wetters, immer entsprechend den eigenen Wegen, die man in 
der Stadt zurücklegt, immer abhängig von der Route, die man an einem 
bestimmten Tag gewählt hat, vom eigenen Rhythmus und von den kontin-
genten Wegen, die der urbane Anblick einem gewährt.

Die Gesichter von Klone sind zwar eng mit der städtischen ,Textur‘ 
verwoben, aber gleichzeitig bleiben sie dieser Textur letztlich auch fremd. 
Je länger man sie betrachtet, desto unklarer wird die Verortung der Klone 
in der Stadt und desto unklarer auch die Möglichkeit irgendeiner Form 
von Zugehörigkeit. Es ist eine Tatsache, dass die Klone Teil der Stadt ge-
worden sind, aber die Stadt scheint keinen Kontext oder Rahmen für die 
Lokalisierung ihrer Identität oder Bedeutung zu bieten. Wer sind diese 
großzahnigen, oft zärtlichen Raubtiere? Und was ist das für eine Traurig-
keit, die in ihren grimmigen Augen funkelt? Sind diese Klone die Nach-
fahren des inzwischen ausgestorbenen Tasmanischen Tigers oder sollten 

7	 Emmanuel Levinas: Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität, 
Freiburg, München 52014, S. 23.

Hagi Kenaan 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008 - am 14.02.2026, 15:56:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wir ihren Ursprung in japanischen Comics suchen? Sind sie verwandt mit 
Fenrir, dem monströsen Wolf aus der nordischen Mythologie, oder ähneln 
sie eher Spielbergs ET?

Mit diesen Fragen beabsichtige ich keineswegs einen ersten Schritt 
hin zu einer abschließenden Klassifizierung oder Identifizierung des Klon-
gesichts. Ich denke vielmehr, dass die Frage, wie man die Flüchtigkeit des 
Klones erfassen kann, eine viel wichtigere Frage verdeckt: Welche Bedeu-
tung hat die Tatsache, dass sich der Klone, indem er sich uns zeigt, einem 
generischen oder kategorischen Verständnis widersetzt? Sie ahnen bereits, 
dass es mir nicht darum geht, die Schwierigkeit einer Identifizierung die-
ser Gesichter zu überwinden. Sondern es geht mir darum, diese Schwierig-
keit voll und ganz bewusst zu machen.

Das Klongesicht ist ein fremdes Gesicht – das Gesicht eines Fremden. 
Diese Bilder, die uns mitten auf der Straße gegenüberstehen, passen nicht 
in unsere begriffliche Matrix klarer und vertrauter Identitätskategorien. 
Man könnte sogar sagen, dass sie sich aktiv einer Klassifizierung wider-
setzen, in dem Sinne, dass die Form ihrer Darstellung von starken, unauf-
lösbaren Spannungen geprägt ist, wie etwa zwischen dem Tier und dem 
Menschen, dem Raubtier und der Beute, dem Starken und dem Schwachen, 
dem Guten und dem Bösen, dem Gewöhnlichen und dem Außerirdischen, 
dem Zeitgenössischen und dem Mythologischen. In dieser Hinsicht ist das 
Vorhandensein eines Rätsels wesentlich für die Visualität der Klone. Die 
Gesichter der Klone erscheinen nicht nur als fremd, sondern sie präsentie-
ren sich selbst, indem sie das Fremde gegenwärtig machen.

Und sollten wir diese Fremdheit lediglich im Hinblick auf die Schwie-
rigkeit betrachten, diesen Gesichtern einen bestimmten Platz in einer 
gegebenen begrifflichen Matrix zuzuweisen? Kann man sagen, dass die 
Fremdheit des Klongesichts origineller ist als die Tatsache, dass es von den 
Standards des Vertrauten abweicht? Was würde es bedeuten, die Alterität 
des Klons in seinen eigenen singulären Begriffen anzusprechen? Bei der 
Beantwortung dieser Fragen drängt sich jedoch ein allgemeineres Problem 
auf: Ist die Art von Fremdheit, die uns in den Gesichtern der Klone begeg-
net, nur für das typisch, was wir regelmäßig als ,fremde Gesichter‘ bezeich-
nen würden, oder ist das Gesicht als Gesicht immer ein Ort der Resonanz 
einer solchen inkommensurablen Alterität?

III.	 NACH LEVINAS: VOM GESICHT ZUM BILD

Genau an dieser Stelle wird Levinas’ Position relevant. Levinas schreibt:

Das Antlitz [visage] tritt in unsere Welt von einer absolut fremden 
Sphäre aus ein, […] von […] der fundamentalen Fremdheit [aus]. Das 

167Im Angesicht der Bilder nach Levinas

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008 - am 14.02.2026, 15:56:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168

Bedeuten des Antlitzes in seiner Abstraktion ist, im wörtlichen Sinn 
des Ausdrucks, außerordentlich, außerhalb jeder Ordnung, jeder Welt. 8

Das menschliche Gesicht und seine einzigartige Art der Bedeutsamkeit ist 
ein zentrales Thema in Levinas’ Werk; und doch ist es nicht so sehr das 
Gesicht an sich, das Levinas’ Aufmerksamkeit auf sich zieht, sondern viel-
mehr das Gesicht als die Figur einer allgemeineren philosophischen oder 
ethischen Agenda. Levinas ist vor allem für die ethische Wende bekannt, 
die er in die Philosophie einbringt, eine Wende, die in der Blütezeit der 
Postmoderne neue Bedeutung erlangt hat. Was Levinas’ ethische Wende 
begründet, ist das Beharren auf einer neuen Art von philosophischer Re-
sponsivität gegenüber einer Dimension der Realität, die prinzipiell nicht 
innerhalb des Schemas des Begrifflichen lokalisiert werden kann: Dies ist 
die Alterität der anderen Person, die seiner Meinung nach nicht im kogniti-
ven Rahmen des theoretischen Denkens mitschwingen kann. „Erkenntnis“, 
so schreibt er, „besteht darin, das Individuum, das als einziges existiert, 
nicht in seiner Singularität […] zu nehmen, sondern in seiner Allgemein-
heit, von der allein es Wissenschaft gibt.“ 9 Folglich wird in einer traditio-
nellen philosophischen Herangehensweise, „[s]tatt sich in der uneinnehm-
baren Festung seiner Singularität zu halten […], das fremde Seiende Thema 
und Objekt.“ 10

Für Levinas ist das Versagen, auf die Singularität des Anderen zu 
reagieren, nicht nur eine philosophische oder theoretische Pathologie. 
„In dieser Reduktion des Anderen auf das Selbe stellt sich nicht irgend-
ein abstraktes Schema dar, sondern das menschliche Ich.“ 11 Das heißt, die 
Gleichsetzung des Anderen ist der Preis für die menschliche Errungen-
schaft, ein Selbst zu haben. Für Levinas ist das Selbstsein niemals eine Ge-
gebenheit. Es ist eine Bedingung, die ständig erneuert werden muss, eine 
Bedingung, die von der Privilegierung der Identität und der Gleichheit 
und vom Ausschluss jener Spuren von Heterogenität und Andersartigkeit 
abhängt, die den Zusammenhalt des eigenen Selbstgefühls in Frage stel-
len und stören könnten. In Totalität und Unendlichkeit legt Levinas den 
Zusammenhang zwischen der Konstitution des Selbst, der Banalität des 
alltäglichen Ichs und der Hegemonie desselben mit ihrer impliziten Privi-
legierung des Begrifflichen in einer komplizierten Weise dar. Folglich liest 
er den zentralen Logos der westlichen Philosophie als die „Abhandlung des 

8	 Emmanuel Levinas: »Die Bedeutung und der Sinn«, in: ders.: Der Humanismus des 
anderen Menschen, Hamburg 2005, S. 41 [Kursivierung i.O.].
9	 Emmanuel Levinas: »Die Philosophie und die Idee des Unendlichen«, in: ders.: Die 
Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg, 
München 62012, S. 190.
10	 Ebd.
11	 Ebd., S. 186.

Hagi Kenaan 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008 - am 14.02.2026, 15:56:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ichs“ und betont ihr ständiges Bemühen um die Affirmation der Selbst-
identität: „Alle Philosophie ist Egologie […].“ 12

Vor diesem Hintergrund versucht Levinas eine philosophische Kritik 
zu entwickeln, die „nicht wie die Ontologie das Andere auf das Selbe [redu-
ziert], sondern […] das Verhalten des Selben (die Ausübung, das Sich-Voll-
ziehen des Selben) in Frage [stellt].“ 13 Anstelle einer Philosophie, die vom 
Ideal eines Ichs beherrscht wird, das ständig über seine Systematik, seine 
Vollständigkeit und Totalität wacht, spricht Levinas von einer Philosophie 
– und allgemeiner von einer humanen Position in der Welt –, die es zulässt, 
dass sie von Dimensionen des Anderen, die sie nicht eindämmen kann, er-
schüttert, ja gestört wird. Das ist es, was er als Ethik versteht.

Eine Infragestellung des Selben – die im Rahmen der egoistischen 
Spontaneität des Selben unmöglich ist – geschieht durch den Anderen. 
Diese Infragestellung meiner Spontaneität durch die Gegenwart des An-
deren heißt Ethik. Die Fremdheit des Anderen, der Umstand, daß er nicht 
auf mich, meine Gedanken und meinen Besitz zurückgeführt werden kann, 
vollzieht sich nur als Infragestellung meiner Spontaneität, als Ethik. 14

Dies ist auch der Rahmen, in dem die Frage nach dem Gesicht relevant 
wird. In Totalität und Unendlichkeit, worin sich Levinas’ umfangreichste 
Auseinandersetzung mit dem Gesicht findet, erscheint der erste Hinweis 
auf das Gesicht bereits im Vorwort. Levinas schreibt:

Ohne die Philosophie durch die Eschatologie zu ersetzen […] – kann 
man von der Erfahrung der Totalität auf eine Situation zurückgehen, 
in der die Totalität zerbricht, während diese Situation die Totalität 
selbst bedingt. Eine solche Situation ist das Erstrahlen der Exteriori-
tät oder der Transzendenz im Antlitz des Anderen. 15

Auch wenn diese Erwähnung des Gesichts nur sehr knapp ist, vermittelt 
sie dennoch einen recht guten Eindruck davon, wie Levinas die Notwen-
digkeit versteht, sich mit diesem Phänomen zu befassen. Das Gesicht ver-
dient gerade deshalb Aufmerksamkeit, weil es die Möglichkeit, vielleicht 
die Machbarkeit jenes alternativen Weges für die Philosophie bezeugt, 
den Levinas als ethisch begreift. Das Gesicht des Anderen zeugt von der 
Möglichkeit, den idealisierten Raum, in dem sich das abstrakte Denken 
bewegt, aufzubrechen, die Herrschaft eines vorherrschenden Bildes anzu-
fechten, das uns so sehr in seinen Bann zieht, indem es uns dazu verleitet, 
den Raum des Intelligiblen als allumfassend, alles enthaltend, als Totalität 
zu akzeptieren. Das Gesicht des Anderen ist somit nicht nur eine Erin-
nerung an die Gefahren dieses totalisierenden Effekts, sondern auch die 

12	 Ebd., S. 189.
13	 Levinas: Totalität und Unendlichkeit, a.a.O., S. 51.
14	 Ebd., S. 43.
15	 Ebd., S. 25.

169Im Angesicht der Bilder nach Levinas

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008 - am 14.02.2026, 15:56:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170

Spur eines Außen, dessen bloße Gegenwart die Totalität unseres Raums 
der Verständlichkeit in Frage stellt.

In dieser Hinsicht findet sich der Schlüssel zu Levinas’ Ethik dort, 
wo wir ihn am wenigsten erwarten würden. Das Unbegriffliche oder Un-
gefasste schickt uns weder auf die Suche nach entlegenen Regionen noch 
erfordert es einen sehr komplizierten Algorithmus zur Entschlüsselung. 
Im Gegenteil: Die radikale Alterität gehört trotz ihrer scheinbaren Unzu-
gänglichkeit zur gewöhnlichen Erfahrung. Wo im Gewöhnlichen zeigt sie 
sich? Genau hier, dort ... wenn wir zum Beispiel versuchen, mit einer Kell-
nerin in einem wirklich befremdlichen Restaurant auf der Main Street zu 
kommunizieren, wenn uns an einer Ampel ein Mann aus dem anderen Auto 
heraus anschaut, oder vorhin im Supermarkt eine Frau, die ein Eis für ihre 
Tochter kauft. Manchmal grüßen wir die andere Person und manchmal 
nicht, manchmal kennen wir sie und manchmal nicht. Aber der „das Er-
strahlen der Exteriorität“ ist da – um mit Levinas zu sprechen – im „Antlitz 
des Anderen.“ 16

Das Gesicht zeugt von der uneinholbaren Präsenz des Anderen, von ei-
ner unüberbrückbaren Distanz, einem Außen, das immer da ist, im Herzen 
der konkreten Welt, die wir teilen. Die Gegenwart des Antlitzes bedeutet 
so eine unabweisbare Anordnung – ein Gebot –, das die Verfügungsgewalt 
des Bewußtseins außer Kraft setzt. Das Bewußtsein wird durch das Antlitz 
in Frage gestellt. Die Infragestellung läuft nicht auf eine Bewußtmachung 
dieser Infragestellung hinaus. Das ,absolut Andere‘ wird nicht im Bewußt-
sein reflektiert. Es leistet dem Bewußtsein in einem solchen Maße Wider-
stand, daß sich nicht einmal sein Widerstand in Inhalt des Bewußtsein 
verwandelt. 17

Für Levinas lässt sich die radikale Alterität, die sich im Gesicht des 
Anderen äußert, nicht fassen. Sie gehört weder zum Intelligiblen noch zum 
Phänomenalen. Stattdessen sollte sie eher als eine einzigartige Form von 
Bedeutsamkeit verstanden werden, deren Charakter inhärent ethisch ist. 
Daher ist die Frage nach dem Gesicht eine Frage nach dem Charakter und 
dem Ort einer einzigartigen, nicht standardisierten Weise des Bedeuten-
den, die im Kern ethisch ist. Die Frage danach, was dieser Modus des Be-
deutens genau ist, ist meiner Meinung nach der Schlüssel zum Verständ-
nis des Levinas’schen Projekts. Und doch ist Levinas selbst in dieser Frage 
nicht immer ganz hilfreich, auch wenn er eine Reihe verschiedener Stra-
tegien vorstellt, um das Besondere in der Art und Weise, wie das Gesicht 
bezeichnet wird, zu artikulieren. In der folgenden Passage werden einige 
dieser Richtungen aufgezeigt:

16	 Das Verhältnis zwischen dem Gewöhnlichen und dem Transzendentalen bei Levinas 
ist ein zentrales Thema in meinem Buch Emmanuel Levinas: Ethics as an Optics, 
Tel Aviv 2008 [auf Hebräisch erschienen, Anm. d. Ü.].
17	 Levinas: »Die Bedeutung und der Sinn«, a.a.O., S. 42.

Hagi Kenaan 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008 - am 14.02.2026, 15:56:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Antlitz ist Bedeutung, und zwar Bedeutung ohne Kontext. Ich will 
damit sagen, daß der Andere nicht eine Person innerhalb eines Kon-
textes darstellt. Normalerweise ist man eine ,Person‘: man ist Profes-
sor an der Sorbonne, Vize-Präsident im Staatsrat, Sohn eines Soundso, 
alles das, was im Pass vermerkt ist, die Art sich zu kleiden, sich zu prä-
sentieren. Und jede Bedeutung, im üblichen Sinn des Begriffs, bezieht 
sich auf einen derartigen Kontext: Der Sinn einer Sache beruht in ih-
rer Beziehung zu etwas anderem. Hier hingegen ist das Antlitz für sich 
allein Sinn. Du, das bist du. […] Es ist das, was nicht ein Inhalt werden 
kann, den unser Denken umfassen könnte; es ist das Unenthaltbare, 
es führt uns darüber hinaus. Gerade dadurch läßt die Bedeutung des 
Antlitzes es als Korrelativ eines Wissens aus dem Sein heraustreten. 
Im Gegensatz dazu ist die Vision die Suche nach einer Entsprechung; 
sie ist das, wodurch das Sein eigentlich absorbiert wird. Aber die Be-
ziehung zum Antlitz ist von vornherein ethischer Art. Das Antlitz ist 
das, was man nicht töten kann oder dessen Sinn zumindest darin be-
steht, zu sagen: ,Du darfst nicht töten.‘ 18

Für Levinas steht die Einzigartigkeit der Bedeutung des Gesichts in klarem 
Gegensatz zur Bedeutung der Objekte. Das Objekt ist für ihn ein bestimm-
tes ,Etwas‘, dessen Erscheinung immer eine solche der Form annimmt; es 
ist immer ein Dies-oder-das. Das Auto ist schnell; es ist blau; es ist nicht 
neu, usw. Das Objekt – das das intentionale Korrelat des menschlichen 
Bewusstseins ist – ist die innere Form der Hegemonie des ,Gleichen‘. Es 
kann eine unterstützende Konstruktion für den Anschein von Bedeutung 
liefern, aber es kann niemals selbst ein Ursprung oder ein Ereignis von 
Bedeutung sein. Das Objekt ist im Wesentlichen ein organisierender, stabi-
lisierender Rahmen, ein begrenzender Rahmen, der den Sinn als determi-
niert erscheinen lässt. Die Bedeutungen eines Objekts hängen jedoch nicht 
nur von den immanenten Beziehungen ab, die das Objekt einrahmt und 
zur Anschauung bringt, sondern immer auch von der Stellung des Objekts 
innerhalb einer größeren Matrix von Beziehungen, einem Kontext. Für 
Levinas gehört die Bedeutung von Gesichtern zu einer anderen Ordnung, 
die weder kontextabhängig noch synthetisch strukturiert ist (d.h. wenn 
etwas als etwas erscheint). In diesem Sinne unterscheidet sich das Gesicht 
bei Levinas auch sehr von unserer gewöhnlichen Wahrnehmung jener Ge-
sichter, die in unseren allgemeinen Formen des Verstehens, in Typen, Ka-
tegorien und Klassifikationen begründet sind. Für Levinas ist das Gesicht 
eine Offenbarung, die an sich keine thematische Form, keinen Inhalt hat. 
Es ist die Resonanz der Singularität. Und wie in der oben zitierten Pas-
sage angedeutet, erkennt Levinas eine intrinsische Verbindung zwischen 

18	 Emmanuel Levinas: Ethik und Unendliches: Gespräche mit Philippe Nemo, 
Wien 1985, S. 65–66 [Kursivierung i.O., Anm. d. Ü.].

171Im Angesicht der Bilder nach Levinas

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008 - am 14.02.2026, 15:56:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172

der Singularität des Gesichts, seiner Unbegrenztheit und seiner ethischen 
Forderung, die sich im Imperativ ,Du sollst nicht töten‘ manifestiert.

Die Ausarbeitung des Verhältnisses zwischen der einzigartigen Be-
deutung des Gesichts und seiner ethischen Dimension ist für Levinas’ Pro-
jekt zentral. In diesem Beitrag werde ich jedoch nicht die verschiedenen 
Strategien zum Verständnis der ethischen Bedeutung des Gesichts disku-
tieren. 19 Stattdessen werde ich eine Frage stellen, die an sich für Levinas 
nicht sehr von zentraler Bedeutung ist: Welche Beziehung besteht nach 
Levinas zwischen dem Gesicht und dem Bild? Oder, allgemeiner, zwischen 
dem Gesicht und dem Visuellen?

Levinas’ Behandlung des Gesichts entwickelt sich vor dem Hinter-
grund eines starken vorgefassten Verständnisses, nicht aber vor dem 
Hintergrund einer Voreingenommenheit gegenüber dem Visuellen. Für 
Levinas gibt es keine wirkliche Unterscheidung zwischen Visualität und 
Sehen, und das Sehen ist für ihn der paradigmatische Fall der Herrschaft 
der Egologie, Gleichheit und Totalität: „Die Anschauung ist keine Transzen-
denz. Sie verleiht Sinn durch die Beziehung, die sie möglich macht. Sie er-
schließt nichts, was jenseits des Selben absolut anders, d.h. an sich wäre.“ 20 
Das Visuelle ist nach Levinas eine Domäne der Sinne, deren grundlegen-
de Erscheinungsform die Objekthaftigkeit ist. In diesem Zusammenhang 
ist es interessant und vielleicht sogar etwas überraschend, dass Levinas’ 
Konzeption des menschlichen Blicks trotz seiner umfassenden Kritik an 
Sartres Verständnis des Anderen Sartre treu bleibt, indem er eine wesent-
liche Verbindung zwischen der intentionalen, objektgerichteten Struktur 
des Bewusstseins, dem visuellen Inhalt, der Objektivierung und der Aufer-
legung von Macht postuliert. „Soweit der Zugang zu den Seienden auf dem 
Sehen beruht, beherrscht er diese Seienden, übt über sie eine Macht aus.“ 21

Folglich kann das Sehen nach Levinas kein Modell für unsere Begeg-
nung mit dem Gesicht des Anderen sein, und das Gesicht kann nicht als 
visuell verstanden werden.

Wenn Sie Nase, Augen, eine Stirn, ein Kinn sehen und sie beschrei-
ben können, dann wenden Sie sich dem Anderen wie einem Objekt 
zu. Die beste Art, dem Anderen zu begegnen, liegt darin, nicht einmal 
seine Augenfarbe zu bemerken.  […] Die Beziehung zum Antlitz kann 
gewiß durch die Wahrnehmung beherrscht werden, aber das, was das 

19	 Dies habe ich ausgeführt in Emmanuel Levinas: Ethics as an Optics, a.a.O.
20	 Levinas: Totalität und Unendlichkeit, a.a.O., S. 274 [Kursivierung i.O., Anm. d. Ü.]. 
Oder, wie es Levinas etwas anders formuliert.: „Tatsächlich ist das Sehen wesentlich eine 
Adäquation der Exteriorität an das Innen: Die Exteriorität geht auf in der betrachtenden 
Seele und zeigt sich, indem sie adäquate Idee ist, a priori, als Resultante einer Sinnge-
bung.“ Ebd., S. 427. 
21	 Ebd., S. 277.

Hagi Kenaan 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008 - am 14.02.2026, 15:56:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spezifische des Antlitzes ausmacht, ist das, was sich nicht darauf re-
duzieren läßt. 22

Folgerichtig „kann man sagen, dass das Gesicht nicht ,gesehen‘ wird“. 
Levinas’ Warnung vor einer Gleichschaltung der Transzendenz oder einer 
Vergegenständlichung des Gesichts durch das Sehen erinnert an das bib-
lische Bilderverbot, das eine wesentliche Unterscheidung zwischen dem 
Göttlichen, dem Heiligen und dem profanen Bereich des Weltlichen vor-
aussetzt, den unsere Augen uns zeigen und über den sie nicht hinaussehen 
können. Es ist daher nicht verwunderlich, dass Levinas, wenn er an Bilder 
denkt, deren Erscheinung in klarem Gegensatz zur Offenbarung des Ge-
sichts versteht. 23

Die Weise des Anderen, sich darzustellen, indem er die Idee des Ande-
ren in mir überschreitet, nennen wir nun Antlitz. Diese Weise besteht 
nicht darin, vor meinem Blick als Thema aufzutreten, sich als ein Gan-
zes von Qualitäten, in denen sich ein Bild gestaltet, auszubreiten. In 
jedem Augenblick zerstört und überflutet das Antlitz des Anderen das 
plastische Bild, das er mir hinterläßt […]. 24

Daher bleibt „[e]ntgegen der plastischen Erscheinung […], die etwas als  
etwas manifestiert […], [das Gesicht] außerhalb eines jeden Bildes, in dem 
man [es] festhalten könnte.“ 25

Angesichts von Levinas’ starken Überzeugungen im Hinblick auf 
den objektiven und endlichen Charakter des Visuellen ist seine Wahl des 
Gesichts als Figur der Transzendenz nicht selbstverständlich. Können die 
offensichtlichen visuellen Konnotationen des Gesichts Levinas zugute-
kommen oder untergraben sie letztlich seinen Versuch, die Präsenz der 
Transzendenz zu artikulieren? Können wir uns den Levinas’schen Begriff 
des Gesichts zu eigen machen, ohne letztlich auf ein Paradigma der visu-
ellen Präsenz zurückzufallen? Auf diese wichtigen Fragen geben Inter-
pretationsansätze Antworten, die in der Regel eine der beiden Richtungen 
einschlagen: entweder kritisieren Interpretinnen von Levinas seine Hin-
wendung zum Gesicht als eine letztlich problematische, wenn nicht gar  
inkohärente Figur, oder aber sie schließen eine solche Spannung aus, indem 
sie argumentieren, dass das Gesicht im besonderen Levinas’schen Sinne 
kategorisch nicht-visuell ist. Ich denke, dass beide Lesarten auf unter-
schiedliche Weise etwas Wichtiges an der Intuition von Levinas übersehen. 

22	 Levinas: Ethik und Unendliches, a.a.O., S. 64 [Kursivierung i.O., Anm. d. Ü.].
23	 Levinas verwendet den Begriff „Bild“ [image] sowohl in Bezug auf plastische Dar-
stellungen als auch auf visuelle mentale Inhalte.
24	 Levinas: Totalität und Unendlichkeit, a.a.O., S. 63. Oder, mit anderen Worten: „Und 
nur das Antlitz in seiner Moralität ist außen. In dieser Epiphanie strahlt das Antlitz nicht 
wie eine Form, die einen Inhalt bekleidet, wie ein Bild […].“ Ebd., S. 382.
25	 Ebd., S. 429.

173Im Angesicht der Bilder nach Levinas

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008 - am 14.02.2026, 15:56:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174

Beide Ansätze setzen nämlich trotz des offensichtlichen Unterschieds 
zwischen ihnen voraus, dass die starke Spannung zwischen Transzendenz 
und Visualität ein Problem darstellt, das gelöst werden muss. Insofern sind 
sie nicht zugänglich für die Einsicht, dass diese unlösbare Spannung ein 
wesentlicher Bestandteil des Levinas’schen Projekts selbst sein könnte. 
Sollen wir die ungelöste Spannung zwischen der visuellen und der nicht-
visuellen Dimension des Gesichts des Anderen als ein Problem verstehen 
oder ist sie vielmehr Ausdruck der eigentlichen Form der Erscheinung des 
Anderen? 26 Muss das Gesicht im Levinas’schen Sinne aus den Fesseln des 
Visuellen ,gerettet‘ werden oder braucht es das Visuelle letztlich als not-
wendigen Träger für die Offenbarung der Transzendenz? Liegt die Alterität 
außerhalb des Visuellen oder ist sie ein Fluchtpunkt, zu dem man nur ge-
langen kann, wenn man in und durch das Visuelle schaut?

Ich glaube, es ist fruchtbarer, Levinas auf letztere Weise zu lesen, auch 
wenn er selbst in dieser Frage nicht ganz konsequent ist. Um herauszu-
finden, in welchem Sinne die Transzendenz oder Unfassbarkeit des Ge-
sichts mit seiner Visualität zusammenhängt, schlage ich vor, dass wir uns 
an dem he-bräischen, biblischen Wort für Gesicht, panim, orientieren, mit 
dem Levinas mehr als vertraut war. Ich möchte die Herleitung des Wor-
tes panim vor dem Hintergrund einer Reihe von Beispielen betrachten, 
in denen Levinas vom Gesicht spricht, indem er eine bestimmte Art von 
Bewegung betont, die mit seiner Offenbarung verbunden ist, wie zum Bei-
spiel, wenn er in Die Bedeutung und der Sinn schreibt, dass die Präsenz 
des Anderen darin besteht, zu uns zu kommen, einen Eintritt zu vollzie-
hen. Dies läßt sich so ausdrücken: Das Phänomen, das die Erscheinung des 
Anderen ausmacht, ist zugleich Antlitz […]: Die Epiphanie des Antlitzes ist 
Heimsuchung [visitation]. 27

Welche Bedeutung hat die Art und Weise, in der das Gesicht auf uns 
zukommt? Wie hängt sie mit der Transzendenz oder Unfassbarkeit des 
Gesichts zusammen? Panim ist ein aufschlussreiches hebräisches Wort, 
dessen Form im Plural steht und das sowohl in der weiblichen als auch in 
der männlichen Form vorkommt. Außerdem ist das Wort panim von einem 
Verb abgeleitet: panah. Die Beziehung zwischen dem Verb panah und dem 
Substantiv panim ist in gewisser Hinsicht ähnlich wie die Beziehung zwi-
schen dem Wort ,Gesicht‘ und dem Verb ,ansichtig machen‘. Und in der Tat 
kann das Substantiv peniyya, das von derselben Wurzel abgeleitet ist, mit 
,ansichtig sein‘ oder ,ansprechen‘ oder ,sich wenden‘ übersetzt werden. Das 
Gesicht ist, mit anderen Worten, im Wesentlichen eine Ansichtigkeit.

26	 In seinen späteren Schriften sucht Levinas nach einer radikaleren Sprache, die 
es ihm erlaubt, jegliche Bindungen zwischen dem Transzendenten und dem Bereich 
des Seins zu lösen. Beispielsweise scheint in Jenseits des Seins die Figur des Gesichts 
tatsächlich ihre zentrale Bedeutung zu verlieren. Für eine Kritik dieses Levinas’schen An-
satzes vgl. Hagi Kenaan: »The Plot of the Saying«, in: Études Phénoménologiques: Levinas 
et la phénoménologie 22 (43–44), 2006, S. 75–93.
27	 Levinas: »Die Bedeutung und der Sinn«, a.a.O., S. 40 [Kursivierung i.O., Anm. d. Ü.].

Hagi Kenaan 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008 - am 14.02.2026, 15:56:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Im Gegensatz zur statischen, spiegelnden Struktur, die typischerwei-
se durch die Bedingung des Angesichtes impliziert wird, deutet das 
hebräische Wort panah jedoch auf eine drehende Bewegung hin, die eine 
Veränderung der Ausrichtung beinhaltet. Das Gesicht als panim ist in 
dieser Hinsicht nicht einfach eine Beziehung der Gesichtigkeit, sondern 
eine Bewegung der Wendung. Darüber hinaus hat die Wendung des Ge-
sichts, die peniyya des panim, immer eine doppelte Bedeutung: Sie be-
steht sowohl in einer Hinwendung als auch in einer Abwendung, in einer 
Annäherung und einer Abwendung (das Wort pinnah, das ebenfalls auf 
dieselbe Wurzel zurückgeht, bedeutet eine Ecke: jemand kann uns erschei-
nen oder von uns verschwinden, während er sich um die Ecke dreht). Ich 
denke, dass das hebräische panim fruchtbar ist, um die Ereignishaftig-
keit des Gesichts im Sinne von Levinas genauer auszuleuchten. Levinas 
sieht in Heidegger einen Philosophen, der uns gelehrt hat, die Resonanz 
des Verbs ,sein‘ im Begriff ,Sein‘ zu hören. 28 Auf analoge Weise können wir 
Levinas als einen Philosophen verstehen, der uns lehrt, eine Wendung, eine 
peniyya, im Gesicht der anderen zu erkennen. Das Gesicht ist, mit anderen 
Worten, ein einseitiger Vektor, der den Raum zwischen uns durchquert, 
eine vorübergehende Begegnung, die jedem spezifischen Sinn oder jeder 
Bedeutung, die im Feld zwischen uns erscheinen könnte, vorausgeht. Das 
Gesicht ist die primäre Präsenz des Anderen, primär in dem Sinne, dass 
es jeder spezifischen Sache, die er oder sie sagen oder tun mag, zugrunde 
liegt, eine Wendung, die nur auf mich gerichtet ist, die mich auffordert, die 
meine Antwort verlangt und als solche meine Position als Verantwortli-
cher hervorhebt. Das heißt, die Last einer Antwort, unabhängig davon, was 
sich zwischen uns ereignet und ob ich tatsächlich antworte oder mich von 
der anderen Person abwende, ist die einer Verantwortung.

In dieser Hinsicht gehört das Gesicht zum Visuellen, aber seine Er-
scheinung lässt sich nicht auf einen visuellen Inhalt reduzieren. Während 
der Inhalt eine in sich geschlossene Form der Bedeutung ist, ist das Ge-
sicht unfassbar, da es überhaupt kein ,Etwas‘ ist. Selbst wenn wir jetzt zum 
Beispiel dicht beieinandersäßen, ist Ihr Gesicht nicht etwas, das ich jemals 
umreißen, eingrenzen oder an einem bestimmten Ort festmachen könnte. 
Ich kann dies nicht, weil der Ort Ihres Gesichts nicht ,da‘ ist, sagen wir, um 
Ihre Nase herum oder auf jener Stirnfläche des Kopfes, die sich gegen die 
Schädelwand lehnt. Ein Gesicht gehört nicht zu jenen Dingen, die einen 
bestimmten Raum einnehmen, sondern es ist als ein Ereignis, eine Bewe-
gung, ein Eindringen, ein Hindurchschreiten in unserer Sphäre des Ichs 
präsent. Es ist „Heimsuchung und Ankommen“, aber gleichzeitig hält sich 
„[d]as Antlitz […] in der Spur des Abwesenden auf, das absolut vergangen, 
absolut vorübergegangen ist.“ 29 – die zwei Seiten der peniyya.

28	 Lévinas: Ethik und Unendliches, a.a.O., S. 27.
29	 Levinas: »Die Bedeutung und der Sinn«, a.a.O., S. 53.

175Im Angesicht der Bilder nach Levinas

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008 - am 14.02.2026, 15:56:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176

IV.	 DAS GESICHT EINES BILDES

Hier nun möchte ich wieder auf die Gesichtsbilder von Klone zurückkom-
men, zu ihrer eigentümlichen Visualität, ihrer völligen Fremdheit. Lässt 
sich Levinas’ Gesicht als panim fruchtbar machen, um den Affekt der Alte-
rität anzusprechen, der durch diese Bilder erzeugt wird? Nehmen wir uns 
einen weiteren Moment Zeit, um sie zu betrachten.

Die Klone erscheinen in verschiedenen Formen: meist nur als Gesich-
ter, aber auch als Halb- oder (seltener) als Ganzkörper. Manchmal sind sie 
in Bewegung, in Aktion, ein andermal in völliger Ruhe. In jedem Fall aber 
schauen sie uns an, wenn wir sie sehen (immer mit einem Schimmer in 
den Augen, die an sich schon lebendig sind und einen starken Kontrast zu 
den erstarrten und etwas standardisierten Merkmalen des Kopfes bilden). 
Bei der Begegnung mit dem Klongesicht ist unserem Blick nie das Genie-
ßen einer Entdeckung vergönnt, sondern er befindet sich immer in einem 
Modus der Wechselwirkung, in einer Position der Antwort auf das, was 
sich uns bereits zugewandt hat. Können wir daraus einen Anhaltspunkt 
gewinnen? Können wir von der Bedeutung des Klongesichtes über die spe-
zifischen Merkmale hinaus sprechen, die es uns zeigt, und vielleicht sogar 
sagen, dass die Fremdheit der Klone nicht so sehr von diesen spezifischen 
Merkmalen herrührt, die sie zeigen, sondern von der Art und Weise, wie 
sie uns gegenübertreten? Ich denke in der Tat, dass die einzigartige Weise, 
in der sie uns zugewandt sind, diejenige ist, die es diesen Bildern ermög-
licht, sich auf eine so außergewöhnliche visuelle Weise zu öffnen. Diese ge-
malten Straßengesichter wenden sich uns nicht nur zu, sondern verweisen 
auf ihre eigene malerische Art und Weise auf den inneren Zusammenhang 
zwischen ihrem Blick und ihrer Bedeutung.

Dabei ist es jedoch wichtig, dass wir auch die Besonderheit in der Wei-
se bemerken, in der sich diese Straßenbilder an uns richten. Wenn man 
in der Stadt lebt, ist man mit einem ganzen Lexikon von Bezeichnungen 
vertraut, mit der Art, wie man von anderen angesprochen wird. Jemand 
fragt uns nach dem Weg. Eine andere Person bittet uns um Geld. ,Haben 
Sie Kleingeld für einen Zug?‘ Der Mann sagt, er habe sein Portemonnaie 
verloren und müsse nach Hause. In der Stadt ist man mit derartigen Bit-
ten vertraut sowie mit dem gesamten Arsenal an Möglichkeiten, die Auf-
forderung des Fremden anzuerkennen oder zu ignorieren. Doch wie auch 
immer wir antworten, der Kontext, der Inhalt und die Implikationen der 
Bitte scheinen uns in der Regel ziemlich klar zu sein. Die Ansprache der 
Klone ist jedoch von einer ganz anderen Art. Obwohl er sich an uns wen-
det, bleibt unklar, was der Klon von uns will. Das Raubtier-Alien-Mensch 
spricht mit einer Stimme, die wir nicht hören können; es wendet sich an 
unsere Augen in einer Art, die wir nicht ohne weiteres sehen können, eben 
weil eine solche Ansprache nicht als visueller Inhalt gefasst werden kann. 
Das Gesicht des Klons weigert sich, von unseren Blicken erfasst zu werden. 

Hagi Kenaan 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008 - am 14.02.2026, 15:56:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Seine Hinwendung zu uns hat ihren eigenen Nachhall, der den Gewohnhei-
ten und Erwartungen unseres Auges fremd ist. Die Gesichter der Klone ha-
ben keinen rechten Platz in unserem gewohnten Blickfeld, denn ihr Wesen 
ist nie ,da‘, in gemessener Entfernung, vor uns, sondern manifestiert sich 
vielmehr im Durchschneiden dieses Feldes, das heißt in ihrer Bewegung 
auf uns zu.

Die Klone schauen uns also nicht nur an, sondern wenden sich uns 
in einer Weise zu, die die Ungreifbarkeit ihrer Ansprache, die Exteriorität 
ihres Gesichtes als Bild deutlich macht. Die Klone wenden sich uns zu, und 
wir können zurückschauen, von hier oder von dort, wir können ein wenig 
verweilen, hallo sagen, aber die Distanz zwischen uns bliebe unüberbrück-
bar. Diese Raubtiere wollen uns weder verschlingen noch ein Almosen von 
uns annehmen. Der Klon steht uns so gegenüber, dass er weder etwas ver-
birgt noch verrät. Seine Ansprache ist sehr einfach – so einfach, dass sie 
über die Besonderheit einer bestimmten Bitte hinausgeht. Wird dadurch 
aber nicht die Ordnung der Dinge völlig verändert? Handelt es sich bei der 
Ansprache des Räubers überhaupt um eine Bitte – oder ist sie vielleicht 
eher eine Art Geschenk? Aber auch hier drängt sich eine allgemeinere Fra-
ge auf: Welche Auswirkungen hat die Umkehr der Gesichter der Klone auf 
ein allgemeineres Verständnis des Bildes? Wie sollten wir die Bedeutung 
des Gesichts eines Bildes über den Rahmen von Klones Gesichtsbildern 
hinaus entschlüsseln?

Während ich diesen Aufsatz schrieb und über die oben genannten Fra-
gen nachdachte, begann ich Michael Frieds jüngstes Buch über Fotografie 
zu lesen und erfuhr, dass der Begriff des Gesichts und dessen, was Fried 
„Gesichtigkeit“ [facingness] nennt, für sein Denken über Malerei von zen-
traler Bedeutung ist. In Why Photography Matters as Art as Never Before 
taucht die Frage nach der „Gesichtigkeit“ eines Bildes im Zusammen-
hang mit einer Diskussion über die Fotoporträts von Thomas Ruff aus den 
1980er Jahren auf. Ruffs frontale – anonyme, passportähnliche – Porträts 
„systematically seek to frustrate the viewer’s emphatic or projective iden-
tificatory impulse”, und gemäß Fried thematisieren sie stattdessen explizit 
und eindringlich die „facingness“ des Porträts.

Fried liest Ruffs „Hypostasierung der Gesichtigkeit“ als eine Geste, die 
ihre Bedeutung im Umkreis der Malerei gewinnt, „for it is a crucial aspect 
of easel painting [...] that its products hang on the wall and face their be-
holders, who typically stand facing them in a relationship of something like 
mutual reflection.” 30 Genauer gesagt, verbindet Fried Ruffs Porträts mit 
einem modernistischen Verständnis der Bildoberfläche, das er auf Manet 
und dessen ausgeprägte Beschäftigung mit der Beziehung der Malerei zu 
ihren Betrachtern zurückführt. Nach den Worten von Fried:

30	 Michael Fried: Why Photography Matters as Art as Never Before, New Haven 2008, 
S. 149.

177Im Angesicht der Bilder nach Levinas

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008 - am 14.02.2026, 15:56:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178

It is in, Manet canvases of the first half of the 1860s [...] that something 
like a radicalization of the portrait in the interest in facingness takes 
place [...] What took place in Manet’s art was a new acknowledgment 
that paintings were indeed made to be beheld [...] and acknowled-
gment that I describe [in Manet’s Modernism] in terms of the attempt 
to make not just each painting as a whole, but every bit of its surface 
[...] face the beholder as never before. This is what it means to speak of 
the radicalization of the (frontally facing) portrait, and as in the case 
of Ruff what was required was a shift of emphasis from considerations 
of psychology or social identity, which would have worked against such 
a radicalization to something more encompassing, surfaceoriented, in 
that sense abstract. 31

Gesichtigkeit ist für Fried eine charakteristische malerische Modalität 
der Moderne, die die wesentliche Einheit des „Gemäldes als Gemälde“ an-
spricht, indem sie dem Betrachter in einer Weise zugewandt ist, die „eine 
besondere Beziehung zwischen dem Betrachter und dem Gemälde als 
Ganzem“ herstellt. 32

Was Frieds Gesichtigkeit für die vorliegende Diskussion besonders 
relevant macht, ist die Tatsache, dass sie uns erlaubt, in der Oberfläche 
eines Gemäldes eine Bedeutungsachse zu erkennen, die über die Ord-
nung des Bildinhalts hinausgeht und als solche prinzipiell nicht durch den 
Rahmen des Gemäldes erfasst werden kann. Mit anderen Worten: Fried 
eröffnet uns die Möglichkeit eines methodischen Gestaltwandels, durch 
den sich eine neue Dimension der Visualität des Gemäldes zeigen kann. 
Dies ist in vielerlei Hinsicht analog zu meinem Vorschlag, das Gesicht im 
Levinas’schen Sinne durch seine peniyya zu lesen. Und wenn wir die Ana-
logie weiterverfolgen, können wir auch sagen, dass es unsere Aufgabe ist, 
im Schema eines Gesichts die überraschende Bewegung einer Wendung 
zu sehen, so wie es auch unsere Aufgabe ist, in Bildern das Auftreten eines 
panims zu sehen, der sich durch die Totalität, die ein Bild präsentiert, hin-
durchbewegt und doch nicht in ihr registriert wird. 33

31	 Ebd., S. 153.
32	 Michael Fried: Manet’s Modernism, Chicago: 1998, S. 469 [Zitat ins Dt. übertragen, 
Anm. d. Ü.].
33	 Für Levinas sind die Horizonte für die Epiphanie des Gesichts des Anderen die 
Grenzen einer Totalität, die von dem Selben beherrscht wird. In einer solchen Totalität 
ereignet sich „[d]ie Manifestation des Anderen […] auf den ersten Blick zwar in gleicher 
Weise, wie jede Bedeutung sich ereignet. Der Andere ist anwesend in einem kulturellen 
Ganzen und wird durch diesen Zusammenhang erklärt, so, wie ein Text durch seinen 
Kontext. […] So ist das Begreifen des Anderen eine Hermeneutik, eine Exegese. Der 
Andere ist gegeben in der Konkretheit der Totalität, der er immanent ist und die […] von 
unserer kulturellen Initiative – der körperlichen, linguistischen oder künstlerischen 
Geste – ausgedrückt und enthüllt wird.“ Doch gerade diese Totalität verwandelt das Ge-
sicht in seiner Epiphanie: „Die kulturelle Bedeutung, die in gewissem Sinne horizontal 
enthüllt wird […], die enthüllt wird von der historischen Welt aus, der sie angehört – die 
[…] die Horizonte dieser Welt enthüllt –, diese weltliche Bedeutung findet sich durch eine 

Hagi Kenaan 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008 - am 14.02.2026, 15:56:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Gesicht eines Bildes ist seine Gesichtigkeit, die Art und Weise, in der 
es sich uns zuwendet, unabhängig davon, was es uns letztendlich präsen-
tiert. Aber an diesem Punkt wird Frieds Diskussion über das Gesicht für 
unsere Zwecke zu historisch. Während nämlich für ihn die Verblendung 
von Gemälden eine spezifische historische Modalität ist, die mit dem Sub-
genre des ,Portrait-Tableau‘, wie er es nennt, verbunden ist, behaupte ich, 
dass das panim von Bildern eine konstitutive Dimension ihrer Visualität 
ist. Im Gegensatz zu Fried, der die Angesichtigkeit eines Bildes als Spie-
gelstruktur des gegenseitigen Erkennens versteht, schlage ich vor, das 
Gesicht eines Bildes als Zeichen, als Spur – apropos Levinas – des Unfass-
baren zu betrachten.

V.	 WO IST DIE ANDERE SEITE DER BILDER?

Ich habe diese Arbeit mit dem Bestreben begonnen, eine Intuition über die 
ausgeprägte Visualität von Bildern zu formulieren. Bilder, so argumen-
tierte ich, sind extrovertiert visuell. Im Gegensatz zu Objekten sind sie nie 
einfach nur da in unserem Blickfeld, sondern zeigen sich immer auf eine 
Weise, die bereits eng mit der Bedingung des Betrachtens verbunden ist. 
Ein Bild zu sein bedeutet, sich zu drehen – dem Auge zuzuwenden. Das 
bedeutet aber auch, dass die Präsenz der Bilder in unserem Gesichtsfeld 
nie einfach ist. Das Bild ist nie einfach präsent, denn es ist immer selbst-
präsentierend. Selbstdarstellung ist der modus operandi des Bildes. Und 
die Tatsache, dass das Bild in seinem Kern eine so eingebaute relationale 
Struktur hat, hat zur Folge, dass es weder in sich selbst geschlossen, noch 
selbstgenügsam oder selbstidentisch sein kann. Das Bild ist nie einfach 
das, was es ist. Es ist da, oder, um einen Heideggerschen Einfluss zu ver-
deutlichen, sein ,Da-Sein‘ ist vielmehr ein Sein, das über sich selbst hinaus 
auf einen Betrachter gerichtet ist: im Angesicht. Als solches kann ein Bild 
niemals auf eine Art von visuellem Inhalt reduziert werden, der vom Auge 
gerahmt wird. Bilder sind weder enthalten noch gegeben. Sie können nicht 
auf ein Étant donnés reduziert werden, denn sie sind eine aktive, lebendige 
Gabe, die sich dem Betrachter buchstäblich hingibt. Mit anderen Worten: 
Das, was uns beim Betrachten von Bildern begegnet, ist niemals ein Ge-
gebenes, sondern vielmehr ein Gebendes. 34 Zugleich aber ist das Gebende 

andere Gegenwart völlig aus der Ordnung geworfen und durcheinandergebracht, durch 
eine […] der Welt nicht integrierte Gegenwart. Diese Gegenwart besteht darin, zu uns 
zu kommen, einen Eintritt zu vollziehen. Levinas: »Die Bedeutung und der Sinn«, a.a.O., 
S. 39–40 [Kursivierung i.O.].
34	 Wenn W.J.T. Mitchell davon spricht, „was Bilder wollen“, ringt er mit der Frage, ob 
seine Sprache nicht einem Anthropomorphismus verfällt. Er schreibt: „Es wäre allerdings 
unaufrichtig zu leugnen, dass in der Frage nach dem, was Bilder wollen, ein Animismus, 
Vitalismus und Anthropomorphisms mitschwingt und sie uns dazu führt, Fälle zu be-
rücksichtigen, in denen Bilder so behandelt werden, als wären sie Lebewesen. Selbstver-
ständlich ist die Idee vom Bild als Organismus ,nur‘ eine Metapher, eine Analogie, deren 

179Im Angesicht der Bilder nach Levinas

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008 - am 14.02.2026, 15:56:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180

des Bildes das, was allzu oft durch die Art und Weise, wie das Gegebene das 
Auge fesselt, verborgen bleibt.

Beim Betrachten eines Bildes sehen wir nicht nur das, was das Auge 
erfasst, sondern wir begegnen vor allem dem, was sich an uns als Betrach-
tende richtet oder sich uns zuwendet. Aber die Hinwendung des Bildes ist, 
wie angedeutet, in der doppelten Wurzel von peniyya verankert. Indem es 
sich uns zuwendet, ist das Bild auch das, was sich von uns verabschiedet. 
Die Zugänglichkeit des Bildes wird vor dem Hintergrund seiner Unbegreif-
lichkeit ermöglicht. Anders ausgedrückt: Indem es sich uns zuwendet, 
muss das Bild Teil eines Raumes sein, der diese Hinwendung ermöglicht. 
Die peniyya des Bildes kann sich nur unter der Bedingung ereignen, dass 
es eine Außenseite des frontalen Sichtfeldes gibt, eine Exteriorität, von 
der aus sich das Bild uns zuwenden kann. Da das Bild jedoch nichts über 
das hinaus verbirgt, was wir sehen, wie können wir dann seine Exteriorität 
lokalisieren? Kann der Begriff ,Lokalisierung‘ hier überhaupt verwendet 
werden? Welche Art von Exteriorität bringt das Bild also in den Raum des 
Visuellen ein? Welche ethischen Implikationen hat eine solche Exteriori-
tät für unsere Praktiken als Betrachter und Interpreten von Bildern? Und, 
ganz zentral, was würde es für uns bedeuten, ein Gesicht, ein Antlitz in Bil-
dern zu sehen, die keine Gesichter zeigen – in einem abstrakten Bild oder 
einer Landschaft, einem Bild einer Stadt, einer Ruine, einem Graffiti? Wie 
sieht ein Gesicht in einem Stillleben aus?

Aus dem Englischen übersetzt von Johannes Bennke.

Grenzen es abzustecken gilt.“ Mitchell versucht, der Kritik entgegenzuwirken und seine 
Sprache zu legitimieren, indem er auf das „doppelte Bewusstsein“ verweist, das Bilder 
umgibt, d.h. auf die Tatsache, dass Menschen darauf bestehen, so zu reden und sich so 
zu verhalten, als ob sie glauben, dass Bilder Dinge wollen. W.J.T. Mitchell: Das Leben der 
Bilder: eine Theorie der visuellen Kultur, München 2008, S. 26. In diesem Aufsatz habe 
ich versucht, das Dilemma von Mitchell zu umgehen. Meines Erachtens lässt sich die 
Ansprache des Bildes unabhängig von der Zuschreibung menschlicher Beweggründe an 
Bilder erklären. Bilder gehören zu einer menschlichen Welt. Aber darüber hinaus kann 
ihre Adressierung wörtlich genommen werden, was auch ontologisch bedeutet. Bilder 
sprechen uns als menschliche Betrachter an, aber ihre Unbegreiflichkeit ist vielleicht das 
Kennzeichen des Unmenschlichen.

Hagi Kenaan 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008 - am 14.02.2026, 15:56:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


181

QUELLENVERZEICHNIS

Deleuze, Gilles: Das Bewegungs-Bild. Kino 1, Frankfurt a.M. 1997.
—	 Francis Bacon: Die Logik der Sensation, Paderborn 22016. 

Fried, Michael: Manet’s Modernism, Chicago: 1998.
—	 Why Photography Matters as Art as Never Before, New Haven 2008.

Kenaan, Hagi: »The Plot of the Saying«, in: Études Phénoménologiques:  
Levinas et la phénoménologie 22 (43–44), 2006, S. 75–93.

—	 Emmanuel Levinas: Ethics as an Optics, Tel Aviv 2008 (auf Hebräisch 
erschienen).

—	 »What Makes an Image Singular Plural? Questions to J.L. Nancy«, in: 
	 Journal of Visual Culture 9 (1), 2010, S. 63–76.

Levinas, Emmanuel: Ethik und Unendliches: Gespräche mit Philippe 
Nemo, Wien 1985.

—	 »Die Bedeutung und der Sinn«, in: ders.: Der Humanismus des anderen  
Menschen, Hamburg 2005, S. 9–60.

—	 Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg, München 
	 42011.
—	 »Die Philosophie und die Idee des Unendlichen«, in: ders.: Die Spur 
	 des Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozialphilo-
	 sophie, Freiburg, München 62012, S. 185–208.
—	 Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität, Freiburg, 
	 München 52014.

Mitchell, W.J.T.: Das Leben der Bilder: eine Theorie der visuellen Kultur, 
München 2008.

Nancy, Jean-Luc: Am Grund der Bilder, Zürich, Berlin 2006.

BILDER

Abb. 1: Klone, Tel Aviv, 2008. Foto: Hagi Kenaan.

Abb. 2: Klone, Tel Aviv, 2008. Foto: Hagi Kenaan.

Abb. 3: Klone, Tel Aviv, 2008. Foto: Hagi Kenaan.

Im Angesicht der Bilder nach Levinas

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008 - am 14.02.2026, 15:56:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457665-008 - am 14.02.2026, 15:56:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457665-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

