(]
o
T
L
=]
o
&
bt
w
(o]
(a8
(]
=
T~
(]
©
(]
=
o
o
e
-
©
(78]

ANKE HAARMANN

Die andere Natur

des Menschen

Philosophische
Menschenbilder jenseits
der Naturwissenschaft



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Anke Haarmann
Die andere Natur des Menschen

Edition Moderne Postmoderne

- am 14.02.2026, 14:17:54,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Anke Haarmann (Dr. phil.) lehrt Philosophie, Kulturtheorie und Bildwissen-
schaft an der Leuphana Universitit Lineburg. Thre Forschungsschwerpunkte

sind die poststrukturalistische Epistemologie, die kiinstlerische Forschung und
die visuelle Kultur.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANKE HAARMANN

Die andere Natur des Menschen

Philosophische Menschenbilder jenseits der Naturwissenschaft

[transcript]

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Der Druck dieser Publikation wurde von der Leuphana Universitit Lineburg ge-
fordert.

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermoglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iber
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0 Lizenz (BY-NC-SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Na-
mensnennung des Urhebers die Bearbeitung, Vervielfiltigung und Verbreitung des Ma-
terials in jedem Format oder Medium zu nicht-kommerziellen Zwecken, sofern der neu
entstandene Text unter derselben Lizenz wie das Original verbreitet wird. (Lizenz-Text:
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.de) Um Genehmigungen fiir
die Wiederverwendung zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an
rights@transcript-verlag.de

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2011 im transcript Verlag, Bielefeld
© Anke Haarmann

Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Umschlagabbildung: Videostill aus »Engelmacher« von Anke Haarmann
Korrektorat: Carolin Monter, Bielefeld; Kathrin Hensellek, Hagen

Satz: Jorg Burkhard, Bielefeld

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

Print-ISBN 978-3-8376-1761-0

PDE-ISBN 978-3-8394-1761-4
https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614

Buchreihen-ISSN: 2702-900X

Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

- am 14.02.2026, 14:17:54.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Inhalt

Wir Engelmacher (eine Einleitung) | 7

Leben jenseits von Kérper und Geist | 19

Von den Anfingen der Lebenswissenschaft | 22
Elektrifizierung des Lebens | 23

Das verpasste Leben | 27

Mediale Gebilde | 30

Produktive Genealogie | 31

Die Lebensnatur — ein philosophisches Restimee | 33

Produktivismus des Wissens (anderes Denken) | 35

Gerechtigkeit des Wissens und die Kunst der kleinen

Erzihlung (Lyotard) | 377

Genealogie: vom produktiven Gebrauch der Geschichte (Foucault) | 41
Terminologie: die Schépfung von Bedeutung (Deleuze/Guattari) | 44

Erkenne Deine Gene und richte Deine

Selbstsorge darauf ein | 47

Die Wirksamkeit genetischer Praktiken | 49

Der Raum der Mdglichkeiten | 52

Der Raum der Erwartungen | 57

Erkenne Dich Selbst | 62

Epimeleia | G5

Risiken und Nebenwirkungen | 67

Genetic Counseling | 69

Zur ethischen Disposition im genetischen Zeitalter | 71

Die Leidenschaften des Nervensystems oder
die Substanzen der Psyche | 73

Vor aller Zeit | 77

Entdeckung der Tiefe | 8o

Mediale Substanzen | 82

Das Unheimliche des Unbewussten | 85

Das System der Nerven | 87

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Anatomie als Simulationsmodell | 91

Techniken der Datensammlung | 92

Technologie der Datenverarbeitung | 92
Dreidimensionale Problemkonstellation | 93

Der organische Kérper im Visible Human Project | 94
Der histologische Kérper im Visible Human Project | 96
Virtuelle Kérpermodelle oder die technologische
Kunst der Sichtbarmachung | 98

Reale Informationsgebilde | 100

Am Ende hat | 101

Uber den Geist der Verdauung | 103

Galen und die griechisch-rémische Antike | 104

René Descartes und die abendlindische Moderne | 106
Globale Postmoderne | 110

Japanische Edo-Zeit | 112

Ethnologisierung des Blicks | 16

Leibesiibungen: Der formbare Kérper | 119
Naturwissen | 120

Hanteltechnik | 123

Kérperpolitik | 125

Listen und Taktiken | 127

Politik der Natur (Verwirklichung von Wissen) | 131

Krifte des Dispositivs: Allegorien und Interessen | 133

Offene Fragen — die Verwirklichung des produktiven Subjekts | 138
Selbstrealisation | 140

- am 14.02.2026, 14:17:54. op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Wir Engelmacher (eine Einleitung)

Wir Engelmacher: Wir sehen einen Mensch schaukeln und die grolen Flii-
gel auf seinem Riicken schwingen leise mit. Es ist ein alter Menschheits-
traum, Fliigel zu haben und in den Liiften fliegen zu kénnen wie die Vogel.
Die kollektive Phantasie hat diesem Traum verschiedene Formen gegeben:
Der antike Gotterbote Hermes war mit gefliigelten Fiilen ausgestattet, um
zwischen Himmel und Erde vermitteln zu kénnen. Die mittelalterlichen
Engel flogen mit ihren michtigen weilen Fliigeln auf dem Riicken durch
die heiligen Liifte. Und wir Menschen — wir haben schliellich im 2o0.
Jahrhundert mit Aufmerksamkeit zur Kenntnis genommen, dass in den
wissenschaftlichen Laboren der internationalen Forschungseinrichtungen
weiflen Miusen menschliche Ohren auf den Riicken wuchsen. Warum
also, so meldete sich unser Moglichkeitssinn zu Wort, warum nicht diese
neue wissenschaftliche Gewebekunst schépferisch wenden und Fliigel auf
Menschenriicken ziichten? Ist die neue Gewebekunst nur eine Angelegen-
heit fiir weifle Miuse und biomedizinische Experten oder auch ein Projekt
der Aneignung wissenschaftlichen Wissens? Entspringt der Gedanke an
Menschenfliigel der technologisch lancierten und 6konomisch kontrol-
lierten Machbarkeitsfantasie oder meldet sich hier auch die eigensinnige
Poesie des Moglichkeitssinns zu Wort, der die Welt nicht einfach passiv
zur Kenntnis nehmen mochte, sondern gestalten? Fithren diese Fragen
nur in den monstrésen Menschenpark oder artikuliert sich hier auch ein
Begehren, das die hegemoniale Praxis der Wissenschaften anficht und die
Kraft der Poesie dazu nutzt, gerade weil diese Poesie dem instrumentel-
len Imperativ der angewandten Wissenschaften entgleitet? Davon handelt
dieses Buch: Vom Zweifel an wissenschaftlicher Deutungshoheit und der
Uberwindung passiver Zurkenntnisnahme auch um den Preis, sich mit
Machbarkeitsszenarien auseinandersetzen zu miissen.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

Doch zunichst: wir miissen uns keine Sorgen machen. Denn weit von
poetischer Kraft oder monstréser Machbarkeit entfernt, sieht der Alltag der
gegenwirtigen Wissenskultur ohnehin subtiler aus. Leise und wie selbst-
verstindlich verwalteten die vorherrschenden wissenschaftlichen Erkennt-
nisse jenseits vom Spektakel weiler, gefliigelter Miuse in internationalen
Laboren unsere Menschennatur. Dieser Alltag aber, in dem wir uns alle
bewegen, ist bedeutsam — bedeutsam fiir das Wissen und fiir uns. Wir
suchen beispielsweise eine Arztpraxis auf, um etwas iiber unsere Korper-
natur zu erfahren, denn etwas an dieser Kérpernatur ist irreguldr. Wir be-
geben uns in die Untersuchung und héren die Kommentare: »Ihre gene-
tische Disposition ... eine Frage der Konstitution«. Das sind Antworten,
die wir manchmal zu héren bekommen — immer ofter. Wir, die wir eigent-
lich gekommen sind, um in der Sache unserer Kérpernatur zu forschen
und vielleicht etwas zu dndern, fithlen uns als Objekt der Forschung nicht
freigesetzt, wie ein gefliigelter Engel, sondern festgenagelt in einer gene-
tischen Natur, die sich unserer Einflussnahme entzieht und uns in den
Modus der Hinnahme versetzt. »Da kann man nichts tun!« — Aber kénnte
man anders forschen?

Das Wahrsprechen tiber unsere Natur in den medizinischen Einrich-
tungen konfrontiert uns mit der Deutungsmacht hegemonialer Naturbe-
griffe, wie dem genetischen. Hegemonial ist ein Wissenstyp, der auf so
breite Zustimmung trifft, dass seine Vormachtstellung wie natiirlich und
notwendig erscheint. Miissen wir also dieses Wissen und die Art und Wei-
se, wie es uns positioniert, als abschliefende Natur hinnehmen — oder
gibt es eine Mdoglichkeit, sich zu fragen, ob dariiber hinaus eine Vielfalt an
Naturbegriffen und Moglichkeitsriumen des Wissens existiert, die es uns
erlaubt, alternative Korperkonzepte wahrzunehmen und auszudenken?
Die These, die dieses Buch verfolgt, ist von dieser Hoffnung auf Vielfalt in-
spiriert und lautet, dass unser Wissen iiber die Natur — insbesondere tiber
die Natur des Menschen — nicht von nur einer hegemonialen Vorstellung
beherrscht werden sollte und dass wir nicht passiv hinnehmen, sondern
schopferisch werden sollten, in der Gestaltung unserer Natur — und zwar
gerade, um der instrumentellen Machbarkeit des Menschenparks etwas
Eigensinniges, Komplexes, Plurales, Unbeherrschbares entgegenzuset-
zen. Das Wissen ist historisch immer ein fragiles Produkt gewesen und
hat sich stetig verdndert. Kein einzelner Wissenstyp sollte daher abschlie-
Rend ernst genommen werden. Die Vermehrung und die Vervielfiltigung
von Wissen erweist sich dagegen als eine ethische Aufgabe und ein fréh-

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

WIR ENGELMACHER

licher Produktivismus — so nennen wir mehr unbeholfen als poetisch die
Strategie der Vervielfiltigung von Wissen — kann ihr Werkzeug sein.

Bevor wir uns aber fréhlich auf diese Strategie des Produktivismus ein-
lassen, sollten wir noch einmal innehalten und kritisch fragen: kann man
wirklich vom Problem einer Monokultur und Hegemonie einzelner natur-
wissenschaftlicher Wissenstypen sprechen, wie etwa dem genetischen? Bei
aufmerksamer Betrachtung scheint auch jetzt schon die Vielfalt der Wis-
senstypen, die Unterschiedlichkeit der Kérper und der Variantenreichtum
der Behandlungsweisen gerade in der Sache der Menschennatur enorm,
wenn auch die vielfiltigen Konzepte von der akademischen Biologie und
Medizin nicht immer anerkannt werden: homéopathische Diagnoseme-
thoden, chinesische Akupunkturtechniken, imaginierte Hybridkérper und
die neue Aufmerksamkeit auf Diitetik, Fitness und Lebensstil. Sie alle be-
inhalten ein spezifisches Wissen von der Natur der Kérper und behandeln
die Menschennatur auf je eigene Weise. Doch ist diese Pluralitit der Kon-
zepte real oder nur ein barockes Ornament in einer Zeit des Ubergangs?
Denn andererseits kann man diagnostizieren, dass wir keine gleichberech-
tigte Vielfalt der Konzepte haben, sondern zwei vorherrschende Wissensty-
pen, von denen der eine den anderen gerade ersetzt. Eine epistemologische
Wende vollzieht sich und wir bewegen uns ideengeschichtlich vom chirur-
gisch-histologischen zum genetischen Korperbegriff. Das herkémmliche
biologische Wissen iiber die Anatomie der Korper, die Funktion der Orga-
ne, die Chemie der Gewebe hat nach wie vor eine grofle Bedeutung — so
denken und so spiiren wir. Aber es wird {iberlagert von der neuen grofRen
Wahrheit der Gene — so bekommen wir immer 6fter zu héren und fangen
an genetisch zu denken. Beide Wissensformen sind wissenschaftlich und
gesellschaftlich prisent, liegen dem Denken und Selbstverstehen vieler
Menschen zugrunde, werden medizinisch angewandt und erzeugen durch
ihre Gleichzeitigkeit eine Ubersichtlichkeit in Hinblick auf die Wahrheit
und Behandlungsmethode der Korper. Es kénnte also sein, dass diese un-
iibersichtliche Ubergangsphase zwischen dem chirurgisch-histologischen
und dem genetischen Korperbegrift dafiir sorgt, dass alle moglichen Kor-
per und Korpertechniken wahrnehmbar und vorstellbar werden. Durch
die Verunsicherung tiber das herrschende Konzept tauchen die vielen Kor-
perkonzepte und Behandlungsmethoden im Vorstellungsraum auf. Diese
aufscheinende Pluralitit im Zeitalter des Ubergangs kann als Zeichen der
Geschichte interpretiert werden und wir wollen diese Pluralitit als Fundus
zur Vervielfiltigung des Wissens nutzen.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

10

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

Wenn sich also das wissenschaftliche Wissen in einer Phase des Um-
bruchs befindet, die alternative Konzepte zuldsst, was konnen wir in dieser
Situation tun? Um diese Frage zu beantworten, wird es wichtig werden,
den Blick auf die Nebenschauplitze der Wissenschaften zu richten. Denn
die barocke Uniibersichtlichkeit, die dort herrscht, verwirrt die Vormacht
und Geltung der sich durchsetzenden Wissenskonzepte. Der Ubergang
bildet Poren im Wissensgefiige. Marginalisierte Konzepte kénnen ins eta-
blierte Feld der Wissenschaften eindringen. Diese eingesickerte Plurali-
tit kann philosophisch aufgegriffen und als Hinweis auf die Moglichkeit
paralleler Konzepte von Wissen, Wahrheit und Natur verstanden werden.
Wir wollen mithin die barocke Phase des Ubergangs nutzen, um der sich
anbahnenden Durchsetzung eines hegemonialen Wissenstyps entgegen-
zuarbeiten. Wenn sich am Ende herausstellen sollte, dass der hegemonia-
le Wissenstyp selber plural strukturiert ist, wenn kein vorherrschendes
Denksystem zu diagnostizieren sein wird — umso besser.

Die Thematik dieses Buches verdankt sich also einem Impuls, den
man als Neugier am Anderen charakterisieren kénnte. Neugierig stellen
wir uns die Frage, warum das, was so hiufig und so selbstverstindlich be-
hauptet wird, so akzeptiert werden muss? Mit dem Begriff der Natur wird
immer wieder eine Gesetzesférmigkeit mitbedeutet, die keine Widerrede
duldet. Wire es dagegen nicht eine Frage der Miindigkeit, die Autoritit sich
etablierender Wahrheiten zu hinterfragen? »Risonieret aber gehorchts, so
formulierte Immanuel Kant im 18. Jahrhundert seinen philosophischen
Wahlspruch zum Projekt der Aufklirung. Dieses Projekt kann nicht ange-
schlossen werden. Gehorchen wir also und nehmen die Wahrheiten tiber
die Menschennatur und die Diagnosen {iber unsere Korper in den Arzt-
praxen zur Kenntnis — aber risonieren und fantasieren wir auch:

Betrachten wir zum Beispiel genauer jene genetische Dispositionen,
von denen man uns allerorts spricht. Diese Gene haben vor nicht allzu
langer Zeit nicht einmal existiert — jedenfalls nicht als Begriff und nicht als
Vorstellung. Es gab die Erbschaft, die Herkunft, die Familie und Generatio-
nen. Das sind die ilteren Begriffe, die als Vorldufermodelle auf dem glei-
chen Problemfeld wie die Gene angesiedelt waren — aber sie hatten eine
andere Bedeutung fiir unsere Natur und sie haben andere Effekte entfal-
tet, als die heutzutage gebriuchlichen Begriffe der Chromosomenstringe,
Doppelhelixen und Allele. Historisch gesehen wurden immer wieder neue
und immer wieder andere Instanzen fiir die Natur des menschlichen Kér-
pers verantwortlich gemacht, andere Geschichten wurden als Erklirung

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

WIR ENGELMACHER

prasentiert, andere Diagnosen gestellt, andere Behandlungsmethoden
praktiziert. Auch dieser historische Pluralismus der Konzepte ist ein Ge-
schichtszeichen, das auf die mogliche Vielfalt von Naturbegriffen hindeu-
tet. Aber was kann diese historische Pluralitit — diese kulturgeschichtliche
Abfolge von Ideen iiber die Natur des Menschen — aussagen? Eingebettet in
die herrschende Idee einer Fortschrittlichkeit der Geschichte sind wir im-
mer wieder geneigt, uns zu fragen, wie nur die Menschen ohne das Wissen
um die genetische Wahrheit ihrer Kérpernatur hatten existieren kénnen?
Welchen Irrtiimern haben die Wissenschaftler und Mediziner vor Jahr-
hunderten Glauben geschenkt — denken wir? Wir gehen davon aus, dass
das Wissen immer priziser und nicht einfach die Grundannahmen immer
andere werden. Es gab Hexenmale, die als Korpersignaturen auf das Teuf-
lische verwiesen, jetzt bedeuten dieselben Zeichen Hautkrebs; eine Er-
krankung, die ebenfalls — gleichsam teuflisch — als Disposition im Innern
unserer Korper lauert. Wechseln nur die Namen fiir Phinomene, werden
die Forscher immer schlauer, vervielfiltigen sich die Konzepte oder dndern
sich die Menschennaturen? Werden die kommenden Generationen tiber
unsere Gene und medizinischen Behandlungsmethoden ins Staunen ge-
raten wie wir tiber Aderlass, Waschungen und neuerdings auch iiber die
Chirurgie? Nicht-invasive, priventive und nanotechnologische Umgangs-
weisen mit der Menschennatur sind, wie wir jetzt wissen, schonender und
wirkungsvoller als der Messerschnitt ins schon verwucherte Fleisch. Was
fiir eine grofartige Fiktion werden aber die Nachgeborenen denken! Ha-
ben diese Menschen des 20. und 21. Jahrhunderts denn gar nicht bemerkt,
welche Machtmechanismen am Werke sind, wenn genetische Disposition,
evolutionire Entwicklungsdynamik und Naturgesetzlichkeit den indivi-
duellen Handlungsspielraum im Umgang mit der eigenen Natur schon
auf der Ebene der wissenschaftlichen Primissen einschrinken? Warum
wollten diese Bewohner der Postmoderne sich ausgerechnet diese Wahr-
heiten iiber ihre Natur erzihlen — wird man sich fragen — obwohl es doch
die Menschen selber waren, die dieses Wissen produzierten. Woher dieser
Wille zum Determinismus?

Was geschieht, wenn man das Erstaunen tiber das Phidnomen der An-
passung an die Passivitit und die Wissenschaftsgliubigkeit zum Anlass
nimmt, um die wissenschaftlichen Wahrheiten zu untersuchen? Nicht,
um an nichts mehr zu glauben, weil alles geschichtlich und vortiberge-
hend ist. Das wire naiv. Das gegenwirtige Wissen zeitigt Effekte im Rea-
len. Die Korper, die wir besitzen, haben eine genetische Disposition, die

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

1


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

12

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

im Laufe der letzten hundert Jahre ins Licht der Betrachtung geriickt wur-
de. Von dieser belichteten Position aus sind die Gene im Zusammenspiel
mit der Materialitit immer dabei, sich zu verwirklichen. Nichts an diesen
wissenschaftshistorisch herausgeschilten, codierten Kérpern ist unwirk-
lich. Wissen wird angewendet und kehrt durch die praktische Ebene der
Handhabung den Gegenstand der Forschung als Wirklichkeit hervor.
Das zu ignorieren wire realititsblind. Denn wir sehen vor dem Hinter-
grund unserer gegenwirtigen naturwissenschaftlichen Disposition vor
allem die genetischen Korperzeichen. Und so wirken beispielsweise die
Behandlungsmethoden in den Arztpraxen, weil Erklirungsmodell, Sym-
ptomerkennung, Diagnose und ein diskursiver Apparat aufeinander ab-
gestimmt sind und sich gegenseitig bedingen. Es ist sinnvoll, nicht die
Existenz der Forschungsgegenstinde zu bezweifeln, sondern den Zirkel
der Erkenntnisverwirklichung sichtbar zu machen, um den Anspruch
der Giiltigkeit des herrschenden Wissens als Komposition zu begreifen.
Komponiert aus Geschichte, Laboratorien, Politik, Geld, Institutionen, 6f-
fentlicher Anerkennung, physischen Phinomenen und Apparaten bewirkt
das Wissen eine Wahrheit im Netzwerk der Beziige. Aber gerade weil es
sich als facettenreiche Komposition unterschiedlicher Beteiligter entfaltet,
steht kein Wissenstyp alternativlos vor der Mannigfaltigkeit der Natur. Was
geschieht, wenn man diesen Satz zur Devise des eigenen Denkens erklirt
und die Strategien der Erzeugung von Deutungsmacht ebenso untersucht,
wie dartiber hinaus — die Moglichkeiten alternativer Vorstellungswelten
auslotet? Die politische Dimension dieser Arbeit an der Sichtbarmachung
und Neuerfindung vielfiltigen Wissens und diverser Naturen bestiinde da-
rin, dass, ausgehend vom herrschenden Wissen tiber die Natur des Men-
schen, kein unbedingtes Argument mehr abgeleitet werden kénnte. Nichts
ldge in der Natur der Dinge. Wir brauchen die Natur der Korper nicht hin-
nehmen, so wie die Wissenschaften sie uns verkiinden, weil wir in der
Erfindung der Menschennatur nicht passiv sind. Wir brauchen noch nicht
einmal bei der bloflen Kritik an den wissenschaftlichen Konzepten stehen
zu bleiben - eine Kritik, die hiufig miirrisch ist und trotzdem wirkungs-
los bleibt. Denn verschiedene wichtige Theoretiker und Theoretikerinnen
haben tiber die gesellschaftliche Dimension, historische Kontingenz und
kontextuelle Giiltigkeit des wissenschaftlichen Wissens schon wichtige
Biicher geschrieben. Wissen ist situiert, das Ding an sich nicht erkenn-
bar, der Mensch eine Erfindung, Substanzen entspringen als Effekt den
Machtrelationen, Laboratorien produzieren wissenschaftliche Tatsachen.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

WIR ENGELMACHER

Eine Liste der gesellschaftlichen Bedingungen instrumenteller Vernunft
lieRe sich schnell erstellen. Anscheinend reicht aber dieser Bestand an Kri-
tik nicht aus. Unerschiitterlich treten Forscher an die gesellschaftliche Of
fentlichkeit und unterrichten die Gemeinde tiber neueste Ergebnisse ihrer
Arbeit. Geduldig erkliren sie uns in Fernsehsendungen, Sachbiichern
oder Ratgebermagazinen das Wesen unserer Natur. Immer noch wird
Politik mit Natur begriindet. Zu was also fiihrt die Kritik? Man wird even-
tuell dartiber nachdenken die Strategien zu dndern. Die Taktik der stetigen
Wiederholung wire eine Moglichkeit. Immer neu und von unterschied-
lichen Perspektiven aus kénnte man an der Depotenzierung hegemonialer
Krifteverhiltnisse arbeiten und die Kontexte des Wissens ins Gedéchtnis
rufen. Denn die Argumente bediirfen, um wirksam zu werden, einer Re-
produktion, Institutionalisierung und Bestdtigung. Diesen Prozess der In-
stitutionalisierung kennen die Kritiker aus ihren eigenen Analysen zu den
Durchsetzungsmechanismen herrschender Wissenstypen. Warum diese
Mechanismen nicht nutzbar machen? Erst die wiederholende Praxis stellt
die Wirksambkeit der Kritik her, auch um den Preis, keine Sensation ver-
kiinden zu konnen, sondern als fleiRige Kommentatoren der herrschen-
den Wissensverhiltnisse zu wenden, zu drehen und zu tiberarbeiten, was
an Kritik schon begriindet wurde. Immer wieder neu kontextualisieren,
relativieren, historisieren wir die Aussagen der Wissenschaften, die mit
dem Duktus der Wahrheit auftreten und Essentialismen vertreten.
Spitestens an diesem Punkt miissen wir uns aber auch fragen, was
diese kritische Arbeit wider den Essentialismus an eigener Wahrheit her-
vorbringt: Negativitit, Kontextualisierung, Relativitit und Dekonstruktion.
Die Wissenschaftskritiker beleuchten die Bedingungen der Moglichkeit
von Wissenschaft und dechiffrieren Wahrheit als fein gesponnenes Netz-
werk epistemologischer Beziige. Die Kontroverse zwischen zuriickweisen-
der Kritik und positiver Wissenschaft krankt jedoch an einer bemitleidens-
werten Asymmetrie. Welche Wirkung kann der destruktive Ton der Kritiker
angesichts der unglaublichen Produktivitit wissenschaftlicher Forschung
entfalten? Diese erzielt Erkenntnisse und bringt Wirkliches hervor, jene
wollen auseinander nehmen, was an Realitit verlisslich scheint und als
Vertrauen in die stabile Ordnung der Dinge das Uberleben zu sichern ver-
spricht. Brauchen wir demgegeniiber nicht eine andere — eine produkti-
ve Aufklirung? In der Neuzeit haben die Aufklirer nicht mehr nur die
gottlichen Weissagungen angezweifelt, sondern der Schépfungsgeschich-
te ein anderes Wissen und einen anderen Typ von Wissensgewinnung

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

13


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

14

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

entgegengehalten. Die Methode der gottlichen Offenbarung wurde von
menschlichem Denkvermégen abgeldst. Die autorisierte Sprecherposi-
tion der Geistlichen wurde durch die neue Position der Wissenschaftler
ersetzt. Diese neuen Figuren auf der Bithne der Erkenntnis vermochten
das individuelle Denken und partikulare Beobachten zu allgemeingiiltigen
Gesetzen zu verarbeiten und es dabei so aussehen zu lassen, als hitten
nicht sie selber etwas verarbeitet, sondern die Natur sich durch das an ihr
zu Beobachtende dem menschlichen Verstand mitgeteilt. Diese neuen Er-
kenntnismethoden und ihre neuzeitlichen Autoren brachten ein positives
Wissen hervor und lielen die mittelalterlichen Gottesgliubigen mitsamt
ihrer himmlischen Wahrheiten als Figuren eines anderen Zeitalters zu-
riick. Nun wollen wir nicht beanspruchen, eine andere singulidre Wahrheit
iiber die Natur der Dinge zu verkiinden, sondern das Wahrsprechen selber
pluralisieren.

»Was wire das fir ein Narr, der da meinte, es gentige, auf diesen Ur-
sprung und diese Nebelhiille des Wahns hinzuweisen, um die als wesen-
haft geltende Welt, die sogenannte Wirklichkeit zu vernichten! Nur als
Schaffende konnen wir vernichten!« Friedrich Nietzsche, der Kritiker der
Wissenschaften, wusste, dass von der Zerschlagung zur Konstruktion des
Wissens eine flieflende Bewegung des Denkens verliuft.' Dieser nietz-
scheanische Schritt von der Vertreibung der Nebelhiillen zur Erfindung
neuer Schwaden wird selten gegangen. Ein Vorbehalt liegt vor dem Er-
zeugen neuer Hiillen der Erkenntnis. Wer wire man, das Wagnis einer
Neuerfindung der Menschennatur einzugehen? Die Figur des Zarathustra
und seine Proklamation des neuen Menschen haben das Wahnhafte sol-
cher Vorhaben gezeigt. Aber hat nicht Nietzsche selber die Lektion wieder
vergessen, aus der heraus Zarathustra hervorgegangen war? Der Prokla-
mation des Zarathustra fehlten die Bescheidenheit und das Bewusstsein
dariiber, dass der neue Mensch selber einer Nebelschwade des Wahns
entspringt. Ist also der Vorbehalt gegen die Neuerfindung der Menschen-
natur in der Tat berechtigt? Doch erfinden tagtiglich die Wissenschaften
ihre Wahrheit tiber die Menschennatur. Welche Parameter des Denkens
erzeugen also den Vorbehalt gegen den Produktivismus des anderen Den-
kens? Was, wenn sich die Neuerfindungen gar nicht so ernst nihmen und
dabei doch die Kultur des Wissens pluralisierten? Hier stoflen wir auf

1 | Friedrich Nietzsche: Die Fréhliche Wissenschaft (»la gaya scienza«), Zweites
Buch, Leipzig 1887, §58.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

WIR ENGELMACHER

einen nichsten Vorbehalt: Die Denkbewegung, die das Relative des Wis-
sens in die Positivitdt der Erkenntnis mit einbeziehen maéchte, setzt sich
dem Selbstwiderspruch aus. Wie kénnen wir eine alternative Menschen-
natur behaupten, wo wir der Behauptung selber, als positiver Setzung, jede
substantielle Geltung entziehen? Doch im Kontext welcher Pramissen gilt
diese logische Argumentation des performativen Selbstwiderspruchs? Der
»ironische Traume«, mit dem die Wissenschaftskritikerin Donna Haraway
den Cyborg als Neuerfindung der Natur entwirft, erweist sich als vielver-
sprechender methodischer Hinweis gegen die Monokultur des Wissens.”
Haraway behauptet ein Wesen, das nicht ernst zu nehmen ist und doch
einer prophetischen Setzung gleichkommt. Sie unterminiert die schein-
bare Unvereinbarkeit von Position und Negation durch situiertes Wissen
in einer ironischen Schreibweise. Uberhaupt liegt in der Art und Weise
des Behauptens eine Moglichkeit des Wahrsprechens, das zugleich schaf-
fend und bescheiden ist. Theodor W. Adorno hat dem »Essay als Form«
eine erkenntniskritische und zugleich konstruktive Dimension zuerkannt.
»Im Verhiltnis zur wissenschaftlichen Prozedur, schreibt er, »und ihrer
philosophischen Grundlegung als Methode zieht der Essay, der Idee nach,
die volle Konsequenz aus der Kritik am System«. Adorno fihrt fort: »Er
trdgt dem Bewusstsein der Nichtidentitit Rechnung, ohne es auch nur
auszusprechen; radikal im Nichtradikalismus, in der Enthaltung von aller
Reduktion auf ein Prinzip, im Akzentuieren des Partiellen gegeniiber der
Totale, im Stiickhaften.«<3 Die Prinzipienlosigkeit des Fragmenthaften des
Essays taucht in der »Paralogie« — der verriickenden Rede — wieder auf,
die Jean-Francois Lyotard als — wie er es nennt — postmoderne Erkenntnis-
methode vorschligt. Gegentiber dem Essay, wie Adorno ihn versteht, kehrt
die Paralogie von Lyotard noch stirker das Produktive heraus und erfindet
im Sttickhaften.

Doch eine Ungeheuerlichkeit liegt nach wie vor in dem Anspruch,
nicht blof die Grundlagen des Wissens kritisch blofRzulegen, sondern,
gleichsam an ihnen vorbei, alternatives Wissen iiber die Menschennatur
auszuprobieren. Ein Tabu liegt {iber dem positiven Spiel mit der Erkennt-

2 | Donna J. Haraway: Die Neuerfindung der Natur: Primaten, Cyborgs und Frau-
en, Frankfurt a.M. 1995.

3 | Theodor W. Adorno: »Der Essay als Form«, in: Noten zur Literatur, Frankfurt
a.M. 1958, S. 21f.

4 | Jean-Frangois Lyotard: Das postmoderne Wissen, Wien 1986.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

15


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

16

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

nis. Aber wir miissen uns {iberlegen, ob die Autoritit, die das Spiel mit
der Erkenntnis verwirft, nicht Teil der Krifteverhiltnisse ist, die das be-
stehende Ensemble der Wissenstypen iiber die Menschennatur stabilisier-
ten. Aus dem Chor der Wissenschaftskritiker miisste eine andere Politik
der Gegenrede folgen, als blof jene der fortgesetzten Relativierung. Die
Epoche der Dekonstruktion wire zu iiberwinden angesichts der Einsicht
in die Variabilitit der Wahrheit, die Produktivitit des Wissens, die Man-
nigfaltigkeit von Naturen und einer Ethik der Pluralitit, die aus alledem
folgt. Entsprechend dieser Ethik der Pluralitit miisste das bestehende
und herrschende Wissen tiber die Menschennatur nicht blof8 kontextua-
lisiert, sondern multipliziert werden. Diese Vervielfiltigung kénnte aus
den unterschiedlichen Disziplinen heraus und mit den verschiedensten
Methoden der Wahrheitsfindung den Facettenreichtum im Verhiltnis von
Wissen, Mensch und Natur als vielfiltigem Moglichkeitsraum sichtbar
machen. Mensch, Natur und Wissen kénnen {iberarbeitet werden und sich
zu unterschiedlichen Beziigen verbinden.

Die Essays in diesem Buch versuchen anhand konkreter Beispiele
wie der medizinischen Selbstsorge, dem Nervensystem, der Verdauung,
der Anatomie, der Korperform oder dem Leben philosophische Zuginge
zur Natur des Menschen zu ermoéglichen, um dem Anspruch der herr-
schenden Wissenschaften und ihrem Naturbegriff ein mdégliches anderes
Denken entgegenzuhalten. Parallel findet eine systematische Auseinan-
dersetzung dartiiber statt, was die theoretischen Urspriinge, Probleme und
Perspektiven dieses produktiven Denkens im Rahmen einer Ethik der
Pluralitit sind. Kein Text fingt am Nullpunkt an und die Theoretiker und
Theoretikerinnen, die als Stichwortgeber fiir diese Philosophie des froh-
lichen Produktivismus dienen, durchziehen mit ihren Begriffen und Kon-
zepten die hier versammelten Essays. Leitfaden der inhaltlichen wie der
systematischen Argumentation ist aber nicht der Theoriediskurs, sondern
das Problem, das wir moglicherweise mit einer Monokultur des Wissens
und deren instrumentellem Pragmatismus haben.

Einige der Essays sind an anderen Orten schon erschienen und wurden
fiir diesen Band iiberarbeitet.’ Durch die Zusammenfiihrung der Texte soll

5 | »Uber den Geist der Verdauung« ist die iiberarbeitete Version eines Aufsat-
zes, der unter dem Titel »Assimilation ans Andere: Verdauung im interkulturel-
len Vergleich« bei ludicium im Band Essen - Wissen: Erkundungen zur Esskultur
erschienen ist, der von Harald Lemke und Tadashi Ogawa 2008 herausgegeben

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

WIR ENGELMACHER

das Phinomen der Menschennatur von unterschiedlichen Blickwinkeln
aus, historisch und perspektivisch, gedreht und gewendet werden, um
mit dem Durchforsten der eigenen Ideengeschichte auf andere Gedanken
iiber die Moglichkeiten der eigenen Natur zu kommen.

wurde. »Anatomie als Simulationsmodell« wurde unter dem Titel »Der Kérper des
Menschen als Vorstellung und Simulationsmodell« im Band Technologien als Diskur-
se verdffentlicht, der 2001 im Synchron Wissenschaftsverlag der Autoren von
Thomas Lésch, Dominik Schrage, Dierk Spreen u.a. herausgegeben wurde und
vergriffen ist.

- am 14.02.2026, 14:17:54. op

17


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

- am 14.02.2026, 14:17:54,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Leben jenseits von Korper und Geist

Eine der wirkungsmichtigsten Vorstellungen tiber den Menschen ist sein
geteiltes Wesen als Geist und Korper. Verantwortlich fiir diese polare Spal-
tung der menschlichen Existenz ist die Philosophie von der Antike bis in
die frithe Neuzeit — nicht die gesamte Philosophie, aber doch ein mafRgeb-
licher Teil der abendliandischen Denktradition. Sie hat im Menschen ein
rationales Wesen erkannt, an dem ein physischer Kérper hingt. Diese an-
gehingte Kérpernatur macht nicht das Wesen des menschlichen Daseins
aus, sondern charakterisiert das Naturhafte und Animalische an ihm. Mit
der Aufteilung des Menschen in einen humanen Geist und einen natiir-
lichen Kérper hat die Philosophie zugleich an der Abschaffung ihrer Zu-
stindigkeit fur die Bestimmung des Bereichs der Natur mitgewirkt. Denn
der Geist adelt den Menschen und bietet sich daher als vorziiglicher Refle-
xionsgegenstand fiir die Philosophie an. Der Korper gilt dagegen als blofe
Natur und wird durch die gleichsam naturnahen empirischen Untersu-
chungsmethoden zum Gegenstand der sich an ihm entwickelnden Natur-
wissenschaften. Die Machtverhiltnisse haben sich allerdings im Laufe der
Geschichte verschoben. Die vornehme Philosophie, die den Menschen
rationalisierte und seinen Korper ignorierte, gerit ins Hintertreffen gegen-
iiber der ordinidren Naturwissenschaft, die den Kérper und die Natur nicht
nur empirisch-formelhaft erklirt, sondern auch technisch reguliert. Seit
dem Aufkommen der Naturwissenschaften in der Neuzeit legen uns diese
Disziplinen nicht nur ihr Wissen tiber die Natur der Korper vor, sondern
haben auch begonnen, unsere natiirliche Existenz zu prigen. Vielleicht ist
es nicht ibertrieben zu behaupten, dass das naturwissenschaftliche Welt-
bild zum kulturellen Zentrum der Gegenwart geworden ist.

Wir haben uns offenbar mit dieser Situation arrangiert. Wir halten den
Vorrang der Naturwissenschaften in der Erkundung der Natur fiir ange-
messen. Vielleicht finden wir sogar, dass die kérperfeindliche Philosophie

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

20

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

diesen Niedergang verdient hat. Aber durfen wir nicht trotzdem — auch
philosophisch — nachfragen, welche Menschennatur uns naturwissen-
schaftlich vermittelt wird? Nehmen wir die Ergebnisse der Forschung blof3
passiv zur Kenntnis oder ergriinden wir aktiv deren Berechtigung? Die
Deutungsmacht der naturwissenschaftlichen Disziplinen wird hiufig wie
ein Naturgesetz des Wissens akzeptiert. Grundsitzlich gehen wir davon
aus, dass Korper Natur sind, Natur eine Sache der Naturwissenschaften
ist und Naturwissenschaften harte Fakten tiber die Korpernatur hervor-
bringen. Jenseits von natiirlicher Materie kommen Kérper nicht vor und
jenseits von Korpermaterie kommt Menschennatur nicht in Betracht. Als
kénne es kein Verstindnis jenseits der Dichotomie von Geist und Korper
geben und kein begriffliches Wissen iiber die Kérper der Menschen. Als
wire das naturwissenschaftliche Wissensmonopol keine Alleinherrschaft,
als miisste die urspriinglich philosophische Bestimmung der Trennung
zwischen Geist und Kérper nicht hinterfragt werden und als gibe es kei-
ne Kulturgeschichte der sich wandelnden Wissensformen. Zumindest die
Philosophie kénnte tiber die Friichte ihrer fritheren Denkarbeit etwas ver-
storter sein, was sie auch in der Vergangenheit war und weiterhin ist. Sie
kénnte eine Alternative zur Monokultur des naturwissenschaftlichen Wis-
senstyps entwickeln und fiir eine pluralistische Wissensethik plidieren.
Sie konnte versuchen, diese Wissensethik nicht nur formal und historisch
zu begriinden, sondern auch inhaltlich umzusetzen und sich im Rahmen
einer Wissensproduktion erneut an der Erforschung der Menschennatur
beteiligen. Grundimpuls zu einer solchen, philosophisch zu bestimmen-
den Menschennatur kénnte die Arbeit an der Uberwindung der Dichoto-
mie von Geist und Korper sein.

Die jahrhundertealte Geschichte von der kategorischen Differenz zwi-
schen Geist und Korper hat das kulturelle Bewusstsein jedoch tief geformt
und sich als Realitit ins Werk gesetzt. In unserer Selbstwahrnehmung
haben wir faktisch eine Differenz zwischen Geist und Korper und wir be-
greifen sehr konkret unseren Kérper als Materie und Natur, nicht aber den
Geist. Wenn im abendliandischen Raum von der Natur des Menschen ge-
sprochen wird, so ist der Kérper gemeint. Menschennatur und Kérperma-
terie sind so innig verbunden, dass die Begriffe fehlen, wenn von einer Na-
tur jenseits der Korper die Rede sein sollte. Andererseits gibt es auch eine
stetige Rede von der Uberwindung der Dichotomie. Doch im kulturellen
Kanon ist nach wie vor nichts itberwunden und der Vorstellungsraum von
einer Natur jenseits der materiellen Korper ist philosophisch wie naturwis-

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LEBEN JENSEITS VON KORPER UND GEIST

senschaftlich unterbelichtet. Eine bemerkenswerte Schiitzenhilfe fir die
Umwertung der Werte scheint allerdings aus den Naturwissenschaften sel-
ber zu kommen: Die beiden jiingsten naturwissenschaftlichen Disziplinen
— die Genetik und die Kognitionswissenschaften — operieren mit einem
Grundbegriff, der nicht nur eine Schnittstelle zwischen Genetik und Ko-
gnitionswissenschaften selber geschaffen hat, sondern die systematische
Trennung von Geist und Kérper zu unterwandern scheint, indem er eine
neue Kategorie anbietet. Mit dem Ordnungsparameter der »Information«
scheint die Naturwissenschaft angefangen zu haben, sich jenseits von
Geist und Korper zu bewegen. Doch was ist Information? Informationen
iiber das Wesen der Menschennatur befinden sich, naturwissenschaftlich
betrachtet, im genetischen Bauplan des Menschen und seiner neuronalen
Verfahrensweise. Eine weitere begriffliche Neuentdeckung der jungen Na-
turwissenschaften ist mit jener der Information verbunden und kénnte
auch den Weg zu einer philosophischen Bestimmung der Menschennatur
weisen: Man spricht von life sciences, wenn man die neuen Biowissenschaf-
ten meint — Lebenswissenschaften. Kann man sagen, dass sich zwischen
Geist und Korper der Lebensbegriff ins Werk zu setzen beginnt? Zirku-
liert das Leben im Dazwischen der beiden getrennten Bereiche und ver-
mittelt deren Wirkungssphiren aneinander? Mit dem Lebensbegrift wird
eine philosophische Bestimmung der Menschennatur jenseits der tradi-
tionellen Dichotomie als Planspiel denkbar. Der Lebensbegrift ist fiir die
Philosophie keineswegs neu noch ungedacht. Im Gegenteil, er hat eine
lange Tradition auch und gerade als notorische Gegenrede gegen die natur-
wissenschaftliche Deutung der Menschennatur. Im 18. Jahrhundert bringt
Immanuel Kant die Selbstzwecklichkeit des Lebens als Argument gegen
den maschinistischen Naturbegriff ins Spiel. Im 19. Jahrhundert betreibt
Friedrich Nietzsche zugleich Wissenskritik und vertritt einen dionysischen
Lebensbegriff. Anfang des 20. Jahrhunderts bezieht Helmuth Plessner
Geist und Korper aufeinander und entwirft mit dem Konzept des lebendig-
bewussten Seins in der Leiblichkeit einen philosophischen Begriff von der
Menschennatur — um hier drei philosophische Protagonisten zu nennen.
Trotz dieser bekannten philosophischen Vordenker lassen wir uns
aber hier den Hinweis auf das Leben von den avancierten naturwissen-
schaftlichen Disziplinen neu geben. Sie entdecken vielleicht nur einen al-
ten Reflexionsgegenstand der Philosophie, aber mit dem Verweis auf die
»Klugheit« der Naturwissenschaften geht es um einen Einsatz in das Spiel
der Michte des Wissens. Bemiithen wir uns nicht um die anachronistische

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

21


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

22

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

Philosophie und ihre Bestimmung des Lebensbegriffs, sondern lassen wir
uns von den fortschrittlichen Ideen der Naturwissenschaften im Rahmen
der gegenwirtigen Aufmerksamkeitspolitik inspirieren und das Leben von
dort her als Phinomen naturphilosophisch entdecken. Und gehen wir nun
zu den historischen Vorldufern der life sciences zuriick.

VoN DEN ANFANGEN DER LEBENSWISSENSCHAFT

Die Lebensnatur des Menschen hat in der Geschichte der Naturwissen-
schaften eine wechselvolle Vergangenheit, in der sie mal aufmerksamer
und mal beildufiger untersucht wurde. Jedoch gibt es in dieser Geschich-
te einen bemerkenswerten, wenn auch kurzen historischen Moment, wo
das Leben ganz besonders im Zentrum der Aufmerksamkeit stand und
intensiv in den philosophischen und naturwissenschaftlichen Disziplinen
diskutiert wurde. Ich habe dazu ein ganzes Buch geschrieben,' da dieser
Moment nicht alleine deswegen interessant ist, weil hier das Lebensphéno-
men ungewohnlich ernst genommen wurde. Entscheidender ist, dass die
Lebensnatur in diesem historischen Moment ontologisch als mediales Ge-
bilde analysiert wurde und historisch die vollstindige Trennung der Dis-
ziplinen von Philosophie und Naturwissenschaft noch nicht bestand. Das
Lebensphinomen wurde wissenschaftlich-philosophisch untersucht und
dabei medial bestimmt. Es handelt sich um die Zeit des spiten Barocks,
als die Forscher zwischen begrifflich-spekulativer Naturphilosophie und
empirisch-mathematischer Naturwissenschaft changierten. Die Naturwis-
senschaft wurde in dieser Phase der europiischen Kulturgeschichte erst
entwickelt und die Philosophie verabschiedete sich nur langsam von dem
Anspruch, auch Natur philosophisch zu bestimmen. In dieser unruhigen
Zeit des Barocks, als die Forscher noch begrifflich iiber den Gegenstand
ihrer empirischen Untersuchungen philosophierten und die Philosophen
noch ihre Begriffe nutzten um Natur zu beforschen, wurde das Leben als
elektrische Kraft entdeckt: Eine Kraft, die zwischen Korperorganen und
Geisteskriften vermittelte — physisch und begrifflich. Das Spektakulire
war daran auch die Elektrizitit. Die Elektrizitit selber wurde sowohl wis-
senschaftlich wie philosophisch als eigentiimliches Phinomen diskutiert.

1 | Anke Haarmann: Lebensgebilde: Die Erfindung der medialen Natur. Wien
2006.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LEBEN JENSEITS VON KORPER UND GEIST

Sie oszillierte zwischen Kraft und Materie, Geistigem und Korperlichem,
zwischen physis und metaphysis. Elektrizitit war Kraft und Stoff in einem
und wurde im Barock zur physikalischen Gruppe der »Unwigbaren« ge-
zihlt. Wihrend nidmlich die richtige Materie zu wiegen war, besafS der elek-
trische Stoff in seiner fliichtigen Leichtigkeit eine Materialitit, die nicht
zu wiegen war. Er war Materie und doch unwigbar. Er war fliichtige Kraft
und doch nicht Geist, sondern physikalische Natur. Er war ein spektaku-
lires Phanomen, das den empirischen Forschern und den spekulativen
Philosophen zu denken und zu experimentieren aufgab. In dieser kultur-
geschichtlich bemerkenswerten epistemologischen Konstellation, wo man
die Natur im Dazwischen von Philosophie und Wissenschaft erkundete,
wo es Phinomene gab, die ontologisch unklar zwischen Materialitit und
Geistigkeit changierten, in dieser Gemengelage des ausgehenden 18. Jahr-
hunderts, wird das Leben als elektrisches Phinomen entdeckt. Dieses
barocke elektrische Lebensphianomen wollen wir niher betrachten, um
schlieflich, davon inspiriert, einen philosophischen Begriff von der Le-
bensnatur als medialem Gebilde zu erproben.

ELEKTRIFIZIERUNG DES LEBENS

In den goer Jahren des 18. Jahrhunderts steht der italienische Arzt und
Forscher Luigi Galvani in seinem Experimentierzimmer und seziert einen
Frosch. Galvani ist eigentlich an der Anatomie und Funktionsweise der
Tierkorper interessiert. Wihrend er also den Curalnerv des Froschschen-
kels mit dem Skalpellmesser freilegt, um vielleicht dessen Verlauf zu
untersuchen, spriitht zufillig, so sagt die Geschichte, am anderen Ende des
Raumes eine Elektrisiermaschine einige Funken.* Diese bemerkenswerte
Maschine benutzte Galvani eigentlich fiir ganz andere Experimente. Man
kann sie sich als ein grofRes Gerit vorstellen, das durch Reibung elektri-
sche Krifte in Form von Funkenschlag freisetzt. Eine funkenschlagende
Maschine auf der einen Seite des Experimentierzimmers und das blof-
gelegte Froschbeinfleisch samt Riickenmark auf der anderen Seite. Zwei
ontologisch sehr verschiedene physikalische Dinge. Nach dem Funken-
schlag der Maschine beginnen tiberraschenderweise die Schenkel des to-

2 | Vgl. zu dieser Geschichte der Elektrisierung Aloisius Galvani: Kréfte der Elek-
trizitdt bei der Muskelbewegung (1791), Leipzig 1894.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

23


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

24

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

ten Frosches zu zucken. Galvani ist von dem plétzlichen Ereignis verwirrt
und beeindruckt ob der unerwarteten Verbindung zwischen Fleisch und
Maschine, totem Metall und lebendigem Kérper. Dieses unerwartete Er-
eignis der zuckenden Schenkel ist der Beginn einer Versuchsreihe tiber
die Natur des Lebens im ausgehenden 18. Jahrhundert. In der Folge dieser
Reihe von Experimenten mit Froschen und Grillen, Selbstversuchen und
in Reihe geschalteten Lebewesen — meint Galvani schliefilich feststellen
zu konnen, dass eine innere »tierische Elektrizitit« als Lebenskraft im
Korper zirkuliere. Diese elektrische Lebenskraft animiert — so unglaublich
es Galvani auch anmutet — natiirlicherweise und innerlich das organische
Muskelgewebe. Doch damit nicht genug. Die innere Elektrizitit, die durch
die duflere der Elektrisiermaschine kenntlich wurde, belebt offenbar den
Korper genauso — besser mit denselben elektrischen Mitteln — wie es die
Elektrisiermaschine kiinstlich von auflen tat. Neben der Elektrizitit, die
durch Blitzschlag und Reibung entsteht, gibt es offenbar eine verwandte
organische Elektrizitit und diese flieft durch die Nerven der Lebewesen
und bewegt die Extremititen. Ob also umgekehrt der Blitz und die Ma-
schine leben, wusste Galvani nicht zu sagen. Galvani wagt es aber, eine
elektrische Kraft des Lebens in Erwigung zu ziehen, weil nicht nur die le-
bendige Bewegung der Tiere, sondern auch die Wahrnehmung elektrisch
animiert werden kann — wie Galvani in weiteren Versuchsanordnungen
feststellt. Elektrische Spannung im Selbstversuch auf die Zunge gelegt,
schmeckt zu Galvanis schrecklichem Entziicken plétzlich sauer. Strom an
die Hinterbeine einer toten Grille geleitet, lisst diese zirpen. Elektrische
Impulse auf den Augapfel gelegt, fithren zu Lichtblitzen. Man kann — so
die Erfahrung des Forschers — alle senso-motorischen Lebensregungen
kiinstlich-elektrisch erzeugen. Umgekehrt wird Galvani davon ausgehen,
dass natiirliche Elektrizitit Lebensenergie ist. Experiment fiir Experiment
wird Lebenskraft als elektrische Energie entdeckt und bedacht. Die Ontolo-
gie der Lebewesen verindert sich mit diesen Versuchsanordnungen, denn
Elektrizitit beginnt zum Organismus zu gehoren, und mit ihr wird die be-
merkenswerte Kategorie der »Relationalitit« in die grundbegriffliche Vor-
stellung vom Leben eingetragen. Denn durch die Spannung in den Nerven
verbindet organische Elektrizitit die Organe des Korpers mit den Regun-
gen und Empfindungen des Geistes. Die Seele, welche einen Geschmack
erfihrt oder einen Muskel bewegen will, steht offenbar in Verbindung mit
den elektrischen Impulsen der Nerven, welche die Empfindung von Sin-
nesorganen leitet oder den Willen an Muskeln vermittelt.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LEBEN JENSEITS VON KORPER UND GEIST

Im Dazwischen von materiellem Kérper und immateriellem Geist
pulsiert das elektrische Leben und verbindet die beiden. Doch mit der
Uberwindung der klassischen Dichotomie zwischen Geist und Kérper
ist es bei diesen Experimenten in dieser epistemischen Zeit noch nicht
genug. Die galvanischen Versuche sorgen fiir weitere Verwirrung in der
Ontologie und Ordnung der Dinge. Auch die elektrischen Gerite gera-
ten in ein unerwartetes wechselwirksames Verhiltnis zu den lebendigen
Korpern. Lebenskraft und elektrische Kraft tiberkreuzen sich im Medium
der Elektrizitit und verbinden Gerite und Kérper miteinander. Auch diese
Kompatibilitit zwischen lebendigen und technischen Einheiten beginnt
zur neuen Ontologie der Lebewesen zu gehdren, die eine Ontologie der
Lebewesen und der Apparate geworden ist. So sieht man Galvani vom
Automatentanz der Froschschenkel beeindruckt, die sich in Reihe geschal-
tet rthythmisch zum Takt der Elektrisiermaschine erheben: ein »fiirwahr
ergotzliches Schauspiel«. Nicht das Absurde dieses Theaters ist hier von
Belang, sondern die grundbegriffliche Modifikation im Verstindnis leben-
diger Natur, die mit der Inszenierung der tanzenden Froschschenkel sicht-
bar und denkbar wird. Das technische Gerit ist der Kérper, der sich wie
eine Maschine und durch kiinstlich erzeugte Kraft wie lebendig bewegt.
Die energetische Substanz der Apparate und der Lebewesen ist austausch-
bar geworden. Korper und Maschinen sind aneinander anschlief8bar. Der
Korper lebt dabei nicht wie eine Maschine, sondern er ist das elektrische
Gerit, das Energie erzeugt und Bewegungen animiert. Das Theater der
tanzenden Froschschenkel ist ein epistemisches Schauspiel, bei dem die
Parameter dessen verschoben werden, was »natiirliches Leben« im Ver-
hiltnis zu »kiinstlichen Apparaten« bedeutet.

Man kann sich die Tragweite dieser Experimente nicht deutlich genug
vor Augen flihren. Vor der barocken Elektrisierung des Lebens war eine
Vorstellung verbreitet, die von der rein stofflichen Materialitit des Kor-
perlebens ausging. Entsprechend der kategorischen Differenz zwischen
Geist und Korper waren die Lebensphdnomene der Korper von den geis-
tigen Kriften des Geistes getrennt. Materie war etwas Grundanderes als
der Geist und der Geist konnte nicht materiell auf die Mechanismen der
Korper einwirken. Man fahndete folglich und konsequent nach einer ma-
teriellen Erklirung fiir das Korperleben. Der Forscher und Philosoph René
Descartes hatte kleinste Partikel und feine Fiden angenommen, die sich in
den Nervenbahnen befinden und die durch Zugeffekte oder StoRmecha-

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

25


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

26

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

nismen Reaktionen im Korper auslésen. Die einzig denkbare materielle
Kraftart in der Neuzeit war die mechanische Kraft zwischen festen Teil-
chen. Entsprechend wurde Lebenskraft auch bei Descartes in der Logik
von Stofs- und Zugmechanik verstanden. Kleine feste Lebensteilchen stie-
Ren sich durch die Nervenkanile und bewegten die Muskeln durch stoff-
liche Anreicherung. Der Bizeps straffte sich, weil die Nervenpartikel hin-
eingestoflen wurden. Lebenskraft war mechanische Kraft und daher der
Korper zu begreifen wie eine mechanische Maschine, so Descartes.

Neben dem Leben, tiber das man schon linger nachdachte, war hin-
gegen die Elektrizitit ein Phinomen, das erst seit kurzer Zeit erforscht
wurde und das auch nicht im Zentrum der wissenschaftlichen und phi-
losophischen Aufmerksamkeit stand. Sie war ein seltenes Ereignis der
unbelebten Natur, das vor allem beim Blitzschlag vorkam. Man hatte ge-
lernt diese Elektrizitit dosiert mit Hilfe von Elektrisiermaschinen durch
Reibung kiinstlich zu erzeugen. Als erstaunliches Gerit mit wunderbarem
Funkenschlag kam die Elektrisiermaschine auf Jahrmirkten zum Einsatz.
Die Elektrizitit war aber nicht nur ein seltenes Phinomen, sondern auch
eine seltsame Kraft. Denn was ist — philosophisch gesehen — eine Kraft
itberhaupt, wenn nicht Materie? Von welcher Substanz sind Licht, Wirme
oder eben Elektrizitit? Kraft war nicht gut in die herrschende Ontologie
der Dinge einzuordnen. Halb natiirlich-stofflich, halb immateriell-geistig
forderte das Phinomen dazu auf, die Kategorien zu sprengen. Man kann
sich vorstellen, wie unglaublich der Zusammenstof$ von elektrischer Kraft
und Lebenskraft im Korper der Frosche wirken musste. Kiinstliche und
zudem raumlich weit entfernte Elektrizitit animiert, ohne materielle Zwi-
schenschritte, das Leben, das sich als elektrische Lebenskraft offenbart. Es
ist eine Kraft, die tiber den Raum hin und durch den Kérper hindurch
vermittelt und halb metaphysisch den Kérper mit dem Geist in Beziehung
setzt. Eine fiirwahr paradigmatische Erschiitterung. Erstaunlicherweise
hat die Entdeckung der Lebenselektrizitit nicht das Grundverstindnis von
der Natur der Lebewesen verandert. Das Mediale der Kraft wurde in der
modernen Biologie des 19. Jahrhunderts nicht weiterverfolgt. Das Leben
wurde ideengeschichtlich nicht als dritte Kategorie zwischen Geist und
Materie eingesetzt.

3 | Vgl. René Descartes: Die Leidenschaften der Seele (1649), Hamburg 1996
bzw. Uber den Menschen (1632)/Beschreibungen des menschlichen Kérpers
(1648), iibersetzt und eingeleitet von Karl E. Rothschuh, Heidelberg 1969.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LEBEN JENSEITS VON KORPER UND GEIST

DAS VERPASSTE LEBEN

Die Experimente von Luigi Galvani fanden in jenem Zeitraum zwischen
dem 18. und 19. Jahrhundert statt, in dem die wissenschaftlich-medizini-
sche Biologie insgesamt begann, die philosophisch-materialistische Natur-
vorstellung abzulésen, und der Begriff des Lebens an Bedeutung gewann.
Im materialistischen Zeitalter Descartes’ existierten natiirliche Kérper, die
bestimmte Organe besaflen, die zu Stoftklassen gebiindelt werden konn-
ten und zu bestimmten Mechanismen fihig waren. Diese Korper besaflen
in dem Mafle kein eigentliches Leben, wie sie in eine stoffliche Ordnung
der Organe und eine Mechanik der Bewegungen eingebettet waren. Car-
tesianische Lebewesen bewegten sich mechanisch — sie lebten nicht. Im
ausgehenden 18. Jahrhundert begannen neue Perspektiven diesen materia-
listisch-naturphilosophischen Blick auf die Dinge abzulésen. Die Organe
traten nicht mehr als stoffliche Formen in Erscheinung. Sie wurden statt-
dessen in Hinblick auf die Krifte relevant, die sie untereinander unter-
hielten. Der Organismus begann in dieser neuen biologischen Ordnung
als der Zusammenhang — nicht die reine Stofflichkeit — seiner Elemente
zu leben. So stellte der bekannte Physiologe Johann Christian Reil im aus-
gehenden 18. Jahrhundert den Begriff einer organischen Lebenskraft ins
Zentrum seiner Forschung und verband ihn mit der physikalischen Natur-
kraftforschung seiner Zeit.* Fiir Reil, der das Leben der Organismen als
Kraft der Natur verstehen wollte, taugten die stofflichen Dinge und me-
chanischen Bewegungen zur Erklirung nicht mehr. Vor dem Hintergrund
dieses Zweifels an der Materie griff Reil auf das Repertoire der feineren
Naturkrifte zuriick, die ihm die zeitgendssische Naturforschung unter
dem Namen der Imponderabilien bot. Zu diesen »Unwigbaren« gehorte
das Licht ebenso wie die Luft und die neuere Luftart des Oxygens, das Feu-
er, die Wirme, der Magnetismus und schlieflich die Elektrizitit. Die Kate-
gorie dieser feinstofflichen Krifte begann fiir den Kérper der Lebewesen
relevant zu werden und ein neues Verstindnis vom lebenden Organismus
zu etablieren. Reil ging davon aus, dass der gesamte Korper der Lebewe-
sen und in ihm jedes Organ seine lebensbewirkende Funktionstiichtigkeit
vermittels der feineren Krifte erhielt, die ihm zugesetzt waren und ihn
reaktionsfihig machten. Krifte begannen im 19. Jahrhundert zwischen

4 | Johann Christian Reil: Von der Lebenskraft (1795), eingeleitet und herausge-
geben von Karl Sudhoff, Leipzig 1910.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

27


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

28

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

den Organen zu wirken und die Kérper zu beleben. Naturwissenschaft-
liche Experimente, mehr als naturphilosophische Spekulationen, sorgten
fur die Plausibilitit dieser neuen Vorstellungen. Aus beidem wurden die
moderne Biologie und ihr lebendiger Organismus als Erkenntnisgegen-
stand geboren.

Eingebettet in diese allgemeine epistemologische Verschiebung von
der mechanischen Betrachtungsweise iiber die Natur der Dinge hin zur
modernen biologischen Vorstellung vom Leben erscheint also auch die
Elektrisierung des Lebens, wie sie von Galvani entdeckt und diskutiert
wurde, als Beitrag zur neuen Sicht auf die lebendigen Wesen. Die Elekt-
risierung des Lebens wird vor dem Hintergrund der ideengeschichtlichen
Verschiebung von der Naturphilosophie zur wissenschaftlichen Biologie
als eine Entdeckung kenntlich, die parallel zur Entdeckung der Kriftere-
lationalitit der Organe dazu beitrigt, das Leben als Phinomen ins Feld
der neuen modernen biologischen Vorstellungen zu integrieren und zu
erkliren. Doch das von Galvani experimentell beobachtete und begrifflich
reflektierte elektrische Leben ist nur scheinbar ein Beitrag zu dieser neu-
en allgemeinen Theorie des organischen Lebens. Denn die Thematik des
organischen Lebens und das Aufkommen der neuen Biologie kann der
korperlichen Elektrizitit und dem elektrischen Leben zwar zu einer kur-
zen Aufmerksambkeit verhelfen. Und mit der Kraftrelationalitit der Organe
werden Vorstellungen tiberhaupt méglich, die der kérperlichen Elektrizi-
tit eine ontologische Plausibilitit verschaffen. Krifteverhiltnisse und fein-
stoffliche Verbindungen wurden als Aspekte des Kérpers und des Lebens
denkbar und diese feinstofflichen Krifteverhiltnisse begleiteten auch die
Vorstellungen von Elektrizitit. Durch diese Korrelation von Leben und
Elektrizitit auf der Ebene ihrer ontologischen Beschaffenheit wurde die
Elektrizitdt im Korper als Beschaffenheit des Lebens denkbar.

Doch vor dem Hintergrund einer Differenz zu der — nach wie vor — du-
alistischen Grundprimisse der wissenschaftlichen Biologie wird das elekt-
rische Leben »nicht« zum Leitbegriff der Moderne: Es unterstiitzt eine an-
dere ontologische Ordnung. Das elektrische Leben funktioniert im Kontext
einer Systematik, in deren Zentrum ein medialer Kraft- und Lebensbegriff
steht. Dieses mediale Dazwischen bleibt auch fiir die moderne Biologie
unvorstellbar. Das Unvorstellbare liegt weniger im Elektrischen der Ver-
kniipfung, sondern vielmehr im Sachverhalt der Beziehung tiberhaupt.
Denn diese Beziehung, die den Geist elektrisch in den Korper integriert
und den Korper elektrisch in den Geist involviert, bringt das Leben als elek-

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LEBEN JENSEITS VON KORPER UND GEIST

trisches Medium jenseits der ontologischen Trennung zwischen Geist und
Kérper ins Spiel. Diese elektrische Verschrinkung von Geist und Kérper
bleibt eine schwierige Vorstellung fiir die Moderne, denn der moderne Or-
ganismus lebt in der Abgrenzung zum Geist ganz und gar korperlich. Die
Disziplin der Elektrophysiologie, die das elektrische Leben in der moder-
nen Biologie in der Folge der Galvanischen Experimente zum Gegenstand
ihrer Untersuchungen hatte, richtete ihre Aufmerksambkeit folglich nicht
auf das Phinomen einer Kraft im Dazwischen, sondern auf die Qualititen
der korperlichen Gewebestoffe, aus deren »Ladung« heraus die Elektrizi-
tit im Korper als Stofffluss erklirt werden kann. Die mediale Vorstellung
von einer elektrischen Verbindung zwischen Geist und Kérper bedurfte
dagegen einer Modifikation der Vorstellung vom Geist, um plausibel zu
werden. Diese Modifikation in der Vorstellung vom Geist begann sich erst
in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts langsam zu etablieren. Die Elek-
trophysiologie musste die wissenschaftliche Disziplin der Elektropsycho-
logie hervorbringen, um die mediale Logik ihres Erkenntnisgegenstandes
langsam wirksam werden lassen zu kénnen. Die Elektropsychologie unter-
sucht das Phinomen, das bis dahin Geist genannt wurde, unter dem Ge-
sichtspunkt elektrischer Zirkulationsprozesse. Mit dieser Vorstellung von
Prozessen und Zirkeln operiert die Elektropsychologie in jenem Zwischen-
raum zwischen psychologischem Geist und physischem Kérper, innerhalb
dessen endlich das elektrische Leben als »Vermittlungsinstanz« denkbar
wird. Erst mit der Elektropsychologie kommt das elektrische Leben im 20.
Jahrhundert im Vorstellungsraum medialer Vermittlungsprozesse an — es
wird allerdings in dieser neuen Zeit nicht mehr begrifflich-philosophisch
gedacht wie bei Galvani, als er versuchte, das neue Phinomen in onto-
logische Worte zu fassen. So gesehen ereignet sich die begriffliche Elek-
trisierung des Lebens kulturhistorisch gewissermaflen vor ihrer Zeit und
tragt nachtriglich und naturwissenschaftlich-technologisch vermittelnd
zur Wirkung desjenigen Vorstellungsraumes bei, der ihr entspringt. Im
Anschluss an die historische Entdeckung der elektrischen Lebensprozesse
als begrifflich-experimentelle Sache, beginnt mit dem 20. Jahrhundert erst
das Leben als elektrisches Medium in das Denken zu treten, aber es tritt
dort naturwissenschaftlich-technologisch in Erscheinung.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

29


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

30

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

MEDIALE GEBILDE

In den goer Jahren des 20. Jahrhunderts steht schliellich der australi-
sche Kinstler Stelarc verkabelt und halb nackt auf einer Bithne und lisst
zum Erstaunen des Publikums seine Arme von fremden Kriften bewe-
gen.’ Stelarc, der Kunstler, ist der Frosch der Gegenwart. Wieder ein blo-
Res Spektakel ohne grundbegriffliche Wirkung? Seine Performancebiih-
ne reprasentiert das Experimentierzimmer. Das epistemische Schauspiel
wurde zu einem isthetischen Schauspiel. Die Elektrisiermaschine ist
das Computernetzwerk. Stelarcs Arme werden von elektrischen Kriften
animiert, die tiber Kabel in den Kérper eindringen. Die Kabel sind mit
dem Internet verbunden und an Computerterminals angeschlossen. Ver-
schiedene Nutzer »spielen« an diesen Terminals mit einer Software, die
vorprogrammierte Bewegungsabliufe aus einer »Bibliothek der Gesten«
aktiviert. Entsprechend der jeweiligen Aktivierung werden Signale von
den Computern iiber das Internet ausgesandt, per Zufallsgenerator ver-
mischt und auf den Korper des Kiinstlers angewendet. Die einlaufenden
Impulse bewegen den organischen Muskelapparat. Doch die Beziehung
zwischen den korperlichen Bewegungen am Ort der Performance und
den digitalen Bewegungsmustern am Ort der Gerite ist im 20. Jahrhun-
dert wechselwirksam geworden. Stelarc ist keineswegs nur fremd- und
ferngesteuert wie Galvanis skalpierte Frosche, sondern er beeinflusst
mit seinen korperlichen Gesten zugleich die Software der Computer, die
ihn steuert. Die Bewegungsablidufe von Stelarc werden ins elektronische
Netz eingespeist und in das Repertoire der gespeicherten Gebirden auf-
genommen. Ein »Gebilde« von einfliefenden und ausstromenden — inter-
medialen — Abhingigkeitsverhiltnissen hat sich etabliert. Stelarc macht
dieses mediale Gebilde durch den Einsatz von Technologie, Kabelgewirr
und Performancebiihne sichtbar. Was am barocken Frosch als elektrische
Lebenskraft entdeckt und ausprobiert wurde, lisst sich im 20. Jahrhun-
dert als verfeinerte mediale Natur des Lebens zur Schau stellen. Die Per-
formance offenbart, als kleine kiinstlerische Inszenierung am Rande des
wissenschaftlichen Geschehens, die mediale Daseinsform der Lebewesen.
Die materiellen Korper treten im Rahmen dieser Daseinsform in ihrer Be-
deutung zuriick und werden — gemeinsam mit den Geriten — zu Ausfiih-

5 | Vgl. Stelarc: »Von Psycho- zu Cyberstrategien«, in: Kunstforum Internatio-
nal, Band 132, 1995, S. 72 ff.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LEBEN JENSEITS VON KORPER UND GEIST

rungsorganen des medialen Lebens, das zum Wahrheitszentrum dieser
Natur der Lebewesen wird. Denn nicht die materielle — die fleischliche —
Existenz des Organismus bestimmt das Wesen des Spektakels, sondern
die als Leben kenntlichen Bewegungsabliufe, die der Kérper ausfiihrt. Die
Performance verstort, weil die Lebensnatur scheinbar ferngesteuert und
mit Gerdten kompatibel wird. In dieser Verschiebung der Aufmerksamkeit
von der Korpermaterie auf die ferngesteuerten Lebensprozesse wird aber
zugleich die mediale Wahrheit des Lebens als Aktivitit im Dazwischen von
»Sender« und Empfinger« sichtbar. Die barocke Ontologie vom elektri-
sierten Leben, die wir in den Galvanischen Experimenten erkannt haben,
verdichtet sich zu einer Mediologie — einer Lehre vom medialen Dasein der
Lebewesen. Mediale Lebenskrifte, die innerhalb und aulerhalb der Kér-
per zirkulieren, charakterisieren die Beschaffenheit der Wesen, die Leben
haben. Und diese mediale Beschaffenheit ist in der Vorstellungswelt des
ausgehenden 20. Jahrhunderts kein Ding der Unmdglichkeit mehr. Von
der Biologie der organischen Dinge im 19. Jahrhundert hat sich offenbar
der Blick auf die Physiologie der elektrischen Zusammenhinge verscho-
ben und erlaubt eine Vorstellung von der Natur als einem Lebensgebilde.

PRODUKTIVE GENEALOGIE

Was ist das Bemerkenswerte an dieser kleinen Genealogie vom elektrisier-
ten Frosch zum medialisierten Kiinstlergebilde? Was kann dem Schauspiel
der Verkabelung zwischen Mensch und Technologie entnommen werden?
Entscheidend ist, dass unterhalb der naturwissenschaftlich-technolo-
gischen Oberfliche der Experimente und Inszenierungen der genealogi-
sche Bogen vom elektrisierten Frosch zum medialisierten Menschen eine
Geschichte von der Natur der Lebewesen freilegt, die verspricht, den vor-
herrschenden naturwissenschaftlichen Diskurs tiber das Wesen der physis
zu irritieren. Denn im Wahrheitszentrum der wissenschaftlichen Diskur-
se, welche die Natur untersuchen, wie etwa die life sciences, steht entgegen
ihres Namens nicht das mediale Leben, sondern der organisch-codierte
Korper. Im wissenschaftlichen Diskursraum sind dabei die Kategorie der
Medialitit oder die Disziplin der Elektrophysiologie keineswegs abwesend.
Aber sie markieren nicht das Wahrheitszentrum der Natur der Lebewe-
sen. Jenseits der fithrenden wissenschaftlichen Vorstellungen iiber das
epistemische Zentrum der Natur entfaltet sich mithin durch den Blick auf

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

31


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

32

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

die elektrisierten Frosche und das medialisierte Kiinstlergebilde kein ganz
anderer, aber ein etwas verschobener Vorstellungsraum. Nicht die Gene-
tik des Korpers, sondern das mediale Leben bildet den Mittelpunkt dieser
anderen Geschichte von der Natur. Dieser andere Mittelpunkt ermoglicht
einen verinderten Blick auf die Natur der Lebewesen. Vermittelt durch die
Neuerzihlung der Geschichte sehen wir eine Variation im Wesen der Na-
tur und erkennen eine andere Mdéglichkeit das Wissen zu konfigurieren.
Die andere Natur und das andere Wissen scheinen sich parallel zu den
herrschenden Vorstellungen — gleichsam neben diesen — auffinden zu las-
sen. Die medialen Gebilde sind schlicht ein unterbelichteter Nebenzweig
der Ideengeschichte.

Erkenntnistheoretisch fithrt der genealogische Verweis auf die mediale
Natur der Lebewesen tatsichlich eine Variabilitdt von Vorstellungsweisen
und eine Pluralitit von moglichen Erkenntnisgegenstinden vor Augen.
Im Méoglichkeitsrepertoire des Natiirlichen scheint ein Facettenreichtum
zu liegen, der sich in unterschiedlichen Wissenstypen widerspiegelt. Mit
der Koexistenz dieser verschiedenen Wissenstypen wird deutlich, dass
weder die herrschenden Disziplinen noch die marginalen Konzepte al-
leinige Wahrheit fiir sich beanspruchen kénnen, und diese Pluralitit der
Geltungsanspriiche legt auf normativer Ebene einen achtsamen Umgang
mit dem Wissen iiber die Natur nahe. Es ist am Ende diese iibergeordne-
te These, welche die Rekonstruktion der Genealogie des medialen Lebens
leitet. Mit der kleinen Geschichte iiber den Ursprung des medialen Lebens
aus der Gemengelage des Barock bis in das Spektakel zeitgendssischer
Performancekunst ging es darum, die Pluralitit méglicher Wissenstypen
und Gegenstandsbereiche von philosophischer Seite aus zu unterstiitzen.
Diese wissensethische Haltung und ihr produktives Plidoyer fiir eine Plu-
ralitdt der Wissenstypen stehen im Hintergrund, wenn das Schauspiel der
elektrisierten Frosche und die Inszenierung des verkabelten Kiinstlers auf
der Bithne der Ideengeschichte in Szene gesetzt werden. Die Geschich-
te vom Frosch zum Kiinstlergebilde erweitert durch den anderen Gegen-
standsbereich und das andere Naturverstindnis, das in ihr eingebettet ist,
den Wahrnehmungshorizont fiir mégliche andere Vorstellungen von der
Natur der Lebewesen.

Elektrizitit ist dabei das Phinomen, mithilfe dessen Medialitit histo-
risch entdeckt werden konnte. Die Aufgabe der Philosophie besteht darin,
nicht nur die Aufmerksamkeit fiir diese andere Geschichte zu wecken,
sondern auch einen Begriff von dieser anderen Natur zu entwickeln. Der

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LEBEN JENSEITS VON KORPER UND GEIST

philosophische Begriff des Medialen sollte es erlauben, den Méglichkeits-
raum der anderen Natur zu denken. Diese philosophische Bestimmungs-
arbeit positioniert sich dabei nicht als spekulative Erfindung, sondern als
eine Arbeit, die im Fundus des Bestehenden die Spuren des anderen Wis-
sens ausweist und entfaltet. Eines dieser Fundstiicke ist das medialisier-
te Leben und seine genealogische Geschichte von barocken Froschen zu
technoiden Kiinstlerkérpern. Dieses Fundstiick ist auf den ersten Blick von
einer Technisierung der Lebensnatur gekennzeichnet. Fiir eine philoso-
phische Weiterentwicklung des Begriffs des Medialen als Natur ist es dann
entscheidend, dass die Elektrizitit und die technologischen Gerite histo-
rische Inspirationsquellen und Platzhalter sind, mithilfe derer die Vorstel-
lungen von Medialitit im Lebensphinomen entdeckt werden konnten.

Die LEBENSNATUR - EIN PHILOSOPHISCHES RESUMEE

Was kann am Lebensbegriff verhandelt werden, so dass dieses Phinomen
durch seine philosophische Bestimmung zur Uberwindung der Dichoto-
mie zwischen Geist und Korper beitrigt und die Hegemonie der natur-
wissenschaftlichen Naturdeutung relativiert? Versuchen wir ein kleines
Restimee: Das Leben kann als eine Aktivitdt beschrieben werden, die sich
zu keinem Zeitpunkt fixieren l4sst. Der Charakter des Lebens, der philo-
sophisch semantisch markiert werden kann, besteht in dieser Komplexitit
von Titigkeiten des Korpers im Zusammenhang ihrer Wechselwirkungen
mit Umfeldern im Rahmen einer Geschichte der Aktivititen und Effekte.
Es ist vielleicht profan, aber ontologisch erst einmal zu fassen: Alles hingt
im Phinomen des medialen Lebens mit allem zusammen. Das, was me-
dial genannt werden wiirde, das Vermittelnde im Dazwischen miteinander
wirkender Zusammenhinge, dieses Ensemble an Krifteverhiltnissen —
das, was nur als Verhiltnis ist, dieser Bedeutungsraum des Medialen cha-
rakterisiert das Wesentliche des Lebens, wie es durch seinen Vermittlungs-
charakter die Trennung in Kérper und Geist zu {iberwinden verspricht.
Die Beschreibung des Lebens als Kriftefeld beinhaltet schlieRlich eine ten-
denzielle Unkalkulierbarkeit und Kontingenz der Natur. Es entzieht sich
darin der instrumentellen Vernunft und effizienten Pragmatik, die man-
ches naturwissenschaftliche Wissen dem Menschen fiir seine Natur nahe
legt. Im Bereich des Lebensphidnomens durchkreuzen sich Faktoren der
Tatigkeit, der Vermittlung, der Prozesshaftigkeit, Fliichtigkeit, Kraft und

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

33


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

34

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

Potentialitit, wie sie vielleicht mit dem Begrift der energeia fixiert werden
konnen, mit dem Aristoteles so etwas wie eine Erméglichungsbedingung
bezeichnete.

Der genealogisch gewonnene, mediale Lebensbegriff ist hingegen
nicht dem freien Spekulieren entsprungen wie der aristotelische Begriff
der energeia, sondern den naturwissenschaftlichen und performativen Ex-
perimenten entnommen. Er wird trickreich dem herrschenden objektivie-
renden Naturalismus gerecht. Ist aber nunmehr die Menschennatur eine
mediale Lebensnatur, weil die Natur so beschrieben werden kann? Was
wir erkennen konnen, ist eine Kulturgeschichte, innerhalb derer das Le-
ben philosophisch und wissenschaftlich unterschiedlich verstanden und
behandelt wurde. Von dieser historischen Realitit des Lebensbegriffs her
lassen sich begriffliche Felder und Vorstellungsriume fiir eine mediale
Bestimmung heranziehen. Eine philosophische Naturbestimmung ist re-
konstruktiv und produktiv zugleich. Sie rekonstruiert eine Genealogie von
Bestimmungsarten und generiert aus diesen Bestimmungsarten einen
verhandelbaren Begriff von der Natur — auch des Menschen.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Produktivismus des Wissens
(anderes Denken)

Die Erfindung von Wissen ist ein unmogliches Unterfangen. Und doch
soll es in diesem Text darum gehen, diejenigen Rahmenbedingungen zu
skizzieren, unter denen eine Erfindung von Wissen notwendig wird, und
es soll darum gehen, Methoden vorzuschlagen, nach denen die Arbeit des
Erfindens vonstattengehen konnte: mit einer Kunst der kleinen Erzihlung,
dem produktiven Gebrauch der Geschichte und der Schépfung von Begrif-
fen. Es wird also um ein scheinbares Paradox gehen, nimlich das Regel-
werk einer Wissenschaft des Erfindens. Warum? Weil das Erfinden von
Wissen im Rahmen einer Ethik der Pluralitit in Hinblick auf das Wissen
geboten scheint. Warum aber brauchen wir diese Ethik des pluralen Wis-
sens?

Wir benotigen eine Ethik-Pluralitit in Hinblick auf das Wissen, weil
wir uns in einer Phase der Kulturgeschichte befinden, in der einerseits die
Objektivitit des Wissens und die Fortschrittslogik der Erkenntnis in Frage
gestellt worden sind, und wir anderseits in einer Zeit leben, in der die
Wissenschaften eine iiberragende Position in der allgemeingiiltigen Deu-
tung unserer Natur und unseres Verhaltens einnehmen. So erwartet die
gesellschaftliche Offentlichkeit beharrlich von den Wissenschaften eine
abschliefende Wahrheit {iber die Natur der Dinge und des Menschen.
Gleichzeitig haben historische, philosophische, anthropologische, phy-
sikalische sowie mathematische Studien zu zeigen versucht, dass unter-
schiedliche Diskurstypen in verschiedenen logischen Wirklichkeitsebe-
nen, zeitlichen Epochen oder Kulturen herrschen und davon auszugehen
ist, dass sie unterschiedliches Wissen, aber keine iibergeordnete Wahrheit
erbringen. So zeichnet der Wissenschaftstheoretiker Thomas Kuhn in sei-
ner Theorie zur Struktur wissenschaftlicher Revolutionen die historischen

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

Paradigmenwechsel nach, in denen die Wissenschaften, ausgelost durch
Krisen, neue Erkenntnistypen hervorbringen, die mit den vorhergehen-
den unvereinbar sind. Nicht unihnlich analysiert der Philosoph Michel
Foucault in der von ihm so genannten »Archiologie« und »Genealogie«
des Wissens die Ideengeschichte, um die These zu vertreten, dass die je-
weils herrschenden Wissenstypen unterschiedlicher historischer Epochen
untereinander nicht kompatibel waren. Der Anthropologe Bruno Latour
nimmt die wissenschaftlichen Labore und Forschungsmethoden der
Gegenwart wie fremde Kulturen und exotische Rituale in Augenschein.
Aus seinen Beobachtungen leitet er ab, dass Erkenntnisgegenstand und
Wissenschaftler mit Forschungspolitik und gesellschaftlichen Interessen
verwoben sind und als Hybride einer ontisch-epistemologischen Gemen-
gelage betrachtet werden miissen — um hier exemplarisch drei Vertreter
der kritischen Wissenschaftsforschung zu benennen.! Und gleichzeitig
vermerken Hirnforscher, dass die Wahrheit des Denkens in der Topologie
der zerebralen Struktur zu beobachten sei, oder viele Genetiker gehen da-
von aus, dass die Gene unverinderlich sind und kriminologische Schliisse
daraus abgeleitet werden kénnen.

Was machen wir mit dieser Ungleichheit des Gleichzeitigen? Welchem
Wissen oder welchem Diskurstyp wollen wir Glauben schenken — dem
Wahrheitsanspruch oder der Problematisierung? Und reicht das Bekennt-
nis fiir das eine oder andere Diskursfeld aus oder miissen wir aktiv werden
und ein anderes Wissen generieren? Die ungewohnliche Frage wird sein:
Was »wollen« wir denken? Wir werden die Frage nach der Geltung des
einen oder anderen Wissenstyps nicht abschlieRend beantworten kénnen
und konnen gleichwohl diejenigen Wissenstypen ausweisen, um deren
Vorrang es im Sinne einer »Ethik der Pluralitit« ginge. Wir nehmen die
ungewohnliche Perspektive ein, die danach fragt, inwiefern ein Diskurstyp
ethisch vertretbar ist. Warum? Weil in dem Mafle, wie die allgemeingiilti-
gen Wahrheiten nicht abschliefend bewiesen sind, Wahrheit und Wissen
Gegenstand einer Ethik werden, innerhalb derer wir uns fragen miissen,

1 | Thomas Kuhn: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt a.M.
1973, bzw. Die Entstehung des Neuen, Frankfurt a.M. 1978. Michel Foucault: Ar-
chéologie des Wissens, Frankfurt a.M. 1973, Ordnung der Dinge, Frankfurt a.M.
1971, Uberwachen und Strafen, Frankfurt a.M. 1977. Bruno Latour: Wir sind nie
modern gewesen, Frankfurt a.M. 1998, Die Hoffnung der Pandora, Frankfurt a.M.
2002.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

PRODUKTIVISMUS DES WISSENS

welches Wissen und welche Wahrheit wir an welchem Punkt unterstiitzen
wollen.

Worin bestiinden die normativen Grundlagen dieser Ethik, wenn Wis-
sen relativ geworden ist und allgemeingiiltige Wahrheiten nicht abschlie-
Rend begriindet oder bewiesen werden konnen? Von welcher Position aus
konnte fiir diese Ethik des Wissens plidiert werden? Vielleicht kann man
an dieser Stelle vorwegnehmen, dass die Wahrheit der Wissenschaften
nicht im Inhalt lige, also in der Positivitit irgendeiner Erkenntnis, son-
dern im formalen Bewusstsein von den Bedingungen der Durchsetzung
von Wissen. Denn welches Sprachspiel darf einen misstrauischer machen?
Dasjenige, welches die Position der eigenen Aussagen in der Positioniert-
heit des Wissens relativiert, oder dasjenige, welches in der Behauptung
von Wahrem den eigenen Kontext ignoriert? Aussagen, die mit den Worten
beginnen: »wissenschaftliche Untersuchungen haben gezeigt, dass ...«, er-
michtigen immer noch ein gesellschaftlich anerkanntes System von Sit-
zen, innerhalb dessen die uneingeschrinkte Geltung des wissenschaftli-
chen Zeigens nicht mehr in Zweifel gezogen wird. Es ist die Totalitit dieser
Anmaflung, der gegeniiber die Kontextualitit als ethischere Variante des
Behauptens erscheinen muss, angesichts der Beobachtung und Berechen-
barkeit einer logischen, historischen und interkulturellen Verinderlichkeit
von Wissen.

GERECHTIGKEIT DES WISSENS UND DIE KUNST
DER KLEINEN ERZAHLUNG (LYOTARD)

Mit dem franzésischen Philosophen Jean-Francois Lyotard kann man von
einer Idee der Gerechtigkeit im Umgang mit dem Wissen sprechen. Un-
gerecht ist fiir Lyotard derjenige Wahrheitsanspruch, der jede mogliche
andere Form des Wissens durch das Streben nach umfassender Geltung
und uneingeschrinkter Wirkung verdringt. Diese Verdringung lasst sich
durch keine tibergeordnete Wahrheit rechtfertigen, die jenseits des behaup-
tenden Diskurses dessen Geltungskraft zu beurteilen vermag. Wahrheit
entsteht innerhalb, nicht jenseits einzelner Diskurse, so Lyotard in seinem
Buch Der Widerstreit,> weil die Kriterien der Geltung unterschiedlichen
Regelsystemen entspringen, welche die Diskurse selber strukturieren.

2 | Jean-Frangois Lyotard: Der Widerstreit, Miinchen 1987.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

37


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

38

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

Lyotards Argument ist, dass experimentelle Verfahren in den Naturwis-
senschaften einer bestimmten Logik gehorchen und bestimmte Erkennt-
nisse hervorbringen, die nicht vergleichbar sind mit der freien Numerik
der Mathematik oder der historischen Argumentation und Logik eines
ideengeschichtlichen Diskurses, die sich wiederum nicht vergleichen las-
sen mit der Argumentationslogik eines philosophischen Systems. Wegen
der Unvereinbarkeit unterschiedlicher diskursiver Regelsysteme sei daher
radikale Pluralitit die gerechteste aller Ordnungen. Pluralitit widerspricht
formal den Mechanismen der Vereinheitlichung. Das freie Spiel mit wis-
senschaftlichen Ideen und die Heterogenitit gleichzeitig existierender
wissenschaftlicher Diskurse seien ethisch gut im Sinne der iiberdiskur-
siven Kategorie des Gerechten. »Das Erkennen der Heteromorphie der
Sprachspiele ist ein erster Schritt in diese Richtung«, notiert Lyotard. »Es
impliziert offenkundig den Verzicht auf den Terror, der ihre Isomorphie
annimmt und zu realisieren trachtet.«3 Die lyotardsche Gerechtigkeits-
theorie erhebt die Differenz und Verschiedenartigkeit zum Prinzip des
Erstrebenswerten und wendet sich gegen die Monokultur eines einzigen
Wissenstyps. In dieser Hinsicht erweist sich diese Ethik des Wissens nicht
als grenzenlos tolerant und absolut plural. Nicht alles geht in dieser post-
modernen Gerechtigkeitstheorie, denn sie verurteilt diejenigen Wissensty-
pen, die inhaltlich und formal die alleinige Geltung beanspruchen. Sie kri-
tisiert den szientistischen Totalitarismus, der als Wahrheit auftritt und sich
durchsetzt. Dieser »Terror« verbreitet ein unangemessenes Regime, weil
die Monokultur des Wissens eine Negation aller anders lautenden Mog-
lichkeiten mit sich bringt. Er negiert die Andersheit des Andersgedachten
und 16scht tendenziell das Andersseiende durch Effekte der Alleinherr-
schaft aus. Unsere wissenschaftliche Gegenwart beruht auf der Ambiva-
lenz, dass sich einerseits die Totalitit des naturwissenschaftlichen Wissens
durchzusetzen versucht, wie sich andererseits das Wissen nicht mehr auf
die Wahrheit berufen kann, weil es sich ideengeschichtlich und kulturwis-
senschaftlich als ein Effekt diskursiver Regelsysteme darstellt. Man sollte
sich nicht tduschen lassen, so dringt Lyotards Warnung aus dem Unter-
grund seines kleinen Berichts tiber das postmoderne Wissen: Die Wahr-
heit ist immer begrenzt und zugleich grenzenlos herstellbar! Und so ent-
scheidet sich der einzige postmoderne Gerechtigkeitstheoretiker in seinen
Schriften schliellich dafiir, nicht blof kritisch die Vereinheitlichung des

3 | Lyotard: Das postmoderne Wissen, S. 190.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

PRODUKTIVISMUS DES WISSENS

Wissens und die Ausschlussmechanismen der Durchsetzungspraktiken
anzuprangern, sondern konstruktiv ein alternatives wissenschaftliches
Vorgehen vorzuschlagen und sowohl der wissenschaftlichen Wahrheits-
kultur wie auch dem kritischen Kontextualismus entgegenzusetzen. Mit
Lyotard wird die Wissenschaftskritik produktiv: Sie macht sich Gedanken
itber mogliche Methoden des anders Denkens.

Die Paralogie, die Lyotard als Methode des anderen Denkens vor-
schligt, ist ein Werkzeug der Pluralitit und unterlduft die Hegemonie des
objektivistischen Wissens. Lyotard schildert sie als ein konstruktives Spiel
mit dem Wissen. Sie ist ein frohlicher Produktivismus, eine Heuristik des
Ausprobierens und eine Strategie des Denkens, die an den gewohnten
Denkmustern vorbeiforscht. Die Paralogie — der para logos — der daneben
liegende Begrift — erschaftt variable Ideen und immer neue Formationen
des Wissens. Diese Methode des Forschens betont das Bildnerische der
Wissenschaften und dieser Aspekt ist fiir Lyotard der ethischere des For-
schens, denn er bringt das Wissen in mobilen Anordnungen und flexiblen
Zusammenhingen hervor. Lyotards Theorie des postmodernen Wissens
hilt den Hinweis bereit, dass es eine ethisch bessere Wissenschaft gibt,
die in der Erforschung der Instabilitit besteht, sich im Wissen um die Be-
dingungen der eigenen Erkenntnis auf das Partielle beschrinkt und eine
Freude daran hat, die Unzurechnungsfihigkeit des Forschungsgegenstan-
des als immer neues Prinzip gegen die Automatik des Determinismus zu
stellen. Der Philosoph schligt daher vor, in allen Wissenschaften einen pa-
ralogischen Forschungsstil einzusetzen, der gegen die Verkrustung herr-
schender Wahrheiten und die Vereinheitlichung des Wissens anarbeitet.
Sein Ziel ist die Paralogisierung der Natur- und Kulturwissenschaften. Er
nimmt dabei auch und gerade die Naturwissenschaften fiir den Paralogis-
mus ins Visier, weil deren Tradition mit Unschirfenrelationen und Quan-
tenspriingen tatsichlich schon iiber die eindimensionale Logik von wahr
oder nicht wahr hinausgewachsen ist. Sein Credo ist, dass sich die Natur-
wissenschaften auf ihre wohl entwickelten, selbstkritischen Forschungs-
zweige konzentrieren mégen.

Was aber kann die Paralogie als Methode fiir die Kulturwissenschaften
und die Philosophie bedeuten? Das Programm einer Ethik des Wissens,
das an der Pluralitit der Erkenntnisse arbeitet, muss sich nicht damit be-
gniigen, auf die naturwissenschaftlichen Paralogiker zu warten. Auch die
philosophischen und kulturwissenschaftlichen Disziplinen kénnen an
der Vervielfiltigung des Wissens mitwirken. Doch welche Konsequenzen

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

39


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

40

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

hat die Paralogie fiir das methodische Selbstverstindnis der Philosophie?
Dem systemischen Ganzen argumentativer Begriindung gegentiber ver-
weigert der philosophische Essay als »Versuch« die Gefolgschaft. Der er-
kenntniskritische Philosoph Theodor W. Adorno hat dem philosophischen
Essay eine dialektische Funktion gegeniiber dem philosophischen System
zuerkannt. Die Wahrheit des Systems, die das Partikulare ignoriert, wird
durch die Partikularitit des Essays ausgeglichen — so Adorno. Der Essay
kann als philosophische Methode der paralogischen Erzihlung angesehen
werden, die fiir Lyotard eine Strategie des Ausprobierens darstellt, die klein
ist und darin eben verriickend wirkt. Der paralogische Essay verschiebt
Bedeutungshorizonte und Vorstellungsweisen, doch er beschrinkt sich
dabei auf den Stellenwert eines Vorschlags. Er reflektiert Wissen mit der
Gewissheit der eigenen Beschrinktheit. Als kleine, verriickende und ent-
wickelnde Erzihlung ist die Paralogie des Essays der Kulturraum jener Er-
kenntnis, die sich im Beschrinkten sehr ernst, hinsichtlich ihrer Geltung
aber nicht allzu ernst nimmt, und die eine Vervielfiltigung von Ideen be-
treibt. Zwei Achsen verschrinken sich im Begriff der Paralogie, wie er von
Lyotard vorgeschlagen wurde und fiir einen frohlichen Produktivismus
des Essays als philosophischer Form nutzbar gemacht werden kénnte:
die Achse der Erfindung und die Achse der Zuriicknahme. Auf der ersten
Achse prigen die Momente der Entfaltung von Wissen die Paralogie. Auf
der zweiten Achse herrschen Momente von Differenz und Beschrinktheit
vor. Die Paralogie ist erfinderisch, weil sie neues Wissen entfaltet. Aber
weil sie auch klein ist, bleibt sie als Erkenntnisvehikel unabgeschlossen.
Paralogische Geschichten wirken entsprechend nicht wie abschliefende
Stellungnahmen, sondern als vorschlagende Verliufe. Sie nehmen eine
andere — paralogische — Position neben der herrschenden Logik ein und
prisentieren von dort aus unerwartete Vorstellungen. Die Paralogie ver-
indert »den Sinn des Wortes Wissen. [...] Sie bringt nichts Bekanntes,
sondern Unbekanntes hervor«, schreibt Lyotard.# Thre offene Systematik
verweist auf die Moglichkeit einer sich verindernden, immer wieder neu
anhebenden, sich selbst {iberwindenden Erkenntnis — einer Erkenntnis,
die mehr einem argumentativen Spielball gleicht als einer Feststellung.
Erkenntnistheoretisch ist die Paralogie eine Antwort auf das Programm
der Ethik der Pluralitit in Hinblick auf das Wissen, weil sie das historisch
Voriibergehende der Erkenntnis, das kulturell positionierte der Wahrheit

4 | Lyotard: Das postmoderne Wissen, S. 173.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

PRODUKTIVISMUS DES WISSENS

sowie den moglichen Facettenreichtum des Seienden mitbedenkt. Paralo-
gische Geschichten erschaffen ein Wissen, das sich selbst beschrankt und
zugleich neue Begriffe und Ideen ins Feld der mdéglichen Erkenntnisse
fithrt. Um diese neuen Begriffe und Ideen zu etablieren, bleiben paralo-
gische Geschichten beweglich und kommen nur an ein voriibergehendes
Ende. Sie sind eine Methode des Erfindens von Wissen, indem sie mo-
menthafte Erkenntnisse generieren. Aber wovon berichten die kleinen Er-
zihlungen und fréhlichen Essays der Erkenntnis? Woher nehmen sie ihre
Inhalte? Was sind die Quellen ihres Wissens?

GENEALOGIE: VOM PRODUKTIVEN GEBRAUCH
DER GESCHICHTE (FoucAuLr)

Reich an Fundstiicken fiir die Erkenntnis ist die Kulturgeschichte, die neu
befragt und erzihlt werden kann. Sie liefert das Material, aus dem Ver-
schiebungen des Denkens gestrickt werden konnen. Der schon erwihnte
franzosische Ideengeschichtler Michel Foucault schitzt seine eigene Unter-
suchung historischen Quellenmaterials folgendermafien ein: »Es war eine
philosophische Ubung: es ging darum zu wissen, in welchem MafRe die
Arbeit, seine eigene Geschichte zu denken, das Denken von dem lésen
kann, was es im Stillen denkt, und inwieweit sie es ihm erméglichen kann,
anders zu denken.«5 Foucault macht sich diesen Moglichkeitsraum des
Historischen zu einem Zeitpunkt klar, wo sein eigenes Denken beginnt, die
dekonstruktive Kritik am Wissen in Richtung eines konstruktiven Denkens
zu tiberwinden. Statt in der Ideengeschichte nur die Abfolge unterschied-
licher Wahrheiten zu entlarven, schilt er marginale, nicht weiter verfolgte
Erkenntnisse heraus und destilliert aus ihnen ein neues, anderes Denken.
Der kritische Genealoge wird zu einem produktiven Genealogen und be-
ginnt eine Paralogie zu schreiben. Foucaults kleine Geschichte der neuen
Erkenntnis trigt den Namen der »Asthetik der Existenz« und sie handelt
von einem alternativen Subjektmodell. Foucault schldgt vor, das menschli-
che Selbst neu zu denken. Fiir die Erfindung dieses neuen Subjekts vertieft
er sich in das Quellenmaterial zu antiker Lebensfithrung. Die Kulturge-
schichte ist offenbar ein Material, das zu immer neuen Interpretationen
einlidt, und sie wird zum Fundus immer neuer Erkenntnisse. Foucaults

5 | Michel Foucault: Sexualitdt und Wahrheit, Bd. 2, Frankfurt a.M. 1989, S. 16.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

41


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

42

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

Projekt, einen neuen Subjekttyp aus dem Geiste der Antike zu gewinnen,
ist ein inspirierendes Beispiel fiir eine kulturhistorische Paralogie, als de-
ren brisantes Ergebnis ein Subjekttyp entfaltet wird, der nicht auf Wahrheit
beruht, sondern auf der Arbeit des Selbst, das sich als Subjekt gestaltet.
Die produktive Erkenntnismethode der Paralogie spiegelt sich mithin bei
diesem erfinderischen Versuch Foucaults paradigmatisch im Erkenntnis-
gegenstand — dem Subjekt: Der griechische Vollbiirger wird als Person
sichtbar, die im Rahmen der antiken Gemeinschaft nicht an und fiir sich
ein Subjekt ist, sondern diese Position als Aufgabe wahrnimmt, um sich
selbsttitig im Rahmen der Gemeinschaft als ein Selbst zu entwerfen. Als
Wahrheit des Subjekts erweist sich nicht irgendeine stabile Qualitit, son-
dern die Kapazitit des Subjekts in der Arbeit der Subjektwerdung ein freier
Mensch zu werden. Das menschliche Subjekt wird bei Foucault durch die
Neuinterpretation antiker Selbstverstindnisse als Erméglichungssubstanz
denkbar. In der gestaltenden Aktivitit der antiken Selbstsorge erkennt Fou-
cault das Vorbild zu dem, was er eine Asthetik der Existenz nennt. Diese
Asthetik der Existenz wird zu einer Leitmetapher fiir ein neues Subjektver-
stindnis. Das neu gelesene antike Selbst wird zur Inspirationsquelle und
zugleich — und das ist methodisch relevant — zur nachvollziehbaren Dis-
kussionsgrundlage fiir ein anderes Denken {iber die Qualititen des Sub-
jekts. Das immerhin kann die Kulturgeschichte leisten: Sie ist ein Material,
das gewendet, gedreht und neu verhandelt werden kann, um auf andere
Ideen und zu einem ungewdhnlichen Denken zu kommen.

Mit dem Beispiel der Geburt einer neuen und sich selbst gestaltenden
Subjektivitit aus dem Potential der Ideengeschichte wird deutlich, dass ein
produktiver Geist die Ethik der Pluralitit in Hinblick auf das Wissen prigt.
Diese Produktivitit betrifft nicht alleine den Erkenntnisprozess, sondern
auch dessen Erkenntnisgegenstand. Foucault entfaltet das Subjekt als Er-
moglichungssubstanz. Das bedeutet, das Selbst soll im Wirklichen gestal-
tet werden, um als Subjekt wirklich zu werden. Diese Philosophie des Wer-
dens stattet die Idee der Erfindung von Wissen mit einer Brisanz aus, die
darin besteht, dass das abstrakte Denken mit dem konkreten Wirklichen in
eine produktive Beziehung gebracht wird. Die Arbeit an der Erfindung von
Wissen hat mithin den Anspruch, Wirkliches nicht nur anders zu denken,
sondern als Erfinderisches und Gestaltbares auch zu erzeugen und auf die-
se Weise mit dem Wirklichen in produktiver Beziehung zu stehen. Vehikel
zu dieser Verschrinkung von Denken und Sein ist die Konstitution des Er-
kenntnisgegenstandes als Ermdéglichungssubstanz. Die ideengeschichtli-

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

PRODUKTIVISMUS DES WISSENS

che Paralogie, die solchermaflen konstruktiv ins Wirkliche eingreifen will,
greift eine Kulturgeschichte des Denkens auf, die zwar nicht bei Georg
Wilhelm Friedrich Hegel begann, aber in ihm einen prominenten Vor-
ldufer hat. Die hegelsche Philosophie des Werdens geht dem Anspruch
der paralogischen Wissenserfindung voraus: im Denken das Wirkliche zu
entfalten. Und so scheint es eine unerwartete Verbindung zwischen dem
Ideengeschichtler und Subjekterfinder Foucault und dem Geschichtsphi-
losophen und produktiven Dialektiker Hegel zu geben. Diese Verbindung
ist die epistemologische Basis, auf der das paralogische Denken und sein
fréhlicher Produktivismus operieren.

Hegel und Foucault aufeinander zu beziehen scheint zunichst abwe-
gig, wirkt doch Foucaults Arbeit wie eine grofle Widerrede gegen den He-
gelianismus.® Hegel positioniert das Subjekt, fiir Foucault ist es ein Effekt
moderner Diskursformationen. Hegel denkt geschichtsphilosophische
Teleologie, Foucault epistemologische Briiche; Hegel das System, Foucault
kontingente Dispositive. Gegen den totalitiren Automatismus hegelscher
Dialektik diagnostiziert Foucault kontextabhingige diskursive Formatio-
nen. Aber auch fiur Foucault ist das Wahre das Wirkliche — nur kritisch
gewendet, nicht teleologisch gedacht — und wie bei Hegel sind auch bei
Foucault Wahrheit und Wirklichkeit einem produktiven historischen Pro-
zess der Transformation unterworfen — wenn auch bei Foucault als zufilli-
ge oder mutwillige Abfolge von Epistemen und nicht wie bei Hegel, als zu
sich kommende Geschichte. Hegel hat im 19. Jahrhundert den epistemolo-
gischen Grundgedanken einer Entwicklungsdynamik des Realen und die
Annahme einer Wechselwirkung zwischen Materiellem und Geistigem in
die Ideengeschichte des Abendlandes eingetragen und diese Signatur des
— nicht natiirlichen, sondern geistig-materiellen — Werdens prifiguriert
das foucaultsche und paralogische Denken. Im idealistischen Konzept der
Dialektik manifestiert sich die ontologische Ahnung von einer Kraft des
Werdens, die jenseits der starren Trennung von Natur und Kultur, Geist
und Materie, Begriff und Wirklichkeit jeweils diese beiden in ein dynami-
sches Verhiltnis bringt — ein Verhiltnis, das Geist und Materie immer wie-
der neu hervor- und voranbringt. Die Herkunftslinie produktiven Denkens
fithrt von der hegelschen Geschichtsphilosophie im 19. Jahrhundert zur
foucaultschen Genealogie im 20. Jahrhundert, auch wenn die hegelsche
Dialektik dabei nicht als Beginn des paralogischen Denkens interpretiert

6 | Vgl. Michel Foucault: Die Ordnung des Diskurses, Frankfurt a.M. 1998, 45ff.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

43


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

44

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

werden kann, aber als Vorgeschichte zu einem Werden im Denken und
in der Wirklichkeit. Mit diesem Prinzip des Werdens hat der Vordenker
des paralogischen Produktivismus im deutschen Idealismus jene episte-
mologische Position in der Philosophiegeschichte markiert, die bis in die
Gegenwart hinein das Verhiltnis von Begriff und Wirklichkeit beeinflusst.
Was aber treibt das Werden von Wissen und Bedeutung an, wenn nicht,
wie bei Hegel, die allzu metaphysische Kraft der Dialektik? Wie schafft
es die Kunst der kleinen Erzdhlung, aus den Fundstiicken der Geschichte
neues Wissen, neuen Sinn und neue Erkenntnisse zu destillieren, ohne
sich auf eine metaphysische Kraft dialektischer Arbeit zu verlassen? Ein
letzter methodischer Vorschlag schliefdt diesen Text zum Regelwerk einer
Wissenschaft des Erfindens ab und schligt die schopferische Arbeit der
Begriffsbildung als Kraft der Hervorbringung neuen Wissens vor.

TERMINOLOGIE: DIE SCHOPFUNG VON BEDEUTUNG
(DELEUZE/ GUATTARI)

Im Erschaffen und Formen von Begriffen erkennen die franzésischen In-
tellektuellen Gilles Deleuze und Félix Guattari die wesentliche Arbeit der
Philosophie. Die Autoren stellen sich die Frage Was ist Philosophie?” und
ihre Antwort lautet, dass die Philosophie den Begriffen ihren Klangraum
ablauscht, um diesen zu erweitern und durch die Begriffsarbeit erweiterte
Bedeutung zu erzeugen. Die terminologische Schépfung von Bedeutung
sei neben dem produktiven Gebrauch der Geschichte eine weitere metho-
dische Strategie, um der Ethik der Pluralitit in der Sache des Wissens von
philosophischer Seite aus zuzuarbeiten. Das paralogische Werden im Den-
ken hitte, neben der Reformulierung von Geschichte, diese Quelle: Be-
griffe, die sich verindern, entfalten oder entwerfen wie das Wissen selber,
das sie erweitern wollen. Fiir Deleuze und Guattari werden die Worte in
der Philosophie erschaffen, um das vielschichtige und uneindeutige Seien-
de angemessen bestimmen zu kénnen. Um diese Aufgabe der sich stetig
erweiternden Bestimmung zu erfiillen, sind die philosophischen Begriffe
durch drei Merkmale charakterisiert: durch den Prozess der Bildung, aus
dem sie hervorgehen, durch die Wirkungsweise, mit der sie untereinander

7 | Vgl. Gilles Deleuze und Félix Guattari: Was ist Philosophie, Frankfurt a.M.
1996.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

PRODUKTIVISMUS DES WISSENS

einen Bedeutungsraum etablieren, und durch die formale Struktur, mit
der sie vor dem Hintergrund ihrer bildenden und kontextuellen Eigen-
schaften mit dem produktiv Seienden korrespondieren. Philosophische
Begriffe sind fiir Deleuze und Guattari Allegorien auf die zu deutende Welt
und durch diese allegorische Dopplung werden sie zu Erkenntniswerkzeu-
gen einer frohlichen Wissensproduktion.

Die Theorie der beiden franzosischen Denker zum Charakter der Be-
griffe im Allgemeinen und der philosophisch schopferischen Begriffe im
Besonderen diagnostiziert, dass Begriffe aus mannigfaltigen Komponenten
bestehen, die sich zu einem Verbund fiigen und als dieser Verbund die spe-
zifische Bedeutung markieren, die der Begriff besetzt. Dieser Verbund zu-
sammengeschlossener semantischer Komponenten ist in dem Sinne nicht
absolut definiert, wie er nicht eindeutig von anderen Begriffen differenziert
werden kann. Die Bedeutungsrander der Begriffe sind unscharf - so befin-
den Deleuze und Guattari. Sie bilden semantische Uberschneidungsberei-
che zu benachbarten Worten. Das jeweils Spezifische dieser Uberschneidung
und Verbundenheit einzelner Begriffe bildet ihre bedeutsame Konsistenz.
In dieser Hinsicht sind Begriffe fiir Deleuze und Guattari zugleich relativ
und absolut. Sie sind relativ in Bezug auf ihre Bedeutungskomponenten,
ihre unscharfen semantischen Rinder und die Konstellation ihrer inhalt-
lichen Beziige. Sie sind absolut in der je spezifischen Konstellation dieser
beziiglichen Bedeutung. Diese Bauart der Begriffe hat die bestimmende
Wirkungsweise der »Resonanz« zur Folge — so Deleuze und Guattari. Diese
Resonanz charakterisiert die Bedeutsambkeit der Begriffe. Bedeutungsvolle
Begriffe wirken durch den Widerklang, den sie mit anderen Begriffen er-
zeugen. Sie bedeuten im semantischen Kontext, der durch den begrifflichen
Uberschneidungsraum gebildet wird und der die jeweiligen Begriffskompo-
nenten aneinander bindet. Begriffe erklingen gleichsam aneinander, so re-
formulieren die beiden Theoretiker bewusst poetisch mehrdeutig klingend
den selbstreferentiellen Charakter von Sprache. Sie nennen den klingenden
Raum der Bedeutung den Resonanzraum und beschreiben, wie das Feld der
beziiglichen Bedeutung als klangvoller Zusammenhang sinnstiftend wirkt.
Bedeutung kommt als Mitklang zum Ausdruck.

Die philosophische Bestimmungsarbeit im Besonderen nun modelliert
—so schlagen Deleuze und Guattari vor — die Begriffe aus ihrem Klangraum
heraus und macht sie durch diesen Schaffungsprozess zu philosophischen.
Durch die reflektierende Arbeit am Bedeutungsinventar und Klangraum
der vorgefundenen Worte kehrt die Philosophie fiir Deleuze und Guattari

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

45


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

46

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

den wesentlichen Charakter der facettenreichen Begriffe hervor. Sie stellt
diesen komponentenreichen und klangvollen Charakter ausdriicklich ins
Feld der begrifflichen Bedeutung, so dass von dieser hervorgehobenen Stel-
lung aus der Begriff philosophisch auf sich selber und durch sich selber
hindurch auf neue Wissensrdume zu deuten beginnt, zu deren Benennung
er philosophisch herausgebildet wurde. Diese »Erschaffung«, wie Deleuze
und Guattari es nennen, ist geprigt durch das philosophische Bedenken,
mit dem sich die Begriffe selber neu formulieren. Die philosophischen Be-
griffe zeichnen sich in dieser Lesart des Sprachlichen dadurch aus, dass
an ihnen ihr Facettenreichtum und Bedeutungsraum mit Bedacht und be-
stimmend hervorgekehrt sind. Auf der Grundlage ihrer komponentenrei-
chen Bauart, ihrer klingenden Wirkungsweise und ihrer philosophischen
Erschaffung qualifizieren sich diese Begriffe fiir eine spezifische Erkennt-
nisform, um deren Beschreibung es Deleuze und Guattari mit ihrer Frage
nach dem Wesen der Philosophie geht: Philosophisch gebildete Begriffe
reprisentieren in Form, Genese und Wirkung die Form, Werdung und Wir-
kung desjenigen vielschichtigen Seienden, das sie benennen. Sie sind wie
das Seiende und darin ihm Entsprechendes — sie sind formale Allegorien.
Im Hintergrund dieser These zum korrespondenztheoretischen Zusam-
menhang von begrifflichem und wirklichem Dasein steht die Diagnose von
Deleuze und Guattari, dass das Seiende wesentlich mehrdimensional ist.
Die Mehrdimensionalitit, die Deleuze und Guattari als Grundbewegung im
Wirklichen erkennen und um deren Recht es auch der Ethik der Pluralitit
und einem paralogischen Erkenntnisanspruch geht —, diese Mehrdimen-
sionalitdt, die sich in der Verdnderlichkeit und Kontextualitit von Wissen
und Wahrheit offenbart — sie entspricht — so sehen es Deleuze und Guattari
— dem Facettenreichtum der sich immer wieder neu bildenden philosophi-
schen Begriffe. Die philosophische Arbeit der begrifflichen Erschaffung re-
arrangiert den Klangraum der Worte, so dass sich das Wirkliche im Begrift-
lichen immer wieder anders zu reflektieren vermag. Zugleich wird aber nur
diejenige Wirklichkeit wahr, fiir die ein ihr entsprechender Resonanzraum
in der Sphire des Begrifflichen geschaffen wurde. Begriffliche Schaffung
wird als gebildetes, werdendes Dasein verstindlich. Die philosophischen
Begriffe durchschneiden erkennend das Chaos, sagen Deleuze und Guatta-
ri und meinen, dass diese Begriffe der Ethik der Pluralitit in Hinblick auf
das Wissen durch ihren werdenden Charakter gerecht werden — gerecht in
dem Sinne, wie Jean-Francois Lyotard gegentiber dem Mdglichkeitsraum
von Wissensformen eine gerechtere Wissenschaft eingefordert hat.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Erkenne Deine Gene und richte Deine
Selbstsorge darauf ein

»Genetics is playing an increasingly important role in the diagnosis, moni-
toring, and treatment of diseases«, berichtet das Internetportal des US-
amerikanischen Human Genome Project (HGP Information: 2003). Mit
dieser Diagnose zur Bedeutung des Genetischen erklirt sich das HGP
nicht nur gegeniiber der Welt6ffentlichkeit, sondern legitimiert sich auch
vor seinen Geldgebern, der amerikanischen Behorde fiir Energie und dem
nationalen Institut fiir Gesundheit. Welchen Wahrheitswert hat also die
Aussage zur Bedeutung der Genetik fiir die Medizin? Eine entscheidende
Kulturpraxis steht mit der Medizin und ihrer Transformation ins Geneti-
sche zur Disposition, denn Behandlung, Diagnose und Beobachtung von
Krankheiten sind institutionalisierte Instrumente staatlicher Biopolitik,
mit denen Bevélkerungsgruppen reguliert und Konzepte von Gesundheit
und Krankheit verbreitet werden. In der medizinischen Industrie werden
Kapitalmassen umgesetzt und Hoffnungen gebiindelt. Medizin ist ein Pra-
xisfeld, in dem die Vorstellungen von der natiirlichen Seinsweise des Men-
schen verhandelt und an die Kérper der Individuen herangetragen werden.
Offentliche Steuerungsmechanismen, individuelle Kérpererfahrungen,
Naturkonzepte, wissenschaftliche Erkenntnisse und 6konomische Interes-
sen tiberkreuzen sich im Bereich der Medizin — jener Kulturpraxis, die mit
Genetik eine andere werden soll.

2001 wurde das menschliche Genom veréffentlicht und 2003 das Hu-
man Genome Project, das der Sequenzierung des menschlichen Genoms
diente, offiziell fiir beendet erklirt. Die Leitfrage der medizinischen For-
schung scheint seitdem tatsidchlich eine genetische geworden zu sein:
Welche Rolle spielen Gene bei der Entstehung verbreiteter Krankheiten,
welche neuen Behandlungsmethoden lassen sich aus dem genetischen

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

48

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

Wissen ableiten, welche Wirksamkeit konnen Therapien vor dem Hin-
tergrund genetischer Veranlagungen entfalten und welche genetischen
Diagnosemethoden lassen sich entwickeln. Die Beantwortung dieser
Fragen sind die erklirten Ziele des deutschen Genomforschungsnetzes,
das mehr als 60 Forschungseinrichtungen und medizinische Institute
unter seinem Dach koordiniert. So werden die Gene von Listerien-Bakte-
rien erforscht, die mithilfe einer »trickreichen« Membranstruktur in die
Zellen der menschlichen Darmschleimhaut eindringen; es stehen Miu-
se mit mutiertem Per2-Gen und ihre Neigung zum Alkoholismus unter
Beobachtung, um der genetischen Grundlage menschlicher Alkoholsucht
auf die Spur zu kommen; der genetische Defekt, der bei der Fehlbildung
bestimmter Proteine im Immunsystem eine Rolle spielen kénnte, wird
untersucht oder das Wechselspiel verschiedener Gene analysiert, das bei
»komplexen Krankheiten« wie Alzheimer, Krebssorten oder Herzinfarkt
im Zusammenhang mit Umweltfaktoren zu verstehen ist (Nationales Ge-
nomforschungsnetz: 2007). Gemessen an Forschungsaktivititen spielt
Genetik also eine bedeutende Rolle in der Medizin, wenn auch unklar
bleibt, welche Konsequenzen die Forschungsaktivititen fiir konkrete me-
dizinische Praktiken, staatliche Gesundheitsprogramme und menschliche
Selbstverstindnisse haben.

Moglicherweise sollten wir nicht einfach fragen, welche Auswirkungen
das genetische Wissen auf die Medizin tatsichlich hat, sondern wie sich
das genetische Wissen durch wissenschaftliche und medizinische Prakti-
ken als Realitit durchsetzt und dabei seine eigene Wirkung lanciert, und
welcher Moglichkeitsraum fiir Analysefelder und Praktiken im Umgang
mit den genetisch codierten Korpern geéffnet werden konnte? Diesen
Raum der Praktiken vor Augen, wird es moglich die Beziehung von Wis-
sen und Wirklichkeit als dynamischen und produktiven Zusammenhang
zu beschreiben und die epistemologische Dimension der Frage nach den
Auswirkungen des Genetischen zu untersuchen. Den Moglichkeitsraum
vor Augen, wird es aber auch méglich, die wissensethische Dimension der
Frage zu erfassen und einen Horizont zu 6ffnen, der verspricht, eine viel-
leicht unerwartete Antwort zu (er)finden.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ERKENNE DEINE GENE UND RICHTE DEINE SELBSTSORGE DARAUF EIN

Die WIRKSAMKEIT GENETISCHER PRAKTIKEN

Von genetischen Praktiken zu sprechen bedeutet moéglicherweise, das Ver-
hiltnis zwischen einer genetischen Wahrheit der Korper und einer geneti-
schen Wirklichkeit der Kérper iiber ein Feld von Anwendungsweisen und
Behandlungsmethoden zu verstehen. Die Gegenstinde der wissenschaft-
lichen Forschung entsprichen keiner urspriinglichen Natur, sondern ver-
wirklichten sich in den institutionalisierten Praktiken des Wissens. Das
Genom, diagnostiziert der Soziologe Andreas Losch, »ist nichts »>Nattirli-
ches«< bzw., es verweist nicht auf eine dem Labor duflere Natur. Es wird
durch vielfiltige DNA-Rekombinationen hergestellt. Biotechnische Schnei-
de-, Rekombinations- und Visualisierungstechniken sind der Herstellung
des Untersuchungsgegenstandes vorausgesetzt. Aus der molekularbiologi-
schen Labortitigkeit entsteht damit ein >Text< aus den Anfangsbuchstaben
der DNA-Basen. Dieser Text ist eine labortechnische Erfindung.«' Gibt es
also keine Gene? Miissen wir nur die Vorstellungen von der Naturhaftig-
keit der Gene kritisieren?

Der Wissenschaftsforscher Bruno Latour verdeutlicht, dass die Wirk-
lichkeit nicht als kulturelle Konstruktion begriffen werden sollte, sondern
das Verhiltnis von Wissen und Welt als ineinander greifendes Wirkungs-
feld angesehen werden kann.”> Der genetische Korper wire dann ein
Wesen, das durch die »zirkulire Referenz« und »produktive Transfor-
mationsstufen« zwischen Wissensform und Wirklichkeitstyp in seiner
spezifischen Erscheinungsform auftritt. Die Gene bringen sich dabei sel-
ber ebenso ins Spiel, wie der wissenschaftliche Umgang mit ihnen eine
kulturelle Intervention ist. Das wissenschaftliche Labor darf als kiinstlich
geschaffene Biithne begriffen werden, auf der das Genom in seiner na-

1 | Andreas Losch: Genomprojekt und Selbsterkenntnis Effekte bioethischer Uber-
setzungen zwischen »Labor und »Gesellschaft., in: T. Hornschuh, K. Meyer et al. (Hg.):
Schone - gesunde - neue Welt? Das humangenetische Wissen und seine Anwendung
aus philosophischer, soziologischer und historischer Perspektive, INT-Paper 28, Bie-
lefeld 2002. Online: http://bieson.ub.uni-bielefeld.de/volltexte/2003/113/html/
AndreasLoesch.pdf. S. 7.

2 | Vgl. Bruno Latour: Wir sind nie modern gewesen: Versuch einer symmetri-
schen Anthropologie. Frankfurt a.M. 1998 bzw. Das Parlament der Dinge: Fir
eine politische Okologie, Frankfurt a.M. 2001 oder Die Hoffnung der Pandora,
Frankfurta.M. 2002.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

49


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

50

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

tirlichen Autonomie in Erscheinung treten kann. Zu seinem Auftreten
auf der Biithne der laborierten Natur gehort der wissenschaftliche Wille
es hervorzukehren ebenso wie die natiirliche Existenz des Genoms, das
sich unter kiinstlichen Bedingungen zeigen kann. Fiir Bruno Latour wiren
die Wirklichkeit der Gene und die wissenschaftliche Bithne in einer Weise
vermischt, dass sie als Chimiren die Wahrheit des Genetischen bilden.
Die foucaultsche Frage wire dann: wie mit den Mischwesen aus Techno-
wissenschaft und Bionatur umgegangen wird, wo sie die Laboratorien ver-
lassen, in die gesellschaftlichen Riume einwandern und dort als gestaltete
Praxis die Wirklichkeit formen und auf die Wahrnehmung der konkreten
Individuen einwirken. In den wissenschaftlichen Laboratorien vom Hu-
man Genome Project in den USA oder den Einrichtungen des deutschen
Genomforschungsnetzwerks wird die Natur des Genoms auf die Biihne
der Tatsachen gehoben. Aber diese Forschungsbetriebe markieren nur den
ersten Schritt, um die wirklichen Kérper auflerhalb der Einrichtungen als
genetische Kreaturen in Erscheinung treten zu lassen und den Individuen
jene Erfahrungen nahe zu legen, die sie dazu bringen, sich selber als ge-
netische Subjekte anzuerkennen. Denn vor der biowissenschaftlichen Re-
volution des 20. Jahrhunderts hatten die Menschen kein Genom. Sie hat-
ten eine Herkunft, Anlagen und Erbschaften, aber diese natiirlichen und
kulturellen Eigenschaften bildeten nicht das Biofundament ihres Wesens.

Das neue Wissen iiber die genetischen Grundlagen der Korper bedarf
also der Einbettung in die Alltagspraktiken, um als Wahrheit der mensch-
lichen Natur anerkannt zu werden. Es scheint, als wiirde die genetische
Natur zur individuellen Erfahrung der Subjekte vor allem in der medizi-
nischen Praxis, denn Medizin ist das verallgemeinernde Spielfeld der Hu-
manbiologie. In medizinischen Riumen tibertrigt sich das Wissen, das
in Laboratorien an Einzelphinomenen aus der opaken Gestalt der Natur
herausgearbeitet wird, in allgemeine Praktiken, die massenweise auf rea-
le Korper angewendet werden. Ein kurzer Blick in die Geschichte macht
die realisierende Macht der Medizin begreiflich, denn auch der kultur-
historisch gleichsam alte anatomische Kérper wurde durch die chirurgi-
sche Praxis, die ihn begleitete, zugleich behandelt und konstituiert. Mit
biochemischen Medikamenten kurierte und realisierte sich dagegen die
Feinstruktur der Organismen. Im EKG wird dariiber hinaus die Elektrisie-
rung des Lebens an technischen Zeichnungen wahrnehmbar. Durch die
gesellschaftliche Verbreitung der Medizin als Praxis der Biowissenschaften
wird sich auch die genetische Natur am einzelnen Kérper konstituieren.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ERKENNE DEINE GENE UND RICHTE DEINE SELBSTSORGE DARAUF EIN

Was passiert in dieser medizinisch-genetischen Praxis? Wie werden die
genetischen Korper realisiert?

Angemessener sollte man fragen: Was wird in diesem medizinischen
Handlungsfeld passieren? Die Grundlagenforschung eilt der praktischen
Umsetzung und massenhaften Institutionalisierung genetischer Techni-
ken noch voraus. Das menschliche Genom wurde veréffentlicht, doch die
ihm folgenden genetischen Behandlungsweisen sind selten, eher Gegen-
stand modellhafter Forschung denn massenhafter Anwendung. Noch, so
konnte man meinen, hat sich nichts geindert und der gewchnliche Gang
zum Arzt ist von traditionellen Heilmethoden geprigt. Doch Genetik ge-
winnt eine erkennungsdienstliche Dimension. Das Individuum wird noch
nicht genetisch geheilt, aber genetisch erkannt. In den Behandlungszim-
mern horen wir das Urteil der Fachleute {iber unsere Natur als einer ge-
netisch veranlagten. Angekiindigt werden Prozesse spezifischer Alterung,
Anfilligkeiten gegeniiber bestimmten Bakterien oder Resistenzen gegen-
iiber Priparaten. Das genetische Wissen belichtet den drztlichen Blick,
auch wenn keine genetischen Tests oder Gentherapien durchgefithrt wer-
den. Die Korper, die in den Praxen unter medizinischer Beobachtung ste-
hen, werden als genetisch veranlagte erkannt und zu potentiellen Krank-
heitstrigern. Reinigende, pflegende oder kontrollierende Verfahren der
Vorsorge beginnen sich im Vorstellungsraum dieser Potentialitit und Zu-
kiinftigkeit durchzusetzen. Der Sorgebegriff wird dringlicher.

Sind wir aber mit unserer Frage nach der medizinischen Praxis gene-
tischen Wissens und Verwirklichung genetischer Wahrheit zu frith? Viel-
leicht ist es trotzdem sinnvoll, sich der Prognosen anzunehmen, um zu
erwigen, ob die antizipierten Praxen hilfreicher sein werden und worin
Alternativen liegen. Wir eilen der Realisation unserer genetischen Kérper
in medizinischen Praktiken gleichsam voraus und fragen, wie sie sich ver-
wirklichen »kénnten« und welche Techniken und Strategien unterschied-
liche Antworten auf das Genom bilden »wiirden.

Das amerikanische Human Genome Project oder das deutsche Genom-
forschungsnetzwerk stellen sich die Frage nach dem Moglichkeitsraum
genetischer Praxis im Rahmen der techno-wissenschaftlichen Logik. Ent-
sprechend schiiren sie keine Erwartungen an eine Pluralitit genetischer
Wirklichkeit. Das aber heifdt nicht, dass die wissenschaftliche Vorstellung
vom menschlichen Genom nicht auch anders — etwa als Sprungbrett zu
einer Austibung genetischer Selbstsorge und medizinischen Praxis der
Freiheit — angeeignet werden diirfte. Die genetische Natur des Menschen,

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

51


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

52

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

die sich in medizinischer Praxis realisieren wird und sich damit als Inst-
rument biopolitischer Bevolkerungspolitik anbietet, ist weder eine stabile
noch eine ungreifbare Grofe. Es ginge darum, sich dieser Natur zu bedie-
nen. Was aber ist die Natur des Genetischen, was ist die Wahrheit der Gene
und welche Aspekte eines genetischen Seins lassen sich gegeniiber den
biopolitischen Interpretationen in emanzipatorischer Absicht aufgreifen?

DER RAUM DER MOGLICHKEITEN

Das Genom gilt als Gesamtheit der vererbbaren Informationen eines Lebe-
wesens. Die Gene, aus denen es zusammengesetzt ist, werden nicht als der
organische Korper verstanden, sondern dessen Erméglichung. Sie gehéren
— trotz ihrer biochemischen Natur, die sie mit den Organismen teilen — zu
einer anderen Kategorie der natiirlichen Dinge. Der menschliche Gencode,
um dessen Sequenzierung es beim HGP ging, wird als die biochemische
Bedingung der Mdoglichkeit organisch-korperlicher Realitit begriffen und
ist daher von einer anderen ontologischen Qualitit als der Organismus
selber. Er ist ein Programm, das die Ausfiihrung biochemischer Prozesse
determiniert. Die alten organischen Kérper horen im ontologischen Raum
der Gene nicht auf zu existieren, sie gleiten nur aus dem Zentrum der
forschenden Aufmerksambkeit an die Peripherie: Sie sind ein Symptom.
Waren Krankheiten im Zeitalter der Organismen ein duflerer oder innerer
Angriff auf die Integritit der Organismen und war Medizin die Behand-
lung der beschidigten Korper, so verliert im Zeitalter der Genetik der kran-
ke Korper an Bedeutung. Er wird nicht mehr so taktil behandelt, weil seine
fleischliche Unversehrtheit nicht mehr Teil des Gesundheitskonzepts ist.
Genetik transformiert die Vorstellungen von Korperlichkeit. Die Begrif-
fe von Krankheit und Gesundheit verindern sich, weil die Ontologie der
natiirlichen Dinge sich transformiert. Aber welche Praktiken machen das
Genprogramm zu einer realen Erfahrung, in deren Folge sich die Individu-
en als genetische Subjekte konstituieren? Was lisst uns den Organismus
vergessen und die natiirliche Existenz als aktuellen und potentiellen Effekt
einer genetischen Disposition wahrnehmen? Ist es schon die genetische
Ansprache der Arzte, welche uns aufdringt, das Potentielle und Program-
mierte an unseren Kérpern zu iiberpriifen, zu entdecken und damit als
Realitit festzustellen? Konstituiert sich in dieser beobachteten Disposition
und genetisch erfahrenen Kérperlichkeit ein genetisches Selbst?

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ERKENNE DEINE GENE UND RICHTE DEINE SELBSTSORGE DARAUF EIN

Die Natur der genetischen Kérper wird als zugleich allgemein und par-
tikular angesehen. Das Allgemeine des Gencodes lisst den menschlichen
Organismus zu einem solchen heranwachsen, das Partikulare personli-
cher Genkombinationen macht die individuellen Korper zu einzigartigen.
Das Human Genome Project, das die genetische Norm vom gesunden Code
katalogisierte, standardisiert das Verstindnis vom menschlichen (Geno-)
Typ, aber die Vorstellungen von genetischen Varianten individualisiert es
zugleich. Doch auch die genetische Medizin individualisiert, denn fiir die
Begriffe von krank und gesund werden die von der allgemeinen Norm des
Menschlichen abweichenden Gene bedeutsam: die Mutationen und be-
schidigten Sequenzen, die fehlenden Abschnitte und Varianten. Sie drii-
cken sich potentiell oder manifest in Geschwiiren oder Missbildungen,
Hinfilligkeit oder vorzeitiger Alterung aus. Individuen und Krankheiten
— beide besitzen das gleiche Attribut der Abweichung. Was bedeutet diese
Uberkreuzung von Deformation und Individuation fiir das medizinische
Handlungsfeld und die Erfahrung der genetischen Subjekte? Individua-
lisieren sich Diagnose und Behandlungsweise in der Medizin angesichts
der Vorstellung von genetischen »Fingerabdriicken« und spezifischen
Krankheitsgenen? Konstituieren sich die Individuen als genetische Son-
derfille und das Selbst als Krankheit? Mit dem medizinischen Zugriff auf
den abweichenden Gencode wird die Pathologie der Differenz attestieren.
Zugleich tritt durch Abweichung das Individuum auf die Bithne des gene-
tischen Vorstellungsraums und Variantenreichtum kann als Zeichen ver-
standen werden, dass die Wiederholung der genetischen Norm kein Gesetz
und die Unverinderlichkeit des Genotyps nicht seine einzige Natur ist.
Abweichung wird als Krankheit verstidndlich, aber auch als Verweis auf die
Verinderlichkeit der Gene und Individualitit des Genoms, die sich nicht
im stoischen Automatismus der Keimbahn konstituieren, sondern sich
durch die abweichende Kopie verindern. Es scheint, als gehére es zur Na-
tur der Gene sich unverinderlich als menschliches Normgenom zu wieder-
holen und zu mutieren. Der ontologische Status des Genetischen wird mit
diesen Qualititen der Beharrlichkeit und der Variation, der Wiederholung
und der Nichtidentitit zu einem Zwischenphinomen, das nicht alleine die
Statik des Wirklichen reprisentiert, sondern die Dynamik der Bedingun-
gen. Die Spannung zwischen Norm und Abweichung erlaubt es, an den
Genen sowohl eine Transformation der herrschenden Logik genetischer
Programmdetermination zu erkennen als auch die genetische Differenz
als Pathologie festzuschreiben. Der wissensethische Entscheidungsspiel-

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

53


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

54

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

raum, der am Horizont auftaucht, macht es moglich, Variantenreichtum
als Pluralitit zu unterstiitzen oder als Krankheit zu problematisieren.

Der ontologische Status der Gene als programmatische und zugleich
varijerende Erméglichungsbedingung ruft in der Medizin die Diagno-
setechnik der genetischen Tests und damit die Erkenntnis potentieller
Krankheiten hervor: »Currently, several hundred genetic tests are in cli-
nical use, with many more under development.«3 Die Variation wird im
Test identifiziert, die Programmatik macht die Deutung erst sinnvoll. Was
sich Frithdiagnostik nennt, ist ein Moglichkeitsscan, der verspricht, vor der
Realisation mdglicher Erscheinungen deren Auftreten zu verhindern. Die
Behandlung, die an die Erkenntnis der Potentialitit anschlieft, soll die
Zukunft kurieren. Krankheiten wiirden vor ihrem Ausbruch verhindert
und korperliche Katastrophen vor ihrem Eintritt bekimpft. Noch kom-
men genetische Tests nur vereinzelt zum Einsatz. Wenige Krankheiten
sind auf nur eine genetische Variation zurtickzufiihren. Viele davon nicht
heilbar. Hiufig findet das screening daher in der Prinataldiagnostik An-
wendung. Hier besteht fiir die Beteiligten, trotz mangelnder genetischer
Therapiemdglichkeiten, ein gewisser, wenn auch radikaler Handlungs-
spielraum im Umgang mit der Erkenntnis um die genetische Disposition
von Ungeborenen. Nicht Heilung, sondern Sein oder Nichtsein ist hier
die Frage. Medizinische Intervention erweist sich als Selektion potentiellen
Lebens, nicht Privention potentieller Krankheitsverldufe. Die Perfektion
der Keimbahn riickt dort in den Fokus, wo iiber Leben oder Nichtleben
gesellschaftlich akzeptiert nachgedacht werden darf. Auch wenn nicht
staatliche Programme die Norm des wiinschenswerten Lebens artikulie-
ren, sondern individuelle Entscheidungen, hat der genetisch indizierte
Schwangerschaftsabbruch eine eugenische Dimension, weil die Existenz
zur Disposition steht und nicht die Frage der richtigen, der guten, der ge-
netischen, der priventiven oder akuten Behandlung. Auch entspringen die
Kriterien des Urteils iiber das Lebenswerte des potentiellen Lebens nicht
alleine den vermeintlich besonderen Vorlieben der Betroffenen, sondern

3 | So vermeldete 2003 das Human Genome Management Information System
(GMIS) auf der HGP Internetseite des Oak Ridge National Laboratorys. Inzwisch-
en ist das GMIS zum Biological and Environmental Research Information System
umbenannt und notiert: »Currently, more than 1000 genetic tests are available
from testing laboratories ...«, vgl. http://www.ornl.gov/sci/techresources/Human
_Genome/medicine/genetest.shtml (Stand Januar 2011)

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ERKENNE DEINE GENE UND RICHTE DEINE SELBSTSORGE DARAUF EIN

sind von kulturellen Normen durchdrungen. Der Philosoph Jiirgen Haber-
mas rit daher zur »Enthaltsamkeit« im Umgang mit genetischen Tests,
die Soziologin Elisabeth Beck-Gernsheim verweist auf den »abwesenden
Dritten«, der als gesellschaftliche Norm, die vermeintlich nichtdirektive
genetische Beratungssituation kontaminiert.# Das Recht auf Nichtwissen
wird als juridisch-moralische Strategie diskutiert, mit der psychische Di-
lemmata und salomonische Urteilssituationen vermieden werden sollen.
Und eingingig ist: wo Informationen fehlen, kann ethisch nicht verwerf-
lich gehandelt werden und wenn Wissen fehlt, bleibt die eigene Existenz
gleichsam leicht. Doch kann das Wissen verweigert werden, das den gesell-
schaftlichen Raum durchsetzt? Miisste man nicht eher fragen, was das fiir
Informationen sind, die in genetischen Tests freigesetzt werden?

Am Horizont genetischer Tests zeichnet sich noch eine andere Ten-
denz medizinischer Méglichkeiten ab: sie betrifft die Lebenden. Werden
sie weniger hiufig erkranken, wenn sie durch Tests ihre Gene kennen?
Werden vorauseilende Verhinderung und wissende Sorge die Wahrschein-
lichkeit des Ausbruchs von Krankheiten verringern? Werden schlieflich
die grofRen chirurgischen Kliniken sogar dazu tendieren zu verschwinden,
weil sich der drztliche Fokus von der akuten, kritischen, leiblichen Sym-
ptombehandlung durch die Méoglichkeit der genetischen Fritherkennung
zur nicht-invasiven Praventivmafinahme verschiebt? Verschébe sich damit
auch die medizinische Praxis vom Ausnahmezustand des Krankenhauses
zur alltiglichen Sorge, vor dem Hintergrund des genetischen Wissenstyps,
der das Zukiinftige verhindern will und nicht das Gegenwirtige behandelt?

Beim neu gewonnenen Blick fiir die alltdgliche Sorge als genetischer
Praxis verschiebt sich nicht nur die Vorstellung von dem, wo Medizin be-
ginnt und aufhort — medizinische Praxis wire als vorsorgende Behand-
lungstechnik in die Alltagspraktiken eingebettet — sondern es kommt auch
ein anderes wissenschaftliches Bild vom Genom zum Tragen: Gene wer-
den in diesem anderen wissenschaftlichen Bild nicht nur als ausfiihren-
des Programm begriffen, das Organismen und Krankheiten determiniert,
sondern als Akteure und Reakteure eines komplexen Systems.’ In diesem

4 | Vgl. Jirgen Habermas: Die Zukunft der menschlichen Natur: Auf dem Weg
zu einer liberalen Eugenik, Frankfurt a.M. 2001; Elisabeth Beck-Gernsheim (Hg.):
Welche Gesundheit wollen wir?, Frankfurt a.M. 1995.

5 | Vgl. dazu aber auch das bestehende wissenschaftliche Feld der Epigene-
tik, welche die Reaktionen und Interaktionen zwischen Genom und Organismus

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

55


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

56

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

Systemgenom reagieren Gene auf das physische Dasein, das sie codieren,
auf ihre genetischen Nachbarsequenzen und auf Umweltfaktoren. Gene
sind in diesem System-Genom im Dialog und in der Entwicklung. Der
Korper spielt wieder eine Rolle und iiber ihn hinaus die Umwelt. Sie alle,
Gene, Korper, Umwelten sind Akteure in einem komplexen System, in
dem es Hauptdarsteller gibt. Die genetische Disposition wird als ein Ele-
ment unter vielen im Spiel der Elemente verstanden und kann als Natur
im Dazwischen von Manifestation und Erméglichungsbedingung gelten.

Im Rahmen dieser systemischen Ontologie kénnen genetische Diag-
nosen und klassisch medizinische Behandlungen die Menschennatur ku-
rieren, aber auch didtetische Strategien auf Umweltfaktoren reagieren, die
im Wirkungsverhiltnis mit den Genen stehen. Neben genetic screening und
chirurgischen Eingriffen stiinden Lebensstile und Ernihrungsweisen, in-
dustrielle Abgase und Sportprogramme als Handlungsfelder auf der Liste
der priventiven genetischen Maflnahmen. Verindert die Entschliisselung
des menschlichen Genoms die Medizin also in Hinblick auf eine Entgren-
zung des medizinischen Handlungsraumes und beinhaltet sie die Alltags-
praktiken der Individuen? Koénnten die genetische Zukunft des Menschen
und die Praxis genetischer Realitit sich auch in die plurale Richtung ent-
wickeln? Wird der klassische Arzt durch Labortechniker zur genetischen
Analyse und didtetisch ausgebildete personal health trainer zur Begleitung
des Alltags erginzt, weil medizinische Behandlung in Zukunft heifen
wird: »Erkenne Deine Gene und richte Deine medizinische und alltigliche
Selbstsorge darauf ein«?

Als Folge der Entschliisselung des menschlichen Genoms werden
in den wissenschaftlichen Einrichtungen allerdings weniger die Alltags-
praktiken in ihrem Verhiltnis zur genetischen Disposition diskutiert, als
vielmehr die hoch spezialisierte Gentherapie erforscht und die genetische
Pharmazie entwickelt. Es deutet sich an, dass nicht plurale und umwelt-
liche Wissenshorizonte im Umgang mit dem genetischen Selbst gefragt
sind, sondern ein genfixiertes Expertenwissen.

Welche Forschungstendenzen und Praktiken setzen sich aber durch
und welche Natur der genetischen Korper wird verwirklicht? Lisst sich

und Umwelt untersucht. »The genome dynamically responds to the environment.
Stress, diet, behavior, toxins and other factors activate chemical switches that
regulate gene expression.« http://learn.genetics.utah.edu/content/epigenetics/
(Stand Okt. 2009).

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ERKENNE DEINE GENE UND RICHTE DEINE SELBSTSORGE DARAUF EIN

die medizinisch-technologische Therapie mit der alltiglichen Sorge anrei-
chern, um einer Pluralisierung der Praktiken und genetischen Selbstver-
stindnissen entgegenzukommen? Andere Wirklichkeiten wiren die Folge,
denn es ist eine andere Natur, die mit Gentechnologie normalisiert wird,
als jene, die sich mit pluralen Selbsttechniken gestaltet. Die Frage nach
den Auswirkungen der Genetik auf die Medizin fiihrt zu einer Reihe stra-
tegischer Verwicklungen: Es vermengen sich Wissenstypen, Praktiken und
Wirklichkeiten. Deskriptiv fragen wir, welche Phinomene sich in Medizin
und Gesellschaft durchsetzen. Erkenntnistheoretisch untersuchen wir, wie
die genetischen Wissenschaften tiber das Feld genetischer Praktiken mit
den Formationen des Wirklichen zusammenhingen. Ethisch stellen wir
uns dem Problem, dass mit unterschiedlichen Phinomenen, Praktiken
und Wirklichkeiten die Frage auftaucht, ob wir einen Einfluss auf deren
Charakter und deren Durchsetzung haben?

DER RAUM DER ERWARTUNGEN

Innerhalb des medizinisch-wissenschaftlichen Komplexes scheinen die
Antworten schon gegeben und ausgewihlte genetische Praktiken im Pro-
zess der Entwicklung und schrittweisen Umsetzung. Man geht davon aus,
dass eine beachtliche Anzahl von Krankheiten genetische Komponenten
hat, entweder direkt oder in der Folge korperlicher Reaktionen auf Um-
weltstress wie Infektionen oder Gifte. Auf der Grundlage dieser Einschit-
zung gehen Humangenetiker und politische Entscheidungstriger davon
aus, dass insbesondere Gentherapie und genetische Pharmazie zuneh-
mend eine Rolle in der Diagnose und Behandlung von Krankheiten spie-
len werden.

Nicht der emphatische Wahrheitsanspruch soll hier untersucht wer-
den, mit dem verkiindet wird, dass alle Krankheiten eine genetische Kom-
ponente haben. Auch nicht die Monopolstellung des genetischen Wis-
senstyps wird an dieser Stelle in Frage gestellt und auf einen méglichen
Wissenspluralismus hin erweitert. All das konnte sich als nétig erweisen,
aber es scheint zu gentigen, das genetische Dispositiv als Tatsache zugrun-
de zu legen und dessen eigene Dynamik zu iiberpriifen. Aus der Genetik
heraus wird es moglich werden, den Umgang mit den genetisierten Kor-
pern zu pluralisieren. Wir fragen nicht, ob ein anderes Wissen tiber die

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

57


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

58

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

Kérper moglich sein konnte, sondern ob im Wissensraum der Gene selber
die Moglichkeiten fiir divergierende Praktiken liegen.

Von zwei Einschrinkungen wird das vorherrschende wissenschaftliche
Nachdenken tiber mogliche genetische Medizin reguliert: Es spielt nicht
wirklich die Genetik, das heif3t die Lehre von den genetischen Grundlagen
der Korper, die entscheidende Rolle, sondern die Technologie der geneti-
schen Manipulation. Und es wird nicht das Zusammenspiel von Umwelt
und genetischer Disposition aufgegriffen, sondern die kérperlichen Gene
isoliert betrachtet. »A virtually complete list of human gene products will
give us a vast repertoire of potential new drugs«, diagnostizieren Daniel
Drell und Anne Adamson in ihrem prognostischen Text tiber die funda-
mentalen Effekte der Genetik auf die Medizin. Pharmakogenetik bezeich-
net die Anpassung der Pharmazie an die Erkenntnisse iiber das mensch-
liche Genom. Nicht mehr »one size fits all« bestimmt die Vorstellung von
der Wirksamkeit der Medikamente, sondern die Besonderheit der Wirk-
stoffe im Wechselspiel mit genetischen Dispositionen. Die Grundannah-
me von der normalen Gleichheit der menschlichen Kérper in Hinblick auf
physische Reaktionsweisen wird abgeldst von einer Erkenntnis spezifi-
scher Abweichung. Nicht jedes Individuum wird als einzigartig behandelt,
aber die Gruppe der Humanen unterteilt sich in der Pharmakogenetik in
spezifisch Sensible, bestimmt Allergische, ungleich Resistente oder be-
sonders Unempfindliche. Genetische Muster werden identifiziert, deren
Vorhandensein fiir die Hemmung oder Potenzierung bestimmter Pripa-
rate verantwortlich gemacht werden kann. Die Abmischung der Arznei-
mittel wird auf diese besondere Wirkung hin ausdifferenziert. Nicht maf2-
geschneidert, aber in Konfektionsgréfen sondiert kommen Medikamente
dann zum Einsatz. Die Transformation der Pharmazie unter dem Vorzei-
chen der Genetik beinhaltet zweierlei: eine Theorie der Abweichung und
eine Technologie der Anpassung. Im Vorstellungsraum der Abweichung
differenziert sich der menschliche Kérper in neue Biogruppen inner-
halb der Gattungsgrenze auf. Diese neue genetische Segregation ist nicht
durch sichtbare Eigenschaften markiert, aber durch unterschiedliche Be-
handlungsweisen gekennzeichnet. Im pharmazeutischen Sektor wird auf
diese Biogruppendiversitit mit der Praxis der medizintechnologischen An-
passung reagiert. Mit diesen technologischen Anpassungen ordnen sich
genetische Wissenshorizonte um die menschlichen Kérper an. Durch die
Unterschiede in der medizinischen Behandlung erfihrt sich das Individu-
um als genetisch konstituiert. Mit der Pharmakogenetik kniipft die medi-

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ERKENNE DEINE GENE UND RICHTE DEINE SELBSTSORGE DARAUF EIN

zinische Praxis im Zeitalter der Genetik an die medizinische Tradition der
biochemischen Wirkstoffe an, formt sie den neuen genetischen Erkennt-
nissen entsprechend um und wendet sie auf die genetisch disponierten
Kérper an, die durch den Modus der Behandlung als genetische kenntlich
werden. Diese pharmazeutische Anpassung an die genetische Wahrheit
und Hervorbringung einer genetischen Wirklichkeit benennt aber nur den
einen Teil der neuen medizinisch-genetischen Praxis.

Die Gentherapie steht etwas spektakulirer im Zentrum der medizi-
nischen Zukunftsvisionen. Mit ihr wird nicht alleine der technologische
Grundcharakter der medizinischen Forschung und Praxis weitergefiihrt,
sondern die Logik der eingreifenden Mittel und Stoffe radikal verdndert.
»Although now plagued by technical difficulties, gene therapy for single-
gene diseases will be routine and successful in 20 years«, lautet die Vision.
Drell und Adamson prognostizieren: »Certain aberrant disease-associated
genes will be replaced with normally functioning versions, and several
hundred diseases will be curable.«<® Man geht davon aus, dass durch die
Sequenzierung des menschlichen Gencodes immer weitere genetische Ab-
schnitte auf der DNA identifizierbar werden, die in kausaler Beziehung zu
Krankheitssymptomen stehen. Das identifizierte und als krankmachend
markierte Genmaterial soll ersetzbar oder abschaltbar werden und damit
der Normalzustand nicht mehr auf der Ebene der Erscheinungen bearbei-
tet, sondern auf der Ebene der Griinde herstellbar sein. Gentherapie be-
deutet nicht, wie in der Pharmazie, Stoffe in den Korper einzuschleusen,
die durch Biochemie in den Wirkzusammenhang des Organismus eingrei-
fen, sondern Viren oder andere lebende Substanzen als Vehikel zu nutzen,
um kiinstlich erzeugtes oder extrahiertes Genmaterial in die Zellkerne
derjenigen Korperteile einzupassen, an denen das kranke Gen zur Her-
stellung der falschen Korperstoffe beitrigt. Die Genfolge wird in die Ord-
nung der gesunden Norm gebracht und genetic disorder, wie Krankheit zu
heiflen beginnt, wird aufgerdumt. Genesen meint dann, eine spezifische
Ordnung auf der ontologischen Ebene der Gene herzustellen. Viren, die
ihrer Natur entsprechend darauf spezialisiert sind, ihr eigenes Genmate-
rial an bestimmte Orte im Wirtskorper zu beférdern und dort in den Zell-
kern auszuschiitten, werden als Transportmittel umfunktioniert, indem

6 | Anne Adamson und Daniel Drell: »Fast Forward to 2020: What to Expect in
Molecular Medicine«. http://www.ornl.gov/sci/techresources/Human_Genome/
medicine/tnty.shtml (Stand Januar 2011).

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

59


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

6o

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

die gewiinschten Gene in den viralen Zellkérper eingefithrt werden und
durch diesen an den Ort der therapeutischen Mafnahme gelangen. Krank-
machende Viren zu Nutzorganismen umzusatteln, ist keine Angelegen-
heit der alltdglichen und individuellen Selbstsorge. Laboratorien, die Gen-
substanzen extrahieren, multiplizieren und implantieren, die Virenkérper
ziichten, entleeren und fiillen kénnen und schliefllich imstande sind das
genetische Gepickstiick samt Kurier in lebendige Kérper zu schicken ohne
fatale Abwehrmechanismen hervorzurufen, sind hoch spezialisierte Exper-
tenrdume. Die Technologie der Genimplantation oder spezifischen Gene-
limination ist noch sehr teuer, risikoreich und wenig nachhaltig, da Zellen
sich teilen und neues gesundes Genmaterial nachgereicht werden muss.
Gleichwohl liegt ein Hauptaugenmerk der medizinischen Forschung im
Zeitalter der Genetik auf dieser technologischen Lésung im Umgang mit
der kérperlichen Dysfunktion.

Warum meint man im Feld der medizinischen Forschung, die Metho-
de der Gentherapie wiirde erfolgreich werden? Um diese Erwartungshal-
tung und die mit ihr verbundene Forschungsaktivitit zu verstehen, kann
man die politischen Entscheidungsprozesse untersuchen, welche die
technologische Antwort auf die Natur der Genetik favorisieren oder die
Spezialistenmedizin als Herrschaftsinstrument der Biopolitik entlarven.”
Gerade als Gegenstand einer hoch spezialisierten Behandlungsmethode
und Objekt eines spezifischen Wahrheitsregimes wird der einzelne Kor-
per im Rahmen staatlicher Gesundheitspolitik regulierbar. Aber auch in-
nerhalb der wissenschaftlichen Denkweise bietet sich die technologische
Losung der Gentherapie vor allem deswegen an, weil die Logik ihrer Ursa-
che-Wirkungskette prinzipiell einfach, definiert und iiberschaubar ist. Ein
isoliertes Gen, das Unordnung in den korperlichen Normalzustand bringt,
wird durch ein funktionstiichtiges ersetzt oder wirkungslos gemacht. Es
erweist sich — im Prinzip — als eine Frage der handwerklichen Perfektion,
die technische Realisation dieses Auswechselvorgangs zu bewerkstelligen.
Alle Krankheiten haben eine genetische Komponente und sie an dieser
Stelle punktgenau zu kurieren, liegt gleichsam auf der wissenschaftlichen
Hand. Alle Krankheiten sind ebenfalls von Umwelt und Lebensstil beein-
flusst, sie jedoch auf der Ebene dieser Komponenten zu regulieren, zu ak-
zeptieren oder zu gestalten, scheint durch die Komplexitit der Faktoren
unkalkulierbar und durch die Variabilitit der méglichen Praktiken und

7 | Vgl. Thomas Lemke: Gouvernementalitdt und Biopolitik, Wiesbaden 2007.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ERKENNE DEINE GENE UND RICHTE DEINE SELBSTSORGE DARAUF EIN

Zielvorgaben uniibersichtlich.® Eine Therapie auf der Ebene des systemi-
schen Genombegriffs bedeutet, neben der manipulierbaren Gensubstanz
auch mit gestaltbarem Lebensstil, variablem Krankheitsbegriff und ver-
inderbarer Umwelt zu arbeiten. Diese Handlungsfelder erfordern ebenso
Labore, Spezialisten, moglicherweise weniger Technologie, aber auch ein
komplexeres Bild von Welt, Kérper und ihrem Zusammenhang.
Eingebettet in die medizinisch-wissenschaftliche Konzentration auf
die Gentechnologie liegt also ein kiinstlicher Determinismus und Wille
zur Praktikabilitit. Aus Griinden der Praktikabilitit legt die Medizintech-
nologie die Vorstellung nahe, dass es vor allem und nichstliegend die ge-
netischen Grundlagen sind, die maf3geblich die Wirklichkeiten der Kérper
bestimmen. Gene determinieren Krankheiten, so die Primisse, sonst wire
nicht die Gensubstanz der Gegenstand des nanobiologischen Eingriffs.
Die Wechselwirkung der korperlichen Disposition mit der umweltlichen
Konstellation, in welche genetische Korper eingebettet sind und in welcher
sie sich arrangieren, wird der technologischen Antwort der Medizin auf
die Genetik untergeordnet. Das Verhiltnis von duflerer Welt und innerer
Biochemie wird in einer praxisorientierten Gentechnologie vernachlissigt
und die Genomstruktur alleine anvisiert. Es tritt eine ideologische Kompo-
nente in Kraft, welche das genetische Wissen kanalisiert und mit Technolo-
gie verbindet. Die Fixierung auf Pharmakogenetik und Gentherapie unter-
stiitzt jedoch jene Biopolitik, welche die Kontrolle iiber die Kérper aus dem
Bereich der Individuen auslagert, sich dabei mit der deterministischen Na-
tur der Gene legitimiert, tatsichlich aber die umweltliche und komplexe,
mediale Natur der genetischen Kérper ausklammert. Als Hybride bestehen
die system-genetischen Korper dagegen nicht nur aus sich selbst, sondern
sie stehen im Verhiltnis zu den physischen, biologischen und gesellschaft-
lichen Umgebungen und den wissenschaftlichen Laboratorien, in denen
sie erkannt und bearbeitet werden. Die Interaktion der genetischen Dis-
position mit der umweltlichen Konstellation, das Wechselspiel zwischen

8 | Einem enervierten Humangenetiker entfuhr auf einem Kongress ein bezeich-
nender Ausspruch: Was solle er sich mit dem komplexen, systemischen Genom-
begriff abmiihen, wenn doch das deterministisch gedachte Programmgenom
es ermogliche, Medikamente zu entwickeln. - Man erkennt an dieser Stelle, wie
Erkenntnis, Pragmatik und Faktizitdt zusammenhdngen und schliefilich diejeni-
gen Behandlungsweisen hervorbringen, die dem deterministischen Dispositiv
gehorchen.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

61


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

62

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

Einnahmen und Ausgaben, der Umgang des Kérpers mit seinem Milieu,
die rhizomatischen Uberginge zwischen dem Innen und dem Auflen der
Lebenssphiren, die Verwicklungen der wissenschaftlichen Praktiken mit
den gesellschaftlich anerkannten Wissenstypen spielen in der technologi-
schen Antwort auf die genetische Unordnung im bereinigten Raum me-
dizinischer Labore nur die Rolle von Stérfaktoren. Gerade die verwickelte
Wahrheit der genetischen Kérpernatur kann aber in eine unerwartete Plu-
ralitit der Praktiken fithren und »neben« dem technologisch gesteuerten
Eingriff und definierten Krankheitsbegrift die diversifizierenden Praktiken
und variablen Gesundheitsbegriffe stellen. Grundlage dieser diversifizie-
renden Praxis im Umgang mit der Disposition wire durchaus die Genetik,
die eine spezifische Kenntnis der inneren (genetischen) Wahrheit erméog-
licht. Diese Wahrheit des biochemischen Selbst tritt jedoch nicht alleine als
stabile innere Natur in die Konfrontation mit der Krankheit, sondern als
Chimire in die Relation mit der Umwelt. Im Bereich dieser Relationalitit
befindet sich der Handlungsspielraum fiir eine Praxis der Selbstsorge im
Umgang mit den genetisierten Koérpern.

ERKENNE DiCH SELBST

Um sich einer Praxis der Sorge im Umgang mit den genetisierten Kérpern
zu ndhern, miissen wir noch einmal auf die genetischen Tests zurtickkom-
men und untersuchen, welche Wahrheit des genetischen Selbst sie hervor-
bringen. Méglicherweise kann diese Wahrheit, eigens verstanden, zu einer
Praxis der Selbstsorge angeeignet werden. Im medizinisch-technischen
Komplex erkennt das genetische Testverfahren Muster krankmachender
Gene an Individuen. Einige Visionire gehen davon aus, dass auch die Er-
kenntnis des gesamten individuellen Genoms eine der Grundanforderun-
gen an jeden Menschen in der medizinischen Zukunft sein wird. Jeder
wire dazu aufgerufen, seine Gene zu kennen. Der medizinische Alltag
wiirde einen Genscan aller Neugeborenen vorsehen. »Your medical record
will include your complete genome as well as a catalogue of single base-pair
variations that can be used to accurately predict your responses to certain
drugs and environmental substances. This will permit you to be treated as
a biochemical and genetic individual, thus making medical interventions
more specific, precise, and successful. In addition, the increased power of
medicine to predict susceptibility to specific diseases will allow you to alter

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ERKENNE DEINE GENE UND RICHTE DEINE SELBSTSORGE DARAUF EIN

your lifestyle to reduce the likelihood of developing such diseases or to be
treated with preventive or disease-delaying medicine.«® »Erkenne und be-
handle dich selbst als ein biochemisches und genetisches Individuums,
so lautet die Aufforderung an menschliche Wesen, die sich darin in ihrer
Natur als genetisch erfahren.

Was passiert, wenn wir eine solche genetische Wahrheit und Erkenn-
barkeit des Menschen nicht als Monster oder Gefahr ansehen? Vielleicht
ist es nicht die Wahrheit und Wirklichkeit der genetischen Subjekte, die
uns beunruhigen sollte, sondern das darin miteingebettete deterministi-
sche Konzept. Vielleicht 6ffnet sich innerhalb der Wirkungsmacht des Ge-
netischen ein erkenntnistheoretischer und ethischer Raum, den einzuneh-
men das genetische Konzept variantenreich nahelegt und damit erlaubt,
das biochemische Individuum anders als deterministisch zu denken und
zu erfahren? Noch werden keine genetischen Subjekte durch umfassende
Testverfahren erstellt, noch wird bei Neugeborenen nicht der genetische
Datensatz identifiziert. Es werden ausgewihlte Personengruppen auf der
Grundlage einzelner Risikofaktoren auf besondere Krankheitsdispositio-
nen hin getestet. Im Bereich dieser Risikogruppenanalyse dient die gene-
tische Befragung der erkennungsdienstlichen Enthiillung, nicht der Sub-
jektpositionierung. Die Erwartungshaltung gegeniiber den genetischen
Testverfahren ist eine der krisenhaften Offenbarung, nicht der Person-
lichkeit. Der Blick ist auf das potentielle Problem der Krankheit gerichtet,
nicht auf die Aktualitit des Ich-Genoms. Mit Hilfe der Gentests wird aber
generell die Differenz zwischen dem Standard und seiner Abweichung er-
messen. Was passiert also in diesen screenings? »Die Erstellung einer ge-
netischen Diagnose tiber die Eintrittswahrscheinlichkeit von Krankheiten
setzt die umfassende Erzihlung der Klienten iiber in der Familie aufgetre-
tene Krankheiten, ihre Lebensgewohnheiten und ihre Umweltverhiltnisse
voraus. [...] Das Beratungsgesprich funktioniert als Ubersetzungstechnik
zwischen zwei Formen des Wissens — einem molekularbiologischen La-
borwissen und einem individuellen Umweltwissen.«'® Die Zusammen-
fuhrung von Wissen und Wirklichkeit durch die Praxis der genealogischen
Erzihlung und das screening von Lebensbedingungen, Familiensaga und
Umweltfaktoren untergrabt nicht den Status der Gene als Natur, sondern

9 | Adamson/Drell: »Fast Forward to 2020«.
10 | Lésch: Genomprojekt und Moderne: Soziologische Analysen des biologi-
schen Diskurses, Frankfurt a.M./New York 2001, S. 26.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

hebt deren verwickelte Qualitit hervor. Die Vorstellung von einer reinen
genetischen Natur, die kenntlich gemacht wird, findet sich durch die Pra-
xis der Tests selbst erschiittert. Die Natur derjenigen Gene, die sich in Test-
verfahren offenbaren, ist von Anfang an vermischt und wird nachtriglich
gereinigt, so dass Gene ohne Kontext in den screenings tibrig bleiben. Die
Vermischung kann dagegen Ausgangspunkt einer generellen Ubung sein,
die, am Ort der vermischten genetischen Subjekte, den unordentlichen
Genotyp und wahrscheinlichen Phinotyp in einen Zusammenhang mit
der einflieRenden Umwelt und dem gestaltbaren Lebensstil bringt. Der
Unterschied dieser vermischten Praxis zur technologisch-medizinischen
Praxis, die den reinen Genotyp zu kompensieren und korrigieren bean-
sprucht, artikuliert sich in der Vorstellung von dem, was in der geneti-
schen Selbsterkenntnis zum Vorschein kommt: die reine Natur oder die
vermischte Konstellation. »Erkenne dich selbst« bedeutet dann, die Wahr-
heit der Gene zu kennen, um deren Disposition ins Verhiltnis zu Lebens-
bedingungen, Krankheitsvorstellungen und Korperpraktiken zu setzen.
Medizinische Foren und wissenschaftliche Institute werden nicht mide
die Komplexitit der wirksamen Faktoren zu betonen, aus denen heraus
korperliche Realitit erwidchst und sich stetig transformiert. Neben den
Interaktionen der Gene untereinander werden »environment, diet, lifes-
tyle« genannt. Was aber geschieht, wenn diese Annahmen tatsichlich in
die genetischen Praktiken einflieflen? Das Wissen um die Disposition der
Gene erlaubt es, eine Aktivitit zu beginnen, innerhalb derer die Wirkungs-
weisen des Selbst mit der Umwelt dorthin gehend transformiert werden,
dass Daseinsweisen gestaltet, nicht nur Krankheiten vermieden werden.
Die Selbsttechniken im Umgang mit der eigenen Disposition zeichnen
sich nicht durch eine technologische Kriegsfithrung gegen den Krank-
heitsfall aus, sondern lassen sich als Strategien der Vermeidung und Lis-
ten des Ausweichens beschreiben. Der sich um sich selbst kiimmernde
Patient wird im Bereich seines Lebensstils ein Jongleur im Umgang mit
der eigenen Natur; gleichsam ein Selbstverriter, der sich mit der Umwelt
verbiindet und eine Allianz mit den di4tetischen Mitteln kniipft. Im Kom-
plex von genetischer Disposition, umweltlicher Reaktion und personlicher
Aktion wird nicht der Schwerpunkt der genetischen Praxis auf die Mikro-
physik der Gene gelegt, sondern auf die Okonomie des Zusammenspiels
aller drei Faktoren. Im Kontext der individuellen Sorge wird unvermittelt
eine Politik der Umwelt wichtig werden, denn die verwickelten Lebens-
bedingungen, in denen sich ein genetischer Korper befindet, werden nicht

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ERKENNE DEINE GENE UND RICHTE DEINE SELBSTSORGE DARAUF EIN

vom diesem alleine kontrolliert. Das genetische Selbst ist als Komponente
des Zusammenspiels von Umwelt und Selbstwelt in dieses eingeknotet.
Die Sorge um das eigene genetische Subjekt und die verflochtene Dis-
position kann als Ubung angesehen werden, sich in der Sorge um den er-
weiterten Kérper auszubilden und durch den Umgang mit dem Selbst an
einer Politik der Umwelt mitzuwirken. Es scheint, als arrangieren sich in
dieser Praxis der Sorge um den genetischen Korper die genetische Selbst-
erkenntnis, die alltiglichen Techniken und auch politische Praktiken als
Zusammenhang. Die von der Medizin der Zukunft anvisierte genetische
Selbsterkenntnis riefe keine deterministischen Monster hervor und fun-
gierte nicht als Bereitstellung von Daten zur technologischen Klirung
einer unordentlichen Gensubstanz — sie wire mit einer Praxis des Selbst
verkniipft, die verlangt, sich selber in seinem Dasein so zu verandern, dass
die Disposition zum Material der Gestaltung wird. Die Perfektionierung
des Menschen, die hoffnungsvoll oder apokalyptisch in den genetischen
Diskurs eingebettet ist und sich am Vorstellungsraum der technologischen
Machbarkeit orientiert, wiirde ins Partikulare gewendet und dort als Gele-
genheit der Individuen wahrgenommen werden kénnen, die eigene Natur
als gestaltbare Substanz zu begreifen.

EPIMELEIA

Vielleicht ist es an dieser Stelle hilfreich, an eine Praxis zu erinnern, die
in der griechischen Antike vorgeherrscht hat: die epimeleia heautou, die
Selbstsorge." Das Anliegen der griechischen Biirger im Umgang mit sich
selbst war nicht, den genetischen Wissenstyp zu individualisieren oder die
Natur der Kérper zu kurieren. Die Sorge der antiken biirgerlichen Sub-
jekte um sich selbst war von ethisch-politischem Charakter und nicht von
medizinisch-natiirlichem. Gegenstand der ethisch-politischen Sorge war
die Seele, die das Wesen der Subjekte auszumachen schien. Dennoch hat
diese antike epimeleia ganz wesentlich auch die »Didtetik« als die Sorge um
den Korper zum Gegenstand. Diese Diitetik umfasste neben der medizini-
schen Aufmerksambkeit auf die Gebrechen des Korpers auch die Umsicht

11 | Ich beziehe mich hier auf die Studien Michel Foucaults zur epimeleia. Vgl.
Michel Foucault: Freiheit und Selbstsorge: Interview 1984 und Vorlesung 1982,
herausgegeben von Helmut Becker und Lothar Wolfstetter, Frankfurt a.M. 1985.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

65


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

66

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

mit den Nahrungsmitteln, die Pflege der Muskeln und Glieder durch Be-
wegung beim Sport sowie das Kiimmern um das Schlafen und Wachen in
regelmifligem Rhythmus. Der alles durchziehende Anspruch an die an-
tiken biirgerlichen Subjekte scheint die Aktivitit in der Selbstgestaltung
gewesen zu sein. Durch Leibestibungen und Speisen, Kérperpflege und
richtigen Schlaf galt es, das korperliche Selbst zu einem wohlgestalteten
zu entwickeln. Grundtugend in diesem Gestaltungsprozess war die M-
Rigung. Zwischen Heiflhunger und Askese war der Grieche angehalten,
seine Seele und seinen Korper im mittleren Mafl der Nahrungsaufnah-
me in Form und Gesundheit zu bilden. Die antike epimeleia bietet keine
direkte Anleitung fiir Praktiken im genetischen Zeitalter der Gegenwart.
Das aber heifdt nicht, dass in ihr nicht eine Idee wohnt, die aufgegriffen
werden kann.

Die Selbstsorge war im Zeitalter der griechischen Antike mit Selbst-
erkenntnis und Regierungskunst verkntipft. Das Erkennen des Selbst
bedingte die Sorge, die als Voraussetzung fiir die Regierungskunst galt.
Im Begrift der epimeleia ist diese Verschrinkung von Wissen, Selbst und
Kollektiv als selbstzweckliche Praxis aufgehoben. Epimeleia bezeichnet
eine Haltung des Subjekts gegeniiber sich selbst und gegentiber der Ge-
sellschaft; es meint einen bestimmten Blick auf sich selber, der eine ver-
antwortungsbildende Aufmerksamkeit einfordert; es markiert ein Set von
Handlungsweisen und Ubungen im Umgang mit sich selbst als Training
fiir den Umgang mit Anderen und es benennt eine besondere Seinsweise,
als Form des Subjekts so zu existieren, dass es sich um seiner selbst und
zugleich um der Gesellschaft willen gestaltet. Durch die Techniken des
Selbst nimmt das Subjekt eine Transformation vor, die ihm den Zugang
zur eigenen Wahrheit als gestalteter eigener Natur erst ermoglicht. Um
sich selbst zu erkennen, transformiert sich das Selbst und die Wahrheit
des Selbst ist ein Effekt der Transformation des Subjekts auf diese hin.
Eine zirkulierende Referenz zwischen dem Wissen und der Wirklichkeit
artikuliert sich am Ort der Praktiken des Selbst und bringt das Subjekt als
seinen Effekt hervor.

Es sind diese als »Praktiken der Freiheit« benannten Ubungen der
Selbstsorge auf der Grundlage und zugleich mit dem Ziel der Selbst-
erkenntnis, die hier als Inspirationsquelle interessieren. Gegenstand der
gegenwirtigen Selbstsorge ist das Individuum, das sich eingebunden in
genetische Disposition, Umwelt und Wissenschaft findet und sich durch
die Aktivitit im Umgang mit diesen Bedingungen zu einem Subjekt

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ERKENNE DEINE GENE UND RICHTE DEINE SELBSTSORGE DARAUF EIN

transformiert. Grundlage dieses Umgangs mit sich selbst und zugleich
Gegenstand der Bearbeitung ist die Wahrheit der eigenen genetischen
Disposition, die dazu Gelegenheit bietet, sich so um die eigene Existenz
im Kontext der Lebensbedingungen, durch didtetische Praktiken und in
Beschiftigung mit dem Wissenstyp zu kiimmern, dass die Disposition zu
einer Subjektposition wird. Die genetische Selbsterkenntnis erweist sich
dabei als Grundlage der Selbstsorge und ist zugleich Effekt der Arbeit an
sich selbst. In der Priifung der eigenen Natur konstituiert sich diese Na-
tur als eigene durch die Aktivitit des sich um sich sorgenden Subjekts,
das sich in die Beziehung zu dem Wissenstyp setzt, der seine Geschich-
te, seine Lebensbedingungen und seine Gene miteinander verbindet. Ein
mogliches Ziel in dieser Selbstbehandlung, die zugleich ein Selbst-in-Be-
ziehung-setzen ist, wire dem Zweck der Gentherapie nicht undhnlich. Es
konnte darum gehen, Krankheiten zu vermeiden, bevor sie zum Ausbruch
kommen. Mehr noch als das, wiirde es aber darum gehen, die eigene Exis-
tenz kontinuierlich zu entwickeln und die Begriffe von Krankheit und
Gesundheit entsprechend der eigenen genetischen Wahrheit zu transfor-
mieren. Der Gegenstand der Bearbeitung wire nicht die Mikrophysik der
Gene, sondern die Wirklichkeit und Wahrheit der Korper in ihren Aus-
tauschprozessen mit der Welt. Dieses Konzept einer gestaltenden Vorsorge
im Umgang mit dem genetischen Koérper kommt tatsichlich dem antiken
Verstindnis von medizinischer Praxis nahe. Hippokrates war ein Arzt,
dem es um kontinuierliche Lebenspraxis zur Verhinderung von Krankhei-
ten ging und der seinen Erfolg daran bemaf3, ob ein Patient gesund blieb,
und nicht daran, ob Krankheiten kuriert werden konnten. Arzte, deren Pa-
tienten krank wurden und die akute oder chronische Leiden tatsichlich
behandeln mussten, waren in diesem medizinischen Selbstverstindnis
Versager ihrer eigenen Profession.

RiSIKEN UND NEBENWIRKUNGEN

Die Genetik scheint ein Moglichkeitsfeld von Praktiken zu 6ffnen, die auf
individueller Ebene realisiert werden kénnen und neben der Vision einer
technologisch realisierten Gentherapie und Pharmakogenetik stehen.
Die individuellen Praktiken der Selbstsorge verwirklichen eine partikula-
re Freiheit der Korper auf der Grundlage des je meinigen Wissens tiber
die eigene Disposition, die sich so oder anders manifestiert und in Be-

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

67


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

68

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

ziehung gesetzt werden kann. Die Entscheidung fiir die Aktivitit in der
Selbstsorge, neben dem passiven Behandeltwerden, erméglicht eine poli-
tische Korperpraxis, indem die Partikularitit der Selbstsorge gegeniiber
den techno-medizinischen Behandlungsmethoden denormierend wirkt
und die Selbsterkenntnis gegeniiber dem Wahrheitsregime der Wissen-
schaften pluralisiert. Gesundheit und Krankheit verschében sich in ihrer
begrifflichen Konnotation dorthin gehend, dass sie nicht verallgemeiner-
bare Idealzustinde oder Verfehlungen der Kérper artikulierten, sondern
das Misslingen oder Gelingen einer Praxis korperlicher Selbstgestaltung.
Die Aufforderung, sich selbst zu erkennen, wiirde nicht um der stabilen
Erkenntnis willen artikuliert, sondern um die Wahrheit des Selbst als Ver-
inderung gegeniiber dem Istzustand zu realisieren. Das Wahre des Selbst
wire, mit Hegel gesprochen, das Ganze der Selbstsorge als Ziel. Nicht
Festlegung, sondern Transformation und stetige Ubung am Selbst wiren
Ergebnis und zugleich die Praxis der Selbsterkenntnis. Der genetische
Wissenstyp selber ermdglicht, durch die in ihm liegende Verschiebung
von einer akuten Symptombekimpfung zu einer vorsorglichen Ursa-
chenveranderung, von einer programmatischen zu einer systemischen
Vorstellung vom Genom, die Aneignung des korperlichen Behandlungs-
modus durch bemichtigende Lebensfithrung. Der hybride Charakter der
genetischen Wahrheit zwischen allgemeiner Norm und partikularer Ab-
weichung, Disposition und Mutation, Lebensform und Biochemie erlaubt
es, das Individuum im Netzwerk dieser Beziige als Akteur zu begreifen.
In den kritischen Sozialwissenschaften wird allerdings mit Recht der Ver-
dacht formuliert, eine Aufforderung zur genetischen Eigenverantwortung
privatisiere die Risiken des Lebens, die tatsichlich von gesellschaftlichem
Interesse sind. Der Appell an die Pflicht zur Vorsorge ermichtige keines-
wegs zu emanzipierten Gesundheitspraktiken, sondern miisse als Macht-
strategie verstanden werden.” Und tatsichlich: wo nicht die Aneignung
des genetischen Wissenstyps Teil der Selbstsorgepraktiken ist, die Trans-
formation der Begriffe von Krankheit und Gesundheit nicht zum Prozess
der Selbstgestaltung gehért und die Ubungen des Selbst nicht als verin-
dernde Eingriffe in die Umwelt wahrgenommen werden, ist die Eigenver-
antwortung als Zurichtung des Individuums an herrschende Wissensty-
pen und medizinische Normen zu kritisieren. Die Chance des genetischen
Wissenstyps liegt aber darin, die genetische Disposition als Konstellation

12 | Vgl. Lemke: Gouvernementalitat und Biopolitik.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ERKENNE DEINE GENE UND RICHTE DEINE SELBSTSORGE DARAUF EIN

von Selbst, Norm, Biologie und Umwelt anzuerkennen und den Einsatz
des Individuums in diese Konstellation als verindernde, ethische Aktivitit
zu unterstiitzen. Die eigentliche Arbeit des Individuums an sich selbst in
der Transformation zu einem genetischen Subjekt besteht allerdings nicht
alleine in der diitetischen Sorge um den eigenen Kérper, sondern auch
in der ethischen Sorge um die Wahrheitspraktiken der Wissenschaften
und die normativen Anspriiche der Gesellschaft. Zu einem Werkzeug der
Unterwerfung wird die Selbstsorge, wenn sie die Verantwortung fiir das in-
dividuelle Wohl mit dem moralischen Zwang zur Herstellung einer Norm
des Gesunden verkniipft und die ethischen Interventionen in die gesell-
schaftlichen und wissenschaftlichen Rahmenbedingungen nicht auch zur
Aufgabe der Eigenverantwortung macht. Zu einer Praxis der Freiheit kann
die Selbstsorge werden, wenn die Ubungen des Selbst beinhalten, auch die
Konstellationen zu untersuchen, in denen die Wissenschaften zur Natur
des Korpers stehen, und die Lebensbedingungen zu verindern, die dem
eigenen Gesundheitsbegriff widersprechen. Es wird nachvollziehbar, war-
um die antike Selbstsorge eine Ubung in der Regierungskunst und Sorge
um das Allgemeinwohl war. Die Praxis der Freiheit im Kontext der Medizin
und Lebensfithrung ist auf Ressourcen angewiesen, die der Einzelne allei-
ne nicht handhaben kann, deren Handhabung aber von seiner Aktivitit
mit beeinflusst wird. Sein selbstsorgender Anspruch besteht darin, auch
die Bereitstellung aller denkbaren Ressourcen zu einer Praxis der Selbst-
sorge als gesellschaftliche Aufgabe durchzusetzen, ohne deren Sicherung
die sich um sich kiimmernden Individuen nicht existieren kénnen.

GENETIC COUNSELING

In der antiken Praxis der Selbstsorge stand das Individuum nicht fiir sich
alleine vor der Aufgabe der aktiven Selbstgestaltung und Selbsterkenntnis,
sondern wurde durch die Figur des Lehrers angeleitet, beraten und unter-
stiitzt. Diese Spezialisten der Ubungen im Umgang mit dem Selbst waren
bei der kérperlichen Didtetik Arzte, in der ethischen Sorge um die Seele
philosophische Lehrer. Im gegenwirtigen Zeitalter der Genetik taucht im
medizinisch-wissenschaftlichen Kontext die Figur des genetischen Bera-
ters (genetic counselor) auf. Diese Berater sind keine Mediziner. Sie unter-
suchen nicht den Gencode noch behandeln sie die Patienten in der Gen-
therapie. Sie sind Experten in der Begleitung der Individuen im Umgang

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

70

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

mit deren genetischer Wahrheit. »Genetic counselors work as members of
a healthcare team, providing information and support to families who have
members with birth defects or genetic disorders and to families who may
be at risk for a variety of inherited conditions. They identify families at risk,
investigate the problem present in the family, interpret information about
the disorder, analyze inheritance patterns and risks of recurrence, and re-
view available options with the family.« Diese Wahrheitsberater arbeiten
in der Bioindustrie, in Kliniken oder 6ffentlichen Sozialeinrichtungen.
Thre Aufgabe scheint es zu sein, die genetische Natur der Klienten mit den
technisch-medizinischen Moglichkeiten ins Verhiltnis zu setzen, die Ri-
siken und Nebenwirkungen der Behandlungsmethoden zu erldutern und
die Gefahren und Wahrscheinlichkeiten einer Erkrankung einzuschitzen.
Sie argumentieren mit der Logik wissenschaftlicher Wahrheitsfindung
und technologischer Problemlésung und beanspruchen innerhalb dieser
bereinigten Felder von Erkenntnis und Machbarkeit eine neutrale Position
zu besetzen. Als Berater in der Praxis der Selbstsorge scheinen diese Fi-
guren wenig geeignet. »In der genetischen Beratung wird in einem hybri-
den Produktionsverbund von Labor, Berater und Klient medizinisch und
okonomisch wertvolles Wissen iiber genetische Krankheitsdispositionen
gebildet. In der Wahrnehmung des humangenetischen Klientels handelt
es sich dabei jedoch um eine >blof3e« Vermittlung der »Naturerkenntnisse«
des Genomprojektes.«'* Mit dieser Naturerkenntnis wird der Patient nicht
zur Praxis des Selbst ermichtigt, sondern dem Wahrheitsregime der Wis-
senschaften anheim gegeben, und die neutrale Beraterposition verschlei-
ert die Konstellation, aus der heraus die Gene als Natur hervortreten.

Ist aber der genetic counselor darauf festgelegt, nicht seinerseits ein kriti-
scher Sozialwissenschaftler und skeptischer Philosoph zu werden, der sei-
nem Klientel die hybriden Produktionsbedingungen der genetischen Natur
vermittelt und sie im Umgang mit den technischen und den selbstsorgen-
den Praktiken berit; ein Ratgeber, der die gesellschaftlichen Erwartungen
ebenso wie die moglichen Krankheits- und Gesundheitsbegriffe erortert
und die Umweltfaktoren ins Feld der genetischen Erwigungen fithrt? Was
wire, wenn die Kritik am Beratungspersonal produktiv gewendet, die Fak-

13 | Human Genome Project Information/Genetic Counseling http://www.ornl.
gov/sci/techresources/Human_Genome/medicine/genecounseling.shtml
(Stand Januar 2011).

14 | Losch: Genomprojekt und Selbsterkenntnis, S. 2.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ERKENNE DEINE GENE UND RICHTE DEINE SELBSTSORGE DARAUF EIN

tizitit der genetischen Natur angeeignet und in ihrer Wirkungsweise auf-
gefichert wiirde? Der genetische Berater und seine wissende, begleitende
Tatigkeit weisen innerhalb der medizinisch-technologischen Praxis auf die
Moglichkeit der angeleiteten Selbstsorge und kénnen aus ihrem Kontext
herausgeschilt und umgewidmet werden. Der personal health trainer in
Sachen Genetik wire als unfertiger Prototyp im Wirklichen schon aufzu-
finden. Die Sorge um das genetische, sich selbst erkennende Individuum
wire die seinige. Individuen wiirden mithilfe der erweiterten, kritischen
Begleitung jene Erfahrung der komplexen Wahrheit ihrer genetisch-kul-
turellen Natur machen, die sie als genetische Subjekte einer Selbstsorge
konstituiert.

ZUR ETHISCHEN DISPOSITION IM GENETISCHEN ZEITALTER

Kénnen wir also festhalten, dass die Aufforderung, sich im Zeitalter der
genetisch codierten Korper selber zu erkennen, als Ethik der Selbstge-
staltung realisiert werden kann? Die vorherrschende Antwort des medi-
zinisch-wissenschaftlichen Komplexes auf genetic disorder und genetische
Selbsterkenntnis konzentriert sich auf technologisch-medizinische Ein-
griffe. Die wissenschaftliche Logik offenbart einen normalisierenden und
technologischen Zugriff auf die genetische Natur. Technologisch therapier-
te Korper realisieren den Determinismus, der ihrer Behandlung zugrunde
liegt. Das Genetische des Selbst steht isoliert im Raum der Weltbeziige.
Im Fall der sich in der Selbstsorge transformierenden Individuen wire das
Genselbst in diese Weltbeziige eingebettet. Die unterschiedlichen Prakti-
ken — der Technologie der Gene und der Techniken des Selbst — steuern
das Verhiltnis zwischen der genetischen Wahrheit der Kérper und ihrer
je anderen Wirklichkeit. Es 6ffnet sich ein Méglichkeitsraum am Ort der
Praktiken. Er fordert eine Positionierung ein. Fiir diese Positionierung
ist es bedeutsam herauszufinden und zu priifen, welche Techniken der
Behandlung méglich sind und welche durch den herrschenden medizi-
nisch-wissenschaftlichen Diskurs nahe gelegt werden. Aber es ist ebenso
wichtig zu untersuchen, wie durch den Einsatz von Praktiken des Wissens
der Kérper in seine genetische Wahrheit eingepasst wird und wie die An-
erkennung einer Wissensform sich in der Durchsetzung entsprechender
Transformationsareale zwischen Wissenstypen und Wirklichkeitsformen
artikuliert. Wenn diese Praktiken des Wissens die Uberginge markieren,

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

71


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

72

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

an denen sich Wahrheit und Wirklichkeit aneinander anpassen, wird an
der ethischen Position nach den Moglichkeiten gefragt werden miissen, in
der Praxis auf das genetische Wahrheitskonzept so oder anders zu reagie-
ren. Welchen Spielraum ersfinet die Genetik, wenn es daran geht, die Me-
dizin, die Begriffe von Krankheit und Gesundheit oder das Leben zu trans-
formieren? Welcher politische oder wissensethische Einsatz kann in das
herrschende genetische Wahrheitsspiel eingebracht werden? Wir diirfen
uns fragen, wie sich in gesellschaftlicher, medizinischer und kultureller
Praxis das Wissen tiber den Kérper, seine Krankheiten und deren Urspriin-
ge realisiert. Biopolitik wird mit der »Natur der Dinge« begriindet. Das
genetische Dispositiv veridndert die medizinischen Institutionen, Diagno-
setechniken und Arzt-Patient-Relationen und setzt dadurch die genetisch
begriffene Natur als Wirklichkeit durch. Mit der Analyse der Schnittstelle
zwischen Wissen und Wirklichkeit sowie der Untersuchung zur Rolle der
medizinisch-genetischen Praxis kann nicht nur die Wechselwirkung zwi-
schen Theorie und Faktizitit nachgezeichnet werden. Es kommt eine epis-
temologische Freiheit zum Vorschein, die wissensethisch genutzt und ins
Verhiltnis zur Monokultur eines technologisch begriffenen, genetischen
Wissenstyps gebracht werden kann.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Die Leidenschaften des Nervensystems
oder die Substanzen der Psyche

Herkules ermordet seine Kinder. Spuren im Asphalt verfolgen eine Spa-
ziergingerin. Ein Mann verwechselt seine Frau mit einem Hut. Heiseres
Lachen torkelt tiber grundlose Normalitit. Was sind das fiir Phanomene?
Herkules wird im antiken Griechenland von der Géttin Hera mit Wahn-
sinn geblendet. Die Spaziergingerin plagt im kaiserlichen Wien ein Ver-
folgungswahn aus der Tiefe ihres Unbewussten. Der Mann leidet unter
einem Gedichtnisdefekt, den der Neurologe Oliver Sacks 1985 so wunder-
bar beschrieben hat und bei dem die visuellen Informationen nicht mit
dem semantischen Gedichtnis verbunden werden. Es scheint, als wiren
dies verschiedene Erscheinungen zu unterschiedlicher Zeit. Zugleich sind
wir aber geneigt, in ihnen allen die Krankheiten der Seele zu erkennen.
Was ist das Gemeinsame, das uns ermuntert, in diesen Phinomenen geis-
tige Irrgiange zu sehen? Ist es unsere Annahme, dass die Natur des Men-
schen tiber die Jahrhunderte gleich geblieben ist und tiber die Zeit zu gele-
gentlicher Verwirrung neigt? Oder unterscheidet sich doch die Raserei des
Herkules von dem Verfolgungswahn der Frau und den Verwechslungen
des Mannes ontologisch in ihrem Dasein und epistemologisch in ihrem
Verstandenwerden? Die Substanz der jeweiligen Verwirrung — die géttliche
Raserei, der unheimliche Wahn, das beschidigte Gewebe — scheint unter-
schiedlich zu sein. Doch offenbar sind es nur Varianten der Abweichung
von der Norm des Gewthnlichen — Abweichungen, welche die Krankheiten
der Seele markieren — Verhaltensanomalien — aber was ist das Normale?
Die Vorstellungen tiber den Wahnsinn geben Auskunft tiber die Vor-
stellungen, die sich die Menschen von ihren Gewohnheiten und ihrer Ver-
nunft gemacht haben, und sie sprechen von der Natur des normalen Verhal-
tens. Anscheinend ist es uniiblich seine Familie umzubringen, anstelle des

- am 14.02.2026, 14:17:54. op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

74

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

Hutes den Kopf der Gattin zu ergreifen oder von unsichtbaren, beweglich-
belebten Spuren verfolgt zu werden. Ist dies uniiblich in einer bestimmten
Epoche oder generell? Die Vorstellungen von der Natur der Vernunft diffe-
rieren, historisch gesehen, erheblich und entsprechend unterscheiden sich
auch die Vorstellungen von den Ursachen der Abweichungen: So waren in
manchen Zeiten die Krifteverhiltnisse unausgeglichen, welche das Unbe-
wusste, das Bewusste und das Uber-Ich in einer »normalen« Balance hiel-
ten. In anderen Zeiten wurden Seelenteile von Ddmonen entwendet und
lieRen besessene Liicken zuriick. Dann wieder kam es zu Durchblutungs-
stérungen, die ganze Hirnareale verwirrten, oder es schiumte das Blut, so
dass sich die Vorstellungen erhitzten. Waren bei diesen unterschiedlichen
Konzepten, mit denen sich die Menschen das Phianomen der geistigen An-
omalie erklirten, auch die Erscheinungen jeweils andere gewesen? In der
Praxis wurden die Abweichungen variantenreich therapiert. Man betrieb
sprachliche Analyse, um die Krifte zu balancieren, verabreichte Boten-
stoffe, um Gehirnareale zu aktivieren, inszenierte Rituale, um Gétter zu
besinftigen oder tiberraschte das Gemiit mit kalten Waschungen, um das
Blut zu kithlen. Wurde darin das Sein des Irrsinns und mit ihm die Realitit
der Vernunft je unterschiedlich konstituiert?

Im Ubergang vom 20. ins 21. Jahrhundert erscheinen uns die Wa-
schungen selber als Irrsinn ebenso wie die Rituale zur Gétterbesdnftigung.
Wir beruhigen nicht schdaumendes Blut, sondern regulieren kérpereigenes
Dopamin. Im beginnenden 21. Jahrhundert glauben wir nicht an metaphy-
sische Krifte, aber wir schwanken zwischen den Pillen gegen die Unruhe
und einer kulturellen Bearbeitung ihrer Tiefendimensionen, zwischen
dem Eindruck, welchen das freudsche Konzept der Psyche im kulturellen
Gedichtnis hinterlassen hat, und der Wirkungsmacht, den das systemi-
sche Konzept der Nerven zu entfalten beginnt. Noch erinnern wir uns an
die Kultur des Unbewussten. Aber das System der Nerven verbreitet sich
zunehmend im Selbstverstindnis der Individuen und macht die menta-
le Verwirrung zu einer Erfahrung der beschidigten Koérpernatur, nicht
der unbalancierten Geistkultur. Wir sehen den Mann, der seine Frau mit
einem Hut verwechselte, und diagnostizieren eine Schidigung des Seh-
zentrums im Occipitallappen. Diese physische Verletzung verscheucht die
kulturelle Wunde des Irrsinns wie eine fehlerhafte Synapsenverkettung
aus dem Haus der Psyche — ein Haus, das zu einem System der Nerven
geworden ist. Es — das grofRe freudsche Unbewusste — verschwindet als
Kulturphinomen und sie — die vielen variantenreichen Nervensysteme —

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DIE LEIDENSCHAFTEN DES NERVENSYSTEMS ODER DIE SUBSTANZEN DER PSYCHE

etablieren sich als Natur des Seelischen. Nicht Seelenkultur, sondern Sys-
temnatur macht sich in der Verwirrung breit, die zur zerebralen Krankheit
avanciert und den psychischen Krankheitsbegriff in das Arsenal der kor-
perlichen Erscheinungen einreiht — ein Korper, der allerdings selber nicht
mehr materiell, sondern als Konstellation begriffen wird. Das Nervensys-
tem ist integrierter Teil eines systemischen Korperbegriffs.

Eine Tendenz zur zerebralen Verletzung macht sich breit und iiber-
lagert das freudsche Unbewusste. Doch im Moment der Uberlagerung
befinden wir uns ideengeschichtlich tatsichlich in einer bezeichnenden
Ubergangssituation zwischen dem Zeitalter der Psyche und dem Zeitalter
des Nervensystems. Denn unterschiedliche Vorstellungen von der Natur
der Seele und den Ursachen des Wahnsinns werden parallel angewendet
und erzeugen klinische Chimiren oder gesellschaftliche Missverstind-
nisse. Zwischen Forschung und Gesellschaft herrscht eine bemerkens-
werte Irritation dariiber, was mentale Gesundheit oder psychische Krank-
heiten sein kénnten, wie sie erkannt und behandelt werden sollen und
in welche Ordnungen der medizinischen, philosophischen und sozialen
Phinomene sie eingebettet seien. Gerade diese Missverstindnisse iiber
Krankheitsbegriffe oder Behandlungsmethoden sind Geschichtszeichen,
die den ontologischen und epistemischen Ubergang von der Psyche zum
Nervensystem markieren. Man kann diesen Ubergang als Fortgang und
Fortschritt des psychologischen Wissens tiber den Wahn begreifen. Aber
zugleicht verweist dieser Ubergang auf die Geschichtlichkeit von Wahn
und Wissen. Das nunmehr fast alt zu nennende Konzept der Psyche kann,
ebenso wie das neue Konzept des Nervensystems, als eine historische Er-
scheinung angesehen werden. Beide wurden aus einer kulturellen und
wissenschaftlichen Entwicklung heraus gewonnen und sind als Geworde-
ne im Ubergang. Wie lisst sich der gegenwirtige Ubergang vom Dispositiv
der Psyche zum Dispositiv des Nervensystems historisch begreifen? Wel-
che Erfahrungen fithren dazu, dass Individuen die neurowissenschaftliche
Wahrheit tiber ihre Seele als neue Realitit an sich selbst erfahren und das
Nervensystem als ihre Natur realisieren? Wir hatten eine Psyche — nun
haben wir ein Nervensystem — und die Transformation unserer Natur wird
durch ein effektives Zusammenspiel von Wissen, Praxis und Erfahrung
gewihrleistet, das eine genauere Betrachtung verdient.

Der noch immer gebrauchliche Begriff der Psyche ist altgriechischen
Ursprungs. Er verweist auf die Existenz eines bestimmten Problemfeldes,
das wir durch die abendlindische Ideengeschichte hindurch verfolgen

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

75


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

76

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

konnen. Auf diesem Feld treten die antike Psyche, die mittelalterliche See-
le, die neuzeitlichen Leidenschaften, das moderne Unbewusste oder die
systemischen Nerven als Phinomene in Erscheinung und sie alle haben
ihren besonderen Wahnsinn: Die antiken Blendungen der Psyche und ihr
hitziges Blut; der heilige Wahn der christlichen Seele und ihr Gegenspie-
ler das teuflische Werk; die fliichtige Form der neuzeitlichen Leidenschaf-
ten, ihre mechanische Regung und ungelenke Geometrie; die modernen
Angste des Unbewussten und seine zwanghafte Begehrensstruktur; die
neuronalen Gewitter und ihre biochemische Natur.' Anhand der ontolo-
gischen Unterschiede zwischen den Phinomenen und den epistemischen
Differenzen zwischen den Wissenstypen kénnen wir erkennen, dass das
Problem des Wahnsinns jeweils in einem anderen Sein begriffen war und
entsprechend anders behandelt wurde. Psyche, Seele, Leidenschaften, das
Unbewusste und das Nervensystem sind nicht die gleichen Dinge. Sie tre-
ten nur auf demselben Problemfeld in Erscheinung, das durch vergleich-
bare Handlungsweisen markiert ist. Nicht das Wissen tiber den Irrsinn
hat sich im Laufe der abendlindischen Geschichte verbessert. Der Fokus
der Aufmerksamkeit und das Instrumentarium des forschenden Blicks auf
diesem Feld der verwirrten Handlungsweisen haben sich verschoben.
Dieser Befund weist kritisch auf die Geschichtlichkeit der Wissen-
schaften, aber auch positiv auf einen Méglichkeitsraum der Phinomene,
und auf diesen positiven Moglichkeitsraum wird es am Ende ankommen.
Was wir psychisch, nervlich, seelisch heiflen, hat offenbar die Kapazitit in
unterschiedlichen Seinsweisen hervorzutreten. Darin liegt das eigentlich
Spektakulire auf dem Feld des Psychischen, dass die Natur der Ursachen
des verwirrten Tuns jeweils anders verstanden und entsprechend verschie-
den gehandhabt werden kann. Uns geht es hier aber nicht nur um den Be-
fund des Unterschiedlichen, sondern auch um die Betrachtung der jewei-
ligen »Natur« des Psychischen, Seelischen, Unbewussten und Nervlichen:
Was »ist« die therapierbare Kraft der Psyche im Unterschied zur behandel-
baren Struktur des Nervensystems oder dem Beichtwesen der Seele? Was

1 | Zur Genealogie und Kulturgeschichte des Wahnsinns sollen hier exemplarisch
drei Autoren genannt sein: Roy Porter: A Social History of Madness: Stories of the
Insane, 2. Aufl. 1996; Michel Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, Frankfurt
a.M. 1973, Psychologie und Geisteskrankheit, Frankfurt a.M. 1968; oder Michael
Kutzer: Anatomie des Wahnsinns: Geisteskrankheit im medizinischen Denken der
friithen Neuzeit und die Anfénge der pathologischen Anatomie, Aachen 1998.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DIE LEIDENSCHAFTEN DES NERVENSYSTEMS ODER DIE SUBSTANZEN DER PSYCHE

sind die unterschiedlichen »Substanzen« des Psychischen? Man darf ver-
muten, dass der antike Hauch des Pneuma einen anderen Erfahrungswert
vermittelte als das géttliche Antlitz der mittelalterlichen Seele, das Verbor-
gene des modernen Unbewussten oder das Vernetzte und Topografische
der systemischen Nerven. Moglicherweise graben sich gerade vermittels
dieser Vorstellungen und Erfahrungen von der konkreten Substanz des
Psychischen die abstrakten Wissenskonzepte iiber den Wahnsinn in geleb-
te Selbst- und Krankheitsverstindnisse der einzelnen Individuen ein — In-
dividuen, die in diesen unterschiedlichen Wahrheiten {iber ihre psychische
Natur dann leben. Man muss in der abendlindischen Ideengeschichte das
Problemfeld der Psyche auf seine Substanzen hin untersuchen. Dagegen
kann es nicht darum gehen, die schon brillant und umfassend verfasste
Kulturgeschichte der Vernunft und des Wahnsinns zu wiederholen. Viel-
mehr darf die Entstehung der antiken Psyche aus den Organen der Seele
im homerischen Griechenland zum Anlass genommen werden, um je-
nem Aspekt der Substanz nachzuspiiren, der in dieser frithgeschichtlichen
Zeit dem menschlichen Selbstverstehen noch prisent war. Mit der Idee der
Substanz, gewonnen aus dem antiken Verstindnis von Psyche, sollte der
gegenwirtige Ubergang von der Epoche des »psychischen Apparats«, wie
Freud es nennt, zu einer Epoche der neuronalen Systeme als Ubergang
zwischen unterschiedlichen psychischen Substanzen verstindlich werden.

VOR ALLER ZEIT

In einer hervorragenden Studie hat der Altphilologe Bruno Snell dargelegt,
wie sich im antiken homerischen Griechenland das, was wir Geist oder
Psyche nennen, iberhaupt erst als Idee iiber das Wesen des Menschen zu
entwickeln begann.> Odysseus, Achill oder Herkules hatten weder einen
Geist noch hatten sie eine Psyche; sie hatten etwas, was man mit Vorstel-
lungen, Emotionen, Verstindnis oder Eingebungen {ibersetzen kann. Der
abstrakte Geist und die Abstraktion entwickelten sich daraus erst als Denk-
figur. Snell entfaltet seine These durch die prizise Analyse der Begriffe und
Wortverwendungen in den alten homerischen Texten. Ein Bedeutungsfeld
und Klangraum tritt hervor, der durch die genaue Lektiire ermdglicht wird.
Nicht das uns Selbstverstindliche an den Worten der alten Texte wird fir

2 | Vgl. Bruno Snell: Die Entdeckung des Geistes, Gottingen 1975.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

77


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

78

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

wahr genommen, sondern ein semantischer Kontext aufgefichert. Psyche
im homerischen Epos meinte nicht das Phinomen, das unsere kulturel-
le Gegenwart damit verbindet. Es gab keine allgemeine Psyche und es
herrschte nicht der Vorstellungsraum, der das Allgemeine einer solchen
Kategorie zu fassen in der Lage war. Der Geist der Menschen war nicht
von allgemeiner, er war nicht von immaterieller Art und das Allgemeine
und Stofflose war als Vorstellungswelt nicht denkbar — so Snells Diagno-
se. Gegentiber der kategorischen Dualitit von Geist und Korper benutz-
te der homerische Mensch eine Vielzahl von Begriffen, deren Beziehung
man sich vorstellen kann wie eine sich in die Ferne staffelnde Hiigelland-
schaft. Die Begriffe waren den Gebieten des Korperlichen und Geistigen
zugeordnet. Die Landschaft aus seelischen und kérperlichen Aspekten des
Menschen war begriffen als ein zusammenhingendes Bild. Es gab nicht
den einen Koérperbegriff und nicht das singuldre Geistwort und nicht die
ontologische Differenz zwischen Leib und Seele, sondern das Korperliche
als Leiche (soma), die Gelenke und Glieder in der Beweglichkeit (gyia), die
Muskeln der Kraft (melea), die Haut als Grenze des Korpers (crds) und den
Wuchs, der nur im Akkusativ vorkam (demas), das Geistige als Totenseele
(psyche), die Leidenschaften und Bewegungen der Emotionen (thymos) so-
wie die Vorstellungen und Gedanken der Vernunft (nods). Wie die Muskeln
und Glieder waren die Emotionen und Vorstellungen von organischer Na-
tur: »Organe des Lebens« wie Snell es — Worte suchend — formuliert.

In dieser Vielheit unterschiedlicher Organe begriff sich der homeri-
sche Mensch flieRend in seinem kérperlichen und geistigen Gefiige. Das
Koérperliche schien in Bestandteile differenziert, das Geistige in Organen
und Situationen konkretisiert. Als Atem oder Wind entschwand das Organ
der Totenseele des Menschen durch den Mund. Diese Psyche hatte einen
korperlichen Ort und eine atmende Substanz. Das Auge war das Organ
der Erkenntnis, das Herz das Organ der Einsicht. Diese beiden erschienen
auch als Gotterfiguren und hatten darin sowohl eine organische Substanz
wie eine figurative Kraft. Beim frithen griechischen Menschen gingen
nicht nur die geistigen und korperlichen Bereiche ineinander iiber, son-
dern er sah sich auch im Ubergang zu den gbttlichen, den tierischen und
den natiirlichen Sphiren. Durch die Nihe zum Géttlichen war schlieRlich
kein homerischer Mensch selbststindig in seinem Denken. Sein Geist,
sein nods, war von iibernatiirlichen Weisungen und Eingebungen gelei-
tet. Die eigenstindige Rationalitit, die in der attischen Philosophie schon
bald zur Signatur des Menschen werden sollte, war dem homerischen

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DIE LEIDENSCHAFTEN DES NERVENSYSTEMS ODER DIE SUBSTANZEN DER PSYCHE

Menschen fremd. Dieser war sich demgegeniiber dem Ubergang zum
Géttlichen bewusst. In einer gleichzeitigen Uberhshung und Entmiindi-
gung platzierte sich der homerische Mensch in begnadeter Kommunika-
tion mit dem Géttlichen und in abhéngiger Existenz, denn »echte, eigene
Entscheidungen des Menschen kennt Homer nicht«. Stattdessen waren
nods und thymos von gottlichem Wirken geprigt und Snell identifiziert im
antiken griechischen Vokabular variantenreiche Kraftbegriffe, welche die
unterschiedlichen Weisen des Wirkens und Beeinflussens benennen. Es
scheint, als wire die geistige Bewegung des Individuums eine Fremdbewe-
gung gewesen, die zugleich in die organische Substanz des Eigenen ein-
gelassenen war. Entsprechend muss auch der fremdgesteuerte Geist kein
Irrsinn gewesen sein, sondern Normalitit. Es konnte im homerischen
Griechenland kein Wahnsinn als das Andere der Vernunft existieren, weil
die Fremdbestimmung Teil der geistigen Selbstwahrnehmung war und
der Mensch in jeder Hinsicht von AuRerlichem reflektiert und bewegt war.
Die Blendungen der Hera, durch deren Einfluss Herkules seine Kinder
ermordete, ebenso wie die Eingebung der Pallas Athene, durch die sich
Odysseus in der Sage seinem Sohn zu erkennen gab, sind von gleicher
aufler-sich-seiender Qualitit — nur die Handlungen unterscheiden sich
und stellen die Protagonisten tiberraschenderweise vor ethische Proble-
me. Die umarmende Geste des sich zu erkennen gebenden Odysseus war
fiir den homerischen Griechen von rithrender Qualitit, die mordende Tat
des Herkules dagegen ein Frevel. Die Tobsucht des Herkules, die von den
Gottern herriihrte, befreite offenbar das antike Individuum nicht von der
Verantwortung. Im Nachhinein erkannte Herkules das Morden als seine
unnormale und falsche Tat und nahm die Schuld trauernd auf sich.

Es scheint, als wiren im homerischen Griechenland die Krifte der
Psyche fremd gewesen, die Substanzen der Seelenorgane aber eigen und
darin in die Fremdheit des Seelischen zugleich der Aspekt des Eigenen
eingewoben. Wahnsinnig waren die, welche durch géttlichen Einfluss
mit ihrem Korper taten, was dem menschlichen und gottlichen Ethos wi-
dersprach; ein Selbstwiderspruch der Gétter, ausgetragen am Korper des
Menschen. Wie wurde eine solche verwirrende Angelegenheit im homeri-
schen Griechenland behandelt? Wie wurde das Mentale zugleich als g6ttli-
che Einflussnahme und korpereigenes Organ erfahren? Offenbar wurden
Wahnsinn und Vernunft gleichermaflen als Schicksal akzeptiert; Heilung

3 | Snell: Die Entdeckung des Geistes, S. 28.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

79


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

8o

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

dagegen war keine Vokabel, die zur antiken Blendung passte. Die Institu-
tion des Tempel-Orakels oder die Praxis der sagenhaften Erzihlung mogen
die kulturellen Rahmen bereitgestellt haben, innerhalb derer die Ereignis-
se von Wahnsinn und Einsicht im kosmischen Ganzen platziert werden
konnten. Die Erfahrung der eigenen Psyche wurde iiber diesen narrativen
Sinnzusammenhang vermittelt und erklirt, nicht allerdings, um der Wie-
derherstellung einer mentalen Gesundheit den Weg zu bereiten, sondern
um die Stimme der Gétter durch Wahnsinn und Vernunft zu erkennen.

ENTDECKUNG DER TIEFE

Eine neue Auffassung von der Qualitit des Seelischen trug einige Jahrhun-
derte spiter als Erster der antike Philosoph Heraklit vor. Nach Snell diffe-
renzierte er das Menschliche in zwei Aspekte: Korper und Seele — soma, die
ehemalige Leiche und psyche, die alte Totenseele — und er sprach von die-
ser neuen Psyche mit einem Begriff, der dem Koérperlichen wesensfremd
gewesen war: Tiefe. Das Korperorgan kannte keine Tiefe, die geistige Di-
mension jetzt schon. Es ist diese Idee von Tiefe, die das Wesen des Geis-
tigen in der abendlindischen Kultur charakterisieren wird, und sie ist im
5. Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung erstmals formuliert worden. Mit
der Tiefendimension als eigenstindiger Beschaffenheit emanzipierte sich
das Psychische im alten Griechenland von den Organen des Korpers, aber
auch von der Beherrschung durch die Gétter. Die Menschen werden tief-
sinnig und dadurch autonom. Das neue Verstindnis von der Seele etabliert
das Prinzip des eigenen Lebens. Der Mensch war nicht mehr Spielfeld der
auferirdischen Gotter. Er war selbstindig, weil seine Seele sein Eigenes
war. Als Eigenes war diese Seele nicht mehr organisch, aber Lebenskraft.
Sie war Eigenes und zugleich Unkorperliches geworden und in dieser neu-
en ontologischen Abmischung war die Seele die Erméglichung des leben-
digen Organischen. »Notwendig also muf} die Seele« schlieflich auch fur
den attischen Philosophen Aristoteles im 4. Jahrhundert vor unserer Zeit-
rechnung »ein Wesen als Form(ursache) eines natiirlichen Korpers sein,
der in Moglichkeit Leben hat«.# Der Korper ist die Moglichkeit des Lebens,

4 | Aristoteles: Uber die Seele, mit Einleitung, Ubersetzung (nach W. Theiler)
und Kommentar herausgegeben von Horst Seidl, Hamburg 1995, S. 61 (De Ani-
mall. 1, 412a).

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DIE LEIDENSCHAFTEN DES NERVENSYSTEMS ODER DIE SUBSTANZEN DER PSYCHE

wihrend die Seele diese aktualisiert. Die Psyche als das Andere des soma
wird zur Bedingung des zen, dem Leben der Kérper: als Denkvermégen bei
den Menschen, als Wahrnehmungs- und Bewegungsvermdgen auch bei
den Tieren sowie als Wachstumsvermégen bis hin zu den Pflanzen. Was
gottliche Wirkungskraft war, wird zur Wirkungsweise des Lebendigen und
damit zur inneren Bewegung der Korper.

Was ist — so méchte man Aristoteles nach den Erkenntnissen mit den
homerischen Substanzbegriffen der Seele fragen — was ist die Substanz
dieser Kraft, die vom Inneren der Kreaturen aus diese in ihrem Wahrneh-
men und Bewegen, Wachsen und Denken als Lebendige aktualisiert? An-
ders als bei den homerischen Seelenvermdégen, die als Organe des Kérpers
und Krifte des Gottlichen begriffen waren, stellt sich nun die Frage nach
dem substantiell anderen Charakter von Kérper und Geist und diese Fra-
ge wird die abendlindische Ideengeschichte in unterschiedlichen Varian-
ten bis in die Moderne hinein beschiftigen. Die Wirkung der seelischen
Kraft auf den Korper ist das Geheimnis, das der Begriff der nachhomeri-
schen Psyche aufbewahrt. Fiir Aristoteles im attischen Griechenland ist
das Leben, und mithin das Seelische, durch Metabolismus gekennzeichnet:
Durch seelische Kraft vermag sich das Leben als Verinderung auf einen
neuen Zustand hin zu generieren. Dabei bestimmt Aristoteles das Wachs-
tum als Verinderung des Organischen, das Denken als Verinderung des
geistigen Zustands oder die Bewegung als eine Verinderung im Raum.
Nichts bleibt, wie es ist, sondern strebt einem neuen Zustand zu und da-
rum lebt es. Dass es sich verdndert, ist durch die Kraft des Psychischen
erklarlich. Die Seele ist keine géttliche Wirkung, sondern das Geheimnis
des bewegenden Bewegers. Wie aber bewegt das Seelische, wenn keine
Kraft auler ihr wirkt? Was ist die Substanz des Strebens, von dem ausge-
hend das Leben im Kérper wirkt? Aristoteles greift zur Bestimmung dieser
Substanz auf die, dem attischen Griechen geliufige Vorstellung vom pneu-
ma zuriick: denn »dasjenige, was [vom Seelischen her korperlich] in Bewe-
gung setzt, mufd iiber eine gewisse Kraft und Stirke verfiigen. Es ist aber
offensichtlich, daR alle Lebewesen ein angeborenes Pneuma besitzen, so
Aristoteles, »und durch dieses Pneuma stark sind.«’> Von welcher Art ist
dieses pneuma, das im Dazwischen von Koérper und Seele wirkt?

5 | Aristoteles: Uber die Bewegung der Lebewesen. Uber die Fortbewegung der
Lebewesen, ibersetzt und erldutert von Jutta Kollesch in: Werke in deutscher

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

81


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

82

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

Als bewirkende Kraft im (beseelten) Korper ist das pneuma als feinerer
Atem, Odem oder Hauch bestimmt. Es vermittelt die seelisch bereitgestell-
te Form oder Idee von Wachstum und Bewegung, Leidenschaft und Denk-
fihigkeit. Der pneumatische Mediator bewegt sich gleichsam zwischen der
Potentialitit und Materialitit des Korpers und der nichtorganischen und
nichtgéttlichen Aktualitit der griechischen Seele und verfiigt »sowohl tiber
eine (gewisse) Schwere im Vergleich mit den feurigen Substanzen als auch
tiber eine (gewisse) Leichtigkeit im Vergleich mit den entgegengesetzten
Substanzen«.® Pneuma ist stofflich ausreichend schwer, um zu bewegen,
und doch zu leicht, um bewegt zu werden, und dabei als bewegte und be-
wegende Kraft ein feinerer Atem. Mit diesen stofflichen und doch fliichti-
gen Qualititen erinnert das attische pneuma noch an die Totenseele, die im
homerischen Epos die Kérper durch den Mund verlief.

Das antike pneuma erscheint als gleichzeitig physischer und geistiger
Impuls, der zwischen dem Materiellen und dem Immateriellen situiert ist
und als Medium die Kraft des Lebens bereitstellt und iibertrigt. Vermittels
des pneuma verschrinken sich der geistige Wille oder die seelische Form-
idee mit der korperlichen Verinderung und dem organischen Leben. Die
Vorstellung von Kraft selber scheint im Begriff des pneuma aufgehoben
—verstanden in Worten der stofflichen physis, aber beschreibend die Aktivi-
taten der psyche. Diese Energie (energeia), die pneuma genannt wird, ist eine
wahrhaft intermediale Kraft zwischen Stoff und Tiefe, Korperleben und
Formidee — und es wird deutlich, dass die Frage nach der Substanz des Psy-
chischen nicht nur eine Untersuchung der geistig-seelischen Grundbegrif-
fe nach sich zieht, sondern mit der schillernden Bedeutung der Begriffe
von Kraft, Energie oder Antrieb konfrontiert ist — jenen Michten, die im
Dazwischen der physischen und psychischen Dinge zu wirken scheinen.

MEDIALE SUBSTANZEN

Eine detaillierte Entwicklungsgeschichte der Begriffe und Substanzvorstel-
lungen des Psychischen — vom antiken pneuma iiber den mittelalterlichen
spiritus hin zum deutschen Geist und franzgsischen esprit — bietet die Medi-

Ubersetzung, herausgegeben von Hellmut Flashar, Bd. 17, Zoologische Schriften
I, Berlin 1985, S. 20 (De Motu Animalium 10, 703a).
6 | Ebd., S. 21.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DIE LEIDENSCHAFTEN DES NERVENSYSTEMS ODER DIE SUBSTANZEN DER PSYCHE

zinhistorikerin Marielene Putscher.” Sie bestitigt, dass sich das pneuma als
eine, aus dem Mythos entspringende, bildliche Vorstellung vom kérperli-
chen Leben als Atem, Wind oder Luft in der Abgrenzung zu den altgriechi-
schen Begriffen von thymos (Erregungen) und nous (Vernunft) formierte.
Preuma meinte damit die physischen Aspekte der seelisch motivierten Le-
benskraft als stofflichem Atem. Die Ambivalenz von Seelischem und Phy-
sischem, Stofflichem und Luftigem versammelte sich im pneuma-Begriff,
der dem Psychischen eine belebende Kraft verlieh. Diese atmende Kraft
zwischen Seele und Korper war die Substanz des pneuma. Das lateinische
spiritus beerbte das griechische pneuma auf dem Problemfeld der seelisch-
fliichtigen Dinge und verschob dessen Bedeutung im christlichen Vorstel-
lungsraum. Der mit christlichem Glauben angereicherte spiritus fiillte die
Vermittlungsposition zwischen géttlichen und irdischen Prozessen aus.
Die religiése Vorstellungskraft des Christentums sorgte fiir eine Wieder-
belebung der géttlichen Krifte, die — wie bei den homerischen Menschen —
im Bereich des Seelischen wirkten. Die vielen und widerstreitenden Krifte
olympischer Gottheiten wurden durch die monotheistische Kraft des einen
christlichen Gottes ersetzt und Er dirigierte nicht als physische Figur die
mentalen Entscheidungsprozesse, wie seinerzeit Pallas Athene, sondern
offenbarte sich figiirlich allenfalls den Mystikern. Nicht anthropomorph,
sondern als abstrakte Kraft wirkte spiritus zwischen gottlicher Allmacht
und seelischem Leben und beseelte die christlichen Leiber mit frommer
Vernunft. Doch auch das Andere der frommen Seele — der Wahnsinn —
war im mittelalterlichen Vorstellungsraum von iibernatiirlichen abstrak-
ten Kriften des Bosen motiviert. Als verdammte Seelen litten die Irren
unter dem bosen Geist — dem spirutus malus — des Teufels oder dem Ein-
fluss von Hexen. Satanische Besessenheit charakterisiert unverniinftiges
Verhalten und diese »Wahrheit des Wahns« bringt den Ideengeschichtler
Michel Foucault riickblickend dazu, an der Verriicktheit im Zeitalter der
Inquisition eine religise, nicht eine psychische Erscheinung zu erkennen.
Die Seinsweise der Verwirrung als Aberglaube sei im christlichen Vorstel-
lungsraum in eine Begriindung der Geschehnisse eingebettet, die sich von
der neuzeitlichen Erklirung fiir Vernunft und Unvernunft so fundamen-
tal unterscheide, dass nicht von den gleichen Phidnomenen gesprochen
werden kénne. Fiir Foucault wird die Psyche, die wir als Abweichung von
der Norm des Gesunden kennen, erst in der Folge aus den Krankenhiu-

7 | Marielene Putscher: Pneuma, Spiritus, Geist, Wiesbaden 1973.

- am 14.02.2026, 14:17:54, Op:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

sern und Verwahranstalten der klassischen Moderne geboren.® Im Mittel-
alter hingegen trat Wahnsinn als Teufelswerk und Vernunft als gottliche
Beseelung auf. Der spiritus sanktus (der Heilige Geist) etablierte sich als
begrifflicher Platzhalter fiir die fromme Verbindung zwischen géttlicher
Gnade und menschlicher Tugendseele. Als Medium zu Gott gehorte dieser
Heilige Geist ebenso wie die teuflische Besessenheit in den Bereich der
sakralen Erscheinungen, nicht der medizinischen Fakten des menschli-
chen Lebens. Die Seele konnte im christlichen Vorstellungsraum nicht er-
kranken, sondern in Aberglauben verfallen. In substanzieller Hinsicht war
dem religiosen spiritus keinerlei stoffliche Bedeutung eigen. Weder war er
als Organ in den menschlichen Korper eingeboren, wie homerisches nods,
noch hatte er die stoffliche Qualitit einer schweren Luftigkeit wie das pneu-
ma. Die Substanz des spiritus war die rein metaphysische Kraft des Lebens,
die der Mensch als stindiges Schicksal oder milde Gnade erfuhr.

Die pneumatisch-luftige Substanzidee der griechischen Seele ging al-
lerdings im Laufe der Ideengeschichte nicht vollstindig verloren, ebenso
wenig wie die Vorstellung eines Seelenorgans. Die Ideen von einer stoff-
lichen Seele und organischen Erdung des Geistigen floss in einen spiritus-
Begriff ein, der sich parallel zur sakralen Bedeutung entwickelte. Das Wort
spaltete sich, so Putschers bemerkenswerte Analyse, in ein metaphysisches
und ein physisches Bedeutungsfeld. Neben dem abstrakten spiritus bildete
sich ein konkreter spiritus heraus, der seine stoffliche Qualitit gegentiber
dem antiken pneuma zwar verinderte, doch ebenso konkret war wie die-
ser. Das Luftige des pneuma wurde im Mittelalter durch die Vorstellung
von Fliissigem ersetzt. Der Begriff des fluidum tauchte auf und benann-
te die fliichtige Substanz der Kraft des FlieRens. Dieses mittelalterliche
Seelen-fluidum nun hing sehr konkret und organisch mit dem pulsieren-
den Herzen und warmen Blut des lebendigen Organismus zusammen.
Blut konnte als Lebenssaft begriffen werden, und Blut zu geben oder Blut
zu verlieren entwickelte sich zur wesentlichen Erfahrung, durch welche
der mittelalterliche Mensch seiner seelischen Substanz oder deren Verlust
gewahr wurde. Das Element der metaphysisch-physischen Zweifachbedeu-
tung, wie es der spiritus-Begriff entfaltete, taucht im franzdsischen l'esprit
wie im deutschen Geist wieder auf, wenn einerseits die seelische Kraft und

8 | Vgl. zur Genealogie der Psyche die Arbeiten von Michel Foucault: Geburt
der Klinik, Frankfurt a.M. 1988 sowie Wahnsinn und Gesellschaft, Frankfurt a.M.
1973.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DIE LEIDENSCHAFTEN DES NERVENSYSTEMS ODER DIE SUBSTANZEN DER PSYCHE

andererseits der alkoholische Girprozess gemeint sind (Weingeist). Hier
aber kommt eine weitere und neue sprachliche Konnotation in das Spiel
der seelisch-psychisch-pneumatischen Begriffe: Das deutsche Wort Geist
ist vom germanischen Wortstamm her mit dem Bedeutungsfeld des Un-
heimlichen verbunden. Mit diesem deutschen unheimlichen Beiklang im
Geistigen ist nunmehr die Spur fiir das Denken Sigmund Freuds gelegt.

DASs UNHEIMLICHE DES UNBEWUSSTEN

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts hob der Seelenarzt und Nervenforscher
Sigmund Freud bei seinen Studien zur Hypnose und bei den Traumana-
lysen an, um ein dezentrales Konzept von Psyche zu postulieren. Es soll-
te maflgeblich fiir das abendlindische menschliche Selbstverstehen des
20. Jahrhunderts werden. Aus der Perspektive Freuds war der moderne
Europier nicht von einer einzigen, holistischen Seele geprigt, sondern —
ebenso tibrigens wie die homerischen Griechen — von verschiedenen As-
pekten des Mentalen. Das Konzept der antiken Seelenorgane findet sich
zu einem gewissen Grad in den freudschen Instanzen von Es (Unbewusst-
sein), Ich (Bewusstsein) und Uber-Ich (Gewissen) wieder. Freud betonte,
dass die verschiedenen geistigen Fihigkeiten wie Denken, Fiithlen, Wahr-
nehmen und Wollen nicht unter einem einzigen Begriff zusammengefasst
werden konnten, ebenso wie das Wesen der Psyche nicht mit dem Wesen
des Bewusstseins identisch sei.? Denken, Fiithlen, Wahrnehmen, Wollen
und Triebe sind Aspekte der Seelenlandschaft, die zwischen sichtbarem
Vordergrund und opakem Hintergrund changieren.

Anders, allerdings, als die aufgeficherte und ineinander tibergehende
Landschaft von Seelenbereichen und Korperteilen im homerischen Vor-
stellungsraum, war die freudsche Welt gleichsam in Himmel und Erde,
Sichtbares und Unsichtbares unterteilt. Der Nervenarzt der Moderne ging
von der seit dem attischen Griechenland vorherrschenden Primisse aus,
dass eine kategorische Differenz zwischen Geist und Materie existiere, um
dann allerdings — innerhalb der Sphire des Geistigen — die Phinomene
des Seelischen zu differenzieren und eine qualitative neue Kategorie des
Unheimlich-Unsichtbaren einzuftihren. Freud schlug auf diese Weise eine
neue Ordnung der Dinge in der Welt dessen vor, was zuvor als Seele be-

9 | Sigmund Freud: Abrif der Psychoanalyse (1938), Frankfurt a.M. 1970.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

85


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

86

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

kannt gewesen war. Als Konsequenz dieser ontologischen Neuformation
vermittelt nun die psychische Kraft, die zuvor als pneuma, spiritus oder
Geist verstanden wurde, nicht linger zwischen Geist und Kérper, sondern
innerhalb des psychischen Apparates selbst. Sie hat auch nicht mehr direkt
etwas mit dem Phinomen des Lebens zu tun, sondern sie organisiert die
Seele selber. Zwischen den Instanzen von Es, Ich und Uber-Ich tauchen
Gewalten und Energien auf. Als Realitit der Psyche kommt die Dynamik
innerhalb des Apparats in den Blick: Psyche wird ontologisch als Kampf
der Krifte zwischen den Gewalten des Unbewussten, Bewussten und dem
Gewissen konzipiert.

Als Konsequenz dieser innerpsychischen Kriftelehre unterscheiden
sich die Verniinftigen und die Wahnsinnigen nur graduell voneinander
— abhingig von der Balance ihrer psychischen Energien. Freud charak-
terisierte den Wahnsinn als geistige Krankheit und den Zustand einer
psychischen Ausgeglichenheit als Gesundheit, doch nichtsdestotrotz ent-
falten sich abweichende Geisteszustinde wie Neurosen oder Psychosen
innerhalb derselben Entwicklungslinie wie normale Geisteszustinde. Im
Falle der Geisteskrankheiten ist der gesunde und zurechnungsfihige Aus-
gleich zwischen den Trieben des Unbewussten und den Anspriichen des
Gewissens aus den Fugen geraten. Der Wahnsinn als moderne Krankheit
ist eine Entwicklungsstérung des Einzelindividuums. Unausgelebte Trie-
be steigern sich ins Unermessliche, Mechanismen der Unterdriickung
halten sie im Zaum, um schlieRlich jenen Zustand seelischer Spannung
zu erreichen, in dessen Folge sich die verborgenen Gewalten der unter-
driickten Wiinsche unvermittelt und unkontrollierbar in »Anfillen« oder
»Wahnvorstellungen« ihren Weg an die Oberfliche des Bewusstseins bah-
nen. Gleichsam despotisch generiert sich die Triebstruktur, deren Balance
mit den Anforderungen der Sitte nicht gefunden werden konnte. Die un-
heimliche Kraft als Spuren im Asphalt verfolgt jene Frau, die sich dieses
Zeichens ihres Unbewussten nicht erwehren kann. Eine Politik der Ins-
tanzen scheint notwendig zu werden, um die Macht des Es wieder in die
Balance zu bringen. Diese Politik der Instanzen fithrt in die Konzeption
der Psychotherapie. Freud verst6ft den unbalancierten Menschen nicht
aus der Gemeinschaft der Gesunden und geiflelt ihn nicht moralisch, aber
er erklirt seinen Zustand fiir geisteskrank und beansprucht ihn zu heilen.
Was wird in dieser Therapie der Seelenheilung zum Gegenstand der Be-
handlung gemacht — anders formuliert, was ist die Substanz der kranken
Psyche? Wihrend die Instanz des Bewusstseins als durchsichtig und ver-

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DIE LEIDENSCHAFTEN DES NERVENSYSTEMS ODER DIE SUBSTANZEN DER PSYCHE

stindlich erscheint und das Gewissen auf moralische Standards der Ge-
sellschaft zurtickzufiihren ist, bleiben die Triebe, Instinkte und Wiinsche
sowie deren plotzliche Ausbriiche opak. Wie von fremden Quellen gespeist
scheint das kranke Individuum zu sein. Das Es des Unbewussten verkor-
pert die Qualititen einer verborgenen unheimlichen Tiefe. »Das Reale ist
unerkennbar«, notiert Freud (52). Einzig in Triumen und bei Hypnosen
artikuliert sich die Stimme des Unbewussten verschliisselt und weist kryp-
tisch auf die Realitdt seiner Existenz.

Wie kann jedoch diese Substanz des Unbewussten in ihrem Sein ver-
standen werden? In dem Mafle, wie Es in einem Prozess entschliisselt
werden muss, den Freud als »Psychoanalyse« entwirft, und dadurch, dass
Seine Triebe geheimnisvoll verborgen sind, scheint das Unbewusste den
menschlichen Geist von einer unfassbaren Position aus zu kontrollieren.
Die Dimension des Unheimlichen entsteigt jenem Arrangement, in dem
das Unbewusste zugleich fordernd, unfassbar und willkiirlich ist — eine
bizarre Macht. Die Psychoanalyse als eine Praxis der Dechiffrierung der
verborgenen Wahrheit einer gegebenen Konstellation des Psychischen
— ob nun gesund oder krank — offenbart dem Patienten die Realitit sei-
nes Unbewussten als Existenz jenseits des Fassbaren. Die Substanz des
Psychischen scheint das Unheimliche zu sein: Stammelnde Spuren und
beklemmende Phantasien weisen auf die geheimen Triebe und deren
Wahrheit. Sie bediirfen der hermeneutischen Auslegung. Der psychische
Apparat wird in der Praxis der Psychoanalyse durch den Prozess des Ana-
lysierens erfahrbar und darin in seiner unheimlichen Substanz realisiert.
Diese freudsche Substanz des Unheimlichen scheint aber nunmehr von
einer neuen Psyche und anderen Substanzen verdringt zu werden.

DAs SYSTEM DER NERVEN

Schon C.G. Jung als Nachfolger und Kritiker Freuds polemisiertin den 50er
Jahren des 20. Jahrhunderts gegen die naturwissenschaftlichen Ansitze,
das Psychische als Kérperphinomen zu konzeptualisieren — als ob die Psy-
che blof ein irrelevanter Dunst sei, der aus der biochemischen Struktur
der Proteine aufsteigt. Die neurowissenschaftlichen Primissen wurden
schon zu dieser Zeit als Gefahr fiir die Hermeneutik der Psyche angese-
hen und tatsidchlich hat inzwischen das neurowissenschaftliche Verstehen
von Bewusstsein und »geistiger Unordnung« umfassend an Bedeutung

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

Ly


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

88

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

und Einfluss gewonnen. Méglicherweise halten die meisten Menschen das
Unheimliche der Triebe fiir eine altmodische Idee des Abendlandes und
erfahren ihren psychischen Apparat nicht linger als Balanceakt zwischen
Unbewusstsein, Bewusstsein und Uberbewusstem. Selbstbewusstsein
wird als neuronales Phinomen wahrgenommen und mentale Verwirrung
als funktionale Stérung. Was aber charakterisiert die ontologische Dimen-
sion dieses Systems im Unterschied zur Tiefenstruktur des Unbewussten?

Die alte Psyche verstanden als Phinomen jenseits von Korperlichkeit
wird ersetzt durch das neuronale System, begriffen als materielle Struktur.
Freud hatte das korperliche Nervensystem als unbedeutende, bloff materiel-
le Vorbedingung des Geistigen betrachtet. Nach Einschitzung von Daniel
C. Dennett, einem US-amerikanischen Wissenschaftstheoretiker, gehort
demgegentiiber die alte kategorische Trennung zwischen Geist und Mate-
rie zur Gruppe der falschen ontologischen Ideen in der abendlindischen
Geistesgeschichte. Sie muss durch die strukturelle Einheit des neuronalen
Systems ersetzt werden, das Korper und Seele gleichermafen vertritt und
durch verschiedene Stadien dessen, was nunmehr »Komplexitit« genannt
wird, Bewusstsein erzeugt.'® Das menschliche und tierische Bewusst-
sein unterscheide sich in der Folge unterschiedlicher Komplexititsstufen
graduell nicht kategorisch. Kérper und Geist bestiinden aus der gleichen
Substanz, die nicht eigentlich als Materie, sondern als Struktur begriffen
gehorten. Wahnsinnige leiden unter einer Verletzung dieser Struktur, die
»Unordnung« erzeugt. Geisteskrankheit ist zur mental disorder geworden.
Ironisch spricht Dennett riickblickend vom »Mythos der zweifachen Uber-
fithrung« zwischen koérperlicher und geistiger Wahrnehmung, welche das
alte Modell von der kategorischen Trennung zwischen geistiger Psyche
und materiellem Korper dominierte: In diesem Mythos wiirden die physi-
kalischen Ereignisse von Licht, Schall oder Temperatur durch die Sinnes-
organe in nervliche Signale tiberfithrt und diese Impulsketten wiederum
an einem besonderen zentralen Ort im Korper in ein gewisses anderes
Medium, das Medium des Bewusstseins, tiberfiihrt. In diesem anderen
Medium des Bewusstseins hitten nun die relevanten geistigen Prozesse
stattgefunden. Alles, was das Bewusstsein dagegen in Wirklichkeit besitze,
sei seine Struktur der Nerven und die immer gleichen elektrischen Impul-
se, die durch die langen Aste der Nervenzellen wanderten und an den Syn-

10 | Daniel Dennett: Kinds of minds: towards an understanding of conscious-
ness, London 1996.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DIE LEIDENSCHAFTEN DES NERVENSYSTEMS ODER DIE SUBSTANZEN DER PSYCHE

apsen durch Neurotransmitter gehemmt oder weitergegeben wiirden. Im
Zeitalter der neuronalen Systeme sind die neuronalen Netzwerke selber,
durch ihre komplizierte Struktur und darin transformative Kraft, der Ha-
fen des Bewusstseins und entsprechend auch der Sturm der Verwirrung.
Das Gehirn erstellt sich seine Realitit — genauer das normale oder idio-
synkratische Bewusstsein von Realitit — auf der strukturellen Grundlage
seines neuronalen Systems. Fiir den Gehirnphysiologen Gerhard Roth be-
deutet diese Kraft der Selbstorganisation des neuronalen Nervensystems,
dass von einem mentalen Konstruktivismus ausgegangen werden miisse,
in dem die Welt als Aktivitit des Nervensystems erstellt wiirde." Diese
Konstruktion funktioniert im Vergleich zur Norm der umgebenden Hirn-
konstruktionen unauftillig oder sie misslingt als Unordnung und Wahn.
Kein verborgener Trieb, keine heimliche Energie, kein unbewusstes
Begehren bringen die Psyche aus dem Gleichgewicht, sondern ein phy-
sikalischer — priziser ein struktureller oder funktionaler Fehler im neuro-
nalen System verursacht Abweichungen in der Wahrnehmung oder ab-
normes Verhalten. Aufgrund dieser Strukturfehler erkennt der Mann in
seiner Gattin einen Hut. Die Substanz der psychischen Energie hat eine
systemische Qualitit erhalten, die, in biochemischen Begriffen konzep-
tualisiert, den Fluss von Impulsen durch hemmende oder verstirkende
Reaktionen regelt. Eine Behandlung mentaler Unordnung greift an dieser
biochemischen und kybernetischen Logik in die Systematik der neurona-
len Netzwerke ein und hemmt oder stimuliert deren Selbstorganisation.
Der biochemische Apparat der Psyche — der als Apparat der psychi-
schen Instanzen bekannt geworden war — konvertiert in ein komplexes
System von Reaktionen, Verbindungen und gehemmten oder angeregten
Aktivititszustinden. Ontologisch gesehen erzeugt Aktivitit selber das Da-
sein der Psyche, indem sie das System als solches konstituiert. In diesem
Sinne beeinflusst jede Manipulation das System und seine Realitit nicht
auf der Ebene der Materialitit, sondern innerhalb der Dimension seiner
systemischen Aktivitit. Im Vergleich zum freudschen Konzept der Psyche
kann im Bereich des neuronalen Systems keine Hierarchie der Instanzen
mehr unterschieden werden, sondern ein rangloses Spiel der Verbindun-
gen ist aktiv. Was ist der Unterschied zwischen einem System der Ner-
ven und den Instanzen der Psyche? Anstelle der balancierten psychischen
Autorititen — aufsteigend von der Tiefe des Es bis hin zu den Gefilden

11 | Gerhard Roth: Das Gehirn und seine Wirklichkeit, Frankfurt a.M. 1997.

- am 14.02.2026, 14:17:54, Op:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

90

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

des Uber-Ichs — impliziert das neuronale System die Vorstellung von einer
strukturellen Topografie der Psyche, welche auf der ontologischen Ebene
der Interaktivitit und Verbundenheit existiert. Anstelle der psychischen
Untiefe erklirt »mentale Unordnung« das Problem.

Die topografische oder strukturelle Qualitit des Nervensystems erweist
sich als ebenso revolutionir wie die Entdeckung der Tiefe im 5. vorchrist-
lichen Jahrhundert. Sie fiigt ein kategorisch neues Verstindnis von psy-
chischer Substanz zu den bestehenden Ideen des Psychischen hinzu. Die
Vorstellung von Geist und Korper als einem biochemischen und neurona-
len System ist in dem Mafle nicht einfach reduktionistisch, wie sie das Psy-
chische nicht simpel auf Materie reduziert, sondern Geist und Kérper auf
einer neuen systemischen und konstellativen Ebene konzipiert. Tiefe ist
dem neuronalen System ebenso fremd, wie sie den antiken Organen der
seelischen Qualititen fremd war. Aber neue ontologische Qualititen wie
Komplexitit und Interaktivitit tauchen auf und unterstiitzen eine Existenz
des Psychischen, die mit dem Begriff des Systems definierbar wird. Wir
existieren geistig, weil wir ein System am Arbeiten haben. Und wir begin-
nen gerade erst zu spiiren, was es fiir das Selbstverstehen der Menschen
bedeutet, wenn geistige Gesundheit und psychologische Abweichung in
Begriffen von biochemischer Reaktion — oder mehr noch — als topografi-
sche Qualitit des Systems und Stufe der Komplexitit wahrgenommen und
fiir wahr genommen werden.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Anatomie als Simulationsmodell

1986 hatte sich die National Library of Medicine der Vereinigten Staaten
von Amerika vorgenommen, den Anforderungen des Informationszeit-
alters zu folgen und einen digitalen Datensatz vom gesamten menschli-
chen Korper zu erstellen. Die National Library of Medicine wollte auf die
zunehmende Bedeutung von elektronisch reprisentiertem Bildmaterial in
klinischer Medizin und biomedizinischer Forschung reagieren. Aus die-
sem Grund plante sie, ihr primir textbasiertes Archiv um ein visuell-digi-
tales zu erweitern. Ziel war der Aufbau einer digitalen Bildbibliothek be-
stehend aus den Volumendaten eines kompletten, normalen, erwachsenen
Mannes sowie einer Frau.'! Im Rahmen des so genannten Visible Human
Project (VHP) ging es dabei nicht alleine um die digitale Archivierung von
Einzelbildansichten des menschlichen Kérpers. Die Daten sollten viel-
mehr das digitale Grundlagenmaterial zur Erstellung virtueller Kérpermo-
delle bilden. Der Visible Human (male and female) sollte dreidimensional
auf dem Computerbildschirm erscheinen. Per Mausklick wire er dann
zu drehen und zu wenden, gibe seine Innenansichten preis, zeigte seine
Organe, verdeutlichte Gewebestrukturen, offenbarte Kreisliufe und wiirde
zur virtuellen Fahrt durch das Gefif3system einladen.

Viel ist iiber dieses menschliche Simulationsmodell schon geschrieben
worden, vor allem deswegen, weil die sterblichen Uberreste eines in den
USA hingerichteten Menschen als physische Grundlage fiir das minn-
liche Kérpermodell dienten. Jedoch ist es nicht die spektakulire Weiter-
verarbeitung abgetSteter Devianz, die uns hier interessiert, sondern die
scheinbar neutrale Technik der Erstellung digitaler Simulationsmodelle

1| Vgl. Fact Sheet The Visible Human Project®, National Library of Medicine,
Bethesda, Maryland 1996. http://www.nIm.nih.gov/pubs/factsheets/visible_
human.html (Stand Okt. 2009).

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

92

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

und ihr Verhiltnis zur ontologischen Dimension der Anatomie. Virtuelles
Simulationsmodell und menschliches Anatomiemodell iiberkreuzen sich
im Visible Human Project und erzeugen eine epistemologische Chimire,
die tiber den Status des gegenwirtigen Wissens und die Substanz der zeit-
gendssischen Technologie aufklirt.

TECHNIKEN DER DATENSAMMLUNG

Zur Erstellung des digitalen Grundlagenmaterials suchte man ab 1989
einen minnlichen und einen weiblichen Leichnam, der jeweils unversehrt
sein sollte, dabei mittleren Alters und normal. Nach zwei Jahren hatte man
einen minnlichen und nach zweieinhalb Jahren einen weiblichen Leich-
nam gefunden. Der ménnliche Kérper wurde computertomografisch (CT)
erfasst, mit Magnetic Resonance Imaging (MRI) Technik dokumentiert,
schlieflich in Gelatine eingelegt und quer von Kopf bis Fuf} in einer spe-
ziell konstruierten Sigeapparatur Millimeter fiir Millimeter in 1871 Schei-
ben zersigt. Nach dieser Zersigung wurden die Korperscheiben fotogra-
fiert und die Fotos eingescannt. Ein halbes Jahr spiter wurde der weibliche
Kérper nach entsprechender CT- und MRI-Dokumentation mit verfeiner-
ter Sagetechnik in iiber finftausend 0,33 Millimeter diinne Scheiben zer-
sagt. Mit 40 Gigabyte ist »sie« datenmichtiger als »er« (15 Gigabyte). Die
digitalen Korperquerschnitte (cryosection images) sind zusammen mit den
Dokumenten der CT und des MRI als Visible Man (1994) und Visible Wo-
man (1995) im Internet veréffentlicht.” Sie stehen gebiihrenfrei und nach
Anmeldung jedem Nutzer zur Weiterverarbeitung zur Verfiigung.

TECHNOLOGIE DER DATENVERARBEITUNG

In ihrer Eigenschaft als digitale Bildinformationen sind der minnliche
und weibliche Korper jetzt ein Softwareproblem fiir Informatiker. Aus
den Basisdokumenten gilt es die virtuellen Kérpermodelle zu generieren.
Zahlreiche Netzliteratur dokumentiert die Problemlage und Behandlungs-
art, die das Informationsgebilde betrifft: Ubertragungsraten, Speicherka-

2 | The Visible Human Project, National Library of Medicine 1996. http://www.
nlm.nih.gov/research/visible/visible_human.html (Stand Okt. 2009).

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANATOMIE ALS SIMULATIONSMODELL

pazititen, Komprimierungsprobleme, Verwaltungslogistik, »artgerechte«
Programmiersprache und animationsfihige Algorithmen stecken hier das
diskursive Feld ab. Im Entwicklungsbericht von Marching through the Vi-
sible Man? wird fiir die Ebene der Datenverwaltung die Sektionierung von
Datenmaterial nachgezeichnet. Datenkolonnen werden um der besseren
Handhabung willen zu definierten Querschnittblocken zusammengefasst.
Im Rahmen der Datenmodellierung werden Datenblécke zu spezifischen
Korperteilen vertikal isoliert und horizontal vernetzt. Dariiber hinaus wird
die Berechnung von Informationsliicken zwischen den Bildscheiben rele-
vant. Fiir die Animation der »Wanderbewegung« durch das Kérpermodell
(marching) werden Datenbildabfolgen zu Datenbewegungssequenzen ver-
kniipft. Die Entwicklung spezifischer Algorithmen sichert eine angemes-
sen >weiche« Kamerafahrt durch die Kérperteile. Auf der Grundlage spe-
zieller Datenkonfigurationen und Berechnungsarten wird der Korper des
Menschen auf diese Weise als Datensatz im Rechner realisiert. In einem
dritten Schritt wird er in die Sichtbarkeit des Bildschirms tibertragen: Nu-
merische Informationsgebilde miissen in visuelle Daten iibersetzt werden.
Das Bild des menschlichen Kérpers dreidimensional zu modellieren, be-
deutet das digitale Datenmaterial solchermaflen zu gruppieren und algo-
rithmisch in Bewegung zu setzen, dass Datenkonstellationen geschaffen
werden, die als visuelle Gestalt decodierbar sind. Diese Ubersetzungs-
arbeit basiert auf einem definierten Bedeutungszusammenhang zwischen
Digitalcode und Bildpunkt, der in die Programmarchitektur der Bildbe-
arbeitung integriert ist. Die Bildlichkeit und virtuelle Raumlichkeit der
3D-Korpermodelle ist der Effekt dieser kontrollierten Zeichentibertragung.

DREIDIMENSIONALE PROBLEMKONSTELLATION

Im Visible Human Project verschrinken sich drei Problemkomplexe: Ers-
tens, der im technischen Herstellungsprozess manifestierte Anspruch,
den wirklichen Korper des Menschen reprasentieren zu wollen. Welche
Korpervorstellung aber kommt hier zum Vorschein? Zweitens, der im
Datenverarbeitungsprozess kenntliche Tatbestand, ein Informationsgebil-

3 | Vgl. http://www.crd.ge.com/esl/cgsp/projects/vm/ (Stand Okt. 2009) bzw.
Real-Time Visually and Haptically Accurate Surgical Simulation: http://www.
ncbi.nim.nih.gov/pubmed/10163781 (Stand Jan. 2011).

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

93


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

94

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

de zu realisieren. Worin besteht die Realitit dieses Informationsgebildes?
Und drittens, die im virtuellen Kérpermodell zum Ausdruck gebrachte,
spezifisch technologische Kunst der Sichtbarmachung. Welcher Asthetik
gehorcht diese Sichtbarmachung? In der technologischen Asthetik der
Sichtbarmachung spiegelt sich einerseits die Realitit des Informationsge-
bildes und bildet sich andererseits der wirkliche Kérper als dsthetisches
Ereignis ab.

DER ORGANISCHE KORPER IM VisiBLE HUMAN PRoJECT

Das Projekt zur Erstellung einer »digital image library of volumetric data
representing a complete, normal adult male and female« verweist auf
eine Korpervorstellung, die im Begriff des Bildes und des Volumens ver-
stindlich wird. Der volumindse Korper des Menschen ist der Korper der
Anatomie. Diese zergliedert den menschlichen Korpus nach Mafigabe der
Gestalt seiner dufleren Glieder und inneren Organe. Die Anatomie ent-
wickelt dabei eine Topologie der inneren und dufleren Teile und erlaubt es,
anhand dieser Lehre von der Lage und Anordnung geometrischer Gebilde
im Raum, den Korper in seiner rdumlichen Struktur und plastischen Dif-
ferenz als Gliederkérper und Organismus zu verstehen: Die anatomische
Feststellung des Magens im Verhiltnis zu Herz, Lunge und Zwerchfell,
die Unterscheidung der Gedirme von Milz, Nieren, Nerven, Sehnen und
Muskulatur orientiert sich an Fragen des figlirlichen Arrangements und
der volumingsen Formen. Die Identifikation der Glieder und Organe im
Rahmen der anatomischen Klassifikation gehorcht der Erkenntnisarbeit
eines distanzierten, geometrischen Blicks. Dieser Blick legt den Korper
skulptural still, um die formalen Strukturen seiner inneren und dufleren
Volumina wahrnehmen und ermessen zu kénnen. Die Erkenntnis des
anatomischen Korpers impliziert demnach seine Petrifizierung zur sta-
tischen Gestalt, nicht weil der Anatom traditionell die bewegungslosen
Korper der Toten 6ffnet, sondern weil die anatomische Wahrnehmungsart
eine statisch-geometrische ist.

Diese statuenhafte, gleichsam antike Ansicht auf und in den Koérper
erreichte historisch ihren Héhepunkt in der Renaissance. Dieses Zeitalter,
das der schonen Gestalt seine ganze Aufmerksamkeit schenkte, entwarf
den menschlichen Koérper als formales Arrangement seiner Glieder und
Organe. Die anatomischen Zeichnungen Leonardo da Vincis zeugen da-

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANATOMIE ALS SIMULATIONSMODELL

von ebenso wie der berithmte anatomische Atlas vom Menschen De hu-
mani corporis fabrica des Andreas Vesalius von 1543. Der organische Korper
anatomischer Gestalt ist der Korper des 16. Jahrhunderts, nicht weil vor-
herige und nachfolgende Kérper gestalt- und organlos sind, sondern weil
nur in der Vorstellung des Zeitalters der Renaissance die anatomische As-
thetik den Korper in seinen wesentlichen Grundeigenschaften zu erkliren
vermochte. Der anatomische, statuenhafte, voluminése Kérper der Renais-
sance scheint im Projekt des Visible Human wieder auferstanden zu sein.
Dreidimensional steht er da als digitale Statue seiner selbst. Das vortreft-
liche Schauspiel des durchsichtigen Menschen greift im 20. Jahrhundert
auf das Korperbild der Renaissance zuriick, um den Kérper des Menschen
im virtuellen Raum reprisentieren zu konnen. Die Fokussierung im VHP
auf den volumingésen Korper der Anatomie driickt jedoch nicht notwendig
die zeitgendssischen Grundannahmen iiber den wirklichen Koérper aus,*
sondern reagiert auf die Anforderungen, die virtuelle Kérpermodelle an
ihr Grundlagenmaterial stellen. Diese virtuellen Kérpermodelle sind ge-
nauer als technologische Sichtbarmachungsmodelle zu bestimmen. Die
spezielle Visualitit der technologischen Sichtbarmachung erfordert die vo-
luminése Optik der Anatomie. Die Informationstechnologie etabliert aber
eine eigene Asthetik. Den Anforderungen der technologischen Modell-
bildung folgend, wird der Kérper des Menschen zunichst als volumindse
Gestalt kenntlich, dabei jedoch in den virtuellen Raum verbracht und dort
speziell informationstechnologisch erfahrbar. Der anatomische Blick auf
den Korper wird sich als Ubergangsperspektive herausstellen, denn die
dreidimensionale Gestalt virtueller Kérpermodelle gehorcht nicht der geo-
metrischen Topologie, wie sie im Rahmen der Anatomie zum Ausdruck
kommt. Um die dreidimensionale Struktur eines Korpers in seiner inne-
ren Raumordnung angemessen fiir den virtuellen Raum modellieren zu
kénnen, liefern die nicht-invasiven Verfahren von CT und MRI (oder auch

4 | Der wirkliche Kérper des 20. Jahrhunderts wird biochemisch begriffen und
genetisch codiert. Er ist dabei nicht bildlich reprdsentierbar, sondern in chemi-
scher Notation und im genetischen Code ausdriickbar. Das Informationszeitalter
formuliert seine Korpervorstellung in der endlosen Reihe der vier genetischen
Grundmolekiile aus. Deren Dokumentation war Aufgabe des Human Genome
Project. Das Human Genome Project scheint die reprasentative Datensammlung
des menschlichen Kdrpers und zeitgemafie Antwort auf die Anforderungen und
Grundannahmen des Informationszeitalters zu sein - aber sie hat keine Optik.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

95


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

96

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

Ultraschall), ausreichend Informationen.> Mit den sigetechnisch erzeug-
ten Querschnitten lisst sich jedoch die farbliche Qualitit der Echtkorper
dokumentieren. Jenseits der volumindsen Anatomie ging es im VHP auch
um die bildlichen Eigenschaften des Kérpers des Menschen.

DER HISTOLOGISCHE KORPER IM VisiBLE HUMAN PROJECT

Die Echtkorper, die eingelegt, gefroren und flichig, vertikal zerschnitten
wurden, sind ersichtlich Fleisch, Haut und Knochen. Die Farbgebung und
stoffliche Feinstruktur dieser bildlich dokumentierten Koérperschichten
verweisen auf eine histologische Vorstellung vom Kérper. Die Histologie
(Gewebelehre) begreift den menschlichen Kérper als Gewebekomposition.
Die histologische Erkenntnis arbeitet im Rahmen ihrer Klassifikation mit
der Strategie des sinnlichen Nahblicks. In der direkten Konfrontation mit
den Korpergeweben werden die Nuancen der Rotténe von Muskelfasern
analysiert, die ockerfarbenen Spielarten der fettigen Nervengewebe ins
Verhiltnis zu gelblichen Hiuten, talgigen Sehnen und weifllichen Kno-
chen gesetzt, das gallige Griin von schwirzlichem Blut unterschieden.
Dieser gleichsam malerische Blick identifiziert anhand der farblichen
Unterschiede die stofflichen Differenzen der Gewebe: die rosigen Memb-
ranen, die dichten Gebeine, die muskelfasrigen Zellverbinde, das kapillare
Netzwerk der Gefifle. Um diese bildliche Klassifikation zu ermdglichen,
bereitet die Histologie den Korper schichtweise auf. Sie erzeugt Gewebe-
oberflichen, um deren Eigenschaften betrachten zu kénnen. Der histologi-
sche Blick stof3t dabei frontal auf diese Oberflichen und verlisst darin die
Riumlichkeit und Distanz der anatomischen Wahrnehmung. Die Gewebe-
lehre verschafft sich Schicht fiir Schicht, Oberfliche fiir Oberfliche den
Zugang zur histologischen Durchsicht. Die rdumliche Gestalt verschwin-
det zugunsten einer Gewebekomposition. Dieser tafelbildliche Blick auf
den Gewebekdrper scheint historisch gesehen Ende des 18. Jahrhunderts

5 | Der virtuelle Embryo (1994) ist dementsprechend primér als Produkt von
MRI und Ultraschall Technologie entworfen. Am Embryo interessiert die Genese
der Form d.h. der Kdrpervolumina. Darlber hinaus ist die alltdgliche Vorstellung
vom menschlichen Embryo von Ultraschalltechnologie gepragt. Die Daseinsform
des Embryos ist primér voluminds. Vgl. http://www.visembryo.com sowie http://
netlab.gmu.edu/visembryo/overview.htm (Stand Jan. 2011).

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANATOMIE ALS SIMULATIONSMODELL

seinen Hohepunkt erreicht zu haben.® Die romantische Wahrnehmungs-
art, die am verborgenen Geheimnis des Lebens interessiert war, niherte
sich dem lebendigen Kérper schichtweise und in der Nahbetrachtung. Im
ausgehenden 18. Jahrhundert ist der Korper des Menschen ein Gewebe-
korper und durch die Qualititen seiner feineren Stoffe wesentlich und hin-
reichend erklirt.

Dieser romantische Nahblick auf die Gewebe, ermoglicht durch syste-
matische Prozesse des Abtragens von Korperschichten, scheint in der Bild-
dsthetik und Machart des VHP zum Einsatz zu kommen. Es wird deutlich,
dass die Durchsichtigkeit im virtuellen Kérpermodell auf der Grundlage
histologischer Schichtung operiert: Transparenz ist als Serialitit von histo-
logischen Nahsichten zu begreifen, die aufgerufen oder weggeschlossen
die virtuelle Durchsicht als je aktuelle Aufsicht simulieren. Diese Modi-
fikation der Raumdimension zu einer Flichenschichtung wird sich als
wesentliches Charakteristikum informationstechnologischer Sichtbarma-
chung erweisen.

Den Anforderungen der 3D-Modellierung folgend, wird der Korper des
Menschen in seiner histologischen Flichigkeit im virtuellen Raum repri-
sentiert. Allerdings greift das virtuelle Kérpermodell in der Reprasentation
des Gewebekorpers zu kurz: Die traditionelle histologische Analyse geht in
der Optik der Farben und Mikrofasern nicht auf. Fiir den Gewebekundler
ist der Korper feucht, fettig, trocken oder schleimig, abstoflend oder an-
ziehend und kraft dieser Qualititen tiberhaupt lebendig. Die haptischen
Eigenschaften charakterisieren das vitale Wesen des histologischen Kor-
pers. An ihnen offenbart sich die Lebenskraft, an der die Romantik so in-
teressiert war. Das VHP kann diese Haptik und Vitalitit nicht reprisen-
tieren und mithin die korperlichen Gewebe im Rahmen der Bildlichkeit
blof imitieren.” Die digitale Bildbearbeitung, der das VHP sich verschrie-
ben hat, ist eine Technologie der Optik. Der Visible Human reprisentiert
den histologischen Kérper blof bildlich und simuliert ihn nicht taktil. Das
virtuelle Kérpermodell ist nicht stofflich vital, sondern technologisch ani-
miert. Gleichwohl ist die histologische Optik des vielschichtigen Nahblicks

6 | Vgl. die Arbeiten von Francois Xavier Bichat: Traite des Membranes, 1827;
Anatomie pathologique, Paris 1825.

7 | Die Simulation von haptischen Wahrnehmungen ist auf eine Technologie an-
gewiesen, wie sie im Rahmen der Virtual Reality schrittweise entwickelt wird.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

97


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

98

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

fruchtbar zu machen fiir die informationstechnologische Modellierung
dreidimensionaler Korper.

VIRTUELLE KORPERMODELLE ODER DIE TECHNOLOGISCHE
KuNST DER SICHTBARMACHUNG

Virtuelle Kérpermodelle, wie sie im Rahmen des Visible Human Projects er-
stellt werden, sind optische Simulationen von Kérperlichkeit, Bildmodelle
von Raumstrukturen, generiert fiir den Bildschirm. Die visuelle und rdium-
liche Dimension dieser Kérpermodelle entspringt dabei einer spezifisch
informationstechnologischen Asthetik. Diese unterscheidet sich rdumlich
von der geometrischen Topologie der Anatomie und qualitativ von der
stofflichen Analyse der Histologie:

Die informationelle Raumstruktur kennt keine geometrische Gestalt,
sondern nur Punktvernetzung, Flichigkeit und Hyperschichtung. Der in-
formationelle Raum ist dreidimensional nicht in der dritten Dimension,
sondern durch die Addition zweidimensionaler Ansichten. Die Serialitit
von Flachbildansichten simuliert eine virtuelle Raumstruktur, die in die
Untiefe des zweidimensionalen Bildschirms hineingeht. Virtualitit meint
hier die Moglichkeit je unterschiedlicher Perspektiven, bei Aktualitit je
einer Frontalansicht. Wihrend also die Anatomie der Echtkérper geomet-
risch den dreidimensionalen Raum erfiillt, schichtet das virtuelle Korper-
modell Bildflichen in den zweidimensionalen Hyperraum. Das virtuelle
3D-Modell ist buchstiblich eine Vor-Stellung dreidimensionaler Gestalt, in-
dem es eine Fliche vor die andere zu stellen vermag. Diese serielle Vorstel-
lung oder Hyperschichtung antwortet auf die Grundbedingung der zweidi-
mensionalen Flichigkeit des Bildschirms. Alle Raumpunkte sind aus den
Flachbildansichten der Korperquerschnitte zweidimensional diskret zu
identifizieren, um fiir Flachbildansichten des Bildschirms neu kombiniert
werden zu konnen. Als je einfache gegenwirtige Frontalansicht auf der
zweidimensionalen Fliche des Computerbildschirms gewinnt der virtuel-
le Kérper nicht nur keine geometrische Dimension, sondern auch keine
stoffliche Dichte, wie sie dem histologischen Echtkorper eigen ist. Die in
Serie gestellten Ansichten generieren den Zusammenhang des virtuellen
Korpermodells der visuellen Méglichkeit nach und nicht der stofflichen
Verdichtung gemafl. Aufgrund dieser additiven Reihung unverdichteter
Einzelbilder kommt es zu jener immateriellen Leichtigkeit, welche die

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANATOMIE ALS SIMULATIONSMODELL

Wahrnehmung von virtuellen Korpermodellen prigt. Die virtuelle Vor-
Stellung dreidimensionaler Gestalt bedarf geradezu der additiven Unver-
bundenheit ihrer einzelnen Flachbildansichten, um die Transparenz und
Vielansichtigkeit des Kérpermodells zu gewihrleisten. Die Durchsicht und
Dreidimensionalitit operiert auf der Grundlage flexibel gehaltener Bild-
abfolgen. Der Computerbildschirm tiuscht Dreidimensionalitit nicht nur
perspektivisch-raumlich vor, sondern animiert sie flexibel-dynamisch. Die
informationstechnologische Simulation von Raumlichkeit arbeitet mit der
Zeitdimension. Die Wahrnehmung des virtuellen Kérpermodells erfolgt
nicht durch eine Bewegung im Raum, sondern durch eine Dynamik in
der Zeit: Die Schichtung virtueller Frontalansichten erfolgt im Nachein-
ander zeitlicher Verschiebung. Jeweils nachgeschoben ermdoglichen die
Ansichtsfolgen des virtuellen Kérpermodells die Vorstellung rdumlicher
Prisenz. Die Hyperschichtung ist keine Vorstellung im Raum (Hyper-
space), sondern in der Zeit: nicht tiberrdumlich, sondern nachzeitlich. Die-
se Zeitlichkeit ist ihrerseits multidimensional bzw. vielmdglich, das heifst
bestimmt durch die Gleichprisenz ihrer méglichen zeit-/bildlichen Abfol-
gen (Hyperdynamik). Jeder zeitliche Bildablauf ist zu jedem Zeitpunkt der
Moglichkeit nach, das heift virtuell, prisent. Diese Hyperschichtung von
Zeit-/Bild-Verliufen bildet die eigentlich virtuelle (moglichkeitshaltige)
Gegenwirtigkeit und Dreidimensionalitit des Kérpermodells.

Die Wahrnehmung des virtuellen Kérpermodells ist demnach durch
eine andere Zeit-/Raum-Relation geregelt als die Wahrnehmung des Echt-
kérpers. Raumliche Gegenwirtigkeit ist im virtuellen Kérpermodell zeit-/
bildliche Vielmoglichkeit (Hyperpotentialitit). Raumtiefe wird durch Zeit-
folge ersetzt und als Serie moglicher Frontalansichten wahrgenommen.

Auf die visuellen Grundanforderungen virtueller Korpermodelle hin
entworfen, verfillt das VHP also zunichst darauf, den menschlichen
Kérper im Rahmen seiner Anatomie und Histologie zu dokumentieren.
Das virtuelle Kérpermodell annulliert jedoch die rdumliche und stoffliche
Wahrnehmung des Korpers zugunsten einer eigenen virtuellen Wahrneh-
mungsart. Das virtuelle Korpermodell stellt gerade nicht die geometrische
Gestalt und stoffliche Dichte des Echtkorpers dar, sondern verweist im
Rahmen seiner spezifischen Raum-/Zeit-Dimension und Hyperschich-
tung auf eine ihm eigene Korperlichkeit. Diese virtuelle Kérperlichkeit ist
anatomisch gesehen statuenhaft, aber jenseits von geometrischer Gestalt
und histologisch gesehen malerisch, jedoch ohne stoffliche Dichte — sie ist
dynamisch, licht. Virtuelle Kérpermodelle etablieren eine isthetische Di-

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

99


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

100

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

mension zeitlicher Raumwahrnehmung und transparenter Stofflichkeit.
Die Wahrnehmung virtueller Kérpermodelle provoziert damit eine spezi-
fische Erfahrung von Korperlichkeit, die jenseits der Erfahrung von Echt-
korpern im Rahmen traditioneller Asthetik liegt.

Diese Erfahrung mit virtuellen Korpermodellen ist, ihrer Herkunft ge-
mif, kategorial technologisch: Die eigentiimliche Asthetik virtueller Kér-
perlichkeit, welche die spezifische Erfahrung herausfordert, korrespon-
diert mit der Funktionsweise der Technologie, welche die Korperlichkeit
generiert: Die zeitliche Dimension virtueller Raumstruktur entspricht der
informationstechnologischen Arbeitsweise: technologische Dreidimen-
sionalitit ist als Rechendynamik und Datenverarbeitung prozessual und
linear zu verstehen. In seiner Eigenschaft als vielmogliche, aber je lineare
Zeitabfolge gleichprisenter Bildserien spiegelt das virtuelle Korpermodell
tatsichlich die rechnerischen Prozesse und die Funktionsdynamik des
Datenverarbeitungssystems wider, die ihm zugrunde liegen.

REALE INFORMATIONSGEBILDE

Der Visible Human gewinnt sein virtuelles Dasein aus der Funktionswei-
se elektronischer Datenverarbeitungssysteme. Diese Systeme verarbeiten
digitale Codes, das heiflt Informationseinheiten, die in der symbolischen
Ordnung des Binirsystems (o und 1) gebildet sind. Im Rahmen des Bi-
nirsystems weif$ die technologische Datenverarbeitung die Zeichen durch
eine algorithmische Syntax zu verkniipfen und zu neuen Daten zu ver-
arbeiten. Das Datenverarbeitungssystem berechnet das Arrangement der
Zeichen, vernetzt so die Datenkolonnen, bildet und modifiziert dabei
Datenkonfigurationen und erstellt in dieser Hinsicht die jeweils aktuelle
Form des Visible Human. Auf der Ebene seiner informationellen Realitit
ist der Visible Human ein Digital Human. Der digitale Mensch aber ist ein
Informationsgebilde, bestehend aus der Gesamtheit seiner aktuellen wie
potentiellen Datenkonfigurationen. Aktuelle Datenkonfigurationen des In-
formationsgebildes entsprechen gegenwirtigen Bildschirmansichten des
virtuellen Kérpermodells. Berechenbare Datenkonfigurationen korrespon-
dieren mit potentiellen Ansichten. Die dreidimensionale Koérperlichkeit
des Visible Human wird tiber die vielmdglichen Datenkonfigurationen des
Digital Human als Informationsgebilde verstindlich. Die hyperdynamische
Schichtung von Abbildfolgen auf der Bildschirmebene, welche die speziel-

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

ANATOMIE ALS SIMULATIONSMODELL

le Asthetik des virtuellen Kérpermodells bestimmt, ldsst sich auf das rech-
nerisch erzeugte Nacheinander von Datenkonfigurationen zuriickfiihren.
Der Datenverarbeitungsprozess gewihrleistet (rechnerisch korrekt) die
Abfolge von Datenkonfigurationen und generiert dabei (optisch wahr) die
Ansicht auf virtuelle Kérperlichkeit. Der Schritt von Ansicht zu Ansicht,
Datenkonfiguration zu Datenkonfiguration wird Bildpunkt fiir Bildpunkt,
Datum fiir Datum im Zuge programmierter Rechenverfahren auf Befehl
erstellt. Das Rechenverfahren ist dabei als definierter Durchgang durch
eine Reihe logischer Verzweigungsstrukturen zu verstehen.

Sofern diese Rechenarbeit, die von Datum zu Datum fiihrt, als Verfah-
ren bestimmt ist, kommt die Zeit im Verarbeitungsprozess zum Tragen.
Die logischen, definierten Rechenschritte, nach denen Algorithmen ab-
gearbeitet werden, vollziehen sich notwendig im Nacheinander zeitlicher
Verschiebung. Die Rechenarbeit erfolgt durch eine Dynamik in der Zeit als
dynamische Reihung von Verfahrensschritten. Nacheinander bewerkstelli-
gen diese Verfahrensschritte den Durchgang durch das Rechenverfahren.
Dieser algorithmische Informationsverarbeitungsprozess ist als serielle
Nach-Stellung von Rechenschritten zu begreifen, an deren jeweiliger End-
Stellung ein neues Datum steht. Die Menge und Konstellation jeweiliger
Enddaten bilden das je aktuelle Informationsgebilde (die Flichenansicht)
als zeitlich-entschiedene Datenkonfiguration. Das algorithmische Nach-
Stellungsverfahren produziert durch die ihm innewohnende Zeitdimen-
sion die spezielle Asthetik des bildlichen Vor-Stellungsverfahrens. Die zeit-
liche Dimension im Rahmen der virtuellen Raumisthetik ist als Effekt und
Ausdruck der technologischen Rechendynamik anzusehen. Die virtuelle
Korperlichkeit des Visible Human ist die bildliche Reprisentation der dyna-
mischen Datenkonfiguration des Informationsgebildes. Im Rahmen der
Informationstechnologie ist das rechendynamische Informationsgebilde
als der »wirkliche Korper« des Visible Human zu verstehen.

Am ENDE HAT

— das Visible Human Project in seinem Anspruch, den wirklichen Korper
des Menschen informationstechnologisch reprisentieren zu wollen, eine
epistemologische Chimire produziert: Im Visible Human iiberkreuzen
sich unterschiedliche Vorstellungsriume tiber den Echtkérper des Men-
schen, die blof dsthetisch reformuliert sind, um darin jedoch den Anfor-

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

101


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

102 DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

derungen der informationstechnologischen Korpermodellbildung zu ent-
sprechen. Als Chimire verweist der Visible Human auf den Zwischenraum
epistemologischer Grundannahmen tber das Verhiltnis von Kérper und
Technologie, in dem wir uns zu befinden scheinen.

- am 14.02.2026, 14:17:54. op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Uber den Geist der Verdauung

Wenn wir essen, nehmen wir etwas zu uns — sagt man. Eigentlich miisste
es genauer heifen: wir nehmen etwas in uns hinein. Es ist bezeichnend,
dass wir diese Einnahme in das Innere der Kérper verschleiern und von
etwas sprechen, was wir zu uns gleichsam herannehmen — denn Nah-
rungsmittel sind Fremde. Wir speisen Substanzen, die nicht zum Kérper
gehoren. Natiirlich, méchte man sagen, verspeisen wir nicht uns selber.
Wir essen ja gerade, um mehr und nicht um weniger zu werden. Wegen
dieser Zunahme bendétigen wir die fremden Substanzen, die zu Kérper-
substanzen werden sollen. Nahrungsmittel sind die Bedingung unserer
lebendigen Existenz.

Aber nicht alle eingenommenen fremden Stoffe sind Nahrungsmittel.
In vielen Fillen wird das Fremde, wo es in den Korper eindringt, als Infek-
tion gewertet und abgewehrt. Ein ausgekliigeltes Abwehrsystem kimpft
gegen die Eindringlinge. Wo sich das Fremde gegen das Eigene der Kérper
durchsetzt, drohen Krankheiten. Im Rahmen der Trennung zwischen dem
Eigenen und dem Fremden, ist das Fremde vor allem eine potentielle Ge-
fahr fur den Korper. Worin besteht also der Unterschied zwischen Krank-
heitserregern und Nahrungsmitteln? Gibt es gute und bose Fremdstoffe?
Wie lisst sich angesichts dieser ambivalenten Lage eine eindeutige Grenze
zwischen dem Eigenen und dem Fremden ziehen? Ist der Korper wirklich
vom Fremden unterschieden oder geht das Fremde als Speisenfolge im-
mer schon durch ihn hindurch? Was passiert im Inneren unserer Kérper
mit der Nahrung und ihrer Fremdheit?

Am Nahrungsgeschehen tritt das Verhiltnis von Fremdheit und Eigen-
heit zu Tage. Man mtisste — so die Erwigung — an der Art und Weise, wie
die Verdauung funktioniert, ablesen kénnen, wie das Fremde der Nah-
rungsmittel zum Eigenen der Kérper gemacht wird und welchen Charak-
ter die Differenz zwischen dem Innen und dem Auflen der lebendigen

- am 14.02.2026, 14:17:54. op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

104

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

Koérper hat. An der Verdauung miisste sich die Eigenheit des kérperlichen
Selbst zeigen — oder anders formuliert: Wir verdauen nicht Nahrungsmit-
tel, sondern unser Verhiltnis zum Fremden.

Nun ist es bemerkenswert, dass die Menschen im Laufe der Geschich-
te und in verschiedenen Kulturen recht unterschiedliche Vorstellungen
iiber die Natur der Verdauung hervorgebracht haben. Das Naturgeschehen
der Ernihrung ist in kulturelle Kontexte eingebettet, die es jeweils anders
interpretieren. Ein unterschiedlicher Geist durchweht die diversen Vorstel-
lungen von Verdauung. Das Verhiltnis von Fremdem und Eigenem oder
Kérper und Nahrungsmittel scheint keine Frage der korperlichen Natur
alleine zu sein, sondern auch eine Frage der Kultur, die auf bestimmte
Aspekte dieses schwierigen Verhiltnisses ihr jeweils anderes Augenmerk
richtet. Welche Vorstellungen hat sich also der Mensch von seiner Verdau-
ung gemacht und wie setzt er seinen Korper innerhalb dieser Verdauungs-
modelle ins Verhiltnis zur nahrhaften Umgebung? Vier unterschiedliche
Verdauungsmodelle aus vier verschiedenen Epochen und Kulturriumen
werden uns skizzenhaft beschiftigen und wir beginnen bei der griechisch-
romischen Antike und der Vorstellung, die sich der berithmte Arzt Galen
im 2. Jahrhundert nach Christus vom Verdauungsgeschehen gemacht hat.

GALEN UND DIE GRIECHISCH-ROMISCHE ANTIKE

Galen stellt sich im Rahmen seiner Theorie tiber den menschlichen Kor-
per die wesentliche Frage, wie aus Brot, Lattich oder Mangold das Blut oder
Fleisch wird, das wir sind. Er stellt fest: Es sind die Naturkrifte der Anzie-
hung, der Abstofung, der Festhaltung und der Umwandlung. Galen ver-
tritt ein Kraftmodell der Verdauung.' Seine Kriftelehre ist eine Antwort auf
die seinerzeit konkurrierende Vorstellung der Atomisten, die meinen, alle
Natur wire aus kleinsten Teilchen zusammengesetzt. Nach dem Konzept
der Atomisten wiirden die kérpereignen Blutteilchen oder Muskelsubstan-
zen schon in den fremden Brotstoffen enthalten sein und den jeweiligen
Organen nur zuwachsen. Man kann die Kriftelehre des Galen auch als
Kommentar auf die gegenwirtig herrschende Konzeption der Biochemie
lesen, die ihrerseits davon ausgeht, dass die Grundsubstanzen des Korpers
auf molekularer Ebene schon in den Nahrungsmitteln enthalten sind. Ga-

1 | Vgl. Galen: »Die Kréfte der Physis«, in: Werke, Bd. 5, Stuttgart 1954.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

UBER DEN GEIST DER VERDAUUNG

len argumentiert demgegeniiber, dass im Rahmen des Atomismus weder
das Eigentiimliche des Brotes noch das Besondere der lebendigen Kérper
ausreichend erklirt wiirden und aulerdem die Nahrungsmittel viel ausge-
wihlter sein miissten, wenn es darum ginge, die unterschiedlichen Kérper-
substanzen daraus bedarfsgerecht zu extrahieren. Galen geht von einem
Prozess der Umwandlung aus, innerhalb dessen aus den Nahrungsmitteln
erst Blut und Kérpersubstanz gebildet werden. Lebendige Natur ist nicht
unverdnderlich und aus Teilen zusammengesetzt, sondern dndert sich im
Prozess der lebendigen Ernihrung. Das Fremde der Nahrung wird inner-
lich in das Eigene der Korper verwandelt.

Leistung nennt Galen das Ergebnis der Umwandlung. Die Krifte der
Natur leisten in der Umwandlung der Nahrungsmittel das Wachstum der
Organe. Eingebettet in diese Theorie vom Stoffwandel ist die Annahme,
dass die Krifte zwischen dem Koérper und den Nahrungsmitteln wirken.
Denn weder das Brot verwandelt sich selbst in das Fleisch, noch verein-
nahmt der Korper aus eigener Anstrengung die Nahrungsmittel. Das Brot
wird durch das Medium der Kraft in Koérpersubstanz umgewandelt. Die
Kraft ist das Aktive in diesem Zusammenhang, der Kérper das Ziel und
die Speise das zu Verindernde. Galen geht davon aus, dass die Natur ziel-
gerichtet (teleologisch) ist, also eine bestimmte Idee von dem realisiert, was
ein Korper sein soll. »Die Natur, notiert er, »macht alles kiinstlerisch und
richtig, weil sie Krifte hat, durch die jedes Organ den zu ihm passenden
Saft anzieht; wenn es ihn angezogen hat, 1t es ihn jedem seiner Teile
zuwachsen und gleicht ihn vollkommen an; was aber in ihm nicht ver-
arbeitet werden kann und was keine vollkommene Veranderung und An-
gleichung mit dem zu ernihrenden Teil durchmachen kann, wird durch
eine andere, ausscheidende Kraft entfernt.«* Zwischen dem Gleichartigen
als dem Anziehenden und dem Fremdartigen als dem Abstoflenden ist
eine Dynamik, die nicht ins Statische tendiert, sondern als ein Prozess
bildnerischen Werdens begriffen werden muss. Passendes wird zu Passen-
dem gezogen, Unpassendes von Unpassendem abgestofien, Angezogenes
wird anverwandelt.

Diese Krifte der Anziehung, Abstofung, Festhaltung und Umwand-
lung sind als Beziehung zwischen den Nahrungsstoffen und den Kérper-
substanzen zu verstehen. Erndhrung ist im Vorstellungsraum des Galen
die dynamische Relation zwischen den fremden Stoffen und den kérper-

2 | Galen: »Die Kréafte der Physis«, V/28, V/29.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

105


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

106

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

eigenen Substanzen. Nahrungsmittel sind nicht vollstindig Fremde fir
den Korper, sondern sie passen zu den Organen und schmiegen sich in
einem Prozess der Umwandlung an diese an. Die Organe sind ihrerseits
von einer Verwandtschaft mit den Nahrungsstoffen geprigt, so dass Glei-
ches sich als Gleiches erkennt und zueinander findet.

Die entscheidende Frage des Galen an die Verdauung ist nicht, was im
Magen und Darm passiert, sondern wie die Lebensmittel an die Stellen
im Korper kommen, wo sie gebraucht werden, und wie sie sich dort in
lebendige Organe verwandeln. Was wir heute als Verdauung verstehen,
ist in der griechisch-rémischen Vorstellungswelt eine Nebensache. Anders
ausgedriickt: Das Zentrum der Verdauung ist fiir Galen die Stoftbewegung
und Umwandlung, nicht die Zerkleinerung. Der essende Mensch ist von
natiirlichen Kriften durchwirkt, die seiner Gestaltung dienen. Lebensmit-
tel und Korpersubstanzen sind miteinander verwandt und erkennen sich
als zueinandergehorig. Nach Galen sollten wir unser Augenmerk auf das
Passende und weniger Passende der Speisen werfen, die wir uns einver-
leiben und die sich uns anverwandeln.

RENE DESCARTES UND DIE ABENDLANDISCHE MODERNE

Eine ganz andere Idee zur Ernihrung entwickelt der franzésische Philo-
soph René Descartes in der europiischen Neuzeit und in der Folge Des-
cartes die europdische Moderne. Descartes hat in der Mitte des 17. Jahrhun-
derts neben seinen Hauptwerken zum Verhiltnis von Geist und Kérper
auch einige Texte {iber die Natur des menschlichen Kérpers geschrieben.
Sein Anspruch ist es, alle korperlichen Regungen in einen systematischen
Gesamtzusammenhang zu bringen und diesen wie eine selbsttitige Ma-
schine beschreiben zu kénnen. Nahrung, Verdauung, Blut, Fleisch, Emo-
tionen und Bewegungen leiten sich auseinander ab und die Art, wie sich
das eine aus dem anderen ergibt, wird nach den Gesetzen der Materialitit
und Kausalitit erklart.

Im materialistischen und mechanistischen Weltbild des Descartes ist
es keineswegs egal, was wir essen, bewirken doch die Eigenschaften der

3 | Vgl. René Descartes: Die Leidenschaften der Seele (1649), Hamburg 1996
bzw. Uber den Menschen (1632)/Beschreibungen des menschlichen Kérpers
(1648), Heidelberg 1969.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

UBER DEN GEIST DER VERDAUUNG

Nahrungsmittel infolge von Kausalititsketten die Verhaltensweisen der
Menschen. Gerdt etwa Brot in den Bauch des Descartes, wird es dort durch
Prozesse der Girung erhitzt und 16st sich in seine Stoffpartikel auf. Diese
Brotpartikel hat man sich rund, weich und klebrig vorzustellen. Hitte man
Rettich gegessen, so wiren diese Partikel fest, pords und etwas spitz von
der Schirfe. Man erkennt an dieser Charakterisierung, dass fiir Descartes
alle Dinge aus kleinsten Teilchen zusammengesetzt sind und diese Teil-
chen eine geometrische Dimension haben. Die raumliche Ausdehnung
und duflere Form entsprechen den besonderen Merkmalen der natiirli-
chen Stoffe und charakterisieren ihre jeweiligen Unterschiede. Die mate-
rialistische Lehre von der Natur ist bei Descartes durch Geometrie gekenn-
zeichnet und man begreift, in welchem Kontext die skulpturale Anatomie
entstanden ist, die das europiische Korperverstindnis so lange geprigt hat.

Die aufgelosten geometrischen Nahrungspartikel gelangen nach der
Gérung im Magen in den Darm und durch die Leber in das Blut. Brotparti-
kel und Rettichteile sind dann Blut. Dieses Blut bewegt sich durch Prozes-
se der natiirlichen Mechanik fort und zum Herzen hin. Im Herzen wird
die Blutbewegung durch eingeborene Wirme beschleunigt und die Blut-
partikel werden schneller und fliichtiger. Sie bewegen sich Richtung Ge-
hirn. Hier treten die besonders schnellen und dadurch fliichtigen Partikel
aus den Blutbahnen aus und dringen in die Nervenbahnen ein. Feine Brot-
und Rettichteilchen sind von diesem Moment an Lebensgeister. Lebens-
geister regulieren in der Vorstellung Descartes’ die Bewegungen und Emp-
findungen der Korper. Entscheidend ist nun der Sachverhalt, dass in Folge
der Abstammungskette die korperlichen Regungen von der Form der Le-
bensgeister abhingen und damit von der Form der Blutpartikel —am Ende
also von der Geometrie der Nahrung. »So zeichnen sich Lebensgeister,
welche aus dem Wein sich bilden, durch eine besondere Stirke und Reich-
haltigkeit aus«, bemerkt Descartes und fiigt hinzu, »daf sie aufgrund ihrer
materiellen Eigenartigkeit, den Korper in duflerst eigentiimlicher Weise
sich bewegen lassen«.# Wir konnen annehmen, dass, ebenso wie der Wein
im Umweg tiber das Blut und die Lebensgeister den Korper in starker und
fliichtiger Weise bewegt, fiir Descartes insgesamt die geometrische Viel-
falt der Nahrungsmittel vermittelt durch die Konturen der Blutpartikel
und Lebensgeister ins Repertoire der Bewegungen und Leidenschaften
eingeht. Brockenartige und schwere Speisen haben grobe Lebensgeister

4 | Descartes: Die Leidenschaften der Seele, Art. 15.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

107


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

108

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

und damit schwerfillige Bewegungen zur Folge. Diinne Nihrstoffe fithren
im Durchgang durch feine Blutstoffe zu Bewegungsarmut und kulinari-
scher Uberfluss provoziert fliichtige Geister sowie gestikulierenden Uber-
schwang. Lebensgeister tragen nicht nur die formalen Eigenschaften der
Nihrstoffe weiter, sondern wandeln diese Geometrie der Einverleibung in
eine Choreografie des Ausdrucks um. Die Frage nach der Bekommlichkeit
bestimmter Gerichte wird zu einer Frage nach den Verhaltensweisen, die
erzeugt werden wollen oder weniger wiinschenswert sind. Wir sollten in
diesem cartesianischen Sinne eine gewisse Aufmerksamkeit auf die Textur
und Form unserer Lebensmittel legen.

Welchen Stellenwert hat die Verdauung in diesem geometrischen
Weltbild? Sie ist scheinbar nebensichlich in Hinblick auf die Aktivititen
des Bauchs, aber wesentlich in Hinblick auf den Gesamtzusammenhang
der lebendigen Regsamkeit. Verdauung zieht sich als Abstammungskette
der Partikel durch den ganzen Korper hindurch. Anders als Galen versteht
Descartes die Verdauung nicht als substanziellen Stoffwandel, sondern als
geometrische Stoffreihe. Im Rahmen dieser Stoffreihe ist die Trennung
zwischen der fremden Nahrung und dem eigenen Koérper aufgehoben.
Koérper und Nahrungsmittel unterscheiden sich ontologisch in ihrer Mate-
rialitit nicht. Nahrungsmittel gehen durch den Kérper hindurch, werden
ein Teil von ihm und prigen ihn in seiner Verhaltensweise. Der Materialist
und Mechanist Descartes lebt in dieser Hinsicht im Gesamtzusammen-
hang mit der natuirlichen Umgebung, die ihm seine Nahrung gibt. Aber
dieser Gesamtzusammenhang folgt den mechanischen Gesetzen der Na-
tur. Entgegen der antiken Vorstellung von einer Teleologie (Zielgerichtet-
heit) oder Planmifigkeit in der Natur, verficht Descartes die These von
einer Kausalitdt (Ursachennotwendigkeit). Man kann den Unterschied in
der Denkweise am Unterschied zwischen der Anziehungskraft des Galen
und der Mechanik des Descartes noch einmal verdeutlichen: Die antike
Anziehungskraft ist eine Beziehung zwischen den Substanzen und die
Umwandlungskraft verwirklichte die Idee des Organs. Die neuzeitliche
Mechanik wirkt durch Sté8e. Diese Stof3e schieben die betroffenen Parti-
kel in eine Richtung, die der Bewegungsrichtung der stoflenden Partikel
entspricht, nicht einem Ziel der angestoflenen Teilchen. Die antike Vor-
stellungswelt ist von der Idee der Beziehung geprigt und zielgerichtet. Die
neuzeitliche Vorstellungswelt beschreibt Natur als passiv und getrieben.

Diese cartesianische Vorstellung von Kausalitit und Materialitit ist
mafgeblich fiir das gesamte moderne wissenschaftliche Verstindnis vom

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

UBER DEN GEIST DER VERDAUUNG

Korper und seiner Verdauung. Diese moderne Lehrmeinung beherrscht
unser gegenwdrtiges Wissen vom Nahrungsgeschehen. Als Verdauung
bezeichnet man dabei den Aufschluss der Nahrung. Dabei entstehen aus
hochmolekularen Kohlenhydraten, Fetten und Eiweiflen niedrigmolekula-
re Verbindungen, so genannte Mono- und Disaccharide, Fettsduren, Ami-
nosiuren, Di- und Tripeptide. Gegeniiber der cartesianischen Vorstellung
wird deutlich, dass wir im modernen Verstindnis nicht mehr Brot oder
Rettich essen, sondern Kohlenstoffe, Fette, Eiweife oder Zucker speisen.
Moderne Verdauung arbeitet auch nicht mehr hauptsichlich mit der carte-
sianischen Kraft der Mechanik, sondern mit der Kraft der Chemie. Chemi-
sche Krifte funktionieren nicht als Bewegung durch Anstof, sondern als
Zerlegung durch Katalyse.

Aber bei aller Verinderung funktioniert die moderne Verdauungsappa-
ratur den philosophischen Vorgaben des Descartes entsprechend immer
noch wie eine komplexe Maschine: Im Mund wird die Nahrung zunichst
noch mechanisch mit Hilfe der Zihne zerkleinert. Durch den Speichel
wird sie fiir den Weitertransport in die Speiserdhre gleitfihig gemacht.
Das biochemisch wirksame Enzym a-Amylase wird ausgeschiittet und
spaltet Kohlenhydrate in kleinere Untereinheiten. Der Speisebrei wird an-
schliefend im Magen mit dem Magensaft vermischt. Der saure Magensaft
wirkt bakterienabt6tend und fiithrt zu einer Ausflockung (Denaturierung)
von Eiweif}, wodurch dieses durch Enzyme besser angreifbar wird. Durch
die Magenwand werden fettzerlegende und eiweiflspaltende Enzyme in
den Magen abgegeben. Mit Hilfe von Enzymen werden danach im Zwolf-
fingerdarm die Nahrungsbestandteile weiter zerlegt. Die Fettverdauung
findet tiberwiegend in den oberen Teilen des Diinndarms statt. Die von der
Leber gebildete Gallenfliissigkeit wird in den Zwolffingerdarm abgegeben
und emulgiert die Fette. Dadurch kénnen diese von den Verdauungsenzy-
men besser angegriffen werden. Die grofReren EiweifRbruchstiicke werden
durch den Angriff der Enzyme aus der Bauchspeicheldriise in kleinere und
kleinste Molekiile abgebaut und in die Blutbahn aufgenommen. Um die
Funktion dieser Aufnahme optimal erfiillen zu kénnen, ist die Oberflache
des Dunndarms stark vergroflert. Fingerférmige Ausstiilpungen ragen in
den Darm hinein. Auf diesen Diinndarmzotten befinden sich Biirstensiu-
me, welche die Resorptionsfliche des Darmes — im Gegensatz zu einem
glatten Rohr — um den Faktor Goo vergréflern.

Moderne Verdauung ist der Kampf des Korpers gegen die Komplexitit
der Nahrungsmittel. Diese Komplexitit ist das Fremde der Nahrungsmit-

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

109


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

10

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

tel, das zur Aneignung vereinfacht werden muss. Kein Fremdling entgeht
dieser raffinierten Maschine. Das Essen wird vollstindig auseinander ge-
nommen. Nichts an den Mono- und Disacchariden, Fettsduren, Aminosiu-
ren, Di- und Tripeptiden erinnert noch an das Brot, das sie einmal waren.
Zwischen Korper und Essen steht die Verdauung als Beschlagnahmung.
Die Organe des Korpers sind aktiv gedacht, die Nahrung passiv. Wir haben
es nicht mit einer Anverwandlung der Nihrstoffe an die Koérperorgane im
Sinne Galens zu tun, sondern mit einer radikalen Zerlegung der Fremd-
stoffe und anschlieRenden Aneignung durch Neuformation. Die moderne
Vorstellungswelt geht von einem autonomen und erfinderischen Korper
aus, der zum inneren Erhalt seiner Substanz duflere Stoffe benétigt, die
er sich aneignet und deren Eigencharakter aufgebrochen werden muss.
Keine Interaktion charakterisiert das Verhiltnis von duflerem Essen zu in-
nerem Korper. Die Aneignung ist ein Akt der Vernichtung. Essen ist dem
modernen Geist der Verdauung ein fremdes Ding. Gerichte sind Eindring-
linge, die ihrer gefihrlichen Begleiterscheinungen durch Siureattacken
entledigt werden miissen. Thr Eigencharakter ist ungenieflbar und irrele-
vant. Eingeschleimt, sterilisiert, angegriffen und aufgebrochen, gespalten
und zerlegt wird aus der Speise endlich Nahrung.

GLOBALE POSTMODERNE

Die moderne Lehrmeinung wird derzeit von einem neuen Wissenstyp ab-
gelost. An der Schwelle von abendlindischer Moderne zu globaler Post-
moderne wohnen wir einem Prozess der epistemologischen Umwandlung
bei. Der autonome Korper hort im Zuge dieses Verinderungsprozesses
auf, eine funktionstiichtige Maschine zu sein, und fingt an, eine symbio-
tische Komponente zu werden. Seine Grenze zwischen dem Fremden und
dem Eigenen wird diffus. Genauer gesprochen, hort der Korper nicht auf,
wie ein kompliziertes Gerit zu funktionieren und den Gesetzen der Kausa-
litat zu gehorchen, aber dieser Sachverhalt wird nebenséchlich in Hinblick
auf das neue symbiotische Wesen der Verdauung. Kleinstorganismen tau-
chen auf und bestimmen das Geschehen im Bauch. Diese fremden klei-
nen Wesen befinden sich im Innern des Darms, ohne Nahrung zu sein.
Sie wohnen als Tafelgast im Korper. Sie werden dort nicht angegriffen,
eingeschleimt und aufgesogen, sondern bleiben, wie sie sind und als Bak-
terienkolonie erhalten. Zehn bis 100 Milliarden Bakterien bewohnen den

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

UBER DEN GEIST DER VERDAUUNG

Darm — heifét es. Diese Mikroorganismen sind zahlenmiflig mehr, als wir
selber Zellen haben. Aber was bedeutet es noch, vom »Selbst« eines Orga-
nismus zu sprechen, wenn fremde Organismen ein dermafien grofler Teil
von ihm geworden sind?

Die neue Geschichte vom Wesen der Verdauung berichtet also von
einem Phinomen namens Darmflora. Die Darmflora sind die Bakterien-
kolonien im Darm. Sie etabliert sich nach der Geburt des Menschen. Die
hochste Bakteriendichte wird im Dickdarm erreicht. Die Bakterien erndh-
ren sich von dem Brot, von dem wir dachten, es wire fiir uns bestimmt,
und sie scheiden Stoffe aus, die als niitzliche Substanzen vom Korper auf-
genommen werden. Wir leben in diesem symbiotischen Verdauungsmo-
dell von Nahrung zweiter Ordnung. Auch die Nahrung selber — das Brot
— beginnt im postmodernen Verstindnis einen ambivalenten Eigencha-
rakter zu bekommen. Es beinhaltet bioaktive Substanzen — manches Brot
mehr, anderes weniger. Diese bioaktiven Substanzen werden nicht vom
Koérper oder den Bakterien zerlegt und angeeignet, sondern entfalten eine
Wirkung aus ihrer Vollstindigkeit heraus. Verspeiste Fremdheit ist essen-
tiell fiir die Eigenheit des Kérpers.

Welchen Stellenwert hat die Verdauung in dieser symbiotischen Kor-
pervorstellung? Verdauung wird zum Medium der Vergesellschaftung
zwischen dem Makroorganismus, den Mikroorganismen und den aktiven
Substanzen. Es geht im postmodernen Nahrungsgeschehen nicht mehr
alleine darum, Lebensmittel fiir den Eigennutz einzunehmen und ins
Eigenschaftslose aufzubrechen, sondern auch darum, die hungrige Schar
im Darm richtig zu fiittern und die Besonderheiten der Nahrungsmittel
anzuerkennen. Die Auswahl der Speisen ist nicht mehr nur von den Be-
duirfnissen des Menschen bestimmt, sondern auf die gemeinschaftliche
Koexistenz mit den Mitlebewesen ausgerichtet. Der Umgang mit den
Speisen ist nicht mehr nur auf Vernichtung ausgerichtet, sondern davon
geprigt, deren Eigenschaften zu bewahren. Wir speisen fiir eine Gemein-
schaft und leben durch Interaktion. Wir tun gut daran, die Mitgesellen
nicht zu vergessen und die Mitspeisen nicht abzut6ten, weil sie uns sonst
innerlich schaden. Dafiir liegt das Schwergewicht der Verdauungsarbeit
nicht mehr alleine beim Korper, sondern ist aufgeteilt auf die Tatigkeit des
Magen-Darm-Trakts, die Titigkeit der innewohnenden Mikroorganismen
sowie die Tatigkeit der aktiven Substanzen. Verdauung hat sich auch in ein
passives Geschift des Wartens verwandelt — abwarten, bis die kleinen Kol-
legen die bendtigten Substanzen als Stoffwechselprodukte ausgeschieden

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

11


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

12

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

haben, so dass der Korper sie aufnehmen kann — abwarten, bis die bioakti-
ven Substanzen ihre Wirkung entfalten.

Im postmodernen Verstindnis liegt das Zentrum der Verdauung
nach wie vor im Magen-Darm-Trakt, aber es hort auf, ein kérpereigenes
Geschehen zu sein. Verdauung ist der Prozess des Austausches von Stof-
fen zwischen Kooperationspartnern. Das Nahrungsgeschehen dient nicht
mehr der Aufrechterhaltung eines autonomen Korpers, sondern dem Zu-
sammenleben verschiedener Organismen und wirksamer Substanzen in
produktiver Symbiose. Mit dieser neuen Fremdenfreundlichkeit im Innern
der Verdauung hort das aggressive Aufspalten nicht auf, aber es verschiebt
sich die Aufmerksambkeit des wissenschaftlichen Blicks auf das produktive
Miteinander. Der essende Korper ist dezentriert. Er besteht nicht mehr nur
aus sich selber. Die Grenzen zwischen Eigenem und Fremdem sind fliissig
geworden. Das lebendige und das aktive Fremde werden zur Bedingung
des Eigenen. Eine produktive Koexistenz ist das Ziel der beteiligten Orga-
nismen. Diese produktive Koexistenz ist keineswegs harmonisch gegeben,
sondern ein stetiger Prozess des Aushandelns und gegenseitigen Anpas-
sens. Die lebendige Existenz verindert sich unaufhérlich in der Interak-
tion mit dem Umfeld. Das Umfeld ist dabei zu einem Mitfeld geworden.
Prozesshaftigkeit statt Aufrechterhaltung, Anpassungsfihigkeit anstelle
der Selbstverteidigung sind die Fertigkeiten, die das Uberleben in die-
sem postmodernen Verdauungsmodell sichern. Dieses Modell hat etwas
Kiampferisches, wie das moderne Verdauungsgeschehen, und etwas Ge-
stalterisches, wie das antike Krifteverhiltnis. Das Kampfmodell ist jedoch
auf Symbiose, nicht auf Aneignung ausgerichtet; das Gestaltungsmodell
ist nicht auf Teleologie hin orientiert, sondern vom Kriterium der Produk-
tivitit reguliert. Die instrumentelle Okonomie der modernen Verdauungs-
apparatur wird iiberlagert von einer postmodernen produktiven Okonomie
der Teamarbeit. Es scheint so zu sein, dass wir gerade miterleben, wie diese
neue, auf Symbiose ausgerichtete Vorstellung sich durchzusetzen beginnt
und die dltere, auf Vereinnahmung ausgerichtete Apparatur marginalisiert.

JAPANISCHE Epo-ZEIT

Die folgende Textstelle scheint nun bemerkenswert nachvollziehbar vor
dem Hintergrund der postmodernen Erkenntnisse {iber den Bauch: »Es
ist ganz natiirlich fiir [...] Wiirmer im menschlichen Kérper zu entstehen,

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

UBER DEN GEIST DER VERDAUUNG

ebenso wie es fiir Menschen natiirlich ist, in diese Welt hinein geboren zu
werden. Beides hat seine Vernunft. Menschen leben in Hiusern, Vogel in
Nestern, Tiere machen sich Lager, ebenso leben [...] Wiirmer im Innern
des menschlichen Kérpers. [...] Wir miissen davon ausgehen, dass [...] die
Wiirmer natiirlicherweise dort bleiben und sich ruhig verhalten, anstatt zu
glauben, dass sie schidlich fiir unsere Gesundheit wiren.«5 Diese Textstel-
le stammt aus der Mitte des 17. Jahrhunderts von dem japanischen Ménch
Taku-an. Er formuliert, was der allgemeinen Vorstellung in der japani-
schen Edo-Zeit entspricht: Neun Millionen Wiirmer leben im Bauch des
Menschen. Das ist weniger als bei der postmodernen Schitzung der Bak-
terienpopulation, aber mehr als einfach vorstellbar. Der Verdauungstrakt
wird in der Edo-Zeit von fremden Lebewesen bewohnt. Und wie im Fall
der Bakterien nimmt man auch im Fall der Wiirmer deren Natiirlichkeit
an. Vier Vorstellungsbereiche tiberlagern sich im Bauch der Edo-Zeit und
verleihen den Wiirmern diesen natiirlichen Charakter: die traditionelle
chinesische Medizin und ihre Erklirung zu Parasiten, die daoistische Vor-
stellung von Koshin und den damit verbundenen Dimonen im Korper, die
japanische Interpretation von ki, der Lebensenergie, und die japanische
Auffassung von der Bedeutung des Bauches.

Japan ist in dieser Zeit des 17. Jahrhunderts von verschiedenen Kultu-
ren beeinflusst. Die europiische Medizin beginnt das japanische Korper-
verstindnis langsam zu verindern. Die Wiirmer sind aber das Ergebnis
einer Vermischung von chinesischem und japanischem Korperwissen.
Innerhalb der traditionellen chinesischen Parasitologie geht man von
drei Wiirmern und neun Wiirmern aus — san chong und jiu chong — die als
fihrende Parasiten im Korper des Menschen leben. Diese Drei-Wiirmer

5 | Taku-an: »Kotto Roku« (1644), zitiert nach Etsuo Shirasugi: »A peculiary
Japanese Colic: Senki«, in: Yasuo Otsuka, Shizu Sakai, Shigehisa Kuriyama (Hg.):
Medicine and the history of the body: proceedings of the 20th, 21st and 22nd In-
ternational Symposium on the Comparative History of Medicine - East and West,
Tokyo 1999. »It is natural for shaku and mushi (worms) to spring arise in the hu-
man body, just as it is for human beings to be born into this world. Both stand to
reason. Humans beings live in a house, birds in a nest, animals in a lair, likewise,
shaku and mushi live inside of the human body. In other word, it is, by nature,
normal for human beings to have shaku and mushi inside of the body. We ought
to consider that shaku and mushi, by nature, stay home and keep still, rather
than to think that shaku and mushi are harmful to our health.«

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

13


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

114

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

und Neun-Wiirmer regulieren die Heerscharen von Schmarotzern, die im
Bauch vorkommen kénnen. Von dieser antiken chinesischen Auffassung
speist sich die japanische Vorstellung von Wiirmern im Bauch. Was aber
im antiken China ein Randbereich der medizinischen Lehre war und als
Problem therapiert wurde, wird zum Zentrum der japanischen Korper-
auffassung und gilt als Teil der Natur des Menschen. Die Parasiten leben
natiirlicherweise im Bauch und nur ein Ubermaf} an ihnen wird zum
Gegenstand medizinischer Behandlung. Ebenfalls bedeutsam fiir die ja-
panische Vorstellung von fremden Wiirmern im eignen Bauch ist der aus
China stammende daoistische Glaube an Koshin. Im Zentrum von Koshin
steht die Ansicht, dass drei Didmonen — san shi — im Bauch der Menschen
hausen. Sie sind dort keine Parasiten, sondern moralische Instanzen. Alle
60 Tage, dem Koshin der chinesischen Kalenderrechnung, wandern die
Dimonen nachts aus den Biuchen der Menschen, klettern in den Himmel
und berichten den Géttern von den Stinden ihrer Wirte. Diese Siinden pro-
vozieren die Dimonen allerdings selber, denn jo shi, der oberste Dimon,
ruft materielle Begierden hervor, shu shi, der mittlere Ddmon, provoziert
Bediirfnisse nach Essen und Trinken und ka shi, der unterste Dimon, be-
fliigelt die sexuellen Triebe. Die Dimonen sind eine moralische Instanz
im Kérper des Menschen und ein Medium zwischen Himmel und Erde.
Im japanischen Bauch ist nicht nur die Verdauung lokalisiert, sondern
auch das moralische Gewissen. Bei tugendhafter Lebensfithrung sind die
Dimonen ungefihrlich, bei Ausschweifungen bringen sie Ungliick. Die
Gotter verkiirzen das Leben der stindigen Menschen. Man geht davon aus,
dass die Dimonen wie Wiirmer aussehen kénnen! Drei parasitire Wiirmer
und drei kosmologische Dimonen tiberlagern sich im Problembereich des
Bauchs, gehéren zur Natur des Menschen, verursachen manchmal kérper-
liche Probleme und sind Gegenstand der Sorge.

Verbunden mit der Aktivitit der fremden Wiirmer und Dimonen ist
auch das korpereigene ki. Auch ki ist der traditionellen chinesischen Vor-
stellungswelt entnommen. Es charakterisiert im chinesischen Verstindnis
neben yin und yang, den funf Elementen und den Meridianen das innere
Wesen des menschlichen Korpers. Aus diesem Kanon chinesischer Koér-
pervorstellungen greifen die japanischen Arzte in der Edo-Zeit vor allem
ki heraus und erkliren es fir das Wesentliche der menschlichen Natur.
Nach Goto Gonzan, einem mafigeblichen Mediziner der Edo-Zeit, ist ki
das Wichtigste im menschlichen Korper und die Stagnation von ki stellt
die eigentliche Gefahr fiir die Gesundheit des Menschen dar. Ki erlahmt

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

UBER DEN GEIST DER VERDAUUNG

aber nicht irgendwo im Koérper, sondern — im Bauch! Der japanische
Bauch ist das Zentrum der Lebenskraft und entsprechend kommt die Le-
bensenergie ki genau dort ins Stocken. Die Sagnation der Lebensenergie
zeigt sich durch Klumpenbildung und diese wiederum wird in der japa-
nischen Medizin ins Verhiltnis zu den Aktivititen der parasitiren Wiir-
mer gesetzt, die sich ihrerseits mit den kosmologischen Didmonen tiber-
lagern. Fremde Wiirmer und Damonen sind so sehr als Teil des Korpers
anerkannt, dass die innere Lebenskraft mit ihnen in Zusammenhang ge-
bracht wird. Das korperliche Wohlbefinden im Bauch steht in direkter Be-
ziehung zum moralischen Verhalten. Himmel und Mensch, Wiirmer und
Bauch, Lebensfithrung und Wohlbefinden, fremde Einfliisse und eigene
Lebensenergie — alle diese Faktoren gehoren zusammen. Wie beim post-
modernen Erklirungsmodell durchweht die Edo-Zeit ein Geist der Dezen-
trierung der menschlichen Natur. Der Korper wird nicht als autonomes
Ding verstanden, das sich tiber die Abgrenzung zu anderen Organismen
charakterisiert, sondern als fragmentarisches Gebilde, das im Zusammen-
hang mit anderen Organismen existiert. Die Wiirmer-Damonen der Edo-
Zeit bilden, wie postmoderne Bakterien, eine natiirliche Gemeinschaft mit
den Menschen. Aber wihrend sich die postmodernen Mikroorganismen
im Nahrungszusammenhang mit den menschlichen Kérpern aufhalten,
realisieren die japanischen Kleinstwesen einen moralischen Zusammen-
hang zwischen Himmel und Menschen. Die Symptome der Stérung sind
allerdings vergleichbar: Bauchschmerzen, Koliken, Spannungsgefiihle,
Unwohlsein hier wie dort. Mit probiotischem Joghurt oder milchsaurem
Gemiise begegnet die postmoderne Kultur dem Bakterienverlust, mit
tugendhaftem Lebenswandel wendet sich die Edo-Kultur gegen die Un-
ordnung im Bauch. Das Brot — oder der Reis — kommen jedoch in dem
japanischen Konzept nicht vor. Das Fremde ist nicht die duflere Nahrung,
sondern fremd und zugleich eigen sind die inneren Wesen.

Verdauung scheint weniger in der Aneignung von Nahrung zu be-
stehen, als vielmehr im MafShalten zwischen fremden und eigenen Be-
diirfnissen. In der Edo-Zeit wird die Lebensfithrung verdaut. Es gilt, die
parasitiren Wiirmer, die Tendenz des ki zur Stockung, den Drang der Di-
monen zur Berichterstattung und die eigenen Begierden zu kontrollieren
und abzuschwichen. Nicht Vergesellschaftung wie in der globalen Post-
moderne, nicht Aneighung wie in der europiischen Moderne, nicht An-
verwandlung wie in der griechisch-rémischen Antike, sondern Duldung
und Moral sind die Grundbegriffe der Edo-Verdauung. Das Verhéltnis des

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

15


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

u6

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

Menschen zu den Nahrungsmitteln wird nur am Rande verhandelt. Im
Mittelpunkt der Sorge steht das Verhiltnis zu den Dimonen, Parasiten
und Goéttern. Verdauung ist die Kunst, mit den neun Millionen Wiirmern
und den kosmologischen Wesen einerseits und den eigenen Lebensener-
gien andererseits einen vertraglichen Zustand zu erzeugen, der langes Le-
ben verspricht.

ETHNOLOGISIERUNG DES BLICKS

Was bringt diese Anhiufung verschiedener Vorstellungen zur Verdauung?
Was ist der Erkenntnisgewinn? Wie verdauen wir das Fremde im eigenen
Korper? Die Anhiufung der unterschiedlichen Vorstellungen dient einer
Ethnologisierung des Blicks. Das Denken entfernt sich im Umweg iiber
die vielen Méglichkeiten des Denkens von dem, was es zu denken gewohnt
war. Die Erzihlungen wirken wie ausgedehnte Reisen in fremde Kulturen.
Im Vergleich schirft sich der Blick. Die Ethnologisierung des Blicks hat
neben dieser komparativen Ebene auch eine relativierende Wirkung. Was
als Natur der Verdauung gegolten hat, kann nicht mehr unbedarft als reine
Natur angesehen werden. Die Mannigfaltigkeit der Vorstellungen macht
deutlich, dass sich unterschiedliche Vorstellungswelten abwechseln, ohne
dass eine Vorstellungswelt Objektivitit oder abschlieRende Geltung fiir
sich beanspruchen kénnte. Der Blick in die Geschichte und zu verschiede-
nen Kulturen legt eine Vorsicht im Umgang mit Wahrheit, Natur und Ob-
jektivitit nahe. Der jeweilige Geist der Verdauung macht im Rahmen sei-
ner Zeit und im Kontext seines kulturellen Feldes Sinn. Die Natur scheint
aber jene Mannigfaltigkeit zu beinhalten, die zu unterschiedlichen Deu-
tungsmustern einlidt. Die Modelle 16sen sich nicht einfach durch Verbes-
serung ab und entfalten nicht im Zuge einer Fortschrittslogik die abschlie-
Rende Wahrheit. Die Schwerpunkte der Aufmerksambkeit verschieben
sich vielmehr. Was einmal im Mittelpunkt der Betrachtungen stand, steht
nicht mehr dort. Immer noch wachsen unsere Organe durch den Zufluss
von Nihrstoffen. Aber der moderne Korper ist nicht von Kriften der An-
ziehung und Umwandlung charakterisiert, sondern durch enzymatische
Krifte gepragt. In diesem sachlichen Vergleich wird deutlich, wie sich im
Problemfeld der Ernihrung die wesentlichen Punkte (topoi) der Erklirung
verschieben und sich damit der Geist der Verdauung verandert. In einem
strukturellen Vergleich ldsst sich aber auch zeigen, wie bestimmte Orte

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

UBER DEN GEIST DER VERDAUUNG

(topoi) unter verschiedenen Namen in unterschiedlichen Modellen wieder
auftauchen: Die postmoderne Vorstellung von der Symbiose zwischen Or-
ganismus und Bakterienkultur erinnert an die japanische Vorstellung von
innewohnenden Wurmdimonen. Die Verschiebung findet hier an anderer
Stelle statt, nimlich auf sachlicher Ebene. Die Wurmkolonien im Bauch
erkliren einen anderen Sachverhalt als die Bakterienstimme im Darm.

Im Problemfeld der Erndhrung kreisen unterschiedliche Vorstellun-
gen um die Verdauung. Konzepte der Teleologie, Kausalitit, Symbiose und
Moralitit 16sen sich ab und erzihlen unterschiedliche Geschichten tiber
die Natur der Verdauung und tiber das Verhiltnis von Fremdem und Eige-
nem. Diese Pluralitit der Geschichten ist von philosophischer Seite aus
zu unterstiitzen. Warum? Weil durch den Vergleich der Vorstellungswel-
ten deutlich wird, dass keines dieser Konzepte alleinige Wahrheit fiir sich
beanspruchen kann, und weil durch die Fiille an Vorstellungsweisen die
Mannigfaltigkeit von Natur verstindlich wird. Warum sollte diese Mannig-
faltigkeit in nur einem herrschenden Konzept iiber die Natur der Verdau-
ung untergehen? Weil die Natur der Verdauung so ist? Die letzte Erkennt-
nis scheint aber zu sein, dass es keine abschlieRende Wahrheit gibt. Nicht
zuletzt unsere Welt erlebt gerade den paradigmatischen Wechsel von einer
modernen, kausallogischen, instrumentellen Vorstellungswelt zu einer
postmodernen, symbiotischen, effizienzorientierten Vorstellungswelt. Die
Relativitit von Wissenstypen und Naturkonzepten ist offensichtlich. Unse-
re Verdauung lebt derzeit in zwei Naturen. Vor dem Hintergrund dieser
Vielfiltigkeit von Natur und Erkenntnis entspricht es einer Ethik des Wis-
sens, jedem einseitigen hegemonialen Anspruch auf Geltung durch den
Hinweis auf die historische und kulturelle Verdnderlichkeit von Wissen
entgegenzutreten. Man muss den Begriff der Gerechtigkeit auf das Wissen
anwenden, um der Mannigfaltigkeit von Natur und Erkenntnis gerecht zu
werden.

Dabher ist nicht alleine der kritische Vergleich das Ziel einer Ethik des
Wissens. Philosophisches Denken kann selber zu einer Pluralisierung
von Wissenstypen beitragen. Vor dem Hintergrund der Erkenntnis, dass
keine Wahrheit alleingtiltig ist, stagniert das Denken nicht, sondern kann
sich auf die Moglichkeiten des Wissens einlassen. Denken beginnt, mit
Ideen zu jonglieren und neue Konzepte auszuprobieren. Der franzosische
Philosoph Jean-Frangoise Lyotard schligt in den 8oer Jahren des 20. Jahr-
hunderts den Begriff der »Paralogie« vor, um den Charakter einer solchen
abwechslungsreichen und in sich relativen Erkenntnis zu benennen. Die

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

17


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

u8

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

Paralogie kann als Kunst der Wissensproduktion mit begrenzter Reich-
weite angesehen werden. Sie verbreitet von einer unerwarteten Position
aus neue Vorstellungen. Paralogie ist die Antwort auf die philosophische
Kritik an beherrschenden Wissenstypen, weil Paralogie auf die Verviel-
filtigung der Aussagen in ein Geflecht vieler Wissenstypen ausgerichtet
ist. Deren faktische Pluralitit liuft jeder Monokultur der Erkenntnis ent-
gegen. Die Anhiufung von Konzepten entspricht einer Wissenskultur der
Hyperaktivitit, bringt neue Bestimmungen und Erkenntnisse hervor und
ist konstruktiv. Die Aufgabe der Philosophie ist es, in diesen frohlichen
Produktivismus einzutreten.

Im Rahmen einer Philosophie des fréhlichen Produktivismus miisste
man dariiber nachdenken, wie das Fremde und das Eigene im Rahmen der
Verdauung gedacht werden »konnte«. Es ginge darum zu erwigen, ob die
symbiotischen Elemente der postmodernen Verdauungsgeschichte und
die ethischen Komponenten der japanischen Edo-Verdauung kombiniert
werden konnten und ob sie ein neues Konzept tiber die Natur der Ver-
dauung hervorbrichten. Im Rahmen dieser neuen Natur der Verdauung
ginge es moglicherweise nicht um das postmoderne Ziel einer effizien-
ten Kooperation zwischen Fremdem und Eigenem oder das alt-japanische
Ziel einer moralischen Kontrolle, sondern um das Ziel der Verwirklichung
einer Idee von Natur, wie sie aus der griechischen Antike bekannt ist. Ver-
dauung wire dann das Medium des Miteinanderwirkens fremder und
eigener Organismen in einem stetigen, auf Zusammenwirkung hin aus-
gerichteten Prozess. Vielleicht méchten wir gerne fiir eine solche symbio-
tische Verdauung essen? Wir sollten jedoch bedenken, dass in dieser Vor-
stellungswelt weder das Essen noch wir oder die Mitlebewesen bleiben,
was sie sind, sondern sich im Austausch miteinander stetig veridndern.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Leibesiibungen: Der formbare Korper

Was geschieht, wenn man den eigenen Korper nicht als naturgegeben be-
trachtet, sondern als etwas, das sich zwischen kulturellem Wissen und all-
taglichen Handlungsweisen herauskristallisiert? Wir hitten keine Korper
von Natur aus, sondern eine Wahrnehmung von unserer Kérpernatur, die
sich als Effekt von Wissen und Handlungen einstellte. Kérper wiren Arte-
fakte. Wenn dies der Fall sein sollte, — konnte dann der Kérper auch ganz
anders ausfallen, als er gegenwirtig von uns wahrgenommen wird und in
Erscheinung tritt? Er wire ein Effekt und mithin ein wandelbares Wesen.
Mit dieser produktiven Perspektive konnen wir neu tiber unser Verhiltnis
zur Korpernatur nachdenken — ja wir kénnten sogar so wagemutig wer-
den und Korpernaturen entwerfen. Wir werden zwar nicht von heute auf
morgen unsere Korper auswechseln konnen, aber wir kénnten tiber die
vorherrschenden Korperbilder und Kérperlichkeiten als Gewordene nach-
denken und Perspektiven entwickeln. Was aber ist die theoretische, die
praktische und die normative Grundlage eines solchen perspektivischen
Denkens? Es ist die historische Beobachtung, dass es zu verschiedenen
Zeiten verschiedene Korperlichkeiten gab. Und es ist die Annahme, dass
wir alle einen praktischen Beitrag zur Verwirklichung dieser jeweils vor-
herrschenden Korperlichkeiten leisten. Jeder einzelne Korper, jede einzel-
ne Meinung zum Koérper, jede Bereitschaft, ein bestimmtes Wissen tiber
den Korper zu akzeptieren oder abzulehnen, jede scheinbar private Geste
im Umgang mit dem Korper trigt dazu bei, dass eine bestimmte Kérper-
wahrheit sich durchzusetzen vermag — oder eben nicht. Mit unseren all-
tiglichen Kérperhandlungen leisten wir immer schon einen Beitrag zur
Verwirklichung bestimmter Kérpernaturen. Darauf basiert schliefSlich das
normative Argument fiir eine individuelle Ethik in Hinblick auf die allge-
meine Korperpolitik: hinnehmen oder anders denken, Natur fiir gegeben

- am 14.02.2026, 14:17:54. op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

120

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

halten oder als Kultur gestalten. Kérpernaturen sind — ob man es will oder
nicht — auch individualethische Entscheidungen.

Drei Aspekte kénnen diese Ethik der Kérpernatur verstindlich ma-
chen; oder anders formuliert: es geht darum, drei Fragen zu stellen und
sie so miteinander zu verbinden, dass sich ein ethischer Umgang mit dem
Wissen tiber die Natur des Kérpers als sinnvoll herausstellt: Die Fragen
sind: Ist die Natur des Kérpers ein Effekt der Kultur, des Wissens und Han-
delns? Worin besteht die Natur unserer Kérper gegenwirtig? Und: Durch
welche Mechanismen und Praktiken kommen wir dazu, das gegenwirtige
Wissen iiber die Korper als reale Natur der Kérper zu erfahren und an uns
zu realisieren? Wir werden uns in der Beschiftigung mit diesem Fragenka-
talog vielleicht iiberraschenderweise einigen Aspekten der gegenwirtigen
Fitnesskultur widmen. Aber zunichst liefert die amerikanische Philoso-
phin Judith Butler den theoretischen Hinweis darauf, wie das Verhiltnis
von kulturellen Praktiken und natiirlichen Kérpern gedacht werden kann.

NATURWISSEN

Eine wichtige Behauptung von Butler lautet, dass die Natur des Korpers
ein Effekt des Wissens tiber den Korper ist.! Korper sind nicht von Natur
aus da. Sie werden in ihrem natiirlichen Dasein gemacht. Die Vorstellung
vom Korper als einem Effekt des Wissens basiert auf einem relativistischen
Menschenbild. Das Subjekt — also dasjenige, was unter dem Menschen
verstanden wird — ist keine zeitlose Konstante, sondern etwas, das sich
im Wechselspiel unterschiedlicher Wissenstypen jeweils neu strukturiert.
Der Mensch ist ein anderer, je nachdem, was der kulturelle Raum oder
die historische Epoche von ihm denkt. Diese Behauptung wendet Butler
auf die Kategorie Geschlecht an und behauptet: Es gibt keine Frauen —
jedenfalls gibt es keine urspriingliche Natur der Frauen. Ebenso wenig,
wie es den Menschen und seine Kérpernatur gibt, gibt es die Frau und eine
Frauennatur. Die Frau, um deren Emanzipation es beispielsweise in der
feministischen Diskussion gehen soll, muss als kulturelle Konstruktion
begriffen werden und kann nicht als Ziel feministischer Identititspolitik
gelten — so Butlers Argumentation, mit der sie den gesamten feministi-
schen Diskurs in Aufruhr versetzte. Frauen sollen also der Effekt einer

1 | Judith Butler: Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a.M. 1991.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LEIBESUBUNGEN: DER FORMBARE KORPER

bestimmten Wissensproduktion sein, innerhalb derer eine bestimmte Ge-
schlechterpolitik am Wirken ist. Die Natur des Weiblichen wie des Minnli-
chen wire als Effekt eines bestimmten Wissens tiber die Natur des Korpers
als einem geschlechtlichen Phinomen zu begreifen. Die Grundeinteilung
der Menschen in zwei, sich heterosexuell gegeniiberstehende Geschlech-
ter entspringt dann keiner materiellen Wahrheit der Korper. Die epistemo-
logische Konsequenz dieser Argumentation ist die generelle Relativierung,
oder genauer, die Kontextualisierung der Menschennatur. Der geschlecht-
liche Korper und das heifdt, der weibliche wie der minnliche Korper, ligen
nicht von Natur aus vor. Kérper wiirden im kulturellen Kontext zu minn-
lichen und weiblichen Dingen gemacht. Aber wie werden sie gemacht?

»Oh boy it’s a girl«, so erfolgt schon als erste Manahme am Neuge-
borenen die Vergeschlechtlichung. Von dieser ersten Bestimmung an sind
viele Verhaltensweisen im Umgang schon vorprogrammiert. Bestimmte
Typen der sozialen und der korperlichen Bezugnahme stellen sich wie
automatisch ein: Wer wischt wen und wo? Wer bekommt welches Klei-
dungsstiick angezogen, welchen Haarschnitt verpasst, welche Riige bei
welcher Beinstellung, welches Lob bei welcher korperlichen Titigkeit?
Wer wird auf welche Merkmale seines Korpers unaufhérlich aufmerksam
gemacht? Wird ein kleiner Junge seine Brust priifen in dem Wissen, das
etwas mit ihr passiert? Wird ein kleines Midchen auf Schwellungen ach-
ten? Diese alltigliche Prozedur der immer neuen Priifung, Zuordnung,
Kenntlichmachung, Hervorhebung oder Vermeidung ist dabei in einen
Vorstellungsraum eingebettet, in dem das Geschlecht fiir die urspriing-
liche Natur der Korper gehalten wird. Der kontinuierliche Bezeichnungs-
prozess und die stete Handlungsebene der Vergeschlechtlichung werden
ignoriert. Man tut so, als gibe es nur eine Natur der Geschlechter, aber kei-
ne Kultur der Vergeschlechtlichung. Hier beginnt das »Unbehagen« (But-
ler). Hier beginnt die subtile Seite einer Machtkonstellation, in der Wissen
und Wirklichkeit ineinander verwickelt sind.

Die philosophische Argumentation von Butler legt die These nahe,
dass gerade die Idee der natiirlichen Geschlechtlichkeit als Effekt der kul-
turellen Wahrheitsproduktion angesehen werden muss. Es gibt ein kultu-
relles Feld, das die zweiwertige Geschlechtlichkeit nicht nur als Norm etab-
liert und als Wissen tradiert, sondern als Natur hervorkehrt. Geschlecht ist
in diesem kulturellen Feld von Natur aus gegeben, so die Grundannahme,
und Geschlecht steht im Mittelpunkt aller Naturbetrachtung. Das kulturel-
le Feld, in dem wir uns immer noch hauptsichlich bewegen, ist fixiert auf

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

121


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

122

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

die heterosexuelle Geschlechternatur und reproduziert sie unaufhérlich.
Man denke an die insgesamt 23 Chromosomen, von denen es heifdt, dass
sie unsere Existenz bestimmten — aber welche beiden sind namentlich be-
kannt: X und Y. Man denke an die zahllosen Hormone, die in unseren Kér-
pern wirken — aber welche beiden kénnen vorrangig bezeichnet werden:
Ostrogen und Testosteron. Beschreibt man seinen Tischnachbarn, so sitzt
dort eine Frau und es lehnt da ein Mann am Tresen. Die erste Identifika-
tion des Gegeniibers erfolgt nach der Grundeinteilung in minnlich und
weiblich. Zufall oder Notwendigkeit? Natur oder kulturelle Konstruktion?

Um den Prozess zu beschreiben, der die Naturalisierung des Ge-
schlechts zur Folge hat, greifen wir den butlerschen Begriff der »Perfor-
manz« auf. Mit diesem Begriff wird nachvollziehbar, in welcher Weise die
kulturelle Vorstellung von einer bestimmten Kérperlichkeit zu einer rea-
len Erfahrung und konkreten Wirklichkeit fiir den einzelnen Menschen
wird: Indem das Wissen iiber die Geschlechterdifferenz als kontinuierli-
cher Aufruf dariiber zirkuliert, dass diese Differenz am eigenen Korper zu
erkennen und zu realisieren sei. In der Folge kontinuierlicher Anfragen
an das Geschlecht setzt sich der Korper geschlechtlich in Szene. Er gibt
sich den vorherrschenden Normen entsprechend und wird dadurch zu
einem minnlichen oder weiblichen Kérper gemacht. Personen entdecken
im Zuge der Vergeschlechtlichung bestimmte Merkmale an ihrem Kérper
und verstirken oder verdringen sie entsprechend der Norm. Sie schaffen
durch diese Selbstbeobachtung und diese Hervorbringung das Geschlecht
als wesentlichen Grundzug an sich selbst. Darin besteht der Mechanismus
der Verwirklichung von Wissen: im Reinszenieren der geschlechtlichen
Norm am je eigenen Kérper. »Sei ein Geschlecht, weil das Sein geschlecht-
lich ist«, so lautet die Ansprache, auf die hin der Korper eine der beiden
vorgesehenen Geschlechtlichkeiten an sich veriibt. Diese tibende Insze-
nierung, stetige Selbstkontrolle, wiederholende Pose und zuschreibende
Normierung ist ein fortlaufender Prozess der faktischen Realisierung von
Natur und nicht etwa eine oberflichliche Maskerade. Dieser Prozess ist die
Performanz.

Was uns hier allerdings interessiert, ist nicht alleine die spezifische
Frage nach der Geschlechternatur, sondern die systematische Ebene einer
generellen Theorie der Konstruktion und Verwirklichung von Korperlich-
keit. Durch kulturell verankertes Wissen kommt eine bestimmte Natur des
Gesamtkorpers zum Tragen, so die These im Anschluss an Butler. Unse-
re gesamte Korpernatur tritt als Effekt herrschenden Wissens iiber diese

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LEIBESUBUNGEN: DER FORMBARE KORPER

Natur hervor. Damit wire der ganze Kérper in allen seinen Bestandteilen
als variables Element in eine umfassende Theorie des wechselhaften Men-
schen zu integrieren. Ob Geschlecht oder Genetik, Organismus oder Figur,
Stoffwechsel oder Silhouette, jeder dieser kérperlichen Aspekte entspriche
einem Wissen, das sich am Korper realisiere. Dieses Wissen realisiere sich
durch unterschiedliche Methoden, denn die Genetik oder der Organismus
sind keine Effekte der geschlechtlichen Ansprache. Aber in jeweils unter-
schiedlichen Bezeichnungsprozessen und Herstellungsweisen wiirde das
Wissen uiber die Korper an den Korpern wirksam. Die Aufgabe bestiinde
darin, dieses unterschiedliche Wissen zu identifizieren und in den Mecha-
nismen seiner Verwirklichung zu analysieren.

HANTELTECHNIK

Wir kénnen nun dariiber nachdenken, welche Naturvorstellung gegenwir-
tig den Korper bestimmt. Oder anders formuliert: Vielleicht ist der gegen-
wirtige Korper nicht mehr so wesentlich durch die Geschlechternatur ge-
pragt? Vielleicht stellt er ein formbares Ereignis dar. Es geht hier nicht
darum zu behaupten, dass das Geschlecht verschwinden wiirde. Es steht
aber moglicherweise nicht mehr im Zentrum der Betrachtung dessen, was
wir als »Wesen« der Kérper begreifen. Sehr viel mehr Aufmerksambkeit
bekommt gegenwirtig eine Figur, die als gestaltbar gilt. Im Innern durch
Gene und im Auern durch Muskeln. Bleiben wir an dieser Stelle bei den
Muskeln.

Die Korper, die wir in Zeitschriften, Magazinen, Comics oder Filmen,
im ganzen offentlichen medialen Raum sehen, sind muskulés und dyna-
misch, glinzend, aber auch stark, eigensinnig und gleichsam heldenhaft.
An der Oberfliche und Silhouette dieser Figuren zeichnet sich das Wis-
sen iiber eine bestimmte Kérpernatur ab. Diese Natur ist wesentlich durch
»Form« geprigt. Eine gleichsam skulpturale Asthetik der plastischen Kor-
per setzt sich hier durch. Aber es geht offenbar nicht alleine um die Form,
sondern auch die Prisentation einer Souverinitit, die sich im Korperbild
ausdriickt. Es geht um das physische Abbild einer individuellen Wiirde, so
scheint es. Der Korper wird in souverdner Formbarkeit prisentiert. Es geht
also mit der inszenierten Kérperform auch um etwas, was man die Souve-
rinitit des Individuums als Figur nennen kénnte. Muskelform und Men-
schenwiirde verschrinken sich in diesen Kérperbildern und bilden das

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

123


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

124

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

scheinbar natiirliche Ausgangsmaterial zur aktiven Gestaltung. Denn auch
darum geht es in den Bildern, die uns tagtiglich die Kérper der Gegenwart
vorfithren: Es geht um die Machbarkeit, mit der ein wohlgeformter Kérper
und sein souverines Dasein herstellbar sind. Die abgebildeten Korper sind
trainierte Korper und sie verbergen diese Arbeit am korperlichen Selbst
keineswegs. Sie stellen die Arbeit als Erfolg zur Schau und dokumentieren
damit, dass der Korper in Form und Ausdruck seiner Natur nach formbar
ist. Die Korperbilder bedeuten uns ein bestimmtes Wissen, dass namlich
Wiirde und Muskulatur, Form und Identitit im Zuge einer aktiven und
physischen Kérperarbeit zu einer gestaltbaren Korpernatur verschmelzen
konnen. Sie sagen uns, dass also der Korper in seiner Natur trainierbar
und damit das Individuum in seiner Figur und Anmutung gestaltbar ist.

Das Wissen, das in diesen &ffentlichen Bildern eingebettet ist, erweist
sich als allgegenwirtig, denn die Korperbilder sind Teil der populidren
Kultur. Von dieser verbreiteten Position aus wirken sie auf die Weltwahr-
nehmung und das Selbstverstindnis der meisten Menschen. Sie wirken
dabei selten einfach und niemals ungebrochen, aber immer subtil wie
ein regulatives Ideal. Die 6ffentlichen plakatierten Kérper sind images, an
denen sich die dsthetischen und die individualethischen Utopien, Kérper
und Selbstbilder der jeweiligen Betrachter spiegeln. Wie die kontinuier-
liche Anrufung im Fall der Geschlechternatur bei Butler, so fordert hier
die alltigliche Prisenz der formbaren Kérper unhintergehbar dazu auf,
sich — in welcher Form und Geste auch immer — zu ihnen in Beziehung
zu setzen: nachahmend oder ablehnend, spielerisch oder verzweifelt. Je-
der individuelle Kérper steht im relativen Verhiltnis zu den allgemein pra-
sentierten Koérperbildern. Aus diesem Grund kénnen die Korperbilder in
Zeitschriften, Magazinen, Hollywoodfilmen oder Musikclips als Teil einer
allgemeinen Kérperpolitik begriffen werden, die das Korperselbstverstind-
nis der einzelnen Individuen prigt.

Der einzelne Korper ist aber durch die blofle Gegenwart der optischen
Vorbilder nicht schon als gestaltbarer Kérper in seiner Natur verwirklicht,
muss man einwenden. Es gilt, die Natur der Formbarkeit am eigenen Leib
zu entdecken und die Gestaltungsarbeit im tagtiglichen Umgang mit sich
selbst hervorzukehren. »Forme Dich, weil der Koérper ein Formbarer ist«,
so lautet die Anforderung der 6ffentlichen Bilder an alle Kérper und diese
beginnen, sich mit sich selber ibend zu beschiftigen. Was ist die Aufga-
be dieser Korper? Das plastische Potential der Gliedmafden muss erkannt
werden. Die skulpturalen Grundstoffe sind zu formen. Anders als bei der

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LEIBESUBUNGEN: DER FORMBARE KORPER

Geschlechternatur, deren Eintibung gewohnlich verborgen bleibt, ist al-
lerdings die iibende Pose zur Herstellung formbarer Kérper als Ubung
offensichtlich. Sie besteht in der Durchfithrung eines Trainingsplans, der
nie abgeschlossen ist. Der Prozess der Reinszenierung von Kérpernatur
findet hier — bei den formbaren Kérpern — als offener Prozess von Kérper-
iibungen statt. Wie selbstverstindlich trifft die Idee der gestaltbaren Kor-
pernatur auf die Performanz und offenbart deren produktiven Charakter
mit den Mitteln der gegenwirtigen Fitnesskultur. Die Vorstellung von der
gestaltbaren Korpernatur ist im Innersten mit der performativen Hantel-
praxis der Fitnesskultur verzahnt, denn Natur, Ubung und iibende Insze-
nierung bedingen sich gegenseitig: Die Hantel verwirklicht die formbaren
Koérper durch formende Arbeit und die Vorstellung von der Gestaltbarkeit
der Korper findet sich in der inszenierten Trainingsarbeit bestitigt. Fit-
nessgerite, Gymnastikposen und Haltungsiibungen erzeugen den zeitge-
nossischen Korper als formbare Natur.

KORPERPOLITIK

Das Fitnessstudio und die Spiegelfliche im Badezimmer sind offenbar die
Orte des Wissens, an denen die gestaltbare Natur der Kérper unter Be-
arbeitung steht. Das Kinderzimmer oder der Kreif3saal waren die Orte, wo
die geschlechtliche Natur der Kérper erzeugt wurde. Kénnen wir also da-
von ausgehen, dass es weitere Orte gibt, an denen weitere Aspekte unserer
Korperlichkeit formiert werden? Kénnte es sein, dass andere Orte weitere
Wahrheiten tiber die Kérpernatur beherbergen, andere Wahrheiten durch
ihre spezifischen Praktiken auf die Kérper einwirken, andere Praktiken
weitere Korperposen erzielen, andere Korperposen neues Wissen bestiti-
gen und anderes Wissen andere Korper realisiert?

In dieser Anhiufung kommt ein entscheidender Aspekt zum Vor-
schein: Dass namlich eine kultur- und wissensabhingige Korperlichkeit
eine prozessuale und produzierte Kérperlichkeit ist, aber damit auch eine
variable und damit offene. Die Offenheit tritt auf zwei Ebenen zu Tage:
einmal als Pluralitit zwischen den méglichen Kérpernaturen, die am Hori-
zont unserer Vorstellungskraft auftauchen: Geschlechternatur, Formnatur
... und zum anderen als Offenheit innerhalb bestimmter Kérpernaturen,
wie wir vielleicht zu erahnen beginnen. Es gibt offenere und weniger of-
fene Vorstellungen von der Natur des Korpers. Der Unterschied besteht

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

125


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

126

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

darin, ob ein Kérperwissen die Qualitit der Verinderlichkeit ins Kérper-
schema mit integriert hat. Diese Qualitit der Veridnderlichkeit hat die tra-
ditionelle Geschlechternatur nicht. Sie bringt im Normalfall den stabilen
Dualismus von Minnern und Frauen hervor. Keine Gestaltungsarbeit am
Geschlechterkorpus ist offensichtlich. Die Fantasie fiir Dazwischenliegen-
des, Abgestuftes, Variables fehlt schlechterdings. Sie fehlt im Wissen, im
Alltag, in der Begrifflichkeit. Sie fehlt am Horizont unserer Wahrnehmung
und in der Handlungsweise unserer Korper. Meistens. Die Vorstellung,
dass sich ein Geschlecht durch Kérperpraxis, Ubung und Pose verwandeln
konnte, erscheint absurd, weil die Idee der Wandelbarkeit jenseits der Na-
tur der Geschlechtlichkeit liegt. Genauer formuliert: Sie liegt jenseits der
kulturellen Traditionen, welche die Geschlechternatur hervorbringen und
in ihrer einfachen Polaritit bestitigen.

So problematisch es auch scheint, aber im Gegensatz zur starren
Struktur der Geschlechternatur ist die Fitnessnatur flexibler. Auch wenn
die Medienbilder stereotype Ideale reprisentieren; auch wenn mit Mager-
sucht und Bulimie die mégliche Gewalt der fitnessfixierten Gestaltungs-
arbeit deutlich wird; auch wenn sich das Korpertraining in der Praxis auf
duflere Formen beschrinkt und darin verborgene Naturproduktion igno-
riert. Trotz alledem: Der blofRe Sachverhalt der Gestaltungsarbeit, der Tat-
bestand, dass Training als Herstellungspraxis in die Vorstellung vom Kor-
per mit eingebettet ist, diese offene Produktivitit weist — verschroben, aber
doch — auf das Moment von Variabilitit, das in der Natur der Kérper zu
liegen vermag. Der ideologische Charakter der Fitnessnatur besteht darin,
dass sie die Gestaltungsarbeit auf eine bestimmte, festgelegte Norm hin
ausrichtet. Thr emanzipatorischer Aspekt aber besteht darin, dass sie die
Idee der Gestaltung in die Natur vom Korper mit eingepflanzt hat.

Wir konnen also hier einen kurzen Moment lang versuchen, die fit-
nessgeleitete Idee der Gestaltungsarbeit auch auf die Natur der Geschlech-
ter anzuwenden: Genderbuilding statt Bodybuilding. Man stelle sich vor,
ein Training zu beginnen. Es wird keine Ubung mit Hanteln sein. Es wird
sich um ein Training mit den Gesten und Posen des Alltags handeln. Eine
Ubung in Sprechweisen. Eine regelmiRige Praxis in Blickkontakten. Ein
Verfahren im Umgang mit anderen. Das Ziel wire die Variabilitit als Ge-
schlechternatur oder noch umfassender, die Mannigfaltigkeit der generel-
len Kérpernatur. Mit dieser Idee der Variation im Hinterkopf werden wir
jetzt an einen kleinen weiteren, aber wegweisenden Aspekt in der Theorie
von Butler erinnert. Die stereotype Geschlechterherstellung durch den

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LEIBESUBUNGEN: DER FORMBARE KORPER

Prozess der Performanz beinhaltet ndmlich schon den Verweis auf eine
Strategie der Abweichung und damit eine Méglichkeit zur Variation. Inso-
fern die reproduzierende Pose, welche die Geschlechternatur hervorbringt,
als kontinuierlicher Prozess einer stetig andauernden Herstellung von
Wirklichkeit zu begreifen ist, fiihrt diese Pose fast automatisch zu kleinen
Ungenauigkeiten oder merkwiirdigen Verschiebungen. Grundgedanke
dieser Argumentation bei Butler ist, dass die immer gleichen Posen zur
Herstellung einer bestimmten Geschlechtlichkeit nie hundertprozentig
identisch vonstattengehen kénnen. Diese Nichtidentitit entlarvt den Pro-
zess der Inszenierung als Inszenierung, weist aber andererseits die Mog-
lichkeit der Variation nach. Diese Variation ist dabei niemals frei, weil sie
als Verfehlung gegentiber der allgemeinen Geschlechternorm iiberhaupt
erst kenntlich wird. Trotzdem zeigt die Abweichung, dass der Korper auch
anders als allgemein anerkannt sein kénnte. Die Abweichung macht deut-
lich, dass zwar nur innerhalb der vorherrschenden Prozesse Verinderun-
gen kenntlich werden und méglich sind — dass die Verschiebungen aber
auch immer schon da sind. Das Andere der Kérpernatur ist immer schon
als Abweichung vorhanden. Man kann es kontrollieren oder ausprobieren,
zulassen oder als Unfall begreifen, verwerfen oder zu entdecken versu-
chen. Wir kénnen das. Darin besteht die Chance fiir eine individuelle Ethik
im Umgang mit der herrschenden Kérperpolitik.

LiSTEN UND TAKTIKEN

Die Idee zu einer performativen Verschiebung im Umgang mit der Kor-
pernatur kann von einer ganz anderen Seite unterstiitzt und erweitert
werden. Neben die zufillige Verfehlung tritt dann die ebenso zufillige,
aber heitere Subversion. Wir miissen uns zum Verstindnis dieser heiteren
Subversion auf die Welt der populdren Kultur und des Konsums einlassen.
Der franzésische Soziologe Michel de Certeau argumentiert, dass die ver-
meintlich passiven Konsumenten im gesellschaftlichen Spiel der Produk-
tion und Konsumption von Waren und Ideen tatsichlich aktive Taktiken
und Listen der Aneignung praktizieren.” Vorgefertigte Waren, gedruckte
Texte oder angezeigte Wegstrecken, aber auch — so kann man hinzufiigen —
plakative Kérperbilder werden zwar planmiRig genutzt, gesehen, gekauft

2 | Michel de Certeau: Die Kunst des Handelns, Berlin 1988.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

127


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

128

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

und konsumiert, jedoch in einer Weise, welche die jeweilige Gebrauchs-
logik dieser Dinge und Strukturen relativiert. Als Konsument kauft der
Akteur die Waren ein, betrachtet die Werbebilder, benutzt die Strafien und
verhilt sich auf dieser Ebene den vorgefundenen Strukturen geméf. Doch
die Aneignung ist zugleich von eigensinnigen Taktiken der Umdeutung
durchzogen, so de Certeau. Konsumenten nehmen nicht schlichtweg zur
Kenntnis, was thnen angeboten wird. Sie passen nicht formlos in den Me-
chanismus der Formierung und fithren nicht akkurat aus, was ihnen zur
Darstellung nahe gelegt wird. Sie wenden durch kapriziésen Gebrauch
die gebotenen Waren und geforderten Performanzen unvorhersehbar um.
Die Positionen, von denen aus die Konsumenten sich der Konsumlogik
entziehen, kénnen nicht als widerstindig bezeichnet werden. Die kon-
sumistische Laune setzt nicht den eigenen Willen gegen die Herrschaft der
Waren. Sie ist nicht »dagegen«, sondern ergibt sich aus einer Stochastik
guinstiger Gelegenheiten.

In zweierlei Hinsicht sind diese Uberlegungen iiber die Listen und Tak-
tiken der Konsumenten fiir die Frage nach der Moglichkeit der Neuinsze-
nierung und Verinderung vorgefundener Kérpernaturen oder Medienbil-
der zu gebrauchen. Zum einen kann die Kategorie »der Konsumenten« als
Chiftre benutzt werden, um Akteure zu benennen, deren Handlungswei-
sen iiber den bloflen Automatismus hinausgehen. Gemeint wiren die Ver-
haltensweisen derjenigen Akteure, die gesellschaftliches Gut als vorhande-
nes Gemeingut in Besitz und zur Kenntnis nehmen. Diese Konsumenten
gesellschaftlicher Wahrheitsprodukte, Wissenskulturen oder Bilderwelten
erwiesen sich als Wilderer im herrschaftlichen Gehege. Mit dieser Uber-
legung wiirden zwei wesentliche Elemente der bisher besprochenen Iden-
titdtspolitik unterstiitzt, ndmlich, dass sich die gesellschaftlichen Akteure
nicht jenseits der herrschenden Wahrheitsdiskurse, Konsumangebote und
Normen bewegen und dass sie sich in ihnen dennoch verindern kénnen.
Die Wahrheit {iber die Kérpernatur nihmen diese Konsumenten des Wis-
sens als Tatsache zur Kenntnis. Aber sie gebrauchten sie weiter und ver-
schoben ihren Nutzwert situativ. Die soziologische Analyse der Taktiken
und Listen offenbart, dass die Mechanismen der Konsumtion, Performanz
und Reinszenierung nicht alleine als Prozesse der Affirmation gedacht
werden miissen, sondern als Prozesse, innerhalb derer Effekte von Nicht-
identitit, Verschiebung und Idiosynkrasie stattfinden kénnen.

Ein scheinbar beildufiger Aspekt der Handlungstheorie von de Certeau
unterstiitzt diese Hoffnung in die Idiosynkrasie und Eigenbildlichkeit des

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LEIBESUBUNGEN: DER FORMBARE KORPER

Konsums noch auf eine listige Weise. Es ist das Vokabular, mit dem der
Franzose die Mechanismen beschreibt, die zu einer Umwertung der Werte
fithren. Mit den Listen und Taktiken, dem Wildern und dem Gebrauchen,
dem Nutzen sich bietender Gelegenheiten trigt er auf semantischer Ebene
ein Vergniigen in das Geschift der Aneignung und Umwidmung von herr-
schenden Gilitern und Vorstellungen ein. Dieses rhetorische Vergniigen
iiberwindet die bittere Terminologie klassischer Emanzipationspolitik, von
der auch Butlers Theorie der »Verfehlung« noch geprigt ist. Gewoéhnlich
wird die Abweichung als politisch korrekte Arbeit, als mithsames Geschift
oder intellektuelle Notwendigkeit gedacht. Nicht so bei de Certeau. Ohne
die Quelle der Lust ausweisen zu kénnen, arbeitet der Soziologe mit ihr
als einer sich vielleicht selbst erfiillenden Prophezeiung. Die Listen und
Taktiken setzen das Vergniigen an die Stelle der Pflicht und legen auf die-
se Weise ein suggestives Potential frei, das weit mehr eigensinnige Dyna-
mik verspricht als die unerquickliche Strapaze traditioneller Befreiungs-
strategie. Dieses Potential ist in ethischer Hinsicht als Beitrag zu einer
neu verstandenen Lust am Widersinnigen hervorzuheben. Denn wo die
Verfehlung gegentiber den herrschenden Diskursen und den gegenwirti-
gen Vorbildern als List verstanden werden kann, entgeht sie der negativen
Konnotation, mit der sie herkémmlich verbunden scheint. Weniger die
Anklage als der Ansporn scheint die emanzipatorische Taktik zu sein, die
um eines besseren Pluralismus willen in ethischer Absicht den Einzelnen
anspricht.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

129


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

- am 14.02.2026, 14:17:54,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Politik der Natur
(Verwirklichung von Wissen)

Welch unerhorte Anmaflung ist es, neben die Erkenntnisse der etablierten
Naturwissenschaften einen philosophischen Lebensbegriff setzen zu wol-
len oder der Geltung des bio-genetischen Wissenskomplexes die Verinder-
lichkeit von Geschichte und Kultur entgegenzuhalten oder die Gestaltung
des Korpers in die eigene Hand zu nehmen! Welch ein Voluntarismus zu
meinen, man kénnte die Natur gestalten, indem man das Wissen produk-
tiv wendet und neue Wahrheitspraktiken vorschligt. Ubersieht dieser Wil-
le zur Wirkung nicht die Faktizitit der herrschenden Machtverhiltnisse,
die das Verwirklichungsgeschehen von Wissen regeln? Miissen wir nicht
festhalten, dass das System der vorherrschenden Wissenschaften das Wis-
sen und die Realitit der Natur bestimmt?

Die Durchsetzungskraft vorherrschender Wissenstypen stiitzt sich auf
die anerkannte Geltung ihrer wissenschaftlichen Forschung und verkntipft
deren Gehalt mit 6konomischen Interessen, politischen Kriften, institutio-
nellen Traditionen, kulturellen Gepflogenheiten, eingeiibten Sprechakten
und positionierten Diskurspartnern. In dieses gewachsene Geflecht aus
Machtbeziehungen und die Institutionalisierung von Praktiken bringt ein
frohlicher Produktivismus, der das Wissen einfallsreich werden lisst, sei-
ne neuen Begriffe gleichsam nur unbeholfen ein. Ihm fehlt die anerkann-
te Sprecherposition in den Angelegenheiten der Natur. Er kann sich auf
keine Verbiindeten in Wirtschaft und Politik stiitzen. Keine verldssliche
Tradition sichert die Aussagen des fréhlichen Produktivismus und keine
eingelibten gesellschaftlichen Praktiken oder institutionalisierten Hand-
lungen betitigen die Realitit seiner Thesen.

Andererseits vermag die philosophische Bestimmungsarbeit und kri-
tische Ideengeschichte des frohlichen Produktivismus immerhin diese

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

132

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

unbeholfene Eingabe zu leisten, wenn es darum geht, Denkwege zu mar-
kieren und Haltungen zu begriinden, welche die hegemonialen Wissens-
diskurse erweitern. Jede einzelne Intervention und jede neue Erzihlung
erweist sich als eine weitere unter vielen Stimmen, die das Abweichende zu
denken beanspruchen. Diese Stimmen der Abweichung etablieren schlief3-
lich eine kleine Tradition des frohlichen Produktivismus — eine Tradition,
die sich nicht mit herrschenden Erklirungsmustern abgibt, sondern an-
deres zu denken beansprucht: Jean-Francois Lyotard, der Erfinder der phi-
losophischen Postmoderne, verlangt neue Sprachspiele im »pagus« — im
Grenzland — zwischen den Diskursen anzusiedeln, um dem Unartikulier-
ten eine Stimme zu geben. Michel Foucault, der Genealoge des Wissens,
erwigt die Moglichkeit, das eigene Leben als Gegenstand der Gestaltung
im Rahmen einer »Asthetik der Existenz« zu begreifen, um den Subjekt-
begriff neu zu denken. Judith Butler, die Aktivistin wider die Geschlechter-
natur, appelliert an die Aufmerksamkeit, abweichende Kérper(-naturen)
wahrzunehmen und wertzuschitzen. Donna Haraway, die Geschichten-
erzihlerin unter den Biologinnen, schligt vor »Cyborg« — kybernetischer
Organismus — zu werden, um damit das jungste naturwissenschaftliche
Wissen iiber den Menschen emanzipatorisch zu wenden. Bruno Latour,
der Anthropologe im Feld der Naturwissenschaften, fordert ein »Parla-
ment der Dinge«, um der Hybridhaftigkeit des Seienden zu seinem Recht
zu verhelfen. Alle diese Einsitze in das Andere des Denkens richten sich
gegen die Normierung durch vorherrschende Wissenstypen und gegen die
Ausschlussmechanismen der geltenden Wissenschaften. Die Hoffnung
auf die Moglichkeit, dabei gehort zu werden — nicht als Wahrheit, sondern
als Variante —, kennzeichnet die politische Dimension dieser naturphiloso-
phischen, humanwissenschaftlichen oder diskurstheoretischen Projekte.
Die Hoffnung gehért zu werden setzt auf die unvorhersehbaren Effekte
im bestehenden Geflecht von Wissen und Durchsetzungsmacht. Durch
diese Effekte verschieben sich moglicherweise die Konstellationen, die das
Dispositiv des Wissens arrangieren. Um diese Politik der Verschiebung
zu verstehen oder sogar zu nutzen, miissen wir allerdings die Krifte ver-
stehen, welche die Durchsetzungsmacht der etablierten Wissensformen
erzeugen. Wir miissen die produktiven Praktiken untersuchen, welche das
herrschende Dispositiv des Wissens etablieren, und wir miissen den Zu-
sammenhang erkennen, der Wahrheit und Wirklichkeit verkniipft.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

PoLITIK DER NATUR

KRAFTE DES DISPOSITIVS: ALLEGORIEN UND INTERESSEN

Welche Krifte sind am Werk, wenn sich etwa die neuen Wissenschaften
der Genetik oder Kognitionsneurologie gegen die alten wissenschaftlichen
Disziplinen der klassischen Biologie oder Psychologie durchzusetzen be-
ginnen und jene kulturelle Akzeptanz erreichen, mit der ihre Wahrheit
sich in den Erfahrungen der einzelnen Menschen niederschligt? Donna
Haraway, Biologin und Wissenschaftskritikerin versucht diese Krifte-
relation exemplarisch auszuloten. In ihrem Aufsatz iiber »Die Biopolitik
postmoderner Korper« behandelt sie nur die kleine Ideengeschichte des
Immunsystems, doch das Immunsystem ist eine wissenschaftliche Ikone,
an der sich das Verhiltnis zwischen Kérper und Welt, Innen und Auflen,
Feind und Heimat, Eigenem und Fremdem ablesen lisst! Am Immun-
system werden kulturelle Standards verhandelt und als wissenschaftliche
Modelle reproduziert — so Haraways Theorie — und anhand der haraway-
schen Untersuchung des Immunsystems kann man ablesen, wie sich das
Verhiltnis von Wissen und Wirklichkeit arrangiert.

Haraway stellt fest, dass das biomedizinische Konzept der spiten Goer
Jahre des 20. Jahrhunderts ein Bild vom Immunsystem zeichnet, das von
einer hierarchischen Ordnung der beteiligten Zellen geprigt ist und deren
funktionalen Ablauf als linearen Prozess beschreibt. Derselbe biomedi-
zinische Diskurs kehrt dann allerdings in den 8ocer Jahren des 20. Jahr-
hunderts ein anderes Bild vom Immunsystem hervor. Anstelle der hier-
archischen und linearen Abliufe wird die Diversitit und Vielstimmigkeit
der abwehrenden Zellen entdeckt und in deren diskontinuierlicher und
fragmentierter Interaktion erkennt man die neue wirksame Funktionalitit
des Abwehrsystems. In Haraways Lesart hatte die Immunologie der Goer
Jahre parallel zum Identititskonzept der modernen Philosophie eine ent-
sprechend moderne Vorstellung vom selbstidentischen Wesen des Kérpers
reproduziert. Dagegen spiegelt sich in der Immunologie der 8oer Jahre
des 20. Jahrhunderts das nachmoderne philosophische Wissen von Nicht-
identitit und Diversitit wieder. Die kérperliche Identitit ist flexibel gewor-
den, wie auch das Denken in Kategorien von Nichtidentitit und Diversi-
tit operiert. Am Beispiel des Immunsystems zeigt sich die ontologische
Verschiebung von einer stabilen zu einer flexiblen Identititskonstruktion

1 | Haraway: »Die Biopolitik postmoderner Kdrper«, in: Die Neuerfindung der
Natur, S.160-199.

- am 14.02.2026, 14:17:54, Op:

133


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

134

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

als Ausdruck einer epistemologischen Verschiebung von der Moderne zur
Nachmoderne. Doch Haraway verharrt nicht bei der Analogie von kérper-
licher Diversitit und philosophischer Postmoderne am Beispiel des nach-
modernen Immunsystems. Sie stellt der von ihr postmodern genannten
immunologischen Natur zwei weitere postmoderne gesellschaftliche Dis-
kursfelder zur Seite: Das nachmoderne Immunsystem reproduziert nicht
nur die philosophischen Kategorien der Zeit, sondern ist auch der Spiegel
eines militdrischen Abwehrsystems und es entspricht dariiber hinaus der
Logik der spitkapitalistischen Okonomie. Das Immunsystem, wie es im
Zeitalter der Nachmoderne gedacht, erkannt und beforscht wird, befindet
sich nach den Analysen der amerikanischen Theoretikerin im stindigen
Zustand der operativen Feindaufklirung und strategischen Kapitalinves-
titionen. Mit dem Gebrauch der militirischen und der Skonomischen
Terminologie richtet Haraway den Blick auf gesellschaftliche Bereiche
auflerhalb der Naturwissenschaften, die sie am Konzept der korperlichen
Abwehr wiederentdeckt und die als organische Entdeckung zugleich in
den gesellschaftlichen Raum riickiibertragen werden. Entsprechend der
Investitionspolitik eines dynamischen Groflunternehmens lisst sich die
immunologische Strategie der Multiplikation und Mutation als strategi-
sche Kapitalinvestition interpretieren. Durch diverse Vermehrungen hilt
sich das Selbst als strategische Einheit am Leben, so die Konklusion — eine
Schlussfolgerung, die auf ausdifferenzierte Konzerne ebenso zutrifft wie
auf ausdifferenzierte Korper. Die korperliche Abwehr ist eine militirische
Operation. Sie setzt das Eigene des Organismus in das kriegerische Spiel
mit dem Fremden ein. Zwischen Zulassen und Einverleiben changiert die
kiampferische Taktik des Organismus und erweist sich dabei als subtile
Guerillastrategie. Die Kategorien der Pluralitit, Diversitit und Flexibilitit
scheinen nicht nur der nachmodernen Kultur, der Philosophie, dem Wis-
sen und der Natur des menschlichen Subjekts innezuwohnen, sondern
auch die 6konomischen und militirischen Strategien zu bestimmen.
Haraways theoretisches Anliegen besteht darin, am naturwissenschaft-
lichen Bild vom Abwehrsystem den Blick auf die Logik des nachmoder-
nen epistemischen Feldes zu verfeinern. Aber warum arrangieren sich
die unterschiedlichen Diskurse und ungleichen Wirklichkeitsformationen
so passend und bringen die stimmige Ordnung eines epistemologischen
Feldes hervor? Aus Haraways Analysen lassen sich zwei Antworten ablei-
ten: die eine weist auf etwas, was man eine Politik der Interessen nennen

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

PoLITIK DER NATUR

konnte, und die andere auf die Krifte der Allegorie. Was sind diese Krifte
der Allegorie?

Die subtile Verbindung von wissenschaftlichem Wissen und gesell-
schaftlichem Selbstverstindnis gleicht einem Prozess der allegorischen
Mustererkennung oder symbolischen Reproduktion, wenn Haraways
Diagnose vom ikonografischen Charakter des Immunsystems zutreffend
sein sollte. Was als strategische MaRnahme zur Identititserkennung im
Organismus zelluldr wirkt, ist als politische Strategie auf kultureller Ebene
gleichermafen erkennbar. Zellulire wie soziale, ckonomische oder militi-
rische Strategien folgen den gleichen Mustern. Aber was heifét es, von Mus-
tern zu sprechen? Das Immunsystem kann als Allegorie auf gesellschaft-
liche Handlungszusammenhinge und militirische MafSnahmen gelesen
werden, wie sich umgekehrt die kulturelle Organisation der Nachmoderne
durch das Arrangement der zelluliren Komponenten im Organismus re-
produziert findet. Die Vorstellung von der Natur des Korpers driickt auf
wissenschaftlicher Ebene die Vorstellung von der Organisation der Kul-
tur aus. Diese Korrelation der Vorstellungsbereiche arbeitet gleichsam
mit einem Mustererkennungsprogramm, das die semantischen Figuren
und die materiellen Formationen sowie deren syntaktische und funktio-
nale Zusammenhinge parallelisiert. Organismen wie militirische Ein-
richtungen, politische Organisationen wie zellulire Zusammenhinge sind
»material-semiotische Akteure«, wie Haraway es nennt, weil ihre bildlich-
sprachlichen sowie bildlich-faktischen Konstellationen im Entsprechungs-
verhiltnis zueinander stehen und als Dubletten erkennbar werden. Diese
Korrelation von Natur und Kultur operiert mit einer subtilen Wirkung des-
sen, was man in Anlehnung an die Topik Allegorie nennen kénnte — eine
allegorische Wirkung, bei der die unterschiedlichen Bildsphiren sich mit-
einander abgleichen und symbolisch riickkoppeln lassen. Die unterschied-
lichen Handlungsfelder und Vorstellungsraume der gesellschaftlichen
und natiirlichen Bereiche interagieren durch die wechselwirksame Erken-
nung und Bestitigung der materiellen wie der ideellen Anordnungen, die
sich an ihnen jeweils abzeichnen. Diese Anordnungen lassen sich mitein-
ander vergleichen und aneinander zur Deckung bringen. Diese Deckung
aber bewirkt eine wechselweise Plausibilisierung der unterschiedlichen
Bereiche und in der Dichte des sich deckenden epistemologischen Feldes
entfaltet sich — so scheint es — die Macht der Durchsetzung der jeweili-
gen Muster. Haraways Diagnose vom Immunsystem als machtvoller Ikone
des Spitkapitalismus versucht diese, sich verselbststindigende Macht der

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

135


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

Durchsetzung von nachmodernen Grundmustern zu thematisieren. Sie
weist darauf hin, dass sich im Prozess der Wiedererkennung bestimmte
Vorstellungsbilder etablieren, die den Bildern von der nachmodernen Ge-
sellschaft des Spitkapitalismus entsprechen. Organismen werden als neo-
liberale Systemeinheiten von flexibler Integritit erfunden — so die These
der Theoretikerin. Genauer miisste man sagen, dass die nachmodernen
Organismen entsprechend des vorherrschenden, epistemologischen Fel-
des entdeckt und zur Geltung gebracht werden. Das Problematische dieser
»Erfindung«, wie Haraway es nennt, liegt nicht im Sachverhalt des Erfin-
derischen, sondern im Faktor der Monokultur symbolischer Reproduktio-
nen. Die nachmodernen Grundmuster reproduzieren sich in verordneter
RegelmiRigkeit und breiten sich als vorherrschende Kultur und Wissens-
weise aus. Sie schlieffen die Fiille moglicher Seinsweisen und Wissens-
typen tendenziell aus.

Haraways Analyse zur Biopolitik postmoderner Kérper geht allerdings
tiber den subtilen Mustererkennungsprozess der Denkweisen noch hinaus
und diagnostiziert eine Politik der Interessen: Die nachmodernen Korper
werden nicht nur symbolisch »erfunden« und im kulturellen Entspre-
chungsverhiltnis gedacht, sie werden als materielle Kreaturen im Einzel-
nen auch erzeugt und als Replikate fabriziert. Die »biologischen Kérper
entstehenc, schreibt Haraway, »an einem Schnittpunkt, wo sich biologi-
sches Forschen, Schreiben und Veréffentlichen, medizinische und andere
kommerzielle Praktiken, eine Vielfalt kultureller Produktion — einschlief3-
lich der verfiigbaren Metaphern und Erzihlungen — und Technologien wie
Visualisierungstechnologien tiberlagern.«* Das wissenschaftliche Wissen
um die Beschaffenheit des Immunsystems wandert im Zuge dieser Politik
der Interessen {iber verschiedene Kanile von den Forschungslaboratorien
in die Gesellschaft ein. Es sind beispielsweise das ckonomische Kalkiil und
der medizinische Alltag, die der wissenschaftlichen Abwehrtheorie ihren
Weg in die Mitte der Gesellschaft ebnen, so Haraways These. Die wissen-
schaftlich erzeugte Wahrheit iiber die kérperliche Abwehr ruft pharmazeu-
tische Grof3produktionen hervor und mobilisiert wissenschaftliche Forde-
rungskampagnen. Haraway schreibt im Zeitalter von Aids — der groflen
Immunschwichekrankheit — iiber die Wirkung der wissenschaftlichen
Konzepte im gesellschaftlichen Korper. Immunologie ist Forschung und
Markt, Hoffnung und Kampf. Die Folge sind 6konomische und wissen-

2 | Haraway: Die Neuerfindung der Natur, S. 171.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

PoLITIK DER NATUR

schaftliche Unternehmungen, die politisch begriindet und mediengerecht
aufbereitet werden. So zirkuliert im Durchlauf durch 6konomische In-
vestitionsstrategien, medizinische Populirliteratur und wissenschaftliche
Fernsehshows die Immunologie nicht alleine in den Gefiflen des Kérpers,
sondern in den Kanilen der Gesellschaft. Sie dringt sich auf diesen Wegen
den Individuen als Wahrheit der kérperlichen Natur auf und hilt die so
informierten Individuen an, ihren eigenen Kérper nach der Logik der im-
munologischen Strategie der pluralen Selbstverteidigung zu begreifen und
zu behandeln. Das allgemeine Wissen um das immunologische Konzept
verwirklicht sich als Selbstverstindnis und Behandlungsweise der Korper
der Einzelnen.

Fur Haraway verschrinken sich im Einzugsbereich der kérperlichen
Abwehr auf paradigmatische Weise die Charakteristika der nachmodernen
Menschennatur mit den nachmodernen Wissenstypen und Gesellschafts-
formationen. Das vorherrschende immunologische Wissen findet sich in
gesellschaftliche Praktiken eingebettet und bewirkt eine reale Erfahrung,
die das konkrete Individuum am eigenen Korper erfasst. Diese Riickkopp-
lungsschleife zwischen individueller Korpererfahrung und allgemeiner
Wissenskultur stellt die korperliche Wirklichkeit, die dem Wissen zu-
grunde liegt, durch die Erfahrung der Einzelnen faktisch her. Simultan
setzt sich die wissenschaftliche Erkenntnis tiber die Funktionsweise der
kérperlichen Natur durch eine symbolische Analogie von naturwissen-
schaftlicher Denkweise und gesellschaftlicher Organisation durch. Diese
Verschrinkung von Kultur und Natur, Denken und Sein, Wissen und Er-
fahrung ist derjenige Mechanismus, durch den sich das herrschende wis-
senschaftliche Wissen iiber die Natur des menschlichen Subjekts formiert
und machtvoll in Wirklichkeit realisiert. Was setzt ein fréhlicher Produk-
tivismus dem entgegen? Oder anders gefragt: Wie nutzt der frohliche Pro-
duktivismus diese Mechanismen?

Keineswegs weist nimlich Haraway resignativ alle Gedanken an ein
alternatives Denksystem angesichts der herrschenden Verschrinkung von
naturwissenschaftlicher Denkweise und gesellschaftlicher Organisation
von sich — im Gegenteil! Der produktive Charakter des Zusammenhangs
von Kultur und Natur ermutigt sie, diese vorhandene Energie aufzugrei-
fen, anzueignen und umzuwenden. Haraway schligt vor, den erfinderi-
schen Charakter des Wirklichen und des Wissenschaftlichen methodisch
durch das Schreiben eigener Geschichten — science fiction stories — anzu-
eignen. Auch inhaltlich erkennt sie ein emanzipatorisches Potential in den

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

137


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

Konzepten der vorherrschenden Wissensdiskurse: Die dezentrale Bauart
des nachmodernen Kérperkonzepts konne aufgegriffen werden. »Cyborg-
werden« ist Haraways Antwort auf die naturwissenschaftliche Biopolitik
postmoderner Korper. Denn diese postmodernen Kérper sind schon Cy-
borgs — kybernetische Organismen — und der frohliche Produktivismus
der Wissenschaftsforscherin macht deutlich, dass sich in diesem herr-
schenden Konzept ein unbedacht eigensinniges Potential versteckt, das
es zu erkennen und zu nutzen gilt. Eine List der Durchsetzung des froh-
lichen Produktivismus offenbart sich in dieser Strategie der Aneignung
bestehender Wissenstypen unter verinderten Vorzeichen. Diese List der
Durchsetzung kime zur Wirkung in dem Moment, wo der Zusammen-
hang von Wissen und Wirklichkeit nicht nur analysiert, sondern auch
annektiert wiirde. Die kritische Biologin Haraway setzt auf die suggestive
Kraft fiktionaler Erzihlung, die als Populirkultur in der Lage sein sollte,
die Wissenskultur zu veridndern. Diese schreibenden Annexionen und
Extensionen hegemonialer Wissenstypen arbeiten mit einer Erfindung
von Wissen, die nicht frei, sondern abgeleitet ist. Gerade weil die Krif-
te zwischen herrschenden Diskursen, Institutionen, kulturellen Appara-
turen und gesellschaftlichen Praktiken so stark sind, dass ganze episteme
gebiindelt werden und Wirklichkeiten entstehen, kann die Strategie der
Gegenrede nicht als freie Setzung agieren. Sie bezieht sich auf herrschen-
de Wissenstypen und beansprucht, diese zu modifizieren, umzuwenden,
ihre Bedeutung zu verschieben und mittels dieser Modifikation von Vor-
handenem auf eine Wirkung im Wirklichen zu hoffen.

OFFENE FRAGEN - DIE VERWIRKLICHUNG
DES PRODUKTIVEN SUBJEKTS

Es bleiben am Ende gleichwohl einige Fragen offen. Am Beispiel des Im-
munsystems wurde deutlich, wie sich das herrschende Wissen der Hu-
manwissenschaften durch gesellschaftliche Praktiken als reale Erfahrung
der Individuen manifestiert und realisiert. Diese Verwirklichungspolitik
regelt als Verzahnung von Wissen und Wirklichkeit die Bedeutung von
Wissensdiskursen und formt Individuen als Subjekte des Wissens. Eine
Vielzahl von Autoren hat iiber diese machtvolle Schnittstelle zwischen
Wissen und Wirklichkeit und ihre Bedeutung fiir die Individuen schon
geschrieben und versucht zu verstehen, wie allgemeine Diskursformen zu

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

PoLITIK DER NATUR

individuellen Erfahrungen und Kérperwirklichkeiten werden. Auch fiir die
Arbeit am frohlichen Produktivismus ist es bedeutsam zu verstehen, wie
Menschen zu dem werden, was die Wissensdiskurse in ithnen erkennen,
um zu erwigen, wie mit diesem Wissen-Subjekt-Verwirklichungsprozess
umgegangen werden kann.

Die »Materialitit der Diskurse«, wie Foucault den Ubergang zwischen
diskursiven Wissensformen und materieller Wirklichkeit genannt hat,
manifestiert sich fiir ihn in den gesellschaftlichen Institutionen. Foucault
denkt an Krankenhduser, Schulen, Kasernen oder Gefingnisse. Diese Ge-
biude sind gleichsam geronnene Diskurse, in denen das vorherrschende
Wissen in Form von Behandlungsweisen auf die Individuen angewendet
wird. Auch die neuen Technologien sind Materialisierungen von Wissen,
wie die Philosophin Rosi Braidotti hervorhebt. Neue Technologien formen
das Wirkliche nicht alleine durch die Praxis der Umgangsweise mit ihnen,
sondern gelten als Verdopplungen natiirlicher Prozesse. In den Funktions-
weisen der Technologien erkennen sich die Individuen wieder, so die Ver-
mutung von Braidotti, und sie wenden diese Wiedererkennung auf ihre
Selbsterfahrung an.

Es scheint so, als materialisierte sich hegemoniales Wissen nicht an
einer einzigen Stelle, in einer einzigen Institution oder an einer einzigen
Apparatur. Vielmehr etablierten sich Wissenstypen und nichtdiskursive
Praktiken an unterschiedlichen Orten mithilfe verschiedener kultureller
Apparaturen und es wire also eine weiterfithrende Forschung von Néten,
um diese kulturellen Apparaturen in ihren Wirkungsweisen an ihren ge-
sellschaftlichen Orten zu identifizieren.

Doch was bedeutet diese Beobachtung von geronnener, diskursiver
Materialitit insgesamt fiir den frohlichen Produktivismus? Das Schreiben
und Vervielfiltigen von Geschichten im Kontext der Humanwissenschaf-
ten, wie es Haraway vorschligt, erweist sich als eine etwas substanzlose
Kulturtechnik in der Erzeugung neuer Wissenshorizonte. Dieser diskur-
siven Technik der Wissensvermehrung mangelt es an einer bildenden
Verkniipfung mit kulturellen Apparaturen oder institutionalisierten Prak-
tiken. Ohne diese subtile Verdopplung in Praktiken und diese Institutio-
nalisierung in Einrichtungen bleibt der Versuch, das andere Wissen zu
denken, in der Tat paralogisch — irgendwie verriickt unwirklich. Offenbar
wird es darum gehen miissen, das Andere des Wissens nicht blof} narra-
tiv zu entfalten, sondern auch im Wirklichen gesellschaftlicher Praktiken
auszuweisen. Es gilt, im Bestehenden die Nischen nambhaft zu machen,

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

139


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

140

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

in denen andere Handlungen, andere Riume, andere Bilder, andere Spra-
chen zum Einsatz kommen. Ebenso wie ein fréhlicher Produktivismus
»blasphemisch«, wie Haraway es nennt, die bestehende Fiille des Wissens
annektiert, wird man die gesellschaftlichen Institutionen und Praktiken
stirker beachten miissen, um die theoretischen Erwigungen in einer Ges-
te der Vereinnahmung mit ihnen in eine produktive Verbindung zu brin-
gen. Doch auch die Praktiken und Institutionen, die kulturellen Apparatu-
ren und aufzufindenden gesellschaftlichen Riume sind nur die eine Ebene
der offenen Fragen — die substantielle Ebene gleichsam.

SELBSTREALISATION

Es dringt sich an dieser Stelle und auf systematischer Ebene die Frage
nach dem Subjekt des frohlichen Produktivismus auf. Denn in den gesell-
schaftlichen Institutionen und anhand der kulturellen Apparaturen wer-
den Individuen zu Subjekten des Wissens geformt und machen Menschen
Erfahrungen tiber die Natur ihres Selbst. Wie aber sihe eine Theorie des
Subjekts aus, die vom ethischen Willen zum Pluralismus inspiriert wire?
Wenn sich Wissen und Wirklichkeit durch allegorische Krifte und eine
Politik der Interessen verkniipfen, wenn kulturelle Apparaturen den Indi-
viduen das Wissen iiber den Menschen substantiell und semantisch nahe
legen und eine Identifikation und Vereinnahmung dieser Schnittstellen
verspricht, die hegemonialen Krifte herrschender Wissenstypen anzu-
fechten, wenn also der frohliche Produktivismus auf der Matrix des Be-
stehenden dieses erweitern und anwenden mdéchte, dann miisste schliefs-
lich auch die Theorie des Subjekts erweitert und die Rolle des Individuums
produktiv gewendet werden, um das andere Denken mit einer Politik der
Verwirklichung zu verkniipfen.

Eine noch unartikulierte Theorie des Subjekts liegt der Diskussion
tiber die Bedingungen und Moglichkeiten der Verwirklichung von Wissen
zugrunde. Hier zeichnet sich also abschliefRend ein weiteres Forschungs-
programm ab, welches »das Subjekt« fiir das Programm des frshlichen
Produktivismus untersuchen und entwerfen misste. Eine kleine Ge-
schichte des werdenden, des sich selbst realisierenden Subjekts wire zu
erzihlen und diese kleine Geschichte zeichnet beispielsweise eine Genea-
logie nach, die bei Johann Gottlieb Fichte im 18. Jahrhundert beginnt und
tber Thomas Hill Green im 19. Jahrhundert zu Michel Foucault im 20.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

PoLITIK DER NATUR

Jahrhundert fithrt. Im Rahmen dieser Genealogie konnte nachvollzieh-
bar werden, wie der Mensch sich als ein sich selbst erschaffendes Subjekt
denkt und realisiert. Es wiirden jene Erfahrungen des Individuums sicht-
bar, die dafiir sorgen, dass Menschen sich als Werdende begreifen und ver-
wirklichen und im Rahmen dieser Selbstwerdung immer neue Wissens-
formen und Wirklichkeiten hervorbringen. Abweichend von der Diagnose
eines Subjekts, das aus den vorherrschenden gesellschaftlichen Praktiken
und als Effekt hegemonialer Wissenstypen hervorgeht, wire aus dieser
Genealogie ein Prozess der Subjektivierung abzuleiten, der die Aktivitit
der Selbstwerdung als Aufgabe der Individuen erkennt. Diese Theorie des
Subjekts bote an, die kulturelle Gewordenheit des Menschen nicht alleine
als historischen, unbewussten und erduldeten Effekt zu denken, sondern
als gegenwirtigen, absichtlichen und selbsttitigen Prozess. Der Mensch
ergibe sich nicht als Produkt, sondern als werdendes Individuum und
wire damit eingebettet in eine Ethik des Selbst, innerhalb derer er sich
damit auch selber verantwortete. Das idealistische, sich selbst setzende Ich
bei Fichte kénnte als ideengeschichtlicher Keim fiir ein solches Verstind-
nis von diesem sich selbst realisierenden Subjekt taugen. Bei Fichte ginge
es nicht so sehr darum, das abstrakt gedachte Ich zu betonen, sondern
um die Aufmerksamkeit, die der Philosoph auf den Prozess der Setzung
richtet. Das Ich bei Fichte ist zugleich das Handelnde und das Produkt
der Handlung und so schreibt er von der »Thathandlung«, um dem Inei-
nandergreifen von Handlung und dem Ergebnis der Handlung in der Tat
einen Ausdruck zu verleihen. Diese idealistische Idee der prozessualen
Setzung konnte einen Hinweis zu einer Theorie des Subjekts beinhalten,
die von einer produktiven Praxis der Selbstwerdung ausgeht. Von dieser
Philosophie des Prozesses konnte die Beschiftigung zu dem fast verges-
senen britischen Philosophen Thomas Hill Green fithren, der mit dem
Konzept der »self-realisation« ein ethisch-politisches Programm verband,
in dessen Folge sich der Mensch als entwicklungsfihiges Wesen zu dem
ethischen Selbst ausbilden sollte, das verantwortlich am gesellschaftlichen
Leben teilhat.* Green geht davon aus, dass der Mensch das Resultat eines

3 | Johann Gottlieb Fichte: »Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre«
(1794/1795), in: Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaf-
ten/1. Reihe: Werke: Werke 1793-1795, Bd I,2, Stuttgart 1965.

4 | Vgl. Thomas Hill Green: Prolegomena to Ethics, herausgegeben von David
Owen Brink, Oxford 2004 und die recht neue Literatur zu Greens Theorie wie

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op

141


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

142

DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

antizipierten Zustands seines Selbst werden kann, welches sich an der ethi-
schen Frage orientiert: Was fiir eine Person soll ich sein. Diese greensche
individuelle self-realisation ist eingebettet in den Kontext und das Umfeld
anderer, sich selbst realisierender Selbstheiten gedacht und daher weder
autonom noch absolut frei. Sie geht davon aus, dass das Ziel der Arbeit am
Selbst nicht inhaltlich gefiillt ist, sondern in der Einiibung der Fihigkeiten
der Selbstwerdung besteht. Greens Konzept der Selbstwerdung ist dabei
ebenso von der griechischen Antike und deren ethischem Konzept der
Selbstsorge inspiriert wie auch das Konzept der »Asthetik der Existenz«
des franzosischen Philosophen Michel Foucault. Foucaults Proklamation
einer neuen Lebenskunst kénnte schliellich aufschlussreich fir das Ver-
stindnis von einem sich selbst entfaltendem Subjektbegriff sein, denn es
handelt sich formal um einen Aufruf, der die Kapazitit der Individuen
zur Selbstentfaltung als Grundlage seiner Ansprache setzt: »Gib dem den
Vorzug,« heifdt es dort, »was positiv ist und multipel, der Differenz vor der
Uniformitit, den Strémen vor der Einheit, den mobilen Anordnungen vor
den Systemen! Glaube daran, daf} das Produktive nicht sef3haft ist, son-
dern nomadisch!«’ Foucault fordert die Handlungsfihigkeit der Einzelnen
heraus, wenn er schreibt, dass es notig wire, mittels der Multiplikation,
Verschiebung und Kombinationen des Selbst zu »ent-individualisieren«.
Der Subjektbegriff, der sich aus diesem Begriffsfeld herauszukristallisie-
ren beginnt, hat den Charakter einer formalen Pluralitit und damit den
Charakter einer gut gemeinten Charakterlosigkeit. Das sich selbst entfal-
tende Subjekt zeichnet sich in seiner Substanz als Erméglichungsform ab.
Die Forschung an diesem Subjektbegriff steht noch aus und die kleine
Genealogie, die Fichte, Green und Foucault miteinander verbindet und aus
dieser Verbindung heraus die Idee vom sich selbst entwickelnden Subjekt
ausbreitet, wire schlieRlich und endlich nicht nur zu schreiben, sondern
auch zu verbinden mit den bestehenden gesellschaftlichen Institutionen,
innerhalb derer sich das Subjekt des frohlichen Produktivismus vielleicht
schon entfaltet ...

bspw. den Sammelband T.H. Green: Ethics, Metaphysics, and Political Philoso-
phy, herausgegeben von Maria Dimova-Cookson und W.J. Mander, Oxford 2006.

5 | Michel Foucault: »Der »Anti-Odipus« - eine Einfiihrung in eine neue Lebens-
kunste, in: Karlheinz Barck, Peter Gente, Heidi Paris u.a. (Hg.): Aisthesis: Wahr-
nehmung heute oder Perspektiven einer anderen Asthetik, Leipzig 1990, S. 432.

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

FriepricH Balkg, Marc Ro111 (Ha.)
Philosophie und Nicht-Philosophie
Gilles Deleuze — Aktuelle Diskussionen

Mai 2011, ca. 350 Seiten, kart., ca. 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1085-7

Rita CASALE

Heideggers Nietzsche
Geschichte einer Obsession

(aus dem Italienischen iibersetzt
von Catrin Dingler)

2010, 374 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1165-6

OLIVER FLUGEL-MARTINSEN

Jenseits von Glauben und Wissen
Philosophischer Versuch tiber das Leben
in der Moderne

Januar 2011, 144 Seiten, kart., 17,80 €,
ISBN 978-3-8376-1601-9

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 14:17:54, Op:


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

MARTIN GESSMANN
Wittgenstein als Moralist
Eine medienphilosophische Relektiire

2009, 218 Seiten, kart., 23,80 €,
ISBN 978-3-8376-1146-5

C1aus P1as (Ha.)
Abwehr
Modelle — Strategien — Medien

2009, 212 Seiten, kart., 25,80 €,
ISBN 978-3-89942-876-6

KuRT ROTTGERS
Kritik der kulinarischen Vernunft
Ein Menii der Sinne nach Kant

2009, 256 Seiten, kart., 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1215-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

GERHARD GAMM,

JENs KerTscHER (Ha.)
Philosophie in Experimenten
Versuche explorativen Denkens
Juni 2011, ca. 2770 Seiten,

kart., zahlr. Abb., ca. 28,80 €,

ISBN 978-3-8376-1681-1

FERNAND MATHIAS GUELF
Die urbane Revolution
Henri Lefébvres Philosophie
der globalen Verstidterung

2010, 320 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1511-1

MiriaM MESQUITA SAMPAIO

DE MADUREIRA

Kommunikative Gleichheit
Gleichheit und Intersubjektivitit
im Anschluss an Hegel

Juni 2011, ca. 224 Seiten, kart., ca. 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1069-7

PETER NICKL,

GEeorclos Terizaxis (Ha.)

Die Seele: Metapher

oder Wirklichkeit?

Philosophische Ergriindungen.
Texte zum ersten Festival

der Philosophie in Hannover 2008

2010, 244 Seiten, kart., 22,80 €,
ISBN 978-3-8376-1268-4

EckARD RoLF

Der andere Austin

Zur Rekonstruktion/Dekonstruktion
performativer Auferungen —

von Searle iiber Derrida zu Cavell
und dariiber hinaus

2009, 258 Seiten, kart., 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1163-2

Mirjam ScHAUB (HG.)
Grausamkeit und Metaphysik
Figuren der Uberschreitung
in der abendlindischen Kultur

20009, 420 Seiten, kart., 35,80 €,
ISBN 978-3-8376-1281-3

SIBYLLE SCHMIDT, SYBILLE KRAMER,
Ramon Voges (Ha.)

Politik der Zeugenschaft

Zur Kritik einer Wissenspraxis

2010, 358 Seiten, kart., 32,80 €,
ISBN 978-3-8376-1552-4

TAT]ANA SCHONWALDER-KUNTZE
Freiheit als Norm?

Moderne Theoriebildung und der
Effekt Kantischer Moralphilosophie

2010, 314 Seiten, kart., 34,80 €,
ISBN 978-3-8376-1366-7

DetLEF STAUDE (Ha.)

Methoden Philosophischer Praxis
Ein Handbuch

2010, 280 Seiten, kart., 28,80 €,

ISBN 978-3-8376-1453-4

NikoiAaus URBANEK

Auf der Suche nach einer
zeitgemifen Musikisthetik
Adornos »Philosophie der Musik«
und die Beethoven-Fragmente

2010, 322 Seiten, kart., 32,80 €,
ISBN 978-3-8376-1320-9

JORG VOLBERS

Selbsterkenntnis und Lebensform
Kritische Subjektivitit nach
Wittgenstein und Foucault

2009, 290 Seiten, kart., 29,80 €,

ISBN 978-3-89942-925-1

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 14:17:54. Op


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

- am 14.02.2026, 14:17:54,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

	Cover Die andere Natur des Menschen
	Inhalt
	Wir Engelmacher (eine Einleitung)
	Leben jenseits von Körper und Geist
	Von den Anfängen der Lebenswissenschaft
	Elektrifizierung des Lebens
	Das verpasste Leben
	Mediale Gebilde
	Produktive Genealogie
	Die Lebensnatur – ein philosophisches Resümee

	Produktivismus des Wissens (anderes Denken)
	Gerechtigkeit des Wissens und die Kunst der kleinen Erzählung (Lyotard)
	Genealogie: vom produktiven Gebrauch der Geschichte (Foucault)
	Terminologie: die Schöpfung von Bedeutung (Deleuze/Guattari)

	Erkenne Deine Gene und richte Deine Selbstsorge darauf ein
	Die Wirksamkeit genetischer Praktiken
	Der Raum der Möglichkeiten
	Der Raum der Erwartungen
	Erkenne Dich Selbst
	Epimeleia
	Risiken und Nebenwirkungen
	Genetic Counseling
	Zur ethischen Disposition im genetischen Zeitalter

	Die Leidenschaften des Nervensystems oder die Substanzen der Psyche
	Vor aller Zeit
	Entdeckung der Tiefe
	Mediale Substanzen
	Das Unheimliche des Unbewussten
	Das System der Nerven

	Anatomie als Simulationsmodell
	Techniken der Datensammlung
	Technologie der Datenverarbeitung
	Dreidimensionale Problemkonstellation
	Der organische Körper im Visible Human Project
	Der histologische Körper im Visible Human Project
	Virtuelle Körpermodelle oder die technologische Kunst der Sichtbarmachung
	Reale Informationsgebilde
	Am Ende hat

	Über den Geist der Verdauung
	Galen und die griechisch-römische Antike
	René Descartes und die abendländische Moderne
	Globale Postmoderne
	Japanische Edo-Zeit
	Ethnologisierung des Blicks

	Leibesübungen: Der formbare Körper
	Naturwissen
	Hanteltechnik
	Körperpolitik
	Listen und Taktiken

	Politik der Natur (Verwirklichung von Wissen)
	Kräfte des Dispositivs: Allegorien und Interessen
	Offene Fragen – die Verwirklichung des produktiven Subjekts
	Selbstrealisation


