
Praxisästhetik

Anke Haarmann

»Im Atelier war ich auf mich selbst gestellt«, notiert der Künstler Bruce Nau-
man. »Das warf dann die grundlegende Frage auf, was ein Künstler tut […]. An 
diesem Punkt rückte die Kunst als Tätigkeit gegenüber der Kunst als Produkt 
in den Vordergrund. Das Produkt ist nicht wichtig für das eigene Bewusst-
sein.«1 Diese Erklärung aus dem Innern des Ateliers legt die Vermutung nahe, 
dass aus der Perspektive von Künstlerinnen und Künstlern die Praxis und 
nicht das Werk oder die ästhetische Erfahrung des Publikums im Zentrum 
dessen steht, was wir in einem vergegenständlichenden Sinne ›Kunst‹ zu nen-
nen gewohnt sind. Die Kunst müsste mithin von ihrem Tätigsein her verstan-
den werden – eine Praxisästhetik wäre dem Phänomen angemessen. Doch was 
tun Künstlerinnen und Künstler tatsächlich in ihren Ateliers, und können wir 
dieses Tun als konstitutiv für die Kunst denken?

Gerade Atelierbesuche im 20. und 21. Jahrhundert lehren uns auf irritie-
rende Weise, dass nicht mehr nur schöpferische Handlungen an den Produk-
tionsstätten der Kunst stattfinden, sondern Praktiken angewendet werden, die 
jenen von Buchhaltern ähneln. Nicht feuchter Ton, nicht dicke Farbe, nicht 
sperriges Holz werden bearbeitet, sondern Konzepte. Das Atelier ist kein Ort 
gestischer Schaffensakte. Es ist Büro und Archiv, Präsentationsstätte und Ver-
sammlungsraum. Das Arrangement von Dingen, die auf Tätigkeiten verwei-
sen, welche zur Kunst führen, muten gewöhnlich an. Die Auslegeordnung der 
Dinge verweist auf Kommunikation – doch dabei auch auf die Beziehung von 
Dingen und Zeichen. Die künstlerische Produktion scheint abgemischt aus 
diversen Sequenzen des Fern- und Nahsehens, dem Ergreifen und Ergriffen-
sein von Bildern und Situationen, dem Lesen in kulturellen Traditionen und 
Ermessen von gesellschaftlichen Räumen, dem Kommunizieren durch das 

1 | Bruce Nauman: »Kunst, die eigentliche Tätigkeit: Ein Interview mit Ian Wallace und 

Russel Keziere«, in: Christine Hoffmann (Hg.), Bruce Nauman. Interviews 1967-1988, 

Amsterdam 1996, S.  102-117, hier S.  113, zitier t nach Elke Bippus (Hg.), Kunst des 

Forschens: Praxis eines ästhetischen Denkens, Zürich/Berlin 2009, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anke Haarmann216

Filmen, Zeichnen, Fotografieren, dem Austauschen von Bildern, Verschicken 
von Texten oder Agieren im Kontext. Ein stetes und mitunter kleinteiliges Ge-
ben und Nehmen von immateriellen und materiellen Symbolen, die sich im 
Prozess des Bearbeitetwerdens zu Kunst als einer Position verklumpen. Wäh-
rend der Austausch mit der Welt in den Ateliers durch verschiedene Mittel und 
Handlungsweisen vonstattengeht, bilden sich in der künstlerischen Arbeit 
Darstellungen, Bilderserien, performative Ideen. Im künstlerischen Produk-
tionsprozess ›bildert‹ sich gleichsam eine künstlerische Position im Prozess 
der Bildproduktion durch das Erstellen, Prüfen, Herausstellen, Verwerfen, 
Entwickeln, Arrangieren, Modifizieren, Verbinden und Präsentieren von Dar-
stellungselementen. So könnten wir – auch ohne handwerkliche Schaffensge-
sten annehmen zu müssen – das Tätigsein im Atelier herausschälen und in 
seinen materiellen und immateriellen Komponenten beschreiben. 

Entgegen dieser Atelierbeobachtung, die das künstlerische Tun zu fassen 
versucht, und entgegen der Selbstdiagnose des Künstlers Nauman wurde die 
Kunst allerdings in der Philosophie seit der Antike tendenziell von den Werken 
her gedacht oder die ästhetischen Erfahrungen des Publikums standen häufig 
im Mittelpunkt der Betrachtung. Die künstlerischen Arbeitsweisen spielten 
gegenüber den werkhaften Dingen und den ästhetischen Erfahrungen eine 
eher marginale Rolle in der Ästhetik. Erst die Kunsttheorie des 21. Jahrhun-
derts scheint eine praxologische Wende2 zu vollziehen und reagiert damit auf 
das zeitgenössische künstlerische Selbstverständnis, aber auch auf eine offen-
sichtliche Verschiebung im Kunstfeld der Gegenwart. Die Kunst ist durch per-

2 | Einige kurze Anmerkungen zum Begrif f und zur Schreibweise des ›Praxologischen‹ 

sollen hier Missverständnisse vermeiden helfen: Die ›praxélogie‹ wird als Fachbegrif f 

dem französischen Soziologen Pierre Bourdieu zugeschrieben, der diesen Terminus je-

doch im Gegensatz zu seinen Begrif fen des ›Feldes‹ oder des ›Habitus‹ nicht systema-

tisier t und eher von einer ›Theorie der Praxis‹ (théorie de la pratique), dem ›praktischen 

Sinn‹ (sense pratique), den ›praktischen Gründen‹ (raisons pratiques) oder einer ›Theo-

rie des Handelns‹ (théorie de l’action) schreibt. Bourdieus Reflexionen zu den Praktiken 

menschlichen Handelns sind dabei der Erklärung der Reproduktion sozialer und symbo-

lischer Räume gewidmet. Sehr viel ausdrücklicher als Bourdieu, aber weniger bekannt 

entwickeln die Autoren Ludwig von Mises und Tadeusz Kotarbiński den Begrif f der ›Pra-

xeologie‹ bzw. ›Praxiologie‹. In beiden Fällen geht es unter den sehr verschiedenen Ge-

sichtspunkten der Effizenz oder der Rationalität des Handelns um Theorien im Kontext 

der Arbeits- und Wir tschaftswissenschaften. Demgegenüber verwendet der vorliegen-

den Text den Begrif f der ›Praxologie‹ (ohne é, e oder i) weder mit soziologischen noch 

mit ökonomischen Erklärungsabsichten, sondern um Charakteristika der Kunst (bzw. 

praxologisch formulier t: des Kunstens) unter praxischen Gesichtspunkten beschreibbar 

zu machen – gewissermaßen in einem schwachen ontologischen Sinne, um das Sein der 

Kunst als ein Tätigsein zu verstehen.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Praxisästhetik 217

formative Arbeiten prozessorientierter geworden, was ein an der Praxis orien-
tiertes Nachdenken über das Phänomen motiviert. 

Bei genauerer Betrachtung der Theoriegeschichte war allerdings eine pra-
xologische Ausrichtung der Kunstphilosophie durchaus schon 1750 bei Alex-
ander Gottlieb Baumgarten, dem Begründer der Ästhetik als philosophischer 
Disziplin, zumindest angelegt, wenn dieser die Ästhetik als eine »Kunst des 
schönen Denkens« bezeichnet und vorhat, in seiner »praktischen Ästhetik« 
die Tätigkeit dieses schönen Denkens als Praxis der Kunst zu beschreiben.3 
Baumgarten bedurfte zu diesem praxologischen Verständnis der Kunst keiner 
aktionistischen Performancekunst. Doch leider wurde der praktische Teil sei-
ner Ästhetik nie vollendet, und so heftete sich keine praxisästhetische Denk-
tradition an diese besondere Ausrichtung seiner Theorie. Mit Baumgarten 
kann allerdings eine philosophische Fährte aufgenommen werden, um die 
verschiedenen praxisästhetischen Spuren in der Geschichte der Kunstphiloso-
phie aufzuspüren. So denkt neben Baumgarten auch Konrad Fiedler die Kunst 
von der Tätigkeit der Künstler her, und sein Text »Über den Ursprung der 
künstlerischen Tätigkeit« aus dem Jahre 1887 ist mit dem Begriff der »Aus-
drucksbewegung« als theoretischer Bestimmung des künstlerischen Tuns für 
die Künstler seiner Zeit zentral geworden. Eine weitere praxisorientierte Linie 
in der Ästhetik führt von Georg Wilhelm Friedrich Hegels Kunstbegriff zu den 
schon erwähnten praxologisch ausgerichteten Kunsttheorien der Gegenwart. 
Hegel legt seiner Ästhetik zugrunde, dass das Kunstwerk kein Naturprodukt 
sei, sondern durch menschliche Tätigkeit zuwege gebracht wird, um an der 
Arbeit der Künstler die Versöhnung von sinnlichem Schaffen und geistigem 
Tun auseinanderzusetzen. Im Feld der gegenwärtigen Kunsttheorien hallt die-
ser Hegelsche Theorieansatz in Analysen wider, die in der Gegenwartskunst 
die performative Arbeit am Gewordensein von Wirklichkeit hervorkehren. 
Hans-Georg Gadamer denkt schließlich die Kunst in ihrem spielenden Sein 
als eine kontinuierlich tätige Praxis und entwickelt auf diese Weise eine pra-
xologische Werktheorie. Es scheint so zu sein, dass die bei Baumgarten aufge-
nommene Fährte tatsächlich zu praxisästhetischen Spuren bei Hegel, Fiedler, 
Gadamer oder Kunsttheorien der Gegenwart führt – Spuren, deren detaillierte 
Verfolgung sowohl produktionsorientierte wie werkorientierte Aspekte einer 
Praxisästhetik zusammenzutragen verspricht.

»Das Kunstwerk sei kein Naturprodukt, sondern durch menschliche Tä-
tigkeit zuwege gebracht.«4 Georg Wilhelm Friedrich Hegel vertritt in seinen 
Vorlesungen über die Ästhetik diese wie es scheint banale Auffassung, dass die 

3 | Vgl. Alexander Gottlieb Baumgarten: Ästhetik, Teil 1, übers. und hg. von Dagmar 

Mirbach, Hamburg 2007.

4 | Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Werke in 20 Bänden, Bd. 13: Vorlesungen über die 

Ästhetik, Frankfur t a.M. 1970, S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anke Haarmann218

Kunst weder vom Himmel falle noch aus dem Boden wachse, sondern das Re-
sultat humaner Aktivitäten sei. Die Feststellung findet entsprechend ihrer ver-
meintlichen Trivialität Niederschlag unter der Rubrik der »gewöhnlichen Vor-
stellungen von der Kunst« in der Einleitung der Ästhetik, und sie dient Hegel 
im Wesentlichen dazu, eine Zäsur zum Naturschönen zu markieren. Das Na-
turschöne und das Kunstschöne unterscheiden sich durch die Differenz ihrer 
Ursprünge; dieses ist in bewusster menschlicher Tätigkeit erzeugt, jenes ist 
im geistlosen Prozessen geworden.5 Auch der Kunsttheoretiker Konrad Fiedler 
beginnt ein halbes Jahrhundert später seine »Beurteilung von Werken der Bil-
denden Kunst« mit dieser wesentlichen Unterscheidung zwischen gefundener 
Natur und gemachter Kunst, wenn er schreibt, »die Beurteilung eines Kunst-
werks, als eines Erzeugnisses menschlicher Kraft, muß von anderen Voraus-
setzungen ausgehen, als die Beurteilung eines Naturproduktes«.6 Es scheint, 
dass in der Ästhetik die praxologische Aufmerksamkeit auf die Tätigkeit der 
Künstler in dem Maße erwacht, wie sich der Fokus verschiebt von der Katego-
rie des wahrnehmbaren Schönen hin zur Kategorie der Herkunft der Objekte. 
Hegel wie Fiedler interessieren sich dafür, wie etwas wird, und nicht nur, wie 
wir es erfahren, weil die Genese dessen, was wir erfahren, der Sache nicht äu-
ßerlich bleibt. Ästhetische Erfahrung wird zu einem Faktor zweiter Ordnung, 
die hinter den Faktor der Entstehungsweise des zu Erfahrenden zurücktritt. 
Warum kommt es zu dieser Perspektivverschiebung, in deren Folge sowohl die 
Natur wie auch die Schönheit in der Ästhetik an Bedeutung verlieren, zugleich 
aber die künstlerische Praxis und die epistemologischen Qualitäten des Kunst-
werks an Gewicht gewinnen? Hegel wie Fiedler interessieren sich für Ästhetik 
unter dem Gesichtspunkt einer produktiven Epistemologie. Beide gehen davon 
aus, dass der Mensch sich und die Welt nicht durch passive Anschauung er-
kennt, sondern durch das produktive Herausarbeiten. Es ist daher die inten-
tionale Arbeit als Wahrheitspraxis, welche diese Theoretiker an der Ästhetik 
fesselt und damit die Kunst und nicht die Natur sowie die Tätigkeit und nicht 
die Schönheit in Betrachtung ziehen lässt. 

Bleiben wir einen Moment bei Hegel. Dem Architekten des absoluten Geis-
tes geht es in seiner Ästhetik um die Darstellung von eben diesem. Den Geist 
aber findet Hegel in der Kunst insofern, als diese als humanes Produkt erkannt 
wird. Anders als die (schöne) Natur, die ein materiell Gegebenes ist, erweist 
sich die schöne Kunst für Hegel als ein aus dem Geiste gemachtes Materielles. 

5 | Für Hegel bedeutet dies, »daß das Kunstschöne höher stehe als die Natur. Denn die 

Kunstschönheit ist die aus dem Geiste geborene und wiedergeborene Schönheit […]« 

(ebd., S. 14).

6 | Konrad Fiedler: »Beurteilung von Werken der Bildenden Kunst« (1876), in: ders., 

Schriften zur Kunst, hg. und eingeleitet von Gottfried Boehm, München 1991, Bd.  1, 

S. 1.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Praxisästhetik 219

Was uns an dieser Hegelschen Grundauffassung zum geistig durchwirkten 
Charakter der materiellen Kunst interessiert und was für eine gegenwärtige 
praxologische Ästhetik inspirierend wirkt, ist zweierlei: die Aufmerksamkeit 
auf das Tätige im Künstlerischen im Allgemeinen und die Bestimmung die-
ses Tätigen als eines Reflexiven im Besonderen. Hegel geht es bei seiner Auf-
merksamkeit auf die Tätigkeit in der Kunst nicht um die gleichsam gedan-
kenlose intuitive schöpferische Begeisterung von Kunstschaffenden, die sich 
vom Genius besessen am Material dynamisch abarbeiten. Es geht ihm aus-
drücklich nicht um die handwerklichen Tätigkeiten im Künstlerischen. An-
ders gesprochen: Die Kunst wird nicht zur Praxis durch die »bloße bewußtlose 
Fertigkeit«7 des Künstlers in seiner Betätigung an feuchtem Ton, dicker Farbe 
oder sperrigem Holz. Hegel geht es um die Kunst als ein Produkt geistiger 
Tätigkeit, in deren Folge das Werk als sinnlich wahrnehmbares Ergebnis in 
Erscheinung tritt. Es geht ihm um die Idee im Kunstwerk. Im künstlerisch 
gewordenen Erzeugnis schlägt sich geistige Anschauung sinnlich nieder. Mit 
der Kunst wird eine Praxis namhaft, die als Wahrheitspraxis für Hegel relevant 
ist. Das Werk ist nicht einfach da, sondern Effekt geistiger Arbeit, darin aber 
Verkörperung kultureller Anschauungen, die sich in ihm sinnlich kommuni-
zieren.8 Kunst ist – unter diesem Blickwinkel betrachtet – eine epistemologisch 
gehaltvolle Praxis, die nicht allein physisch, sondern auch geistig wirkt und 
die durch die Tätigkeit des Kunst-Machens humanes Selbstverständnis aus-
zudrücken vermag.9 In den Worten Hegels, der damit schon im 19. Jahrhun-
dert die rein sinnliche Dimension des materiellen Werks zurückweist und das 
Konzept in den Mittelpunkt der ästhetischen Betrachtung rückt: »[D]ie Seite 
äußerlicher Existenz ist es nicht, die ein Werk zu einem Produkt der schönen 
Kunst macht; Kunstwerk ist es nur, insofern es, aus dem Geiste entsprungen, 
nun auch dem Boden des Geistes angehört, die Taufe des Geistigen erhalten 
hat und nur dasjenige darstellt, was nach dem Anklange des Geistes gebildet 
ist.«10 Aus dem Geiste aber »springt« das Werk und »bildet sich« durch das 
tätige Ins-Werk-Setzen der Künstlerinnen und Künstler – so könnte man den 

7 | G. W. F. Hegel: Vorlesungen über die Ästhetik, S. 62.

8 | Vgl. ebd., S.  21: »In Kunstwerken haben die Völker ihre gehaltreichsten inneren 

Anschauungen und Vorstellungen niedergelegt, und für das Verständnis der Weisheit 

und Religion macht die schöne Kunst oftmals, und bei manchen Völkern sie alleine, 

den Schlüssel aus. Diese Bestimmung hat die Kunst mit der Religion und Philosophie 

gemein, jedoch in der eigentümlichen Art, daß sie auch das Höchste sinnlich darstellt 

und es mit der Erscheinungsweise der Natur, den Sinnen und der Empfindung näher 

bringt.« 

9 | Vgl. ebd., S. 28: Der Kunst »ihre wahrhafte Aufgabe [ist es], die höchsten Interessen 

des Geistes zum Bewußtsein zu bringen.«

10 | Ebd., S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anke Haarmann220

praxisästhetischen Effekt von Hegels Kunsttheorie zusammenfassen. Kunst 
ist human gebildeter, sinnlich wahrnehmbarer, materialisierter Ausdruck des 
kulturellen Geistes. Insofern bringt die Kunst kulturelles Selbstverständnis 
und damit die Wahrheit einer gegebenen Zeit handelnd zum Ausdruck.

Die hier vorgestellte Lektüre der »Vorlesungen über die Ästhetik« will vor 
allem zwei Gedanken Hegels fruchtbar machen für ein gegenwärtiges Ver-
ständnis von Kunst als einer Tätigkeit: erstens den Gedanken, dass sich Kon-
zept, Idee oder auch Geist im Kunstwerk kommunizieren, dass mithin die 
Kunst Anteil an der kulturellen Wahrheitsartikulation hat, und zweitens den 
Gedanken, dass dieses spezifische kommunikative Material, das da als Kunst-
werk aus der künstlerischen Praxis entsteht, ein wesentlich erarbeitetes, ge-
wordenes, produziertes ist. Dieser Produktcharakter, der auf die Verfahren der 
künstlerischen Werkerzeugung verweist, erlaubt es letztlich, abzusehen vom 
ausschließlichen Blick auf die Werke als Objekte und hinzusehen auf die Tä-
tigkeiten der Akteure der Kunst, die als Wahrheitspraktiker kenntlich werden. 

Wenn mit Hegels praxischem Kunstverständnis geistige Arbeit und körper-
liche Tätigkeit in der Gestaltung von Materie zusammenfallen, tritt schon im 
19. Jahrhundert eine bemerkenswert konzeptuelle Anforderung an die Form-
Inhalt-Relation der Kunst zutage. Kunst bestimmt sich für Hegel nicht durch 
irgendeine besondere Materie, wie etwa die Farbe auf Leinwand oder den Mar-
mor als Figur. Obwohl Hegel die Phantasie zu einem erweiterten Kunstbegriff 
fehlte, ist doch aus der Logik der Hegelschen Bestimmung heraus die Kunst 
nicht als Malerei, Bildhauerei oder Klangwerk bestimmt, sondern durch das for-
mal angemessene Ins-Werk-Setzen einer Idee – Konzeptkunst gewissermaßen. 
Entsprechend dieser konzeptuellen Form-Inhalt-Relation des Künstlerischen

»ergibt sich sogleich nach der Seite des Inhalts, daß die schöne Kunst nicht könne in 

wilder Fessellosigkeit der Phantasie umherschweifen, denn die geistigen Interessen 

setzen ihr für ihre Inhalte bestimmte Haltepunkte fest, mögen die Formen und Ge-

staltungen auch noch so mannigfaltig und unerschöpflich sein. Das gleiche gilt für die 

Formen selbst. Auch sie sind nicht dem bloßen Zufall anheimgegeben. Nicht jede Ge-

staltung ist fähig, der Ausdruck und die Darstellung jener Interessen zu sein, sie in sich 

aufzunehmen und wiederzugeben, sondern durch einen bestimmten Inhalt ist auch die 

ihm angemessene Form bestimmt.«11

Für Hegel führt dieser Anspruch an ein »wahrhaftes« Entsprechungsverhält-
nis von Idee und Darstellung zu der bekannten Diagnose, dass in der klassi-
schen griechischen Antike die Kunst zu ihrer Vollendung kam, weil die figür-
liche Form der antiken Skulptur dem kulturellen Selbstverständnis der Zeit 
entsprach und mithin die antike Idee der Humanität als Figur mit der Materie 

11 | Ebd., S. 28f.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Praxisästhetik 221

der Figurine zusammenfiel. »Der menschliche Körper gilt in der klassischen 
Kunstform nicht mehr bloß als sinnliches Dasein, sondern als Dasein und Na-
turgestalt des Geistes.«12 Übertragen auf die Gegenwart des 21. Jahrhunderts, 
in der wir es mit einer umfassenden visuellen Kultur zu tun haben, könnte 
die Frage gestellt werden, inwiefern diese gegenwärtige und fundamentale 
Kultur des Ikonischen gleichsam als »Dasein und Naturgestalt des Geistes« 
angesehen werden könnte und ihren formal angemessenen Darstellungsraum 
in der visuellen Kunst findet. Inspiriert von Hegels Konzept einer gegenseiti-
gen Durchdringung von Idee und Darstellung könnte es der gegenwärtigen 
bildenden Kunst darum gehen, durch menschliche Tätigkeit die Idee der vi-
suellen Kultur mittels der Bearbeitung und Formierung von Materie heraus-
zuarbeiten. Die Wahrheitspraxis der Kunst ist in der Hegelschen Auffassung 
allerdings eine Tätigkeit, in der die Wahrheit nur sinnlich reformuliert und 
nicht eigens erforscht wird. Für Hegel entdeckt der künstlerisch Tätige durch 
sein Schaffen nichts, sondern er hat sein Wissen über das humane Selbstver-
ständnis von woanders her und bringt es nur in Form. Die dargestellte Idee 
wird in der künstlerischen Arbeit geformt – nicht entdeckt. Eine praxologische 
Ästhetik kann auf Hegel aber insofern zurückgreifen, als dessen Vorlesungen 
das Augenmerk auf die tätigen Verfahren der Kunst lenken und diese Verfah-
ren als wesentlich für die Kunst bestimmen. Die reflexiv-physische Arbeit im 
Atelier kennzeichnet die Kunst und differenziert sie von Dingen, die vielleicht 
ästhetisch, nicht aber humanen Ursprungs sind.

Konrad Fiedler geht weiter: Für ihn ist Kunst nicht alleine durch die humane 
Tätigkeit bestimmt, sondern diese erweist sich als ästhetischer Erkenntnispro-
zess. »Die Kunst tritt ebenso notwendig wie die Wissenschaft in dem Augen-
blick auf, in dem der Mensch für sein erkennendes Bewußtsein die Welt zu 
schaffen gezwungen ist.«13 Kunst, Daseinsgestaltung und Erkenntnis fallen in 
Fiedlers praxologischer Kunsttheorie zusammen. Der Kunsttheoretiker, der so 
viele Künstler seiner Zeit beeinflusst hat, aber wenig Einfluss auf die Geschich-
te der Ästhetik hatte, weist in der Bestimmung dessen, was Kunst ausmacht, 
nicht nur die Werk- oder Rezeptionsästhetiken zurück, die von den Produk-
tionsprozessen in der Kunst absehen. Fiedler pariert auch die bourgeoise Vor-
stellung von der Kunst als einer überschüssigen Dekoration. Bildende Kunst ist 
nicht Ornament, sondern humane Notwendigkeit als Wahrheitspraxis. 

Intensiver noch als Hegel setzt sich Fiedler tatsächlich im Detail mit dem 
spezifischen Charakter der Kunst als einer Tätigkeit auseinander. Er versucht 
zu bestimmen, warum die Kunst als tätige kulturelle Praxis verstanden wer-
den muss – weil sie nämlich einem notwendig gestaltenden menschlichen Er-

12 | Ebd., S. 110.

13 | K. Fiedler: »Beurteilung von Werken der Bildenden Kunst«, S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anke Haarmann222

kenntnisbedürfnis entspringt –, und was das Besondere dieser künstlerischen 
Tätigkeit ausmacht – nämlich ihre »psychophysische« Qualität. Fiedlers zentrale 
Schriften beanspruchen, die bildende Kunst14 insgesamt auf die sinnstiftenden 
Aktivitäten der Kunstschaffenden zurückzuführen und abzusehen von den Wer-
ken oder den Erfahrungen der Betrachter. In den Aphorismen fasst er seinen 
praxistheoretischen Ansatz zusammen, wenn er schreibt: »Die Missverständ-
nisse der bisherigen Kunstphilosophie kommen daher, daß die Kunst von der 
Seite der Wirkungen aufgefasst worden ist und man aus der Wirkung auf die Art 
der Entstehung zurückgeschlossen hat […]. Im Gegensatz dazu muß eine beson-
nene Kunstphilosophie die Kunst von der Seite ihrer Entstehung fassen […].«15 
Kunst ist die künstlerische Tätigkeit der Künstlergemeinde – so ließe sich die Ar-
gumentation zum Charakter der Kunst zusammenfassen –, während die ästhe-
tischen Erfahrungen der Betrachter – die Wirkungen der Kunst – zweitrangig 
werden. Auch die Werke stellen sich für Fiedler vor dem Hintergrund des Pri-
mats der künstlerischen Handlung nur als momenthafte Kristallisationspunkte 
des gestaltenden Ausdrucks dar. Die Kunstdinge markieren nicht das Wesen der 
Kunst: »Die geistige künstlerische Tätigkeit hat kein Resultat, sondern sie ist das 
Resultat.«16 Der fortlaufende Prozess künstlerischer Tätigkeiten ist im Rahmen 
dieser Betrachtungsweise das praxische Wesen der Kunst.

Fiedlers Beurteilung der bildenden Kunst kulminiert in der bekannten 
Vokabel der »Ausdrucksbewegung«. Die Idee zur »Ausdrucksbewegung« 
greift er aus philosophischen Theorien zur Wirkungsweise der menschlichen 
Sprache auf17 und entwickelt anhand dieses Begriffs eine Theorie zum spezi-
fischen Charakter des künstlerischen Tuns als einer zugleich geistigen wie 
körperlichen und produktiven Artikulation. Die Ausdrucksbewegung ist eine 
innere Arbeit des Bewusstseins und ein körperliches Verfahren, das sich äu-
ßerlich wahrnehmen lässt. Sie manifestiert sich in Dingen und steigert dabei 
zugleich die Vorstellungswelt des Bewusstseins. Die Ausdrucksbewegung ist 
dabei nicht als Abfolge von zunächst geistiger Reflexion und anschließender 
physischer Handlung zu verstehen, denn. »der Sinn der Ausdrucksbewegung 
kann […] nicht der sein, daß sich ein Inhalt geistiger Herkunft in seiner Bewe-
gung körperlicher Organe ein Zeichen seines Daseins, einen Ausdruck seiner 
Bedeutung verschaffte, vielmehr können wir in der Ausdrucksbewegung nur 

14 | Fiedlers Schrif ten beziehen sich nur auf die bildende Kunst.

15 | Konrad Fiedler: »Aphorismen«, in: ders., Schriften zur Kunst, hg. und eingeleitet 

von Gottfried Boehm, München 1991, Bd. 2, S. 48, § 82.

16 | K. Fiedler: »Beurteilung von Werken der Bildenden Kunst«, S. 34.

17 | Vgl. Konrad Fiedler: »Über den Ursprung der künstlerischen Tätigkeit« (1887), in: 

ders., Schriften zur Kunst, hg. und eingeleitet von Gottfried Boehm, München 1991, Bd. 

1, S.  115 bzw. die einleitenden Anmerkungen von Boehm, »Ausdruck als Sprache«, in 

welcher der Einfluss Humboldts auf Fiedler hervorgehoben wird (ebd., S. XIII).

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Praxisästhetik 223

eine Entwicklungsstufe eines psychophysischen Prozesses anerkennen«18, so 
Fiedler. Die so bestimmte Ausdrucksbewegung transzendiert als prozessuale 
»Bewegung« und mentaler »Ausdruck« in der bildenden Kunst den Leib-Seele- 
Dualismus, indem sie als fortlaufende Entwicklung zugleich seelischer wie 
körperlicher Vorgänge angenommen wird. Entscheidend ist in diesem Prozess 
der Chiasmus, mit dem sich für Fiedler körperliches Gestalten und geistiges 
Bewusstwerden überkreuzen und dabei zugleich Sachen und Einsichten pro-
duzieren.

Für die Formulierung einer Praxisästhetik stellt sich durchaus die Frage, 
inwiefern die Vokabel der »Ausdrucksbewegung« nutzbar gemacht werden 
kann für ein gegenwärtiges Verständnis von künstlerischer Praxis, weil das 
Wort auf semantischer Ebene einen reflexiv-aktiven Charakter des künstle-
rischen Tuns artikuliert. Im Verhältnis zu den gegenwärtig gebräuchlichen, 
jedoch technisch klingenden Termini von »künstlerischen Verfahren« oder 
»Arbeitsweisen« bietet sich die »Ausdrucksbewegung« einerseits als Begriff-
lichkeit für eine gleichsam inhaltsschwere Praxis an. Andererseits konnotiert 
die Fiedlersche Vokabel mit dem »Ausdruck« eine eher idiosynkratische Ex-
pression, bei der sich vor allem das individuelle Bewusstsein des tätigen Künst-
lers selber erweitert. 

Die für das Verständnis der Kunst so zentrale Tätigkeit der psychophysi-
schen Ausdrucksbewegung kann für Fiedler aber in keinem Fall als zufälliger, 
persönlicher kultureller Luxus angesehen werden. In der Kunst habe sich ein 
menschliches Grundbedürfnis ausdifferenziert, nämlich das Bedürfnis, die 
sinnliche Welt in der Gestaltung zu klären. Kunst ist ein notwendiger psycho-
physischer Erkenntnisprozess, um die Welt zu verstehen – und mehr noch: Die 
Welt wird durch die künstlerische Tätigkeit überhaupt in ihr Dasein geführt. 
Jede Person, so Fiedler, hat ein Formungsbedürfnis als Erkenntnisreflex in 
sich, und Kunstschaffende sind mittels der Verfeinerung und Ausdifferenzie-
rung ihrer Formungskompetenzen nur kulturelle Experten. Sie sind Spezia-
listen wie auch Wissenschaftler, deren Tätigkeit ihrerseits auf dem kulturellen 
Fundament forschender humaner Neugier fußt. »Die künstlerische Tätigkeit 
beginnt«, so Fiedlers Diagnose zum gestaltenden Welt-Verstehen, »wo der 
Mensch sich der Welt ihrer sichtbaren Erscheinung nach, als einem unendlich 
Rätselhaften gegenübergestellt findet, wo er, von einer inneren Notwendigkeit 
getrieben, die verworrene Masse des Sichtbaren, die auf ihn einstürmt, mit der 
Macht seines Geistes ergreift und zum gestalteten Dasein entwickelt.«19 

Fiedler stellt sich im Rahmen seiner Theorie zur Tätigkeit der Künstler 
durchaus die für eine praxologische Ästhetik des 21. Jahrhunderts relevante 
Frage, wodurch der tätige Verstehensprozess in der Kunst vonstattengeht und 

18 | K. Fiedler: »Über den Ursprung der künstlerischen Tätigkeit«, S. 116.

19 | K. Fiedler: »Beurteilung von Werken der Bildenden Kunst«, S. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anke Haarmann224

in welcher Erkenntnis er mündet: Prämisse seiner ästhetischen Erkenntnis-
theorie ist die Produktivität des Verstehens, und diese epistemische Produkti-
vität macht es plausibel, in der Kunst eine vorzügliche Praxis zu vermuten, die 
auf das verstehende Herausbilden von Welt ausgerichtet ist. Seiendes ist für 
Fiedler im Wesentlichen erst als Gebildetes verständlich, und das Kunstfeld ist 
die Werkstätte der verständigen Gestaltung von Welt:

»Der Blick in die innere Werkstatt, in der die Bestandteile des Weltbildes erst entstehen 

müssen, wenn sie ein Sein für uns gewinnen sollen, lässt uns nicht einen festen Besitz 

an fer tigen Gestalten gewahren, vielmehr enthüllt sich ihm ein rastloses Werden und 

Vergehen, eine Unendlichkeit von Vorgängen, in denen die Elemente alles Seins in den 

mannigfaltigen Ar ten auf den mannigfachsten Stufen ihrer Verarbeitung erscheinen, 

ohne daß das flüchtige, sich immer erneuernde Material jemals zu festen, unveränder-

lichen Formen erstarr te […].«20

Hier kommt ein weiterer Aspekt der Fiedlerschen Kunsttheorie zum Tragen, 
der neben die Feststellung, dass Welt als Gestaltete erst Sein für uns Menschen 
gewinnt, jene andere Diagnose stellt, dass nämlich dieser Gestaltungsprozess 
zugleich unendlich ist. Die auf uns einstürmende und zur Durcharbeitung 
einladende Welt verändert sich stetig, und mit ihr ist die künstlerische Ge-
staltungstätigkeit zu immer neuer Arbeit getrieben. Kein künstlerisches Ver-
fahren bekommt die Welt abschließend zu fassen oder vermag endgültiges 
Bewusstsein zu schaffen. Kein Werk hat Dauer. Im Zentrum der künstleri-
schen Ausdrucksbewegung steht daher nicht das Werk als Ziel, sondern der 
Prozess, mit dem sich Kunstschaffende durch die veränderliche und mannig-
faltige sinnlich Welt formend durcharbeiten. »Die Tätigkeit ist eine unendli-
che«, fasst Fiedler zusammen; »sie ist ein beständiges unablässiges Arbeiten 
des Geistes, die Welt der Erscheinungen im eigenen Bewußtsein zu immer 
reicherer Entfaltung, zu immer vollendeterer Gestaltung zu bringen.«21 Matrix 
dieses stetigen Prozesses künstlerischer Tätigkeit ist die Annahme, dass alles 
Sein relativen Charakters sei und entsprechend das humane Grundbedürfnis 
der erkennenden Gestaltung zu keinem abschließenden Kristallisationspunkt 
komme. Vor dem Hintergrund dieser Grundannahmen zum produktiven und 
rastlosen Erkenntnisprozess tritt die künstlerische Tätigkeit als sowohl seins-
verstehend wie auch seinsbildend auf. Kunst als Tätigkeit ist die notwendige 
Antwort auf das wahrnehmbare Sein als etwas Veränderliches. Künstlerische 
Tätigkeit generiert fortlaufend und notwendig bewusstseinsbildende Gestal-
tung. Kunst kann daher für Fiedler und entgegen der Tradition in der Ästhetik, 

20 | K. Fiedler: »Über den Ursprung der künstlerischen Tätigkeit«, S. 119.
21 | K. Fiedler: »Beurteilung von Werken der Bildenden Kunst«, S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Praxisästhetik 225

am Bild das Abbild zu betonen, auch niemals bloß Nachahmung sein, sondern 
schafft Neues.

»Der geheime Sinn dessen, was vorgeht, indem sich das innere Geschehen, welches 

unser Bewußtsein von sichtbaren Dingen bildet, gleichsam verbreitet auf die Aus-

drucksorgane und etwas hervorbringt, was wiederum nur von dem Gesichtssinn wahr-

genommen werden kann, ist ein ganz anderer, tieferer und weittragenderer, als der einer 

müßigen und unvollkommenen Nachahmung von etwas bereits Vorhandenem.«22 

Das geschaffene Neue tritt dann als »tieferer und weittragender« verstandenes 
Sein in das künstlerische Bewusstsein. Erkenntnis findet mithin durch diesen 
Prozess der formenden Erschaffung von physisch wahrnehmbarer Welt statt: 
»Was der Künstler im Fortschritt seiner Arbeit erlebt, ist, daß er in sich ein 
Bewußtsein entstehen und sich entwickeln sieht, wie er es sonst nicht ken-
nen lernen kann.«23 Es wird also auch deutlich, dass Fiedler nicht allein die 
Kunst als künstlerische Tätigkeit bestimmt, sondern auch dem Künstler durch 
dessen Arbeitsprozess einen Erkenntnisgewinn als Bewusstseinserweiterung 
zumutet. Jene durch die Kunstpraxis herausgearbeitete ›Wahrheit‹ erweist sich 
damit allerdings als subjektiv.

Fiedler will uns aber immerhin darauf aufmerksam machen, dass wir die 
Kunst nicht verstehen, wenn wir die Tätigkeit des Kunst-Machens nicht zur 
Kenntnis nehmen, die hinter jedem Werk als fortlaufender Einsichtsprozess 
zu finden ist. Bei ihm wird das Werk als zweitrangig erkannt, während die 
Praxis der Formungsarbeit als humaner Selbstverständigungsprozess im Zen-
trum steht. Mit den Positionen von Hegel und Fiedler ist der Schwerpunkt 
auf die praxisästhetische Bestimmung der Kunst als Tätigkeit oder Ausdrucks-
bewegung gelegt. Die Verfahren des sinnhaften und sinnstiftenden Tuns als 
Daseinsform der Kunst stehen im Zentrum des Kunstverständnisses. Diese 
praxisästhetische Aufbereitung der Kunst als einer Tätigkeit unterstützt unse-
re anfängliche Atelierbeobachtung, bei der das künstlerische Tun als eine 
kommunikative, reflexive sowie produktive Handlung aufgefallen war – und 
sie scheint in der Kunst der Gegenwart zu sich zu kommen. 

Mit der performativen und prozessorientierten Gestalt der Kunst des 20. und 
21. Jahrhunderts scheinen die praxologischen Aspekte der Kunsttheorien von 
Hegel und Fiedler ihren ausdrücklichsten Gegenstand gefunden zu haben. 
Ausgehend von den ereignishaften Kunstformen wie Aktionen oder Perfor-
mances tritt die tätige Dimension des Künstlerischen in den Mittelpunkt der 
kunsttheoretischen Betrachtung und legt offensichtlich eine Theorie nahe, die 

22 | K. Fiedler: »Über den Ursprung der künstlerischen Tätigkeit«, S. 164/165.

23 | Ebd., S. 179.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anke Haarmann226

den praxischen Aspekt der Werke selber wahrnimmt und festhält. Entspre-
chend erleben Kunsttheorien des 20. und 21. Jahrhunderts eine handlungs-
theoretische Neujustierung, die eigentlich in Beziehung gesetzt werden könn-
te zu den älteren praxologischen Ästhetiken des 18. und 19. Jahrhunderts. Doch 
werden in den Kunsttheorien der Gegenwart weniger die Prozesse des Schaf-
fens in den Blick genommen wie bei Hegel oder Fiedler, sondern die Werke 
selber praxologisch gedacht. Eine Verschiebung im Denken hat stattgefunden 
von der Konzipierung der Kunst ausgehend von ihrem Produktionsprozess hin 
zur Konzipierung der Kunst ausgehend von ihren Werken, die jedoch nun-
mehr als ›performativ‹ beschrieben werden können, weil sie eine Prozessua-
lisierung erfahren haben.24 Diese Verschiebung ist für eine praxisästhetische 
Theorie der Kunst insofern relevant, als mit ihr auch das Werk als Handlung 
ins Blickfeld gerät – und zwar in grundsätzlicherer Weise, als es die Verschie-
bung im Kunstfeld auf den ersten Blick nahelegt. Die praxologische Wende in 
der Kunsttheorie ist zwar motiviert vom performativen Charakter der Werke 
des 20. und 21. Jahrhunderts, aber es sind nicht die performativen und aktio-
nistischen Werkhandlungen allein, die einen praxologischen Werkbegriff zu-
lassen. Die Kunsthistorikerin Dorothea von Hantelmann macht entsprechend 
klar, dass es bei einem handlungstheoretischen Kunstbegriff nicht allein um 
jene Kunst gehen kann, die mit Performances oder Interventionen ganz offen-
sichtlich als Handlung operiert. Das Kunstwerk sei nicht durch eine explizite 
Tätigkeit in der Präsentation als Praxis bestimmt. »Es gibt kein performatives 
Kunstwerk, genauso wenig, wie es ein nicht-performatives Kunstwerk gibt.«25 
Das Handelnde der Kunst sei vielmehr – wie auch das Performative des Spre-
chens – die Realität, die durch den Akt des Kunst-Machens geschaffen wird. 
»Das Performative eines Kunstwerks ist die Realität, die es – kraft seiner Exis-
tenz an einem Ort, in einer Situation, kraft seines Produziertseins, Rezipiert-
werdens und Überdauerns – hervorzubringen vermag.«26 Es ist die Setzungs-
macht des Werks, die als Handlung Realität schafft und mithilfe derer Kunst 
in ihrem Werksein als Praxis erkannt wird – eine Praxis, die in Analogie zum 
Sprechakt als Akt künstlerischer Setzung zu verstehen ist. Im Hintergrund 
dieser handlungstheoretischen Kunsttheorie stehen die Performanzbegrif-
fe von Judith Butler und John Langshaw Austin.27 Von deren sprachtheoreti-
schem Begriff der Performanz hin zu einem kunsttheoretischen Begriff der 

24 | Vgl. Karin Gludovatz/Michael Lüthy/Bernhard Schieder/Dorothea von Hantel-

mann (Hg.): Kunsthandeln, Zürich 2010, S. 7.

25 | Dorothea von Hantelmann: How to do Things with Art, Zürich/Berlin 2007, S. 11.

26 | Ebd.

27 |  Judith Butler entwickelt ihren Begrif f der Performanz als Prozess der Materialisie-

rung von Bedeutung im Rückgrif f auf die von Austin formulier te Diagnose zur wirklich-

keitsverändernden Wirkung »performativer Sprechakte«.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Praxisästhetik 227

Performanz vollzieht sich allerdings eine Perspektivverschiebung. Butlers 
(und auch Austins) Hauptanliegen war, die Materialität und die Realitätseffek-
te der scheinbar immateriellen Sprechakte oder Diskurse herauszuarbeiten. 
Diskurse haben als Wirkungshandlungen Effekte für physische Körper, so die 
Butlersche These. Körper werden mittels der Sprechweisen über sie materiell 
konstituiert. Symbole erzeugen Welt, so die zusammengeschnurrte Argumen-
tation. Oder auch: Die Wiederholung des Sprechens bewirkt die Realisierung 
der Wahrheit des Gesprochenen. Mit der künstlerischen Praxis – auch wenn 
sie symbolischen Charakter hat – verhält es sich aber in der handlungstheoreti-
schen Kunsttheorie umgekehrt: Nicht die immaterielle Welt der Diskurse wird 
vermittels der Sprechhandlungen als weltkonstituierend verstanden, sondern 
die plastische Werk-Welt erscheint als eine Handlung, mittels derer wirksam 
gesprochen wird. Das Kunstwerk ist in diesen Theorien als Kunsthandlung 
Realität, und als Praxis ist das Werk sprechend. 

Vor dem Hintergrund dieser Diagnose werden nun aber Kunstwerke gene-
rell als verhandelnde, positionierte Sinngewebe verständlich. Sie können als 
aktive Setzungen begriffen werden. Das Kunstwerk wird als Praxis verständ-
lich, nicht weil es im 20. und 21. Jahrhundert als aktionistische Performance in 
Erscheinung tritt, sondern weil an ihm eine Ebene der Bedeutungsproduktion 
kenntlich wird, die physische wie mentale Effekte zeitigt. Aktionen, Happe-
nings, Performances wirken wie Katalysatoren des Gewahrwerdens einer pra-
xisästhetischen Dimension der Kunst. Die erweiterten künstlerischen Verfah-
ren des 20. und 21. Jahrhunderts intensiviert das praxiologische Verständnis 
von Kunstwerken, doch bezieht es sich nicht allein auf diese. Und im Grunde 
benötigt ein praxologischer Werkbegriff nicht einmal die ephemere Prozess-
kunst.

Auch Hans-Georg Gadamer schlägt eine generelle Bestimmung der Kunst als 
Praxis vor, und er trägt damit ebenso zu einem praxologischen Verständnis des 
Werkes bei wie die jüngere Kunsttheorie. Gadamer erkennt im Kunstwerk eine 
Handlung, die in ihrem Tun besteht.28 Kunst wird von ihm als Spiel bestimmt. 
In ihrem spielenden Sein ist Kunst für Gadamer ausdrücklich eine kontinuier-
lich tätige Praxis. Wie das Spiel nur anwesend ist, wenn die Spielenden spielen, 
so ist bei Gadamer – in einer ersten Bestimmung: darstellende – Kunst nur im 

28 | Vgl. Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode, durchgesehene und erweiter te 

Auflage, Tübingen 1986. In Gadamers Buch steht die Kunsttheorie nicht eigentlich im 

Fokus, sondern die textbezogene Hermeneutik. Doch findet Gadamer den wesentlichen 

Hinweis auf die Verfasstheit des hermeneutischen Verstehens als Er fahrung nicht bei 

den geisteswissenschaftlichen Texten selber, sondern bei der Er fahrung der Kunst. 

Gadamers Theorie zur Kunst entspringt dieser gedanklichen Schleife, in der Kunster fah-

rung als Vorbild für die Er fahrung des textuellen Verstehens herangezogen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anke Haarmann228

Moment und im Prozess der Aufführung da, wobei die Spielenden zwar Ak-
teure sind, aber gegenüber dem Sein des so in die Welt gespielten Kunstwerks 
zurücktreten. »Das Sein alles Spieles ist stets Einlösung, reine Erfüllung, En-
ergeia, die ihr ›Telos‹ in sich selbst hat«, diagnostiziert er und schlägt den aris-
totelischen Praxisbegriff für die Seinsweise der Kunst vor. Das Aufgeführtsein 
des Werks im Spiel hat für Gadamer dabei bemerkenswerterweise zugleich 
den Charakter der Weltveränderung in der Aufführung, denn »die Welt des 
Kunstwerks, in der ein Spiel sich derart in der Einheit seines Ablaufs voll aus-
sagt, ist in der Tat eine ganz und gar verwandelte Welt […]. Der Begriff der 
Verwandlung soll also die selbständige und überlegene Seinsart dessen, was 
wir Gebilde nennen, charakterisieren.«29 Gadamer nennt das Kunstwerk ein 
»Gebilde«, weil es ein Sein im Vollzug seines Aufgeführtwerdens hat, bei dem 
sich die Dynamik des Spiels als Werk manifestiert und damit »ablöst« vom dar-
stellenden Tun der Spieler. Das Gebilde hat sein Sein in der Praxis dieses Dar-
gestelltwerdens. Die Bestimmung des Werks als ein Spiel beschränkt sich bei 
Gadamer nicht auf die darstellende Kunst. Er entwickelt die praxisästhetische 
Perspektive mit Blick auf die bildende Kunst weiter, indem er den Spielbegriff 
auf die Farbigkeit von Bildern überträgt und von einem »Farbenspiel« schreibt. 
Gadamer meint dabei nicht, »daß da eine einzelne Farbe ist, die in eine andere 
spielt, sondern wir meinen den einheitlichen Vorgang oder Anblick, in dem 
sich eine wechselnde Mannigfaltigkeit von Farben zeigt«.30 Auch die Produkte 
der bildenden Kunst sind in dieser Diagnose wie jene der darstellenden Kunst 
als ephemere Gebilde zu verstehen, deren Anwesenheit durch die Präsenz des 
Farbenspiels erst entsteht und nicht unabhängig von dieser Erfahrung der 
Vielheit von miteinander in Beziehung stehenden Farben existiert. Das Kunst-
werk ist so gesehen kein Gegenstand, sondern die Erfahrung der Anwesenheit 
des Spiels. Und diese Erfahrung der spielerischen Farben und formenden Pra-
xis etabliert eine Kunst, die auf die Betrachter einwirkt.

Auch die rezeptionsästhetische Seite von Gadamers Kunsttheorie ist pra-
xisch, insofern das betrachtende Subjekt die Kunst als solche in der Bewegung 
seiner Erfahrung und als Veränderung an sich selbst wahrnimmt. »Das Kunst-
werk hat vielmehr sein eigentümliches Sein darin, daß es zur Erfahrung wird, 
die den Einzelnen verwandelt. Das ›Subjekt‹ der Erfahrung der Kunst, das was 
bleibt und beharrt, ist nicht die Subjektivität dessen, der sie erfährt, sondern 
das Kunstwerk selber.«31 Gadamer identifiziert mit der Figur des Zuschauers 
ein Subjekt der Betrachtung, das sich durch ein Bei-der-Sache-Sein auszeich-
net. Diese Versenkung in die Sache des Spiels ist die Haltung, innerhalb derer 
ein Verstehen stattfindet. Als versunkener ist der Zuschauer Teil des Gebildes, 

29 | H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode, S. 118.

30 | Ebd., S. 109.

31 | Ebd., S. 108.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Praxisästhetik 229

welches als Zusammenspiel das Kunstwerk ist. Gadamer denkt das künstleri-
sche Werk als das eigentlich Tätige. Künstlerische Werke werden im Spiel ihrer 
Akteure und Elemente geboren und sie verwandeln als tätige die Welt.

In der Gadamerschen Kunsttheorie artikuliert sich eine prozessual ver-
standene und dezentrierte Daseinsform der künstlerischen Werke. Es handelt 
sich um eine praxologische Werk- und Rezeptionsästhetik: Künstlerische Posi-
tionen zeigen sich danach in dem Maße, wie sie als tätige Gebilde aus dem 
Prozess ins Sein kommen. Das prozessuale Sein der Werke wäre eine Praxis 
zu nennen, insofern es auf einer Tätigkeit beruht, die ihren Sinn und Zweck in 
sich selbst hat: dem In-die-Welt-Bringen der künstlerischen Handlung um der 
künstlerischen Handlung willen, die das Werk wie ein Spiel dasein lässt. Die-
ses praxische Verständnis vom Charakter der Kunstwerke entspräche keines-
falls einem l’art pour l’art, mithin keinem monadischen Kunstverständnis, son-
dern einer Kontextkunst mit gesellschaftlichem Auftrag, auch wenn Gadamer 
dies vielleicht so nicht formulieren würde. Doch das Spiel, das die Kunst ist, 
tritt mit der humanen Welt in ein transformatives Zusammenspiel, und nur 
in diesem Zusammenspiel existiert die Kunst. Es handelt sich um ästhetische 
Doppelpässe, die das vermeintlich rezeptive Umfeld als aktiven Teil der künst-
lerischen Praxis benötigen und dabei sich und die soziale Welt kontinuierlich 
verändern. Bei Gadamer ist dieses transformative Zusammenspiel mit den 
Betrachtern ausdrücklich auch ein Verstehensprozess. Verstehend verändern 
sich die Betrachter im Zusammenwirken mit Werken, die ihrerseits nur exis-
tieren, indem das Ensemble ihrer materiellen Elemente für den Betrachtenden 
zusammenspielt.

Für eine praxologische Ästhetik, welche die Kunst als Tätigsein im Blick 
hat, bereitet Gadamers Kunsttheorie das Feld für einen fundamental praxis-
chen Werkbegriff, der das Interaktive und Kontextuelle ebenso wie das Prozes-
suale und Ephemere der Kunst auch in ihrer werkhaften Materialität betont. 
Ein solchermaßen praxischer und dezentrierter Werkbegriff transzendiert den 
Monumentcharakter von Kunstwerken. Nicht Undurchsichtigkeit und Singu-
larität kennzeichnen dann künstlerische Arbeiten, sondern ein unabgeschlos-
sener Spielcharakter und dezentrale Verständnisbewegungen. Anschlussfähig 
für eine praxologische Ästhetik ist daher Gadamers Aufbereitung der Kunst-
werke als einer Praxis, von der wir mitnehmen können, dass Werke das ebenso 
flüchtige wie tätige Spiel ihrer Elemente sind, an dem Verständigungsprozesse 
im Zusammenspiel von Werkformationen und Betrachterdispositionen einen 
wesentlichen Anteil haben.

Wenn wir also in Anschluss an Gadamer nicht nur die Tätigkeiten im Ate-
lier als Kunst betonen, sondern auch die Kunstwerke selber als Praxis verstehen 
wollen, müssen wir uns allerdings auch die Frage stellen, ob tatsächlich – wie 
Gadamer vorschlägt – mit dem aristotelischen Praxisbegriff sinnvoll gearbei-
tet werden kann, wenn es darum geht, in der Bestimmung des prozessualen 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anke Haarmann230

Werks als eines spielerisch in der Welt seienden und weltverändernden wei-
terzukommen. Aristoteles bestimmt die Praxis als eine Handlung, die ihren 
Zweck in sich selbst hat. Diese formale Bestimmung der Selbstzwecklichkeit 
scheint für den spielerischen Werkbegriff in Gebrauch genommen werden zu 
können. In ihrer Bestimmung als flüchtige Aufführung oder als erfahrener 
Vorgang wäre die Kunst als eine Handlung zu verstehen, der es um das Vollzo-
genwerden ihrer selbst als Vorgang einer Darstellung geht. Doch im sechsten 
Buch der Nikomachischen Ethik positioniert Aristoteles die selbstzwecklich ge-
dachte Praxis ausdrücklich in Abgrenzung zur Kunst. Denn Kunst sei eine 
hervorbringende poiesis, die »baut« und die das »Entstehen« betrifft. Diese 
poiesis als Hervorbringen »hat ein Ziel außerhalb seiner selbst, das Handeln 
nicht. Denn das gute Handeln ist selbst ein Ziel«32, schreibt Aristoteles und 
hält fest, dass die Praxis nicht auf Werke hinausläuft, gerade im Gegensatz zur 
poiesis. Diese poiesis habe ihren Ursprung im »Hervorbringenden«, und »da 
nun Hervorbringen und Handeln verschieden sind, so muß die Kunst zum 
Hervorbringen und nicht zum Handeln gehören«.33 Weder um ihrer selbst wil-
len ist diese Kunst bei Aristoteles gedacht, weil nämlich auf physische Werke 
ausgerichtet, noch handelnd sind die Werke und können mitnichten als Pra-
xis bestimmt werden. In einer zentralen Passage seiner Schrift konkretisiert 
Aristoteles, worum es ihm mit dem Praxisbegriff in Abgrenzung zur poiesis 
geht, wenn er resümiert, dass insbesondere »das rechte Verhalten«34 das Ziel 
der selbstzwecklichen Praxis sei. Korrekt könnte man bei Aristoteles zur Ver-
deutlichung der Differenz von poiesis und praxis mithin von einer Tätigkeit als 
Produzieren einerseits und einer Tätigkeit als Verhalten andererseits sprechen. 
Mit dem ›Produzieren‹ im Unterschied zum ›Verhalten‹ wird semantisch die 
Differenz dieser Tätigkeiten verdeutlicht, zugleich aber auch der wesentlich 
politisch-ethische Charakter der handelnden Praxis bei Aristoteles betont. Pra-
xis ist nicht nur ein selbstzweckliches, sondern auch ein tugendhaftes Verhal-
ten. Dieses Verhalten pflegen Individuen um ihrer selbst willen als edle Bürger 
im Rahmen einer politischen Gemeinschaft der Freien.

Was bedeutet aber dieser aristotelische Kontext, aus dem heraus der Praxis-
begriff geboren wurde, für dessen Brauchbarkeit im Rahmen einer praxologi-
schen Ästhetik, der es um die Kunst als tätiges Forschen geht? Anders als bei 
Aristoteles, der die Kunst als téchne vom Gebauten oder Gemeißelten her denkt 
und dabei das Endprodukt fokussiert, das ihm als konstitutiv für die Charak-
terisierung der Tätigkeit des Herstellens gilt, geht es unserer praxologischen 
Ästhetik letztlich um einen symbolischen Kunstbegriff – es geht mithin nicht 

32 | Aristoteles: Nikomachische Ethik, übersetzt und eingeleitet von Olof Gigon, 

Darmstadt 1967, Sechstes Buch 1140b 5-6. 

33 | Ebd., Sechstes Buch 1140a 10-20.

34 | Ebd., Sechstes Buch 1139b 1-5. 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Praxisästhetik 231

um téchne, sondern um signe. Aristoteles denkt über angewandte Kunst nach 
und über den Charakter der Tätigkeit, die zu dieser führt. Er hat ein Feld der 
Hervorbringung im Blick, das im 20. und 21. Jahrhundert vom Design, der 
Architektur oder Ingenieurskunst besetzt wird und dessen Ziel in der Tat die 
Objekte als Beweggründe der Herstellung sind. Man stellt Werke in der Inge-
nieurskunst, dem Bauwesen oder der Gestaltung her, weil sie für die Lebens-
vollzüge des Alltags benötigt werden. Ihre Herstellung hat keinen Zweck in 
sich, sondern eine Gebrauchsfunktion für die Menschen. Kunstwerke, wie wir 
sie für eine praxologische Ästhetik als Handelnde verstehen wollen, sind dem-
gegenüber nicht hervorgebrachte Gegenstände des Gebrauchs, sondern Refle-
xionsvehikel, Kommunikationsmedien oder Erfahrungskatalysatoren – ma-
teriell gewordene Kristallisationen der Auseinandersetzung mit Welt. Wenn 
Gadamer vom Farbenspiel schreibt, aus dem heraus das Kunstwerk für den Be-
trachter zu existieren beginnt, charakterisiert er die Kunst als eine über ihren 
Objektcharakter hinausgehende symbolhaltige Entität, die Verstehen evoziert.

Die entscheidende theoretische Bewegung, die hier zwischen den beiden 
Kunstbegriffen des Aristoteles und Gadamers stattfindet, ist jene von einer 
gegenständlichen Werkästhetik, die auf Objekte schaut, zu einer praxologi-
schen Ästhetik, welche die Materialität der Kunst im Kontext eines ephemeren 
Geschehens verortet, das auf Weltverstehen und Weltverändern ausgerichtet 
ist. Für eine praxologische Ästhetik muss sich die Rede vom praxischen Werk-
sein daher eher an jenem aristotelischen Verständnis von Praxis orientieren, 
das unter selbstzwecklichem Handeln auch das philosophische Betrachten ver-
steht und nicht nur das ethisch gute Verhalten, das in Abgrenzung zur kunst-
fertigen Produktivität bestimmt ist. Auch das kontemplative Philosophieren ist 
bei Aristoteles bekanntlich ein Tun, das sich als Praxis auf sich selbst bezieht. 
Für den Denker der Antike muss das betrachtende Leben der Philosophen so-
gar als die beste aller Praxisformen bestimmt werden, weil diese kontemplative 
Tätigkeit sich selbst in der Beschäftigung mit dem Geistigen erfüllt. Dem bios 
theoretikos geht es um das Reflektieren als Selbstzweck. In Hinblick auf dieses 
reflektierende Verhalten kann von Aristoteles her die Praxis als eine Wahr-
heitshandlung angesprochen werden. Und es ist explizit dieser Begriff der Pra-
xis als einer Wahrheitshandlung, welcher für die praxologische Ästhetik und 
das Verständnis von Kunst als Tätigkeit fruchtbar gemacht werden kann. Aris-
toteles selber reserviert die Wahrheitspraxis für die kontemplative, distanzierte 
und unstoffliche Handlung des theoretischen Räsonierens. Worüber Aristo-
teles – zumindest in diesem Zusammenhang – nicht nachgedacht hat, ist die 
Kristallisation der betrachtenden Reflexion im Spiel der Materie, weswegen 
er das Kunstwerk nur als Produkt, nicht hingegen als Verstehen evozierende 
Handlung denken kann. Die praxologische Ästhetik will demgegenüber die 
Handlung im Kunst-Machens als konstitutiven Prozess beschreiben, der ein 
tätiges In-Beziehung-Setzen und ausdrückendes Einsehen etablieren.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Anke Haarmann232

Während sich also die Kunst in unserer anfänglichen Betrachtung von Ateliers 
als ein Tun zeigte, lässt sich mit den Theorien von Gadamer, Hegel, Fiedler 
oder Hantelmann tatsächlich eine Praxisästhetik auch argumentativ auf den 
Weg bringen. Mithilfe dieser Theorien ist das Praxische der Kunst noch nicht 
abschließend begründet, aber es können werk-, rezeptions- und produktions-
spezifische Elemente einer praxologischen Ästhetik versammelt werden, die es 
plausibel machen, dass bei der Kunst – zumindest auch – von einer Tätigkeit ge-
sprochen werden kann. Kunst ist für Hegel wesentlich durch menschliche Tätig-
keit zuwege gebracht. Mit Fiedler kann künstlerisches Tätigsein als Ausdrucks-
bewegung verstanden werden. Werke sind mit Gadamer in ihrem Spielcharakter 
als eine Praxis verständlich oder mit Hantelmann als performative Setzungen. 
Zusammenfassend formuliert: Die Kunst ist als Praxis durchaus bestimmbar.

Liter atur

Aristoteles: Nikomachische Ethik, übersetzt und eingeleitet von Olof Gigon, 
Darmstadt 1967.

Baumgarten, Alexander Gottlieb: Ästhetik, Teil 1, übers. von Dagmar Mirbach, 
Hamburg 2007.

Bippus, Elke (Hg.), Kunst des Forschens: Praxis eines ästhetischen Denkens, Zü-
rich/Berlin 2009.

Boehm, Gottfried: »Ausdruck als Sprache«, in: Konrad Fiedler, Schriften zur 
Kunst, eingeleitet von Gottfried Boehm, München 1991.

Fiedler, Konrad: »Beurteilung von Werken der Bildenden Kunst« (1876), in: 
ders., Schriften zur Kunst, eingeleitet von Gottfried Boehm, Bd. 1, München 
1991.

–: »Über den Ursprung der künstlerischen Tätigkeit« (1887), in: ders., Schriften 
zur Kunst, eingeleitet von Gottfried Boehm, Bd. 1, München 1991.

–: »Aphorismen«, in: ders., Schriften zur Kunst, eingeleitet von Gottfried 
Boehm, Bd. 2, München 1991.

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode, durchgesehene und erweiterte 
Auflage, Tübingen 1986.

Gludovatz, Karin/Lüthy, Michael/Schieder, Bernhard/Hantelmann, Dorothea 
von (Hg.): Kunsthandeln, Zürich 2010.

Hantelmann, Dorothea von: How to do Things with Art, Zürich/Berlin 2007.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Werke in 20 Bänden, Bd. 13: Vorlesungen über 

die Ästhetik, Frankfurt a.M. 1970.
Nauman, Bruce: »Kunst, die eigentliche Tätigkeit: Ein Interview mit Ian Wal-

lace und Russel Keziere«, in: Christine Hoffmann (Hg.), Bruce Nauman. 
Interviews 1967-1988, Amsterdam 1996, S. 102-117.

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009 - am 14.02.2026, 09:55:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

