Praxisasthetik

Anke Haarmann

»Im Atelier war ich auf mich selbst gestellt«, notiert der Kiinstler Bruce Nau-
man. »Das warf dann die grundlegende Frage auf, was ein Kiinstler tut [...]. An
diesem Punkt riickte die Kunst als Titigkeit gegeniiber der Kunst als Produkt
in den Vordergrund. Das Produkt ist nicht wichtig fiir das eigene Bewusst-
sein.«! Diese Erklirung aus dem Innern des Ateliers legt die Vermutung nahe,
dass aus der Perspektive von Kiinstlerinnen und Kiinstlern die Praxis und
nicht das Werk oder die isthetische Erfahrung des Publikums im Zentrum
dessen steht, was wir in einem vergegenstindlichenden Sinne >Kunst< zu nen-
nen gewohnt sind. Die Kunst miisste mithin von ihrem Titigsein her verstan-
den werden — eine Praxisisthetik wire dem Phinomen angemessen. Doch was
tun Kiinstlerinnen und Kiinstler tatsichlich in ihren Ateliers, und kénnen wir
dieses Tun als konstitutiv fiir die Kunst denken?

Gerade Atelierbesuche im 20. und 21. Jahrhundert lehren uns auf irritie-
rende Weise, dass nicht mehr nur schépferische Handlungen an den Produk-
tionsstitten der Kunst stattfinden, sondern Praktiken angewendet werden, die
jenen von Buchhaltern dhneln. Nicht feuchter Ton, nicht dicke Farbe, nicht
sperriges Holz werden bearbeitet, sondern Konzepte. Das Atelier ist kein Ort
gestischer Schaffensakte. Es ist Biiro und Archiv, Prisentationsstitte und Ver-
sammlungsraum. Das Arrangement von Dingen, die auf Titigkeiten verwei-
sen, welche zur Kunst fithren, muten gewdhnlich an. Die Auslegeordnung der
Dinge verweist auf Kommunikation — doch dabei auch auf die Beziehung von
Dingen und Zeichen. Die kiinstlerische Produktion scheint abgemischt aus
diversen Sequenzen des Fern- und Nahsehens, dem Ergreifen und Ergriffen-
sein von Bildern und Situationen, dem Lesen in kulturellen Traditionen und
Ermessen von gesellschaftlichen Riumen, dem Kommunizieren durch das

1 | Bruce Nauman: »Kunst, die eigentliche T&tigkeit: Ein Interview mit lan Wallace und
Russel Keziere«, in: Christine Hoffmann (Hg.), Bruce Nauman. Interviews 1967-1988,
Amsterdam 1996, S. 102-117, hier S. 113, zitiert nach Elke Bippus (Hg.), Kunst des
Forschens: Praxis eines dsthetischen Denkens, Ziirich/Berlin 2009, S. 11.

https://dol.org/10:14361/9783839427865-009 - am 14.02.2028, 08:55:51. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

216

Anke Haarmann

Filmen, Zeichnen, Fotografieren, dem Austauschen von Bildern, Verschicken
von Texten oder Agieren im Kontext. Ein stetes und mitunter kleinteiliges Ge-
ben und Nehmen von immateriellen und materiellen Symbolen, die sich im
Prozess des Bearbeitetwerdens zu Kunst als einer Position verklumpen. Wih-
rend der Austausch mit der Welt in den Ateliers durch verschiedene Mittel und
Handlungsweisen vonstattengeht, bilden sich in der kiinstlerischen Arbeit
Darstellungen, Bilderserien, performative Ideen. Im kiinstlerischen Produk-
tionsprozess >bildert« sich gleichsam eine kiinstlerische Position im Prozess
der Bildproduktion durch das Erstellen, Priifen, Herausstellen, Verwerfen,
Entwickeln, Arrangieren, Modifizieren, Verbinden und Prisentieren von Dar-
stellungselementen. So kénnten wir — auch ohne handwerkliche Schaffensge-
sten annehmen zu miussen — das Titigsein im Atelier herausschilen und in
seinen materiellen und immateriellen Komponenten beschreiben.

Entgegen dieser Atelierbeobachtung, die das kiinstlerische Tun zu fassen
versucht, und entgegen der Selbstdiagnose des Kiinstlers Nauman wurde die
Kunst allerdings in der Philosophie seit der Antike tendenziell von den Werken
her gedacht oder die 4sthetischen Erfahrungen des Publikums standen hiufig
im Mittelpunkt der Betrachtung. Die kiinstlerischen Arbeitsweisen spielten
gegeniiber den werkhaften Dingen und den isthetischen Erfahrungen eine
eher marginale Rolle in der Asthetik. Erst die Kunsttheorie des 21. Jahrhun-
derts scheint eine praxologische Wende? zu vollziehen und reagiert damit auf
das zeitgendssische kiinstlerische Selbstverstindnis, aber auch auf eine offen-
sichtliche Verschiebung im Kunstfeld der Gegenwart. Die Kunst ist durch per-

2 | Einige kurze Anmerkungen zum Begriff und zur Schreibweise des »Praxologischen«
sollen hier Missverstandnisse vermeiden helfen: Die »praxélogie« wird als Fachbegriff
dem franzdsischen Soziologen Pierre Bourdieu zugeschrieben, der diesen Terminus je-
doch im Gegensatz zu seinen Begriffen des »Feldes« oder des »Habitus« nicht systema-
tisiert und eher von einer»Theorie der Praxis« (théorie de la pratique), dem »praktischen
Sinn« (sense pratique), den»praktischen Griinden« (raisons pratiques) oder einer»Theo-
rie des Handelns« (théorie de I'action) schreibt. Bourdieus Reflexionen zu den Praktiken
menschlichen Handelns sind dabei der Erkldrung der Reproduktion sozialer und symbo-
lischer R&ume gewidmet. Sehr viel ausdriicklicher als Bourdieu, aber weniger bekannt
entwickeln die Autoren Ludwig von Mises und Tadeusz Kotarbiriski den Begriff der»Pra-
xeologie« bzw. »Praxiologie«. In beiden Féllen geht es unter den sehr verschiedenen Ge-
sichtspunkten der Effizenz oder der Rationalitdt des Handelns um Theorien im Kontext
der Arbeits- und Wirtschaftswissenschaften. Demgegeniiber verwendet der vorliegen-
den Text den Begriff der »Praxologie« (ohne é, e oder i) weder mit soziologischen noch
mit 6konomischen Erkldrungsabsichten, sondern um Charakteristika der Kunst (bzw.
praxologisch formuliert: des Kunstens) unter praxischen Gesichtspunkten beschreibbar
zu machen - gewissermafien in einem schwachen ontologischen Sinne, um das Sein der
Kunst als ein Tatigsein zu verstehen.

https://dol.org/10:14361/9783839427865-009 - am 14.02.2028, 08:55:51. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Praxisasthetik

formative Arbeiten prozessorientierter geworden, was ein an der Praxis orien-
tiertes Nachdenken iiber das Phinomen motiviert.

Bei genauerer Betrachtung der Theoriegeschichte war allerdings eine pra-
xologische Ausrichtung der Kunstphilosophie durchaus schon 1750 bei Alex-
ander Gottlieb Baumgarten, dem Begriinder der Asthetik als philosophischer
Disziplin, zumindest angelegt, wenn dieser die Asthetik als eine »Kunst des
schénen Denkens« bezeichnet und vorhat, in seiner »praktischen Asthetik«
die Titigkeit dieses schonen Denkens als Praxis der Kunst zu beschreiben.?
Baumgarten bedurfte zu diesem praxologischen Verstindnis der Kunst keiner
aktionistischen Performancekunst. Doch leider wurde der praktische Teil sei-
ner Asthetik nie vollendet, und so heftete sich keine praxisisthetische Denk-
tradition an diese besondere Ausrichtung seiner Theorie. Mit Baumgarten
kann allerdings eine philosophische Fihrte aufgenommen werden, um die
verschiedenen praxisisthetischen Spuren in der Geschichte der Kunstphiloso-
phie aufzuspiiren. So denkt neben Baumgarten auch Konrad Fiedler die Kunst
von der Titigkeit der Kiinstler her, und sein Text »Uber den Ursprung der
kiinstlerischen Titigkeit« aus dem Jahre 1887 ist mit dem Begriff der »Aus-
drucksbewegung« als theoretischer Bestimmung des kiinstlerischen Tuns fiir
die Kunstler seiner Zeit zentral geworden. Eine weitere praxisorientierte Linie
in der Asthetik fithrt von Georg Wilhelm Friedrich Hegels Kunstbegriff zu den
schon erwihnten praxologisch ausgerichteten Kunsttheorien der Gegenwart.
Hegel legt seiner Asthetik zugrunde, dass das Kunstwerk kein Naturprodukt
sei, sondern durch menschliche Titigkeit zuwege gebracht wird, um an der
Arbeit der Kiinstler die Vershnung von sinnlichem Schaffen und geistigem
Tun auseinanderzusetzen. Im Feld der gegenwirtigen Kunsttheorien hallt die-
ser Hegelsche Theorieansatz in Analysen wider, die in der Gegenwartskunst
die performative Arbeit am Gewordensein von Wirklichkeit hervorkehren.
Hans-Georg Gadamer denkt schliefSlich die Kunst in ihrem spielenden Sein
als eine kontinuierlich tdtige Praxis und entwickelt auf diese Weise eine pra-
xologische Werktheorie. Es scheint so zu sein, dass die bei Baumgarten aufge-
nommene Fihrte tatsichlich zu praxisdsthetischen Spuren bei Hegel, Fiedler,
Gadamer oder Kunsttheorien der Gegenwart fithrt — Spuren, deren detaillierte
Verfolgung sowohl produktionsorientierte wie werkorientierte Aspekte einer
Praxisisthetik zusammenzutragen verspricht.

»Das Kunstwerk sei kein Naturprodukt, sondern durch menschliche T-
tigkeit zuwege gebracht.«* Georg Wilhelm Friedrich Hegel vertritt in seinen
Vorlesungen iiber die Asthetik diese wie es scheint banale Auffassung, dass die

3 | Vgl. Alexander Gottlieb Baumgarten: Asthetik, Teil 1, bers. und hg. von Dagmar
Mirbach, Hamburg 2007.

4 | Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Werke in 20 Bénden, Bd. 13: Vorlesungen (iber die
Asthetik, Frankfurt a.M. 1970, S. 44.

https://dol.org/10:14361/9783839427865-009 - am 14.02.2028, 08:55:51. - Open Acce

217


https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

218

Anke Haarmann

Kunst weder vom Himmel falle noch aus dem Boden wachse, sondern das Re-
sultat humaner Aktivititen sei. Die Feststellung findet entsprechend ihrer ver-
meintlichen Trivialitit Niederschlag unter der Rubrik der »gewohnlichen Vor-
stellungen von der Kunst« in der Einleitung der Asthetik, und sie dient Hegel
im Wesentlichen dazu, eine Zisur zum Naturschénen zu markieren. Das Na-
turschone und das Kunstschone unterscheiden sich durch die Differenz ihrer
Urspriinge; dieses ist in bewusster menschlicher Tatigkeit erzeugt, jenes ist
im geistlosen Prozessen geworden.’ Auch der Kunsttheoretiker Konrad Fiedler
beginnt ein halbes Jahrhundert spiter seine »Beurteilung von Werken der Bil-
denden Kunst« mit dieser wesentlichen Unterscheidung zwischen gefundener
Natur und gemachter Kunst, wenn er schreibt, »die Beurteilung eines Kunst-
werks, als eines Erzeugnisses menschlicher Kraft, muf} von anderen Voraus-
setzungen ausgehen, als die Beurteilung eines Naturproduktes«.® Es scheint,
dass in der Asthetik die praxologische Aufmerksamkeit auf die T4tigkeit der
Kiinstler in dem Mafle erwacht, wie sich der Fokus verschiebt von der Katego-
rie des wahrnehmbaren Schonen hin zur Kategorie der Herkunft der Objekte.
Hegel wie Fiedler interessieren sich dafiir, wie etwas wird, und nicht nur, wie
wir es erfahren, weil die Genese dessen, was wir erfahren, der Sache nicht du-
Rerlich bleibt. Asthetische Erfahrung wird zu einem Faktor zweiter Ordnung,
die hinter den Faktor der Entstehungsweise des zu Erfahrenden zurticktritt.
Warum kommt es zu dieser Perspektivverschiebung, in deren Folge sowohl die
Natur wie auch die Schonheit in der Asthetik an Bedeutung verlieren, zugleich
aber die kiinstlerische Praxis und die epistemologischen Qualititen des Kunst-
werks an Gewicht gewinnen? Hegel wie Fiedler interessieren sich fiir Asthetik
unter dem Gesichtspunkt einer produktiven Epistemologie. Beide gehen davon
aus, dass der Mensch sich und die Welt nicht durch passive Anschauung er-
kennt, sondern durch das produktive Herausarbeiten. Es ist daher die inten-
tionale Arbeit als Wahrheitspraxis, welche diese Theoretiker an der Asthetik
fesselt und damit die Kunst und nicht die Natur sowie die Tdtigkeit und nicht
die Schonheit in Betrachtung ziehen lisst.

Bleiben wir einen Moment bei Hegel. Dem Architekten des absoluten Geis-
tes geht es in seiner Asthetik um die Darstellung von eben diesem. Den Geist
aber findet Hegel in der Kunst insofern, als diese als humanes Produkt erkannt
wird. Anders als die (schone) Natur, die ein materiell Gegebenes ist, erweist
sich die schone Kunst fiir Hegel als ein aus dem Geiste gemachtes Materielles.

5 | FiirHegel bedeutet dies, »dafl das Kunstschdne hdher stehe als die Natur. Denn die
Kunstschénheit ist die aus dem Geiste geborene und wiedergeborene Schonheit [...]«
(ebd., S. 14).

6 | Konrad Fiedler: »Beurteilung von Werken der Bildenden Kunst« (1876), in: ders.,
Schriften zur Kunst, hg. und eingeleitet von Gottfried Boehm, Miinchen 1991, Bd. 1,
S. 1.

https://dol.org/10:14361/9783839427865-009 - am 14.02.2028, 08:55:51. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Praxisasthetik

Was uns an dieser Hegelschen Grundauffassung zum geistig durchwirkten
Charakter der materiellen Kunst interessiert und was fiir eine gegenwirtige
praxologische Asthetik inspirierend wirkt, ist zweierlei: die Aufmerksamkeit
auf das Tdtige im Kiinstlerischen im Allgemeinen und die Bestimmung die-
ses Tatigen als eines Reflexiven im Besonderen. Hegel geht es bei seiner Auf-
merksamkeit auf die Tatigkeit in der Kunst nicht um die gleichsam gedan-
kenlose intuitive schopferische Begeisterung von Kunstschaffenden, die sich
vom Genius besessen am Material dynamisch abarbeiten. Es geht ihm aus-
driicklich nicht um die handwerklichen Titigkeiten im Kiinstlerischen. An-
ders gesprochen: Die Kunst wird nicht zur Praxis durch die »blofe bewufitlose
Fertigkeit«’ des Kiinstlers in seiner Betitigung an feuchtem Ton, dicker Farbe
oder sperrigem Holz. Hegel geht es um die Kunst als ein Produkt geistiger
Tiatigkeit, in deren Folge das Werk als sinnlich wahrnehmbares Ergebnis in
Erscheinung tritt. Es geht ihm um die Idee im Kunstwerk. Im kiinstlerisch
gewordenen Erzeugnis schligt sich geistige Anschauung sinnlich nieder. Mit
der Kunst wird eine Praxis nambhaft, die als Wahrheitspraxis fiir Hegel relevant
ist. Das Werk ist nicht einfach da, sondern Effekt geistiger Arbeit, darin aber
Verkérperung kultureller Anschauungen, die sich in ihm sinnlich kommuni-
zieren.® Kunst ist — unter diesem Blickwinkel betrachtet — eine epistemologisch
gehaltvolle Praxis, die nicht allein physisch, sondern auch geistig wirkt und
die durch die Titigkeit des Kunst-Machens humanes Selbstverstindnis aus-
zudriicken vermag.’ In den Worten Hegels, der damit schon im 19. Jahrhun-
dert die rein sinnliche Dimension des materiellen Werks zuriickweist und das
Konzept in den Mittelpunkt der dsthetischen Betrachtung riickt: »[D]ie Seite
duferlicher Existenz ist es nicht, die ein Werk zu einem Produkt der schénen
Kunst macht; Kunstwerk ist es nur, insofern es, aus dem Geiste entsprungen,
nun auch dem Boden des Geistes angehért, die Taufe des Geistigen erhalten
hat und nur dasjenige darstellt, was nach dem Anklange des Geistes gebildet
ist.«!® Aus dem Geiste aber »springt« das Werk und »bildet sich« durch das
titige Ins-Werk-Setzen der Kuinstlerinnen und Kunstler — so kénnte man den

7 | G. W. F. Hegel: Vorlesungen iiber die Asthetik, S. 62.

8 | Vgl. ebd., S. 21: »In Kunstwerken haben die Volker ihre gehaltreichsten inneren
Anschauungen und Vorstellungen niedergelegt, und fiir das Verstandnis der Weisheit
und Religion macht die schdne Kunst oftmals, und bei manchen Vdlkern sie alleine,
den Schliissel aus. Diese Bestimmung hat die Kunst mit der Religion und Philosophie
gemein, jedoch in der eigentiimlichen Art, dafl sie auch das Hochste sinnlich darstellt
und es mit der Erscheinungsweise der Natur, den Sinnen und der Empfindung né&her
bringt.«

9 | Vgl.ebd., S. 28: Der Kunst »ihre wahrhafte Aufgabe [ist es], die hdchsten Interessen
des Geistes zum BewuRtsein zu bringen.«

10 | Ebd., S. 48.

https://dol.org/10:14361/9783839427865-009 - am 14.02.2028, 08:55:51. - Open Acce

219


https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

220

Anke Haarmann

praxisisthetischen Effekt von Hegels Kunsttheorie zusammenfassen. Kunst
ist human gebildeter, sinnlich wahrnehmbarer, materialisierter Ausdruck des
kulturellen Geistes. Insofern bringt die Kunst kulturelles Selbstverstindnis
und damit die Wahrheit einer gegebenen Zeit handelnd zum Ausdruck.

Die hier vorgestellte Lektiire der »Vorlesungen iiber die Asthetik« will vor
allem zwei Gedanken Hegels fruchtbar machen fiir ein gegenwirtiges Ver-
stindnis von Kunst als einer Titigkeit: erstens den Gedanken, dass sich Kon-
zept, Idee oder auch Geist im Kunstwerk kommunizieren, dass mithin die
Kunst Anteil an der kulturellen Wahrheitsartikulation hat, und zweitens den
Gedanken, dass dieses spezifische kommunikative Material, das da als Kunst-
werk aus der kiinstlerischen Praxis entsteht, ein wesentlich erarbeitetes, ge-
wordenes, produziertes ist. Dieser Produktcharakter, der auf die Verfahren der
kiinstlerischen Werkerzeugung verweist, erlaubt es letztlich, abzusehen vom
ausschliefllichen Blick auf die Werke als Objekte und hinzusehen auf die Ti-
tigkeiten der Akteure der Kunst, die als Wahrheitspraktiker kenntlich werden.

Wenn mit Hegels praxischem Kunstverstindnis geistige Arbeit und kérper-
liche Titigkeit in der Gestaltung von Materie zusammenfallen, tritt schon im
19. Jahrhundert eine bemerkenswert konzeptuelle Anforderung an die Form-
Inhalt-Relation der Kunst zutage. Kunst bestimmt sich fiir Hegel nicht durch
irgendeine besondere Materie, wie etwa die Farbe auf Leinwand oder den Mar-
mor als Figur. Obwohl Hegel die Phantasie zu einem erweiterten Kunstbegriff
fehlte, ist doch aus der Logik der Hegelschen Bestimmung heraus die Kunst
nicht als Malerei, Bildhauerei oder Klangwerk bestimmt, sondern durch das for-
mal angemessene Ins-Werk-Setzen einer Idee — Konzeptkunst gewissermafien.
Entsprechend dieser konzeptuellen Form-Inhalt-Relation des Kiinstlerischen

»ergibt sich sogleich nach der Seite des Inhalts, dafl die schone Kunst nicht kdnne in
wilder Fessellosigkeit der Phantasie umherschweifen, denn die geistigen Interessen
setzen ihr fiir ihre Inhalte bestimmte Haltepunkte fest, mégen die Formen und Ge-
staltungen auch noch so mannigfaltig und unerschdpflich sein. Das gleiche gilt fiir die
Formen selbst. Auch sie sind nicht dem blofen Zufall anheimgegeben. Nicht jede Ge-
staltung ist fahig, der Ausdruck und die Darstellung jener Interessen zu sein, sie in sich
aufzunehmen und wiederzugeben, sondern durch einen bestimmten Inhalt ist auch die
ihm angemessene Form bestimmt.«!!

Fiir Hegel fithrt dieser Anspruch an ein »wahrhaftes« Entsprechungsverhilt-
nis von Idee und Darstellung zu der bekannten Diagnose, dass in der klassi-
schen griechischen Antike die Kunst zu ihrer Vollendung kam, weil die figiir-
liche Form der antiken Skulptur dem kulturellen Selbstverstindnis der Zeit
entsprach und mithin die antike Idee der Humanitit als Figur mit der Materie

11 | Ebd., S. 28f.

https://dol.org/10:14361/9783839427865-009 - am 14.02.2028, 08:55:51. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Praxisasthetik

der Figurine zusammenfiel. »Der menschliche Korper gilt in der klassischen
Kunstform nicht mehr blof als sinnliches Dasein, sondern als Dasein und Na-
turgestalt des Geistes.«'? Ubertragen auf die Gegenwart des 21. Jahrhunderts,
in der wir es mit einer umfassenden visuellen Kultur zu tun haben, konnte
die Frage gestellt werden, inwiefern diese gegenwirtige und fundamentale
Kultur des Ikonischen gleichsam als »Dasein und Naturgestalt des Geistes«
angesehen werden koénnte und ihren formal angemessenen Darstellungsraum
in der visuellen Kunst findet. Inspiriert von Hegels Konzept einer gegenseiti-
gen Durchdringung von Idee und Darstellung konnte es der gegenwirtigen
bildenden Kunst darum gehen, durch menschliche Titigkeit die Idee der vi-
suellen Kultur mittels der Bearbeitung und Formierung von Materie heraus-
zuarbeiten. Die Wahrheitspraxis der Kunst ist in der Hegelschen Auffassung
allerdings eine Titigkeit, in der die Wahrheit nur sinnlich reformuliert und
nicht eigens erforscht wird. Fiir Hegel entdeckt der kiinstlerisch Tétige durch
sein Schaffen nichts, sondern er hat sein Wissen tiber das humane Selbstver-
stindnis von woanders her und bringt es nur in Form. Die dargestellte Idee
wird in der kiinstlerischen Arbeit geformt — nicht entdeckt. Eine praxologische
Asthetik kann auf Hegel aber insofern zuriickgreifen, als dessen Vorlesungen
das Augenmerk auf die titigen Verfahren der Kunst lenken und diese Verfah-
ren als wesentlich fiir die Kunst bestimmen. Die reflexiv-physische Arbeit im
Atelier kennzeichnet die Kunst und differenziert sie von Dingen, die vielleicht
isthetisch, nicht aber humanen Ursprungs sind.

Konrad Fiedler geht weiter: Fiir ihn ist Kunst nicht alleine durch die humane
Tiatigkeit bestimmt, sondern diese erweist sich als dsthetischer Erkenntnispro-
zess. »Die Kunst tritt ebenso notwendig wie die Wissenschaft in dem Augen-
blick auf, in dem der Mensch fiir sein erkennendes Bewufitsein die Welt zu
schaffen gezwungen ist.«!* Kunst, Daseinsgestaltung und Erkenntnis fallen in
Fiedlers praxologischer Kunsttheorie zusammen. Der Kunsttheoretiker, der so
viele Kuinstler seiner Zeit beeinflusst hat, aber wenig Einfluss auf die Geschich-
te der Asthetik hatte, weist in der Bestimmung dessen, was Kunst ausmacht,
nicht nur die Werk- oder Rezeptionsisthetiken zurtick, die von den Produk-
tionsprozessen in der Kunst absehen. Fiedler pariert auch die bourgeoise Vor-
stellung von der Kunst als einer tiberschiissigen Dekoration. Bildende Kunst ist
nicht Ornament, sondern humane Notwendigkeit als Wahrheitspraxis.
Intensiver noch als Hegel setzt sich Fiedler tatsichlich im Detail mit dem
spezifischen Charakter der Kunst als einer Titigkeit auseinander. Er versucht
zu bestimmen, warum die Kunst als titige kulturelle Praxis verstanden wer-
den muss — weil sie nimlich einem notwendig gestaltenden menschlichen Er-

12 | Ebd., S. 110.
13 | K. Fiedler: »Beurteilung von Werken der Bildenden Kunste, S. 31.

https://dol.org/10:14361/9783839427865-009 - am 14.02.2028, 08:55:51. - Open Acce

221


https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

222

Anke Haarmann

kenntnisbediirfnis entspringt —, und was das Besondere dieser kiinstlerischen
Tatigkeit ausmacht — namlich ihre »psychophysische« Qualitit. Fiedlers zentrale
Schriften beanspruchen, die bildende Kunst"* insgesamt auf die sinnstiftenden
Aktivititen der Kunstschaffenden zuriickzufiihren und abzusehen von den Wer-
ken oder den Erfahrungen der Betrachter. In den Aphorismen fasst er seinen
praxistheoretischen Ansatz zusammen, wenn er schreibt: »Die Missverstind-
nisse der bisherigen Kunstphilosophie kommen daher, dafl die Kunst von der
Seite der Wirkungen aufgefasst worden ist und man aus der Wirkung auf die Art
der Entstehung zuriickgeschlossen hat [...]. Im Gegensatz dazu muf eine beson-
nene Kunstphilosophie die Kunst von der Seite ihrer Entstehung fassen [...].«!
Kunst ist die kiinstlerische Titigkeit der Kiinstlergemeinde —so lie3e sich die Ar-
gumentation zum Charakter der Kunst zusammenfassen —, wihrend die dsthe-
tischen Erfahrungen der Betrachter — die Wirkungen der Kunst — zweitrangig
werden. Auch die Werke stellen sich fiir Fiedler vor dem Hintergrund des Pri-
mats der kiinstlerischen Handlung nur als momenthafte Kristallisationspunkte
des gestaltenden Ausdrucks dar. Die Kunstdinge markieren nicht das Wesen der
Kunst: »Die geistige kiinstlerische Tdtigkeit hat kein Resultat, sondern sie ist das
Resultat.«'® Der fortlaufende Prozess kiinstlerischer Titigkeiten ist im Rahmen
dieser Betrachtungsweise das praxische Wesen der Kunst.

Fiedlers Beurteilung der bildenden Kunst kulminiert in der bekannten
Vokabel der »Ausdrucksbewegung«. Die Idee zur »Ausdrucksbewegung«
greift er aus philosophischen Theorien zur Wirkungsweise der menschlichen
Sprache auf” und entwickelt anhand dieses Begriffs eine Theorie zum spezi-
fischen Charakter des kiinstlerischen Tuns als einer zugleich geistigen wie
kérperlichen und produktiven Artikulation. Die Ausdrucksbewegung ist eine
innere Arbeit des Bewusstseins und ein korperliches Verfahren, das sich iu-
Rerlich wahrnehmen lisst. Sie manifestiert sich in Dingen und steigert dabei
zugleich die Vorstellungswelt des Bewusstseins. Die Ausdrucksbewegung ist
dabei nicht als Abfolge von zunichst geistiger Reflexion und anschliefRender
physischer Handlung zu verstehen, denn' »der Sinn der Ausdrucksbewegung
kann [...] nicht der sein, daf} sich ein Inhalt geistiger Herkunft in seiner Bewe-
gung korperlicher Organe ein Zeichen seines Daseins, einen Ausdruck seiner
Bedeutung verschaffte, vielmehr kénnen wir in der Ausdrucksbewegung nur

14 | Fiedlers Schriften beziehen sich nur auf die bildende Kunst.

15 | Konrad Fiedler: »Aphorismen, in: ders., Schriften zur Kunst, hg. und eingeleitet
von Gottfried Boehm, Miinchen 1991, Bd. 2, S. 48, § 82.

16 | K. Fiedler: »Beurteilung von Werken der Bildenden Kunste, S. 34.

17 | Vgl. Konrad Fiedler: »(Uber den Ursprung der kiinstlerischen Tétigkeit« (1887), in:
ders., Schriften zur Kunst, hg. und eingeleitet von Gottfried Boehm, Miinchen 1991, Bd.
1, S. 115 bzw. die einleitenden Anmerkungen von Boehm, »Ausdruck als Sprachee, in
welcher der Einfluss Humboldts auf Fiedler hervorgehoben wird (ebd., S. XIII).

https://dol.org/10:14361/9783839427865-009 - am 14.02.2028, 08:55:51. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Praxisasthetik

eine Entwicklungsstufe eines psychophysischen Prozesses anerkennen«®, so
Fiedler. Die so bestimmte Ausdrucksbewegung transzendiert als prozessuale
»Bewegung« und mentaler »Ausdruck« in der bildenden Kunst den Leib-Seele-
Dualismus, indem sie als fortlaufende Entwicklung zugleich seelischer wie
korperlicher Vorginge angenommen wird. Entscheidend ist in diesem Prozess
der Chiasmus, mit dem sich fiir Fiedler korperliches Gestalten und geistiges
Bewusstwerden {iberkreuzen und dabei zugleich Sachen und Einsichten pro-
duzieren.

Fiir die Formulierung einer Praxisisthetik stellt sich durchaus die Frage,
inwiefern die Vokabel der »Ausdrucksbewegung« nutzbar gemacht werden
kann fiir ein gegenwirtiges Verstindnis von kiinstlerischer Praxis, weil das
Wort auf semantischer Ebene einen reflexiv-aktiven Charakter des kiinstle-
rischen Tuns artikuliert. Im Verhiltnis zu den gegenwirtig gebriuchlichen,
jedoch technisch klingenden Termini von »kiinstlerischen Verfahren« oder
»Arbeitsweisen« bietet sich die »Ausdrucksbewegung« einerseits als Begrift-
lichkeit fiir eine gleichsam inhaltsschwere Praxis an. Andererseits konnotiert
die Fiedlersche Vokabel mit dem »Ausdruck« eine eher idiosynkratische Ex-
pression, bei der sich vor allem das individuelle Bewusstsein des titigen Kiinst-
lers selber erweitert.

Die fiir das Verstindnis der Kunst so zentrale Titigkeit der psychophysi-
schen Ausdrucksbewegung kann fiir Fiedler aber in keinem Fall als zufilliger,
persénlicher kultureller Luxus angesehen werden. In der Kunst habe sich ein
menschliches Grundbediirfnis ausdifferenziert, nimlich das Bediirfnis, die
sinnliche Welt in der Gestaltung zu kliren. Kunst ist ein notwendiger psycho-
physischer Erkenntnisprozess, um die Welt zu verstehen — und mehr noch: Die
Welt wird durch die kiinstlerische Titigkeit iberhaupt in ihr Dasein gefiihrt.
Jede Person, so Fiedler, hat ein Formungsbediirfnis als Erkenntnisreflex in
sich, und Kunstschaffende sind mittels der Verfeinerung und Ausdifferenzie-
rung ihrer Formungskompetenzen nur kulturelle Experten. Sie sind Spezia-
listen wie auch Wissenschaftler, deren Titigkeit ihrerseits auf dem kulturellen
Fundament forschender humaner Neugier fufét. »Die kiinstlerische Tatigkeit
beginnt«, so Fiedlers Diagnose zum gestaltenden Welt-Verstehen, »wo der
Mensch sich der Welt ihrer sichtbaren Erscheinung nach, als einem unendlich
Ritselhaften gegeniibergestellt findet, wo er, von einer inneren Notwendigkeit
getrieben, die verworrene Masse des Sichtbaren, die auf ihn einstiirmt, mit der
Macht seines Geistes ergreift und zum gestalteten Dasein entwickelt.«"

Fiedler stellt sich im Rahmen seiner Theorie zur Titigkeit der Kiinstler
durchaus die fiir eine praxologische Asthetik des 21. Jahrhunderts relevante
Frage, wodurch der titige Verstehensprozess in der Kunst vonstattengeht und

18 | K. Fiedler: »Uber den Ursprung der kiinstlerischen Tatigkeite, S. 116.
19 | K. Fiedler: »Beurteilung von Werken der Bildenden Kunste, S. 32.

https://dol.org/10:14361/9783839427865-009 - am 14.02.2028, 08:55:51. - Open Acce

223


https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

224

Anke Haarmann

in welcher Erkenntnis er miindet: Primisse seiner dsthetischen Erkenntnis-
theorie ist die Produktivitit des Verstehens, und diese epistemische Produkti-
vitit macht es plausibel, in der Kunst eine vorziigliche Praxis zu vermuten, die
auf das verstehende Herausbilden von Welt ausgerichtet ist. Seiendes ist fiir
Fiedler im Wesentlichen erst als Gebildetes verstindlich, und das Kunstfeld ist
die Werkstitte der verstindigen Gestaltung von Welt:

»Der Blick in die innere Werkstatt, in der die Bestandteile des Weltbildes erst entstehen
missen, wenn sie ein Sein fiir uns gewinnen sollen, Idsst uns nicht einen festen Besitz
an fertigen Gestalten gewahren, vielmehr enthillt sich ihm ein rastloses Werden und
Vergehen, eine Unendlichkeit von Vorgdngen, in denen die Elemente alles Seins in den
mannigfaltigen Arten auf den mannigfachsten Stufen ihrer Verarbeitung erscheinen,
ohne daB das fliichtige, sich immer erneuernde Material jemals zu festen, unverdnder-
lichen Formen erstarrte [...].«%°

Hier kommt ein weiterer Aspekt der Fiedlerschen Kunsttheorie zum Tragen,
der neben die Feststellung, dass Welt als Gestaltete erst Sein fiir uns Menschen
gewinnt, jene andere Diagnose stellt, dass nimlich dieser Gestaltungsprozess
zugleich unendlich ist. Die auf uns einstiirmende und zur Durcharbeitung
einladende Welt verindert sich stetig, und mit ihr ist die kiinstlerische Ge-
staltungstitigkeit zu immer neuer Arbeit getrieben. Kein kiinstlerisches Ver-
fahren bekommt die Welt abschlieRend zu fassen oder vermag endgiiltiges
Bewusstsein zu schaffen. Kein Werk hat Dauer. Im Zentrum der kiinstleri-
schen Ausdrucksbewegung steht daher nicht das Werk als Ziel, sondern der
Prozess, mit dem sich Kunstschaffende durch die veranderliche und mannig-
faltige sinnlich Welt formend durcharbeiten. »Die Tatigkeit ist eine unendli-
che, fasst Fiedler zusammen; »sie ist ein bestindiges unabldssiges Arbeiten
des Geistes, die Welt der Erscheinungen im eigenen Bewufdtsein zu immer
reicherer Entfaltung, zu immer vollendeterer Gestaltung zu bringen.«* Matrix
dieses stetigen Prozesses kiinstlerischer Titigkeit ist die Annahme, dass alles
Sein relativen Charakters sei und entsprechend das humane Grundbediirfnis
der erkennenden Gestaltung zu keinem abschlieffenden Kristallisationspunkt
komme. Vor dem Hintergrund dieser Grundannahmen zum produktiven und
rastlosen Erkenntnisprozess tritt die kiinstlerische Titigkeit als sowohl seins-
verstehend wie auch seinsbildend auf. Kunst als Titigkeit ist die notwendige
Antwort auf das wahrnehmbare Sein als etwas Verinderliches. Kiinstlerische
Tadtigkeit generiert fortlaufend und notwendig bewusstseinsbildende Gestal-
tung. Kunst kann daher fiir Fiedler und entgegen der Tradition in der Asthetik,

20 | K. Fiedler: »Uber den Ursprung der kiinstlerischen Tétigkeit«, S. 119.
21 | K. Fiedler: »Beurteilung von Werken der Bildenden Kunste, S. 35.

https://dol.org/10:14361/9783839427865-009 - am 14.02.2028, 08:55:51. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Praxisasthetik

am Bild das Abbild zu betonen, auch niemals blofs Nachahmung sein, sondern
schafft Neues.

»Der geheime Sinn dessen, was vorgeht, indem sich das innere Geschehen, welches
unser BewuBtsein von sichtbaren Dingen bildet, gleichsam verbreitet auf die Aus-
drucksorgane und etwas hervorbringt, was wiederum nur von dem Gesichtssinn wahr-
genommen werden kann, ist ein ganz anderer, tieferer und weittragenderer, als der einer
miBigen und unvollkommenen Nachahmung von etwas bereits Vorhandenem.«?2

Das geschaffene Neue tritt dann als »tieferer und weittragender« verstandenes
Sein in das kiinstlerische Bewusstsein. Erkenntnis findet mithin durch diesen
Prozess der formenden Erschaffung von physisch wahrnehmbarer Welt statt:
»Was der Kiinstler im Fortschritt seiner Arbeit erlebt, ist, daR er in sich ein
Bewufitsein entstehen und sich entwickeln sieht, wie er es sonst nicht ken-
nen lernen kann.«* Es wird also auch deutlich, dass Fiedler nicht allein die
Kunst als kiinstlerische Titigkeit bestimmt, sondern auch dem Kunstler durch
dessen Arbeitsprozess einen Erkenntnisgewinn als Bewusstseinserweiterung
zumutet. Jene durch die Kunstpraxis herausgearbeitete sWahrheit« erweist sich
damit allerdings als subjektiv.

Fiedler will uns aber immerhin darauf aufmerksam machen, dass wir die
Kunst nicht verstehen, wenn wir die Titigkeit des Kunst-Machens nicht zur
Kenntnis nehmen, die hinter jedem Werk als fortlaufender Einsichtsprozess
zu finden ist. Bei ihm wird das Werk als zweitrangig erkannt, wihrend die
Praxis der Formungsarbeit als humaner Selbstverstindigungsprozess im Zen-
trum steht. Mit den Positionen von Hegel und Fiedler ist der Schwerpunkt
auf die praxisisthetische Bestimmung der Kunst als Titigkeit oder Ausdrucks-
bewegung gelegt. Die Verfahren des sinnhaften und sinnstiftenden Tuns als
Daseinsform der Kunst stehen im Zentrum des Kunstverstindnisses. Diese
praxisidsthetische Aufbereitung der Kunst als einer Titigkeit unterstiitzt unse-
re anfingliche Atelierbeobachtung, bei der das kiinstlerische Tun als eine
kommunikative, reflexive sowie produktive Handlung aufgefallen war — und
sie scheint in der Kunst der Gegenwart zu sich zu kommen.

Mit der performativen und prozessorientierten Gestalt der Kunst des 20. und
21. Jahrhunderts scheinen die praxologischen Aspekte der Kunsttheorien von
Hegel und Fiedler ihren ausdriicklichsten Gegenstand gefunden zu haben.
Ausgehend von den ereignishaften Kunstformen wie Aktionen oder Perfor-
mances tritt die titige Dimension des Kiinstlerischen in den Mittelpunkt der
kunsttheoretischen Betrachtung und legt offensichtlich eine Theorie nahe, die

22 | K. Fiedler: »Uber den Ursprung der kiinstlerischen Tatigkeite, S. 164/165.
23 | Ebd., S. 179.

https://dol.org/10:14361/9783839427865-009 - am 14.02.2028, 08:55:51. - Open Acce

225


https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

226

Anke Haarmann

den praxischen Aspekt der Werke selber wahrnimmt und festhilt. Entspre-
chend erleben Kunsttheorien des 20. und 21. Jahrhunderts eine handlungs-
theoretische Neujustierung, die eigentlich in Beziehung gesetzt werden kénn-
te zu den ilteren praxologischen Asthetiken des 18. und 19. Jahrhunderts. Doch
werden in den Kunsttheorien der Gegenwart weniger die Prozesse des Schaf-
fens in den Blick genommen wie bei Hegel oder Fiedler, sondern die Werke
selber praxologisch gedacht. Eine Verschiebung im Denken hat stattgefunden
von der Konzipierung der Kunst ausgehend von ihrem Produktionsprozess hin
zur Konzipierung der Kunst ausgehend von ihren Werken, die jedoch nun-
mehr als »performativ< beschrieben werden kénnen, weil sie eine Prozessua-
lisierung erfahren haben.?* Diese Verschiebung ist fiir eine praxisisthetische
Theorie der Kunst insofern relevant, als mit ihr auch das Werk als Handlung
ins Blickfeld gerit — und zwar in grundsitzlicherer Weise, als es die Verschie-
bung im Kunstfeld auf den ersten Blick nahelegt. Die praxologische Wende in
der Kunsttheorie ist zwar motiviert vom performativen Charakter der Werke
des 20. und 21. Jahrhunderts, aber es sind nicht die performativen und aktio-
nistischen Werkhandlungen allein, die einen praxologischen Werkbegriff zu-
lassen. Die Kunsthistorikerin Dorothea von Hantelmann macht entsprechend
klar, dass es bei einem handlungstheoretischen Kunstbegriff nicht allein um
jene Kunst gehen kann, die mit Performances oder Interventionen ganz offen-
sichtlich als Handlung operiert. Das Kunstwerk sei nicht durch eine explizite
Tatigkeit in der Prisentation als Praxis bestimmt. »Es gibt kein performatives
Kunstwerk, genauso wenig, wie es ein nicht-performatives Kunstwerk gibt.«*
Das Handelnde der Kunst sei vielmehr — wie auch das Performative des Spre-
chens — die Realitit, die durch den Akt des Kunst-Machens geschaffen wird.
»Das Performative eines Kunstwerks ist die Realitit, die es — kraft seiner Exis-
tenz an einem Ort, in einer Situation, kraft seines Produziertseins, Rezipiert-
werdens und Uberdauerns — hervorzubringen vermag.«% Es ist die Setzungs-
macht des Werks, die als Handlung Realitit schafft und mithilfe derer Kunst
in ihrem Werksein als Praxis erkannt wird — eine Praxis, die in Analogie zum
Sprechakt als Akt kiinstlerischer Setzung zu verstehen ist. Im Hintergrund
dieser handlungstheoretischen Kunsttheorie stehen die Performanzbegrif-
fe von Judith Butler und John Langshaw Austin.” Von deren sprachtheoreti-
schem Begriff der Performanz hin zu einem kunsttheoretischen Begriff der

24 | Vgl. Karin Gludovatz/Michael Lithy/Bernhard Schieder/Dorothea von Hantel-
mann (Hg.): Kunsthandeln, Ziirich 2010, S. 7.

25 | Dorothea von Hantelmann: How to do Things with Art, Zirich/Berlin 2007, S. 11.
26 | Ebd.

27 | Judith Butler entwickelt inren Begriff der Performanz als Prozess der Materialisie-
rung von Bedeutung im Riickgriff auf die von Austin formulierte Diagnose zur wirklich-
keitsverandernden Wirkung »performativer Sprechakte«.

https://dol.org/10:14361/9783839427865-009 - am 14.02.2028, 08:55:51. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Praxisasthetik

Performanz vollzieht sich allerdings eine Perspektivverschiebung. Butlers
(und auch Austins) Hauptanliegen war, die Materialitit und die Realititseffek-
te der scheinbar immateriellen Sprechakte oder Diskurse herauszuarbeiten.
Diskurse haben als Wirkungshandlungen Effekte fiir physische Korper, so die
Butlersche These. Kérper werden mittels der Sprechweisen iiber sie materiell
konstituiert. Symbole erzeugen Welt, so die zusammengeschnurrte Argumen-
tation. Oder auch: Die Wiederholung des Sprechens bewirkt die Realisierung
der Wahrheit des Gesprochenen. Mit der kiinstlerischen Praxis — auch wenn
sie symbolischen Charakter hat — verhilt es sich aber in der handlungstheoreti-
schen Kunsttheorie umgekehrt: Nicht die immaterielle Welt der Diskurse wird
vermittels der Sprechhandlungen als weltkonstituierend verstanden, sondern
die plastische Werk-Welt erscheint als eine Handlung, mittels derer wirksam
gesprochen wird. Das Kunstwerk ist in diesen Theorien als Kunsthandlung
Realitit, und als Praxis ist das Werk sprechend.

Vor dem Hintergrund dieser Diagnose werden nun aber Kunstwerke gene-
rell als verhandelnde, positionierte Sinngewebe verstindlich. Sie kénnen als
aktive Setzungen begriffen werden. Das Kunstwerk wird als Praxis verstind-
lich, nicht weil es im 20. und 21. Jahrhundert als aktionistische Performance in
Erscheinung tritt, sondern weil an ihm eine Ebene der Bedeutungsproduktion
kenntlich wird, die physische wie mentale Effekte zeitigt. Aktionen, Happe-
nings, Performances wirken wie Katalysatoren des Gewahrwerdens einer pra-
xisisthetischen Dimension der Kunst. Die erweiterten kiinstlerischen Verfah-
ren des 20. und 21. Jahrhunderts intensiviert das praxiologische Verstindnis
von Kunstwerken, doch bezieht es sich nicht allein auf diese. Und im Grunde
benétigt ein praxologischer Werkbegriff nicht einmal die ephemere Prozess-
kunst.

Auch Hans-Georg Gadamer schligt eine generelle Bestimmung der Kunst als
Praxis vor, und er trigt damit ebenso zu einem praxologischen Verstindnis des
Werkes bei wie die jiingere Kunsttheorie. Gadamer erkennt im Kunstwerk eine
Handlung, die in ihrem Tun besteht.?® Kunst wird von ihm als Spiel bestimmt.
In ihrem spielenden Sein ist Kunst fiir Gadamer ausdriicklich eine kontinuier-
lich tdtige Praxis. Wie das Spiel nur anwesend ist, wenn die Spielenden spielen,
so ist bei Gadamer — in einer ersten Bestimmung: darstellende — Kunst nur im

28 | Vgl. Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode, durchgesehene und erweiterte
Auflage, Tiibingen 1986. In Gadamers Buch steht die Kunsttheorie nicht eigentlich im
Fokus, sondern die textbezogene Hermeneutik. Doch findet Gadamer den wesentlichen
Hinweis auf die Verfasstheit des hermeneutischen Verstehens als Erfahrung nicht bei
den geisteswissenschaftlichen Texten selber, sondern bei der Erfahrung der Kunst.
Gadamers Theorie zur Kunst entspringt dieser gedanklichen Schleife, in der Kunsterfah-
rung als Vorbild fir die Erfahrung des textuellen Verstehens herangezogen wird.

https://dol.org/10:14361/9783839427865-009 - am 14.02.2028, 08:55:51. - Open Acce

227


https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

228

Anke Haarmann

Moment und im Prozess der Auffithrung da, wobei die Spielenden zwar Ak-
teure sind, aber gegeniiber dem Sein des so in die Welt gespielten Kunstwerks
zurticktreten. »Das Sein alles Spieles ist stets Einlosung, reine Erfiillung, En-
ergeia, die ihr >Telos« in sich selbst hat«, diagnostiziert er und schligt den aris-
totelischen Praxisbegriff fiir die Seinsweise der Kunst vor. Das Aufgefiihrtsein
des Werks im Spiel hat fiir Gadamer dabei bemerkenswerterweise zugleich
den Charakter der Weltverinderung in der Auffithrung, denn »die Welt des
Kunstwerks, in der ein Spiel sich derart in der Einheit seines Ablaufs voll aus-
sagt, ist in der Tat eine ganz und gar verwandelte Welt [...]. Der Begriff der
Verwandlung soll also die selbstindige und tiberlegene Seinsart dessen, was
wir Gebilde nennen, charakterisieren.«* Gadamer nennt das Kunstwerk ein
»Gebilde«, weil es ein Sein im Vollzug seines Aufgefiithrtwerdens hat, bei dem
sich die Dynamik des Spiels als Werk manifestiert und damit »abl6st« vom dar-
stellenden Tun der Spieler. Das Gebilde hat sein Sein in der Praxis dieses Dar-
gestelltwerdens. Die Bestimmung des Werks als ein Spiel beschrinkt sich bei
Gadamer nicht auf die darstellende Kunst. Er entwickelt die praxisdsthetische
Perspektive mit Blick auf die bildende Kunst weiter, indem er den Spielbegriff
auf die Farbigkeit von Bildern tibertragt und von einem »Farbenspiel« schreibt.
Gadamer meint dabei nicht, »daf da eine einzelne Farbe ist, die in eine andere
spielt, sondern wir meinen den einheitlichen Vorgang oder Anblick, in dem
sich eine wechselnde Mannigfaltigkeit von Farben zeigt«.*® Auch die Produkte
der bildenden Kunst sind in dieser Diagnose wie jene der darstellenden Kunst
als ephemere Gebilde zu verstehen, deren Anwesenheit durch die Prisenz des
Farbenspiels erst entsteht und nicht unabhingig von dieser Erfahrung der
Vielheit von miteinander in Beziehung stehenden Farben existiert. Das Kunst-
werk ist so gesehen kein Gegenstand, sondern die Erfahrung der Anwesenheit
des Spiels. Und diese Erfahrung der spielerischen Farben und formenden Pra-
xis etabliert eine Kunst, die auf die Betrachter einwirkt.

Auch die rezeptionsisthetische Seite von Gadamers Kunsttheorie ist pra-
xisch, insofern das betrachtende Subjekt die Kunst als solche in der Bewegung
seiner Erfahrung und als Verinderung an sich selbst wahrnimmt. »Das Kunst-
werk hat vielmehr sein eigentiimliches Sein darin, dafl es zur Erfahrung wird,
die den Einzelnen verwandelt. Das >Subjekt« der Erfahrung der Kunst, das was
bleibt und beharrt, ist nicht die Subjektivitit dessen, der sie erfihrt, sondern
das Kunstwerk selber.«*' Gadamer identifiziert mit der Figur des Zuschauers
ein Subjekt der Betrachtung, das sich durch ein Bei-der-Sache-Sein auszeich-
net. Diese Versenkung in die Sache des Spiels ist die Haltung, innerhalb derer
ein Verstehen stattfindet. Als versunkener ist der Zuschauer Teil des Gebildes,

29 | H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode, S. 118.
30 | Ebd., S. 109.
31 | Ebd., S. 108.

https://dol.org/10:14361/9783839427865-009 - am 14.02.2028, 08:55:51. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Praxisasthetik

welches als Zusammenspiel das Kunstwerk ist. Gadamer denkt das kiinstleri-
sche Werk als das eigentlich Titige. Kiinstlerische Werke werden im Spiel ihrer
Akteure und Elemente geboren und sie verwandeln als titige die Welt.

In der Gadamerschen Kunsttheorie artikuliert sich eine prozessual ver-
standene und dezentrierte Daseinsform der kiinstlerischen Werke. Es handelt
sich um eine praxologische Werk- und Rezeptionsisthetik: Kiinstlerische Posi-
tionen zeigen sich danach in dem Mafle, wie sie als titige Gebilde aus dem
Prozess ins Sein kommen. Das prozessuale Sein der Werke wire eine Praxis
zu nennen, insofern es auf einer Tétigkeit beruht, die ihren Sinn und Zweck in
sich selbst hat: dem In-die-Welt-Bringen der kiinstlerischen Handlung um der
kiinstlerischen Handlung willen, die das Werk wie ein Spiel dasein lisst. Die-
ses praxische Verstindnis vom Charakter der Kunstwerke entspriche keines-
falls einem l'art pour l'art, mithin keinem monadischen Kunstverstindnis, son-
dern einer Kontextkunst mit gesellschaftlichem Auftrag, auch wenn Gadamer
dies vielleicht so nicht formulieren wiirde. Doch das Spiel, das die Kunst ist,
tritt mit der humanen Welt in ein transformatives Zusammenspiel, und nur
in diesem Zusammenspiel existiert die Kunst. Es handelt sich um &sthetische
Doppelpisse, die das vermeintlich rezeptive Umfeld als aktiven Teil der kiinst-
lerischen Praxis benétigen und dabei sich und die soziale Welt kontinuierlich
verindern. Bei Gadamer ist dieses transformative Zusammenspiel mit den
Betrachtern ausdriicklich auch ein Verstehensprozess. Verstehend verindern
sich die Betrachter im Zusammenwirken mit Werken, die ihrerseits nur exis-
tieren, indem das Ensemble ihrer materiellen Elemente fiir den Betrachtenden
zusammenspielt.

Fiir eine praxologische Asthetik, welche die Kunst als Titigsein im Blick
hat, bereitet Gadamers Kunsttheorie das Feld fiir einen fundamental praxis-
chen Werkbegriff, der das Interaktive und Kontextuelle ebenso wie das Prozes-
suale und Ephemere der Kunst auch in ihrer werkhaften Materialitit betont.
Ein solchermafien praxischer und dezentrierter Werkbegriff transzendiert den
Monumentcharakter von Kunstwerken. Nicht Undurchsichtigkeit und Singu-
laritit kennzeichnen dann kiinstlerische Arbeiten, sondern ein unabgeschlos-
sener Spielcharakter und dezentrale Verstindnisbewegungen. Anschlussfihig
fiir eine praxologische Asthetik ist daher Gadamers Aufbereitung der Kunst-
werke als einer Praxis, von der wir mitnehmen kénnen, dass Werke das ebenso
fltichtige wie tdtige Spiel ihrer Elemente sind, an dem Verstindigungsprozesse
im Zusammenspiel von Werkformationen und Betrachterdispositionen einen
wesentlichen Anteil haben.

Wenn wir also in Anschluss an Gadamer nicht nur die Titigkeiten im Ate-
lier als Kunst betonen, sondern auch die Kunstwerke selber als Praxis verstehen
wollen, miissen wir uns allerdings auch die Frage stellen, ob tatsichlich — wie
Gadamer vorschldgt — mit dem aristotelischen Praxisbegriff sinnvoll gearbei-
tet werden kann, wenn es darum geht, in der Bestimmung des prozessualen

https://dol.org/10:14361/9783839427865-009 - am 14.02.2028, 08:55:51. - Open Acce

229


https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

230

Anke Haarmann

Werks als eines spielerisch in der Welt seienden und weltverindernden wei-
terzukommen. Aristoteles bestimmt die Praxis als eine Handlung, die ihren
Zweck in sich selbst hat. Diese formale Bestimmung der Selbstzwecklichkeit
scheint fiir den spielerischen Werkbegriff in Gebrauch genommen werden zu
konnen. In ihrer Bestimmung als fliichtige Auffithrung oder als erfahrener
Vorgang wire die Kunst als eine Handlung zu verstehen, der es um das Vollzo-
genwerden ihrer selbst als Vorgang einer Darstellung geht. Doch im sechsten
Buch der Nikomachischen Ethik positioniert Aristoteles die selbstzwecklich ge-
dachte Praxis ausdriicklich in Abgrenzung zur Kunst. Denn Kunst sei eine
hervorbringende poiesis, die »baut« und die das »Entstehen« betrifft. Diese
poiesis als Hervorbringen »hat ein Ziel auflerhalb seiner selbst, das Handeln
nicht. Denn das gute Handeln ist selbst ein Ziel«®, schreibt Aristoteles und
hilt fest, dass die Praxis nicht auf Werke hinausliuft, gerade im Gegensatz zur
poiesis. Diese poiesis habe ihren Ursprung im »Hervorbringenden«, und »da
nun Hervorbringen und Handeln verschieden sind, so muf} die Kunst zum
Hervorbringen und nicht zum Handeln gehtren«.** Weder um ihrer selbst wil-
len ist diese Kunst bei Aristoteles gedacht, weil ndmlich auf physische Werke
ausgerichtet, noch handelnd sind die Werke und kénnen mitnichten als Pra-
xis bestimmt werden. In einer zentralen Passage seiner Schrift konkretisiert
Aristoteles, worum es ihm mit dem Praxisbegriff in Abgrenzung zur poiesis
geht, wenn er resiimiert, dass insbesondere »das rechte Verhalten«** das Ziel
der selbstzwecklichen Praxis sei. Korrekt kénnte man bei Aristoteles zur Ver-
deutlichung der Differenz von poiesis und praxis mithin von einer Titigkeit als
Produzieren einerseits und einer Titigkeit als Verhalten andererseits sprechen.
Mit dem >Produzieren< im Unterschied zum >Verhalten< wird semantisch die
Differenz dieser Tatigkeiten verdeutlicht, zugleich aber auch der wesentlich
politisch-ethische Charakter der handelnden Praxis bei Aristoteles betont. Pra-
xis ist nicht nur ein selbstzweckliches, sondern auch ein tugendhaftes Verhal-
ten. Dieses Verhalten pflegen Individuen um ihrer selbst willen als edle Biirger
im Rahmen einer politischen Gemeinschaft der Freien.

Was bedeutet aber dieser aristotelische Kontext, aus dem heraus der Praxis-
begriff geboren wurde, fiir dessen Brauchbarkeit im Rahmen einer praxologi-
schen Asthetik, der es um die Kunst als titiges Forschen geht? Anders als bei
Aristoteles, der die Kunst als téchne vom Gebauten oder Gemeif3elten her denkt
und dabei das Endprodukt fokussiert, das ihm als konstitutiv fiir die Charak-
terisierung der Téatigkeit des Herstellens gilt, geht es unserer praxologischen
Asthetik letztlich um einen symbolischen Kunstbegriff — es geht mithin nicht

32 | Aristoteles: Nikomachische Ethik, lbersetzt und eingeleitet von Olof Gigon,
Darmstadt 1967, Sechstes Buch 1140b 5-6.

33 | Ebd., Sechstes Buch 1140a 10-20.

34 | Ebd., Sechstes Buch 1139b 1-5.

https://dol.org/10:14361/9783839427865-009 - am 14.02.2028, 08:55:51. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Praxisasthetik

um téchne, sondern um signe. Aristoteles denkt iiber angewandte Kunst nach
und iiber den Charakter der Titigkeit, die zu dieser fiihrt. Er hat ein Feld der
Hervorbringung im Blick, das im 20. und 21. Jahrhundert vom Design, der
Architektur oder Ingenieurskunst besetzt wird und dessen Ziel in der Tat die
Objekte als Beweggriinde der Herstellung sind. Man stellt Werke in der Inge-
nieurskunst, dem Bauwesen oder der Gestaltung her, weil sie fiir die Lebens-
vollziige des Alltags benétigt werden. Thre Herstellung hat keinen Zweck in
sich, sondern eine Gebrauchsfunktion fiir die Menschen. Kunstwerke, wie wir
sie fiir eine praxologische Asthetik als Handelnde verstehen wollen, sind dem-
gegeniiber nicht hervorgebrachte Gegenstinde des Gebrauchs, sondern Refle-
xionsvehikel, Kommunikationsmedien oder Erfahrungskatalysatoren — ma-
teriell gewordene Kristallisationen der Auseinandersetzung mit Welt. Wenn
Gadamer vom Farbenspiel schreibt, aus dem heraus das Kunstwerk fiir den Be-
trachter zu existieren beginnt, charakterisiert er die Kunst als eine tiber ihren
Objektcharakter hinausgehende symbolhaltige Entitit, die Verstehen evoziert.

Die entscheidende theoretische Bewegung, die hier zwischen den beiden
Kunstbegriffen des Aristoteles und Gadamers stattfindet, ist jene von einer
gegenstindlichen Werkisthetik, die auf Objekte schaut, zu einer praxologi-
schen Asthetik, welche die Materialitit der Kunst im Kontext eines ephemeren
Geschehens verortet, das auf Weltverstehen und Weltverindern ausgerichtet
ist. Fiir eine praxologische Asthetik muss sich die Rede vom praxischen Werk-
sein daher eher an jenem aristotelischen Verstindnis von Praxis orientieren,
das unter selbstzwecklichem Handeln auch das philosophische Betrachten ver-
steht und nicht nur das ethisch gute Verhalten, das in Abgrenzung zur kunst-
fertigen Produktivitit bestimmt ist. Auch das kontemplative Philosophieren ist
bei Aristoteles bekanntlich ein Tun, das sich als Praxis auf sich selbst bezieht.
Fiir den Denker der Antike muss das betrachtende Leben der Philosophen so-
gar als die beste aller Praxisformen bestimmt werden, weil diese kontemplative
Titigkeit sich selbst in der Beschiftigung mit dem Geistigen erfiillt. Dem bios
theoretikos geht es um das Reflektieren als Selbstzweck. In Hinblick auf dieses
reflektierende Verhalten kann von Aristoteles her die Praxis als eine Wahr-
heitshandlung angesprochen werden. Und es ist explizit dieser Begriff der Pra-
xis als einer Wahrheitshandlung, welcher fiir die praxologische Asthetik und
das Verstindnis von Kunst als Tétigkeit fruchtbar gemacht werden kann. Aris-
toteles selber reserviert die Wahrheitspraxis fiir die kontemplative, distanzierte
und unstofliche Handlung des theoretischen Risonierens. Woriiber Aristo-
teles — zumindest in diesem Zusammenhang — nicht nachgedacht hat, ist die
Kristallisation der betrachtenden Reflexion im Spiel der Materie, weswegen
er das Kunstwerk nur als Produkt, nicht hingegen als Verstehen evozierende
Handlung denken kann. Die praxologische Asthetik will demgegeniiber die
Handlung im Kunst-Machens als konstitutiven Prozess beschreiben, der ein
titiges In-Beziehung-Setzen und ausdriickendes Einsehen etablieren.

https://dol.org/10:14361/9783839427865-009 - am 14.02.2028, 08:55:51. - Open Acce

231


https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

232

Anke Haarmann

Wihrend sich also die Kunst in unserer anfinglichen Betrachtung von Ateliers
als ein Tun zeigte, lisst sich mit den Theorien von Gadamer, Hegel, Fiedler
oder Hantelmann tatsichlich eine Praxisisthetik auch argumentativ auf den
Weg bringen. Mithilfe dieser Theorien ist das Praxische der Kunst noch nicht
abschliefend begriindet, aber es kénnen werk-, rezeptions- und produktions-
spezifische Elemente einer praxologischen Asthetik versammelt werden, die es
plausibel machen, dass bei der Kunst — zumindest auch — von einer Titigkeit ge-
sprochen werden kann. Kunst ist fiir Hegel wesentlich durch menschliche Titig-
keit zuwege gebracht. Mit Fiedler kann kiinstlerisches Titigsein als Ausdrucks-
bewegung verstanden werden. Werke sind mit Gadamer in ihrem Spielcharakter
als eine Praxis verstindlich oder mit Hantelmann als performative Setzungen.
Zusammenfassend formuliert: Die Kunst ist als Praxis durchaus bestimmbar.

LITERATUR

Aristoteles: Nikomachische Ethik, Uibersetzt und eingeleitet von Olof Gigon,
Darmstadt 1967.

Baumgarten, Alexander Gottlieb: Asthetik, Teil 1, iibers. von Dagmar Mirbach,
Hamburg 2007.

Bippus, Elke (Hg.), Kunst des Forschens: Praxis eines dsthetischen Denkens, Zii-
rich/Berlin 2009.

Boehm, Gottfried: »Ausdruck als Sprache«, in: Konrad Fiedler, Schriften zur
Kunst, eingeleitet von Gottfried Boehm, Miinchen 199:.

Fiedler, Konrad: »Beurteilung von Werken der Bildenden Kunst« (1876), in:
ders., Schriften zur Kunst, eingeleitet von Gottfried Boehm, Bd. 1, Miinchen
1991.

—: »Uber den Ursprung der kiinstlerischen Titigkeit« (1887), in: ders., Schriften
zur Kunst, eingeleitet von Gottfried Boehm, Bd. 1, Miinchen 1991.

—: »Aphorismenc, in: ders., Schriften zur Kunst, eingeleitet von Gottfried
Boehm, Bd. 2, Miinchen 1991.

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode, durchgesehene und erweiterte
Auflage, Tiibingen 1986.

Gludovatz, Karin/Liithy, Michael/Schieder, Bernhard/Hantelmann, Dorothea
von (Hg.): Kunsthandeln, Ziirich 2010.

Hantelmann, Dorothea von: How to do Things with Art, Ziirich/Berlin 2007.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Werke in 20 Binden, Bd. 13: Vorlesungen tiber
die Asthetik, Frankfurt a.M. 1970.

Nauman, Bruce: »Kunst, die eigentliche Tadtigkeit: Ein Interview mit Ian Wal-
lace und Russel Keziere«, in: Christine Hoffmann (Hg.), Bruce Nauman.
Interviews 1967-1988, Amsterdam 1990, S. 102-117.

https://dol.org/10:14361/9783839427865-009 - am 14.02.2028, 08:55:51. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839427965-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

