
Das Gegebene als Maß des Möglichen zurückweisen

Zum Verhältnis von Ethik, Politik und Kritik

Anna Maria Riedl

»Wofür soll ein anderes Denken gut sein,

wenn wir nicht im Voraus wissen, dass

dieses andere Denken eine bessere Welt

hervorbringt, wenn wir keinen morali-

schen Rahmen haben, in welchem mit

Gewissheit zu entscheiden ist, ob be-

stimmte neue Möglichkeiten oder Weisen

des Denkens jene Welt hervorbringen,

deren Verbesserung wir mit sicheren und

schon etablierten Standards beurteilen

können?

Die einzige Erwiderung scheint mir in

der Tat darin zu bestehen, zu einer fun-

damentaleren Bedeutung von ›Kritik‹

zurückzukehren, um zu sehen, was mit

der so gestellten Frage nicht in Ordnung

sein könnte, und so die Frage erneut zu

stellen, um eine produktive Annäherung

an den Stellenwert der Ethik in der Politik

zu umreißen«.

(Butler, Judith: Was ist Kritik 2002, S. 252)

Das einführende Zitat von Judith Butler beschreibt in wenigen Sätzen das Ziel des

folgenden Beitrags. Im Dialog mit Judith Butler wird es darum gehen, zu einer

»fundamentaleren Bedeutung von Kritik zurückkehren«, um »den Stellenwert der

Ethik in der Politik zu umreißen«.

Judith Butler wird im theologischen Diskurs vorwiegend als Gendertheoreti-

kerin gelesen. Bewusst wird im Folgenden ein anderer Zugang gewählt, der ihre

ethischen und politischen Überlegungen ins Zentrum rückt, wie sie spätestens in

den anerkennungstheoretischen Auseinandersetzungen ab Kritik der ethischen Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 Anna Maria Riedl

walt immer deutlicher hervortreten.Nach einer Einführung in diesenThemenkom-

plex werden diese Überlegungen dann auf ihr Potenzial für die Verhältnisbestim-

mung von Ethik und Politik untersucht.

Dafür folgen drei Schritte: Zunächst wird ein Ethos politisch-theologischer

Ethik eingeführt (1) und so eine Standortbestimmung vorgenommen, die als Aus-

gangspunkt für den Dialog mit Judith Butler dient. Mit dem so abgesteckten Rah-

men werden im zweiten Schritt Butlers Überlegungen zu Anerkennung und Sub-

jektwerdung vorgestellt (2.1) und von dort das daraus resultierende Verhältnis von

Ethik und Normen erhellt (2.2). Auf dieser theoretischen Grundlage wird abschlie-

ßend die Praxis einer politisch sensiblen Ethik umrissen (3).

1. Zum Ethos politisch-theologischer Ethik

EthikerInnen als WissenschaftlerInnen sollten sich ihrer Rolle gegenüber der Poli-

tik bewusst sein, d.h. sie benötigen ein Ethos politischer Ethik. Das wird vor allem

da relevant, wo sich Ethik und Politik begegnen, wo z.B. EthikerInnen neben ihrer

akademischen Tätigkeit Mitglieder in Ethikkommissionen sind, politische Bera-

tung ausüben und an öffentlichen Debatten teilnehmen und so zu gesellschaft-

lichen und politischen AkteurInnen werden. Hier zeigt sich besonders klar die

Notwendigkeit, Unterschiede zwischen moralischer Reflexion und Politik heraus-

zustellen und deutlich zu machen, dass Moral keine politische Kategorie ist. Die

besondere Herausforderung besteht darin, sich den politischen und gesellschaftli-

chen Erwartungen zu widersetzen, gerade, wenn Ethik als Leitwissenschaft ange-

fragt wird, denn ein

»Verständnis von Ethik als zuverlässige Lieferantin konkreter Lösungen für kom-

plexe Fragen der Gegenwart stellt ein weit verbreitetes Verständnis von Ethik dar.

Und die Sehnsucht nach einer solchen Ethik to go, die in all der Unübersichtlich-

keit unbeirrt den einen richtigenWeg weist, ist groß. Doch so wünschenswert fer-

tige Handlungsanweisungen auch seinmögen, Ethik auf ihre unmittelbare Hand-

lungsrelevanz zu verkürzen, ist problematisch«1.

An solchen Verkürzungen der Ethik auf Handlungsanweisungen sind EthikerInnen

selbst nicht immer ganz unschuldig: Denn

»wennEthik […] als Anwendungsethik abstrakter Prinzipien konzeptualisiertwird,

dann steht sie in der Gefahr zu suggerieren, dass sie in normativer Hinsicht ein-

deutige Antworten auf strittige gesellschaftliche Fragen bereithalten könnte. Mit

1 Klöcker, Katharina: Freiheit im Fadenkreuz, Freiburg i.Br. u.a.: 2017, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Gegebene als Maß des Möglichen zurückweisen 175

der Sicherheit als objektiv und universal ausgewiesener ethischer Prinzipien wer-

dendieUnwägbarkeitengesellschaftlicherDynamikoder politischerDeliberation

scheinbar überwunden. Damit befördert Ethik teils selbst die gesellschaftliche Er-

wartungshaltung, dass sie normativ eindeutiges Orientierungswissen bereithal-

ten könnte«2.

Eine Gefahr, diese Erwartung nach eindeutiger Orientierung zu bedienen, liegt

darin, für politische Zwecke instrumentalisiert zu werden und eine kritische Posi-

tion aufzugeben. Das Potenzial einer spezifisch wissenschaftlichen Funktion von

Ethik, nämlich komplexe wissenschaftliche Reflexion sachgerecht wahrzunehmen,

würde hingegen verspielt.3 Die möglicherweise aber noch weitaus größere Gefahr

liegt darin, damit das Prinzip der Demokratie selbst zu unterwandern, denn der

Komplexität politischer Situationen und Entscheidungen würde eine moralisie-

rende, auf Schwarz-Weiß-Malerei ausgerichtete Ethik nicht gerecht. Gefragt ist

eher ein Gespür für Grautöne, aber nicht nur das: Ethik, die das nicht beachtet,

verspielt ihre Chance, den demokratischen Willensbildungsprozess in seinem not-

wendig ergebnisoffenen Charakter tatsächlich zu begleiten. Eine Ethik, die sich

selber als starke normative Leitwissenschaft versteht, die Handlungsanweisungen

bereitstellt, kann dies nur um den Preis tun, gesellschaftliche Pluralität zu negie-

ren.4

»Wer Ethik auf die Frage nach ihrer unmittelbaren Handlungsrelevanz reduziert,

dem bleibt nichts anderes übrig, als die faktisch gegebene Pluralität ethischer

Positionen auszublenden oder zu nivellieren. Denn auch Ethik kann den Pluralis-

mus unserer Lebenswelten nicht ignorieren; sie reagiert darauf, indem sie selbst

pluralistischer wird. Damit bedient sie aber gerade nicht das Bedürfnis nach Ein-

deutigkeit, genauso wenig wie das nach Endgültigkeit«5.

EthikerInnen, die das ernst nehmen, verstehen sich selber als PluralisiererInnen

und KomplexisiererInnen mit der Folge, dass ihre Diskursbeiträge oft »eine plura-

2 Reder, Michael: »Ethik als kritische Gesellschaftsreflexion«, in: Dominik Finkelde/Julia In-

thorn/Ders. (Hg.): Normiertes Leben. Biopolitik und die Funktionalisierung ethischer Diskur-

se, Frankfurt/New York: 2013, S. 207-227, hier S. 218-219.

3 Vgl. Rendtorff, Trutz: Ethik, Tübingen: 2011, hier S. 76. M. Reder verweist weiterhin darauf,

dass eine politische Funktionalisierung von Bereichsethiken durch unterschiedliche Aspekte

begünstigt wird. Diese macht er vor allem im gegenwärtig enggeführten Rationalitätsver-

ständnis und im rationalistisch orientierten Politikverständnis des vorherrschenden Libera-

lismus aus. Vgl. M. Reder: 2013, S. 219.

4 Vgl. K. Klöcker: 2017, S. 11.

5 Ebd. S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 Anna Maria Riedl

lisierendeWirkung haben und dort, wo eindeutige Antworten erbeten wurden, ein

noch höheres Ausmaß an Problembewusstsein und Komplexität erreicht wird«6.

Das ernst nehmend, wird Ethik sich bei der Ausformulierung konkreter Hand-

lungsanweisungen – anders als es sich manche*r erhoffen vermag – zurückhalten.

Das muss ihr jedoch nicht als Schwäche ausgelegt werden, sondern kann auch als

Stärke gedeutet werden.7 Ethik ist dann nämlich nicht als normative Leitwissen-

schaft, sondern als kritische Reflexionswissenschaft zu konzipieren.8 Ausgangs-

punkt ihres Nachdenkens sind die pluralen, gesellschaftlichen, politischen, juristi-

schen und kulturellen Praktiken des Zusammenlebens. Ethik ist darin »die ethisch

zu verantwortende Stellungnahme zu ebendieser Komplexität und Differenziert-

heit der gesellschaftlichen, politischen und humanen Lebenswirklichkeit«9.

Damit soll wiederum nicht ausgesagt sein, dass Ethik, die diese pluralen und

komplexen Umstände berücksichtigt, keinerlei Handlungsrelevanz besitzt oder

jegliche Orientierungswirkung verliert. Sie gibt zwar keine endgültigen Antworten

und stellt kein objektiv-normatives Leitwissen zur Verfügung,10 aber sie kann »auf

die normativen Implikationen der jeweiligen Position aufmerksam machen, dabei

Machtverzerrungen in normativen Diskursen diagnostizieren oder verschiedene

politische Optionen auf ihre normativen Konsequenzen hin diskutieren. Sie […] ist

in dieser Hinsicht eine kritische Reflexionstheorie von Gesellschaft«11. Kritische

Reflexionmeint hierbei, systematisch herauszuarbeiten welche Systeme und Ideen

hinter politischen und gesellschaftlichen Positionen stehen

»und mögliche Folgen für unterschiedliche Handlungsoptionen auszuloten. Da-

mit zeigt sich der kritische Charakter der Ethik […] gerade in ihrer politischen Of-

fenheit. Es geht ihr nicht um eine eindeutige normative Ausrichtung der Politik,

sondern vielmehr um eine kritische Reflexion der normativen Implikationen von

Politik«12.

Es lässt sich festhalten: »Ethik weiß nichts besser als Politik und wird ihr auch

keine To-Do-Liste vorsetzen, aber sie beeinflusst den langwierigen und komple-

xen Prozess, der Bürgerinnen und Bürger befähigt, die politisch virulenten Fragen

unserer Zeit zu reflektieren, Verantwortung zu übernehmen und zu gerechten Ent-

scheidungen zu kommen«13.

6 Lesch, Walter: »Christliche Ethik und die Pluralität gelebter Überzeugungen«, in: Jan Jans

(Hg.): Für die Freiheit verantwortlich. Festschrift für KarlWilhelmMerks zum 65. Geburtstag,

Freiburg i.Br.: 2004, S. 50-64, hier S. 55.

7 Vgl. K. Klöcker: 2017, S. 14.

8 Vgl. M. Reder: 2013, S. 219.

9 T. Rendtorff: 2011, S. 75.

10 Vgl. M. Reder: 2013, S. 224.

11 Ebd.

12 Ebd., S. 219.

13 K. Klöcker: 2017, S. 15-16.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Gegebene als Maß des Möglichen zurückweisen 177

Eine solcherart sensible politische Ethik als kritische Reflexionswissenschaft,

setzt auf ein Ethos das: erstens Demokratie als einen abschließbaren Prozess ver-

steht; zweitens auf die kritische Reflexion der normativen Implikationen politischer

Entscheidungen setzt und als Theologische Ethik fühlt sie sich zudem drittens ei-

nem bestimmten Deutungshorizont verpflichtet. »Als theologisch gegründete Re-

flexion auf die gesellschaftlichen Institutionen, auf den sozialen Strukturen und

Bedingungsgefüge menschlicher Existenz ist sie in einem bestimmten, durch den

biblischen Gottesglauben geformten Horizont des Weltverstehens situiert«14. Die

Suche nach gerechten Strukturen bzw. sozialer Gerechtigkeit und die vorrangige

Option für die Armen, die eine Parteilichkeit erkennen lassen, sind Ausdruck dieses

Deutungshorizonts und es gilt sie als Voraussetzungen transparent zu machen.

Mit dem bis hierher Skizzierten wird bereits deutlich, dass eine solcherart aus-

gerichtete Ethik keinesfalls nicht normativ ist, aber dass sie sich anders und vor-

sichtiger ins Verhältnis zu Normen setzen wird als es oft impliziert ist, wenn von

Ethik die Rede ist. Sie wird neben der Notwendigkeit von Normen auch nach den

Folgen und Konsequenzen ihrer Wirkung fragen.

2. Normative Wissenschaft: Ethik im Dialog mit Butler

Das bis hierhin vorgestellte Verständnis von Ethik lehnt sich zunächst eher an eine

Simmelsche Variante normativer Wissenschaft an, der festhält:

»Was man normative Wissenschaft nennt, ist tatsächlich nur Wissenschaft vom

Normativen. Sie selbst normiert nichts, sondern sie erklärt nur Normen und ihre

Zusammenhänge, denn Wissenschaft fragt stets nur kausal, nicht teleologisch,

und Normen und Zwecke können wohl so gut wie alles andere den Gegenstand

ihrer Untersuchung, aber nicht ihr eigenes Wesen bilden«15.

Der von Simmel gesteckte Rahmen wird jedoch insofern überschritten, als in der

Auseinandersetzung mit der Wirkung und den Folgen von Normen bereits ein kri-

tisches Moment liegt, das weitergeht als allein eine Erklärung von Normen. Hier

trifft sich das skizzierte Ethos einer politischen Ethik mit dem Verständnis But-

lers. Butler ist für diesen Dialog nicht nur interessant, weil in ihren Texten immer

wieder die Übersetzung eines religiösen Ethos in eine politische Ethik begegnet,

sondern weil es ihr darum geht, die soziale Hervorbringung von Subjekten radikal

ernst zu nehmen und daraus eine Theorie der Verantwortung zu entwickeln.

14 Heimbach-Steins, Marianne: »Biblische Hermeneutik und Christliche Sozialethik«, in: Dies.

(Hg.): Christliche Sozialethik. Ein Lehrbuch. Bd. 1, Regensburg: 2004, S. 81-110, hier S. 88.

15 Simmel, Georg: Einleitung in dieMoralwissenschaft: eine Kritik der ethischenGrundbegriffe,

Stuttgart/Berlin: 1892/1993, S. 321.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 Anna Maria Riedl

Butler erweitert also das klassische Normativitätsverständnis: Es geht nicht

nur darum,Gründe für Handlungen zu rechtfertigen, sondern viel grundsätzlicher

in den Blick zu nehmen, wie Normen und Normierungen Subjekte hervorbringen,

ermöglichen und begrenzen. Dabei weitet Butler diese Perspektive auf die regulie-

rende und normierende Seite von Normen zunehmend um ethische und politische

Aspekte.

2.1 Anerkennung, Subjektwerdung und Normen

Die ethische Frage –was sollen wir tun? – lässt sich nach Butler nur in Verbindung

mit der Subjektwerdung stellen, denn es geht darum, wie sich überhaupt erst die

Möglichkeit zum Tun, zur Handlung ergibt:

»[D]ie Frage,waswir zu tunhaben, setzt voraus, dass das ›Wir‹ geformtwurde, und

sie setzt weiter voraus, dass feststeht, dass die Handlung dieses ›Wir‹ möglich ist

und dass das Feld, in demdas ›Wir‹ zu handeln vermag, eingegrenzt ist. Sollten al-

le diese Formationen und Abgrenzungen normative Konsequenzen haben, muss

nach denWerten gefragt werden, die die Handlung vorbereiten, und das wird ei-

ne wichtige Dimension für eine jede kritische Untersuchung normativer Fragen

sein«16.

Vor allem unter Bezugnahme auf Lévinas denkt Butler ein radikal interdependen-

tes, relationales und vom Anderen abhängiges Subjekt und entwickelt so die These

»des Ausgeliefertseins von Anfang an«17. Das Subjekt gewinnt sein Selbstsein erst

durch die Antwort auf den Anderen.

Noch bevor es ein Subjekt gibt, steht es für Butler bereits im Verhältnis zu

einem Du:

»[D]as ›Ich‹, das ich bin, ist ohne dieses ›Du‹ gar nichts, und es kann sich außerhalb

des Bezugs zu Anderen, aus dem seine Fähigkeit zur Selbstbezüglichkeit über-

haupt erst entsteht, nicht einmal ansatzweise auf sich selbst beziehen. Ich stecke

fest, bin ausgeliefert in einer Weise, die sich nicht einmal durch den Begriff der

Abhängigkeit beschreiben lässt«18.

Der Anfang des Subjekts, des Selbst ist die Anrufung des Anderen und die Un-

bedingtheit des Antworten-Müssens, die vor jedem Selbstbezug steht. Diese Ab-

hängigkeit ist keine die abgeschafft werden kann. Weder durch die Proklamation

von Autonomie, noch durch souveräne Handlungen, Sicherungsmaßnahmen oder

16 Butler, Judith: »Was ist Kritik? Ein Essay über Foucaults Tugend«, in: Zeitschrift für Philoso-

phie (DZPhil) 50 (2002), S. 249-265, hier S. 251.

17 Butler, Judith: Kritik der ethischen Gewalt. Adorno-Vorlesungen 2002, Frankfurt a.M.: 2007,

hier S. 106.

18 Ebd., S. 112.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Gegebene als Maß des Möglichen zurückweisen 179

kriegerische Abwehr lässt sich nach Butler diese Abhängigkeit überwinden.19 Im

Gegenteil, aus diesen Konstitutionsbedingungen rührt

»eine physische Verletzbarkeit, der wir nicht entrinnen können, die wir nicht ab-

schließend im Namen des Subjekts auflösen können, diese Verletzbarkeit kann

uns jedoch begreifen helfen, inwieweit wir alle nicht genau umgrenzt, nicht wirk-

lich abgesondert, sondern einander körperlich auf Gedeih und Verderb ausgelie-

fert sind, einer in der Hand des anderen. Das ist eine Situation, die wir uns nicht

aussuchen. Sie stellt denHorizont unsererWahl dar; in ihr gründet unsere Verant-

wortung. In diesem Sinne sind wir für sie nicht verantwortlich; und doch schafft

sie die Bedingungen unter denenwir Verantwortung übernehmen.Wir haben die

Lage nicht geschaffen; gerade deshalb haben wir sie zu beachten«.20

Indem Butler die Haltung, die Subjekte zu diesem Anfang (der kein Anfang im

zeitlichen Sinne ist), zu dieser Relationalität und zu den daraus resultierenden

Grenzen einnehmen, geradezu als moralische Wasserscheide versteht,21 markiert

sie nicht nur den Übergang von einer Theorie des postsouveränen Subjekts in ei-

ne postsouveräne Ethik, sie konzipiert auch Verantwortung neu: Verantwortung

besteht in der Annahme der eigenen Gebundenheit.

Der Vorwurf, Butler könne keine Verantwortung und Handlungsfähigkeit jen-

seits ihrer Subjektkonstitution begründen,22 übersieht »die Pointe von Butlers Sub-

jektbegriff, die gerade darin besteht, Handlungsfähigkeit im Prozess der Subjekt-

formation zu lokalisieren«23.

Nach Butler entkommt man der Paradoxie nicht, dass das eigene Leben eben

nicht das eigene ist, sondern von Anderen herkommt. Diese Paradoxie hat aber

nicht nur ethische Folgen, Butler zieht daraus auch politische Konsequenzen: Denn

die Anrufung und Antwort, die Begegnung von Du und Ich findet nicht im luftlee-

ren Raum statt, sie ist kein dyadisches Treffen zwischen zwei abstrakten Wesen,

sondern ein soziales Geschehen. Anerkennung erfolgt immer mit Hilfe konkreter,

bereits existierender Normen.

Anerkennung ist damit bei Butler auch kein normativ anzustrebendes Ideal,

sondern der Name für jenen Prozess, in dem durch die Unterwerfung unter be-

stehende Normen das Subjekt erst hervorgebracht wird und zwar nicht einmalig,

sondern fortwährend. Butler führt neben dem Begriff der Anerkennung den der

19 Vgl. Butler, Judith: Gefährdetes Leben. Politische Essays, Frankfurt a.M.: 2005, hier S. 7-8.

20 J. Butler: 2007, 135-136.

21 Vgl. Redecker, Eva: Zur Aktualität von Judith Butler, Wiesbaden: 2011, hier S. 118.

22 Vgl. zu diesem Vorwurf u.a. Benhabib, Seyla: »Kritik des »postmodernen Wissens« – eine

Auseinandersetzungmit Jean-Francois Lyotard«, in: AndreasHuyssen/Klaus R. Scherpe (Hg.):

Postmoderne, Reinbek: 2013, S. 103-127, hier S. 109.

23 Purtschert, Patricia: »Judith Butler«, in: Regine Munz (Hg.): Philosophinnen des 20. Jahrhun-

derts, Darmstadt: 2004, S. 181-202, hier S. 192.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 Anna Maria Riedl

Anerkennbarkeit ein, um aufzuzeigen, dass es Normen sind, die festlegen, wer

und was überhaupt als Subjekt anerkennbar ist. Sie schreibt: »Bezeichnet ›Aner-

kennung‹ einen Akt oder eine Praxis oder gar ein Aufeinandertreffen von Subjek-

ten, so steht der Begriff der ›Anerkennbarkeit‹ für die allgemeineren Bedingungen,

die ein Subjekt auf die Anerkennung vorbereiten oder ihm die nötige Form vermit-

teln«24.

Butler macht nachdrücklich darauf aufmerksam, dass Subjektwerdung ein so-

ziales und politisches Geschehen ist. Niemand kann Subjekt werden, wenn die Be-

dingungen dafür nicht gegeben sind. Zu diesen Bedingungen gehören die Nor-

men der Anerkennung, aber auch alle anderen Leben ermöglichenden und erhal-

tenden Voraussetzungen. Die fundamentale Abhängigkeit von Anderen reicht bis

in die körperliche Konstitution des Menschen. Spätestens an diesem Punkt, aber

sind Gerechtigkeitsfragen aufgeworfen: Denn während alle Menschen von ande-

ren, und den sie umgebenden Bedingungen abhängig sind, gefährdet einige diese

Abhängigkeit mehr als andere. Butler benennt die öffentliche Betrauerbarkeit als

Merkmal, um die Wertschätzung und den Schutz, der einem Leben zugestanden

wird, zu erkennen:

»Meiner Auffassung nach müssen wir, um diese Differenzierung in der Zuerken-

nung eines politisch gesicherten und gewollten Status zu verstehen, die Frage

stellen, um welche Leben getrauert werden kann und um welche nicht. […] Wes-

sen Leben gilt bereits nicht mehr als Leben oder gilt nur teilweise als Leben oder

gilt schon als tot und verschwunden, noch bevor es ausdrücklich zerstört oder auf-

gegeben wurde«25?

Sie definiert weiter:

»Wenn nur ein betrauerbares Leben wertgeschätzt werden kann, und zwar auf

Dauer, dann kommt auch nur ein solches betrauerbares Leben für gesellschaft-

liche und wirtschaftliche Unterstützung infrage, für die Versorgung mit Unter-

kunft, Krankenversicherung, Erwerbstätigkeit, politischen Ausdrucksrechten, For-

men sozialer Anerkennung und Bedingungen der politischen Handlungsfähig-

keit. Manmuss gewissermaßen betrauerbar sein, bevor man verloren geht, bevor

sich überhaupt die Frage stellt, obman vernachlässigt oder aufgegeben wird, und

man muss leben können im Wissen, dass der Verlust dieses Lebens, das ich bin,

betrauert würde und dass daher alle Maßnahmen getroffen werden, um diesen

Verlust zu verhüten«26.

24 Butler, Judith: Raster des Krieges. Warum wir nicht jedes Leid beklagen, Frankfurt a.M. u.a.:

2010, hier S. 13.

25 J. Butler: 2012.

26 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Gegebene als Maß des Möglichen zurückweisen 181

Als Konsequenz fordert Butler »eine Politik, die bei der Einsicht in die menschliche

Abhängigkeit undwechselseitige Abhängigkeit einsetzt oder die, anders gesagt, der

Beziehung zwischen Prekarität und Performativität gerecht zu werden vermag«27.

Diese Forderung geht über die Reflexion, welche Schutz- und Unterstützungsmaß-

nahmen für Prekäre politisch etabliert werden müssen, hinaus. Butler verlangt,

dass die Voraussetzungen, die manche Leben anerkennbar machen und andere nie

in den Status eines anerkannten Subjekts gelangen lassen, reflektiert werden. Sie

zielt darauf ab, die Rolle der Performativität im Politischen wahrzunehmen. Das

verlangt eine Haltung permanenter Kritik und – wenn nötig – eine Revision der

herrschenden Anerkennungspraktiken.

2.2 Normativität, Ethik und Kritik

Butler verweist in ihrer Anerkennungstheorie darauf, dass Normen die Anerkenn-

barkeit regulieren. »Das bedeutet, indem man die Norm oder Normen verkör-

pert, durch die man Anerkennbarkeit erlangt, ratifiziert und reproduziert man be-

stimmte Anerkennungsnormen gegenüber anderen und schränkt so das Feld der

Anerkennbarkeit ein«28. Es bedeutet aber auch, dass man, um anerkannt zu wer-

den und anzuerkennen, auf Normen angewiesen ist.

Eine politisch sensible Ethik, wie sie zu Beginn skizziert wurde, müsste sich

daher auch nicht gegen Normen an sich stellen, aber als sensibel in Bezug auf

Normen verstehen: Ihre erste Aufgabe wäre nicht Normbegründung; nicht gute

Normen gegen als schlecht erachtete Normen ins Spiel zu bringen, sondern auf

die andere Seite der Normativität immer wieder hinzuweisen, als Kritikerin der

negativen Seite bzw. der Folgen von Normen aufzutreten.

Diese Aufgabe ist nicht notwendig, weil Normen an sich schlecht wären oder

sie abgeschafft werden sollten, was im Übrigen auch gar nicht möglich ist, son-

dern weil Normen immer etwas festlegen. Jede Festlegung gibt auf der einen Seite

Identität und Orientierung, birgt aber auf der anderen auch die Gefahr des Aus-

schlusses. Butler selbst beschreibt die Spannung wie folgt:

»Die Schwierigkeit, die ich damit habe, ist nicht aus der Sturheit geboren oder

aus demWillen, dunkel sein zu wollen. Sie ergibt sich einfach aus der doppelten

Wahrheit, dass wir zwarNormen brauchen, um leben zu können, und gut leben zu

können, und um zu wissen, in welche Richtung wir unsere sozialeWelt verändern

27 Ebd.

28 Butler, Judith: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, Berlin: 2016,

hier S. 51.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 Anna Maria Riedl

wollen, dasswir aber auch von denNormen inWeisen gezwungenwerden, sie uns

manchmal Gewalt antun«29.

Wenn etwas so oder so ist oder zu sein hat, ist eben etwas Anderes nicht mehr

möglich und anerkennbar. Ist jemand Mann ist er nicht Frau, sagen wir Kind mei-

nen wir nicht Erwachsener, bezeichnen wir jemanden als Flüchtling impliziert das

nicht heimisch. Normen, Rechte und rechtliche Abkommen sind keine naturgege-

benen Wahrheiten und nicht einfach nur Beschreibungen dessen was ist, sie sind

eben immer Teil jener Praxis, mit der Subjekte angeordnet und reguliert werden.30

Nachvollziehbar wird diese abstrakte Warnung Butlers an einem konkreten

Beispiel wie etwa der UN-Behindertenrechtskonvention:

»Die unterzeichnenden Staaten haben nicht nur soziale Rechte für behinderte

Menschen entdeckt, sondern ebenso Diskurse und soziale Praktiken entwi-

ckelt, mit denen das Subjekt der Behinderung konstituiert wird. […] Indem

man behinderte Menschen international zu einer rechtlichen Gemeinschaft

aufgrund gemeinsamer medizinisch feststellbarer Merkmale und Eigenschaften

erklärt, wird es ihnen zu gleich schwergemacht, die gesellschaftlich auferlegten

Identitätsmerkmale abzuschütteln«31.

Damit Normen in dieser Art und Weise wirken können, bedürfen sie eines his-

torisch gewachsenen Rahmens der Verständigung, der ihnen Autorität verleiht.

Kritik an der negativen Wirkung von Normen – wie Butler sie formuliert – rich-

tet sich damit auch nicht gegen Normen an sich, sondern zielt letztlich auf diesen

Rahmen, mit dem Normen Verständigung und Autorität erlangen. Es ist Kritik an

den theoretischen und gesellschaftlichen Ordnungssystemen, die die Grenze zwi-

schen anerkennbar und nicht anerkennbar, lebbar und nicht lebbar markieren.Mit

Judith Butler ließe sich sagen, es geht nicht nur um die Gewalt, die von Normen

ausgehen kann, sondern letztlich um die »Gewalt vor der Gewalt«32.

Es geht also um soziale Pathologien zweiter Ordnung – jene Gewalt, die be-

stimmte Existenzen gar nicht erst als Exkludierte und Marginalisierte des politi-

schen Systems in den Blick geraten lässt. Und es geht um die Frage, wie dasjenige,

was nicht offensichtlich sichtbar ist, dennoch denDiskursmitstrukturiert, »zudem

auch diese ›Struktur‹ nicht einfach mit bloßem Auge ersichtlich ist, nicht einmal

29 Butler, Judith: DieMacht der Geschlechternormen und die Grenzen desMenschlichen, Frank-

furt a.M.: 2012, hier S. 237.

30 Vgl. J. Butler: 2010, S. 132.

31 Rösner, Hans-Uwe: »Auf’s Spiel gesetzte Anerkennung«, in: Norbert Ricken/Nicole Balzer

(Hg.): Judith Butler: Pädagogische Lektüren, Wiesbaden: 2012, S. 373-397, hier S. 380.

32 E. Redecker: 2011, S. 138.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Gegebene als Maß des Möglichen zurückweisen 183

unter den kontrolliertesten Bedingungen, ist etwas anderes als selbstsicheres Pos-

tulieren von Normen oder Geltungsansprüchen vonnöten«33.

Kein selbstsicheres Postulieren von Normen also, sondern der Versuch die Ras-

ter, in denen wir dasMenschliche deuten, zu verstehen und zu verändern. DerWeg

dazu führt für Butler über soziale Pathologien erster Ordnung, wo sich Leiderfah-

rungen, Ungleichheit und Demütigungen äußern und wo Marginalisierte aus dem

Schatten der bestehenden Anerkennungsordnung treten, Teilhabe und Recht ein-

fordern, werden bestehende Norm- und Rechtssysteme rechtfertigungsbedürftig.

In diesem Moment, in dem Normen offensichtlich fragwürdig werden, entstehen

Lücken im bislang scheinbar Selbstverständlichen.34 Butler spricht im Zusammen-

hang mit diesen Lücken vom »Riss im Gewebe unseres epistemischen Netzes«35.

Gerät eine bislang für richtig geglaubte Norm, ein Ideal in die Krise, besteht

die Möglichkeit, sie für die Dauer der Kritik auszusetzen, zu pausieren, ihre Kon-

tingenz zu entlarven, ihre Mehrdeutigkeit aufzuzeigen, einen Blick auf das Ver-

worfene zu erhaschen und so das Gegebene als Maß des Möglichen zurückzuweisen.36

»Das Verworfene […] bezeichnet hier genau jene ›nicht lebbaren‹ und ›unbewohn-

baren‹ Zonen des sozialen Lebens, die dennoch dicht bevölkert sind von denje-

nigen, die nicht den Status des Subjekts genießen, deren Leben im Zeichen des

›Nicht-Lebbaren‹ jedoch benötigt wird, um den Bereich des Subjekts einzugren-

zen«37. Dieses Verworfene beschreibt also die Grenze zwischen dem Sagbaren und

dem Unsagbaren, die es herauszufinden, zu besetzen, zu markieren und zu ver-

schieben gilt. Es handelt sich um einen Standort der Kritik, der deutliche Nähe zur

gefährlichen Erinnerung der Politischen Theologie von Johann Baptist Metz zeigt.

Butler selbst räumt ein, dass dieser Standort ein unsicherer ist:

»Wir können nirgendwo anders stehen, aber auch dort gibt es keinen ›Grund‹, nur

eine Erinnerung daran, die Vertriebenen und die Unaussprechlichen als Anhalts-

punkt im Auge zu behalten und sich mit Bedacht fortzubewegen, während man

versucht,Macht undDiskurs so einzusetzen, dass der politische Jargondes Staates

33 Butler, Judith: »Dynamische Konklusionen«, in: Dies./Ernesto Laclau/Slavoj Žižek (Hg.): Kon-

tingenz, Hegemonie, Universalität. Aktuelle Dialoge zur Linken, Wien: 2013, S. 325-347, hier

S. 339.

34 Vgl. Riedl, AnnaMaria: »Anstiftung zur Kritik«, in: Ethik und Gesellschaft 2 (2017), S. 1-27, hier

S. 12.

35 J. Butler: 2002, S. 249.

36 Vgl. J. Butler: 2013, S. 331.

37 Butler, Judith: Körper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts, Frankfurt a.M.:

1997, hier S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 Anna Maria Riedl

und sein Status als primäres Instrument von Legitimierungseffekten nicht natu-

ralisiert werden«38.

Hier könnte ein möglicher Einsatzpunkt für die Theologie sein. Denn die Suspen-

dierung einer Norm, bedeutet nicht zwangsläufig, dass sie für immer aufgegeben

wird, sondern gleicht eher einem Projekt der Übersetzung auf eine neue Inklusi-

on hin. Das bietet die Möglichkeit, die Perspektive der eigenen Tradition einzu-

bringen und so festgefahrene Diskurskonstellationen zu öffnen, indem noch eine

andere Sichtweise aufgezeigt wird.

Die Aufgabe der Ethik bestünde dann darin

»zum Menschlichen zurückführen, wo wir nicht erwarten, es zu finden: in seiner

Fragilität und an den Grenzen seiner Fähigkeit, verständlich zu sein. Wir werden

das Entstehen und Verschwinden des Menschlichen an den Grenzen dessen, was

wir wissen können, hören können, sehen können, empfinden können, untersu-

chen müssen. Dies wird uns vielleicht auf affektivem Weg veranlassen, die in-

tellektuellen Projekte der Kritik, des Infragestellens, des Verstehens der Schwie-

rigkeiten und die Erfordernisse kultureller Übersetzung und Nichtübereinstim-

mung mit neuer Kraft zu beleben und ein Gefühl der Öffentlichkeit zu schaffen,

in dem oppositionelle Stimmen nicht gefürchtet sind, heruntergemacht oder ab-

getan werden, sondern wegen der Anstiftung zu einer empfundenen Demokratie

geschätzt werden, die sie gelegentlich zuwege bringen«39.

Was aber heißt das nun konkret für die politische Praxis und die Rolle einer poli-

tisch sensiblen Ethik darin?

3. Ethik und politische Praxis

Das letzte Zitat von Butler hat es bereits zum Ausdruck gebracht, die Aufgabe der

Ethik besteht darin, Projekte der Kritik voranzutreiben. Konkret meint sie damit

die Beteiligung an einem kritischen, demokratischen Projekt, und zwar als kriti-

sche Begleitung derer, die um Repräsentation kämpfen und sich ihrer Exklusion

erwehren.

Das heißt politisch sensible Ethik zielt nicht direkt auf Politik und ihre Institu-

tionen, sondern geht denWeg –mancher mag sagen Umweg – über das Politische.

Sie sieht ihren Einsatzort bei jenen sozialen Bewegungen, AktivistInnen-Gruppen

und Protesten, die für Repräsentation in der Sphäre der institutionalisierten Politik

38 Butler, Judith: »Konkurrierende Universalitäten«, in: Dies./Ernesto Laclau/Slavoj Žižek (Hg.):

Kontingenz, Hegemonie, Universalität. Aktuelle Dialoge zur Linken, Wien: 2013, S. 171-226,

hier S. 225.

39 J. Butler: 2005, S. 178.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Gegebene als Maß des Möglichen zurückweisen 185

kämpfen und darum, Wahrnehmung, Anerkennung und Beteiligung zu erhalten,

um ins Gefüge der bestehenden sozialen und rechtlichen Normen inkludiert zu

werden. Der Ausdruck ›kritische Begleitung‹ deutet dabei bereits an, dass es nicht

einfach nur um Teilhabe an diesemKampf geht: »Das Vorhaben, eine radikaldemo-

kratische Theorie für unsere Zeit zurückzugewinnen und neu auszuarbeiten, ver-

langt daher nach einem kritischen Verhältnis zur ›Verwirklichung‹ des Ideals«40.

Kritische Begleitung evoziert eine gewisse Reflexion des Geschehens und das ver-

langt Distanz. »Diese Distanz ist die Bedingung des Kritischen selbst«41.

Die im Protest geäußerten kritischen Anliegen und Inklusionswünsche selbst

noch einmal der kritischen Reflexion zu unterziehen, ist der Beitrag, den Wissen-

schaft und mit ihr auch die wissenschaftliche Ethik neben der Arbeit an der Über-

setzung der Normen zum Projekt Demokratie beisteuern kann. Damit macht man

sich nicht unbedingt beliebt. Butler sieht die Theoriefeindlichkeit in manchen ak-

tivistischen Kreisen als Zeichen der Angst vor politischem Stillstand und kritisiert

eine Haltung: »Solche Positionen fordern paradoxerweise die Lähmung kritischer

Reflexion, um die Aussicht auf Lähmung auf der Handlungsebene abzuwenden.

Mit anderen Worten, diejenigen, die die hemmenden Effekte der Theorie fürch-

ten, wollen nicht allzu genau darüber nachdenken, was sie tun und welche Art von

Diskurs sie führen«42.

Genau dieser Diskurs, diese Arbeit an derTheorie,wären aber die Aufgabe einer

politisch sensiblen Ethik. Es geht ja nicht nur darum, diejenigen zu unterstützen,

die darum kämpfen, unter die bestehendenNormen inkludiert zuwerden, sondern

darum, die Macht dieser Normen kritisch zu befragen. Es geht darum, viel grund-

sätzlicher eine Kritik an Exklusion zu üben und sich für offene Räume einzusetzen,

in denen alternative Anerkennungsordnungen erprobt werden können.

Um es an einem Beispiel zu verdeutlichen: Der Kampf derjenigen, die die An-

erkennung des dritten Geschlechts fordern, ist zu unterstützen, gerade in einer

Welt, in der oftmals so aggressiv mit der Zweigeschlechtlichkeit normative Regu-

lierung erfolgt. Damit ist jedoch nichts gewonnen, für all diejenigen, die auch nicht

in die Anerkennungsordnung des dritten Geschlechts passen. Im schlimmsten Fall

wird sogar das Gegenteil erreicht, denn die Überzeugung, dass wir unbedingt kla-

re Ein- und Zuordnung brauchen, ist eher gestärkt als geschwächt worden. Und so

schreibt Butler:

»Die Aufgabe wird in der Tat nicht darin bestehen, das Unsagbare der Domäne

des Sagbaren zu assimilieren, um es dort, innerhalb der bestsehenden Normen

der Herrschaft, zu beherbergen, sondern vielmehr darin, die Zuversicht der Herr-

schaft zu erschüttern, aufzuzeigen, wie mehrdeutig ihre Ansprüche auf Universa-

40 J. Butler: 2013, S. 331.

41 Ebd., S. 330.

42 Ebd., S. 326.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 Anna Maria Riedl

lität sind, und ausgehend von dieser Mehrdeutigkeit das Aufbrechen ihrer Ord-

nung zu verfolgen, also eine Öffnung gegenüber alternativen Formen der Univer-

salität voranzutreiben, die der Arbeit der Übersetzung abgerungen werden. Eine

solche Öffnung wird […] die menschliche Spur, die der Formalismus […] links lie-

gen gelassen hat, als Bedingung der Artikulation selbst erneut etablieren«43.

Damit ermöglicht ein solches Vorgehen noch etwas Zweites: Einen Kampf für jene

Unaussprechlichen, Marginalisierten und Exkludierten, die nicht den Status eines

wahrnehmbaren Subjekts erhalten, ohne sie repräsentieren oder anwaltschaftlich

für sie sprechen zu müssen. Einer Theologischen Ethik, die sich der Option für die

Armen verpflichtet weiß, bietet der Zugang über die butlersche Ethik einen An-

satz, der ein Agieren »im Namen derjenigen [ermöglicht], denen ein Name versagt

bleibt, ohne dabei zu beanspruchen, für diese Anderen, die an den Rändern des

Denkbaren aufgesucht werden müssen, sprechen zu können«44.

Ein solches Vorgehen beruht auf der Erkenntnis, dass soziale Ungleichverhält-

nisse nicht deshalb so beständig sind, weil sie den Akteuren reflexiv nicht zugängig

sind, sondern weil sie soziale Bindekraft besitzen.45 Wer Angst haben muss, jeg-

liche soziale Wahrnehmung zu verlieren, der lebt lieber mit Missachtung als gar

keine Beachtung zu erhalten. Missachtungen sind daher auch nicht zu überwin-

den, indem die Betroffenen zur reflexiven Einsicht in ihre Unterdrückung geführt

werden, sondern im Eröffnen von alternativen Anerkennungsordnungen, die die

scheinbar natürlichen Strukturen aufbrechen.46 Der Weg zur Befreiung von Pa-

thologien zweiter Ordnung, funktioniert also über die Unterstützung derer, die

sich gegen Pathologien erster Ordnung wehren und über die gemeinsame Her-

vorbringung, Gestaltung und Sicherung von Alternativen, alternativen Lebensräu-

men, Milieus, Kulturen. In solchen Lebensräumen wird es auch denen möglich,

Vertrauen in das eigene Selbst zu erwerben, die nicht in die herrschende Anerken-

nungsordnung passen und dieses Vertrauen ist die Grundlage für eine Tätigkeit

der Kritik.47

Es geht darum, für Räume zu kämpfen, in denen Marginalisierte keine Angst

haben müssen, ihren möglicherweise schon eingeschränkten Subjektstatus ganz

zu verlieren. Statt selber zu versuchen (lückenlose) Geltungsansprüche in den poli-

tischen Diskurs einzubringen, bestünde die Aufgabe der Ethik dann darin, »solche

Geltungsansprüche zu entlarven und zu dekonstruieren, jene Lücken aufzuspüren,

in denen es diesen Ansprüchen nicht gelingt, ihren geschichtlichen, kontextabhän-

43 J. Butler: 2013, S. 226.

44 P. Purtschert: 2004, S. 198.

45 Vgl. Herrmann, Steffen Symbolische Verletzbarkeit, Bielefeld: 2013, S. 213.

46 Vgl. Riedl, Anna Maria: Ethik an den Grenzen der Souveränität, Paderborn: 2017, S. 222.

47 Vgl. S. Herrmann: 2013, S. 214.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Gegebene als Maß des Möglichen zurückweisen 187

gigen und kontingenten Ursprung zu verschleiern«48 und das Gegebene als Maß

des Möglichen zurückzuweisen.

Die Aufgabe von Kritik und Ethik ist es – nach Butler – Systeme der Bewertung

und ihre Wirkung aufzudecken. Es geht also weniger darum, selbst zu bewerten,

was gut und schlecht ist, sondern zu fragen welche Verbindung Macht undWissen

eingehen und wie es zu bestimmten Ordnungssystemen und Strukturen kommt,

die sich als so eindeutig natürlich oder richtig darstellen, dass alternative Möglich-

keiten undenkbar erscheinen.49

Es ist ein Auftrag von Kritik für die politische Ethik, der deutlich an den fou-

caultschen Ansatz einer Kritik als Tugend angelehnt ist und starke normative Ver-

pflichtungenmit sich führt. Denn Butlers normkritische oder besser normsensible

Ethik ist am Ende nicht frei von normativen Ansprüchen. Sie selbst hält fest:

»Die Konzeption von Politik, die hier zum Tragen kommt, ist wesentlich an der

Frage nach dem Überleben interessiert, daran, wie eine Welt geschaffen werden

kann, in der diejenigen, die […] [sich] als nicht normenkonform verstehen, nicht

nur ohneGewaltandrohung von außen leben und gedeihen können, sondern auch

ohne das allgegenwärtige Gefühl ihrer eigenen Unwirklichkeit, das zum Suizid

oder zu einem suizidalen Leben führen kann. Letztlich würde ich fragen, welchen

Ort das Denken des Möglichen in der Theoriebildung hat. Nun kann man Ein-

spruch erhebenund sagen, ja, du versuchst doch nur dieGenderkomplexität zu er-

möglichen. Das sagt uns aber gar nichts darüber, welche Formen gut oder schlecht

sind; es verhilft uns nicht zu einemMaßstab, einer Richtschnur, einer Norm. Einen

normativen Anspruch gibt es hier jedoch durchaus, und er hat mit der Fähigkeit

zu tun, leben, atmen und sich bewegen zu können, und würde zweifellos bei dem

einzuordnen sein, was man gemeinhin eine Philosophie der Freiheit nennt«50.

Diese Philosophie der Freiheit Butlers setzt bei den fundamentalen Lebensbedingun-

gen an und dazu gehört offensichtlich neben dem reinen Überleben auch Teilhabe

an der Gesellschaft, ein Platz im sozialen Normgefüge.51

Am Ende kann man die Frage stellen, ob das ausreicht: Ist die Suche nach Frei-

heitsoptionen und das Eröffnen von Möglichkeiten tatsächlich ein ausreichendes

und in sich selbst wertvolles Anliegen? Mit solchen Fragen geht meist ein Verdacht

einher. Im Falle Butlers ist es der Vorwurf eine Tugendethik zu betreiben, ein zwar

gut gemeintes aber viel zu theoretisches Projekt, das abgekoppelt sei vom echten

Leben. Der zweite Vorwurf lautet, Butler würde, mit ihrer Betonung der Grenzen

setzenden Funktion von Normen diese unter Generalverdacht stellen und keine

48 A. M. Riedl: 2018, S. 20.

49 Vgl. J. Butler: 2002, S. 252.

50 J. Butler: 2012, S. 347-348.

51 Vgl. E. Redecker: 2011, S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 Anna Maria Riedl

positiven Kriterien ausweisen.52 Dieser Vorwurf aber greift zu kurz. Es lassen sich

in der butlerschen Verbindung von sozialer Konstitution des Subjekts und Ethik

durchaus Kriterien finden, um Forderungen und neu entstehende Bewegungen im

Feld des Politischen zu beurteilen: Handelt es sich um einen Diskurs, der neue Le-

bensräume eröffnet oder um einen, der einen Status quo fixiert? Wie wird mit der

eigenen Abhängigkeit und Relationalität umgegangen, wird sie akzeptiert und zur

Grundlage des Handelns oder schlägt sie in Gewalt und Abwehr der Anderen um?

Führt Verunsicherung zu Abschottung? Wird aus Angst vor der eigenen Verletz-

barkeit eine autonome Position bezogen und Gebundenheit an andere negiert und

abgewehrt? Oder wird das gemeinsam einander Ausgesetztsein, die geteilte Erfah-

rung der Verletzbarkeit zur ethischen Maxime und zur Grundlage von Verantwor-

tung? Werden hier Freiräume eröffnet, ohne dabei neue Räume des Ausschlusses

zu produzieren?

Der Verdacht, es handele sich hier nur um ein Gedankenexperiment aus pri-

vilegierter Perspektive, hinter dem vielleicht ein theoretisch wertvolles Anliegen

stehe, das aber letztlich einen Sitz im Leben entbehre, lässt sich am Ende am

besten mit Butlers eigenen Worten zurückweisen: »Man mag fragen, wozu das

›Möglichkeiten-Eröffnen‹ am Ende gut sein soll, aber niemand, der verstanden hat,

was es heißt in einer sozialen Welt als das zu leben, was ›unmöglich‹, unlesbar,

unwirklich, illegitim und nicht zu machen ist, käme auf die Idee, diese Frage zu

stellen«53.

Diese Antwort Butlers lässt sich wie ein Auftrag für die Ethik lesen, das Gege-

bene alsMaß desMöglichen zurückzuweisen undmit Blick auf eine offene Zukunft

zu denken, in der Neues und Anderes möglich, anerkennbar und lebbar sein muss.

52 Vgl. ebd., S. 51.

53 Butler, Judith: Gender trouble. Feminism and the Subversion of Identity. 2. Ed., New York:

1999, p. viii, Übersetzung see E. Redecker: 2011, p. 51-52.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

