I\Y
Das franzosische soziologische
Denken zwischen Aversionen
und Attraktionen Bergsons

Riickblick und Ausblick auf ein Paradigma
soziologischer Theorie

Nach diesem Durchgang durch die mehr oder weniger expliziten, mehr
oder weniger tiefen Bergson-Effekte im franzosischen soziologischen
Denken (in und jenseits der Soziologie als institutionalisierter Disziplin)
gilt es abschliefSend, den Gewinn einer solchen Aufmerksambkeit fiir die-
sen — aus Sicht der Soziologie bisher peripheren oder aber verdichtigen
— Autor fur das soziologische Denken anzuzeigen. Der Gewinn liegt auf
zwei Ebenen, zunachst auf einer theoriegeschichtlichen (und ferner, wis-
senssoziologischen) Ebene; sodann auch und vor allem auf einer theo-
riesystematischen Ebene. Theoriegeschichtlich hatten zunachst die fri-
hen Aversionen gegen Bergson einen wirklich produktiven Effekt: Das
Bild, das sich die Durkheimiens von Bergsons Philosophie machten, dien-
te ihnen zur Scharfung ihrer Methodologie; die Themen, die seine Phi-
losophie bestimmten, lieferten den Durkheimiens wichtige ihrer eigenen
Themen, wobei sie diese stets entschieden soziologisierten. Beides, die
methodologische und die thematische Ausrichtung, ist angesichts der
Dominanz der Durkheim-Schule in der frithen franzosischen Soziologie
zugleich ein Bergson-Effekt fiir die Bildung der franzosischen Soziolo-
gie insgesamt. Zweitens sind theoriegeschichtlich ebenso sehr die Uber-
nahmen interessant. Sie sind vor allem immer dann interessant, wenn es
sich nicht um selektive Ubernahmen handelt, um das Aufgreifen einzel-
ner Theoreme oder Begriffe Bergsons, sondern wenn dessen ganze Denk-
weise in die soziologischen Konzepte eingegangen ist (und sei es ergianzt
um und synthetisiert mit Konzepten anderer Herkunft). Der GrofSteil
der hier vorgenommenen Rekonstruktionen, der Grofsteil dieser gan-
zen Ausgrabungsarbeit, die sich einer Reihe von bekannteren und unbe-
kannteren Autoren widmete, galt diesen Ubernahmen. Diente Bergson
in den (oft versteckten) Aversionen dazu, ein Paradigma zu bilden und
zu schirfen — den Durkheimismus mit seiner soziologistischen Ontolo-
gie des Sozialen und seiner positivistischen Methodologie, wobei diese
negative Bewegung gegen Bergson aber nicht das ganze Paradigma er-

435

hittps://dol.org/10. 02.02.2026, 00:54:47. - [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-435
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

klart, nicht die rein positiven Bewegungen etwa zur Symboltheorie — so
diente das bergsonsche Denken in den (ebenso oft versteckten) Ubernah-
men dazu, positiv eine spezifische, unverwechselbare Denkart im Blick
auf das Soziale und die Gesellschaft auszufalten.

Die Ubernahmen haben mithin nicht >nur< einen Wert fiir die Ge-
schichte des soziologischen Denkens, in der nun ein ganzes Kapitel hin-
zu erzahlbar wird. Sie haben ihn auch in theoretischer, konzeptioneller
Hinsicht. Sofern diese Autoren namlich paradigmatisch argumentieren,
an einem Paradigma teilhaben — insofern sie Bergsons Theorieentschei-
dungen, seine singuldren Konzepte und Begriffspersonen teilen —, sind
sie systematisch interessant fur das Spektrum der soziologischen Theo-
rien. Dies war die Vermutung zu Beginn dieser archiologischen Arbeit,
neben der ihr zugrunde liegenden Annahme, es miisse Bergson doch,
als der grofSe franzosische Philosoph und zugleich als der verfemte Phi-
losoph, der er war, nicht nur in der franzosischen Philosophie und den
weiteren Geisteswissenschaften, sondern auch im franzosischen sozio-
logischen Denken Spuren hinterlassen haben. Und tatsachlich wird das
Spektrum der soziologischen Theorien hier um einen komplexen, ganz
anderen Ansatz erginzt. Man miusste diesen als einen neuen Vitalismus,
als Neo-Vitalismus bezeichnen, wenn dieser Begriff gerade in der Sozio-
logie nicht zu vorurteilsbehaftet wire. Der Begriff Lebenssoziologie wire
der alternative Begriff hierfiir, wobei man wichtige Theoriekerne des spe-
zifisch franzosischen, eben spezifisch bergsonianischen Paradigmas in-
nerhalb der lebenssoziologischen Konzepte immer gleich mit erwdhnen
miisste: Einerseits das Theorem der Differentiation und der Differenzie-
rung, also dasjenige Theorem, welches das Anders-Werden an die Stel-
le des Seins, der Identitat setzt, und zwar in einer Differenzphilosophie,
die diese nun auch nicht als raumlich zu denkende, gleichzeitige, sich
ausschlieSende Dualitdt denkt, ebenso wenig wie als gesetzmafSig aufei-
nander folgende Stadien einer Dialektik. Und andererseits das Theorem
der Immanenz von Korper, Artefakten, Emotionen, Aussagen, das an die
Stelle der ontologisch-epistemologischen Dubletten der Transzendental-,
Bewusstseins- oder Subjektphilosophie riickt. Als dritten Aspekt dieses
lebenssoziologischen Ansatzes konnte man den spezifischen Vitalismus
kenntlich machen, wie ihn Canguilhem rehabilitiert hat: als Anerken-
nung der Tatsache, dass es sich beim humanwissenschaftlichen Wissen
(auch der soziologischen Theorie) um eines handelt, in dem das Leben
Subjekt und Objekt ist. Es geht diesem Vitalismus also keineswegs um
eine substanzmetaphysische Auffassung des Lebens, die im Werk Berg-
sons nirgendwo auftauchte (schon da es ihm grundsitzlich darum geht,
die Ontologie des Seins, der Identitdt zu ersetzen).

Sind lebenssoziologische Konzepte solche, die beriicksichtigen, dass
wir es beim Menschen und seinen sozialen Phinomenen mit vitalen Phi-
nomenen zu tun haben, dann wiren mindestens der Pragmatismus, die

436

hittps://dol.org/10. 02.02.2026, 00:54:47. - [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-435
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKBLICK UND AUSBLICK

Philosophische Anthropologie, und auch Simmels Soziologie' zu nennen
—um vorerst bei klassischen Konzepten zu bleiben. Unter diesen lebens-
soziologischen Denkansitzen konnte man den Bergsonismus durch das
Konzept der Intensitdt kennzeichnen, das die genannten drei Bewegun-
gen vereint: Das Konzept insistiert auf Intensitdten als qualitativen Dif-
ferenzen, die sich eher als Ubergiinge erweisen denn als Trennungen (der
Lebens- und der Sozialformen, von Subjekt und Objekt, usw.). Intensi-
tat bezeichnete das Schliisselkonzept der Immanenz und der Annahme
standigen, differenzierenden Werdens. Demgegeniiber wire der Pragma-
tismus das Konzept, das Leben als Umwelt-bezogene Aktivitit versteht,
die Philosophische Anthropologie jenes, das menschliches Leben in der
Exzentrizitdt zu sich selbst definiert (bei Plessner mit diesem Begriff;
und bei Gehlen in der These, der Mensch sei das Wesen, das sich selbst
ein Bild von sich machen miisse, und in sich eine Aufgabe vorfinde). Die
bergsonsche Soziologie wire im gemeinsamen lebenssoziologischen Zug
darin singulir, dass sie die temporale Dimension zum Ausgang nimmt,
und sich nicht von vornherein auf menschliches Leben konzentriert.? Jo-
achim Fischer hat kiirzlich angesichts des wachsenden internationalen
Interesses an Bergson, angesichts der internationalen Revitalisierung des
Pragmatismus und angesichts der deutschen Renaissance der Philosophi-
schen Anthropologie von einem nun moglichen wvital turn im Denken des
Sozialen gesprochen.? International zeichnet sich tatsdchlich bereits die
Etablierung eines New Vitalism ab, der — in engem Zusammenhang mit
dem affective turn —, insbesondere via Deleuze von Bergson inspiriert ist.
Hier geht es namentlich um die Unterlaufung der Natur-Kultur-Differenz
in einem »nature—culture continuum«, also um den immanenzontologi-
schen Aspekt des Paradigmas; sowie um die Fortschreibung des Neuen
Vitalismus von Canguilhem, und damit erneut von Bergson.*

1 S. Lash (Lebenssoziologie: Georg Simmel in the Information Age, 105 vgl.
ders., Life (Vitalism)) hat den Begriff der »Lebenssoziologie« zuerst fiir Simmels
Soziologie benutzt: Dieser spreche das »Leben in Begriffen des sozialen Lebens
an ... denn wihrend fiir andere Vitalisten Beziehungen zwischen Dingen oder
Subjekten und Dingen primir sind, sind es fiir ihn die Beziehungen von
Perzeptionen. Fir Simmel ist >Leben< bereits sozial, fiir ihn ist das soziale Leben
buchstablich soziales Leben. Dies ist ... die Lebenssoziologie«.

2 So der Vorschlag von: H. Delitz/F. Nungesser/R. Seyfert, Aktivitat — Exzentri-
zitdat — Intensitdt. Lebenssoziologische Konzepte. Sektionsveranstaltung der
Sektion Kultursoziologie, 37. Kongress fir Soziologie in Trier 2014.

3 J. Fischer, Kommentar zu Heike Delitz, in: ders./S. Moebius (Hg.), Kultur-
soziologie im 21. Jabrbundert, Wiesbaden 2014, 52-56, 54.

4 Vgl. dazu v.a. die in der Einleitung bereits erwihnten Themenhefte von Theory,
Culture & Society 2005 und 2007.

437

hittps://dol.org/10. 02.02.2026, 00:54:47. - [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-435
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Wir kommen auf das Paradigmatische des Bergsonismus in dieser ge-
meinsamen Theoriebewegung im Folgenden ausfiihrlich zu sprechen:
dem dient dieser Ausblick vor allem (neben dem, die lange theoriege-
schichtliche Reise zusammenfassenden, Riickblick). Wir konzentrieren
uns also ganz auf jene idiosynkratrische, wiedererkennbare Denkbewe-
gung, die in den verschiedenen Werken sichtbar wurde. Der Vergleich
zu anderen Perspektiven hingegen wird nur kursorisch und ausgespro-
chen vorliufig ausfallen. Die gesamten Uberlegungen — und das wollten
wir damit an dieser Stelle eigentlich nur sagen — galten mithin nicht in
erster Linie Bergsons Werk an sich, denn es bleibt zweifelsohne ein phi-
losophisches, und nur zum Teil soziologisches Werk. Die Uberlegungen
drehten sich neben dieser, uberraschend komplexen und raffinierten Ge-
sellschaftstheorie Bergsons, vor allem um die von diesem Werk angezo-
gene, positiv affizierte Soziologie und Ethnologie respektive Anthropo-
logie: um eine spezifische Konzeption des Sozius, des Gegenstandes der
Soziologie, und um eine spezifische Auffassung dariiber, was eine Gesell-
schaft, was ein Kollektiv, was eine Institution ist; wie sie emergieren, sich
instituieren (auf Dauer stellen), sich verindern und worin sich Gesell-
schaften unterscheiden.

Freilich musste auch Bergsons Oeuvre selbst noch einmal in einem ei-
genen Kapitel dargestellt werden, gerade wegen seiner Berithmtheit, we-
gen der Vorbegriffe, die man immer schon von diesem Werk hat — und
gerade gegenldufig zu diesen Vorbegriffen. Eine Arbeit zu Bergson oder
eben zu dessen Effekten, zu seiner Spur, hat es gerade im soziologischen
Kontext schwer; beides scheint ein Widerspruch in sich. Zu verfestigt ist
immer noch (ein Jahrhundert spater) das Bild, das man von ihm hat —
bereits, indem man ihn als Lebensphilosoph tituliert, was ihn in unmit-
telbare Nahe zu Nietzsche riickt. Mit diesem hat Bergson faktisch eher
wenig gemein, sieht man einmal vom beiderseitig benutzten Begriff des
Lebens ab (und liest man auch Nietzsche nur verkurzt).’ So ist Bergson
namentlich die bei Nietzsche immer prisente Frage der Macht des Wis-
sens sowie der Macht hinter den Werten fremd. Er sucht nach einer dem
Wirklichen sich anschmiegenden, alternativen und vor allem addquate-
ren Konzeption der Realitdt — nicht danach, das Wissen zu verdachti-
gen, einem mehr oder weniger versteckten sozialen Interesse zu dienen.
Auch ist ihm das Leben kein Konkurrenzkampf (was man ihm umge-
kehrt natiirlich vorwerfen konnte). Der Begriff élan vital schlieSlich ist
in diesem Zusammenhang ein prazise darstellbares Begriffskonzept, kei-
ne ominose Kraft, Substanz und auch kein geheimnisvolles Fluidum. Na-
mentlich uns, den deutschen Lesern, ist diese spezifische Philosophie we-
nig vertraut. Es fehlen Forschungen zu diesem wichtigen Autor; es fehlen

5 Zu den von Bergson und Nietzsche gleichwohl geteilten Problemen vgl.
Francois, Bergson, Schopenhauer, Nietzsche.

438

hittps://dol.org/10. 02.02.2026, 00:54:47. - [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-435
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKBLICK UND AUSBLICK

Ubersetzungen der franzésischen Forschungen; es fehlen selbst adiqua-
te Ubersetzungen des bergsonschen Werkes mit seinen eigenwilligen Be-
griffsumpragungen.

Aber auch der franzisischsprachigen Soziologie ist diese Philosophie
wenig vertraut, diese komplexe und komplizierte, voraussetzungsvolle
Denkweise mit ihren ganz eigenen Begriffspersonen, ihrer eigenen Me-
thode und ihren unverwechselbaren Kernargumenten. Bergson hat, so
sehen wir (wenn wir wollen) seit der Lektiire von Gilles Deleuze, damit
eine Denktradition eroffnet, die in vielem anders operiert und vieles an-
ders zu denken erlaubt, als es uns gewohnte soziologische und philoso-
phische Denktraditionen tun. Bereits Bergson selbst hat diese Denkhal-
tung in einer Theorie des Sozialen und der Gesellschaft weitergefiihrt,
in einer von langer Hand erarbeiteten, zwei Jahrzehnte verbrauchenden
Antwort auf die Gesellschaftstheorie und vergleichende Soziologie der
Durkheim-Schule. Auch dieses Werk (Die beiden Quellen der Moral und
der Religion) meint man, zu kennen. Seine Begriffe der offenen und ge-
schlossenen Gesellschaft sind spitestens seit der Verwendung durch Karl
Popper Schlagworte.® Auch dieses Werk musste noch einmal neu gelesen
werden, in Bergsons korrigierender Fortfithrung dieser franzosischen So-
ziologie in Hinblick auf drei Dinge: in Hinblick auf das Verhaltnis zwi-
schen Individuum und Gesellschaft; in Hinblick auf die Konzeption des
Sozialen im Allgemeinen und der Religion und Moral im Besonderen
(beschreibt man das soziale Leben durch negative oder positive Akte?);
in Hinblick auf die Tatsache, dass der Mensch ein Lebewesen ist, das sich
als solches durch Unvorhersehbarkeit, durch Neues auszeichnet. In die-
sem Werk, das sich der schnellen Lektiire aufSerordentlich versperrt — es
scheint die Gesellschaftstheorie hier eine theologische Maske zu tragen
— hat Bergson auch das vorbereitet, was wir im Folgenden als Umfor-
mulierung von nicht weniger als dem Grund- oder Bezugsproblem der
soziologischen Theorie ansprechen werden: Gedacht wird die gleichzei-
tige Schliefung und Offnung, die Stabilitit im Werden, die Verschrin-
kung von instituierender und instituierter Gesellschaft. Dies scheint uns

6 K. R. Popper, Die offene Gesellschaft und ibre Feinde. Bd. I: Der Zauber
Platons, Bd. II: Falsche Propheten: Hegel, Marx und das Phinomen des
Kommunismus (1945), Tubingen 1958. Auch Popper stellt >deutsche Fragen«
an Bergson: »Ich spiele auf Bergson an, insbesondere auf seine L'Evolution
créatrice. Der hegelsche Charakter dieses Werkes scheint nicht ausreichend
erkannt worden zu sein« (er meint die »Identifikation« des Bewusstseins mit
der Freiheit, respektive: Hegel sei »zweifellos bergsonisch«: II, 407, Anm. 25).
An anderer Stelle wird Popper vom »orakelnden Irrationalismus« bei Bergson
sprechen (II, 268). Zu Popper-Bergson vgl. z.B. A. Boyer, Popper, Bergson:
Pintuition et ouvert, in: Revue philosophique de la France et de I’étranger
133 (Issue thématique: Lectures de Bergson), 2008/2, 187—203.

439

hittps://dol.org/10. 02.02.2026, 00:54:47. - [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-435
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

in der Tat an der Stelle zu stehen, an der andere Theorietraditionen die
Frage setzen, wie soziale Ordnung anstelle von wahrscheinlicherer Un-
ordnung moglich sei.

Zwischen dem ersten Bergson-Effekt (disziplinbildende Aversionen)
und dem zweiten (Attraktionen einer neuen Denkweise) gibt es chrono-
logisch eine Phase des Verschwindens und Wiederauftauchens von Berg-
son. Ende der 1920er waren Bergson wie Durkheim aus der Mode, man
brach polemisch und radikal mit beiden, vor allem aber mit Bergson,
dessen Verabschiedung man eigens Pamphlete widmete. Seit Beginn der
1930er war er dann tatsichlich nicht mehr der allgegenwirtige Philo-
soph Frankreichs. Von nun an wandte sich die franzosische intellektuelle
Szene »den Deutschen« (Hegel, Husserl, Heidegger) zu. Theoriegeschicht-
lich bot dieses Verschwinden indes die Chance, das bergsonsche Werk
noch einmal neu zu lesen, es mit neuen Augen zu entdecken, jenseits der
alten Vorurteile. Theoriesystematisch wichtig war hier zudem der Bruch
Gaston Bachelards mit Bergson: als Bruch, in dem jener diesem gleich-
wohl treu blieb, namlich im Konzept der Historizitdt des Wissens. Es
ist eine Historizitit, die Bergsons Theorem des unvorhersehbaren und
irreversiblen Werdens gleicht — in der Konzentration, die hier auf dem
Neuen liegt. In diesem ambivalenten, in diesem widerwilligen Bergsonis-
mus liegt der Beginn der franzosischen Historischen Epistemologie, jenes
Denkprojektes, das zu so illustren soziologischen Autoren wie Canguil-
hem, Foucault und Bourdieu fithren wird.” Es handelt sich mithin bei Ba-
chelard — anders als bei den ihm zuvor kommenden marxistischen Den-
kern Georges Politzer und Paul Nizan (die in Bergson den Ideologen der
biirgerlichen Gesellschaft verabschieden) — nicht nur um den Bruch mit
Bergson, sondern zugleich um die Fortfihrung seiner Denkweise.

AbschliefSend gilt es nun, diese verschiedenen Bergson-Effekte, die ne-
gativen, vor allem aber die positiven einmal jenseits der einzelnen Auto-
ren und Werke zusammenzuziehen — umso mehr, als es der Arbeit durch
die Theoriegeschichte, durch die verschiedenen Autoren und Werke hin-
durch um die These eines spezifischen, geteilten Ansatzes im franzosi-
schen soziologischen Denken und in diesem tiberhaupt ging. Wegen der
Kluft zwischen dieser modernen Denkweise der Differenz und Immanenz
auf der einen Seite; und dem geldaufigen Bild einer spekulativen Lebens-

7 Auch Bourdieu hat bei Canguilhem studiert, um Soziologie als strenge
Wissenschaft zu betreiben; sein Soziologieverstindnis (der Bruch mit dem
Alltagsverstiandnis; der Blick auf das Soziale als Objekt und Subjekt) liefse
sich analog zu Canguilhems Wissensverstandnis verstehen. Bourdieu ist mit
seinem Durkheim-Erbe gleichwohl weit entfernt vom Bergsonismus. Zu seiner
Nihe zu Canguilhem/Bachelard vgl. P. Bourdieu/J.-Cl. Chamboredon/].-Cl.
Passeron, Soziologie als Beruf. Wissenschaftstheoretische Voraussetzungen
soziologischer Erkenntnis (1968), Berlin/New York 1991.

440

hittps://dol.org/10. 02.02.2026, 00:54:47. - [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-435
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RUCKBLICK UND AUSBLICK

theorie, die sich um die >Lebensschwungkraft< und das >innere Lebenc
zentriere, auf der anderen, muss auch Bergsons Denken selbst einmal
auf die wesentlichen Kernargumente verdichtet werden. Dies gilt zumin-
dest fiir jene Kernelemente, die Grundlage eines soziologischen Denkens
geworden sind.

441

hittps://del.org/10. 02.02.2026, 00:54:47. - [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-435
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://del.org/10. 02.02.2026, 00

4:47.



https://doi.org/10.5771/9783845277523-435
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Das Durkheim-Werden:
Bergson-Aversionen in der franzosischen
Schule der Soziologie

Chronologisch zuerst — namlich bereits seit den 1890er Jahren — gab es
im sich disziplinierenden sozialwissenschaftlichen Denken Frankreichs
Bergson-Aversionen, die sich eher als Anti-Bergson-Affekte erwiesen
denn als inhaltliche Auseinandersetzungen; und die recht versteckt wa-
ren, insbesondere, was Durkheim, die Leitfigur selbst betrifft. Die neue
Disziplin Soziologie hat sich insgesamt gerade in Frankreich durch po-
lemische AbstofSungen diszipliniert. Durkheim pflegte seine Feindschaf-
ten gleich an mehreren Fronten: gegen Gabriel Tarde und René Worms
sowie gegen die physiologischen Anthropologen setzte sich seine Vorstel-
lung einer >richtigen« Soziologie durch. Obgleich Bergson diesen Auto-
ren gegenliber bis 1932 nicht beansprucht hat, ebenfalls Soziologie be-
treiben, so vollzog doch Durkheim und die Durkheim-Schule auch von
ihm ihre AbstofSung. Die Griinde dessen waren hier wie dort nicht nur
und vielleicht auch nicht in erster Linie theoretischer, sondern sie waren
vor allem praktischer, d.i. politischer Natur: Im Kampf des Rationalis-
ten Durkheim gegen alle nicht-rationalistischen Bewegungen im zeitge-
nossischen Denken wurde Bergson zur Gallionsfigur der anti-modernen,
anti-rationalistischen, also auch anti-franzosischen Haltung. Hinzu kam
eine personliche Rivalitit, nicht nur, da Bergson und Durkheim um den
Lehrstuhl Gabriel Tardes am Collége de France konkurrierten. Nachdem
Bergson dieses Rennen gewonnen hatte, standen sich die beiden Grof3-
autoren auf Seiten der beiden konkurrierenden akademischen Spitzen-
institutionen Frankreichs gegentber (und dies auch buchstiblich, nim-
lich vis-a-vis an der Rue d’Ulm): in der Entgegensetzung von Collége
und Sorbonne. Auch ist nicht zu verkennen, dass sich die von Dritten be-
zeugte Feindschaft Durkheims und seiner Mitarbeiter auf den 6ffentlich
erfolgreichen Bergson bezog, auf das, was man von ihm wahrnehmen
wollte, kaum hingegen auf das bergsonsche Werk in einem textimma-
nenten Sinn. Der soziale Gebrauch Bergsons, der frithe, Bergson schlecht
verstehende Bergsonismus, war der Grund der Aversionen, in denen sich
das Durkheim-Werden, das Halbwachs-Werden und so fort vollzog. Sie
sind — so wurde es den Durkheimiens selbst und anderen in dieser Aver-
sion womoglich erst klar — die eigentlichen Soziologen gegeniiber dem
Psychologismus von Bergson-Tarde; sie sind die wirklichen, rationalen,
positiven Wissenschaftler gegeniiber dem Mystizismus, Irrationalismus
und Intuitionismus von Bergson; sie sind die Soziologie, da sie namlich

443

hittps://dol.org/10. 02.02.2026, 00:54:47. - [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-435
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

in allen menschlichen Dingen einschlieflich aller Arten des Wissens, der
Moral und der Religion das Primat des Kollektivs, der Gesellschaft er-
kannt haben. Insbesondere in Bezug auf die anorganischen und organi-
schen Korper, aber auch auf das Wissen ist diese Transzendenz und Pri-
oritit des Kollektivs dem soziologischen Bergsonismus fremd. Niemand
geringeres als Claude Lévi-Strauss wusste, dass es gute Griinde gibt, in
Hinblick auf die Frage nach der Gesellschaft Bergson gegentiber Durk-
heim vorzuziehen. Mit Marcel Mauss, aber auch mit Bergson also hat
Lévi-Strauss die Durkheim-Konzeption des Sozialen und damit die Kon-
zeption der franzosischen Soziologie vom Kopf auf die FufSe gestellt: Es
galt, die Konstitution der Gesellschaft in den Praxen des Wissens zu den-
ken, statt diese einfach vorauszusetzen.

Implizite Aversionen

Die Disziplin-begriindende Bewegung der Aversion betraf nun genau-
er erstens das methodologische und epistemologische Selbstverstandnis
der école francaise de sociologie — das Verstindnis dessen, was Wissen-
schaft und Wissen sind; wie sich Begriffe bilden; was deren Grundlage
ist; wie Erkenntnis zustande kommt. Dies ist, wie wir sahen, von Durk-
heims Regeln der soziologischen Methode tiber den Klassifikationsauf-
satz von Mauss-Durkheim bis zu Durkheims Elementaren Formen des
religiosen Lebens die Ebene, auf der Bergson stets kategorisch (und stets
implizit) abgewehrt wird. Explizit wird dies nur in Durkheims Vorle-
sung zum Pragmatismus. Kennt man aber Bergsons Begriffe und Kon-
zepte, weifs man von der schnellen Berithmtheit seiner Thesen, so ahnt
man die Auseinandersetzung hinter den Worten der Durkheimiens, hin-
ter der Berufung auf den Rationalismus und Positivismus. Diese Ausei-
nandersetzung wird insbesondere in Durkheims Wissenssoziologie ge-
fihrt. Demgegeniiber weisen andere Themenfelder (Familiensoziologie,
Religionssoziologie, Moderne-Analysen) kaum einen Bergson-Effekt auf.
Immerhin wird man hier vermuten konnen, dass die entscheidende Neu-
erung des letzten Buches von Durkheim, die Einfiihrung der schopferi-
schen kollektiven Erregung, von diesem nicht unbeeindruckt war. Aber
dies bleiben Vermutungen. Zudem hat diese Gebiete Bergsons Philoso-
phie schlicht lange Zeit nicht besetzt — er, der in Bezug auf die Moral-
philosophie, die man von ihm verlangte, einmal dufSerte, es sei ja nie-
mand gezwungen, ein Buch zu schreiben; er, der auch keine Theologie
respektive Religionsphilosophie vorlegte, sondern eine Soziologie, lan-
ge nach Durkheims Tod. Die Wissenssoziologie hingegen ist ein zentra-
ler Teil des Forschungs- und Selbstverstandigungsprogramms der durk-

444

hittps://dol.org/10. 02.02.2026, 00:54:47. - [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-435
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS DURKHEIM-WERDEN

heimschen Soziologie. Sie liegt im Kern dieses Paradigmas,' namlich die
Vorstellung, es sei die Gesellschaft, die dem Denken und jedem indivi-
duellen Selbstverstindnis vorhergehe. Dieses Primat des Kollektivs gilt
bei Durkheim selbst auch gegeniiber den Artefakten, wenn diese als nur
mehr oder weniger gefestigte Arten gelten, in denen sich jenes dufSert.?
Und Marcel Mauss zeigte, inwiefern dieses Primat auch gegentiber dem
Korper, seinen Bewegungen und Affekten gilt — bis dahin, dass der Ge-
sellschaft noch die Macht zukommt, die Einzelnen leben zu machen und
sterben zu lassen (dies war ja bereits die implizite These in Durkheims
Selbstmord).> Auch wenn Mauss die Beziehung von Individuum und Ge-
sellschaft zuweilen vorsichtiger, weniger kausal formuliert als Durkheim;
auch wenn er dessen Symboltheorie ausweitet und vertieft — so bleibt
doch auch das Denken von Marcel Mauss (im Ubrigen auch seinem
Selbstverstandnis zufolge*) durkheimianisch oder eben soziozentrisch.
Damit ist der Durkheimismus der Vorldufer auch aller aktuellen sozio-
logischen Konstruktivismen, die das Theorem des sozialen Aprioris tei-
len. Dieser zentrale Aspekt des Durkheimismus, die soziozentrische An-
nahme, ist ibrigens nicht bei Durkheim allein am deutlichsten, sondern
in dem mit Mauss verfassten Aufsatz zu den Formen der Klassifikation.
Hier wird die zentrale Argumentations- und Denkfigur des Paradigmas
als solche benannt. Wir zitieren ihn erneut:

1 Esist immer erneut sinnvoll, das Paradigmatische des durkheimschen Denkens
zu kennzeichnen. Vgl. zu aktuellen Lesarten Durkheims T. Bogusz/H. Delitz
(Hg.), Emile Durkheim — Soziologie, Ethnologie, Philosophie, Frankfurt/M.,
New York 2013. Die Kennzeichnung des Paradigmas konnte hier nur soweit
geschehen, als der Durkheimismus als Negativ des Bergsonismus erschien;
nicht alle konstitutiven Ziige wurden angemessen ausgefiihrt, z.B. nicht die
Symboltheorie (dazu C. Tarot, De Durkheim a Mauss I'invention du symbo-
lique, Paris 1999; B. Karsenti, La société en personnes. Etudes durkbeimiennes,
Paris 2006). Vgl. zu paradigmatischen Theorieentscheidungen meine Skizze in
H. Delitz, Emile Durkbeim zur Einfiihrung, Hamburg 2013: »In jedem Fall
gehort dazu der Ansatz, die sozialen Phinomene als »Dinge« jenseits der eige-
nen Bewertung und moralphilosophischer Erwagungen in ihrem historischen
Auftreten und ihrer sozialen Funktion zu studieren. In jedem Fall gehort dazu
das Primat des Kollektivs ... Damit erkldren sich erstens alle kulturellen Pha-
nomene inklusive der Gesetze des Denkens als Objektivationen des Sozialen;
zweitens erkldrt sich das Subjekt ... aus der Gesellschaft« (49f.).

2 Durkheim, Die Regeln der soziologischen Methode, 113.

3 Mauss, Die Techniken des Korpers; ders., Uber die physische Wirkung der von
der Gemeinschaft suggerierten Todesvorstellung. »Leben machen und sterben
lassenc<ist bekanntlich der Ausdruck Foucaults: Vorlesung vom 17. Mirz 1976,
in: Ders., In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am College de France
(1975-76), Frankfurt/M. 1999, 276-305.

4 Vgl. Mauss, Mauss’ Werk, von ihm selbst dargestellt.

445

hittps://dol.org/10. 02.02.2026, 00:54:47. - [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-435
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

»Es ist oft behauptet worden, die Menschen hitten ihre Vorstellung
von den Dingen urspriinglich am eigenen Vorbild entwickelt. Nach
dem Vorstehenden konnen wir nun prazisieren, worin dieser An-
thropozentrismus besteht, den man besser als Soziozentrismus bezeichnen
wirde. Im Zentrum der ersten Formen eines Systems der Natur steht
nicht das Individuum, sondern die Gesellschaft. Die Gesellschaft und
nicht der Mensch objektiviert sich in diesen Systemen«.’

Letztlich geht es dem Durkheimismus stets darum, den sozialen Ur-
sprung des Denkens, der Kategorien, der symbolischen Ordnungen, der
Erinnerungen und Bilder des Gedachtnisses, aber auch der Religion, der
Selbstmordrate, der Moral und so fort zu behaupten und aufzuweisen.
Das Kollektiv ist als vorgingige GrofSe zu denken. Es ist zwar den Ein-
zelnen nicht nur dufSerlich, wie Durkheim selbst gegentiber einigen allzu
rigiden Bemerkungen in den Regeln der soziologischen Methode einge-
raumt hat. Sie verinnerlichen es auch. Das Kollektiv ist den Individuen
gegenuber aber stets primar. Es ist die Gesellschaft, die dem individuel-
len Bewusstsein wie dem individuellen Korper als Grundlage dient, bei-
des rahmt, einbettet, strukturiert.

Im Klassifikationsaufsatz ist schlieSlich auch die vergleichende So-
ziologie als spezifische Methode dieser franzosischen Schule der Sozio-
logie durchgefiihrt. Deutlich wird hier der Evolutionismus des Paradig-
mas, die Vorstellung einer einlinigen Entwicklung der Gesellschaften,
auf der primitive und entwickelte Gesellschaften in einer Kontinuitat
verortbar sind, auf der sie alle einen Kernbestand teilen. In dieser Vor-
stellung gibt es nichts Neues im Gesellschaftlichen, nur eine fortschrei-
tende funktionale Differenzierung und damit auch eine fortschreitende
Individualisierung. Zu erwihnen bleibt noch, dass sich (trotz organizis-
tischer Metaphern und biologischer Analogien) diese franzosische So-
ziologie in deutlicher Distanz zum Leben, das sie doch selbst ist und be-
schreiben will, halt. Dass der Mensch ein vitales Wesen ist, spielt keine
Rolle, wenn man Gesellschaften als Tatsachen beschreiben will. Dabei
sind es doch Tatsachen des Lebens, in letzer Instanz! Dies wird der Ein-
wurf sein, mit dem Bergson Durkheim in mehrfacher Hinsicht korrigie-
ren wird. Und obgleich Bergson von Durkheim in keinem Text erwihnt
wird, so war den Zeitgenossen, diesen ihrerseits stets parteiischen Drit-
ten, die Konstellation allzu deutlich. Durkheim galt ihnen vielfach als
der Anti-Bergson, und auch Bergson selbst hat ihn so wahrgenommen.
Explizit bestatigt die Pragmatismus-Vorlesung dies, auch wenn wir die-
se nur aus dritter respektive vierter Hand kennen.

5 Durkheim/Mauss, Uber einige primitive Formen von Klassifikation, 2 54f.

446

hittps://dol.org/10. 02.02.2026, 00:54:47. - [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-435
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS DURKHEIM-WERDEN

Explizite Aversionen und marginale Affinititen

Gegeniiber Durkheim nennen seine Schiiler und Mitarbeiter Bergson
in ihren soziologischen Grundlagentexten durchaus als ihren Gegen-
part. Hier, in den jeweiligen Themenschwerpunkten der Soziologie ins-
besondere von Hubert, Halbwachs und Mauss, wird auch deutlich, dass
es die von Bergson prominent besetzten Themen und Begriffskonzepte
sind, die einen disziplinbildenden Effekt fur diese franzosische Sozio-
logie haben — tiber die soziologische Erkenntnistheorie hinaus. Anders
als die deutsche oder amerikanische Soziologie behandelt diese franzo-
sische Soziologie namlich zum einen wesentlich eine soziologische The-
orie der Zeit.® Dies verweist auf die Auseinandersetzung mit Bergsons
erstem Buch Zeit und Freibeit. Eine Abhandlung iiber die unmittelbaren
BewufStseinstatsachen. Die franzosische Schule der Soziologie hat zwei-
tens wesentlich eine soziologische Theorie des Gedichtnisses entfaltet.
Und sie hat drittens — erneut anders als die deutsche und angloamerika-
nische Tradition — eine soziologische Theorie des Korpers entfaltet. Bei-
des verweist auf Bergsons zweites Buch Materie und Geddchtnis. Eine
Abhandlung iiber die Beziehung zwischen Korper und Geist. SchliefSlich
finden wir in dieser franzosischen Soziologie Theorien der Techniken.”
Dieses Thema verweist auf Schopferische Evolution, wo der Mensch als
erfinderischer homo faber erscheint, als das Lebewesen, dessen Organe
seine vielfachen, ablosbaren, sich verandernden Artefakte sind. Es er-
findet aber nicht nur Werkzeuge, sondern auch Werkzeuge schaffende
Werkzeuge; und vor allem stets neue Gefithle und Gedanken sowie sozi-
ale Formen. Auch in diesen Themenfeldern, in der soziologischen Erkla-
rung dieser Phanomene, vollziehen die Autoren erneut eine durchgrei-
fende Soziologisierung. Stets nimmt diese Soziologie hier die Antithese
zu dem ein, was sie sich unter Bergsons Philosophie vorstellte, namlich
einen Psychologismus und Individualismus gegeniiber dem Kollektivis-
mus; eine Philosophie des inneren Lebens gegeniiber dem Einfluss des
Sozialen auf dieses Individuellste; und eine Philosophie, die mit einer of-

6 Siehe die soziologische Theorie der Zeit bei H. Rosa, Beschleunigung: Die
Verinderung der Zeitstruktur in der Moderne, Frankfurt/M. 2005; Ders.,
Weltbeziehungen im Zeitalter der Beschleunigung — Umrisse einer neuen
Gesellschaftskritik, Berlin 2012: als soziologische Theorie der Zeit, weniger
als Denken, das die Temporalitit zum Ausgang nimmt, um das Soziale zu
verstehen.

7 Hier sind neben den untersuchten Autoren (Mauss, Leroi-Gourhan) weitere
zu nennen: A.-G. Haudricourt, La technologie. Science humaine. Recherches
d‘histoire Et d‘ethnologie des techniques, Paris 1987; Ders., Des gestes aux
techniques, Paris 2010 sowie G.-H. de Radkowski, Anthropologie de I’habiter,
Paris 2002.

447

hittps://dol.org/10. 02.02.2026, 00:54:47. - [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-435
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

fenbar unmoglichen Methode zu arbeiten vorgibt, gegentiber dem wis-
senschaftlich einzig moglichen rationalistischen Positivismus. Vor allem
bei Maurice Halbwachs, der sowohl Schiiler Bergsons als auch Mitar-
beiter und Erbverwalter Durkheims war, ist die thematische Gebunden-
heit an Bergson und die methodologische und epistemologische Feind-
schaft ihm gegeniiber deutlich. Das sozial- wie kulturwissenschaftlich
grundlegende Theorem des >kollektiven Gedédchtnisses< speist sich ex-
plizit aus dem Anliegen einer Umdrehung des bergsonschen Gedicht-
nisbegriffes, den Halbwachs fuir subjektivistisch hilt. Gerade hier wur-
de auch deutlich, wie grof§ die Kluft zwischen der Bergson-Rezeption in
der Soziologie und seiner tatsidchlichen Denkweise ist. Das Gedachtnis
hatte Bergson ja gerade nicht bewusstseinsphilosophisch und transzen-
dentaltheoretisch konzipiert, sondern immanenz- und lebenstheoretisch,
im Kontinuum mit den Handlungen des Korpers und im Kontinuum von
Materie und Bewusstsein. Auch bei Henri Hubert (in der Bergsons Zeit-
These letztlich entgegengesetzten Soziologie der Zeit) und Marcel Mauss
(in der Kritik am homo faber sowie an Bergsons Gesellschaftstheorie)
waren die AbstofSungen nachvollziehbar. Gemessen an der Schirfe der
Kritik, aber auch an der Treue zu Durkheims Soziozentrismus und Evo-
lutionismus ist gerade auch dessen Bergson-Affinitat letztlich als margi-
nal einzuschitzen. Ob seine Betonung des Lebens der Gesellschaften eine
Ernstnahme des menschlichen Lebens bedeutet, ob das Gabe-Theorem
ein vitalistisches Moment hat, bleibt Spekulation, ebenso wie die Ver-
mutung einer Bergson-Nihe in der kollektiven Efferveszenz Durkheims.
Namentlich fiir die Theoriegeschichte der franzésischen Soziologie, fiir
deren Wahrnehmung als klassische Theorien der Ritual- und symbolge-
stitzten Konstitution des Kollektivs, bleiben solche Vermutungen irre-
levant. Gemessen an den AbstofSungen blieben dann auch einzelne Ver-
suche einer Synthese von Durkheim und Bergson marginal, wie im Fall
des belgischen Soziologen Eugene Dupréel mit seiner vergessenen Emer-
genztheorie des Sozialen, und wie im Fall von Maurice Hauriou. Dieser
wurde mit seiner Bergson-inspirierten Institutionentheorie zwar breit re-
zipiert, allerdings jenseits der Soziologie.

448

hittps://dol.org/10. 02.02.2026, 00:54:47. - [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-435
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Implizite Aversionen
	Explixite Aversionen und marginale Affinitäten

