
435

IV 
Das französische soziologische 
Denken zwischen Aversionen  
und Attraktionen Bergsons 

Rückblick und Ausblick auf ein Paradigma 
soziologischer Theorie   

Nach diesem Durchgang durch die mehr oder weniger expliziten, mehr 
oder weniger tiefen Bergson-Effekte im französischen soziologischen 
Denken (in und jenseits der Soziologie als institutionalisierter Disziplin) 
gilt es abschließend, den Gewinn einer solchen Aufmerksamkeit für die-
sen – aus Sicht der Soziologie bisher peripheren oder aber verdächtigen 
– Autor für das soziologische Denken anzuzeigen. Der Gewinn liegt auf 
zwei Ebenen, zunächst auf einer theoriegeschichtlichen (und ferner, wis-
senssoziologischen) Ebene; sodann auch und vor allem auf einer theo-
riesystematischen Ebene. Theoriegeschichtlich hatten zunächst die frü-
hen Aversionen gegen Bergson einen wirklich produktiven Effekt: Das 
Bild, das sich die Durkheimiens von Bergsons Philosophie machten, dien-
te ihnen zur Schärfung ihrer Methodologie; die Themen, die seine Phi-
losophie bestimmten, lieferten den Durkheimiens wichtige ihrer eigenen 
Themen, wobei sie diese stets entschieden soziologisierten. Beides, die 
methodologische und die thematische Ausrichtung, ist angesichts der 
Dominanz der Durkheim-Schule in der frühen französischen Soziologie 
zugleich ein Bergson-Effekt für die Bildung der französischen Soziolo-
gie insgesamt. Zweitens sind theoriegeschichtlich ebenso sehr die Über-
nahmen interessant. Sie sind vor allem immer dann interessant, wenn es 
sich nicht um selektive Übernahmen handelt, um das Aufgreifen einzel-
ner Theoreme oder Begriffe Bergsons, sondern wenn dessen ganze Denk-
weise in die soziologischen Konzepte eingegangen ist (und sei es ergänzt 
um und synthetisiert mit Konzepten anderer Herkunft). Der Großteil 
der hier vorgenommenen Rekonstruktionen, der Großteil dieser gan-
zen Ausgrabungsarbeit, die sich einer Reihe von bekannteren und unbe-
kannteren Autoren widmete, galt diesen Übernahmen. Diente Bergson 
in den (oft versteckten) Aversionen dazu, ein Paradigma zu bilden und 
zu schärfen – den Durkheimismus mit seiner soziologistischen Ontolo-
gie des Sozialen und seiner positivistischen Methodologie, wobei diese 
negative Bewegung gegen Bergson aber nicht das ganze Paradigma er-

https://doi.org/10.5771/9783845277523-435 - am 02.02.2026, 00:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-435
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

436

klärt, nicht die rein positiven Bewegungen etwa zur Symboltheorie – so 
diente das bergsonsche Denken in den (ebenso oft versteckten) Übernah-
men dazu, positiv eine spezifische, unverwechselbare Denkart im Blick 
auf das Soziale und die Gesellschaft auszufalten. 

Die Übernahmen haben mithin nicht ›nur‹ einen Wert für die Ge-
schichte des soziologischen Denkens, in der nun ein ganzes Kapitel hin-
zu erzählbar wird. Sie haben ihn auch in theoretischer, konzeptioneller 
Hinsicht. Sofern diese Autoren nämlich paradigmatisch argumentieren, 
an einem Paradigma teilhaben – insofern sie Bergsons Theorieentschei-
dungen, seine singulären Konzepte und Begriffspersonen teilen –, sind 
sie systematisch interessant für das Spektrum der soziologischen Theo-
rien. Dies war die Vermutung zu Beginn dieser archäologischen Arbeit, 
neben der ihr zugrunde liegenden Annahme, es müsse Bergson doch, 
als der große französische Philosoph und zugleich als der verfemte Phi-
losoph, der er war, nicht nur in der französischen Philosophie und den 
weiteren Geisteswissenschaften, sondern auch im französischen sozio-
logischen Denken Spuren hinterlassen haben. Und tatsächlich wird das 
Spektrum der soziologischen Theorien hier um einen komplexen, ganz 
anderen Ansatz ergänzt. Man müsste diesen als einen neuen Vitalismus, 
als Neo-Vitalismus bezeichnen, wenn dieser Begriff gerade in der Sozio-
logie nicht zu vorurteilsbehaftet wäre. Der Begriff Lebenssoziologie wäre 
der alternative Begriff hierfür, wobei man wichtige Theoriekerne des spe-
zifisch französischen, eben spezifisch bergsonianischen Paradigmas in-
nerhalb der lebenssoziologischen Konzepte immer gleich mit erwähnen 
müsste: Einerseits das Theorem der Differentiation und der Differenzie-
rung, also dasjenige Theorem, welches das Anders-Werden an die Stel-
le des Seins, der Identität setzt, und zwar in einer Differenzphilosophie, 
die diese nun auch nicht als räumlich zu denkende, gleichzeitige, sich 
ausschließende Dualität denkt, ebenso wenig wie als gesetzmäßig aufei-
nander folgende Stadien einer Dialektik. Und andererseits das Theorem 
der Immanenz von Körper, Artefakten, Emotionen, Aussagen, das an die 
Stelle der ontologisch-epistemologischen Dubletten der Transzendental-, 
Bewusstseins- oder Subjektphilosophie rückt. Als dritten Aspekt dieses 
lebenssoziologischen Ansatzes könnte man den spezifischen Vitalismus 
kenntlich machen, wie ihn Canguilhem rehabilitiert hat: als Anerken-
nung der Tatsache, dass es sich beim humanwissenschaftlichen Wissen 
(auch der soziologischen Theorie) um eines handelt, in dem das Leben 
Subjekt und Objekt ist. Es geht diesem Vitalismus also keineswegs um 
eine substanzmetaphysische Auffassung des Lebens, die im Werk Berg-
sons nirgendwo auftauchte (schon da es ihm grundsätzlich darum geht, 
die Ontologie des Seins, der Identität zu ersetzen). 

Sind lebenssoziologische Konzepte solche, die berücksichtigen, dass 
wir es beim Menschen und seinen sozialen Phänomenen mit vitalen Phä-
nomenen zu tun haben, dann wären mindestens der Pragmatismus, die 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-435 - am 02.02.2026, 00:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-435
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rückblick und Ausblick

437

Philosophische Anthropologie, und auch Simmels Soziologie1 zu nennen 
– um vorerst bei klassischen Konzepten zu bleiben. Unter diesen lebens-
soziologischen Denkansätzen könnte man den Bergsonismus durch das 
Konzept der Intensität kennzeichnen, das die genannten drei Bewegun-
gen vereint: Das Konzept insistiert auf Intensitäten als qualitativen Dif-
ferenzen, die sich eher als Übergänge erweisen denn als Trennungen (der 
Lebens- und der Sozialformen, von Subjekt und Objekt, usw.). Intensi-
tät bezeichnete das Schlüsselkonzept der Immanenz und der Annahme 
ständigen, differenzierenden Werdens. Demgegenüber wäre der Pragma-
tismus das Konzept, das Leben als Umwelt-bezogene Aktivität versteht, 
die Philosophische Anthropologie jenes, das menschliches Leben in der 
Exzentrizität zu sich selbst definiert (bei Plessner mit diesem Begriff; 
und bei Gehlen in der These, der Mensch sei das Wesen, das sich selbst 
ein Bild von sich machen müsse, und in sich eine Aufgabe vorfinde). Die 
bergsonsche Soziologie wäre im gemeinsamen lebenssoziologischen Zug 
darin singulär, dass sie die temporale Dimension zum Ausgang nimmt, 
und sich nicht von vornherein auf menschliches Leben konzentriert.2 Jo-
achim Fischer hat kürzlich angesichts des wachsenden internationalen 
Interesses an Bergson, angesichts der internationalen Revitalisierung des 
Pragmatismus und angesichts der deutschen Renaissance der Philosophi-
schen Anthropologie von einem nun möglichen vital turn im Denken des 
Sozialen gesprochen.3 International zeichnet sich tatsächlich bereits die 
Etablierung eines New Vitalism ab, der – in engem Zusammenhang mit 
dem affective turn –, insbesondere via Deleuze von Bergson inspiriert ist. 
Hier geht es namentlich um die Unterlaufung der Natur-Kultur-Differenz 
in einem »nature–culture continuum«, also um den immanenzontologi-
schen Aspekt des Paradigmas; sowie um die Fortschreibung des Neuen 
Vitalismus von Canguilhem, und damit erneut von Bergson.4

1	 S. Lash (Lebenssoziologie: Georg Simmel in the Information Age, 10; vgl. 
ders., Life (Vitalism)) hat den Begriff der ›Lebenssoziologie‹ zuerst für Simmels 
Soziologie benutzt: Dieser spreche das »Leben in Begriffen des sozialen Lebens 
an ... denn während für andere Vitalisten Beziehungen zwischen Dingen oder 
Subjekten und Dingen primär sind, sind es für ihn die Beziehungen von 
Perzeptionen. Für Simmel ist ›Leben‹ bereits sozial, für ihn ist das soziale Leben 
buchstäblich soziales Leben. Dies ist ... die Lebenssoziologie«. 

2	 So der Vorschlag von: H. Delitz/F. Nungesser/R. Seyfert, Aktivität – Exzentri
zität – Intensität. Lebenssoziologische Konzepte. Sektionsveranstaltung der 
Sektion Kultursoziologie, 37. Kongress für Soziologie in Trier 2014. 

3	 J. Fischer, Kommentar zu Heike Delitz, in: ders./S. Moebius (Hg.), Kultur
soziologie im 21. Jahrhundert, Wiesbaden 2014, 52–56, 54.

4	 Vgl. dazu v.a. die in der Einleitung bereits erwähnten Themenhefte von Theory, 
Culture & Society 2005 und 2007. 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-435 - am 02.02.2026, 00:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-435
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

438

Wir kommen auf das Paradigmatische des Bergsonismus in dieser ge-
meinsamen Theoriebewegung im Folgenden ausführlich zu sprechen: 
dem dient dieser Ausblick vor allem (neben dem, die lange theoriege-
schichtliche Reise zusammenfassenden, Rückblick). Wir konzentrieren 
uns also ganz auf jene idiosynkratrische, wiedererkennbare Denkbewe-
gung, die in den verschiedenen Werken sichtbar wurde. Der Vergleich 
zu anderen Perspektiven hingegen wird nur kursorisch und ausgespro-
chen vorläufig ausfallen. Die gesamten Überlegungen – und das wollten 
wir damit an dieser Stelle eigentlich nur sagen – galten mithin nicht in 
erster Linie Bergsons Werk an sich, denn es bleibt zweifelsohne ein phi-
losophisches, und nur zum Teil soziologisches Werk. Die Überlegungen 
drehten sich neben dieser, überraschend komplexen und raffinierten Ge-
sellschaftstheorie Bergsons, vor allem um die von diesem Werk angezo-
gene, positiv affizierte Soziologie und Ethnologie respektive Anthropo-
logie: um eine spezifische Konzeption des Sozius, des Gegenstandes der 
Soziologie, und um eine spezifische Auffassung darüber, was eine Gesell-
schaft, was ein Kollektiv, was eine Institution ist; wie sie emergieren, sich 
instituieren (auf Dauer stellen), sich verändern und worin sich Gesell
schaften unterscheiden. 

Freilich musste auch Bergsons Oeuvre selbst noch einmal in einem ei-
genen Kapitel dargestellt werden, gerade wegen seiner Berühmtheit, we-
gen der Vorbegriffe, die man immer schon von diesem Werk hat – und 
gerade gegenläufig zu diesen Vorbegriffen. Eine Arbeit zu Bergson oder 
eben zu dessen Effekten, zu seiner Spur, hat es gerade im soziologischen 
Kontext schwer; beides scheint ein Widerspruch in sich. Zu verfestigt ist 
immer noch (ein Jahrhundert später) das Bild, das man von ihm hat – 
bereits, indem man ihn als Lebensphilosoph tituliert, was ihn in unmit-
telbare Nähe zu Nietzsche rückt. Mit diesem hat Bergson faktisch eher 
wenig gemein, sieht man einmal vom beiderseitig benutzten Begriff des 
Lebens ab (und liest man auch Nietzsche nur verkürzt).5 So ist Bergson 
namentlich die bei Nietzsche immer präsente Frage der Macht des Wis-
sens sowie der Macht hinter den Werten fremd. Er sucht nach einer dem 
Wirklichen sich anschmiegenden, alternativen und vor allem adäquate-
ren Konzeption der Realität – nicht danach, das Wissen zu verdächti-
gen, einem mehr oder weniger versteckten sozialen Interesse zu dienen. 
Auch ist ihm das Leben kein Konkurrenzkampf (was man ihm umge-
kehrt natürlich vorwerfen könnte). Der Begriff élan vital schließlich ist 
in diesem Zusammenhang ein präzise darstellbares Begriffskonzept, kei-
ne ominöse Kraft, Substanz und auch kein geheimnisvolles Fluidum. Na-
mentlich uns, den deutschen Lesern, ist diese spezifische Philosophie we-
nig vertraut. Es fehlen Forschungen zu diesem wichtigen Autor; es fehlen 

5	 Zu den von Bergson und Nietzsche gleichwohl geteilten Problemen vgl. 
François, Bergson, Schopenhauer, Nietzsche.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-435 - am 02.02.2026, 00:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-435
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rückblick und Ausblick

439

Übersetzungen der französischen Forschungen; es fehlen selbst adäqua-
te Übersetzungen des bergsonschen Werkes mit seinen eigenwilligen Be-
griffsumprägungen. 

Aber auch der französischsprachigen Soziologie ist diese Philosophie 
wenig vertraut, diese komplexe und komplizierte, voraussetzungsvolle 
Denkweise mit ihren ganz eigenen Begriffspersonen, ihrer eigenen Me-
thode und ihren unverwechselbaren Kernargumenten. Bergson hat, so 
sehen wir (wenn wir wollen) seit der Lektüre von Gilles Deleuze, damit 
eine Denktradition eröffnet, die in vielem anders operiert und vieles an-
ders zu denken erlaubt, als es uns gewohnte soziologische und philoso-
phische Denktraditionen tun. Bereits Bergson selbst hat diese Denkhal-
tung in einer Theorie des Sozialen und der Gesellschaft weitergeführt, 
in einer von langer Hand erarbeiteten, zwei Jahrzehnte verbrauchenden 
Antwort auf die Gesellschaftstheorie und vergleichende Soziologie der 
Durkheim-Schule. Auch dieses Werk (Die beiden Quellen der Moral und 
der Religion) meint man, zu kennen. Seine Begriffe der offenen und ge-
schlossenen Gesellschaft sind spätestens seit der Verwendung durch Karl 
Popper Schlagworte.6 Auch dieses Werk musste noch einmal neu gelesen 
werden, in Bergsons korrigierender Fortführung dieser französischen So-
ziologie in Hinblick auf drei Dinge: in Hinblick auf das Verhältnis zwi-
schen Individuum und Gesellschaft; in Hinblick auf die Konzeption des 
Sozialen im Allgemeinen und der Religion und Moral im Besonderen 
(beschreibt man das soziale Leben durch negative oder positive Akte?); 
in Hinblick auf die Tatsache, dass der Mensch ein Lebewesen ist, das sich 
als solches durch Unvorhersehbarkeit, durch Neues auszeichnet. In die-
sem Werk, das sich der schnellen Lektüre außerordentlich versperrt – es 
scheint die Gesellschaftstheorie hier eine theologische Maske zu tragen 
– hat Bergson auch das vorbereitet, was wir im Folgenden als Umfor-
mulierung von nicht weniger als dem Grund- oder Bezugsproblem der 
soziologischen Theorie ansprechen werden: Gedacht wird die gleichzei-
tige Schließung und Öffnung, die Stabilität im Werden, die Verschrän-
kung von instituierender und instituierter Gesellschaft. Dies scheint uns 

6	 K. R. Popper, Die offene Gesellschaft und ihre Feinde. Bd. I: Der Zauber 
Platons, Bd. II: Falsche Propheten: Hegel, Marx und das Phänomen des 
Kommunismus (1945), Tübingen 1958. Auch Popper stellt ›deutsche Fragen‹ 
an Bergson: »Ich spiele auf Bergson an, insbesondere auf seine L’Évolution 
créatrice. Der hegelsche Charakter dieses Werkes scheint nicht ausreichend 
erkannt worden zu sein« (er meint die »Identifikation« des Bewusstseins mit 
der Freiheit, respektive: Hegel sei »zweifellos bergsonisch«: II, 407, Anm. 25). 
An anderer Stelle wird Popper vom »orakelnden Irrationalismus« bei Bergson 
sprechen (II, 268). Zu Popper-Bergson vgl. z.B. A. Boyer, Popper, Bergson: 
l’intuition et l’ouvert, in: Revue philosophique de la France et de l’étranger 
133 (Issue thématique: Lectures de Bergson), 2008/2, 187–203.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-435 - am 02.02.2026, 00:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-435
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

440

in der Tat an der Stelle zu stehen, an der andere Theorietraditionen die 
Frage setzen, wie soziale Ordnung anstelle von wahrscheinlicherer Un-
ordnung möglich sei.

Zwischen dem ersten Bergson-Effekt (disziplinbildende Aversionen) 
und dem zweiten (Attraktionen einer neuen Denkweise) gibt es chrono-
logisch eine Phase des Verschwindens und Wiederauftauchens von Berg-
son. Ende der 1920er waren Bergson wie Durkheim aus der Mode, man 
brach polemisch und radikal mit beiden, vor allem aber mit Bergson, 
dessen Verabschiedung man eigens Pamphlete widmete. Seit Beginn der 
1930er war er dann tatsächlich nicht mehr der allgegenwärtige Philo-
soph Frankreichs. Von nun an wandte sich die französische intellektuelle 
Szene ›den Deutschen‹ (Hegel, Husserl, Heidegger) zu. Theoriegeschicht-
lich bot dieses Verschwinden indes die Chance, das bergsonsche Werk 
noch einmal neu zu lesen, es mit neuen Augen zu entdecken, jenseits der 
alten Vorurteile. Theoriesystematisch wichtig war hier zudem der Bruch 
Gaston Bachelards mit Bergson: als Bruch, in dem jener diesem gleich-
wohl treu blieb, nämlich im Konzept der Historizität des Wissens. Es 
ist eine Historizität, die Bergsons Theorem des unvorhersehbaren und 
irreversiblen Werdens gleicht – in der Konzentration, die hier auf dem 
Neuen liegt. In diesem ambivalenten, in diesem widerwilligen Bergsonis-
mus liegt der Beginn der französischen Historischen Epistemologie, jenes 
Denkprojektes, das zu so illustren soziologischen Autoren wie Canguil-
hem, Foucault und Bourdieu führen wird.7 Es handelt sich mithin bei Ba-
chelard – anders als bei den ihm zuvor kommenden marxistischen Den-
kern Georges Politzer und Paul Nizan (die in Bergson den Ideologen der 
bürgerlichen Gesellschaft verabschieden) – nicht nur um den Bruch mit 
Bergson, sondern zugleich um die Fortführung seiner Denkweise. 

Abschließend gilt es nun, diese verschiedenen Bergson-Effekte, die ne-
gativen, vor allem aber die positiven einmal jenseits der einzelnen Auto-
ren und Werke zusammenzuziehen – umso mehr, als es der Arbeit durch 
die Theoriegeschichte, durch die verschiedenen Autoren und Werke hin-
durch um die These eines spezifischen, geteilten Ansatzes im französi-
schen soziologischen Denken und in diesem überhaupt ging. Wegen der 
Kluft zwischen dieser modernen Denkweise der Differenz und Immanenz 
auf der einen Seite; und dem geläufigen Bild einer spekulativen Lebens-

7	 Auch Bourdieu hat bei Canguilhem studiert, um Soziologie als strenge 
Wissenschaft zu betreiben; sein Soziologieverständnis (der Bruch mit dem 
Alltagsverständnis; der Blick auf das Soziale als Objekt und Subjekt) ließe 
sich analog zu Canguilhems Wissensverständnis verstehen. Bourdieu ist mit 
seinem Durkheim-Erbe gleichwohl weit entfernt vom Bergsonismus. Zu seiner 
Nähe zu Canguilhem/Bachelard vgl. P. Bourdieu/J.-Cl. Chamboredon/J.-Cl. 
Passeron, Soziologie als Beruf. Wissenschaftstheoretische Voraussetzungen 
soziologischer Erkenntnis (1968), Berlin/New York 1991.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-435 - am 02.02.2026, 00:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-435
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Rückblick und Ausblick

441

theorie, die sich um die ›Lebensschwungkraft‹ und das ›innere Leben‹ 
zentriere, auf der anderen, muss auch Bergsons Denken selbst einmal 
auf die wesentlichen Kernargumente verdichtet werden. Dies gilt zumin-
dest für jene Kernelemente, die Grundlage eines soziologischen Denkens 
geworden sind. 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-435 - am 02.02.2026, 00:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-435
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845277523-435 - am 02.02.2026, 00:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-435
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


443

1 Das Durkheim-Werden:  
Bergson-Aversionen in der französischen 

Schule der Soziologie

Chronologisch zuerst – nämlich bereits seit den 1890er Jahren – gab es 
im sich disziplinierenden sozialwissenschaftlichen Denken Frankreichs 
Bergson-Aversionen, die sich eher als Anti-Bergson-Affekte erwiesen 
denn als inhaltliche Auseinandersetzungen; und die recht versteckt wa-
ren, insbesondere, was Durkheim, die Leitfigur selbst betrifft. Die neue 
Disziplin Soziologie hat sich insgesamt gerade in Frankreich durch po-
lemische Abstoßungen diszipliniert. Durkheim pflegte seine Feindschaf-
ten gleich an mehreren Fronten: gegen Gabriel Tarde und René Worms 
sowie gegen die physiologischen Anthropologen setzte sich seine Vorstel-
lung einer ›richtigen‹ Soziologie durch. Obgleich Bergson diesen Auto-
ren gegenüber bis 1932 nicht beansprucht hat, ebenfalls Soziologie be-
treiben, so vollzog doch Durkheim und die Durkheim-Schule auch von 
ihm ihre Abstoßung. Die Gründe dessen waren hier wie dort nicht nur 
und vielleicht auch nicht in erster Linie theoretischer, sondern sie waren 
vor allem praktischer, d.i. politischer Natur: Im Kampf des Rationalis-
ten Durkheim gegen alle nicht-rationalistischen Bewegungen im zeitge-
nössischen Denken wurde Bergson zur Gallionsfigur der anti-modernen, 
anti-rationalistischen, also auch anti-französischen Haltung. Hinzu kam 
eine persönliche Rivalität, nicht nur, da Bergson und Durkheim um den 
Lehrstuhl Gabriel Tardes am Collège de France konkurrierten. Nachdem 
Bergson dieses Rennen gewonnen hatte, standen sich die beiden Groß-
autoren auf Seiten der beiden konkurrierenden akademischen Spitzen-
institutionen Frankreichs gegenüber (und dies auch buchstäblich, näm-
lich vis-a-vis an der Rue d’Ulm): in der Entgegensetzung von Collège 
und Sorbonne. Auch ist nicht zu verkennen, dass sich die von Dritten be-
zeugte Feindschaft Durkheims und seiner Mitarbeiter auf den öffentlich 
erfolgreichen Bergson bezog, auf das, was man von ihm wahrnehmen 
wollte, kaum hingegen auf das bergsonsche Werk in einem textimma-
nenten Sinn. Der soziale Gebrauch Bergsons, der frühe, Bergson schlecht 
verstehende Bergsonismus, war der Grund der Aversionen, in denen sich 
das Durkheim-Werden, das Halbwachs-Werden und so fort vollzog. Sie 
sind – so wurde es den Durkheimiens selbst und anderen in dieser Aver-
sion womöglich erst klar – die eigentlichen Soziologen gegenüber dem 
Psychologismus von Bergson-Tarde; sie sind die wirklichen, rationalen, 
positiven Wissenschaftler gegenüber dem Mystizismus, Irrationalismus 
und Intuitionismus von Bergson; sie sind die Soziologie, da sie nämlich 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-435 - am 02.02.2026, 00:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-435
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

444

in allen menschlichen Dingen einschließlich aller Arten des Wissens, der 
Moral und der Religion das Primat des Kollektivs, der Gesellschaft er-
kannt haben. Insbesondere in Bezug auf die anorganischen und organi-
schen Körper, aber auch auf das Wissen ist diese Transzendenz und Pri-
orität des Kollektivs dem soziologischen Bergsonismus fremd. Niemand 
geringeres als Claude Lévi-Strauss wusste, dass es gute Gründe gibt, in 
Hinblick auf die Frage nach der Gesellschaft Bergson gegenüber Durk-
heim vorzuziehen. Mit Marcel Mauss, aber auch mit Bergson also hat 
Lévi-Strauss die Durkheim-Konzeption des Sozialen und damit die Kon-
zeption der französischen Soziologie vom Kopf auf die Füße gestellt: Es 
galt, die Konstitution der Gesellschaft in den Praxen des Wissens zu den-
ken, statt diese einfach vorauszusetzen. 

Implizite Aversionen 

Die Disziplin-begründende Bewegung der Aversion betraf nun genau-
er erstens das methodologische und epistemologische Selbstverständnis 
der école française de sociologie – das Verständnis dessen, was Wissen-
schaft und Wissen sind; wie sich Begriffe bilden; was deren Grundlage 
ist; wie Erkenntnis zustande kommt. Dies ist, wie wir sahen, von Durk-
heims Regeln der soziologischen Methode über den Klassifikationsauf-
satz von Mauss-Durkheim bis zu Durkheims Elementaren Formen des 
religiösen Lebens die Ebene, auf der Bergson stets kategorisch (und stets 
implizit) abgewehrt wird. Explizit wird dies nur in Durkheims Vorle-
sung zum Pragmatismus. Kennt man aber Bergsons Begriffe und Kon-
zepte, weiß man von der schnellen Berühmtheit seiner Thesen, so ahnt 
man die Auseinandersetzung hinter den Worten der Durkheimiens, hin-
ter der Berufung auf den Rationalismus und Positivismus. Diese Ausei-
nandersetzung wird insbesondere in Durkheims Wissenssoziologie ge-
führt. Demgegenüber weisen andere Themenfelder (Familiensoziologie, 
Religionssoziologie, Moderne-Analysen) kaum einen Bergson-Effekt auf. 
Immerhin wird man hier vermuten können, dass die entscheidende Neu-
erung des letzten Buches von Durkheim, die Einführung der schöpferi-
schen kollektiven Erregung, von diesem nicht unbeeindruckt war. Aber 
dies bleiben Vermutungen. Zudem hat diese Gebiete Bergsons Philoso-
phie schlicht lange Zeit nicht besetzt – er, der in Bezug auf die Moral-
philosophie, die man von ihm verlangte, einmal äußerte, es sei ja nie-
mand gezwungen, ein Buch zu schreiben; er, der auch keine Theologie 
respektive Religionsphilosophie vorlegte, sondern eine Soziologie, lan-
ge nach Durkheims Tod. Die Wissenssoziologie hingegen ist ein zentra-
ler Teil des Forschungs- und Selbstverständigungsprogramms der durk-

https://doi.org/10.5771/9783845277523-435 - am 02.02.2026, 00:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-435
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Durkheim-Werden

445

heimschen Soziologie. Sie liegt im Kern dieses Paradigmas,1 nämlich die 
Vorstellung, es sei die Gesellschaft, die dem Denken und jedem indivi-
duellen Selbstverständnis vorhergehe. Dieses Primat des Kollektivs gilt 
bei Durkheim selbst auch gegenüber den Artefakten, wenn diese als nur 
mehr oder weniger gefestigte Arten gelten, in denen sich jenes äußert.2 
Und Marcel Mauss zeigte, inwiefern dieses Primat auch gegenüber dem 
Körper, seinen Bewegungen und Affekten gilt – bis dahin, dass der Ge-
sellschaft noch die Macht zukommt, die Einzelnen leben zu machen und 
sterben zu lassen (dies war ja bereits die implizite These in Durkheims 
Selbstmord).3 Auch wenn Mauss die Beziehung von Individuum und Ge-
sellschaft zuweilen vorsichtiger, weniger kausal formuliert als Durkheim; 
auch wenn er dessen Symboltheorie ausweitet und vertieft – so bleibt 
doch auch das Denken von Marcel Mauss (im Übrigen auch seinem 
Selbstverständnis zufolge4) durkheimianisch oder eben soziozentrisch. 
Damit ist der Durkheimismus der Vorläufer auch aller aktuellen sozio-
logischen Konstruktivismen, die das Theorem des sozialen Aprioris tei-
len. Dieser zentrale Aspekt des Durkheimismus, die soziozentrische An-
nahme, ist übrigens nicht bei Durkheim allein am deutlichsten, sondern 
in dem mit Mauss verfassten Aufsatz zu den Formen der Klassifikation. 
Hier wird die zentrale Argumentations- und Denkfigur des Paradigmas 
als solche benannt. Wir zitieren ihn erneut: 

1	 Es ist immer erneut sinnvoll, das Paradigmatische des durkheimschen Denkens 
zu kennzeichnen. Vgl. zu aktuellen Lesarten Durkheims T. Bogusz/H. Delitz 
(Hg.), Émile Durkheim – Soziologie, Ethnologie, Philosophie, Frankfurt/M., 
New York 2013. Die Kennzeichnung des Paradigmas konnte hier nur soweit 
geschehen, als der Durkheimismus als Negativ des Bergsonismus erschien; 
nicht alle konstitutiven Züge wurden angemessen ausgeführt, z.B. nicht die 
Symboltheorie (dazu C. Tarot, De Durkheim à Mauss l’invention du symbo-
lique, Paris 1999; B. Karsenti, La société en personnes. Etudes durkheimiennes, 
Paris 2006). Vgl. zu paradigmatischen Theorieentscheidungen meine Skizze in 
H. Delitz, Émile Durkheim zur Einführung, Hamburg 2013: »In jedem Fall 
gehört dazu der Ansatz, die sozialen Phänomene als ›Dinge‹ jenseits der eige-
nen Bewertung und moralphilosophischer Erwägungen in ihrem historischen 
Auftreten und ihrer sozialen Funktion zu studieren. In jedem Fall gehört dazu 
das Primat des Kollektivs ... Damit erklären sich erstens alle kulturellen Phä-
nomene inklusive der Gesetze des Denkens als Objektivationen des Sozialen; 
zweitens erklärt sich das Subjekt ... aus der Gesellschaft« (49f.).

2	 Durkheim, Die Regeln der soziologischen Methode, 113.
3	 Mauss, Die Techniken des Körpers; ders., Über die physische Wirkung der von 

der Gemeinschaft suggerierten Todesvorstellung. ›Leben machen und sterben 
lassen‹ ist bekanntlich der Ausdruck Foucaults: Vorlesung vom 17. März 1976, 
in: Ders., In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de France 
(1975–76), Frankfurt/M. 1999, 276–305. 

4	 Vgl. Mauss, Mauss’ Werk, von ihm selbst dargestellt.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-435 - am 02.02.2026, 00:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-435
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

446

»Es ist oft behauptet worden, die Menschen hätten ihre Vorstellung 
von den Dingen ursprünglich am eigenen Vorbild entwickelt. Nach 
dem Vorstehenden können wir nun präzisieren, worin dieser An
thropozentrismus besteht, den man besser als Soziozentrismus bezeichnen 
würde. Im Zentrum der ersten Formen eines Systems der Natur steht 
nicht das Individuum, sondern die Gesellschaft. Die Gesellschaft und 
nicht der Mensch objektiviert sich in diesen Systemen«.5

Letztlich geht es dem Durkheimismus stets darum, den sozialen Ur-
sprung des Denkens, der Kategorien, der symbolischen Ordnungen, der 
Erinnerungen und Bilder des Gedächtnisses, aber auch der Religion, der 
Selbstmordrate, der Moral und so fort zu behaupten und aufzuweisen. 
Das Kollektiv ist als vorgängige Größe zu denken. Es ist zwar den Ein-
zelnen nicht nur äußerlich, wie Durkheim selbst gegenüber einigen allzu 
rigiden Bemerkungen in den Regeln der soziologischen Methode einge-
räumt hat. Sie verinnerlichen es auch. Das Kollektiv ist den Individuen 
gegenüber aber stets primär. Es ist die Gesellschaft, die dem individuel-
len Bewusstsein wie dem individuellen Körper als Grundlage dient, bei-
des rahmt, einbettet, strukturiert. 

Im Klassifikationsaufsatz ist schließlich auch die vergleichende So-
ziologie als spezifische Methode dieser französischen Schule der Sozio-
logie durchgeführt. Deutlich wird hier der Evolutionismus des Paradig-
mas, die Vorstellung einer einlinigen Entwicklung der Gesellschaften, 
auf der primitive und entwickelte Gesellschaften in einer Kontinuität 
verortbar sind, auf der sie alle einen Kernbestand teilen. In dieser Vor-
stellung gibt es nichts Neues im Gesellschaftlichen, nur eine fortschrei-
tende funktionale Differenzierung und damit auch eine fortschreitende 
Individualisierung. Zu erwähnen bleibt noch, dass sich (trotz organizis-
tischer Metaphern und biologischer Analogien) diese französische So-
ziologie in deutlicher Distanz zum Leben, das sie doch selbst ist und be-
schreiben will, hält. Dass der Mensch ein vitales Wesen ist, spielt keine 
Rolle, wenn man Gesellschaften als Tatsachen beschreiben will. Dabei 
sind es doch Tatsachen des Lebens, in letzer Instanz! Dies wird der Ein-
wurf sein, mit dem Bergson Durkheim in mehrfacher Hinsicht korrigie-
ren wird. Und obgleich Bergson von Durkheim in keinem Text erwähnt 
wird, so war den Zeitgenossen, diesen ihrerseits stets parteiischen Drit-
ten, die Konstellation allzu deutlich. Durkheim galt ihnen vielfach als 
der Anti-Bergson, und auch Bergson selbst hat ihn so wahrgenommen. 
Explizit bestätigt die Pragmatismus-Vorlesung dies, auch wenn wir die-
se nur aus dritter respektive vierter Hand kennen. 

5	 Durkheim/Mauss, Über einige primitive Formen von Klassifikation, 254f.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-435 - am 02.02.2026, 00:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-435
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Durkheim-Werden

447

Explizite Aversionen und marginale Affinitäten

Gegenüber Durkheim nennen seine Schüler und Mitarbeiter Bergson 
in ihren soziologischen Grundlagentexten durchaus als ihren Gegen-
part. Hier, in den jeweiligen Themenschwerpunkten der Soziologie ins-
besondere von Hubert, Halbwachs und Mauss, wird auch deutlich, dass 
es die von Bergson prominent besetzten Themen und Begriffskonzepte 
sind, die einen disziplinbildenden Effekt für diese französische Sozio-
logie haben – über die soziologische Erkenntnistheorie hinaus. Anders 
als die deutsche oder amerikanische Soziologie behandelt diese franzö-
sische Soziologie nämlich zum einen wesentlich eine soziologische The-
orie der Zeit.6 Dies verweist auf die Auseinandersetzung mit Bergsons 
erstem Buch Zeit und Freiheit. Eine Abhandlung über die unmittelbaren 
Bewußtseinstatsachen. Die französische Schule der Soziologie hat zwei-
tens wesentlich eine soziologische Theorie des Gedächtnisses entfaltet. 
Und sie hat drittens – erneut anders als die deutsche und angloamerika-
nische Tradition – eine soziologische Theorie des Körpers entfaltet. Bei-
des verweist auf Bergsons zweites Buch Materie und Gedächtnis. Eine 
Abhandlung über die Beziehung zwischen Körper und Geist. Schließlich 
finden wir in dieser französischen Soziologie Theorien der Techniken.7 
Dieses Thema verweist auf Schöpferische Evolution, wo der Mensch als 
erfinderischer homo faber erscheint, als das Lebewesen, dessen Organe 
seine vielfachen, ablösbaren, sich verändernden Artefakte sind. Es er-
findet aber nicht nur Werkzeuge, sondern auch Werkzeuge schaffende 
Werkzeuge; und vor allem stets neue Gefühle und Gedanken sowie sozi-
ale Formen. Auch in diesen Themenfeldern, in der soziologischen Erklä-
rung dieser Phänomene, vollziehen die Autoren erneut eine durchgrei-
fende Soziologisierung. Stets nimmt diese Soziologie hier die Antithese 
zu dem ein, was sie sich unter Bergsons Philosophie vorstellte, nämlich 
einen Psychologismus und Individualismus gegenüber dem Kollektivis-
mus; eine Philosophie des inneren Lebens gegenüber dem Einfluss des 
Sozialen auf dieses Individuellste; und eine Philosophie, die mit einer of-

6	 Siehe die soziologische Theorie der Zeit bei H. Rosa, Beschleunigung: Die 
Veränderung der Zeitstruktur in der Moderne, Frankfurt/M. 2005; Ders., 
Weltbeziehungen im Zeitalter der Beschleunigung – Umrisse einer neuen 
Gesellschaftskritik, Berlin 2012: als soziologische Theorie der Zeit, weniger 
als Denken, das die Temporalität zum Ausgang nimmt, um das Soziale zu 
verstehen.

7	 Hier sind neben den untersuchten Autoren (Mauss, Leroi-Gourhan) weitere 
zu nennen: A.-G. Haudricourt, La technologie. Science humaine. Recherches 
d‘histoire Et d‘ethnologie des techniques, Paris 1987; Ders., Des gestes aux 
techniques, Paris 2010 sowie G.-H. de Radkowski, Anthropologie de l’habiter, 
Paris 2002. 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-435 - am 02.02.2026, 00:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-435
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

448

fenbar unmöglichen Methode zu arbeiten vorgibt, gegenüber dem wis-
senschaftlich einzig möglichen rationalistischen Positivismus. Vor allem 
bei Maurice Halbwachs, der sowohl Schüler Bergsons als auch Mitar-
beiter und Erbverwalter Durkheims war, ist die thematische Gebunden-
heit an Bergson und die methodologische und epistemologische Feind-
schaft ihm gegenüber deutlich. Das sozial- wie kulturwissenschaftlich 
grundlegende Theorem des ›kollektiven Gedächtnisses‹ speist sich ex-
plizit aus dem Anliegen einer Umdrehung des bergsonschen Gedächt-
nisbegriffes, den Halbwachs für subjektivistisch hält. Gerade hier wur-
de auch deutlich, wie groß die Kluft zwischen der Bergson-Rezeption in 
der Soziologie und seiner tatsächlichen Denkweise ist. Das Gedächtnis 
hatte Bergson ja gerade nicht bewusstseinsphilosophisch und transzen-
dentaltheoretisch konzipiert, sondern immanenz- und lebenstheoretisch, 
im Kontinuum mit den Handlungen des Körpers und im Kontinuum von 
Materie und Bewusstsein. Auch bei Henri Hubert (in der Bergsons Zeit-
These letztlich entgegengesetzten Soziologie der Zeit) und Marcel Mauss 
(in der Kritik am homo faber sowie an Bergsons Gesellschaftstheorie) 
waren die Abstoßungen nachvollziehbar. Gemessen an der Schärfe der 
Kritik, aber auch an der Treue zu Durkheims Soziozentrismus und Evo-
lutionismus ist gerade auch dessen Bergson-Affinität letztlich als margi-
nal einzuschätzen. Ob seine Betonung des Lebens der Gesellschaften eine 
Ernstnahme des menschlichen Lebens bedeutet, ob das Gabe-Theorem 
ein vitalistisches Moment hat, bleibt Spekulation, ebenso wie die Ver-
mutung einer Bergson-Nähe in der kollektiven Efferveszenz Durkheims. 
Namentlich für die Theoriegeschichte der französischen Soziologie, für 
deren Wahrnehmung als klassische Theorien der Ritual- und symbolge-
stützten Konstitution des Kollektivs, bleiben solche Vermutungen irre-
levant. Gemessen an den Abstoßungen blieben dann auch einzelne Ver-
suche einer Synthese von Durkheim und Bergson marginal, wie im Fall 
des belgischen Soziologen Éugene Dupréel mit seiner vergessenen Emer-
genztheorie des Sozialen, und wie im Fall von Maurice Hauriou. Dieser 
wurde mit seiner Bergson-inspirierten Institutionentheorie zwar breit re-
zipiert, allerdings jenseits der Soziologie.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-435 - am 02.02.2026, 00:54:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-435
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Implizite Aversionen
	Explixite Aversionen und marginale Affinitäten

