
2 Fragestellung

2.1 Islamisches Gemeindeleben in Deutschland – Fragestellung und
Ergebnisse der Vorgängerstudie

Die Befragung im Jahr 2011 nahm die Existenz von 2.342 muslimischen ein‐
schließlich alevitischen Gemeinden in Deutschland an, von denen knapp
die Hälfte (1.141) an der Befragung teilgenommen hatten. Im Mittelpunkt
standen zwei Fragenkomplexe: erstens die bestehenden Strukturen, Ange‐
bote und Kooperationen sowie die Bedingungen für die erfolgreiche Er‐
bringung insbesondere sozialintegrationsrelevanter Dienstleistungen, zwei‐
tens die Vertretung der Gemeinden durch Verbände, die Auswirkungen des
intergenerationalen Wandels und grenzüberschreitende Vernetzungen.

Im Ergebnis zeigte sich, der damaligen Struktur der muslimischen Be‐
völkerung in Deutschland entsprechend, unter den Moscheegemeinden
eine deutliche türkische und sunnitische Prägung, zugleich aber auch eine
durchaus herkunftsdiverse Nutzung der Angebote. Religiöse und sozialin‐
tegrationsrelevante Dienstleistungen standen nicht in Konkurrenz – im
Gegenteil gingen vielfältige religiöse mit vielfältigen sozialen Angeboten
in den einzelnen Gemeinden einher, wobei die Imame und alevitischen
Dedes in beiden Angebotsgruppen eine tragende Rolle spielten. Oft waren
sie die einzigen hauptamtlichen Kräfte, über die die Gemeinden verfügten
(siehe hierzu auch Halm/Sauer 2015, S. 106). Religiöse und soziale Dienst‐
leistungen der Gemeinden ebenso wie Kooperationen mit dem nichtmusli‐
mischen Umfeld waren primär von den Organisationsressourcen abhängig
und nicht von Glaubensrichtungen, Herkünften oder der Zugehörigkeit zu
einem bestimmten Verband. Die Empfehlung war daher, die Qualifizierung
und Angebotserbringung der Organisationen in der Breite zu unterstützen.
Zugleich zeigte sich erheblicher Entwicklungsbedarf in Richtung der Be‐
treuung von Senior*innen, der in relativ seltenen diesbezüglichen Abteilun‐
gen in den Gemeinden zum Ausdruck kam (siehe Halm et al. 2012, S. 72).
Da die Ressourcenausstattung der Gemeinden der wesentliche Erklärungs‐
faktor für Umfang und Qualität der Angebote war, wurde vorgeschlagen, in
zukünftigen Studien diesen Aspekt noch genauer zu erheben, insbesondere
was das haupt- und ehrenamtliche Personal angeht (siehe Halm et al. 2012,
S. 120). Neben der Vertiefung dieser erklärenden Variablen wurde zudem

17

https://doi.org/10.5771/9783748940272-17 - am 12.01.2026, 01:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


angeregt, unter den zu erklärenden Variablen zukünftig die Kooperationen
detaillierter zu erfassen.

Die Gemeinden hatten 2011 bereits einen Generationenwechsel vollzo‐
gen, indem sowohl unter den Nutzer*innen als auch unter den Gemeinde‐
vorsitzenden Nachfolgegenerationsangehörige in der Mehrheit waren. Dies
wurde als Hinweis darauf interpretiert, dass die zumeist ab den 1980er-
Jahren in der Folge der „Gastarbeitermigration“ entstandenen Gemeinden
(und ihre Verbände) trotz intergenerationalen Wandels und fortschreiten‐
der Sozialintegration fortbestehen und sich an die veränderten Bedarfe
der Klientel anpassen. Zugleich wurde deutlich, dass das Phänomen der
grenzüberschreitenden, herkunftslandbezogenen Netzwerke, mit denen die
Gemeinden oft in Verbindung gebracht werden (und die ja im Zuge der
Entsendung von Imamen, der theologischen Ausbildung, der Finanzierung
und anderer Aspekte bei einem Teil der Gemeinden durchaus bestehen)
in der Praxis wenig prägend für die Gemeindearbeit sind. Auch eine zur
Zeit der ersten Studie viel diskutierte „Europäisierung“ der Organisationen,
d.h. die Vernetzung über unterschiedliche Aufnahmeländer hinweg, schien
angesichts der Ergebnisse überschätzt (vgl. Halm et al. 2012, S. 116–119).

Die vom BAMF durchgeführte Befragung von mehr als 800 Imamen und
Dedes zeigte, dass diese zumeist nicht in Deutschland aufgewachsen und
ausgebildet waren und oft in einem befristeten Arbeitsverhältnis standen.
Zugleich waren aber auch ehrenamtlich tätige Imame und Dedes durchaus
verbreitet. Analog zur Gemeindebefragung des ZfTI ergab sich auch aus
Sicht der Religionsbediensteten ein starker Einbezug in die nichtreligiösen
Angebote der Gemeinden (Halm et al. 2012, S. 454), mit der Folge eines
ausgeprägten Interesses an Fortbildungen im sozialen, beratenden wie auch
im seelsorgerischen Bereich (Halm et al. 2012, S. 11).

2.2 Weitere Forschung zu muslimischen Organisationen in Deutschland

2014/2015 thematisierte eine weitere CATI-Befragung des ZfTI im Auftrag
der DIK speziell die sozialen Dienstleistungen derjenigen Gemeinden, de‐
ren Verbände an der dritten Phase der DIK beteiligt waren (siehe Halm/
Sauer 2015). Hier kamen bereits im Vergleich zu Halm et al. (2012) de‐
tailliertere Fragen zu Personal und Qualifikationen, Kooperationen und
öffentlicher Förderung zum Einsatz. Es bestätigte sich, dass verfügbare Res‐
sourcen – und nicht andere Merkmale wie etwa die Zugehörigkeit zu einem
bestimmten Verband – die Erbringung sozialer Dienstleistungen bestim‐

2 Fragestellung

18

https://doi.org/10.5771/9783748940272-17 - am 12.01.2026, 01:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


men. Die Verfügbarkeit fachlich einschlägigen Hauptamtes, qualifizierten
Ehrenamts, aber auch die organisationale Differenzierung der Gemeinden
in Abteilungen und Zuständigkeiten wurden als wesentliche Merkmale
identifiziert, die nicht nur die Angebotserbringung, sondern auch den
Umfang der Kooperationen der Organisationen bestimmen. Dabei war
bemerkenswert, dass die Gemeinden nur in geringem Umfang öffentliche
Förderung erhielten (Halm/Sauer 2015, S. 105–107). Dieser Befund wurde
später auch durch die umfassende Erhebung des Sachverständigenrats für
Migration und Integration (SVR, siehe Friedrichs et al. 2020) zu MOs
in Deutschland bestätigt, nach der religiöse MOs deutlich seltener von
öffentlicher Förderung profitieren als säkulare (siehe Friedrichs et al. 2020,
S. 75).

Eine Studie von Halm et al. (2020) hatte die sozialen Dienstleistungen
säkularer MOs zum Gegenstand, ebenfalls mit dem Ergebnis relativ ver‐
breiteter öffentlicher Förderung säkularer MOs im Vergleich zu muslimi‐
schen. Auch zeigten sich hier gegenüber Halm/Sauer (2015) sehr ähnliche
Zusammenhänge bezogen auf die Abhängigkeit der Dienstleistungen von
Organisationsressourcen (Halm et al. 2020, S. 87). Solche Zusammenhänge
können damit insgesamt als gesichert gelten.

Eine wesentliche Schlussfolgerung aus Halm et al. (2012) und Halm/Sau‐
er (2015) ist, dass die Zugehörigkeit einer Gemeinde zu einem bestimmten
Verband oder zu einer Glaubensrichtung in diese Zusammenhänge nicht
interveniert. Zugleich erweist sich bei Halm et al. (2020), dass die Zugehö‐
rigkeit zu einem Verband an sich eine wichtige Organisationsressource sein
kann, die die Erbringung sozialer Dienstleistungen begünstigt, indem der
Verband z.B. Unterstützung bei Fortbildungen, bei Kooperationen und bei
der Beantragung von Förderung leistet. Das gilt zumindest für säkulare Or‐
ganisationen. Diese Erkenntnis kann auch für das muslimische einschließ‐
lich alevitische Organisationsfeld von Bedeutung sein. Die vorliegende Stu‐
die berücksichtigt diese Befunde bei der Analyse der Angebotserbringung
der Gemeinden.

Weitere Studien der letzten Jahre zu muslimischen einschließlich aleviti‐
schen Organisationen in Deutschland sind zumeist räumlich oder thema‐
tisch fokussiert oder beziehen sich nur u.a. auf muslimische MOs. Insbe‐
sondere Kooperationen der Organisationen und soziale Dienstleistungen
werden in vielen Studien vertieft.

So befasst sich Nagel (2016) anhand von Fallbeispielen mit den sozia‐
len Dienstleistungen und der Vernetzung von religiösen MOs – neben
muslimischen auch christlichen, hinduistischen, buddhistischen und yezi‐

2.2 Weitere Forschung zu muslimischen Organisationen in Deutschland

19

https://doi.org/10.5771/9783748940272-17 - am 12.01.2026, 01:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dischen. Hier wird herausgearbeitet, dass die Tätigkeit der Organisationen
Eigendynamiken unterliegt, die etwa von Mehrheits-Minderheitskonstella‐
tionen im Herkunftsland, der Sozialstruktur der Mitglieder und öffentli‐
chen Diskursen abhängen, die nur bedingt steuerbar sind und deren Ver‐
ständnis auch den Sozialraum einbeziehen muss (vgl. Nagel 2016, S. 81,
S. 95). Spielhaus/Mühe (2018) zeigen in ihrer Studie zum islamischen Ge‐
meindeleben in Berlin auf der Grundlage von Fokusgruppen und Leitfa‐
deninterviews mit Gemeindevertreter*innen eine starke Zunahme der Ver‐
netzung der Gemeinden in der Stadt, die von der Offenheit von Behörden
und Gesellschaft abhängt und die damit nicht allein in Merkmalen der
Gemeinden begründet ist (siehe Spielhaus/Mühe 2018, S. 7). Das Organisa‐
tionsumfeld muss also im Blick bleiben, wenn es um eine Stärkung der
Arbeit der Gemeinden geht. Die Untersuchung von Körs/Nagel (2018)
zur Zusammenarbeit öffentlicher und religiöser Akteure in Hamburg und
im Rhein-Ruhr-Gebiet stellt Aushandlungsprozesse fest, die je nach Kon‐
text sehr unterschiedlich ausgestaltet sind. Eine wichtige Rolle spielen in
dem Austausch zwischen staatlichen und religiösen Institutionen die Kir‐
chen, indem sie als Gatekeeper für nichtchristliche Religionsgemeinschaf‐
ten dienen, wobei sich diese Funktion der Kirchen faktisch auf wenige
große Glaubensgemeinschaften – einschließlich des Islams – zu Ungunsten
kleinerer Glaubensgemeinschaften beschränkt (Körs/Nagel 2018, S. 346,
S. 359). Ceylan/Charchira (siehe 2019, S. 191) beobachten bei der Hilfe für
Geflüchtete, dass die Akteure der Wohlfahrtspflege den stärkeren Einbezug
der muslimischen Organisationen befürworten. Dabei werden, im Einklang
mit den Befunden von Halm/Sauer (2015, S. 106) zu den Bedingungen der
sozialen Dienstleistungen muslimscher Gemeinden, eine stark ehrenamtli‐
che Prägung und fehlende Qualifizierung als Entwicklungsprobleme iden‐
tifiziert (vgl. Ceylan/Charchira 2019, S. 196). Analog zeigen Meyer/Ziegler
(2018) am Beispiel der Stadt Münster, dass Erwartungen des Organisations‐
umfelds an – nicht nur muslimische – MOs aufgrund begrenzter Möglich‐
keiten der Organisationen nicht immer erfüllt werden und die aufgrund der
Herausforderungen der Fluchtzuwanderung ausgeweiteten Kooperationen
nicht immer reibungslos verlaufen, da sie mit grundsätzlichen Konflikten
um Zugehörigkeit, Teilhabe und Rechte von Eingewanderten (und ihren
Organisationen) verbunden bleiben (Meyer/Ziegler 2018, S. 17–18).

Generell konstatieren Friedrichs et al. (2020, S. 20) eine zunehmende
Vernetzung und Professionalisierung von MOs. Im Rahmen einer vertie‐
fenden Auswertung (siehe Friedrichs/Mualem 2023, S. 12) zeigt sich ein
positiver Zusammenhang zwischen den personellen und – in geringerem

2 Fragestellung

20

https://doi.org/10.5771/9783748940272-17 - am 12.01.2026, 01:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Maße – finanziellen Ressourcen der MOs und den Kooperationen, wobei
MOs, die auf dem kulturellen und religiösen Feld aktiv sind, geringere
Ressourcen und weniger Kooperationen aufweisen als sozial und politisch
aktive Organisationen.

Klie (2022) betrachtet säkulare und religiöse MOs in NRW im Vergleich.
Die Autorin stellt fest, dass religiöse (nicht nur muslimische) Organisatio‐
nen älter und herkunftshomogener sind, zugleich aber auch mehr Mitglie‐
der haben und – analog zu Nagel (2016, S. 81) – in ihrer Tätigkeit stärker
nach innen orientiert sind. Sie finanzieren sich auch häufiger ohne Unter‐
stützung von außen und werden stärker durch ehrenamtliche Tätigkeit
getragen,5 wobei die durchschnittliche Anzahl Hauptamtlicher geringer ist
und mit der Zahl der Hauptamtlichen auch die Wahrscheinlichkeit von
Kooperationen steigt (Klie 2022, S. 489–496). Zugleich stellt die Autorin
auch bei religiösen Organisationen – wie Friedrichs et al. (2020, S. 36–37)
für MOs allgemein – eine ausgeprägte Multifunktionalität fest, wobei aber
gesellschaftliches Engagement eher in karitativer Unterstützung als in poli‐
tischer Interessenvertretung besteht.

Seit der Befragung der muslimischen einschließlich alevitischen Gemein‐
den durch das ZfTI 2011 hat die Forschung also eine Reihe von Aspekten
herausgearbeitet, die ausführlicher oder zusätzlich berücksichtigt werden
sollten. Insgesamt legt der Forschungsstand nahe, neben der Angebotser‐
bringung und ihren Bedingungen einschließlich der personellen Ressour‐
cen, in der vorliegenden Studie die Betrachtung der Kooperationen der
Organisationen und der Bedingungen erfolgreicher Kooperationen zu ver‐
tiefen.

2.3 Veränderte gesellschaftliche Rahmenbedingungen

Seit 2011 sind Entwicklungen eingetreten, die die Arbeitsbedingungen der
muslimischen einschließlich alevitischen Gemeinden und damit das Ange‐
bot beeinflusst und auch einen strukturellen Wandel der Organisationen
bewirkt haben können:

• Die Fluchtmigration der letzten zehn Jahre hat die Herkunfts- und de‐
mografische Struktur der muslimischen Bevölkerung in Deutschland

5 Halm et al. (2020, S. 65, S. 68) wiesen ebenfalls nach, dass säkulare MOs eher häufig
über hauptamtliches Personal und über finanzielle Unterstützung durch öffentliche
Geldgeber verfügen.

2.3 Veränderte gesellschaftliche Rahmenbedingungen

21

https://doi.org/10.5771/9783748940272-17 - am 12.01.2026, 01:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


deutlich verändert. Die Organisationslandschaft bildet diese neue Viel‐
falt (noch) nicht ab (Pfündel et al. 2021, S. 9–10). Dennoch sollte die
Klientel der Gemeinden, die früher zwar schon multiethnisch war, aber
dennoch zumeist durch eine Herkunft dominiert wurde, heute heteroge‐
ner geworden sein. Zugleich sehen sich die bestehenden Gemeinden
mit einer veränderten und möglicherweise größeren Nachfrage nach An‐
geboten durch Geflüchtete einerseits und großen gesellschaftlichen Er‐
wartungen bezüglich der Unterstützung der neuen Klientel andererseits
konfrontiert (Ceylan/Charchira 2019, S. 193), was zu einer Veränderung
der sozialen Angebote geführt haben könnte. Friedrichs et al. (2020,
S. 7, S. 20) betonen bezogen auf die MO-Landschaft insgesamt die große
Dynamik, die sich auch in der Neugründung von Organisationen zeigen
kann. Wenn auch verzögert, so könnte sich die Grundgesamtheit der
Gemeinden also derzeit beträchtlich wandeln. Ebenso ist davon auszuge‐
hen, dass die Fluchtmigration Qualifizierung und Professionalisierung
in den Organisationen angestoßen oder intensiviert, die Akquise von
Ehrenamt erleichtert und Kooperationen mit nichtmigrantischen oder
nichtreligiösen Akteuren vor Ort gefördert hat, auch weil diese die Un‐
terstützung der Gemeinden bei der Geflüchtetenarbeit suchen (vgl. Na‐
gel 2016, S. 81; vgl. Meyer/Ziegler 2018; vgl. Spielhaus/Mühe 2018, S. 110).
Allerdings ist die durch die Fluchtmigration angestoßene Kooperation
und Anerkennung durch nichtmigrantische lokale Akteure nach Klie
(2022, S. 509) bei religiösen Organisationen weniger ausgeprägt als bei
säkularen MOs. Zugleich hat der „Sommer der Migration“ dazu geführt,
dass Kooperationen innerhalb des muslimischen Feldes, zwischen unter‐
schiedlichen Glaubensrichtungen, Herkünften sowie zwischen etablier‐
ten und weniger etablierten Trägern von Angeboten angestoßen wurden
(Ceylan/Charchira 2019, S. 196–197; vgl. Körs/Nagel 2018, S. 359).

• Maßnahmen gegen die Ausbreitung des Covid-19-Erregers haben die Ar‐
beit der Gemeinden und die Erbringung religiöser und sozialer Dienst‐
leistungen erschwert oder sogar verhindert, mit der möglicherweise auch
langfristigen Folge der Verringerung von Angeboten aufgrund des Weg‐
brechens von Haupt- und Ehrenamt, des Verlusts von lokalen Netzwer‐
ken oder geringerer Nachfrage. Zugleich mag die Pandemie aber auch
Digitalisierung angestoßen haben (vgl. Friedrichs et al. 2020, S. 82), mit
dem Ergebnis von mehr Onlinepräsenz und webbasierten Angeboten.

• Im vergangenen Jahrzehnt haben Fragen von Identität und Zuschreibung
mit der zunehmenden Problematisierung des „Migrationshintergrundes“
an Bedeutung gewonnen (vgl. Foroutan et al. 2014, S. 55). Neue deutsche

2 Fragestellung

22

https://doi.org/10.5771/9783748940272-17 - am 12.01.2026, 01:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Organisationen sehen sich als Gegenentwurf zu „klassischen“ MOs in der
Folge des intergenerationalen Wandels (vgl. Friedrichs et al. 2020, S. 35),
mit bisher aber unklaren Folgen für das muslimische Organisationsfeld.
Möglicherweise haben solche Debatten zu Veränderungen geführt, wo
und wie sich Muslime organisieren – etwa gar nicht mehr in „traditio‐
nellen“ Gemeinden und stattdessen in neuen Organisationen, die sich
explizit gegen etablierte Strukturen wenden. An diese Debatten schließt
etwa die Junge Islam Konferenz (JIK) an, die eben nicht durch eine
verbandliche Organisationslogik gekennzeichnet ist, wie sie bei Halm et
al. (2012, S. 104) noch als auf absehbare Zeit prägend prognostiziert wur‐
de. Auch die Gründungen etwa des Liberal-Islamischen Bundes, des Ver‐
bands Demokratisch-Europäischer Muslime, des Muslimischen Forums
Deutschland oder der Alhambra-Gesellschaft – die drei letztgenannten
Organisationen nicht als Zusammenschlüsse von Gemeinden, sondern
als Interessenvertretung von Muslim*innen in Deutschland – deuten
dahingehende Veränderungen oder zumindest eine Diversifizierung der
Organisation der Muslim*innen an. Die vorliegende Studie kann prüfen,
ob sich eine zunehmende Zahl verbandsunabhängiger Gemeinden fin‐
det.

• Viele nichtreligiöse Dienstleistungen der muslimischen einschließlich
alevitischen Gemeinden lassen sich dem Bereich der Wohlfahrtspflege
zuordnen. Dieser war in der dritten Phase der DIK 2014 bis 2017 ein
Schwerpunkt, was dazu geführt hat, dass die diesbezügliche Profilierung
der Gemeinden durch eine Reihe von Projekten öffentlich gefördert wur‐
de6 und in der Folge auch neue Strukturen entstanden sind (siehe dazu
unten die Entwicklung der Verbände). Entsprechende Projekte hatten
den Anspruch, über die Beteiligung einzelner Gemeinden und Standor‐
te hinaus, das Angebot sozialer Dienstleistungen durch Einbezug der
Verbände letztendlich in der Breite zu fördern, die Aktivitäten zu pro‐
fessionalisieren und auch die Kooperation zwischen nichtmuslimischen
Akteuren und muslimischen Gemeinden zu unterstützen (Ceylan/Char‐

6 Insbesondere die Modellprojekte zur Qualifizierung muslimischer und alevitischer
Wohlfahrtspflege des Paritätischen NRW 2016–2018; das Transferprojekt „Dialog- und
Lernplattform zur Unterstützung und Stärkung muslimischer und alevitischer Sozial‐
arbeit vor Ort“ des Paritätischen NRW 2020–2022 oder das Projekt Empowerment
zur Wohlfahrtspflege des Instituts für Sozialarbeit und Sozialpädagogik (ISS). Darüber
hinaus wurde im Rahmen der vierten Phase der DIK das Förderprogramm „Moscheen
für Integration“ aufgelegt, das u.a. die Professionalisierung und Qualifizierung der
Gemeindearbeit fördert.

2.3 Veränderte gesellschaftliche Rahmenbedingungen

23

https://doi.org/10.5771/9783748940272-17 - am 12.01.2026, 01:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


chira 2019). Vor diesem Hintergrund könnten die Angebote der Gemein‐
den seit 2011 zahlreicher, qualifizierter und vernetzter geworden sein –
was sich bei Spielhaus/Mühe (siehe 2018, S. 110) für Berlin auch zeigt –,
wobei aber die Moscheegemeinden noch immer nur am Rande an der
öffentlich finanzierten Wohlfahrtspflege partizipieren (vgl. Ceylan/Char‐
chira 2019, S. 196, S. 198; Klie 2022, S. 506; Friedrichs et al. 2020, S. 58).

• Jenseits des muslimischen Organisationsfeldes ist in der jüngeren For‐
schung deutlich geworden, dass MOs auf verbesserte Förder- und Betei‐
ligungsmöglichkeiten (so auf Bundesebene die Berücksichtigung im Na‐
tionalen Integrationsplan) reagieren. Eine beträchtliche Zahl von MOs
wird oder wurde inzwischen öffentlich gefördert, und dieser Umstand
prägt ihre Tätigkeit, die sich stark auf das Ankunftsland und die hiesige
Sozialintegration der Klientel richtet (vgl. Halm et al. 2020, S. 118–119;
vgl. Friedrichs et al. 2020, S. 6; vgl. Klie 2022, S. 508). Diese Entwicklung
kann zu Lasten transnationaler Orientierungen gehen (vgl. Halm/Sauer
2022). Ob muslimische Gemeinden ebenfalls in entsprechendem Um‐
fang gefördert werden, ist indessen zweifelhaft (siehe oben); die Gemein‐
den stehen potenziell stärkeren Vorbehalten seitens Fördermittelgebern
und Kooperationspartnern gegenüber („gläserne Decke“) oder erfüllen
Förderkriterien nicht; MOs, die (auch) im religiösen Bereich aktiv sind,
erhalten seltener Fördermittel (Friedrichs et al. 2020, S. 101, Klie 2022,
S. 509). Sie müssen zugleich sowohl religiöse als auch gesellschaftliche
Aufgaben bewältigen und in Einklang bringen (vgl. Klie 2002, S. 519).
Körs/Nagel (2018, S. 358) argumentieren, dass nichtkirchliche Strukturen
und damit nichtchristliche Religionsgemeinschaften sich noch immer
einer strukturellen Benachteiligung gegenübersehen.

• Muslim*innenfeindlichkeit ist ein nach wie vor bedeutendes Thema
(vgl. Spielhaus 2021). Ein knappes Fünftel der Bevölkerung mit deut‐
scher Staatsangehörigkeit in Deutschland zeigte 2018/2019 muslim*in‐
nenfeindliche Einstellungen, wobei dieser Anteil seit 2014 stabil geblie‐
ben, im Vergleich zu den 2000er-Jahren aber gesunken ist (Zick et al.
2019, S. 83). Der Unabhängige Expertenkreis Muslimfeindlichkeit (2023)
kommt im Auftrag der Bundesregierung zu dem Schluss, „dass Muslim‐
feindlichkeit kein gesellschaftliches Randphänomen darstellt, sondern
in weiten Teilen der deutschen Bevölkerung verbreitet ist“ (S. 8). Dabei
versteht der Bericht „Muslimfeindlichkeit als individuelle Einstellung
gegenüber Muslim*innen“, aber auch als gesellschaftliche Struktur, die
zur Ausgrenzung von Muslim*innen führt (S. 23). Diekmann (2017) ar‐

2 Fragestellung

24

https://doi.org/10.5771/9783748940272-17 - am 12.01.2026, 01:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


beitet heraus, dass es Islamfeindlichkeit und (personalisierte) Muslim*in‐
nenfeindlichkeit zu unterscheiden gilt. Zum Thema Islamfeindlichkeit
(in Abgrenzung zu persönlicher Ablehnung von Muslim*innen) liegen
Zeitreihendaten des Religionsmonitors 2013 und 2017 vor: So waren in
Westdeutschland gleichbleibend 49% der Bevölkerung der Meinung, der
Islam sei eine bedrohliche Religion, in Ostdeutschland lag der Anteil
jeweils etwas höher, sank aber von 57% in 2013 auf 54% in 2017 (vgl. Pi‐
ckel 2019, S. 82). Somit ist die generalisierte Islamablehnung ausgeprägter
als die persönliche Ablehnung von Muslim*innen, die – relativ stabil –
weniger als 20% der deutschen Staatsbürger in Deutschland betrifft (vgl.
Zick et al. 2019, S. 83). Beide Einstellungsmuster hängen tendenziell zwar
zusammen, werden aber durch unterschiedliche Faktoren beeinflusst7

und können sich auch unabhängig voneinander entwickeln. Welche der
beiden Konzepte für die vorliegende Studie von größerer Bedeutung ist,
ist dabei nicht sicher, da persönliche Diskriminierungserfahrungen von
Vertreter*innen muslimischer Gemeinden für die Aktivitäten und Ko‐
operationen der Organisationen eine Rolle spielen können, möglicher‐
weise aber auch abstraktere Vorbehalte gegen die Etablierung des Islams
in Deutschland zu seltenerer Kooperation und weniger Aktivität führen.
Nach Klie (2022, S. 515) ist die Wahrnehmung von Fremdenfeindlichkeit
und Diskriminierung bei Vertreter*innen religiöser Organisationen aus‐
geprägter als bei solchen von säkularen MOs, ohne dass dies jedoch das
Kooperationsverhalten beeinträchtigt.

• Mit der Entstehung von Lehrstühlen und Instituten für islamische Theo‐
logie an deutschen Universitäten sowie verbandsinternen und verbands‐
übergreifenden Angeboten der praktisch-religiösen Ausbildung ergaben
sich in den letzten Jahren auch zunehmend Möglichkeiten für die Aus-
und Fortbildung von Imamen in Deutschland.8 Dies beginnt sich mögli‐
cherweise langsam in den Gemeinden niederzuschlagen.

7 Beispiel: Der Besuch in einer Moschee verringert zwar die Vorurteile gegenüber Mus‐
lim*innen, nicht jedoch gegenüber dem Islam (vgl. Diekmann 2017, S. 30).

8 Auch durch verbandseigene Angebote wie etwa von DİTİB, VIKZ, IGMG und AMJ
sowie das verbandsübergreifende Angebot des Islamkollegs Deutschland können un‐
terschiedliche Ausbildungen zum Imam in Deutschland durchlaufen werden. Möglich
sind zudem Fortbildungen, die in Deutschland von einigen Verbänden angeboten
werden. Siehe hierzu auch BAMF (2020). https://www.deutsche-islam-konferenz.de/S
haredDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Broschueren/bestandserhebung-ausbildung-re
ligioeses-personal.html?nn=598134

2.3 Veränderte gesellschaftliche Rahmenbedingungen

25

https://doi.org/10.5771/9783748940272-17 - am 12.01.2026, 01:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Broschueren/bestandserhebung-ausbildung-religioeses-personal.html?nn=598134
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Broschueren/bestandserhebung-ausbildung-religioeses-personal.html?nn=598134
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Broschueren/bestandserhebung-ausbildung-religioeses-personal.html?nn=598134
https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Broschueren/bestandserhebung-ausbildung-religioeses-personal.html?nn=598134
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Broschueren/bestandserhebung-ausbildung-religioeses-personal.html?nn=598134
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Broschueren/bestandserhebung-ausbildung-religioeses-personal.html?nn=598134


• Das muslimische Verbändefeld hat sich im vergangenen Jahrzehnt inso‐
fern weiterentwickelt, als sich immer mehr Organisationen durch die
Gründung von Landesverbänden in das föderale System einpassen, so
die Türkisch-islamische Union der Anstalt für Religion (Diyanet İşleri
Türk İslam Birliği – DİTİB), die Islamische Gemeinschaft Millî Görüş
(IGMG) und der Verband der Islamischen Kulturzentren (VIKZ, Lem‐
men 2017, S. 322). Diese Entwicklung mag positive Auswirkungen auf die
Kooperationsfähigkeit, die Finanzierung und die Angebote der diesen
Verbänden zugehörigen Gemeinden haben. Zugleich ist in Teilen eine
vertiefte Institutionalisierung erfolgt, indem Ahmadiyya Muslim Jamaat
(AMJ) und Alevitische Gemeinde Deutschland (AABF) als Körperschaf‐
ten des öffentlichen Rechts (KdöR) anerkannt wurden. Die erstmalige
Anerkennung der AMJ erfolgte 2013 in Hessen, die der AABF 2020 in
NRW.

• Aufgrund der zwischenzeitlichen Entwicklung der Türkei zu einem im‐
mer stärker autokratischen Staat hat sich die Sicht auf die eng mit dem
türkischen Amt für religiöse Angelegenheiten (Diyanet İşleri Başkanlığı)
verbundene DİTİB verändert. Galt DİTİB – deren Imame Beamte des
türkischen Staates sind, die auf Zeit nach Deutschland abgestellt werden
– lange als Garant für einen unpolitischen und laizistisch geprägten
Islam und damit als zuverlässige Partnerin für Politik und Verwaltung,
wird die enge Verbindung zum türkischen Staat und dessen potenzielle
Einflussnahme nun kontrovers diskutiert (vgl. Klie 2022, S. 50; Medi‐
endienst Integration 2018, S. 12), was Folgen für die Zusammenarbeit
hatte.9 Diese Entwicklung kann sich auch auf die DİTİB zugehörigen
Gemeinden ausgewirkt haben.

Die vorliegende Studie trägt diesen gesellschaftlichen Veränderungen ggf.
durch die Erweiterung der 2011 abgefragten Items und in der Datenanalyse
Rechnung.

9 So ruhte beispielsweise die Mitgliedschaft von DİTİB im Beirat für den Islamischen
Religionsunterricht in NRW; die Aufnahme in die 2021 neu geschaffene Kommission
für den Islamischen Religionsunterricht sorgte für heftige Kritik. Darüber hinaus
wurde die Projektzusammenarbeit mit DİTİB seitens des Bundes 2018/2019 nahezu
eingestellt (vgl. Mediendienst Integration 2018, S. 12).

2 Fragestellung

26

https://doi.org/10.5771/9783748940272-17 - am 12.01.2026, 01:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2.4 Muslim*innen, Alevit*innen und ihre Organisationen in Deutschland

Die Gesamtzahl der Muslim*innen einschließlich Alevit*innen in Deutsch‐
land wurde 2019 durch das BAMF auf 5,3 bis 5,6 Millionen Personen und
ihr Bevölkerungsanteil auf 6% bis 7% geschätzt,10 wobei 97% von ihnen
in den westdeutschen Bundesländern einschließlich Berlin und dort oft
in Ballungsgebieten leben. Sie bilden damit nach Christ*innen die zweit‐
größte Religionsgemeinschaft in Deutschland. Die Zahl der Muslim*innen
ist (ebenso wie ihre Herkunftsdiversität) in den letzten Jahren deutlich
gewachsen. 2008 betrug sie noch zwischen 3,8 und 4,3 Millionen, bei
einem Bevölkerungsanteil von ca. 5%. Bereits 2015 ging man von einer
Zunahme auf 4,4 bis 4,7 Millionen aus, wobei aufgrund von Flucht seit 2015
nochmals knapp eine Millionen Muslim*innen zugewandert sind (Pfündel
et al. 2021, S. 37–38, S. 54). Zwar sind türkeistämmige Muslim*innen mit
45% nach wie vor die relativ größte, aber nicht mehr – wie noch 2008 mit
64% – die absolut bedeutendste nationale Herkunftsgruppe. Zweitgrößte
muslimische Herkunftsgruppe sind Menschen aus Syrien (13%), gefolgt von
Personen mit kosovarischem Migrationshintergrund (Pfündel et al. 2021,
S. 42). Im Vergleich zu 2008 hat vor allem der Anteil der Muslim*innen
aus dem Nahen Osten und aus Südosteuropa zugenommen (Pfündel et al.
2021, S. 44). Dabei gehören drei Viertel der Muslim*innen in Deutschland
der sunnitischen Glaubensrichtung an, 8% definieren sich als Alevit*innen
und 4% sind schiitisch, wobei im Vergleich zu 2008 das Sunnitentum nun
noch stärker dominiert. Die Alevit*innen stammen weit überwiegend aus
der Türkei. Muslim*innen aus dem Nahen Osten und aus Nordafrika sind
nach Glaubensrichtungen deutlich homogener – sunnitisch – als diejenigen
aus Südosteuropa und aus dem Mittleren Osten (Pfündel et al. 2021, S. 48).

Entsprechend der – früher noch viel stärkeren – Dominanz der Türkei‐
stämmigen unter den Muslim*innen in Deutschland ist auch die Organisa‐
tionslandschaft türkisch-sunnitisch geprägt. In den 1970er-Jahren, mit der
Verfestigung des Aufenthalts der „Gastarbeiter“ und ihrer Familien, wurden
eigeninitiativ lokale Moscheevereine gegründet, die häufig auch als soziale
Treffpunkte fungierten und entsprechend ethnisch und konfessionell ho‐
mogen waren (vgl. Lemmen 2017, S. 314). Zeitgleich formierten sich zudem
erste überregionale Gemeindeverbände. Die Vereine und Verbände reprä‐

10 Da die Zugehörigkeit zum Islam nicht an eine formale Mitgliedschaft gebunden
ist und nicht in amtlichen Statistiken oder staatlichen Verzeichnissen erfasst wird,
kann die Zahl der Muslim*innen in Deutschland nur anhand von Hochrechnungen
geschätzt werden (Pfündel et al. 2021, S.16, S. 30–31).

2.4 Muslim*innen, Alevit*innen und ihre Organisationen in Deutschland

27

https://doi.org/10.5771/9783748940272-17 - am 12.01.2026, 01:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sentieren inzwischen zwar insgesamt die Vielfalt der Muslime in Deutsch‐
land, sind aber für sich nach wie vor oft durch bestimmte Herkünfte oder
Glaubensrichtungen geprägt (vgl. Pfündel et al. 2021, S. 102).

In der Studie von Halm et al. (2012) erwiesen sich (in absteigender Rei‐
henfolge) die sunnitisch geprägten Verbände DİTİB, IGMG, VIKZ und die
alevitische AABF als diejenigen, die die meisten Gemeinden organisieren,
allesamt mit i.d.R. türkischer Prägung.

Die DİTİB wurde 1984 durch die türkische Religionsbehörde mit dem
Ziel gegründet, für die in Deutschland lebenden Türkeistämmigen einen
laizistisch geprägten Islam nach (damaligem) türkischem Vorbild zu eta‐
blieren. Die seit 1976 unter wechselnden Namen bestehende IGMG ging
aus der islamistischen Bewegung Necmettin Erbakans hervor und hat sich
1986 mit anderen, kleineren Organisationen zum Islamrat zusammenge‐
schlossen. Der bereits 1973 gegründete VIKZ ist mystisch-sufisch orientiert.
Die seit 1992 bestehende AABF ist die größte alevitische Organisation.
Sie sucht das Alevitentum in der Diaspora als eigenständige Religion zu
etablieren.

Neben dem Islamrat besteht mit dem Zentralrat der Muslime (ZMD) ein
weiterer Dachverband (mit verbandlichen Mitgliedern), der deutlich multi‐
ethnisch geprägt ist. Ihm gehören u.a. die Union der Türkisch-Islamischen
Kulturvereine in Europa (ATİB), die Union der Islamisch-Albanischen
Zentren in Deutschland (UIAZD) und in assoziierter Form die Islamische
Gemeinschaft der Bosniaken in Deutschland (IGBD) an.

Weitere bedeutende Verbände außerhalb von Islamrat und ZMD sind
der Zentralrat der Marokkaner in Deutschland (ZRMD), das Bündnis Ma‐
likitische Gemeinde Deutschland (BMG) mit Mitgliedsgemeinden aus den
Maghreb-Staaten sowie die seit 2009 bestehende Islamische Gemeinschaft
der schiitischen Gemeinden (IGS) mit meist afghanisch, iranisch, irakisch,
libanesisch und pakistanisch geprägten Mitgliedern. Die Deutsche Musli‐
mische Gemeinschaft (DMG, früher Islamische Gemeinschaft in Deutsch‐
land – IGD) wird der Muslimbruderschaft zugerechnet. Der Liberal-Islami‐
sche Bund (LIB) definiert sich explizit nicht herkunfts-, konfessions- oder
rechtsschulengebunden.

Eine Sonderstellung, ähnlich der der AABF, hat die AMJ. Beide Verei‐
nigungen sind, wie oben bereits erwähnt, als KdöR den Kirchen gleichge‐
stellt. Die AMJ als Religionsgemeinschaft resultiert aus der Ende des 19.
Jahrhunderts in Indien entstandenen Ahmadiyya-Bewegung, versteht sich
aber selbst uneingeschränkt als Teil des Islams. Darüber hinaus bestehen

2 Fragestellung

28

https://doi.org/10.5771/9783748940272-17 - am 12.01.2026, 01:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


noch eine Reihe kleinerer Zusammenschlüsse und natürlich auch zahlrei‐
che verbandsunabhängige Moscheegemeinden.

Im Zuge der DIK bildete sich 2007 der Koordinationsrat der Muslime
(KRM) aus vier Verbänden (DİTİB, VIKZ, Islamrat und ZMD). Diesem
traten 2019 die UIAZD und der ZRMD bei. Der KRM nimmt für sich
in Anspruch, die Mehrheit der Moscheegemeinden zu repräsentieren und
als Ansprechpartner für Politik und Verwaltung in Deutschland sowie als
Interessenvertreter des organisierten Islams zu fungieren (Lemmen 2017,
S. 320). In der Folge des thematischen Schwerpunkts Wohlfahrtspflege der
DIK wurde 2016 das Islamische Kompetenzzentrum für Wohlfahrtswesen
(IKW) in Köln eingerichtet, das von Islamrat, DİTİB, IGBD, IGS, VIKZ,
ZMD, ZRMD und UIAZD getragen wird und muslimische Akteure bei der
Erbringung von Leistungen der Wohlfahrtspflege unterstützt. 2018 gründe‐
te sich aus dem AMJ zudem der Wohlfahrtsverband An-Nusrat in Frankfurt
am Main. Der VIKZ hat im Oktober 2023 den KRM verlassen.

Zudem differenziert sich die Organisationslandschaft weiter aus, indem
einige Dachverbände wie DİTİB, VIKZ und IGMG einerseits Landesver‐
bände gründen und andererseits verbandsübergreifende Strukturen auf
Landesebene entstehen („Schuras“, vgl. Lemmen 2017, S. 322; Mediendienst
Integration 2018, S. 9).

Hinsichtlich der Möglichketen der Verbände bzw. ihrer Gemeinden,
öffentliche Förderung zu akquirieren, ist von Bedeutung, dass einzelne
Organisationen unter der Beobachtung der Verfassungsämter stehen, so die
IGMG, die neben dem daraus folgend erschwerten Zugang zu Förderung
auch generell jahrelang als Kooperationspartnerin eher gemieden wurde,
ungeachtet der doch relativ großen Bedeutung des Verbandes mit seinen
zahlreichen Gemeinden. Die deutlich kleinere ATİB – als Teil des ZMD
– wird ebenso beobachtet wie das Islamische Zentrum Hamburg, das
Mitglied der IGS ist. Bis zum Ausschluss 2022 war zudem die ebenfalls
vom Verfassungsschutz beobachtete DMG-Mitglied im ZMD. Hier ist zu
erwarten, dass sich die Beobachtung dieser Mitgliedsorganisationen auch
nachteilig auf die Förderung ihrer jeweiligen Dachverbände und der ent‐
sprechenden Gemeinden auswirkt.

Auch aufgrund der großen Bedeutung für die Herstellung von Legitimi‐
tät der Verbände ist die Zahl der jeweils repräsentierten Gläubigen kontro‐
vers und damit unklar. Nach verbreitetem Verständnis ist eine formale
Mitgliedschaft in einem Moscheeverein oder einem alevitischen Cem-Haus
weder erforderlich noch obligatorisch, um der Gemeinde anzugehören.
Häufig zahlt nur ein Familienmitglied Beiträge, während weitere Familien‐

2.4 Muslim*innen, Alevit*innen und ihre Organisationen in Deutschland

29

https://doi.org/10.5771/9783748940272-17 - am 12.01.2026, 01:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


angehörige Dienstleistungen nutzen (Lemmen 2017, S. 315; Mediendienst
Integration 2018, S. 3). Somit sind Mitgliedszahlen nur Anhaltspunkte für
die Bedeutung von Gemeinden und Verbänden. Nach Pfündel et al. (2021,
S. 107–110) fühlen sich 57% der Muslime durch keinen Verband vertreten.
Mit 24% ist DİTİB derjenige Verband, von dem sich die meisten Muslime
in Deutschland voll oder teilweise vertreten fühlen, gefolgt von der IGMG
(13%) und dem ZMD mit 7%. Durch die AABF sehen sich ebenfalls 7% der
Musli*minnen bzw. Alevit*innen in Deutschland repräsentiert.

Die Moscheegemeinden selbst sind häufig in Vereinsform organisiert
und verfügen in der Regel über einen gewählten Vorstand, der Leitungs-
und Vertretungsaufgaben wahrnimmt. Die geistliche Leitung liegt zumeist
bei einem Imam oder Dede, der entweder von der Gemeinde beschäftigt
oder durch die Herkunftsstaaten gestellt und finanziert wird – wie im
Falle der DİTİB- und etlicher IGMG-Moscheen und vieler marokkanischer
Gemeinden (Lemmen 2017, S. 325). Die Imame und Dedes in Deutschland
sind fast ausschließlich Männer, die Zahl der Imaminnen ist verschwin‐
dend gering. Weibliche Religionsgelehrte leiten in der Regel Gebete nur für
Frauengruppen (Hoca, Mursida), stehen jedoch nur in wenigen Ausnahme‐
fällen einer Gemeinde vor.11

Die Zahl der Moscheegemeinden in Deutschland ist nur ungefähr be‐
kannt, da zentrale Register hierzu fehlen (vgl. Klie 2022, S. 11, S. 274). Schät‐
zungen auf Basis von Forschungsprojekten variieren hinsichtlich der An‐
zahl der religiösen – z.T. nicht nur muslimischen bzw. alevitischen – MOs:
So identifizieren Primer et al. (2017) aus den Daten des ZiviZ-Surveys, dem
Vereinsregisterangaben zugrunde liegen, 5.000 bis 6.000 religiöse MOs, In
der Studie zu MOs von Friedrichs et al. (2020) ergab die Befragung einen
Anteil von 13,4% der Organisationen, die sich selbst als religiöse Organisati‐
on einschätzen sowie 14,5%, die als Schwerpunkt der Tätigkeit „Religion“
angaben, was übertragen auf die geschätzte Anzahl der MOs nur 1.600
bis 2.100 religiöse – einschließlich nichtmuslimische – MOs bedeuten wür‐
de. Eine weitere Studie zu MOs in NRW, der sowohl ZiviZ-Survey-Daten
2017 aus NRW als auch die Datenbank des Forschungsprojekts „Religiöse
Vielfalt in NRW 2017“ der Universität Bochum zugrunde lag (siehe Klie

11 Daher wurde in der Befragung auf die Erhebung des Geschlechts der Imame und
Dedes verzichtet. Die Annahme, dass weibliche Imame und Dedes eine absolute
Ausnahme darstellen, war Ergebnis eines Workshops mit themeneinschlägigen Wis‐
senschaftler*innen im Rahmen der Vorbereitung des Fragebogens (siehe unten) und
anschließender Recherchen.

2 Fragestellung

30

https://doi.org/10.5771/9783748940272-17 - am 12.01.2026, 01:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2022, S. 31), ergibt hochgerechnet auf Deutschland gut 3.100 muslimische
einschließlich alevitische Gemeinden.

Die vorliegende Studie geht nach einer umfassenden Recherche (siehe
Kapitel 3.3.1) und der Streichung nicht mehr existierender Telefonanschlüs‐
se bzw. Organisationen von einer Grundgesamtheit von rund 2.600 Ge‐
meinden in Deutschland aus.

2.4 Muslim*innen, Alevit*innen und ihre Organisationen in Deutschland

31

https://doi.org/10.5771/9783748940272-17 - am 12.01.2026, 01:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748940272-17 - am 12.01.2026, 01:09:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	2.1 Islamisches Gemeindeleben in Deutschland – Fragestellung und Ergebnisse der Vorgängerstudie
	2.2 Weitere Forschung zu muslimischen Organisationen in Deutschland
	2.3 Veränderte gesellschaftliche Rahmenbedingungen
	2.4 Muslim*innen, Alevit*innen und ihre Organisationen in Deutschland

