2 Fragestellung

2.1 Islamisches Gemeindeleben in Deutschland — Fragestellung und
Ergebnisse der Vorgingerstudie

Die Befragung im Jahr 2011 nahm die Existenz von 2.342 muslimischen ein-
schlieSlich alevitischen Gemeinden in Deutschland an, von denen knapp
die Hilfte (1.141) an der Befragung teilgenommen hatten. Im Mittelpunkt
standen zwei Fragenkomplexe: erstens die bestehenden Strukturen, Ange-
bote und Kooperationen sowie die Bedingungen fiir die erfolgreiche Er-
bringung insbesondere sozialintegrationsrelevanter Dienstleistungen, zwei-
tens die Vertretung der Gemeinden durch Verbinde, die Auswirkungen des
intergenerationalen Wandels und grenziiberschreitende Vernetzungen.

Im Ergebnis zeigte sich, der damaligen Struktur der muslimischen Be-
volkerung in Deutschland entsprechend, unter den Moscheegemeinden
eine deutliche tiirkische und sunnitische Pragung, zugleich aber auch eine
durchaus herkunftsdiverse Nutzung der Angebote. Religiose und sozialin-
tegrationsrelevante Dienstleistungen standen nicht in Konkurrenz - im
Gegenteil gingen vielfdltige religiose mit vielféltigen sozialen Angeboten
in den einzelnen Gemeinden einher, wobei die Imame und alevitischen
Dedes in beiden Angebotsgruppen eine tragende Rolle spielten. Oft waren
sie die einzigen hauptamtlichen Krifte, tiber die die Gemeinden verfiigten
(siehe hierzu auch Halm/Sauer 2015, S.106). Religiése und soziale Dienst-
leistungen der Gemeinden ebenso wie Kooperationen mit dem nichtmusli-
mischen Umfeld waren primar von den Organisationsressourcen abhédngig
und nicht von Glaubensrichtungen, Herkiinften oder der Zugehorigkeit zu
einem bestimmten Verband. Die Empfehlung war daher, die Qualifizierung
und Angebotserbringung der Organisationen in der Breite zu unterstiitzen.
Zugleich zeigte sich erheblicher Entwicklungsbedarf in Richtung der Be-
treuung von Senior*innen, der in relativ seltenen diesbeziiglichen Abteilun-
gen in den Gemeinden zum Ausdruck kam (siehe Halm et al. 2012, S.72).
Da die Ressourcenausstattung der Gemeinden der wesentliche Erklarungs-
faktor fiir Umfang und Qualitdt der Angebote war, wurde vorgeschlagen, in
zukiinftigen Studien diesen Aspekt noch genauer zu erheben, insbesondere
was das haupt- und ehrenamtliche Personal angeht (siche Halm et al. 2012,
S.120). Neben der Vertiefung dieser erklarenden Variablen wurde zudem

17

- am 12.01.2026, 01:09:02. Op


https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Fragestellung

angeregt, unter den zu erkldrenden Variablen zukiinftig die Kooperationen
detaillierter zu erfassen.

Die Gemeinden hatten 2011 bereits einen Generationenwechsel vollzo-
gen, indem sowohl unter den Nutzer*innen als auch unter den Gemeinde-
vorsitzenden Nachfolgegenerationsangehorige in der Mehrheit waren. Dies
wurde als Hinweis darauf interpretiert, dass die zumeist ab den 1980er-
Jahren in der Folge der ,Gastarbeitermigration” entstandenen Gemeinden
(und ihre Verbdnde) trotz intergenerationalen Wandels und fortschreiten-
der Sozialintegration fortbestehen und sich an die verdnderten Bedarfe
der Klientel anpassen. Zugleich wurde deutlich, dass das Phénomen der
grenziiberschreitenden, herkunftslandbezogenen Netzwerke, mit denen die
Gemeinden oft in Verbindung gebracht werden (und die ja im Zuge der
Entsendung von Imamen, der theologischen Ausbildung, der Finanzierung
und anderer Aspekte bei einem Teil der Gemeinden durchaus bestehen)
in der Praxis wenig prigend fiir die Gemeindearbeit sind. Auch eine zur
Zeit der ersten Studie viel diskutierte ,Europdisierung” der Organisationen,
d.h. die Vernetzung iiber unterschiedliche Aufnahmelinder hinweg, schien
angesichts der Ergebnisse iiberschitzt (vgl. Halm et al. 2012, S. 116-119).

Die vom BAMF durchgefiihrte Befragung von mehr als 800 Imamen und
Dedes zeigte, dass diese zumeist nicht in Deutschland aufgewachsen und
ausgebildet waren und oft in einem befristeten Arbeitsverhaltnis standen.
Zugleich waren aber auch ehrenamtlich titige Imame und Dedes durchaus
verbreitet. Analog zur Gemeindebefragung des ZfTI ergab sich auch aus
Sicht der Religionsbediensteten ein starker Einbezug in die nichtreligiosen
Angebote der Gemeinden (Halm et al. 2012, S.454), mit der Folge eines
ausgepragten Interesses an Fortbildungen im sozialen, beratenden wie auch
im seelsorgerischen Bereich (Halm et al. 2012, S.11).

2.2 Weitere Forschung zu muslimischen Organisationen in Deutschland

2014/2015 thematisierte eine weitere CATI-Befragung des ZfTT im Auftrag
der DIK speziell die sozialen Dienstleistungen derjenigen Gemeinden, de-
ren Verbande an der dritten Phase der DIK beteiligt waren (siehe Halm/
Sauer 2015). Hier kamen bereits im Vergleich zu Halm et al. (2012) de-
tailliertere Fragen zu Personal und Qualifikationen, Kooperationen und
offentlicher Forderung zum Einsatz. Es bestétigte sich, dass verfiigbare Res-
sourcen — und nicht andere Merkmale wie etwa die Zugehdrigkeit zu einem
bestimmten Verband - die Erbringung sozialer Dienstleistungen bestim-

18

- am 12.01.2026, 01:09:02.


https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Weitere Forschung zu muslimischen Organisationen in Deutschland

men. Die Verfiigbarkeit fachlich einschldgigen Hauptamtes, qualifizierten
Ehrenamts, aber auch die organisationale Differenzierung der Gemeinden
in Abteilungen und Zustindigkeiten wurden als wesentliche Merkmale
identifiziert, die nicht nur die Angebotserbringung, sondern auch den
Umfang der Kooperationen der Organisationen bestimmen. Dabei war
bemerkenswert, dass die Gemeinden nur in geringem Umfang offentliche
Forderung erhielten (Halm/Sauer 2015, S.105-107). Dieser Befund wurde
spater auch durch die umfassende Erhebung des Sachverstindigenrats fiir
Migration und Integration (SVR, siehe Friedrichs et al. 2020) zu MOs
in Deutschland bestdtigt, nach der religiose MOs deutlich seltener von
offentlicher Férderung profitieren als sdkulare (siehe Friedrichs et al. 2020,
S.75).

Eine Studie von Halm et al. (2020) hatte die sozialen Dienstleistungen
sakularer MOs zum Gegenstand, ebenfalls mit dem Ergebnis relativ ver-
breiteter 6ffentlicher Forderung sakularer MOs im Vergleich zu muslimi-
schen. Auch zeigten sich hier gegeniiber Halm/Sauer (2015) sehr dhnliche
Zusammenhénge bezogen auf die Abhéngigkeit der Dienstleistungen von
Organisationsressourcen (Halm et al. 2020, S. 87). Solche Zusammenhange
kénnen damit insgesamt als gesichert gelten.

Eine wesentliche Schlussfolgerung aus Halm et al. (2012) und Halm/Sau-
er (2015) ist, dass die Zugehorigkeit einer Gemeinde zu einem bestimmten
Verband oder zu einer Glaubensrichtung in diese Zusammenhinge nicht
interveniert. Zugleich erweist sich bei Halm et al. (2020), dass die Zugeho-
rigkeit zu einem Verband an sich eine wichtige Organisationsressource sein
kann, die die Erbringung sozialer Dienstleistungen begiinstigt, indem der
Verband z.B. Unterstiitzung bei Fortbildungen, bei Kooperationen und bei
der Beantragung von Forderung leistet. Das gilt zumindest fiir sékulare Or-
ganisationen. Diese Erkenntnis kann auch fiir das muslimische einschlief3-
lich alevitische Organisationsfeld von Bedeutung sein. Die vorliegende Stu-
die beriicksichtigt diese Befunde bei der Analyse der Angebotserbringung
der Gemeinden.

Weitere Studien der letzten Jahre zu muslimischen einschliefSlich aleviti-
schen Organisationen in Deutschland sind zumeist raumlich oder thema-
tisch fokussiert oder beziehen sich nur u.a. auf muslimische MOs. Insbe-
sondere Kooperationen der Organisationen und soziale Dienstleistungen
werden in vielen Studien vertieft.

So befasst sich Nagel (2016) anhand von Fallbeispielen mit den sozia-
len Dienstleistungen und der Vernetzung von religiocsen MOs — neben
muslimischen auch christlichen, hinduistischen, buddhistischen und yezi-

19

- am 12.01.2026, 01:09:02. Op


https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Fragestellung

dischen. Hier wird herausgearbeitet, dass die Tatigkeit der Organisationen
Eigendynamiken unterliegt, die etwa von Mehrheits-Minderheitskonstella-
tionen im Herkunftsland, der Sozialstruktur der Mitglieder und 6ffentli-
chen Diskursen abhingen, die nur bedingt steuerbar sind und deren Ver-
stindnis auch den Sozialraum einbeziehen muss (vgl. Nagel 2016, S. 81,
S.95). Spielhaus/Miihe (2018) zeigen in ihrer Studie zum islamischen Ge-
meindeleben in Berlin auf der Grundlage von Fokusgruppen und Leitfa-
deninterviews mit Gemeindevertreter*innen eine starke Zunahme der Ver-
netzung der Gemeinden in der Stadt, die von der Offenheit von Behdrden
und Gesellschaft abhdngt und die damit nicht allein in Merkmalen der
Gemeinden begriindet ist (siehe Spielhaus/Miihe 2018, S. 7). Das Organisa-
tionsumfeld muss also im Blick bleiben, wenn es um eine Stirkung der
Arbeit der Gemeinden geht. Die Untersuchung von Kors/Nagel (2018)
zur Zusammenarbeit 6ffentlicher und religiéser Akteure in Hamburg und
im Rhein-Ruhr-Gebiet stellt Aushandlungsprozesse fest, die je nach Kon-
text sehr unterschiedlich ausgestaltet sind. Eine wichtige Rolle spielen in
dem Austausch zwischen staatlichen und religiosen Institutionen die Kir-
chen, indem sie als Gatekeeper fiir nichtchristliche Religionsgemeinschaf-
ten dienen, wobei sich diese Funktion der Kirchen faktisch auf wenige
grofle Glaubensgemeinschaften - einschliefSlich des Islams — zu Ungunsten
kleinerer Glaubensgemeinschaften beschriankt (Kors/Nagel 2018, S.346,
S.359). Ceylan/Charchira (siehe 2019, S.191) beobachten bei der Hilfe fiir
Gefliichtete, dass die Akteure der Wohlfahrtspflege den stirkeren Einbezug
der muslimischen Organisationen beflirworten. Dabei werden, im Einklang
mit den Befunden von Halm/Sauer (2015, S.106) zu den Bedingungen der
sozialen Dienstleistungen muslimscher Gemeinden, eine stark ehrenamtli-
che Prigung und fehlende Qualifizierung als Entwicklungsprobleme iden-
tifiziert (vgl. Ceylan/Charchira 2019, S.196). Analog zeigen Meyer/Ziegler
(2018) am Beispiel der Stadt Miinster, dass Erwartungen des Organisations-
umfelds an — nicht nur muslimische - MOs aufgrund begrenzter Méglich-
keiten der Organisationen nicht immer erfiillt werden und die aufgrund der
Herausforderungen der Fluchtzuwanderung ausgeweiteten Kooperationen
nicht immer reibungslos verlaufen, da sie mit grundsétzlichen Konflikten
um Zugehorigkeit, Teilhabe und Rechte von Eingewanderten (und ihren
Organisationen) verbunden bleiben (Meyer/Ziegler 2018, S. 17-18).
Generell konstatieren Friedrichs et al. (2020, S.20) eine zunehmende
Vernetzung und Professionalisierung von MOs. Im Rahmen einer vertie-
fenden Auswertung (siehe Friedrichs/Mualem 2023, S.12) zeigt sich ein
positiver Zusammenhang zwischen den personellen und - in geringerem

20

- am 12.01.2026, 01:09:02.


https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.3 Verdnderte gesellschaftliche Rahmenbedingungen

Mafle - finanziellen Ressourcen der MOs und den Kooperationen, wobei
MOs, die auf dem kulturellen und religiésen Feld aktiv sind, geringere
Ressourcen und weniger Kooperationen aufweisen als sozial und politisch
aktive Organisationen.

Klie (2022) betrachtet sakulare und religiose MOs in NRW im Vergleich.
Die Autorin stellt fest, dass religiose (nicht nur muslimische) Organisatio-
nen dlter und herkunftshomogener sind, zugleich aber auch mehr Mitglie-
der haben und - analog zu Nagel (2016, S.81) - in ihrer Tatigkeit starker
nach innen orientiert sind. Sie finanzieren sich auch héufiger ohne Unter-
stiitzung von auflen und werden stirker durch ehrenamtliche Tatigkeit
getragen,® wobei die durchschnittliche Anzahl Hauptamtlicher geringer ist
und mit der Zahl der Hauptamtlichen auch die Wahrscheinlichkeit von
Kooperationen steigt (Klie 2022, S.489-496). Zugleich stellt die Autorin
auch bei religidsen Organisationen — wie Friedrichs et al. (2020, S.36-37)
tiir MOs allgemein - eine ausgeprigte Multifunktionalitét fest, wobei aber
gesellschaftliches Engagement eher in karitativer Unterstiitzung als in poli-
tischer Interessenvertretung besteht.

Seit der Befragung der muslimischen einschliefllich alevitischen Gemein-
den durch das ZfTT 2011 hat die Forschung also eine Reihe von Aspekten
herausgearbeitet, die ausfiihrlicher oder zusdtzlich beriicksichtigt werden
sollten. Insgesamt legt der Forschungsstand nahe, neben der Angebotser-
bringung und ihren Bedingungen einschliefflich der personellen Ressour-
cen, in der vorliegenden Studie die Betrachtung der Kooperationen der
Organisationen und der Bedingungen erfolgreicher Kooperationen zu ver-
tiefen.

2.3 Verdnderte gesellschaftliche Rahmenbedingungen

Seit 2011 sind Entwicklungen eingetreten, die die Arbeitsbedingungen der
muslimischen einschliefilich alevitischen Gemeinden und damit das Ange-
bot beeinflusst und auch einen strukturellen Wandel der Organisationen
bewirkt haben konnen:

« Die Fluchtmigration der letzten zehn Jahre hat die Herkunfts- und de-
mografische Struktur der muslimischen Bevélkerung in Deutschland

5 Halm et al. (2020, S. 65, S. 68) wiesen ebenfalls nach, dass sikulare MOs eher haufig
iber hauptamtliches Personal und tiber finanzielle Unterstiitzung durch &ffentliche
Geldgeber verfiigen.

21

- am 12.01.2026, 01:09:02. Op


https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Fragestellung

22

deutlich verdndert. Die Organisationslandschaft bildet diese neue Viel-
falt (noch) nicht ab (Pfiindel et al. 2021, S.9-10). Dennoch sollte die
Klientel der Gemeinden, die frither zwar schon multiethnisch war, aber
dennoch zumeist durch eine Herkunft dominiert wurde, heute heteroge-
ner geworden sein. Zugleich sehen sich die bestehenden Gemeinden
mit einer verdnderten und moglicherweise gréfieren Nachfrage nach An-
geboten durch Gefliichtete einerseits und groflen gesellschaftlichen Er-
wartungen beziiglich der Unterstiitzung der neuen Klientel andererseits
konfrontiert (Ceylan/Charchira 2019, S.193), was zu einer Veranderung
der sozialen Angebote gefiithrt haben konnte. Friedrichs et al. (2020,
S.7, S.20) betonen bezogen auf die MO-Landschaft insgesamt die grofie
Dynamik, die sich auch in der Neugriindung von Organisationen zeigen
kann. Wenn auch verzogert, so konnte sich die Grundgesamtheit der
Gemeinden also derzeit betrachtlich wandeln. Ebenso ist davon auszuge-
hen, dass die Fluchtmigration Qualifizierung und Professionalisierung
in den Organisationen angestofien oder intensiviert, die Akquise von
Ehrenamt erleichtert und Kooperationen mit nichtmigrantischen oder
nichtreligiosen Akteuren vor Ort gefordert hat, auch weil diese die Un-
terstiitzung der Gemeinden bei der Gefliichtetenarbeit suchen (vgl. Na-
gel 2016, S. 81; vgl. Meyer/Ziegler 2018; vgl. Spielhaus/Miihe 2018, S. 110).
Allerdings ist die durch die Fluchtmigration angestoflene Kooperation
und Anerkennung durch nichtmigrantische lokale Akteure nach Klie
(2022, S.509) bei religiosen Organisationen weniger ausgepragt als bei
sakularen MOs. Zugleich hat der ,Sommer der Migration dazu gefiihrt,
dass Kooperationen innerhalb des muslimischen Feldes, zwischen unter-
schiedlichen Glaubensrichtungen, Herkiinften sowie zwischen etablier-
ten und weniger etablierten Trégern von Angeboten angestoflen wurden
(Ceylan/Charchira 2019, S.196-197; vgl. Kors/Nagel 2018, S. 359).
Mafinahmen gegen die Ausbreitung des Covid-19-Erregers haben die Ar-
beit der Gemeinden und die Erbringung religioser und sozialer Dienst-
leistungen erschwert oder sogar verhindert, mit der méglicherweise auch
langfristigen Folge der Verringerung von Angeboten aufgrund des Weg-
brechens von Haupt- und Ehrenamt, des Verlusts von lokalen Netzwer-
ken oder geringerer Nachfrage. Zugleich mag die Pandemie aber auch
Digitalisierung angestoflen haben (vgl. Friedrichs et al. 2020, S. 82), mit
dem Ergebnis von mehr Onlineprisenz und webbasierten Angeboten.

Im vergangenen Jahrzehnt haben Fragen von Identitit und Zuschreibung
mit der zunehmenden Problematisierung des ,,Migrationshintergrundes®
an Bedeutung gewonnen (vgl. Foroutan et al. 2014, S. 55). Neue deutsche

- am 12.01.2026, 01:09:02.


https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.3 Verdnderte gesellschaftliche Rahmenbedingungen

Organisationen sehen sich als Gegenentwurf zu ,klassischen MOs in der
Folge des intergenerationalen Wandels (vgl. Friedrichs et al. 2020, S. 35),
mit bisher aber unklaren Folgen fiir das muslimische Organisationsfeld.
Moglicherweise haben solche Debatten zu Verdnderungen gefiihrt, wo
und wie sich Muslime organisieren — etwa gar nicht mehr in ,traditio-
nellen® Gemeinden und stattdessen in neuen Organisationen, die sich
explizit gegen etablierte Strukturen wenden. An diese Debatten schlief3t
etwa die Junge Islam Konferenz (JIK) an, die eben nicht durch eine
verbandliche Organisationslogik gekennzeichnet ist, wie sie bei Halm et
al. (2012, S. 104) noch als auf absehbare Zeit pragend prognostiziert wur-
de. Auch die Griindungen etwa des Liberal-Islamischen Bundes, des Ver-
bands Demokratisch-Européischer Muslime, des Muslimischen Forums
Deutschland oder der Alhambra-Gesellschaft — die drei letztgenannten
Organisationen nicht als Zusammenschliisse von Gemeinden, sondern
als Interessenvertretung von Muslim*innen in Deutschland - deuten
dahingehende Veranderungen oder zumindest eine Diversifizierung der
Organisation der Muslim*innen an. Die vorliegende Studie kann priifen,
ob sich eine zunehmende Zahl verbandsunabhéngiger Gemeinden fin-
det.

Viele nichtreligiose Dienstleistungen der muslimischen einschliefllich
alevitischen Gemeinden lassen sich dem Bereich der Wohlfahrtspflege
zuordnen. Dieser war in der dritten Phase der DIK 2014 bis 2017 ein
Schwerpunkt, was dazu gefiihrt hat, dass die diesbeziigliche Profilierung
der Gemeinden durch eine Reihe von Projekten 6ffentlich gefordert wur-
de® und in der Folge auch neue Strukturen entstanden sind (siehe dazu
unten die Entwicklung der Verbinde). Entsprechende Projekte hatten
den Anspruch, iiber die Beteiligung einzelner Gemeinden und Standor-
te hinaus, das Angebot sozialer Dienstleistungen durch Einbezug der
Verbédnde letztendlich in der Breite zu fordern, die Aktivititen zu pro-
fessionalisieren und auch die Kooperation zwischen nichtmuslimischen
Akteuren und muslimischen Gemeinden zu unterstiitzen (Ceylan/Char-

Insbesondere die Modellprojekte zur Qualifizierung muslimischer und alevitischer
Wohlfahrtspflege des Paritdtischen NRW 2016-2018; das Transferprojekt ,Dialog- und
Lernplattform zur Unterstiitzung und Stiarkung muslimischer und alevitischer Sozial-
arbeit vor Ort“ des Paritatischen NRW 2020-2022 oder das Projekt Empowerment
zur Wohlfahrtspflege des Instituts fiir Sozialarbeit und Sozialpadagogik (ISS). Dariiber
hinaus wurde im Rahmen der vierten Phase der DIK das Forderprogramm ,,Moscheen
fiir Integration® aufgelegt, das u.a. die Professionalisierung und Qualifizierung der
Gemeindearbeit fordert.

23

- am 12.01.2026, 01:09:02. Op


https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Fragestellung

24

chira 2019). Vor diesem Hintergrund kénnten die Angebote der Gemein-
den seit 2011 zahlreicher, qualifizierter und vernetzter geworden sein -
was sich bei Spielhaus/Miihe (siehe 2018, S.110) fiir Berlin auch zeigt -,
wobei aber die Moscheegemeinden noch immer nur am Rande an der
offentlich finanzierten Wohlfahrtspflege partizipieren (vgl. Ceylan/Char-
chira 2019, S. 196, S.198; Klie 2022, S. 506; Friedrichs et al. 2020, S. 58).
Jenseits des muslimischen Organisationsfeldes ist in der jiingeren For-
schung deutlich geworden, dass MOs auf verbesserte Forder- und Betei-
ligungsmaglichkeiten (so auf Bundesebene die Beriicksichtigung im Na-
tionalen Integrationsplan) reagieren. Eine betrachtliche Zahl von MOs
wird oder wurde inzwischen offentlich geférdert, und dieser Umstand
pragt ihre Tdtigkeit, die sich stark auf das Ankunftsland und die hiesige
Sozialintegration der Klientel richtet (vgl. Halm et al. 2020, S.118-119;
vgl. Friedrichs et al. 2020, S. 6; vgl. Klie 2022, S. 508). Diese Entwicklung
kann zu Lasten transnationaler Orientierungen gehen (vgl. Halm/Sauer
2022). Ob muslimische Gemeinden ebenfalls in entsprechendem Um-
fang gefordert werden, ist indessen zweifelhaft (siehe oben); die Gemein-
den stehen potenziell stirkeren Vorbehalten seitens Fordermittelgebern
und Kooperationspartnern gegeniiber (,glaserne Decke®) oder erfiillen
Forderkriterien nicht; MOs, die (auch) im religiosen Bereich aktiv sind,
erhalten seltener Fordermittel (Friedrichs et al. 2020, S.101, Klie 2022,
S.509). Sie miissen zugleich sowohl religidse als auch gesellschaftliche
Aufgaben bewiltigen und in Einklang bringen (vgl. Klie 2002, S.519).
Kors/Nagel (2018, S. 358) argumentieren, dass nichtkirchliche Strukturen
und damit nichtchristliche Religionsgemeinschaften sich noch immer
einer strukturellen Benachteiligung gegeniibersehen.
Muslim*innenfeindlichkeit ist ein nach wie vor bedeutendes Thema
(vgl. Spielhaus 2021). Ein knappes Fiinftel der Bevolkerung mit deut-
scher Staatsangehorigkeit in Deutschland zeigte 2018/2019 muslim*in-
nenfeindliche Einstellungen, wobei dieser Anteil seit 2014 stabil geblie-
ben, im Vergleich zu den 2000er-Jahren aber gesunken ist (Zick et al.
2019, S. 83). Der Unabhingige Expertenkreis Muslimfeindlichkeit (2023)
kommt im Auftrag der Bundesregierung zu dem Schluss, ,dass Muslim-
feindlichkeit kein gesellschaftliches Randphdnomen darstellt, sondern
in weiten Teilen der deutschen Bevolkerung verbreitet ist“ (S. 8). Dabei
versteht der Bericht ,Muslimfeindlichkeit als individuelle Einstellung
gegeniiber Muslim*innen’, aber auch als gesellschaftliche Struktur, die
zur Ausgrenzung von Muslim*innen fithrt (S.23). Diekmann (2017) ar-

- am 12.01.2026, 01:09:02.


https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.3 Verdnderte gesellschaftliche Rahmenbedingungen

beitet heraus, dass es Islamfeindlichkeit und (personalisierte) Muslim*in-
nenfeindlichkeit zu unterscheiden gilt. Zum Thema Islamfeindlichkeit
(in Abgrenzung zu personlicher Ablehnung von Muslim*innen) liegen
Zeitreihendaten des Religionsmonitors 2013 und 2017 vor: So waren in
Westdeutschland gleichbleibend 49% der Bevolkerung der Meinung, der
Islam sei eine bedrohliche Religion, in Ostdeutschland lag der Anteil
jeweils etwas hoher, sank aber von 57% in 2013 auf 54% in 2017 (vgl. Pi-
ckel 2019, S. 82). Somit ist die generalisierte Islamablehnung ausgeprégter
als die personliche Ablehnung von Muslim*innen, die - relativ stabil -
weniger als 20% der deutschen Staatsbiirger in Deutschland betrifft (vgl.
Zick et al. 2019, S. 83). Beide Einstellungsmuster hangen tendenziell zwar
zusammen, werden aber durch unterschiedliche Faktoren beeinflusst’
und konnen sich auch unabhingig voneinander entwickeln. Welche der
beiden Konzepte fiir die vorliegende Studie von groferer Bedeutung ist,
ist dabei nicht sicher, da personliche Diskriminierungserfahrungen von
Vertreter*innen muslimischer Gemeinden fiir die Aktivititen und Ko-
operationen der Organisationen eine Rolle spielen konnen, moglicher-
weise aber auch abstraktere Vorbehalte gegen die Etablierung des Islams
in Deutschland zu seltenerer Kooperation und weniger Aktivitat fithren.
Nach Klie (2022, S. 515) ist die Wahrnehmung von Fremdenfeindlichkeit
und Diskriminierung bei Vertreter*innen religioser Organisationen aus-
geprégter als bei solchen von sdkularen MOs, ohne dass dies jedoch das
Kooperationsverhalten beeintrachtigt.

Mit der Entstehung von Lehrstiihlen und Instituten fiir islamische Theo-
logie an deutschen Universitdten sowie verbandsinternen und verbands-
tibergreifenden Angeboten der praktisch-religiosen Ausbildung ergaben
sich in den letzten Jahren auch zunehmend Mdglichkeiten fiir die Aus-
und Fortbildung von Imamen in Deutschland.® Dies beginnt sich mogli-
cherweise langsam in den Gemeinden niederzuschlagen.

Beispiel: Der Besuch in einer Moschee verringert zwar die Vorurteile gegeniiber Mus-
lim*innen, nicht jedoch gegeniiber dem Islam (vgl. Diekmann 2017, S. 30).

Auch durch verbandseigene Angebote wie etwa von DITIB, VIKZ, IGMG und AM]J
sowie das verbandsiibergreifende Angebot des Islamkollegs Deutschland kénnen un-
terschiedliche Ausbildungen zum Imam in Deutschland durchlaufen werden. Mdglich
sind zudem Fortbildungen, die in Deutschland von einigen Verbinden angeboten
werden. Siehe hierzu auch BAMF (2020). https://www.deutsche-islam-konferenz.de/S
haredDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Broschueren/bestandserhebung-ausbildung-re
ligioeses-personal.html?nn=598134

25

- am 12.01.2026, 01:09:02. Op


https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Broschueren/bestandserhebung-ausbildung-religioeses-personal.html?nn=598134
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Broschueren/bestandserhebung-ausbildung-religioeses-personal.html?nn=598134
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Broschueren/bestandserhebung-ausbildung-religioeses-personal.html?nn=598134
https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Broschueren/bestandserhebung-ausbildung-religioeses-personal.html?nn=598134
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Broschueren/bestandserhebung-ausbildung-religioeses-personal.html?nn=598134
https://www.deutsche-islam-konferenz.de/SharedDocs/Anlagen/DE/Publikationen/Broschueren/bestandserhebung-ausbildung-religioeses-personal.html?nn=598134

2 Fragestellung

« Das muslimische Verbdndefeld hat sich im vergangenen Jahrzehnt inso-
fern weiterentwickelt, als sich immer mehr Organisationen durch die
Griindung von Landesverbinden in das foderale System einpassen, so
die Tiirkisch-islamische Union der Anstalt fiir Religion (Diyanet Isleri
Tiirk Islam Birligi -~ DITIB), die Islamische Gemeinschaft Milli Goriis
(IGMG) und der Verband der Islamischen Kulturzentren (VIKZ, Lem-
men 2017, S. 322). Diese Entwicklung mag positive Auswirkungen auf die
Kooperationsfahigkeit, die Finanzierung und die Angebote der diesen
Verbanden zugehorigen Gemeinden haben. Zugleich ist in Teilen eine
vertiefte Institutionalisierung erfolgt, indem Ahmadiyya Muslim Jamaat
(AM]) und Alevitische Gemeinde Deutschland (AABF) als Korperschaf-
ten des offentlichen Rechts (Kd6R) anerkannt wurden. Die erstmalige
Anerkennung der AM]J erfolgte 2013 in Hessen, die der AABF 2020 in
NRW.

« Aufgrund der zwischenzeitlichen Entwicklung der Tiirkei zu einem im-
mer stirker autokratischen Staat hat sich die Sicht auf die eng mit dem
tiirkischen Amt fiir religiose Angelegenheiten (Diyanet Isleri Bagkanlig1)
verbundene DITIB verindert. Galt DITIB - deren Imame Beamte des
tirkischen Staates sind, die auf Zeit nach Deutschland abgestellt werden
- lange als Garant fiir einen unpolitischen und laizistisch geprégten
Islam und damit als zuverldssige Partnerin fiir Politik und Verwaltung,
wird die enge Verbindung zum tiirkischen Staat und dessen potenzielle
Einflussnahme nun kontrovers diskutiert (vgl. Klie 2022, S.50; Medi-
endienst Integration 2018, S.12), was Folgen fiir die Zusammenarbeit
hatte.” Diese Entwicklung kann sich auch auf die DITIB zugehorigen
Gemeinden ausgewirkt haben.

Die vorliegende Studie trdgt diesen gesellschaftlichen Verdnderungen ggf.
durch die Erweiterung der 2011 abgefragten Items und in der Datenanalyse
Rechnung.

9 So ruhte beispielsweise die Mitgliedschaft von DITIB im Beirat fiir den Islamischen
Religionsunterricht in NRW; die Aufnahme in die 2021 neu geschaffene Kommission
fir den Islamischen Religionsunterricht sorgte fiir heftige Kritik. Dariiber hinaus
wurde die Projektzusammenarbeit mit DITIB seitens des Bundes 2018/2019 nahezu
eingestellt (vgl. Mediendienst Integration 2018, S.12).

26

- am 12.01.2026, 01:09:02.


https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.4 Muslim*innen, Alevit*innen und ihre Organisationen in Deutschland

2.4 Muslim*innen, Alevit*innen und ihre Organisationen in Deutschland

Die Gesamtzahl der Muslim*innen einschliefSlich Alevit*innen in Deutsch-
land wurde 2019 durch das BAMF auf 5,3 bis 5,6 Millionen Personen und
ihr Bevolkerungsanteil auf 6% bis 7% geschitzt,! wobei 97% von ihnen
in den westdeutschen Bundeslindern einschliefSlich Berlin und dort oft
in Ballungsgebieten leben. Sie bilden damit nach Christ*innen die zweit-
grofite Religionsgemeinschaft in Deutschland. Die Zahl der Muslim*innen
ist (ebenso wie ihre Herkunftsdiversitat) in den letzten Jahren deutlich
gewachsen. 2008 betrug sie noch zwischen 3,8 und 4,3 Millionen, bei
einem Bevolkerungsanteil von ca. 5%. Bereits 2015 ging man von einer
Zunahme auf 4,4 bis 4,7 Millionen aus, wobei aufgrund von Flucht seit 2015
nochmals knapp eine Millionen Muslim*innen zugewandert sind (Pfiindel
et al. 2021, S.37-38, S.54). Zwar sind tiirkeistimmige Muslim*innen mit
45% nach wie vor die relativ grofite, aber nicht mehr — wie noch 2008 mit
64% - die absolut bedeutendste nationale Herkunftsgruppe. Zweitgrofite
muslimische Herkunftsgruppe sind Menschen aus Syrien (13%), gefolgt von
Personen mit kosovarischem Migrationshintergrund (Pfiindel et al. 2021,
S.42). Im Vergleich zu 2008 hat vor allem der Anteil der Muslim*innen
aus dem Nahen Osten und aus Siidosteuropa zugenommen (Pfiindel et al.
2021, S. 44). Dabei gehoren drei Viertel der Muslim*innen in Deutschland
der sunnitischen Glaubensrichtung an, 8% definieren sich als Alevit*innen
und 4% sind schiitisch, wobei im Vergleich zu 2008 das Sunnitentum nun
noch stirker dominiert. Die Alevit*innen stammen weit iiberwiegend aus
der Tiirkei. Muslim*innen aus dem Nahen Osten und aus Nordafrika sind
nach Glaubensrichtungen deutlich homogener - sunnitisch - als diejenigen
aus Stidosteuropa und aus dem Mittleren Osten (Pfiindel et al. 2021, S. 48).
Entsprechend der - frither noch viel stirkeren - Dominanz der Tiirkei-
stimmigen unter den Muslim*innen in Deutschland ist auch die Organisa-
tionslandschaft tiirkisch-sunnitisch gepragt. In den 1970er-Jahren, mit der
Verfestigung des Aufenthalts der ,Gastarbeiter” und ihrer Familien, wurden
eigeninitiativ lokale Moscheevereine gegriindet, die hdufig auch als soziale
Treffpunkte fungierten und entsprechend ethnisch und konfessionell ho-
mogen waren (vgl. Lemmen 2017, S. 314). Zeitgleich formierten sich zudem
erste iiberregionale Gemeindeverbande. Die Vereine und Verbande repra-

10 Da die Zugehorigkeit zum Islam nicht an eine formale Mitgliedschaft gebunden
ist und nicht in amtlichen Statistiken oder staatlichen Verzeichnissen erfasst wird,
kann die Zahl der Muslim*innen in Deutschland nur anhand von Hochrechnungen
geschitzt werden (Pfiindel et al. 2021, S.16, S. 30-31).

27

- am 12.01.2026, 01:09:02. Op


https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Fragestellung

sentieren inzwischen zwar insgesamt die Vielfalt der Muslime in Deutsch-
land, sind aber fiir sich nach wie vor oft durch bestimmte Herkiinfte oder
Glaubensrichtungen geprégt (vgl. Pfiindel et al. 2021, S.102).

In der Studie von Halm et al. (2012) erwiesen sich (in absteigender Rei-
henfolge) die sunnitisch geprégten Verbande DITIB, IGMG, VIKZ und die
alevitische AABF als diejenigen, die die meisten Gemeinden organisieren,
allesamt mit i.d.R. tiirkischer Pragung.

Die DITIB wurde 1984 durch die tiirkische Religionsbehdrde mit dem
Ziel gegriindet, fiir die in Deutschland lebenden Tiirkeistimmigen einen
laizistisch geprégten Islam nach (damaligem) tiirkischem Vorbild zu eta-
blieren. Die seit 1976 unter wechselnden Namen bestehende IGMG ging
aus der islamistischen Bewegung Necmettin Erbakans hervor und hat sich
1986 mit anderen, kleineren Organisationen zum Islamrat zusammenge-
schlossen. Der bereits 1973 gegriindete VIKZ ist mystisch-sufisch orientiert.
Die seit 1992 bestehende AABF ist die grofite alevitische Organisation.
Sie sucht das Alevitentum in der Diaspora als eigenstindige Religion zu
etablieren.

Neben dem Islamrat besteht mit dem Zentralrat der Muslime (ZMD) ein
weiterer Dachverband (mit verbandlichen Mitgliedern), der deutlich multi-
ethnisch geprigt ist. Thm gehoren u.a. die Union der Tiirkisch-Islamischen
Kulturvereine in Europa (ATIB), die Union der Islamisch-Albanischen
Zentren in Deutschland (UIAZD) und in assoziierter Form die Islamische
Gemeinschaft der Bosniaken in Deutschland (IGBD) an.

Weitere bedeutende Verbiande auflerhalb von Islamrat und ZMD sind
der Zentralrat der Marokkaner in Deutschland (ZRMD), das Biindnis Ma-
likitische Gemeinde Deutschland (BMG) mit Mitgliedsgemeinden aus den
Maghreb-Staaten sowie die seit 2009 bestehende Islamische Gemeinschaft
der schiitischen Gemeinden (IGS) mit meist afghanisch, iranisch, irakisch,
libanesisch und pakistanisch gepragten Mitgliedern. Die Deutsche Musli-
mische Gemeinschaft (DMG, frither Islamische Gemeinschaft in Deutsch-
land - IGD) wird der Muslimbruderschaft zugerechnet. Der Liberal-Islami-
sche Bund (LIB) definiert sich explizit nicht herkunfts-, konfessions- oder
rechtsschulengebunden.

Eine Sonderstellung, dhnlich der der AABF, hat die AM]J. Beide Verei-
nigungen sind, wie oben bereits erwdhnt, als Kd6R den Kirchen gleichge-
stellt. Die AM]J als Religionsgemeinschaft resultiert aus der Ende des 19.
Jahrhunderts in Indien entstandenen Ahmadiyya-Bewegung, versteht sich
aber selbst uneingeschriankt als Teil des Islams. Dariiber hinaus bestehen

28

- am 12.01.2026, 01:09:02.


https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.4 Muslim*innen, Alevit*innen und ihre Organisationen in Deutschland

noch eine Reihe kleinerer Zusammenschliisse und natiirlich auch zahlrei-
che verbandsunabhingige Moscheegemeinden.

Im Zuge der DIK bildete sich 2007 der Koordinationsrat der Muslime
(KRM) aus vier Verbinden (DITIB, VIKZ, Islamrat und ZMD). Diesem
traten 2019 die UIAZD und der ZRMD bei. Der KRM nimmt fiir sich
in Anspruch, die Mehrheit der Moscheegemeinden zu reprisentieren und
als Ansprechpartner fiir Politik und Verwaltung in Deutschland sowie als
Interessenvertreter des organisierten Islams zu fungieren (Lemmen 2017,
S.320). In der Folge des thematischen Schwerpunkts Wohlfahrtspflege der
DIK wurde 2016 das Islamische Kompetenzzentrum fiir Wohlfahrtswesen
(IKW) in Koln eingerichtet, das von Islamrat, DITIB, IGBD, IGS, VIKZ,
ZMD, ZRMD und UIAZD getragen wird und muslimische Akteure bei der
Erbringung von Leistungen der Wohlfahrtspflege unterstiitzt. 2018 griinde-
te sich aus dem AMJ zudem der Wohlfahrtsverband An-Nusrat in Frankfurt
am Main. Der VIKZ hat im Oktober 2023 den KRM verlassen.

Zudem differenziert sich die Organisationslandschaft weiter aus, indem
einige Dachverbinde wie DITIB, VIKZ und IGMG einerseits Landesver-
bande griinden und andererseits verbandsiibergreifende Strukturen auf
Landesebene entstehen (,,Schuras®, vgl. Lemmen 2017, S. 322; Mediendienst
Integration 2018, S. 9).

Hinsichtlich der Moglichketen der Verbinde bzw. ihrer Gemeinden,
offentliche Forderung zu akquirieren, ist von Bedeutung, dass einzelne
Organisationen unter der Beobachtung der Verfassungsidmter stehen, so die
IGMG, die neben dem daraus folgend erschwerten Zugang zu Férderung
auch generell jahrelang als Kooperationspartnerin eher gemieden wurde,
ungeachtet der doch relativ groffen Bedeutung des Verbandes mit seinen
zahlreichen Gemeinden. Die deutlich kleinere ATIB - als Teil des ZMD
- wird ebenso beobachtet wie das Islamische Zentrum Hamburg, das
Mitglied der IGS ist. Bis zum Ausschluss 2022 war zudem die ebenfalls
vom Verfassungsschutz beobachtete DMG-Mitglied im ZMD. Hier ist zu
erwarten, dass sich die Beobachtung dieser Mitgliedsorganisationen auch
nachteilig auf die Forderung ihrer jeweiligen Dachverbdnde und der ent-
sprechenden Gemeinden auswirkt.

Auch aufgrund der groflen Bedeutung fiir die Herstellung von Legitimi-
tat der Verbdnde ist die Zahl der jeweils repréasentierten Glaubigen kontro-
vers und damit unklar. Nach verbreitetem Verstindnis ist eine formale
Mitgliedschaft in einem Moscheeverein oder einem alevitischen Cem-Haus
weder erforderlich noch obligatorisch, um der Gemeinde anzugehoren.
Haufig zahlt nur ein Familienmitglied Beitrage, wihrend weitere Familien-

29

- am 12.01.2026, 01:09:02. Op


https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Fragestellung

angehorige Dienstleistungen nutzen (Lemmen 2017, S.315; Mediendienst
Integration 2018, S.3). Somit sind Mitgliedszahlen nur Anhaltspunkte fiir
die Bedeutung von Gemeinden und Verbénden. Nach Pfiindel et al. (2021,
S.107-110) fithlen sich 57% der Muslime durch keinen Verband vertreten.
Mit 24% ist DITIB derjenige Verband, von dem sich die meisten Muslime
in Deutschland voll oder teilweise vertreten fiihlen, gefolgt von der IGMG
(13%) und dem ZMD mit 7%. Durch die AABF sehen sich ebenfalls 7% der
Musli*minnen bzw. Alevit*innen in Deutschland représentiert.

Die Moscheegemeinden selbst sind haufig in Vereinsform organisiert
und verfiigen in der Regel iiber einen gewidhlten Vorstand, der Leitungs-
und Vertretungsaufgaben wahrnimmt. Die geistliche Leitung liegt zumeist
bei einem Imam oder Dede, der entweder von der Gemeinde beschiftigt
oder durch die Herkunftsstaaten gestellt und finanziert wird - wie im
Falle der DITIB- und etlicher IGMG-Moscheen und vieler marokkanischer
Gemeinden (Lemmen 2017, S. 325). Die Imame und Dedes in Deutschland
sind fast ausschlieSlich Manner, die Zahl der Imaminnen ist verschwin-
dend gering. Weibliche Religionsgelehrte leiten in der Regel Gebete nur fiir
Frauengruppen (Hoca, Mursida), stehen jedoch nur in wenigen Ausnahme-
fallen einer Gemeinde vor.!!

Die Zahl der Moscheegemeinden in Deutschland ist nur ungefihr be-
kannt, da zentrale Register hierzu fehlen (vgl. Klie 2022, S.11, S. 274). Schét-
zungen auf Basis von Forschungsprojekten variieren hinsichtlich der An-
zahl der religiésen - z.T. nicht nur muslimischen bzw. alevitischen - MOs:
So identifizieren Primer et al. (2017) aus den Daten des ZiviZ-Surveys, dem
Vereinsregisterangaben zugrunde liegen, 5.000 bis 6.000 religiose MOs, In
der Studie zu MOs von Friedrichs et al. (2020) ergab die Befragung einen
Anteil von 13,4% der Organisationen, die sich selbst als religiose Organisati-
on einschétzen sowie 14,5%, die als Schwerpunkt der Tatigkeit ,Religion®
angaben, was {ibertragen auf die geschitzte Anzahl der MOs nur 1.600
bis 2.100 religiose — einschliefSlich nichtmuslimische - MOs bedeuten wiir-
de. Eine weitere Studie zu MOs in NRW, der sowohl ZiviZ-Survey-Daten
2017 aus NRW als auch die Datenbank des Forschungsprojekts ,Religiose
Vielfalt in NRW 2017 der Universitdt Bochum zugrunde lag (sieche Klie

11 Daher wurde in der Befragung auf die Erhebung des Geschlechts der Imame und
Dedes verzichtet. Die Annahme, dass weibliche Imame und Dedes eine absolute
Ausnahme darstellen, war Ergebnis eines Workshops mit themeneinschlagigen Wis-
senschaftler*innen im Rahmen der Vorbereitung des Fragebogens (siehe unten) und
anschlieender Recherchen.

30

- am 12.01.2026, 01:09:02.


https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.4 Muslim*innen, Alevit*innen und ihre Organisationen in Deutschland

2022, S.31), ergibt hochgerechnet auf Deutschland gut 3.100 muslimische
einschliefilich alevitische Gemeinden.

Die vorliegende Studie geht nach einer umfassenden Recherche (siehe
Kapitel 3.3.1) und der Streichung nicht mehr existierender Telefonanschliis-
se bzw. Organisationen von einer Grundgesamtheit von rund 2.600 Ge-
meinden in Deutschland aus.

31

- am 12.01.2026, 01:09:02. Op


https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

m 12.01.2026, 01:09:02.


https://doi.org/10.5771/9783748940272-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	2.1 Islamisches Gemeindeleben in Deutschland – Fragestellung und Ergebnisse der Vorgängerstudie
	2.2 Weitere Forschung zu muslimischen Organisationen in Deutschland
	2.3 Veränderte gesellschaftliche Rahmenbedingungen
	2.4 Muslim*innen, Alevit*innen und ihre Organisationen in Deutschland

